1. Einfithrung in das Namenlose

1.1 Die Ordnung der Namen

Wo Gesellschaft ist, da ist Ordnung. Ordnung erschlief3t sich tiber Na-
men. Namen ordnen Dinge und Menschen.! Doch vieles, wenn nicht das
meiste, hat keinen Namen.” Es befindet sich in einer Art Ddmmerzone
des stillschweigend Hingenommenen. Wie geschieht es, dass dieses Un-
signierte unversehens die Aufmerksambkeit auf sich zieht? Und was ereig-
net sich dann? Seltsamerweise musste die Gesellschaft eine besondere Be-
zeichnung des Namenlosen erst finden: » Anonymitét«. Es handelt sich um
ein Konzept, das entwickelt wurde, um Anarchisches zu beschreiben, et-
was, das der Ordnung der Namen entronnen ist. Doch was der Begriff
erscheinen lief3, das irritierte. Zeit seines Erscheinens ruft die Wahrneh-
mung eines Anonymen Kontroversen hervor, Kontrollfantasien und ha-
retische Imaginationen, Befiirchtungen um Subversion sowie Utopien ei-
ner anderen Ordnung. Die Idee der Anonymitit taucht scheinbar zusam-
menhanglos in den verschiedensten Gebieten auf: anonyme Schriften, Da-
ten, Menschen, anonymes Kapital, anonymes Wissen, anonyme Biirokra-
tie, anonymes Netz, anonyme Ridume, anonyme Autoren, anonyme Kol-
lektive. Die » Vorstellung«® von Anonymitit lasst sich keinem bestimmten
Wissen zuordnen, sie bleibt von Unentscheidbarkeiten und Ambivalenzen
gekennzeichnet.* Gerade weil das, was der Begriff » Anonymitit« aktuell
fasst, sich als so heterogen erweist, fragt es sich, was genau es moglich
macht, dass sich die heterogenen Realititen iiberhaupt unter demselben
Konzept diskutieren lassen.

Diese Widerstandigkeit gegeniiber einer klaren Bestimmung ldsst auf-
horchen. Die Auseinandersetzungen iiber Anonymes bergen, so die The-

1 Gleichermaflen, oft auf erstaunliche Weise, ordnen Namen auch die Tierwelt,
siehe dazu das Werk von Ohl 2015.

2 Kripke 1976, S. 380. Von Kripke stammt eines der zentralen Werke tiber die
Theorie der Eigennamen, das fiir diese Arbeit leitend ist, ndmlich Name und
Notwendigkeit, vgl. Kripke 1981.

3 Vorstellung wird hier im Sinne von »représentation« gebraucht. Das vor al-
lem in der franzosischen Annales-Schule und der franzésischen Soziologie
verwendete Konzept von représentations erschopft sich nicht im Ideellen. Der
Begriff heif3t auch Vertretung, Theaterauffithrung. Theoretisch gesehen hat er
auch einen materialen Aspekt. Er ist auf Strukturen und Praktiken angewie-
sen, verkorpert aber auch etwas Imaginires (vgl. beispielsweise die Zeitschrift
Sociétés & Représentations). Der Begriff lasst sich m. E. nur schlecht mit » Vor-
stellung« tibersetzen, geschweige denn als »Représentation« eines bereits Be-
stehenden, vgl. Chartier 1989.

4 Das Werk von Zygmunt Bauman kreist eigentlich um die Frage des Ambiva-
lenten, siehe insbesondere Bauman 2005.

11

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

se, einen Schliissel zum Verstindnis, auf welche widerspruchsvolle Weise
Gesellschaften Wissen tiber sich selbst produzieren, sich dabei verritseln,
neue Versionen des Moglichen hervorbringen, nur um diese wieder zu ab-
sorbieren, zu verwerfen. Die These lautet, dass es sich beim Begriff der An-
onymitit um eine historisch gewachsene Vorstellung handelt, die sich tiber
die Geschichte hinweg mit Wissen und Techniken anreicherte, ein gleich-
sam materiales Eigenleben entwickelte und die dabei eine spezifische Lo-
sung anbietet — vielleicht auch nur anzubieten scheint -, um ein Unfassba-
res oder nicht Verstandenes zu beschreiben oder gar zu begreifen. Denn
eigentiimlicherweise verschwinden die Anonymititsdiskurse wieder, wie
sie aufgetaucht waren. Sie verebben, ohne dass die Phdnomene und Wi-
derspriiche, die sie signalisieren, verschwunden wéren — nur um dann in
anderen Gebieten wieder aufzutauchen. Daraus ergibt sich allerdings auch
ihr Erkenntniswert.

Es stellt sich damit die Frage, wie es dazu kommt, dass Namen und
Namenloses, Markiertes und Unmarkiertes in bestimmten Konstellatio-
nen so heftig konfligieren. Diese Konstellationen alleine aufgrund eines
bestehenden Theoriehorizonts zu verstehen, droht immer auch das zu re-
plizieren, was schon bekannt war. Die Untersuchung verfolgt demgegen-
iiber den Weg, die Spuren des zugrunde liegenden Zusammenhangs nahe
am Material zu entziffern, das die Gesellschaft iiber sich selbst produziert.
Es ist hierfiir die Konstruktion eines kategorialen Rahmens notwendig,
der das, was den »Manifestationen« des Anonymen zugrunde liegt, erst er-
scheinen und beobachten lasst. Ein gleichsam archéologischer Blick lasst
dann fassen, was die Idee des Anonymen in den verschiedenen Orten und
Zeiten im Auge behalt, um etwas zu kontrollieren, zu normalisieren oder
den Blick auf andere, utopische Rdume zu lenken. Damit, so die Idee der
Untersuchung, eréffnen die gezeitenartigen Bewegungen der Thematisie-
rung und Problematisierung von Namenlosem einen Einblick in die Fa-
brikation von Ordnung und Anarchie, von Gesellschaft schlechthin.

Das Konzept der Anonymitit, geschaffen, um diese neuen Realititen
zu beschreiben, kennzeichnet etwas, das die traditionelle Sprache nicht zu
fassen vermochte. Seine Erfindung, seine begriffliche »Hartung,” im Ver-
such, etwas Diffuses, Ubriggebliebenes zu bezeichnen, bringt etwas Neues
in die Welt — nicht nur ein neues Wort, sondern auch eine neue Vorstel-
lung, eine Sichtweise, die selbst andere Welten erschlief3t,’ die in Anonymi-
tat ihre Existenz fristen. Erst mit diesem gefestigten begrifflichen Konzept
ldsst sich in der Folge die Frage stellen, »wie die Anonymitit ... unsere
Gesellschaft veridndert«,” wie sie geschiitzt, ermdglicht, kontrolliert wird
oder sich sogar, wie Michel Foucault sagt, »erobern« lasst.®

Stengers 1987b, S. 23.

Ferry 2002.

Brodnig 2013.

»Wir miissen die Anonymitét erobern«, Foucault 2001, S. 764.

[c=BRN e W) |

12

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ORDNUNG DER NAMEN

Was genau soll die Gesellschaft verdndern, was soll erobert werden?
Bevor das Konzept des Anonymen im literarischen Untergrund der Neu-
zeit zum Gegenstand harter gesellschaftlicher Auseinandersetzungen, von
Such- und Jagdstrategien geriet, zirkulierte es als Ausdruck einfacher Klas-
sifikations- und Ordnungsprobleme, vornehmlich von Texten, die der sys-
tematischen Erfassung widerstrebten. Doch unversehens politisierte sich
der Zusammenhang zwischen Signiertem und Unsigniertem: in der Refor-
mation im Zusammenhang befiirchteter Subversion haretischer Schriften;
im vorrevolutionéren Frankreich, weil die Zensur nicht total sein konnte.
Es entstand ein Konzept des Umgangs mit Realitdten, das in verschiede-
ne Bereiche zu diffundieren vermochte, etwa als im Zuge der Durchset-
zung des Kapitalismus Eigentum und Verfiigungsmacht voneinander ge-
trennt wurden. Mit der Einrichtung der Société Anonyme, der Aktienge-
sellschaft, als wirkungsméchtige Institution des modernen Kapitalismus
stellte sich die Herausforderung material anders und doch konsequent
ahnlich wie in der Textwelt: Wer steht hinter dem namenlos zirkulieren-
den Kapital?

Erst im zwanzigsten Jahrhundert erfasst die Idee der Anonymitit die
Beschreibung der Gesellschaft selbst,” die im Zuge der Industrialisierung
immense demografische Verschiebungen erfahren haben. Einerseits als
Indiz sozialer Krise gewertet,'® wurde die Anonymitit andererseits gefei-
ert als Errungenschaft, als Bedingung der enormen Kreativitit moderner
Gesellschaft."! Im digitalen Zeitalter bezeichnet Anonymitit paradoxer-
weise eine Bedrohungslage, einen Urgrund der Kriminalitit,'? und gleich-
zeitig etwas Schiitzenswertes, das unter Dauerbeobachtung sich auflost:
»The End of Anonymity«.'?

Diese Manifestationen des Anonymen, von anonymen Texten der Re-
naissance bis zur Frage der Anonymitét im digitalen Zeitalter, haben im-
mer auch wissenschaftliche Problematisierungen hervorgerufen. Doch die
Frage, was Anonymitét »ist«, bleibt dabei abgriindig. Das meiste hat ja

9  Dies bei gleichzeitiger ritueller Nennung von Simmels Grof3stadt- Aufsatz, in-
dem notabene nie von Anonymitit die Rede ist: siche Simmel 1903. Im wis-
senschaftlichen Zeitalter werden selbst nervliche Veranderungen der Grof3-
stadtbewohner, die bereits Simmel postulierte (ebd., S. 188), mit Gehirnscans
nachgewiesen und mit dem Leiden an der anonymen Umgebung in Verbin-
dung gebracht: Lederbogen u. a. 2011. Siehe dazu: www.spektrum.de/news/
urbane-seelennoete/1135999.

10 Schelsky 1979, S. 300.

11 Diesen Diskurs zeigt exemplarisch Bihler 2004, S. 42-44. Es existieren Pla-
doyers fiir eine urbane Ethik des Anonymen, gleichsam eine Kunstform des
grof3stadtischen Lebens. Siehe Thonkiss 2003, S. 300.

12 »Wo Anonymitat herrscht, ist das Verbrechen, mehr oder minder organisiert,
selten fern, heifdt es angesichts des digitalen Untergrunds. Siehe Buschmann
u.a. 2020, S. 16.

13 Baraniuk 2013.

13

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



www.spektrum.de/news/urbane-seelennoete/1135999
www.spektrum.de/news/urbane-seelennoete/1135999
https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

keinen Namen oder, wenn es Artefakte sind, einen bekannten Urheber.
So kann es nicht blofl die Abwesenheit eines Namens, einer Identifika-
tion sein, die die Vorstellung eines Anonymen und Anonymititsdiskur-
se hervorruft. Der wissenschaftliche Duktus verlangt indes, ein Phéino-
men logisch zu bestimmen und es, ist es zu vage, zumindest zu typisieren.
Doch was, wenn dieses Anonyme gerade eine Abwesenheit, ein Namen-
loses, genuin Unidentifizierbares signalisiert? Der Versuch, Anonymitit
wissenschaftlich zu fassen, zu erkldren, zu normalisieren, stof3t selbst nur
auf eine entgegengesetzte Bewegung, die die Kategorien wieder unterlauft.
Mit dem Versuch, das Konzept zu verwissenschaftlichen (Gegenstand des
zweiten Bandes), grub sich die Vorstellung eines Anonymen nur um so tie-
fer in das erkennende Subjekt selbst ein: Ein Unerschlossenes, ein dunkler
Horizont im Innern des Selbst 6ffnet sich. »Plus je suis anonyme, plus je
suis présente, so das Autorenkollektiv Tigqun."* Was kehrt in diesem Satz
wieder, weshalb und worin ist es doch anders? Was besagen diese verwir-
renden Vorstellungen der Existenz und Moglichkeiten eines Anonymen
iiber die Konstitution und Widerspriiche einer Gesellschaft, die sie produ-
ziert?

Karl Jaspers’ Einsicht war: »Das Anonyme, das begriffen wiirde, wi-
re es nie gewesen«.'” Und dies zeigte es sich auch im Verlaufe der vorlie-
genden Untersuchung. Was die Debatten tiber Anonymitét thematisieren,
lebt gerade von einer inhdrenten Unfassbarkeit. Die Definition, was An-
onymitét tiber die Abwesenheit eines Namens hinaus bezeichnet, droht
immer erneut zu scheitern.'® Es sei denn, die Unfassbarkeit wiirde selbst
als entscheidendes Merkmal aufgefasst. Die Entwicklung und Etablierung
und jeweilige Artikulation dieses Konzepts verwiese dann wie ein zittern-
der Zeiger auf tiefergehende gesellschaftliche Umbriiche, die damit mehr
schlecht als recht bezeichnet sind. Diese Studie will denn auch nicht » An-
onymitit« festlegen, seine Ambivalenzen auflosen, den Motivhorizont der
Akteure deklarieren, die sie gebrauchen, oder den Wert von Anonymitit
bestimmen. Vielmehr will sie untersuchen, wann und in welchen Zusam-
menhang die entsprechenden Anonymititsdiskurse auftauchen und wie-
der verschwinden, wie sie die Realitit selbst verindern.

14 Tiqqun 2001, S. 7.

15 Jaspers 1979, S. 152.

16 Insofern erweist es sich als folgerichtig, dass eine umfassende, in der Form
neuartige Erforschung des Gebrauchs von Anonymitit in der Gegenwartsge-
sellschaft den Begriff gar nicht erst festlegt, siche Helm 2019. Vielmehr er-
scheine Anonymitét nur kaleidoskopisch wahrnehmbar, so Gétz u.a. 2021,
S. 17 ff. Der aus der Forschung resultierende Sammelband wurde leider erst
verdffentlicht, als diese Untersuchung sich schon in der Korrekturphase be-
fand. Er unterstreicht m. E. die enorme, womdglich gesellschaftstheoretisch
noch zu wenig begriffene Bedeutung der Anonymitit fiir die moderne Gesell-
schaft.

14

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ORDNUNG DER NAMEN

Die Beobachtung der Artikulation von unmarkierten Zonen als An-
onymes stellte dann auch unversehens weitere Fragen: Was entgeht durch
die Artikulation eines zuvor Unproblematischen selbst wieder der Auf-
merksamkeit? Konnte es sein, dass in der Artikulation von Anonymitit,
in dem Gefihrdenden und Utopischen, das in ihm gesehen wird, selbst
auch etwas um den Namen gebracht wird - dass sich also das Konzept des
Anonymen selbst anonymisiert?

Die Sichtbarkeit der Namen

Namenloses setzt Namen voraus. Namenloses ergibt erst in einem Raum
der Namen Sinn. »Votre nom, cest la garantie de 'anonymat, sagt Lyo-
tard.'” »Namenlos«, so ldsst Waldenfels weiter wissen, »ist nur, was oder
wer sich der Benennung entzieht, aber eben deshalb der Namenssphire an-
gehort«.'® Oder anders ausgedriickt: Ohne Namen lisst sich Anonymitit
nicht denken. Namen erméglichen Benennung von Singuldrem angesichts
einer Vielzahl von Gleichem oder Ahnlichem.' Es liegt in den Namen
aber gleichsam eine Logik eingeschrieben, ihnen auch ausweichen zu wol-
len, sie zu vermeiden, zu verbergen. Namen zu vergeben, erklirt bereits
John Stuart Mill, heif3t nicht nur, eine Welt bestehend aus Dingen, Indi-
viduen in ein Feld der Wahrnehmung und der Beobachtung zu riicken.
Es heifit auch, dass ein Individuum zur Sichtbarkeit erhoben und zur Dis-
position gestellt wird, wie wenn ein Haus die Aufmerksamkeit eines Gau-
ners erweckt und er es mit Kreide fiir einen Beutezug markiert: »When
we impose a proper name, we perform an operation in some degree ana-
logous to what the robber intended in chaflking the house.«*° In gleicher
Weise, wenn auch von der anderen Seite her, sah Derrida im Namen eine
Gefidhrdung. Das Verleihen eines Eigennamens ruft eine Einzigartigkeit
ins Leben, nur um sie einer Welt zu tibergeben, in der die Polizei, Chif-
fre fiir die allumfassende Beobachtung, auf ihre Identifizierbarkeit wartet:
»Einen Namen geben, das heif3t, wie bei jedem Geburtsakt, immer, eine
Singularitit zu sublimieren und sie anzuzeigen, der Polizei auszuliefern«.
Die Stelle ist von visiondrer Aktualitit: »Alle Polizeien der Welt konnen
durch einen Beinamen vom Weg abgebracht werden, doch noch bevor sie

17 Lyotard 1974.

18 Waldenfels 2015, S. 252.

19 Diese Vorgingigkeit des Verleihens von Namen, die natiirlich auch als Ziffern
bestehen konnen, gilt auch bei Thesen, die Anonymitit mit Nicht-Identifizier-
barkeit gleichsetzen. Siehe beispielsweise Nissenbaum 1999. Denn die Frage
der Identifizierbarkeit ist nur eine Zwischenstufe eines ganzen Prozesses: Was
wird denn identifiziert oder nicht identifiziert? Es geht dabei um etwas, das
singuldr gekennzeichnet ist, also im weiteren Sinne einen Namen tragt. Die
Konstitution der Singularitat iiber Namen ist also diesem Prozess vorherge-

hend. Ansonsten liefe eine Identifizierbarkeit ins Leere.
20 Mill 1843, S. 43.

15

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

es wissen, wird ein geheimer Rechner oder Ordnungsstifter sie im Mo-
ment der Taufe auf dem Laufenden gehalten haben.«*!

Somit liefert der Name den Namenstrager, um diese Metapher aufzu-
nehmen, zugleich der Polizei wie den Gangstern aus. Ein Name bedeutet
Markierung einer Singularitit, Sichtbarkeit, Identifizierbarkeit und damit
immer auch Verfiigbarkeit, Verfolgbarkeit. Wer wiirde sein Haus nicht von
den Gaunerzinken befreien, wer wiirde sich der staatlichen Verfolgung
nicht entziehen wollen, der Sichtbarkeit zu entrinnen? »Sich verbergen
kénnen, so Blumenberg, ist nichts anderes als ein »anthropologisches
Phanomen auf der Kehrseite der Visibilitat«. Es lasst sich als Wunsch oder
Fantasie begreifen, nicht zur zeitweise aus dem Sichtfeld der anderen zu
verschwinden, sondern dariiber hinaus »die Last der verfolgbaren Iden-
titdt tiberhaupt abzuwerfen«.?* Dieses Phinomen entdeckt James Frazer
als Ethnologe an verschiedensten Orten: als magische Praktiken der Iden-
titatsverhiillung, der Techniken des Verbergens des Namens bis hin zum
Namenstabu. Er schildert beispielsweise das Ritual, bei dem die Priester
und andere hohe Wiirdentréger der Mysterien von Eleusis ihre Namen auf
Metalltafeln im Mittelmeer versenkten, sobald sie ihr Amt antraten. So
sollte sichergestellt bleiben, dass sich keine fremden Méchte des Mysteri-
ums bemichtigten, weil sie ihre Namen kannten.?* Die Namen vermégen
selbst das Namenlose in einen Sog der Aufmerksambkeit zu ziehen. Was
wird hier verborgen und weshalb? Weshalb hat dies einen Namen und wes-
halb das andere nicht? Das Markieren mit einem Namen besitzt auch eine
zweite Seite: Es tritt ein Anderes erst hervor, was nicht, noch nicht oder
eben gerade nicht mehr tiber Namen markiert ist. Es ldsst sich kultivieren
als eine Art mystische, unberiihrte Prisenz, als eine Zone des Verbergens.
Oder es bleibt einfach das, was tibergangen, vergessen ist.

Ein unspektakulires aber schlagendes Beispiel der Zweiseitigkeit der
Namensordnung liefert Zygmunt Bauman in einem Aufsatz iiber »Ord-
nung und Chaos«. Der Abspann eines Filmes bleibt meist unbeachtet, die
Besucher verlassen das Kino, die Musik klingt nach und eine lange Liste
der Namen wandert iiber die Leinwand: eine immense Liste, die jene be-
zeichnet, die diese Produktion hervorbrachten. Doch, so fragt Zygmunt
Bauman rhetorisch, sind damit wirklich alle genannt, die zum Zustande-
kommen des Films beigetragen haben? Die Kameraleute werden nament-
lich erwahnt, nicht aber jene, die die Kamera hergestellt und zum Funk-
tionieren gebracht haben, die Fabriken, die Ingenieure und ebenso we-
nig, wer die Crew verpflegt und beherbergt hat. Wie sollen diese denn alle
auch iiber einen Namen reprisentiert werden kénnen, wo wire die Grenze
dieses ins Unendliche tendierenden Abspanns? Dieser Schnittpunkt zwi-

21 Derrida 2006, S. 11.
22 Blumenberg 2006, S. 804.
23  Frazer 1989, S. 355-382.

16

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ORDNUNG DER NAMEN

schen namentlich Erscheinenden und jenen, die fehlen, zwischen jenen,
die einen Namen tragen, und denen, die im Abspann namenlos bleiben, ist
notwendig willkiirlich, kontingent. Es ist schlicht nicht méglich, abschlie-
3end ein Kollektiv zu benennen, das zur Produktion des Filmes irgendwie
beigetragen hitte.**

Die am Zustandekommen des Werks irgendwie Beteiligten lassen sich
iiber die Namensliste erst iberhaupt erahnen, aber keineswegs klar um-
grenzen. Erst die Nennung eines Namens ldsst die Frage aufwerfen, wes-
halb ein anderer nicht genannt ist. Die Realitit, wie sie am Schluss der
Vorfithrung erscheint, das Kollektiv, das den Film produzierte, ist selbst
Produkt eines willkiirlichen Einschnitts zwischen namentlich Genannten
und namenlos Bleibenden. Oder anders ausgedriickt, und iiber Bauman
hinaus: Es sind paradoxerweise diese Praktiken des Benennens, des Verlei-
hens eines Namens, die diese Abwesenheit aufzeigen, hervortreten lassen.
Namen zu nennen enthdlt damit ein Moment der »Provokation« im ur-
spriinglichen Sinn des Wortes, namlich des Hervorrufens von etwas, das
sonst blof3 stillschweigend existierte und nun im Wahrnehmungs- und Be-
obachtungshorizont platziert wird. Namen zu nennen heiflt auch, die Auf-
merksamkeit auf etwas zu lenken, das schon da war. Dagegen bleibt ande-
res im stummen namenlosen Bereich, erweckt aber womoglich, so zeigt
Baumans Beispiel, gerade dadurch die Aufmerksamkeit. Doch was ist die
Scheidelinie, bei der einem offenen, stummen Feld des Namenlosen eine
Bedeutung zugesprochen wird? Wann fillt ihm Aufmerksamkeit zu?

Die Wahrnehmung eines Namenlosen resultiert — dialektisch gewen-
det — aus der ordnungsstiftenden Kraft der Namen selbst, und diese griin-
det in Bedingungen, die im Wissen der Namen selbst nicht enthalten sind.
Die Errichtung von Taxonomien, Registern, Datenbanken, enzyklopadi-
schen Werken, die auf andere Kollektive von Evidenzen, Individuen tref-
fen, sich zu neuen Erscheinungsformen verbinden, bildet stillschweigend
die Voraussetzung fiir die Konstitution von Gesellschaft tiberhaupt. Doch
Namen zu verleihen, lasst Liicken entstehen, so ldsst sich folgern, man-
gelnde Verbindungen, losgeloste Symbole ohne Referenz und Evidenzen
ohne Namen. Dieses Ausgeschiedene, Vergessene, Nicht-Markierte um-
reift eine Zone, die unversehens die Aufmerksamkeit auf sich ziehen kann.
Es entsteht ein imagindrer Raum derer, die da genannt sein kénnten, wo-
moglich ein Raum von Hypothesen, MutmafSungen. Es verfeinern sich
die Nomenklaturen, und es perfektionieren sich die Instrumente des Be-
obachtens, des Registrierens. Von Namenlosen zu sprechen, justiert die
Anordnungen zur Wahrnehmung und Registrierung von Unbekanntem,
das im Gegenzug schirfer hervortreten kann. Das Namenlose 6ffnet die
Pforten zum Moglichen. Es als Namenloses zu benennen, gibt ihm bereits
Form, wenn auch keinen Namen. Es entsteht gerade in solchen Zonen die

24 Bauman 2000, S. 246-247.

17

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

Vorstellung eines Anderen, das sich nicht durch die gesellschaftliche Ord-
nung der Namen bedringt, diszipliniert sieht, wie sich im Verlaufe der
Untersuchung zeigen wird: Hier artikuliert sich eine Realitdt, die als au-
thentischer gilt, dort ermoglicht sich ein Politisches, das nicht der Logik
des Polizeilichen folgt, sondern ein Reich des Nicht-Identischen bildet.

Die hier entwickelte Fragestellung der Untersuchung folgt dieser Zwei-
seitigkeit der Namensordnung: Welche Folgen zeitigen die Praktiken des
Verleihens von Namen, worin liegt die »Politik« der Eigennamen? Wie
vollzieht sich damit einhergehend die gesellschaftliche Produktion von Na-
menlosen? Und daraus folgt: Wie gestaltet sich der Umgang mit diesen
iber Markierungen geschaffenen anderen Zonen des Nicht-Markierten?
An dieser Bruchstelle zwischen Namen und Namenlosem entsteht letzt-
lich, iiber wechselvolle historische Entwicklungen, die sich nicht einem
einzelnen Schema fiigen, sondern immer wieder neue Aspekte zur Er-
scheinung bringen, die Vorstellung von » Anonymitét«: als Hoffnung auf
Befreiung vom Namen, als Bedrohung der Ordnung, als produktivem Zu-
stand oder als Utopie einer anderen mdéglichen Gesellschaft. Der Entwurf
eines kategorialen Rahmens, der das Entstehen dieser Anonymititsvor-
stellung beobachtbar werden und die damit entstehenden, gesellschaftli-
che Dynamik benennen wie auch begreifen ldsst, ist also ohne Diskussion
des Phinomens der Namen nicht denkbar. Jede Gesellschaft versucht, die
Individualititen, die sie umfasst, zu identifizieren und zu unterscheiden;
das zentrale Mittel dazu bilden die Namen, deren Identifizierbarkeit aber
immer auch neue Probleme stellt, Benennungsverbote evoziert, Such- und
Jagdstrategien hervorbringt.*®

Namen erzeugen Welten

Wie gesehen: Es gibt kein Namenloses ohne Namen. Und die Vorstel-
lung des Namenlosen verweist immer auf jene, die Namen verleihen. Die
Bedeutung von Namen resultiert aus einer archaisch ordnenden Macht,
der Gesellschaft.>® Mit der Namensgebung erfasst diese gesellschaftliche
Macht das einzelne Individuum. Die Taufe verbindet seine einzigartige
Existenz mit einem Namen. Er bildet mit dem Leib eine Einheit, der Na-
me ist gleichsam Paradigma unserer selbst. Wie in der katholischen Kirche
die Taufe sich nicht riickgingig machen lésst, so bleibt das Individuum in
der Philosophie Kripkes stets mit dem urspriinglichen Namen verbunden,
selbst wenn es ihn wechseln wollte oder jemand den Namen {ibernehmen
sollte.?” Deshalb gibt es genau diesen Jean Dupont, John Miller, Frank Mei-
er, obwohl das amtliche Register viele Personen gleichen Namens kennt.

25 Ginzburg 1988, S. 41 £.; Freud 1922, S. 134-136.

26 Durkheim und Mauss 1987; Lévi-Strauss 1991, S. 200-222.

27 Kripke 1981. Siehe dazu die Ausfithrungen zu Kripke im Kapitel Die Taufe
und ihre Folgen beginnend auf Seite 69.

18

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ORDNUNG DER NAMEN

Korper und Name bringen eine singuldre Einheit mit einer eigenen Ge-
schichte hervor, die sich nie wiederholt. Der Eigenname eines Menschen,
so ist zu lesen, ist nicht etwa ein Mantel, »der blof§ um ihn her hingt und
an dem man allenfalls noch zupfen und zerren kann, sondern ein voll-
kommen passendes Kleid, ja, wie die Haut selbst ihm {iber und tiber ange-
wachsen, an der man nicht schaben und schinden darf, ohne ihn selbst zu
verletzen«.?®

Namentlich erwihnen, so zitiert Bourdieu ein kabylisches Sprichwort,
bedeute zum Leben erwecken.”” Den Namen auszusprechen, kommt in
einem urspriinglichen Sinne der mystischen Beschwoérung der Existenz
gleich, so Freud.*® Freud zeigt, dass dem modernen Menschen die Na-
mensmagie der primitiven Ethnien nicht so fern ist, wie er selbst glaubt,**
denn letztlich rithrt das Verleihen von Namen her von der Notwendig-
keit, die Individuen einer Gesellschaft zu unterscheiden.*? Der Name ei-
nes Menschen sei ein Hauptbestandteil seiner Person, vielleicht ein Stiick
seiner Seele.** Von einer berithmten Person mit Namen angesprochen zu
werden, erweist sich als Ehre. Diese positive Bedeutung besitzt allerdings
eine Kehrseite: Freud berichtet von der Scheu psychisch Kranker, den ei-
genen Namen niederzuschreiben — aus Angst, dass er in den Besitz eines
Unbefugten gerit, der damit ein Stiick der eigenen Personlichkeit in die
Hinde bekommt.** Das Verdrehen des eigenen Namens durch andere zielt
auf die eigene Personlichkeit und kommt einer Schméhung gleich, dhnlich
wie die Frivolitit an einem heiligen Gegenstand. Der Name ist tief mit den
unbewussten Teilen des Selbst verschmolzen, so ldsst sich Freuds Einsicht
zusammenfassen. Der eigene Name ist ein Totem des Selbst.

Die Anrufung einer Person tiber den Namen, mit welchen Absichten
auch immer, kommt immer auch ihrer Einordnung in die Gesellschaft
gleich. Selbs das unbewusste Authorchen bei der Namensnennung repro-
duziert diese Positionierung.** Doch die betroffene Person kann auch auf
vollig tiberraschende und unvorhergesehene Weise auf diese Bezeichnung
und Platzierung reagieren, was wiederum eine ganze Reihe kaum kontrol-
lierbarer, wechselseitiger Effekte erzeugen kann.>* Mehr noch, die Benen-
nung mit Namen positioniert nicht nur die Benannten im sozialen Raum,

28 Goethe 1870, S. 406.

29 Bourdieu 1985a, S. 78.

30 Freud 1922, S. 73.

31 Ebd, S.70-74.

32 Ebd, S. 134-136.

33 Ebd, S. 136.

34 Ebd, S.72.

35 Althusser 1977.

36 »One ist not simply fixed by the name that one is called ... thus the injurious
address may appear to fix or paralyze the one it hails, but it maly also produce
an unexpected and enabling response«, Butler 1997, S. 2.

19

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

sondern auch jene, die den Namen geben.*” Dies wird bei Namen deut-
lich, die nicht der Norm, der sozialen Ordnung entsprechen. Lévi-Strauss
nennt das Beispiel eines edlen Rassehundes, der von seinem Besitzer den
Namen »Fido« erhidlt, womit sich dieser selbst qualifiziert. Die Taufe ei-
nes menschlichen Wesens, der Gebrauch seines Namens erzeugt auf jeden
Fall etwas, das nicht still auf das Einzelne reduziert bleibt, sondern Serien
von Aktionen und Re-Aktionen, von Positionierungen, ein Geflecht von
Beziigen erzeugt, das nie allein auf eine konkrete Situation bezogen bleibt
und sich nicht auf eine Subjekt-Objekt-Beziehung reduzieren lassen. Oder
anders ausgedriickt: Uber die Vielheit dieser fundamentalen Praktiken
entstehen ganze Welten von symbolischen wie praktischen Verbindungen
zwischen Entititen (individuelle oder kollektive) und ihren Namenszei-
chen.

Namen erzeugen Welten, ldsst sich mit Nelson Goodman sagen, in-
dem sie Existenzen benennen, ein Arrangement von symbolischen Zei-
chen und Beziehungen aufbauen, die mit anderen Welten interagieren.
Dies geschieht freilich nie im sozialen und symbolischen Vakuum: Der
Stoff neuer Welten entstammt fritheren, anderen Welten. Es wird in Form
gesetzt mit Techniken und Praktiken verschiedenster Art, vermittelt oft
tiber Rituale.*® Dadurch, dass die Formen mit einem Eigennamen verse-
hen werden, entsteht ein Bezugsystem der Wahrnehmung und des Giiltig-
seins.*® Uber diese Prozesse wird »eine Existenz« als adressierbares We-
sen innerhalb einer Welt {iberhaupt konstituiert.** Gerade dadurch, dass
so Dinge und Individuen eigentlich arrangiert werden, lisst sich sagen:*'
Die Welten entstehen aus einer Version vorliegender Wirklichkeiten. Ein
Territorium erhilt eine Landkarte, eine Landkarte ein Territorium. Mehr
noch: Die Anwendung von Namen auf ein Gebiet vermag eine vertraute
Welt zu »reorganisieren«,*? so Goodman, oder aber eine unvertraute in ei-
ne vertraute, eine vertraute in eine unvertraute Welt umzuwandeln, alleine
dadurch, dass das Arrangement der Namen sich dndert.**

37 Lévi-Strauss 1991, S. 211-212.

38 Goodman 1990, S. 20-30.

39 Ebd, S. 19.

40 Ebd,, S. 19.

41 In den Worten Goodmans: »Identitit oder Konstanz in einer Welt ist Identitit
hinsichtlich dessen, was es innerhalb dieser Welt, so wie sie organisiert ist,
gibt«, ebd., S. 20.

42 Ebd,, S. 129.

43 Peter Bichsels Erzihlung Ein Tisch ist ein Tisch, in der ein Mann auf den Ge-
danken kommt, den Dingen einen anderen Namen zu geben, um damit eine
Welt zu schaffen, in der er nur noch alleine lebt, zeigt dies modellhaft auf.
Siehe Bichsel 1995. Ohl liefert faszinierende Beispiele exzentrischer oder ir-
realer Systeme von Tiernamen, die dennoch bleibende Wirklichkeit erhalten.
Vgl. das Kapitel Namen fiir nichts in Ohl 2015.

20

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ORDNUNG DER NAMEN

Goodmans Vorstellung von Erzeugung betrifft Welten aller Art, be-
wegt sich aber vor allem in der Sphire des Symbolischen. Was geschieht,
wenn diese Welten innerhalb der Gesellschaft zu funktionieren beginnen?
Uber Namen, um die Logik auf den engeren Bereich der Gesellschaft zu
ibertragen, organisiert sich das Soziale. Dieser Form des sozialen World-
making fugt Pierre Bourdieu in direkter Referenz auf Goodman eine sozio-
logische Komponente hinzu: Die Welterzeugung tiber Namen geschieht
nicht in einem sozialen Vakuum (vgl. Abschnitt 1.3 Namen als Paradig-
men beginnend auf Seite 79), sondern ldsst sich als Ausdruck von Prak-
tiken begreifen, die in einem stets vermachteten sozialen Raum griinden,
dort ihren Ursprung haben, und ohne den sie nicht begreifbar sind.** In
dhnlicher Weise benennt auch Bruno Latour die gesellschaftlichen Vor-
aussetzungen der Namensgebung, doch er stellt den Aspekt der prakti-
schen Tétigkeit und mehr noch die Anwendung spezifischer Techniken
in den Vordergrund.*® Aus soziologischer Perspektive geschieht das Ver-
leihen wie die Verwendung von Namen stets in einer bestehenden gesell-
schaftlichen Wirklichkeit, deren Stoft sie zugleich formen wie umformen.
So gesehen, in Latours wie Bourdieus Perspektive, ldsst sich die Macht
der Namen und der Namensnennung nie auf einzelne Personen oder gar
Gruppen reduzieren, sie resultiert aus einem ganzen Gefiige von Institu-
tionen, Wissensformen, Techniken und Relationen von Kollektiven unter-
einander, die im Namen selbst wieder zum Ausdruck kommen.*®

Dieser Fabrikationsprozess symbolisch markierter Existenzen, indivi-
dueller oder kollektiver, bedeutet, dass sie nicht nur in eine Wirklichkeit
eingeschrieben werden, sondern sich dort wiederum von anderen so kon-
stituierten Entitdten unterscheiden. Uber Namen werden Grenzen »mar-
kiert, vorgezeichnet und fest und dauerhaft gemacht, so Bruno Latour.*’
Uber Namen vollziehen sich Individuationen aus einem Feld des Realen.*®
Entititen werden iiber Namen in Ordnungsbereiche einbezogen und an-
dere damit gleichzeitig ausgeschlossen, eine Grenze wird zwischen Innen
und Auflen gezogen, in der Folge reproduziert. Dies gilt fiir natiirliche
Dinge wie fiir Lebewesen. Der Versuch, einen den Verhiltnissen und der
Sache wahrhaft addquaten Namen zu vergeben, treibt jene zur Verzweif-
lung, die diese korrekte Bezeichnung vornehmen mochten. Richtige Na-
men gibt es nicht. Doch gerade die Arbitraritit des Namens bedeutet, dass
mit Namen Realititen gehértet werden.*’

44 Bourdieu 1992, S. 151 f.

45 Latour 2007, S. 62 f.

46 Siehe auch Bourdieu 1985a, S. 72.

47 Latour 2007, S. 60-62.

48 Lévi-Strauss 1991, S. 200-201.

49 Esgibe beispielsweise unendlich viele Wege, um iiber Kollektivnamen »Grup-
pendefinitionen zu einer festen und sicheren Sache zu machen, so fest und
sicher, dass sie schliefflich so unbestreitbar erscheint wie ein Tisch oder ein

21

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

Die Unruhe in den Namen

Im Falle der Namensgebung im Sozialen zeigt sich indes ein Besonderes,
das iiber die blofle Geltung der Nomenklaturen hinausgeht. Bereits Butler
wies darauf hin, dass der Gebrauch von veréchtlichen Namen unvorher-
sehbare Folgen zeitigen kénne.>® Denn es ist nicht einfach so, dass auf die
namentlich benannten Singularititen (Individuen oder Gruppen) gezeigt
werden kann wie auf Tassen oder Katzen, wobei klar ist, was eine Tasse
oder Katze ist. Vielmehr besitzt das Benennen von menschlichen Individu-
en ein hochst wirklichkeitsveranderndes Moment, das sich bei der Benen-
nung der unbelebten Welt in diesem Ausmaf nicht findet. Dieses Benen-
nen verdndert zunichst ein bereits Bestehendes selbst.! Die wirklichkeits-
veridndernde Kraft von Namen erweist sich als unhintergehbar. Doch im
Falle der Gesellschaft der Individuen finden sich Namensgeber und Emp-
fanger in derselben Welt. Selbst die Soziologie, die diese Prozesse analy-
siert, ist letztlich darin verwickelt.>> Darin zeigt sich aber eine Scheidelinie
zwischen der Taufe menschlicher Wesen und nicht-menschlicher Wesen.
Es lasst sich einwenden, dass sich die Reaktion auf das Benanntwerden
keineswegs auf die soziale Welt beschrinkt. Wenn ein wissenschaftlich er-
fasstes Lebloses in gewisser Weise antwortet, weil es nun innerhalb einer
Ordnung erscheint und dort mit Messungen behelligt wird; oder wenn ein
Hund herbeirennt, nachdem er beim Namen gerufen wurde, so handelt es
sich natiirlich auch um Reaktionsweisen auf Benennungen. Doch die Be-
nennung von Menschen durch Menschen bedeutet, dass der Benannte mit
denselben symbolischen Mitteln reagieren kann, die auch der Taufe und
ihrem Diskurs zugrunde liegen. Allenfalls finden sich Anwilte der Tier-
namen, wie Adolf Hitler, der den Reprisentanten der »Deutschen Gesell-
schaft fiir Sdugetierkunde« mit der Verbannung in ein Baubataillon an der
Ostfront drohte, weil sie die Fledermaus zu »Fleder« umbenennen woll-
ten,>® wihrend die Fledermiuse selbst dazu schwiegen. Mit anderen Wor-
ten: Im Gegensatz zur Benennung des Tierreichs befinden sich im Falle
menschlicher Namensgebung die Beteiligten innerhalb derselben symbo-
lischen Welt.

Besonders deutlich zeigt sich dies, wenn nicht einfach nur der Na-
me genannt wird, sondern dieser Namen auf bestimmte Weise konno-
tiert ist oder sogar als Bestandteil eines Beschreibungssystems erscheint.
Dann wird die Geltung woméglich durch Gegenbeschreibungen, durch

Kruge, so Latour 2007, S. 60. Dasselbe gilt, wie zu zeigen ist, auch fiir Indi-
vidualnamen. Latour folgt hier augenscheinlich Kripkes Theorie der Namen,
die im nichsten Teil diskutiert wird.

50 Butler 1997, S. 2.

51 Latour 2007, S. 62 f.

52 Bourdieu 1985a, S. 54.

53 Ohl 2015, S. 11.

22

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ORDNUNG DER NAMEN

alternative Namen eigentlich unterwandert. Namen erzeugen Zonen des
Konflikts, des Kampfes um Benennungsmacht. Es wird relevant, im Ge-
gensatz zur Benennung der natiirlichen Welt, »dass die Objekte, denen
sie ihre Plitze zuweist — oder zuriickgibt -, selber klassifizierende Subjek-
te sind«.”* Nicht auszudenken, so Bourdieu, was passierte, wenn Hunde,
Fiichse und Wolfe ein Wortchen mitzureden hitten bei der Taufe der Hun-
deartigen oder bei der Frage, welcher Variationsspielraum bei den Mitglie-
dern der Spezies wohl noch tragbar und zulissig sei.>® Und Latour sagt es
in anderen Worten &hnlich. Die Experten der Namensgebung unterwan-
dern die Wirklichkeit, die sie tiber ihre Beschreibungen taufen: Die symbo-
lische Erfassung »jeglicher Gruppe durch jeglichen Sozialwissenschaftler
[ist] Teil und Posten dessen, was die Gruppe existieren, dauern, zerfallen
oder verfallen lasst«.*®

Abstrakter ausgedriickt: Namen sind Bestandteil einer gesellschaftli-
chen Selbstbeschreibung, und diese »ist, was sie vollzieht, und sie voll-
zieht, was sie ist«, um es mit Luhmann zu sagen.”” Jede Benennung, je-
de Klassifikation gesellschaftlicher Wirklichkeit stellt Binnenprozesse der
Gesellschaft dar.>® Es ist nicht blof} die Moglichkeit kimpferischer Reak-
tion, es ist diese Tatsache, dass das Verleihen von Namen »auf gleicher
Ebene« mit den Bezeichneten stattfindet,> die den gesellschaftlichen No-
menklaturen (im Gegensatz zu jenen einer unbelebten Welt) ein Element
verleiht, das sie nicht in sich ruhen lassen. Das Gefiige von Namen und Ge-
sellschaft ist stets und auf kaum vorhersehbare Weise in Bewegung, es er-
fasst neue Zonen, lisst andere vergessen. Verdnderungen mogen vielleicht
subtil geschehen, aber dann eine Wirkung zeigen, die eine ganze Ordnung
destabilisieren kann. Dass diese Kollektive gegeniiber dieser Fremdkonsti-
tution zu rebellieren vermogen, also gegen ihre Zuordnung zu oder ihren

54 Bourdieu 1985a, S. 53.

55 Ebd., S.53.

56 Latour 2007, S. 60. In gleicher Weise Bourdieu 1985a, S. 54. Die Chance,
dass sich ein Kollektiv als Gruppe konstituieren kann, ist fiir Bourdieu um
so hoher, »je stirker sie sich auf die Wirklichkeit ..., auf objektive Affinita-
ten zwischen den Menschen, die zu einer Gruppe zusammengefiigt werden
sollen, griinden kann«, Bourdieu 1992, S. 152 f. Es stellt sich allerdings die
Frage, welcher archimedische Standpunkt solche objektive Affinititen erken-
nen und bestimmen ldsst. Latour stellt sich, soweit absehbar, diese Frage gar
nicht, weil die Grundannahmen einer solchen Auffassung fiir ihn in einer
traditionellen Soziologie griindet, die eine Trennung von Beobachtung und
Beobachtetem vorsieht, die er tiberwunden glaubt, siche Latour 2007, S. 61.

57 Siehe zu diesem zentralen Argument beispielsweise Luhmann 1992, S. 139.
Dieser Text enthilt einen Uberblick des Arguments. Ausfiithrlicher u.a. in
Luhmann 1997, Kap. 5, in dem er die einzelnen Instanzen der gesellschaft-
lichen Selbstbeschreibung darlegt.

58 Ebd,S.5.

59 Latour 2007, S. 61.

23

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

Ausschluss von Ordnungen, oder {iberhaupt die Moglichkeit besteht, dass
sie sie wahrnehmen und sich dazu duflern, bildet dabei nur einen, wenn
auch bedeutsamen Aspekt, mit dem gesellschaftliche Ordnungspraktiken
zu rechnen haben. Als ebenso entscheidend, so wird sich im Verlaufe der
Untersuchung zeigen, erweisen sich technische Verdnderungen der Gesell-
schaft, neue Zirkulations- und Produktionssphéren, die das Gefiige von
Namen und Realitat in Bewegung bringen.

Doch selbst wenn sich Namenssysteme stabilisieren lieflen: Es existiert
ein weiteres Moment der Unruhe in Namenssystemen. Dieses Moment,
das die Artikulation eines Anonymen maf3geblich mit hervorbringt, so-
wohl in politischer wie dsthetischer Hinsicht, wird sich in dieser Unter-
suchung als entscheidend erweisen. Heinrich Rickert bezeichnete eine In-
kompatibilitat zwischen verschiedenen Ordnungen von Namen: zwischen
Kollektivnamen (Gattungsnamen) und Eigennamen. Dieser Riss sei so
subtil, dass er kaum bemerkt wiirde: Ein Individuum stellt ein Exemplar ei-
ner Gattung dar: der Menschheit, der Nation, der Klasse, des Geschlechts.
Mit anderen Worten, es besitzt Gattungsnamen. Zugleich weist das Indivi-
duum einen Eigennamen auf, der seine historische Singularitit bezeichnet.
Diese Unterscheidung zwischen Eigennamen und Gattungsnamen ken-
nen die Naturwissenschaften auch, doch der Unterschied seiner Geltungs-
kraft und seiner pragmatischen Funktion im Bereich der sozialen und
der natiirlichen Welt ist markant. Sterne tragen zwar auch einen Eigen-
namen, aber sie sollen idealerweise in ihrer individuellen Existenz mog-
lichst als Exemplare einer Gattung betrachtet werden. Dagegen erschei-
nen einzelne Individuen von radikaler Singularitit gezeichnet, die jegli-
cher Subsumtion unter eine kollektive Logik, sei sie soziologischer, staat-
licher oder biologischer Art, entgegensteht, gerade weil sie geschichtlich
sind und geschichtliche Erfahrungen machen.®® Abgesehen von den in-
dividuellen Raum- und Zeitangaben, die ein »Sternenindividuum« exakt
markierten, wolle die Astronomie dagegen alles in ein theoretisches Sys-
tem fassen, so Rickert, in dem die mit Eigennamen bezeichneten Objekte
aufgehen sollen. Die Individualnamen beziehen sich in diesem Fall nicht
auf »individuelle Wirklichkeiten«, hingegen auf die symbolische Ordnung
der Astronomie:®' »Die benannten Sterne gehen niemals als Individuum,
sondern immer als »Exemplar« in eine allgemeine Theorie, die letztlich die
Astronomie schafft, ein«.®? Diese Auffassung lasst sich natiirlich diskutie-
ren, tatsdchlich aber stellt hier Rickert ein Spannungsfeld zur Dispositi-
on, das sich in der Untersuchung immer wieder duflert, jenes des radi-
kal Singuldren, mit Eigennamen Versehenen, und seiner Einordnung in
einen umfassenden Systemraum der Gesellschaft. Dieses Spannungsfeld

60 Rickert 1896, S. 336.
61 Ebd., S. 446.
62 Ebd, S. 447.

24

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

ist so stark, dass die Namen teils ausgeldscht werden, um die Wirklichkeit
der umfassenden Kollektivhamen nicht zu stéren (dies ist mithin auch ein
Grund, weshalb Sozialwissenschaften ihre Untersuchungsobjekte anony-
misieren).%?

So lasst sich festhalten, dass Rickert hier in aller Prazision ein ent-
scheidendes Problem benannt hat: Es bleibt eine Reibungsfliche, eine In-
kommensurabilitit, die auf der logischen Ebene des Gesellschaftlichen
nicht aufzuheben ist: Wenn Eigennamen historische Singularititen be-
zeichnen,® unterlaufen diese Singularititen die Systemlogik von Namen
von Kategorien zwangslaufig.®® Diese Reibungsflache ergibt sich unabhin-
gig davon, ob ein Einzelnes iiber einen Namen konstituiert wird oder eine
Menge von Einzelwesen in einer systematischen Nomenklatur. Das Span-
nungsfeld entsteht iiber den Bezug zum Allgemeinen, zum »Systemraume«
der Gesellschaft, wie hier die sozialwissenschaftlich zusehends definierte,
soziale Welt in der Folge bezeichnet wird (vgl. hierzu vor allem den zwei-
ten Teil der Monografie).

Nomenklaturen, Namen, so lisst sich hier aufs Erste zusammenfas-
send schlieflen, sind keine reinen Ideen, sie sind nicht bloe Symbole, son-
dern im hochsten Sinne Faktoren, die material ins gesellschaftliche Leben
eingreifen und es organisieren. Es handelt sich um Instanzen, die die ge-
sellschaftliche Wirklichkeit in einem fort zugleich hervorbringen, sichtbar
machen, reproduzieren und verandern. Das Verleihen von Namen ist da-
hingehend auch (materiale) Formgebung. Und Formgebung geht einher
mit der Ahnung, dass sie nicht zwingend zu einer einzig moglichen Welt
fithrt, sondern zu »einer Vielfalt von richtigen und sogar konfligierenden
Versionen oder Welten«.®® Sind diese aber errichtet, haben sie ihre Gel-
tung. Denn anders als Beschreibungen, die immer revidiert werden kon-
nen, so ist zu zeigen, bleiben die getauften Existenzen, so besonders es
hier noch klingen mag, tiber verschiedene »mégliche Welten« hinweg mit
ihrem Eigennamen identisch. Welchen Ort das Namenlose in diesen Pro-
zessen einnimmt, muss erst noch erarbeitet werden. Indem es aber dialek-
tisch in Bezug zu den Namen steht, erweist es sich als sinnvoll, dass eine
Theorie des Namens einer Theorie des Namenlosen vorangehen muss.

1.2 Die Provokation des Namenlosen

Die soeben entworfene Perspektive sieht das Namenlose in Relation zur
Existenz von Nomenklaturen, die Ordnungen errichten, Entititen for-

63 Allerdings ist zu bemerken: Rickert betrachtet zudem Eigennamen als Stell-
vertretungen fiir Beschreibungen, folgt also dem sogenannten deskriptivisti-
schen Ansatz, der im Folgenden aufgegeben wird, siehe ebd., S. 338.

64 Ebd., S. 296.

65 Ebd., S.336.

66 Goodman 1990, S. 10.

25

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

men, Reaktionen erzeugen. Die daraus resultierende Namenlosigkeit ist
allerdings von anderer logischer und auch ontologischer Qualitit. Das
Verhiltnis zwischen beiden gilt es nun genauer zu kldren. Es fragt sich
also, was geschieht, wenn etwas bezeichnet, identifiziert, mit einem Na-
men versehen wird: Was ist mit all dem Anderen, dass es ebenso gibt
(sonst wire ja der Akt der Identifikation tiberfliissig), aber unbeobachtet
bleibt? Es gibt ein Markiertes und ein Unmarkiertes: etwas, das mit einer
Markierung versehen und adressierbar ist, und etwas, das einfach da ist,
oft jenseits jeglicher Aufmerksambkeit. Die Differenzierung von Markier-
tem gegeniiber Unmarkiertem entstammt der Linguistik der Prager Schu-
le, genauer einem Austausch zwischen Nikolaj Trubetzkoy und Roman
Jakobson,* sie erreichte dann aber schnell andere Felder wie jenes der So-
zialwissenschaften.®® Trubetzkoy bezog das Konzept der Markierung zu-
nichst alleine auf die sprachliche Grundeinheit der Phoneme. Er interes-
sierte sich fiir die Moglichkeit, dass ein alltaglich gebrauchliches Phonem
zusitzlich mit einer Markierung versehen wird, die es vom gewoéhnlichen
Gebrauch abhebt.®® Spiter iibertrigt er diese Frage der Markierung auf
generelle Phianomene, die auf bestimmte Weise markiert werden und als
besonders ausgewiesen sind. Immer entsteht eine Korrelation, in der die
Markierung eines der beiden »Termen« besonders ausgewiesen ist. Am
Beispiel des Paars »male-female« ldsst sich dies exemplifizieren: Nur einer
der Terme sei aktiv modifiziert (fe-male) und mit einer bestimmten Mar-
ke positiv gekennzeichnet, wihrend der andere Term lediglich als nicht
mit dieser Marke ausgestattet und somit als passiv »modifiziert« angese-
hen wird (male).”® Die Korrelation der beiden Terme ist dabei gleichzei-
tig auch eine Abhingigkeit: Obwohl nur einer der Terme markiert wurde,
verweisen beide im Endeffekt aufeinander, der eine ist ohne den anderen
nicht denkbar.”* Es gibt gewohnliche Wochentage und Feiertage, die iiber
den Zusatz »Feier-« als besonders markiert sind. Einwohner sei der un-
markierte Term, Ureinwohner der markierte. Selbst Namen, Markierun-
gen schlechthin,”? kénnen noch gesondert markiert werden, beispielswei-
se iiber einen Mittelnamen oder iiber einen Titel.”?

Roman Jakobson erkannte sogleich das Potenzial dieser Differenzie-
rung: »the conviction that your thought about correlation as a constant
mutual connection between marked and unmarked type is one of your

67 Jakobson 1985.

68 Battistella 1996; Waugh 1982.

69 Trubetzkoy 2001, S. 52.

70 Brief an Roman Jakobson, zitiert nach Waugh 1982, S. 300.

71 Jakobson 1985, S. 122.

72 Waugh 1982, S. 308; Brekhus 1991, S. 34-36, 49; Battistella 1996, S. 65-66.
73 Battistella 1996, S. 65.

26

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

most remarkable and fruitful ideas«.”* Fiir Jakobson hatte diese Differen-
zierung nicht nur fiir die Linguistik Bedeutung. Sie soll sich auch fiir die
Ethnologie und Kulturgeschichte als fruchtbar erweisen. Doch wéihrend
die strukturale Analyse der Kultur zwar sehr wohl binidre Oppositionen
einfiihrte, bleibt es bei dem Verhiltnis von Markiertem und Unmarkier-
tem im Bereich der sozialen Welt nicht blof3 bei einem Bindrismus. Das
Verhiltnis ist insofern hierarchisch,’® als das Markierte eine Teilmenge ei-
nes Unmarkierten darstellt, das besonders hervorgehoben wird, wihrend
das Unmarkierte »passiv« bleibt.”® Dies ldsst sich wiederum am Beispiel
des imaginiaren Kollektivs, das an der Herstellung eines Films beteiligt ist,
nachvollziehen, bei dem nur ein Teilkollektiv besonders mit Namen »mar-
kiert« im Abspann des Films erscheint (Produzent, Regisseur), wihrend
eine Vielzahl der Namen in kleiner Schrift in grofSem Tempo iiber die Lein-
wand flimmert; dasselbe gilt auch fiir eine Liste, die die ersten Personen-
namen besonders markiert und von den anderen abhebt. Das Verhiltnis
von Markiertem und Unmarkiertem erweist sich schnell als komplex und
als eben kulturgeschichtlich und soziologisch mit determiniert. »Hommex«
beispielsweise ist im Franzosischen der unmarkierte, selbstverstandliche-
re, allgemeine Term, der sowohl einen Mann bezeichnet wie einen Men-
schen. »Femme« wiederum ist der markierte Teil, da er aus dem Kollektiv
der Menschen einen bestimmten Teil herausschneidet. Man konnte sich
aber eine Kultur vorstellen, in der es anders ist.”” Genauso fragt es sich
bei Korrelationen wie »lebend - tot«, in welchem Kontext etwas unmar-
kiert bleibt. Und letztlich ldsst sich dies auch tiber das Namenlose sagen.
In der Diskussion des Kollektivs, das einen Film hervorgebracht hat, aber
nur partiell genannt wird, markiert Bauman die Nicht-Genannten (oder
Nicht-Markierten), die dennoch irgendwie am Projekt beteiligt waren, auf
eine bestimmte, diskursive Weise.”®

Entsprechend ist die Frage des Markierten und Unmarkierten nicht
positiv festgelegt, sondern gleicht in ihrer Dynamik eher einem Kippbild.
Linda Waugh konzipiert das Verhéltnis von Markiertem zu Unmarkier-
tem als komplexe Teil-Mengen-Beziehung, die je nach Konstellation wech-
seln, sich sogar ineinander verschachteln kann. Gemeinsam ist dieser Dif-
ferenzierung indes, dass eine Markierung einen Akt des Trennens und Ver-
bindens bezeichnet, der einerseits auf einem Unmarkierten beruht und es
andererseits als Unmarkiertes {iberhaupt erst definiert. In dieser dialekti-
schen Beziehung sieht Wayne Brekhus gerade ein soziologisches Potenzial,
und er schldgt vor, diese Differenzierung fiir eine »Soziologie des Unmar-

74 Roman Jakobson in einem Brief an Nikolaj Trubetzkoy, zitiert nach Waugh
1982, S. 300.

75 Waugh 1982, S. 299; Brekhus 1991, S. 34; Battistella 1996, S. 3.

76 Trubetzkoy 2001, S. 226.

77 Waugh 1982, S. 307.

78 Bauman 2000, S. 246-247.

27

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

kierten« fruchtbar zu machen.”” Das Meiste innerhalb der sozialen Land-
schaft bilde einen unmarkierten Hintergrund der gewdhnlichen Wahr-
nehmung. Nur ein Teil der sozialen Welt erscheint als markiert. Er tritt
durch den Akt der Namensgebung, des Namings, erst wahrnehmbar her-
vor, etwas, was die gesellschaftlichen Aufmerksambkeitsstrukturen nach-
haltig verindern kann.*’

Das Problem an der Differenz zwischen Markiertem und Unmarkier-
tem liegt darin, dass, wenn sie auf der Basis der urspriinglichen Diskussion
in der Linguistik auf weitere Gebiete ausgedehnt wird, sie sich kaum mehr
prézise fassen ldsst® und sich auch mit anderen Konzepten wie »merk-
malstragend« zu tiberschneiden beginnt, die fiir sich allein schon eine Be-
deutung haben.®* In Brekhus’ Arbeit ist teils nicht mehr klar, inwiefern
sich das Konzept noch von Aufmerksamkeitsstrukturen und aufmerksam-
keitserregenden Eigenschaften einer Entitit iiberhaupt unterscheidet.®
Ungeachtet dessen fand die Differenz zwischen Markiertem und Unmar-
kiertem auch in der Kybernetik und der Systemtheorie Einlass, wobei der
Einfluss der strukturalen Linguistik meines Wissens unklar bleibt. Die Dif-
ferenz von Markiertem und Unmarkiertem erscheint in diesen beiden Ge-
bieten pragnanter, allerdings auch abstrakter, sie verweist aber, und das
ist hier entscheidend, auf den Prozess des Markierens und seiner Effekte
selbst. Eine bedeutungstragende Form, so Luhmann im Anschluss an die
Arbeiten Ranulph Glanvilles, muss sich letztlich von etwas unterscheiden,
das sich nicht bezeichnen ldsst, »von der Leere, dem unmarkierten Raum,
der Weifde des Papiers, der Stille, die in jeder Wahrnehmung von Lauten
vorausgesetzt ist«.** Das Unmarkierte ist also nicht blof§ das Gewdhnliche,
sondern das schlechthin nicht Bezeichnete oder Bezeichenbare. Abstrak-
ter gesagt bedeutet die Zeichnung eines Kreises auf einem Blatt Papier die
Markierung eines Raumes, eine symboltechnische Operation, die im sel-
ben Zug mit der Markierung (der Kreis) eine unmarkierte Zone erzeugt:
die weifle Fliche des Papiers, die nicht zum Kreis gehort.®

Luhmann begreift diese Produktion eines Unmarkierten eher als ein
Wegwerfen, Absondern, Entsorgen denn als eine dialektische Operation:

79 Brekhus 1991.

80 »The very act of naming or labeling a category simultaneously constructs and
foregrounds that category, ebd., S. 35.

81 Battistella 1996, S. 8-12.

82 Jakobson 1985, S. 123.

83 Allerdings sind die Hinweise, wie sehr die Techniken der Sozialwissenschaf-
ten an Markierungsprozessen des Sozialen beteiligt sind, in dieser Untersu-
chung von Bedeutung. Siehe wiederum Brekhus 1991, S. 38-39.

84 Luhmann 2006, S. 215.

85 Luhmann stellt vor allem Fragen der Letztbegriindung von Zeichen iiber-
haupt und zieht hier bekanntlich Spencer Browns Formenkalkiil bei: Das
resultierende Ergebnis ist vornehmlich innerhalb der Theorie operativer ge-
schlossener Systeme sinnvoll oder innerhalb dieser Ontologie, ebd., S. 216.

28

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

»Alles Beobachten muss unterscheiden, um etwas bezeichnen zu kénnen,
und sondert dabei einen »unmarked space< ab«.*® Auf dem weiflen Papier,
von dem Luhmann spricht, mag ich Punkte bezeichnen, dazwischen ent-
steht Raum, der nicht bezeichnet ist. Der weifse Raum ist gerade keine »Ne-
gation« durch eine Form,*” sondern das Unbenannte, im Moment nicht
Relevante®® (obwohl es aber doch die Voraussetzung der Form ist). Das,
was nicht bezeichnet wird, bleibt im »unmarked state« der Welt, das heif3t,
es wird nicht einmal negiert, denn »das wiirde ja eine Bezeichnung erfor-
dern«, so Luhmann.* Allerdings lasst sich durch diese Erzeugung eines
Unmarkierten gerade auch die Aufmerksamkeit auf das Abgesonderte len-
ken. Tone etwa ermoglichen erst die Wahrnehmung von Stille, wie John
Cage in seinem beriihmten Werk 4°33” zeigte.”® Der akustische Raum
wird durch das ganze Setting des Konzerts markiert: Orchester, Zuhorer,
Konzertsaal. In diesem Stiick gibt es keine Partitur, die Musiker spielen
nicht. Durch den Entzug der akustischen Markierung tritt das Unmar-
kierte des markierten Konzertsaals hervor: Dies erst ldsst die vielfdltigen
Geriusche, beispielsweise das Husten aus dem Publikum, im Konzertsaal
horbar werden, ldsst aber auch die Stille als chaotisches Intervall zwischen
den Gerduschen hervortreten. Die Untitigkeit der Musiker lenkt die Auf-
merksamkeit auf die Gerdusche, doch umgekehrt markieren dann die Ge-
rdusche die Stille der Musiker selbst, die Abwesenheit ihrer T4tigkeit.

Die systemtheoretische Vorstellung unmarkierter Zonen folgt wieder-
um einer bindren Logik. Dies wirft weitere Fragen auf, inwiefern sie sich,
ungeachtet der Hinweise tiber die Funktionsweise von Markierungen,
tiberhaupt auf die vorliegende Frage des Namenlosen iibertragen ldsst. Be-
reits Luhmanns Hinweis auf »Punkte«, die als Markierungen gesetzt wer-
den, die Rede vom Weiflen des Papiers und der Begriff »unmarked space«
weisen darauf hin, dass hier Riume, Zonen gemeint sind, also die bindre
Logik tiberschritten wird. Die markierten Punkte auf dem Blatt Papier bil-
den zugleich mehr als einen einfachen biniaren Code, zumindest eine Fl4-
che, die sich wiederum nur {iber Koordinaten beschreiben lésst. Das Be-
nennen (einen Namen verleihen) erzeugt einen Raum des nicht Gekenn-
zeichneten, der sich nicht in einer bindren Logik erschopft.

Das Problem der Ubertragung einer biniren Logik dufert sich, wenn
sie auf die Gesellschaft angewandt wird, allerdings schnell. Luhmann iiber-
tragt diese Konzeption auf die gesellschaftliche Kennzeichnung von Indi-
viduen: Der sogenannte »Dritte Stand« des Ancien Régime fungierte, so
Luhmann, nur als »unmarked space« der » Auszeichnung des Adels«,*! als

86 Luhmann 1997, S. 3. Hervorhebung von mir.
87 Ebd, S. 459.

88 Ebd, S. 803.

89 Ebd, S. 459.

90 Cage 1960.

91 Luhmann 1997, S. 803.

29

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

Menge von Individuen also, die der Zweite Stand als irrelevant erachtete.
Die historische Erfahrung zeigt allerdings, dass diese unmarkierte Zone
seit jeher als komplex erschien und keineswegs als ausgeschieden, irrele-
vant. »Que disent les grenouilles, fragte der konigliche Hof — mit »Fro-
schen« war die Pariser Bevolkerung gemeint — , wenn sich in dieser un-
markierten Zone Unmut abzeichnete, der als Rebellion die markierte Seite
der Form, den Hof, zu iiberwiltigen drohte.**

Im Falle des dritten Standes geht es um den bemerkenswerten Vor-
gang, in dem dieser fiir die herrschende Ordnung unmarkierte Raum
sich in einer Revolution transformiert, dhnlich wie die weifle Fliche ei-
nes Blatts Papier zerkniillt werden kann und damit eine andere Gestalt
erhilt; oder anders ausgedriickt, eine ganze Anordnung in einen anderen
Zustand kippt.”® Fiir diese Untersuchung ist es entscheidend, dass sich zen-
trale Wissensgebiete der Gesellschaft, die auch Gebiete der Bezeichnung
durch Namen sind, von einem bindren Modus des Unterscheidens sich
unversehens hin zu einer komplexeren semiotischen Konfiguration ent-
wickeln kénnen. Nomenklaturen erzeugen ein nicht Benanntes, allerdings
sind die Grenzen de facto flexibel, indem gerade die Markierung auch Rea-
litdten verandert. Sie fiihren mitunter zu Verschiebungen, die selbst wie-
derum als bedeutungsvoll, ja funktional erscheinen.’*

Die kybernetisch-systemtheoretische Version des Markierungsprozes-
ses ldsst sich dahingehend als eine rein logische Variante begreifen, die
weitergehende Konsequenzen einer Markierung offenlisst, aufier es hand-
le sich um weitere Markierungen.’® Es geht, um das oben zitierte Beispiel
aufzunehmen, um einen fiir den Adel gliicklichen, aber irrealen Zustand,
in der der unmarkierte dritte Stand jenseits der unterscheidenden Grenze
scheinbar ruhig bleibt und diese Differenzierung nicht einem Problem-
druck ausgesetzt ist: ein Zustand, der aber genau dann zu erodieren droht,
wenn die unmarkierte Zone gleichsam hinter dem Riicken der Markieren-
den in Bewegung gerit.

Diese Grenouille-Menschen gehoérten zwar nicht dem Bereich der Na-
men an, allerdings waren sie schon zuvor Teil der Gesellschaft, die sie

92 So ist bei einem der ersten soziografischen Beobachter der (franzdsischen)
Gesellschaft zu lesen, siche Mercier 1782a, S. 61.

93 Diesen Vorgang vermag allerdings Algirdas Julien Greimas® semiotische To-
pologie zu fassen, auf die weiter unten eingegangen wird: Eine semantische
Marke erscheint nun eingebunden in eine Konstellation von Oppositionen,
Negationen, Implikationen und Neutralisierungen. Es handelt sich dabei um
ein erweitertes topologisches Begreifen eines semiotischen Raumes, das nicht
nur die bindre Differenzierung kennt: Zum Begreifen dieses Kippens in die
Komplexitit wird Greimas™ Semiologie herangezogen. Siehe die Ausfithrun-
gen weiter unten.

94 Siehe dazu auch Deleuze und Guattari 1997, S. 650.

95 Vgl. die Oppositionen und Negationen in Greimas’ Sinne, insbesondere die
Abbildung 1.

30

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

umstiirzen werden. Um diese entscheidende Tatsache zu fassen, ist eine
Erweiterung der kybernetischen Kategorien notwendig. Cornelius Casto-
riadis’ Ansatz, der auf der Basis dhnlicher formtheoretischer Uberlegun-
gen explizit auf die Moglichkeit der Revolution eines zuvor unproblemati-
schen Systems eingeht, ermoglicht die erforderliche Perspektive auf die
historische und gesellschaftliche Dynamik des Markierten und Unmar-
kierten, die das Unmarkierte nicht mit Irrelevanz gleichsetzt.”® Castoriadis
arbeitet, wie er sagt, »wohl oder tibel« mit mengenlogischen Begriffen, um
dadurch deren Grenzen aufzeigen.”” Als ob es sich um einen Automaten
handelt, der unabhingig von konkreten Intentionen operiert, produziert
die Gesellschaft (oder die Welt namens Gesellschaft) an der Grenze des
Realen, des Lebendigen und der natiirlichen Welt fortdauernd ein eige-
nes Diskursuniversum, indem der Stoff des Realen bestindig geteilt wird,
in einen Teil, der vom Gesellschafts-» Automaten« und seinen Instanzen
registriert wird, und einen Teil, der nicht erfasst wird und iiber den sich
schlicht nicht reden lasst. Und den ersten Teil wiederum trennt dieser Au-
tomat in Informationen, die weiter bearbeitet werden, und solche Infor-
mationen, die keinen weiteren Anschluss finden, das heif3t in »Gerdusch«:
etwas, das da ist, aber sich der genauen Bezeichnung verwehrt. Diese Vor-
stellung des Gerduschs lasst sich in etwa als Unmarkiertes im vorliegenden
Sinne begreifen: Es ist nicht nichts, eine Abwesenheit, sondern etwas, das
»da« ist, eine Prisenz hat, aber eben nicht symbolisch gekennzeichnet ist.
Das bedeutet auch, dass die Negation, sogar das Nicht-Sein zum Univer-
sum gehort, das die Gesellschaft erzeugt: Es »gehen Entititen ein, deren
Sein negiert wird oder werden soll; Setzungen, die durch ausdriickliche
Negationen aufgehoben werden sollen und vielleicht nur zu diesem Zwe-
cke gesetzt worden sind«.’® Daraus folgt: Die Negation der Identitit, des
Namens gehort stillschweigend zu einem Prozess, der eine Art Nicht-Sein
produziert, das dennoch innerhalb der Gesellschaft existiert.

Die Gesellschaft, im Sinne von Castoriadis, erscheint als ein Automat,
der einmal in Gang gesetzt aufteilt, neu zusammensetzt, was er aufgrund
der vorfindlichen Welt verarbeitet. Er erzeugt nicht nur reale Existenzen,
sondern zugleich auch vollig imagindre Dinge, die im Wirklichen nicht
existieren, aber fiir die Gesellschaft durchaus relevant sind, wie Geister,
Gotter, Mythen. In dieser Welt ist eine zweite Seite der Form, ein » Auflen,
nicht aufzuweisen, es gibt nur relevante Gotter und vielleicht eine Heer-
schar niederer Geister, aber alle gehéren in den Bereich des Imagindren.

96 Castoriadis 1990a, S. 372-373, 392-394. Castoriadis kennt die kybernetische
Diskussion, auch Spencer-Browns Arbeit. Zu Varela hat er in der Zeitschrift
Le Débat auch eine Rezension verfasst (wieder veroffentlicht in Castoriadis
1996).

97 Castoriadis 1990b, S. 310.

98 Castoriadis 1990a, S. 394.

31

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

Dieses Imagindre »ist« fiir sich. Dieser Prozess ist letztlich eine spezifische
Eigenheit der Gesellschaft, sie ist selbst eine »imaginire Institution«.

Diese Konzeption hat zwei Konsequenzen, die beide bedeutsam fiir
die vorliegende Untersuchung sind. Sie lasst Castoriadis erstens argumen-
tieren, dass Unmarkiertes selbst schon Gesellschaft ist: »fiir eine Gesell-
schaft gibt es eigentlich kein >Gerdusch««.”® Selbst die Setzung eines Ge-
rdusches als Geridusch stellt letztlich eine gesellschaftliche Bestimmung dar
und ist daher von Relevanz. Es gibt fiir die Gesellschaft dahingehend kein
informationsloses Rauschen.'®® Unmarkiertes ldsst sich in diesem Sinne
als eine Art Gerdusch begreifen, das entlang der Errichtung einer Ord-
nung entsteht und stets innerhalb dieser bezeichnet wird. Ein auf diese
Weise verstandenes Unmarkiertes bildet selbst schon eine Zone der Ge-
sellschaft, womdglich in Latenz. Aber es handelt sich jedenfalls um kein
abgesondertes Auflen, da die Grenze des Aufien selbst eine gesellschaftli-
che ist und dieses Aufen damit selbst zur Gesellschaft gehort.***

Zweitens ermoglicht es diese Auffassung der Gesellschaft als imagina-
rer Institution, die Paradoxie zu tiberwinden, von einem Unmarkierten
iiberhaupt zu sprechen (und es als Unmarkiertes zu markieren, was letzt-
lich eine Unmdoglichkeit wire): Denn seine Existenz erscheint als ein Ima-
gindres der Gesellschaft selbst. Dieser Schritt hin zum Unmarkierten als
Imaginidrem ist freilich nicht nur epistemologisch, sondern auch in der
politischen Praxis des Benennens von hoher Relevanz: Dass in der Anar-
chie des Unmarkierten sich potenziell ein Markierbares findet, beruht auf
einer schieren vorgestellten Moglichkeit, eben einem Imaginiren.

Wie kommt es nun, dass diese Latenz des Unmarkierten, des Namen-
losen in der gesellschaftlichen Aufmerksamkeit manifest wird, aus dem
Status des allein Imagindren hervortritt, in der Realitét gesucht, zelebriert
oder aber verfolgt, gejagt wird? Dieses Hervortreten setzt hier wie beim
Verleihen eines Namens selbst eine Arbeit voraus, es geschieht nicht von
selbst. Es ist auf eine Problematisierung unmarkierter Zonen angewie-
sen, die damit aus dem Status des Normalen, Gewdhnlichen, herausge-
hoben werden. Die Logik dieser Problematisierung zu begreifen, ist wie-
derum nicht méglich ohne Bestimmung dessen, wie Namen, Eigennamen
und Kollektivnamen, logisch funktionieren und soziologisch operieren.
Es wird sich zeigen, dass eine einfache Zeichentheorie, die dem Namen
die Funktion eines Etiketts zuweist (und das Namenlose als etikettenlos
beschreibt), nicht ausreicht. Immerhin konnen verschiedene Individuen
denselben Namen tragen (wie viele Jean Duponts, Henry Millers gibt es?)
und dennoch als Singularititen existieren.

99 Castoriadis 1990a, S. 394.

100 Siehe dazu Castoriadis 2012, S. 25.

101 Genau in diesem Zusammenhang, als nicht ignorierbare unmarkierte Zone,
thematisiert Castoriadis die »anonymen Kollektive«, die im zweiten Band der
Untersuchung thematisch werden.

32

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

Das Markierte und das Unmarkierte

Unmarkierte Zonen sind Teil der Gesellschaft, auch wenn sie unbemerkt
bleiben. Oft verbleiben sie im Dunst des Unbeachteten oder verbergen
sich im Alltaglichen, Gewohnten. Die Artikulation von Namenlosigkeit
setzt voraus, dass {iberhaupt eine namentliche Signierung und damit Iden-
tifikation prinzipiell méglich ist und Sinn ergibt. Sie griindet letztlich in
einer sozialen Anordnung der Verleihung von Namen. Dieses institutio-
nelle Gefiige bildet lediglich eine notwendige, aber keineswegs eine hinrei-
chende Bedingung dafiir, dass namenlose Zonen iiberhaupt bemerkt und
»problematisiert« werden.

Exemplarisch hierfiir ist wiederum der Fall der Astronomie, die stark
mit Eigennamen, jener von Sternen, operiert und in vielem einen (ab-
grenzenden) Bezugspunkt fiir die beobachtende Sozialwissenschaften dar-
stellt.? Tatsichlich zeigt eine Sternkarte eine mit Eigennamen markier-
te Flache. Und als solche erzeugt diese Technik des Bezeichnens ganz im
obigen Sinne einen unmarkierten Raum mit Myriaden von Sternen, die
(noch) keinen Namen besitzen, aber auch einen Raum, indem gar keine
Sterne sichtbar sind oder es keine gibt: die schwarze Fliche des Alls. Fallt
das Augenmerk auf einen Stern, dann erhilt er indes einen Eigennamen.
Niemand wiirde aber die Namenlosigkeit der Sterne proklamieren oder
gar die Anonymitit der Sterne erortern, aufler in poetischen Anwandlun-
gen oder als Gedankenexperiment in erkenntnislogischen Erdrterungen
in der Art Rickerts."®® An sich wire das semantische Konstrukt anony-
mer Sterne durchaus moglich. Der bedeutende Astronom Friedrich Wil-
helm Bessel berichtete, dass er bei der Aufstellung des Mittagsfernrohrs
zwel »anonyme Sterne« bei 313° 9 und 313° 59 beobachtet habe,'** die
schlicht noch einer Bezeichnung harrten. Bessel sprach aber nicht generell

102 Heinrich Rickert erkennt den besonderen Status der Astronomie gerade dar-
in, dass es sich um eine Wissenschaft handelt, die nicht nur mit Kategorien
operiert, sondern auch Eigennamen verleiht; sie ist im gewissen Sinne sogar
eine »historische Wissenschaft«, indem sie es mit - naturgeschichtlich gewor-
denen - »einzelnen Individuen« zu tun hat und »diese sogar mit Eigennamen
ausdriicklich benennt, Rickert 1896, S. 444.

103 Rickert sagt indes, dass nur das »Anonyme« Objekt der Naturwissenschaft
werden konne, ebd., S. 298. Das ist aber kein Widerspruch zum oben Gesag-
ten, denn bei der entsprechenden Stelle geht es gerade darum, Natur- und
Geschichtswissenschaften zu unterscheiden, eine Grenze zu ziehen, also die
beiden Seiten der Form zu markieren. Er trennt die Wissenschaft des Singula-
ren, der kulturellen, namentragenden Menschen, von dem »unpersonlichen«
Objektbereich der Kulturwissenschaften. Sein Interesse gilt der Begriindung
der Kulturwissenschaften, der Logik des Verstehens ihrer Individualititen,
die Geschichte bilden, demgegeniiber wird der unmarkierte Raum zur Natur,
deren Beobachtung einer allgemeinen Logik folgt und wo eine Singularitit
nur als Exemplar von etwas Allgemeinem wirklich wird.

104 Bessel 1815, S. 5.

33

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

von einer » Anonymitit der Sterne« im Falle von Himmelskérpern, die kei-
nen Namen tragen.

Die Artikulation von Namenlosem geht folglich einher mit einer Pro-
blematisierung, und Problematisierung im Sinne Bachelards bedeutet,
worauf spéter in der Arbeit eingegangen wird, dass ein Phdnomenbereich
seine Selbstverstindlichkeit verliert, die Doktrinen des Wiedererkennens
ihre Giiltigkeit verlieren. Das heif3t: Das zuvor unauffillig Selbstverstind-
liche bringt gerade dadurch etwas Neues hervor.'” Die Bezeichnung einer
unmarkierten Zone als »namenlos« oder »unmarkiert« erzeugt selbst eine
Markierung, die aber einer anderen Logik folgt als die Ordnung der Eigen-
namen: Sie er6ffnet eine Zone des Imaginiren. Doch damit verandert sich
dieses Feld selbst, erhebt es sich zu einem neuen soziologischen und auch
ontologischen Status, indem ein Mangel oder ein Schutzwall gegen sich
ausbreitende Nomenklaturen erzeugt wird. In verschiedener Hinsicht lie-
e sich auch von einer Verritselung sprechen, die wiederum nach einer
Aufklarung suchen ldsst.

Diese Problematisierung von Namenlosem fiithrt wiederum zu einer
eigenen Bezeichnungsweise, mit der diese Zone benannt wird. Ein solcher
»Name des Namenlosen« bezeichnet, wie gesehen, nur scheinbar eine Pa-
radoxie: Die Individualititen, die ohne Eigennamen sind, werden unter
einem generellen Konzept gefasst, das eben dieses Fehlen von Namen als
generellen Ausdruck beschreibt. Die Anarchie, das Chaos als Abwesenheit
einer symbolischen Ordnung,'*® wird gleichsam als Zone symbolisch ab-
gesteckt. Die Gesellschaft beginnt allmihlich Begriffe bereitzustellen, die-
ses Namenlose zu benennen, einzugrenzen, gar zu definieren. »Namenlo-
sigkeit« wire eigentlich die sprachlogisch konsequente Antwort und miiss-
te den Sachverhalt hinreichend prézise beschreiben. Doch es geschieht et-
was Besonderes: Die modernen Gesellschaften suchen nach einem Begriff,
einem symbolischen Artefakt, das tiber die blofe Bezeichnung der Nega-
tion des Namens hinausreicht. Offensichtlich stellt es die eigene Sprache
nicht zur Verfiigung. So wird ein Begriff aus einer anderen Sprache ent-
lehnt, und zwar aus dem Griechischen: »anonyme. Die Differenz zwischen
natiirlichsprachlicher Verwendung und Fremdwort erweist sich im vorlie-
genden Zusammenhang als entscheidend.

»Anonymos« wird im Griechischen gebildet aus an-, was soviel be-
deutet wie »nicht« oder »un-«, und énoma oder onyma, auf Deutsch:
»Name«.'®” Diese Konstruktion meint im Griechischen in seinem natiir-
lichsprachlichen Gebrauch schlicht und unspektakuldr »namenlos«. Aller-
dings bedeutet die Verwendung des Begriffs in diesem Kontext etwas ande-
res als »anonymue« in einer Sprache, fiir die es ein Fremdwort bildet. Bereits

105 Bachelard 1993, S. 145 ff. Siehe hierzu die Ausfiihrungen auf Seite 110.
106 Bauman 2000.
107 Kluge 2002, S. 47.

34

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

die urspriingliche Verwendung trégt indes Spuren zu einer spéteren Pro-
blematisierung. Das Auftauchen des Begriffs setzt ein mit dem Spiel, der
Welt und ihren Arten des Erscheinens Namen zu geben, mit der »Art of
Naming, wie der englische Titel von Ohls Untersuchung zur Geschichte
der Benennung lautet.'®® Dies lasst sich bei der scheinbar selbstverstindli-
chen, umgangssprachlichen Verwendungsweise des Konzepts bei Aristo-
teles erkennen.'”

Aristoteles widmete sich dem Projekt, die gesamte Tier- und Pflan-
zenwelt empirisch zu sichten und zu klassifizieren. Eine solche Idee, die
gesamte belebte Umwelt systematisch zu erfassen, war damals vollstindig
neu. Der Sternenhimmel war zwar schon Gegenstand kontinuierlicher Be-
obachtung, die belebte Welt aber erschien als viel zu selbstverstandlich,
als dass sie eine Betrachtung erforderte."'® Doch nun wollte Aristoteles
die belebte Welt genauer untersuchen. Aus heutiger Perspektive erscheint
das Ergebnis dieses Unterfangen eine Ahnlichkeit mit der anarchistischen
Nomenklatur von Borges aufzuweisen, die Foucault zu Beginn seiner Un-
tersuchung zur Ordnung der Dinge erwihnt, mit ihren »namenlosen Ahn-
lichkeiten« der Tiere, in absurde Kategorien gefasst, bis hin zu jenen, die
als »und so weiter «bezeichnet werden.''* Das Unterfangen reiht sich also
in die oft exzentrisch erscheinenden Praktiken der Benennung der Natur
und ihrer Lebewesen ein, von denen Ohl berichtet.'**> Mehr noch: Die Be-
obachtung, wie Aristoteles seine Nomenklatur entwickelt, bildet gerade
wegen ihrer Fremdheit bis heute ein Modell, wie Namenloses als Effekt
der Klassifikation hervortritt.

In dem Werk De partibus animalium unterscheidet Aristoteles zu-
néchst die Gruppen der Bluttiere und der Blutlosen. Diese beiden Obergat-
tungen unterteilte er wieder in die »gréften Gattungen« der blutfiihren-
den Tiere wie Vogel, Fische, Meeressiduger und der blutlosen wie Schaltie-
re, Krebse oder Kopffiifiler.''* Doch bei der weiteren Unterteilung stellt
sich ein Problem: Die hierarchische Ordnung ldsst sich nicht weiter auf-
rechterhalten. »Es gibt zwar viele Spezies aus der Gattung der lebendgebé-
renden Vierfiifler, aber sie sind ohne Namen. Vielmehr wird eine jede von
ihnen, wie der >Menschy, fiir sich einzeln benannt, also >Léwes, sHirschs,
»Pferds, >Hund< und die anderen in der gleichen Art und Weise«.'** Mit
»namenlos« (anonym) bezeichnet hier Aristoteles, dass es keine tiberge-

108 Ohl 2015.

109 Ich danke Emmanuel Alloa fiir den Hinweis, dass Aristoteles den Begriff in
seiner taxonomischen Praxis verwendet hat.

110 Kullmann 2014, S. 137.

111 Foucault 1991, S. 17.

112 Ohl 2015.

113 Aristoteles 2013.

114 Ebd., S. 24. Hervorhebung von mir.

35

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

ordnete Klassifikation gibt."'> Es ist jenes, was erkennbar ist, aber sich
nicht in eine tibergeordnete Nomenklatur fiigen lasst. So sagt er, der Tast-
sinn sei der einzige Sinn, den alle Lebewesen besifen. Sein Organ sei aber
»namenlos«. Er driickt damit lediglich aus, dass es keinen iibergreifenden
Namen fiir das (den Tastsinn tragende) Fleisch gibe.'*®

Doch auch die Unterschiede innerhalb der Spezies bleiben namenlos.
Fiir Aristoteles stellte dies ebenfalls kein Wissensdefizit dar. Er beobach-
tete es nur:''” Es gibt bei den eierlegenden Vierfiif8ler-Gattungen (Eidech-
sen, Schildkréten) auch Untergattungen, wie er erkennt. Doch niemand
hat ihnen einen Namen gegeben. Entsprechend bezeichnet er sie als »na-
menlos«.''® Durch die Klassifizierung der Lebewesen und ihrer Substan-
zen entsteht in Aristoteles’ System ein Restbestand, der nicht in der No-
menklatur aufgeht. Um diesen zu bezeichnen, verwendet Aristoteles den
umgangssprachlichen Ausdruck »namenlos«, respektive »anonyms, ganz
getreu der hier entworfenen »Logik« unmarkierter Zonen. Es handelt sich
schlicht um die artikulierte, aber selbst unproblematische Zone des zuvor
Unmarkierten. Der Begriff der Namenlosigkeit, den Aristoteles hier ver-
wendet, ist fiir Kullmann insofern einer Betrachtung wert, als dass Aristo-
teles noch stark abhéngig sei von dem »volkstiimlichen Gedanken, dass
nur etwas in »vollem« Sinne existierte, wenn es einen Namen habe.''® Er
16st das Problem, indem er ihm den Namen des Namenlosen gibt. Die-
se Auffassung findet sich auch in der griechischen Mythologie. Als man
daran ging, den mythischen Figuren der griechischen Welt Namen zu ver-
leihen, blieb ein bestimmter Gigant, Autochthon und Sohn der Erde, ir-
gendwie »unbemerkt«: Er erhielt keinen Namen. Als er dann auf sich auf-
merksam machte und Hera raubte, bezeichnete man ihn schlicht als den
»Namenlosen« (Anonymos)."** Im Falle des Giganten Anonymos erweist
sich das Namenlose, also Defizitdre, unversehens als feuerspeiend und un-
heimlich vernichtend. Was sich aber bei Aristoteles wie beim Giganten
Anonymos abzeichnet, ist der Effekt des systematischen Verleihens von
Namen: dass ein Anderes hervortritt, was sich mit diesem System nicht
benennen lasst.

Gerade die Moglichkeit der Beunruhigung oder Subversion bestehen-
der Bedeutungssysteme kann auch dazu fithren, dass der Restkategorie des

115 Kullmann sagt hier, dass sie schlicht keinen »Ubernamen« besitzen, siehe
Kullmann 2007a, S. 200.

116 Kullmann 2007b, S. 374.

117 Zierlein 2013, S. 241.

118 Aristoteles 2007, S. 201 f. Hier wird »anonyme, wie sonst durchwegs in Zier-
leins Ubersetzung, umgangssprachlich als »namenlos« oder» ohne Namen«
tibersetzt. Es ergibt keinen Sinn, das griechische Wort in den deutschen Text
zu {ibernehmen.

119 Kullmann 2014, S. 139.

120 Cameron 2004, S. 146. Siehe auch Vollmer 1836, S. 244 f.

36

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

Namenlosen nun doch eine besondere Aufmerksamkeit zukommt."** Seit
der Renaissance, so ist zu zeigen, tritt der aus dem Altgriechischen entlehn-
te Begriff »anonym« in den européischen Sprachhorizont ein, zunichst
in ganz restringiertem Sinne, um aber dann immer mehr und breitere
Bedeutung zu erlangen, aber auch Hochpolitisches zu bezeichnen. Diese
Ubernahme eines Fremdwortes ist etwas anderes als die umgangssprachli-
che Verwendung von »namenlos« respektive »anonym« im Griechischen.
Hier wird nun der Begrift des Namenlosen selbst eigentlich markiert, im
Sinne Jakobsons und Trubetzkoys, obwohl oberflichlich oder technisch
gesehen beide dieselbe Referenz haben. Weshalb? Was sind die Griinde
fiir diese »transdiskursive Situation«,'** die die Migration dieses Begriffs
in einen anderen Sprachraum ermdéglicht?

An einem anderen Begriff, des »Individuumss, zeigt Luhmann exem-
plarisch die soziologische Bedeutung der Ubernahme eines Fremdworts.
Der Begriff »Individuume« sei geldufig, niemand bezweifle, dass es Indi-
viduen gibe: »Merkwiirdig ist allerdings, dass wir, um dies festzustellen,
ein Fremdwort brauchen. Gab es, als unsere Sprache sich formte, noch
keine Individuen? ... Wieso ist das Wort dafiir dann relativ spat und of-
fensichtlich als Kunstwort in die Sprache eingefithrt worden? Wieso muss-
te man irgendwann einmal das, was damit gemeint ist, kommunikations-
fihig machen?«*** Luhmann geht begriffsgeschichtlich zuriick bis ins 17.
Jahrhundert, um zu beobachten, wie sich das Individuum als selbstbeziig-
liche Einheit, die fiir sich steht und sich nicht ausschliefSlich iiber Relatio-
nen definiert, iiberhaupt erst konstituiert. In Anlehnung daran lésst sich
fragen: Wieso ist »anonym« so spit und als Fremdwort fiir etwas an sich
so Selbstverstindliches, fiir ein Hintergrundphdnomen wie das Namenlo-
se eingefiihrt worden? Was sollte kommunikationsfihig gemacht werden?

Die Etablierung eines Fremdwortes, um etwas anderes zu bezeichnen,
als es natiirliche Sprache vermag, ist selbst also gesellschaftlicher Indika-
tor, woran nicht zuletzt Adorno in seinem Aufsatz iiber den Gebrauch
von Fremdwortern erinnert. Fremdworter gelten ihm als eigentliche »Ein-
bruchsstellen erkennenden Bewusstseins«, und dieses reagiert immer auf
eine breitere gesellschaftliche Konstellation: »Je fremder in der Gesell-
schaft den Menschen ihre Dinge wurden, um so fremder miissen die Wor-
te dafiir stehen, sie zu erreichen und allegorisch zu mahnen, dass die Din-
ge heimgebracht werden«. Sie driicken so nichts weniger als ein Begeh-
ren der Gesellschaft aus.'®* Adorno schreibt dem Fremdwort durchaus

121 Exemplarisch ist, wie Kullmann die Verwendung des Namenlosen bei Aristo-
teles beachtenswert genug findet, um in die Logik des Begriffsgebaudes vor-
zustoflen. Siehe Kullmann 2014, S. 139.

122 Vgl. zum Konzept den Abschnitt 2.3 Anonymitdit: Die Fabrikation einer sym-
bolischen Form beginnend auf Seite 171.

123 Luhmann 1995, S. 125.

124 Adorno 1991, S. 643.

37

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

erkenntnisleitende Kraft zu, gerade dadurch, dass es sich in eine Span-
nung mit dem Umgangssprachlichen stellt: Nunmehr wird »der Sprach-
fluss vom Strahl der ratio getroffen«.'*> Weniger emphatisch ausgedriickt
heif3t dies, dass ein gesellschaftlicher Reflexionsprozess angestofien ist, der
das gemeinhin Selbstverstindliche tiberwinden und das nicht mehr Ver-
standliche in eine Ordnung tiberfithren méchte. In linguistischer Hinsicht
ist dieser Vorgang relevant: Ein neuer Begriff, etwas Neues kommt in die
Welt.'?¢

Offenbar, so lasst sich beobachten, wichst das gesellschaftliche Bediirf-
nis oder die Notwendigkeit, die unmarkierten Zonen des Namenlosen mit
einem eigenen Begriff zu bezeichnen, die namenlosen Gebiete gesondert
zu markieren. Es ldsst iber eine quantitative Auswertung der Nennungen
erkennen, dass der Anonymititsbegriff in den digitalisierten Buchbestin-
den seit dem 18. Jahrhundert relativ zur Nennung anderer Begriffe immer
héufiger verwendet wird. Doch selbst wenn sich dieses Indiz als tragfihig
erweisen sollte:'*” Das Auftauchen eines Begriffs besagt noch nichts iiber
seine Denotationen und Konnotationen, seinen breiten Gebrauch. Auch
wenn eine zunehmende Verwendung die Hypothese stiitzt, dass mit der
technischen Entwicklung der Gesellschaften und ihrer » Verwissenschaft-
lichung« die Nomenklaturen sich einerseits verfeinern und sich anderer-
seits damit verbunden immer breitere unmarkierte Zonen 6ftnen, die un-
versehens die Aufmerksamkeit auf sich ziehen. Auch in diesem Fall stellen
solche Indizien mehr Fragen als sie beantworten: Auf welche Weise eta-
bliert sich der Begriff des Anonymen? Was ist das Mehr, das er bezeich-
net gegeniiber der bloflen Feststellung der Abwesenheit von Namen? Wie

125 Adorno 1991, S. 645.

126 Ferry 2002.

127 Die technischen Mittel von Googles Ngram-Analyse, welche heute zur Ver-
fiigung stehen, um die Verwendung von Begriffen in den immer breiter digi-
talisierten Buchbestidnden der Weltbibliothek zu analysieren, weisen in diese
Richtung, wenn die Begriffe anonym und Anonymitét in den englischen, fran-
z9sischen und deutschem Sprachgebiet eruiert werden, vgl. dazu Michel u. a.
2011. Zur Identifikation dieses Musters im britischen Kontext siche Vareschi
2018, S. 6-8. Nach wie vor gilt aber, was Kracauer iiber die quantitative Text-
analyse geschrieben hat: Die Ergebnisse erscheinen vornehmlich aufgrund ei-
nes Sinnhorizonts, der schon vor der Analyse bestanden hat, oder aber sie
sind schwerlich interpretierbar, vgl. Kracauer 1952. Die methodischen Pro-
bleme der Analysen, die sich aus der Isolierung der Terme um »anonym«
und »Anonymitét« aus dem heterogenen textuellen Kontext der verschiede-
nen Textkorpora ergeben, sind zu grof3, als dass die Ergebnisse sich guten Ge-
wissens als wissenschaftliche Ergebnisse prasentieren lassen. So heifit Société
Anonyme im Franzosischen auch Aktiengesellschaft, das ist alleine schon be-
merkenswert, verhindert aber durch die Mehrdeutigkeit den Vergleich mit
anderen Sprachrdumen, siehe zu dieser Kritik auch Zhang 2015. Die Ergeb-
nisse einer solchen Analyse sind indes beim Autor einsehbar.

38

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

verandert der Begriff selbst die Wahrnehmung solcher Zonen und schafft
neue Szenen der Bedrohung?

Die Standardwerke der Begriffsgeschichte geben hier bislang keine
Antwort. Im achtbiandigen Werk von Otto Brunner, Werner Conze und
Reinhart Koselleck, Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, fehlt ein Eintrag zur » Anonymi-
tit«. Desgleichen findet sich keine Diskussion von Anonymitat im zwolf-
bandigen Historischen Worterbuch der Rhetorik.**® Auch im siebenbindi-
gen historischen Worterbuch zu den Asthetischen Grundbegriffen ist kein
Eintrag zu » Anonymitit« zu finden.'*” Im von Joachim Ritter herausge-
gebenen Historischen Worterbuch der Philosophie, einer weiteren Referenz
der Begriffsgeschichte, gibt es immerhin einen kurzen Eintrag zum Begriff
der Anonymitit bei Husserl."*® Selbst in neuesten Werken der Begriffsge-
schichte, wie jenem von Falko Schmieder und Georg Toepfer, die das alte
Programm der Begriffsgeschichte vor dem Hintergrund der theoretischen
Diskussionen, die sich in den letzten Jahren etabliert haben, modernisie-
ren wollen, fehlt der Begriff."*' Allerdings wird dieses Fehlen im Lauf die-
ser Untersuchung selbst verstandlich. Die begriffshistorische Diskussion
erlebt ihre Bliitezeit in einer Phase der relativen Ruhe der Anonymitits-
diskurse, was zumindest verstandlich werden ldsst, dass in den klassischen
begriffsgeschichtlichen Lexika ein Eintrag fehlt. Erst zu Beginn dieses Jahr-
hunderts erhielt der Begriff » Anonymitit« neue breitere Aufmerksamkeit.

Die Frage nach dem Auftauchen des Fremdworts stellt sich in der Fol-
ge allerdings angesichts hochst unterschiedlicher Wissensgebiete. Diese
Gebiete lassen sich nur untersuchen, wenn der tiberschweifende Blick be-
griindet ist, der diese Untersuchung leitet. Was rechtfertigt also, so unter-
schiedliche, beim Hinsehen vollig heterogene Bereiche wie Texte, Kapital,
Personen, Daten, Wissen unter demselben Blickwinkel zu untersuchen?
Wie lisst sich begriindet die These verfolgen, dass sich mit der Produkti-
on und Verarbeitung von Namenlosem eine neuralgische Zone moderner
Gesellschaften bildet, die die unterschiedlichen Wissensgebiete und Ord-
nungen auf unterschiedliche Weise herausfordert? Auf welche Weise las-
sen sich das historisch notwendig Singuldre dieser Vorginge hervorheben
und gleichzeitig mogliche Muster der die konkrete Situation {iberschrei-
tenden Prozesse herausarbeiten, ohne die verschiedenen Erscheinungs-
und Problematisierungsweisen einem theoretischen GrofSkonzept zu un-
terwerfen, das dafiir nicht entwickelt wurde? Eine theoretische Vorlage,
ohne die vorherigen Uberlegungen aufzugeben, liefert Castoriadis’ Vor-
stellung der Gesellschaft als Gefiige, dass in einem fort Identititen mar-
128 Ueding, Robling und Kalivoda 2012-2015.

129 Barck u. a. 2000.

130 Held 1971.
131 Schmieder und Toepfer 2018.

39

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE
kiert, zusammenfasst, trennt sowie Namen verliert und wieder entzieht.**?
Das Markieren von Relevantem und Nicht-Relevantem, die Signierung
von Entititen und damit die Hervorbringung von Existierendem, die Mar-
kierung der Grenze zu Nicht-Existierendem bilden gleichsam basale Ope-
rationen, die sich iber alle Gebiete erstreckten, ohne aber eine einheitli-
chen Codierung auszuweisen.'** Es handelt sich um Codierungsmecha-
nismen, die gleichzeitig, mitunter widerspruchsvoll mit Operationen der
De-Codierung einhergehen, des Freistellens, der Demarkierung, der Ne-
gation der Namen.'** Neue Entitéten werden freigelegt, andere negiert,
die Aufmerksamkeit, das Signum wird entzogen. Diese Codierungen und
De-Codierungen, Markierungen und Demarkationen bilden ein reales
Ensemble der Gesellschaft, erweisen sich als selbst heterogen. Doch ihre
Existenz und gesellschaftliche Bedeutung rechtfertigen bereits die Unter-
suchung unterschiedlicher Zeiten, Gebiete und Raume.

Allerdings stellt sich die Frage, wie sich diese Bewegungen nachzeich-
nen lassen, ohne einem »Damon der Chronologie« zu verfallen: das heifit,
dem Zwang zu einer linearen Anordnung des Geschehens, die schon al-
leine durch die textuelle Form vorgegeben ist, aber nicht der Parallelitit
und Interdependenz des Geschehens entspricht? Die chronologische An-
ordnung bietet einen verfithrerischen Weg zur Losung des Problems: Es
konnten verschiedene Phasen unterschieden werden, in denen das Wissen
und die Artikulationen des Anonymen gegenseitig aufeinander verweisen.
Doch die einzelnen Artikulationsformen des Anonymen in verschiedenen
Wissensgebieten lassen sich weder diachron in aufeinanderfolgende Ein-
heiten zerstiickeln, noch stehen sie isoliert nebeneinander. Sie durchdrin-
gen zeitlich parallel verschiedene Rédume, tiberschneiden und verdringen
sich, 16sen sich ab, erloschen.

Demgegeniiber steht die alte strukturalistische Einsicht des berithm-
ten vierten Kapitels von Saussures Werk,"** dass sich die Bedeutung sin-
guldrer linguistischer Formen nicht diachron erschlieflen ldsst. Ihr Signi-
fikant ergibt sich vielmehr in einem synchronen System relational zu an-
deren Formen. Dennoch miissten auch dabei die einzelnen Systeme von-
einander getrennt werden. Was wire dann das Dazwischen dieser syn-
chronen Blocke (oder »diskursiven Formationen, wie sie Foucault nann-
te)? Fehlt der konzeptionelle Rahmen, zerfillt das erarbeitete Wissen in
einzelne Evidenzen, die sich allenfalls sduberlich trennen und klassifizie-
ren lassen. Die Unméglichkeit, sich in dieser Kluft zwischen allein histo-
rischer Perspektive auf die Wissensgeschichte und ihrem Gegenkonzept
der umfassenden diskursiven Formationen zurechtzufinden, lsst sich mit
der Idee der Konstellationen, im Sinne eines heterogenen Gefiiges, umge-

132 Castoriadis 1990a, S. 393 ff.

133 Castoriadis 2012, S. 25.

134 Deleuze und Guattari 1992a, S. 35 ff.
135 Saussure 1995.

40

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

hen."® Verschiedene diskursive und materiale Praktiken, technische Mog-
lichkeiten, verdichten sich zu Anordnungen, in denen ein Wissen zirku-
liert, aber auch unversehens von einem Bereich zum anderen tibergehen
kann. Solche Konstellationen zu identifizieren gelingt nur, wenn die chro-
nologische Ordnung durchbrochen wird und, um ein Wort Gabriel Tardes
zu verwenden,'*” verschiedene »Nachahmungsstrahlen« identifiziert wer-
den, die sich in verschiedenen Gebieten je separat entwickeln, aber sich
tiberlagern, verstarken, negieren. So kann eine Entwicklung in einem Wis-
sensgebiet andauern oder konstant bleiben, wiahrend sich an einem ande-
ren Ort dhnliche Vorginge zu einer Konstellation verdichten, die wieder-
um fiir andere Gebiete modellhafte Losungen oder Strategien entstehen
lisst. Entscheidende Orte der Betrachtung sind im vorliegenden Fall jene
transdiskursiven Situationen, bei denen Begriffe und Strategien der Wirk-
lichkeitsbewiltigung iiber die Anonymititsvorstellung von einem Gebiet
in ein anderes iberwechseln. Es handelt sich dabei um etwas anderes als
die Projektion der Geschehnisse allein auf eine Zeitlinie, die den Ungleich-
zeitigkeiten der verschiedenen Gebiete nicht gerecht wiirde.

Mit anderen Worten gesagt: Um die sich entwickelnden Auseinander-
setzungen um die namenlosen Zonen {iber die Zeit und in verschiedenen
Wissensgebieten tiberhaupt verfolgen zu kénnen, ohne willkiirlich Eviden-
zen aneinanderzureihen, bedarf es eines erkenntnislogischen Rahmens,
der das Beschreibbare aus den Mengen von Evidenzen und Texten erst
hervortreten lasst, um dann darin jene Momente zu identifizieren, die sich
nicht alleine auf die konkret begrenzte Situation beziehen. Erstens stellt
sich die Frage, auf welche Weise die Konstellationen zu fassen sind, die die
Diskurse iiber das Anonyme virulent werden lassen, und wie in ihrer Ge-
geniiberstellung Erkenntnis gewonnen werden kann, die iiber ihre histori-
sche Singularitit hinausweist. Zweitens stellt sich die Frage, wie sich diese
Diskurse iiberhaupt beschreiben (i.e. singularisieren) lassen und was sich
in ihnen verdndert, wenn ein »Jenseits der Namen« problematisch wird.

Von Sternen und Menschen

Die Ausgangslage der Untersuchung ldsst sich damit festlegen: Mit Techni-
ken des Bezeichnens, Beobachtens, mit immer umfassenderen Nomenkla-
turen, Taxonomien, Klassifikationen, Benennungen und Typisierungen,
die eine Vielheit von Erscheinungen bewiltigen, kommunizieren und ver-
korpern, geht unweigerlich auch die Erzeugung unmarkierter Zonen ein-

136 In vielem ist der Begriff der Konstellation mit jenem der Assemblage beina-
he deckungsgleich, siehe De Landa 2006. Doch erkenntnislogisch, aufgrund
seiner Herkunft und der Konzentration auf Begriffe, wie sie Mannheim an-
strebte, lasst sich der Konstellationsbegriff enger mit dem Untersuchungsge-
genstand verbinden.

137 Tarde 1895.

41

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

her, so die These: Spannungsformen, Konfliktzonen des Namenlosen. Wie
konnte dieser Vorgang gefasst werden? Hier treffen vollstindig heteroge-
ne Momente aufeinander: technische, politische, wissenschaftliche. Stra-
tegien sehen sich mit nicht intendierten Nebenfolgen konfrontiert, und
positiv Gekennzeichnetes steht vollig Imaginarem gegeniiber. Mit ande-
ren Worten: Es bildet sich eine Konstellation heterogener Elemente. Dem
Begrift der Konstellation kommt hier also eine erkenntnisleitende und zu-
gleich rahmende Geltung zu.

Natiirlich stiinden auch andere Begriffe zur Verfiigung, die dhnliche
Moglichkeiten bergen, doch der Begriff der Konstellation liefert die hin-
reichende Breite, die durchaus Raum fiir die Prézisierung durch andere
Konzepte lasst. Der Begrift des »Dispositives« beispielsweise weist deutli-
che Bezugspunkte zum hier gewihlten Untersuchungsprojekt auf. Kénnte
es sich bei der Artikulation von Namenlosen nicht um die Effekte eines be-
stimmten Dispositives handeln, das diese erst erméglicht? Giorgio Agam-
ben hat die Idee des Dispositives, das auf Foucaults Analyse der Bestra-
fungssysteme griindet, beispielsweise hinreichend breit gefasst. Als Dis-
positiv betrachtet Agamben alles, was »irgendwie imstande« ist, auf Men-
schen einzuwirken, diese zu lenken, ihr Bewusstsein zu formen, aber auch
zu stabilisieren und zu sichern. Damit ist mehr gemeint als Gefiangnis,
Schule, Kasernenhof. Auch »Federhalter, die Schrift, die Literatur«, Schif-
fe, ja Computer gehoren dazu.'*® Fiir Deleuze wiederum ist ein Disposi-
tiv zuallererst ein »Durcheinander«, ein »multilineares Ensemble«, zusam-
mengesetzt aus »Linien verschiedener Natur«.'*® Deleuze versteht das Dis-
positiv gleichsam als ein sich selbst transformierendes Gebilde, das nicht
nur reproduziert, sondern in einem fort Neues hervorbringt.'*’

Mit Blick auf Michel Foucault, der den Begriff (wahrscheinlich) in
die humanwissenschaftliche Diskussion eingebracht hat, zeigt sich aller-
dings, weshalb der Begriff des Dispositives sich nur bedingt fiir die vor-
liegende Untersuchung verwenden ldsst. Fiir Foucault ist ein Dispositiv
eine Assemblage »heterogener Elemente«, bestehend aus Diskursen, In-
stitutionen, architektonischen Einrichtungen, Gesetzen, administrativen
Mafinahmen, wissenschaftlichen Aussagen, philosophischen Lehrsitzen,
wobei dann das Dispositiv selbst »das Netz [ist], das man zwischen diesen
Elementen herstellen kann«.'*! Andererseits bildet es fiir Foucault auch
eine »Gesamtheit, die sich durch ein »strategisches Ziel« tiberhaupt erst
definiert und aufrechterhalt, auch wenn dann die Wirkungen vollig uner-
wartet sind.

Aber der Nachweis dieses strategischen Ziels selbst, das gleichsam die
heterogenen Elemente als Ensemble begreifen lasst, verhindert eine um-

138 Agamben 2008, S. 26.
139 Deleuze 1991, S. 153.
140 Ebd., S. 159.

141 Foucault 2003b, S. 391.

42

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

fassende Anwendung auf das vorliegende Untersuchungsgebiet. Dasselbe
gilt fir Agambens Vorstellung einer Lenkung durch Dispositive. Das Kon-
zept des Anonymen und die so markierten Zonen folgen nicht unbedingt
einem Zweck. Oder anders ausgedriickt ist das Erscheinen von etwas, das
als Namenloses entdeckt wird, womdglich schlicht zwecklos: Als blofles
Nebenprodukt von Ordnungspraktiken zieht es irgendwie die Aufmerk-
sambkeit auf sich.

Ahnliches liefRe sich auch iiber die Anwendung der Vorstellung von
»Regimes« auf das Forschungsgebiet sagen. Die eigentliche Wortbedeu-
tung von Regime ist »Regierungsform«. Dieses politisch-strategische Ele-
ment wird auch in der theoretischen Bedeutung, die Ranciere dem Begriff
gibt, aufrechterhalten. Ranciéres Begrift des dsthetischen Regimes liegt so-
gar sehr eng bei der urspriinglichen (franzdsischen) Bedeutung, so ist fir
ihn die Demokratie ein »dsthetisches Regime«.'** Regimes agieren wie
Regierungen eigentlich als Akteure der Verwaltung und Erzeugung von
Wirklichkeit, die das Existierende organisieren, definieren, subsumieren,
aufteilen, bestdtigen, qualifizieren und mit spezifischen Aufgaben verse-
hen.'** Namenloses wird womaglich unter einem Regime in diesem Sinne
virulent, wie beispielsweise in der vorrevolutioniren Zensur. »Anonymi-
tat« bezeichnet unter Umstdnden auch einen Zustand, bei dem sich ver-
schiedene Regimes bekdampfen und auszutricksen versuchen, wie in den
digitalen Rdumen. Aber die Auflerungsformen von Anonymitit, wie sie
in den philosophischen oder auch literarisch-utopischen Texten zum Aus-
druck kommen, lielen sich - im Gegensatz zu den anonymen, mit Revol-
ten drohenden Briefen an die Presse — nur mit Aufwand in ein bestimmtes
Regime zwingen - allenfalls zeitweilig als Trdume von »Regimelosigkeit«.
Es lassen sich indes mit Begriffen wie Regime oder Dispositiv zweifels-
ohne Teilaspekte des Phdnomens beleuchten. So zeigt ein Regime der Na-
mensgebung zweifellos Wirkungen, es stellt ein aus heterogenen Praktiken
bestehendes »Gebilde« dar, das sich in einem fort transformiert und die
Realitdt lenkt.

Der Begriff der »Konstellation« hat nicht nur den Vorteil, dass er eine
hinreichend erkenntnislogische Begriindung besitzt, um ihn auf heteroge-
ne Elemente konsistent anzuwenden, ohne sie in eine Richtung zu dréin-
gen. Mit der Herkunft aus der Astronomie, einer Wissenschaft, die Eigen-
namen kennt und nicht nur Kategorien, ergeben sich auch Bezugspunkte
zu Praktiken der Namensgebung. Er vermag Konzepte des Regimes, des
Dispositives oder der Assemblage zu fassen, ohne ihnen zu widersprechen
und dient hier als breite, aber epistemologisch begriindbare Fundierung
der Untersuchungsanordnung. Vor allem aber hat die Tatsache, dass der
Blick in die Sterne im Wesentlichen auch einen Blick ins schwarze Nichts

142 Rancieére 2006, S. 27.
143 Ebd., S. 35-49.

43

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

darstellt, bei dem man nicht weif}, was es birgt, auch einen metaphorischen
Bezug zur Vorstellung des Unmarkierten. Der Begriff der Konstellation er-
fahrt in jingerer Zeit in Philosophie, Geschichtswissenschaft und Soziolo-
gie wieder grofiere Aufmerksamkeit, allerdings nicht in der Richtung, die
hier gesucht wird. Neuere historische, philosophische und soziologische
Forschungen'** verwenden einen Begriff der Konstellation, der sich expli-
zit oder implizit an Dieter Henrichs ideengeschichtlicher Erforschung des
»geistigen Verkehrs« von Gelehrten anlehnt,'** die sich »coram publico«
duflern.'*® Gemeint ist hier die Zirkulation von Ideen, philosophischen
Entwiirfen, Dokumenten, Theorien innerhalb eines einschlagigen Kollek-
tivs. Diese Forschung untersucht die Konstellation von Personen, die brief-
lich kommunizieren und sich personlich treffen, um so den » Denkraum«
zu erforschen, der durch diesen Austausch entsteht. Beispielgebend sind
hier die Ereignisse in Tiibingen und Jena, in denen der deutsche Idealis-
mus in einem intensiven Austausch von Gelehrten entsteht.'*” In der Fer-
ne raunt die Franzosische Revolution, und die soziale Zwangsordnung ver-
fallt, doch dies sind nur Hintergrundfaktoren.'*®

Dieser Ansatz will die Konzentration auf einen Autor und sein Werk
tiberwinden,'*’ um sich auf einen iiberindividuellen »Denkraum« zu kon-
zentrieren. Doch letztlich fokussiert der Ansatz auf das Wissen einer iiber-
schaubaren Gruppe von Gelehrten, wobei als Vorgingiges stets die philo-
sophischen Probleme als solche gelten.'*® Dieser Begriff der Konstellati-
on ist zu sehr der philosophischen Geistesgeschichte, vielleicht sogar dem
Entstehen des deutschen Idealismus verpflichtet, als dass sich mit ihm
Transformationen des Wissens um die Gesellschaft sinnvoll beschreiben
lieBen, die mit den verschiedenen Auflerungsformen von Anonymitit ein-
hergehen. Damit sind Transformationen gemeint, die nicht alleine dem
kommunikativen Austausch einer namentlich identifizierbaren Gruppe
von Personen unterliegen, sondern beispielsweise Techniken umfassen,
deren Zustandekommen nicht alleine dem Handeln und Denken einer
Gruppe zugeschrieben werden konnen.

144 Gostmann 2016; Mulsow und Stamm 2005.

145 Eine Ausnahme bildet hier die Arbeit von Ohlhorst und Schén 2015. Sie be-
zieht sich allerdings vornehmlich auf die Akteur-Netzwerk-Theorie, die sie
forschungstechnisch operationalisiert, um Innovationen zu erkennen.

146 Gostmann 2016, S. 2.

147 Henrich 2005, S. 22-23.

148 Henrich schreibt, die nahe Betrachtung vom »wirklichen Geschehen« blei-
be entscheidend: mit wem sich die Personen austauschten, was sie schrieben.
Um auf diese Weise das Entstehen des Idealismus erklidren zu kénnen, »muss-
ten wir zu keinen Erklarungen in gréflerem Format zuriickgehen — weder zu
einer Sozialgeschichte noch zu einer Ideen-, Geistes- oder Kulturgeschichte
der Moderne«, Henrich 2004, S. 1709.

149 Henrich 1991, S. 12-13.

150 Henrich 2005, S. 25.

44

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

Der Begrift der Konstellation, wie er hier zur Verwendung gelangt,
greift hingegen auf die Diskussionen um die Wissenssoziologie Karl
Mannheims zuriick. Sie sind, so die Auffassung, anschlussfahig an ande-
re Konzepte wie dem des Regimes oder des Dispositives, und haben wie
erwihnt breite Deckungsgleichheit mit dem Konzept der Assemblage:'**
Er bietet die hier notwendige Offenheit fiir die Untersuchung und ermég-
licht gleichzeitig einen erkenntnislogischen Wahrnehmungsrahmen, mit
dem sich das Ensemble von heterogenen Ereignissen fassen ldsst, die das
zu beobachtende Phianomen der Anonymitatsdiskurse erzeugen. Gerade
die Migration des Konzeptes der Konstellation von der Astrologie, Astro-
nomie hin zu den Kulturwissenschaften und zur Wissenssoziologie zeigt
seine Leistung, Wissensgebiete zu bezeichnen, die sich sonst schwerlich in-
einander ibersetzen lassen: einerseits den Raum der individuellen Singu-
larititen, andererseits die systemridumliche Erfassung von Gesellschaft.'>

Urspriinglich bezeichnet der Begriff »Konstellation« in der Astrono-
mie und Astrologie Gestirne (stellae) in einer bestimmten Stellung zuein-
ander (constellatio). Uber diese Bedeutung hinaus bezeichnete der Begriff
alsbald auch Stellungen von Personen, Faktoren, Ereignissen zueinander.
Er wurde in den verschiedensten Theorierichtungen verwendet, so in den
Sozialwissenschaften, der Philosophie und Psychologie.'** Doch mit dem
Auftauchen des Begriffs der Konstellation in diesen Gebieten ist auch eine
Provokation der Humanwissenschaften verbunden. Der Begriff stellt die
Frage der Eigenstidndigkeit sozialwissenschaftlicher Erkenntnis gegeniiber
naturwissenschaftlichen Methoden zur Disposition:*** Der Physiker Emil
Du Bois-Reymond erhob 1872 in einer Rede Uber die Grenze des Naturer-
kennens die Himmelsmechanik zum Vorbild wissenschaftlicher Erkennt-
nis iiberhaupt. Anhand des Bildes der positiv und exakt nachzeichenbaren
Konstellation von Gestirnen entbrannte ein Streit um die Ubertragbarkeit
wissenschaftlicher Beobachtung nach dem Modell der positiven Naturwis-
senschaften auf die Gesellschaft selbst.'*® Im Zuge dieser Auseinanderset-
zung um astronomische Konzepte in den Wissenschaften entstand eine
»transdiskursive Situation«, die den Begriff in andere Wissensgebiete »no-
madisieren« lieB."*® Alsbald bildete er auch einen gingigen Bestandteil
von Diskursen tiber die Gesellschaft: Max Weber, Karl Mannheim, Georg
Simmel, Werner Sombart, Theodor W. Adorno und Jiirgen Habermas ver-

151 De Landa 2006.

152 Es ist das Verdienst von Andrea Albrecht, die Geschichte des Begriffs akri-
bisch nachgezeichnet zu haben. In der historischen Linie folgt diese Darstel-
lung dieser Arbeit, siehe Albrecht 2010.

153 Emminghaus 1976.

154 Albrecht 2010; Laube 2004, S. 261-268.

155 Albrecht 2010, S. 104-106.

156 Das Konzept der transdiskursiven Situation diskutiert Stengers 1987a.

45

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

wendeten ihn.'*” Im Allgemeinen kommt der Begriff ohne Erlduterung
aus, bildet eher eine »Hintergrundmetapher«.'*® Ausgehend von Neukan-
tianern wie Rickert, Max und Alfred Weber, aber vor allem aufgrund Karl
Mannheims Erlduterungen erfuhr der Begrift indes eine differenzierende
Kldrung, wie Andrea Albrecht in ihrer begriffsgeschichtlichen Untersu-
chung zeigt."*® Es zeigt sich in dieser Hinsicht, dass die Auseinanderset-
zung um den Konstellationsbegriff sehr eng mit dem Problemhorizont der
Namen und Identitit von Existenzen in Verbindung steht.

Heinrich Rickert positioniert sich gegen Du Bois-Reymonds Provo-
kation, um die Eigenlogik kulturwissenschaftlicher Erkenntnis hervorzu-
streichen. Aber er erkennt durchaus, dass die Astronomie in gewissen Zii-
gen den Charakter einer historischen Wissenschaft tragt.'®® Denn sie hat
ja, wie gesehen, mit »Individuen« zu tun, Sternen, die sogar Eigennamen
tragen, desgleichen mit singuldren Ereignissen: den astronomischen Phi-
nomenen. Doch wie bereits oben erwéhnt (vgl. die Ausfithrungen auf Sei-
te 25), ergibt diese Individualisierung nur im System der Astronomie iiber-
haupt einen Sinn. Es geht darum, die Singularitdten als quantifizierte Ob-
jekte selbst erkldrbar erscheinen zu lassen. Letztendlich gehort die Astro-
nomie zu den Naturwissenschaften,'®" weswegen Rickert nach Albrecht
schon gar nicht den »Versuch« machte, das Konzept der Konstellationen
zu iibernehmen.'®* Natur- und Kulturwissenschaften stehen in seiner Per-
spektive einander inkommensurabel gegeniiber. Doch dies hindert Astro-
nomen und spiter Statistiker nicht daran, die Gesellschaft mithilfe astro-
nomischer Perspektiven und Techniken zu begreifen'®* und dabei spezifi-
sches Wissen zu erzeugen, das mit der Erfahrung einer anonymen Gesell-
schaft einhergeht, wie unten noch zu zeigen ist.'**

Diese von Rickert definierte Vorstellung von Konstellationen sollte
sich erst mit Max Weber dndern, so Albrecht.'®® Doch anders als Albrechts
Artikel vermuten ldsst, gebraucht Weber den Begriff der Konstellation
durchaus vielfiltig. In seinen wissenschaftstheoretischen Schriften findet

157 Albrecht 2010, S. 106-107.

158 Laube 2004, S. 261.

159 Albrecht 2010, S. 106-107.

160 Ebd., S. 114.

161 »Sehen wir genauer zu, inwieweit eine individuelle Entwicklung sich durch
astronomische Gesetze wirklich darstellen ldsst, so werden wir bald finden,
dass es wieder die lediglich quantitativen Bestimmungen an den Weltkérpern
sind, die in ihrer Bestimmtheit und, wenn man will, Individualitit in Gesetze
eingeben, dagegen alles Qualitative an den einmaligen individuellen Entwick-
lungsreihen in seiner Individualitit und Besonderheit naturwissenschaftlich
unbegreiflich bleibt«, Rickert 1896, S. 445 f.

162 Albrecht 2010, S. 116.

163 Rickert 1896, S. 446.

164 Siehe auch Keller 2009.

165 Albrecht 2010, S. 119.

46

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

sich zwar keine explizit dem Begriff gewidmete Auseinandersetzung. We-
ber verwendet den Begriff vielmehr fiir verschiedene Fragestellungen. So
gibt es fiir Weber »Konstellationen psychischer >Elemente««, die entspre-
chend von der Psychologie untersucht werden;'*® er fragt nach der Gel-
tung »seelischer Konstellationen, die letztlich zum Verfassen eines Brie-
fes fithren, erkennt aber, dass dann die kausale Analyse letztlich nur Teil-
aspekte betrifft, die zur vollumfinglichen Deutung des Briefes nicht hinrei-
chen.'®” Er sieht, dass »Konstellationen des Lebens eines Menschen« nicht
nur aus psychischen Elementen bestehen, diese aber eine solche »unend-
liche Variation« ergeben, welche »keine Theorie der Welt« erschépfend in
ihre »Voraussetzungen aufnehmen kann«.'*® Auf der anderen Seite, jen-
seits des Psychischen, gibt es »Konstellationen der >grofien Michte««, nach
denen sich ein konkretes Handeln eines Fiirsten beurteilen lasst,'®® des
Weiteren auch »politische Machtkonstellationen«”® und »Interessenkon-
stellationen«,'”* also Faktoren des gesellschaftlichen Lebens. Eine sinnhaf-
te Ubertragung des Konstellationsbegriffs auf humanwissenschaftliche Be-
reiche scheint fiir Weber fraglos gegeben.

Doch welche Geltung, welche Funktion nimmt hier der Konstellati-
onsbegriff ein? Zunichst grenzt sich Weber deutlich von den astronomi-
schen Wissenschaften ab, deren Vorbildfunktion er aufgrund ihrer quanti-
tativen Vorgehensweisen bestreitet.'”* Allerdings kommt der Astronomie
auch ein spezieller Status zu: Die Errichtung von Gesetzen sei bei ihr gar
nicht alleiniger Zweck. Vielmehr ist sie selbst an individuellen Ereignissen
interessiert, die wiederum nur durch individuelle Ereignisse erklart wer-
den konnen.'”? Dieses Ziel riickt die Astronomie neuerdings in die Nihe
der Sozialwissenschaften, die sich ebenfalls fiir singuldre Erscheinungen
interessieren, und zwar auf eine Weise, die bei dem Hervortreten von nicht
Klassifizier- und Interpretierbarem noch wichtig sein wird. Denn fiir We-
ber ist das Wirkliche bekanntlich immer »individuelle« Wirklichkeit.'”*
Letztlich komme es fiir die Erkenntnis dieser Wirklichkeit auf die »Kon-
stellationen« an, in der sich hypothetische »Faktoren« zu einer geschicht-
lich bedeutsamen Kulturerscheinung gruppierten.'’®

Hier deutet sich tatsidchlich préziser an, was Weber unter Konstellati-
on versteht: Es sind Phinomene, die sich aufgrund hypothetischer Fakto-
ren zu einer historisch ebenso lokalisier- wie begrenzbaren Erscheinung

166 Weber 1922a, S. 57.

167 Weber 1922c, S. 250-251.
168 Weber 1922a, S. 81.

169 Weber 1922d, S. 130.

170 Weber 1922c, S. 251.

171 Weber 1922a, S. 166.

172 Ebd., S.172f.

173 Ebd,, S. 172.

174 Ebd.,, S. 172.

175 Ebd,, S. 174.

47

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

gruppieren, deren Bedeutung selbst perspektivenabhingig ist. Diese ge-
nuine Geschichtlichkeit der Konstellationen erfordert letztlich eine histo-
rische Rekonstruktion aus fritheren, »individuellen Konstellationen«, um
ihr Zustandekommen zu rekonstruieren und zu verstehen. Unter dem
Begriff der Konstellation lief}en sich selbst naturwissenschaftliche Phino-
mene oder technische Bedingungen als sozialwissenschaftlich-historische
Tatsachen begreifen, dann und genau dann, wenn sie als solche ihre ge-
sellschaftliche Wirkung entfalten, wie er andernorts in einer Fufinote zur
Erfindung der Rontgenstrahlen erldutert:

Damit ist nicht gesagt, dass jene konkreten Rontgenstrahlen nicht auch
als »historische« Tatsache figurieren konnten: in einer Geschichte der
Physik. Diese wiirde sich unter anderem immerhin »auch« dafiir inter-
essieren konnen, welche »zufilligen« Umstidnde an jenem Tage in Ront-
gens Laboratorium die Konstellation herbeifiihrten, welche jenes Aufblit-
zen veranlassten und damit — wie wir hier einmal annehmen wollen - die
Entdeckung des betreffenden »Gesetzes« kausal herbeifithren.'”®

Entscheidend sei allein die gesellschaftliche Bedeutung der technisch-
natiirlichen Faktoren. Eine Soziologie, die technisch-materiale Bedingun-
gen als Voraussetzung des Sozialen in den Vordergrund schieben will, kri-
tisiert er indessen folgerichtig. Solange fiir die Vertreter des technischen
Materialismus:

... nicht einmal die grundsitzliche Erkenntnis zum Gemeingut gewor-
den ist: dass gewisse historisch gegebene und historisch wandelbare ge-
sellschaftliche Bedingungen, d. h. Interessenkonstellationen bestimmter
Art, es waren und sind, welche die Verwertung technischer »Erfindungen«
tiberhaupt erst moglich gemacht haben, moglich machen und méglich
(oder auch: unmdoglich) machen werden, — dass mithin von der Entwick-
lung dieser Interessenkonstellationen und keineswegs von den rein tech-
nischen »Moglichkeiten« es auch abhéngt, wie sich die Zukunft der tech-
nischen Entwicklung gestalten wird, — solange ist eine fruchtbare Ausein-
andersetzung nicht méglich.'””

Diese Kritik an einem einfach gestrickten Materialismus ist hinlanglich be-
kannt und soll in Erinnerung bleiben, wenn es um die Frage geht, welche
Bedeutung der Buchdruck in dem Hervortreten der Anonymitétsvorstel-
lung einnimmt. Doch bemerkenswerterweise erscheint in diesen Stellen,
dass technische Artefakte und selbst der Zufall aktiv in den singuldren
Konstellationen wirken: Das heifit, sie sind nicht passiv, verkorpern nicht
blof3 die Ideen der Menschen, sondern sie erschaffen neue Welten oder len-
ken zumindest das Erkennen der Moglichkeiten sogar zukiinftiger Kon-
stellationen. Hier lésst sich eine gewisse Ahnlichkeit zu Goodmans Idee
der Erzeugung von Welten erkennen. Dies heifit nun wieder nicht, dass

176 Weber 1922¢, S. 236.
177 Weber 1922b, S. 401 f.

48

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

sich eine Konstellation auf die vorherige zurtickfithren lésst, sich gleich-
sam auf eine vorherige Welt zuriick-projizieren lisst. Weber vermag damit
hochst unterschiedliche Phanomene, wie technische Elemente, Naturge-
gebenheiten, soziale Klassen, Interessen, Werte, Wissen unter dem Begriff
der Konstellation zu fassen, die sich wiederum historisch rekonstruieren
und begreifen lassen, ohne diese in ein Prokrustesbett verallgemeinbarer
Wirkungszusammenhinge zu spannen. Hierzu, und dies ist eine weitere
Einsicht, ist eine iibergeordnete Theorie, aus der sich das Auftauchen, die
Konstitution einer Konstellation selbst deduzieren liefle, weder notwendig
noch sinnvoll. Konstellationen sind selbst Singularititen. Doch sie verwei-
sen aufeinander.

Karl Mannheims Begriff der Konstellation - in seinem Umfeld war das
Konzept der Konstellation bereits geldufig'”® - ist fiir diese Untersuchung
entscheidend, indem er die Frage der Abgrenzbarkeit und Zeitlichkeit der
Konstellationen aufwirft, ebenso wie jene der Perspektive auf Konstella-
tionen. Er lasst sich durchaus als Bestandteil eines Forschungsprogramms
sehen, das mit Rickert und Weber seinen Anfang gefunden hat.'”® In sei-
ner Schrift zum »Problem einer Soziologie des Wissens« widmet sich Karl
Mannheim nun explizit dem Konstellationsbegriff.'*® Karl Mannheim er-
wihnt dabei die Herkunft des Begriffs, allerdings nur hinsichtlich der as-
trologischen Bedeutung, des gegenseitigen Verhiltnisses der Sterne zur
Geburtsstunde des Menschen. Die Astrologie sei unplausibel geworden,
doch die »Kategorie der Konstellation wurde von ihrem inhaltlichen und
weltanschaulichen Hintergrunde abgehoben, in einen neuen Weltanschau-
ungszusammenhang tibertragen und bildet eine der wichtigsten Katego-
rien, durch die wir Welt und Geist erfassen«.'®!

Doch mit dieser Ubertragung liefert er gleichzeitig einen Einblick in
das Funktionieren einer Konstellation selbst, in die Méglichkeit, dass sie
erloschen kann, einzelne Elemente davon aber tiberdauern und zu Be-

178 Laube 2004, S. 260.

179 Siehe Kettler, Loader und Meja 2008. Karl Mannheim selbst rechnet Alfred
Weber das Verdienst zu, die Konstellationsanalyse zum »Organon der Kultur-
soziologie gemacht zu haben«, Weber gehe es darum, den Begriff fiir spezifi-
sche Analysen fruchtbar zu machen. Andrea Albrecht hat die Bedeutung von
Alfred Weber in der Entwicklung des Konstellationsbegriffs gezeigt, siche Al-
brecht 2010, S. 124-131. Seine Diskussion des Begriffs ist insofern von Wert,
als er den Begriff eindeutig hin zur Frage des Wissens und vor allem der histo-
risch und soziologisch kontingenten Problematisierung von Wissen lenkt, die
Beobachterposition selbst als Bestandteil der Konstellationen integriert sowie
diese explizit als dynamisches Gefiige von Relationen begreift. Alfred Webers
Begriff der Konstellation beruht allerdings auf eng gefassten Gesellschaftsvor-
stellungen, die das Konzept diskursiv »schliefSen«, weshalb wir hier auf eine
Darstellung verzichten.

180 Mannheim 1964.

181 Ebd., S. 308.

49

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

standteilen neuer Konstellationen werden. Dies gilt auch fiir Kategorien
des Denkens und Wahrnehmens. So definiert Mannheim Konstellation
als »das eigentiimliche Zusammensein von Faktoren in einem gegebe-
nen Zeitpunkte, die eine » Ausgestaltung des Besonderen« mitbestimmen
kénnen.'®?

Dies deckt sich mit Webers Auffassung einer zeitlich gebundenen Ko-
prasenz von Faktoren, die in ihrem Zusammenspiel eine Wirkung auf an-
dere Faktoren ausiiben. Auch Mannheim konzipiert Konstellationen als
Singularititen, was gerade die Frage nach ihrem Zustandekommen erst
aufwirft. Doch dieses resultiert aus dem Verstindnis des Singuldren und
nicht des Allgemeinen. Konstellationen sind wiederum der Geschichte
verpflichtet.'®® Weshalb erachtet Mannheim den Begriff der Konstellati-
on als so entscheidend? Es ist die Beobachtung, dass in der Geschichte
des Wissens und der Kultur das Auftauchen und Verschwinden von »Pro-
blemen« einem eigentiimlichen »Rhythmus« folgen. In den exakten Wis-
senschaften wie der Mathematik bestehe dagegen der Eindruck, dass die
Entwicklung von Problemen aus einer immanenten Dynamik hervorgeht,
sich aus rein logischer Notwendigkeit aus dem vorgehenden wissenschaft-
lichen Problem ergibt.'** Die Geschichte der Kulturwissenschaften zei-
ge dagegen, »dass in jhnen Probleme plotzlich auftauchens, die aus der
immanenten Konfiguration nicht zu erwarten gewesen seien, und dafiir
ebenso unversehens andere »Probleme fallen gelassen werdenc, allerdings
nicht, um endgiiltig zu verschwinden, »sondern um einmal spater in einer
erneuerten Gestalt wieder aufzusteigen«.'®® Diese wellenartigen Bewegun-
gen der Problematisierung - zu denen gerade auch die Problematisierung
des Anonymen gehoren - lassen sich fiir Mannheim nur verstehen, wenn
die »reine Immanenz« der Geistesgeschichte durchbrochen wird.'*®

Dies bedeutet, dass die »Problematik der Konstellation« nicht nur die
»Zusammenschau der in einem Zeitpunkt gegebenen theoretischen Pro-
bleme« ins Auge fassen muss, sondern auch die Problematik des »Lebensx,
das meint schlicht der gesellschaftlichen Eingebundenheit des »Geistes«
oder des Wissens selbst. Dann lautet die Frage, welche immanenten und
gesellschaftlichen »Tendenzen« das Auftauchen eines bestimmten Pro-

182 Mannheim 1964, S. 308.

183 Hier will sich Mannheim von Max Weber unterscheiden: Max Weber habe
stets betont, dass seine allgemeine Typenlehre nur geschaffen wurde, um ide-
altypische Tendenzen und nicht einmalige Konstellationen unmittelbar zu
charakterisieren, siehe Mannheim 1929, S. 210. Tatsachlich ergibt die obi-
ge Diskussion seiner wissenschaftstheoretischen Schriften ein anderes Bild.
Es ist nicht einzusehen, weshalb die idealtypische Verfahrensweise, sich ein
moglichst stringentes Bild zu machen, das sich seiner Bildhaftigkeit bewusst
ist, sich nicht auf Singuldres anwenden lief3e.

184 Mannheim 1964, S. 309.

185 Ebd., S. 309 f.

186 Ebd,, S. 310.

50

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

blems tiberhaupt erméglichen.'®” Das »eigentlich Soziologische« liege in
der Betonung der »Interdependenz der Geschehnisreihen«, dem Suchen
nach mutmaflichen » Verklammerungen« der Ereignisse, jedenfalls soll-
ten diese nicht »isolierend und abstraktiv« gesehen werden.'®® Es ist
gleichzeitig die Suche nach einer Art Grundstruktur, die die Ereignisrei-
hen als Ausdruck eines simultanen Geschehens erscheinen lassen. Das
soziologische Denken sei im Wesentlichen ein »kohirent sehen-kénnenc
in der Erfassung von »scheinbar isolierten Gegebenheiten«.'® Damit un-
terscheidet sich die Wissenssoziologie auch von den historischen Wissen-
schaften: »Die Geschichte bearbeitet Einzelstrecken; die Grundkategorie
der soziogenetischen Betrachtung ist die »Konstellation««.**°

Hier zeigt sich, dass doch astronomisches Wissen und Sehen in die-
sem kulturwissenschaftlichen Konstellationsbegriff tiberlebt hat: In dem,
was fiir einen Laien einen strukturlosen Sternhaufen darstellt oder isolier-
te Leuchtpunkte, sieht der Astronom eine besondere Konstellation, ein
»Bild«. Dass sich tiberhaupt etwas sehen ldsst, ist selbst mit den oben ge-
nannten Bedingungen der Konstellation verkniipft. Das Thematischwer-
den der Gesellschaft ist auf eine Sichtbarwerdung des Sozialen selbst an-
gewiesen, also ebenfalls auf eine bestimmte Konstellation. So sagt Mann-
heim, dass eine reine Quantifizierung der Natur erst moglich wurde,
als die Naturphdnomene »aus der magisch-mystischen Hiille« heraustra-
ten."* Eine autonome Wirtschaftstheorie entsteht erst aufgrund des Her-
austretens und Sichtbarwerdens der Sphire der 6konomischen Giiter, ge-
nauer: indem diese zu zirkulieren beginnen und das statische Bild der klas-
sischen Okonomie destabilisieren.'** Einen dhnlichen Vorgang lasst auch
das Soziale wahrnehmbar hervortreten: Solange die gesellschaftliche Ord-
nung von religiosen Sinngehalten durchdrungen war und als »mystischer
Korper Christi« erschien, konnte keine Gesellschaftswissenschaft entste-
hen. Dieses Sichtbarwerden des Sozialen erfolgt nicht mit »einem Schlag
und ohne Uberginge«, sondern ist an Praktiken des Erfassens, Begreifens,
Theoretisierens gebunden, die selbst wiederum auf das Dynamischwerden
der sozialen Ordnung reagieren,'”* wie Mannheim am Beispiel des Sicht-
barwerdens von sozialen Klassen zeigt.'** Mit dem Topos des »Sichtbar-

187 Ebd., S. 310.

188 Mannheim 1932, S. 25.

189 Ebd,, S. 26.

190 Mannheim 1980b, S. 107.

191 Mannheim 1980c, S. 51.

192 Ebd,, S. 50.

193 Ebd., S.51.

194 »Es ist gerade deshalb reizvoll zu verfolgen, wie das Sichtbarwerden gewisser
Fakta (wie Klasse, Ideologie) an bestimmte systematische und soziale Inten-
diertheiten gebunden ist, wie der Begriff der Klasse z. B. dem Wesen nach
zum oppositionellen Denken, die romantisch-organischen Gehalte, die durch
die Begriffe der »Traditions, >Représentation« bezeichnet werden, zum kon-

51

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

werdens« von Realititen in einer bestimmten Konstellation ist natiirlich
bereits viel gewonnen hinsichtlich der Frage, auf welche Weise unbemerkt
»Namenloses« plotzlich hervortritt, Aufmerksamkeit gewinnt und proble-
matisiert wird, beispielsweise indem Schriften unabhéngig der Kontrolle
durch den Klerus zu zirkulieren beginnen.

Das Wissen tiiber die Konstellation ist indes bereits Bestandteil die-
ser Konstellation. Es ist, wie es Mannheim ausdriickte, »standortgebun-
den«.'”” Dieser »Perspektivismus«'*® bedeutet gerade nicht »relativ« im
Sinne von beliebig, sondern in Relation zu etwas anderem, im Kontext
einer Konstellation erst versteh- und erkldrbar.’®” So gesehen verschiebt
sich aber die Optik des Gesehenen, des Wahrnehmens immer auch selbst,
je nach Standpunkt. Mannheim bezeichnet dies als »konjunktives Erken-
nen«. Aus einer einzigen Perspektive kann nie die Gesamtheit eines Ge-
genstandes ins Blick- und Wahrnehmungsfeld gelangen.'”® Mehr noch,
aufgrund unterschiedlicher Konstellationen erscheint die so wahrgenom-
mene Welt in einem anderen Licht. Von einem anderen Standpunkt aus
betrachtet erscheinen andere Konstellationen, es sind andere Moglichkei-
ten erkenn- und definierbar. Das konjunktive Erkennen ergibt sich aller-
dings nicht nur aufgrund einer spezifischen Position, sondern resultiert
aus einer Gesamtsituation, auch wenn sie selbst nicht als Ganzes ins Ge-
sichtsfeld gelangen kann. Mannheim schildert dies am Beispiel der Wahr-
nehmung einer Landschaft, die sich am besten fiir die Darstellung des
Perspektivismus eigne, weil der Betrachter sich in diesem Fall selbst im
Landschaftsbild, das heifit innerhalb der Konstellation befindet.**® Uber-
tragen bedeutet dies: Ein Sprung aus der Geschichte, der Gesellschaft ist
nicht moglich: »Wir besuchen eine Landschaft, wir gewinnen ihr eine Sei-
te ab, die nur uns gehort und uns in einer Weise zuganglich ist, die sowohl
bedingt ist durch die spezifisch einmalige Konstellation der Beleuchtung,
der Sonne, der Atmosphire.«**® Abstrakter ausgedriickt konnen sich auch
Konstellationen eigentlich iiberlagern und so am Ort verschiedene Wahr-
nehmungsriume eréffnen.***

Dieselben Inhalte, dieselben Phianomene kénnen innerhalb einer be-
stimmten Konstellation oder als Bestandteil unterschiedlicher Konnota-
tionen ganz andere Bedeutungen erlangen. Dies ist gerade das Kernargu-
ment des Werks Ideologie und Utopie. Ideen wie jene der »Freiheit«, mit-

servativen Denken eine Affinitit besitzen, wie also verschiedene Intentionen
uns verschiedenen werdenden und gewesenen Realititen gegeniiber gleich-
sam hellsichtig machen«, Mannheim 1964, S. 326.

195 Mannheim 1929, S. 161.

196 Mannheim 1964, S. 357.

197 Mannheim 1929, S. 34.

198 Mannheim 1980a, S. 211-215.

199 Mannheim 1964, S. 357.

200 Mannheim 1980a, S. 214 f.

201 Ebd,, S.277.

52

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

unter dieselben damit verbundenen Texte, lassen sich als Bestandteil ei-
ner Utopie betrachten, die das aufstrebende Biirgertum gegen die stin-
dische Verfassung artikuliert.’*> Dieselben Inhalte geraten zur Ideologie
im Sinne der Verteidigung der umfinglichen 6konomischen Freiheit in
einer kapitalistischen Klassengesellschaft, die auf die Stindegesellschaft
folgt.>*® Die grundlegende Ambivalenz von Konzepten wie der » Anonymi-
tat« ist deshalb schon beinahe zwingend. Dies bedeutet aber keineswegs,
dass das Wissen selbst in Abhingigkeit zur Position steht, sondern dass
sich zirkulierendes Wissen mit bestimmten Positionen verbindet und so
eine neue Form bildet, besonders natiirlich dann, wenn es eine bestimmte
Funktion, ein bestimmtes Bediirfnis zu erfiillen vermag. Mehr noch, die
Unterschiedlichkeit der Wahrnehmung fiihrt zu einer eigenen Dynamik
des Wissens selbst, das aus je anderer Perspektive dem Risiko ausgesetzt
ist, relational zu jener Position gelesen zu werden, von der die Auflerung
stammt. Diese Dynamik fithrt mitunter zu eigentlichen Dekonstruktions-
orgien von Wissensbestinden, indem alles dem Ideologieverdacht unter-
stellt wird. Es geschieht, wie sich Mannheim ausdriickt, eine »seinsbezo-
gene[n] Destruktion gegnerischer Utopie« (oder Ideologie).>** Dieses be-
deutet auch, dass Wissensbestande eigenlogische Bewegungen aufweisen
koénnen, gerade wenn sie aufeinander zu verweisen beginnen und sich so
allmahlich von einem Standort l6sen, reflexiv werden.?*® In jeder Gestal-
tungsform liege offenbar »ein (nicht theoretisches) Prinzip, das sozusagen
zu Ende gestaltet (per analogiam zu Ende gedacht) werden kann«.**® In-
dem ein solches Prinzip artikuliert, reflektiert, theoretisiert wird (wie dies
in der Phianomenologie und ihrem Verhiltnis zum Anonymen der Fall
ist), wird eine Schwelle der »Epistemisierung« iiberschritten.>*”

Doch selbst der Vorgang, dass sich ein Wissen entpersonlicht, sich
vollig von der Herkunftsabhingigkeit loslost, lasst sich einer gesellschaft-
lichen Konstellation zuordnen.*®® Dies gilt nach Mannheim beispiels-
weise fiir den naturwissenschaftlichen Rationalismus, der erst die eigen-
logischen Wissensgebiete der Naturwissenschaft erzeugte.*® Diese anti-
inhaltistische (oder anti-essentialistische) Einsicht in der Theorie Mann-
heims griindet letztlich in der Annahme, dass Soziales sich nur dynamisch

202 Mannheim 1929, S. 181-182.

203 Siehe dazu Mager 1980.

204 Mannheim 1929, S. 184, 226.

205 Mannheim 1980a, S. 274.

206 Ebd,, S. 261.

207 Foucault 1991, S. 421.

208 Mannheim 19804, S. 17.

209 »Hat man die Fiden der letzten Denkmotive des naturwissenschaftlichen Ra-
tionalismus bis zu diesem Punkt zuriickverfolgt, so ist eine soziologische Zu-
rechenbarkeit zum kapitalistischen Geiste, insbesondere zu jenen geistigen
Tendenzen, die diesen Kapitalismus geschaffen haben, namlich zum Geiste
des aufstrebenden Biirgertums, unabweisbarg, ebd., S. 171.

53

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

begreifen lsst, dass also eine Konstellation immer in der Zeit stattfindet,
die Koordinaten der Wahrnehmung des Realen sich permanent verschie-
ben, neue Aspekte des Realen hervortreten, Ungesehenes sichtbar wird.**°

Doch Mannheim, und hier verlassen wir seine Theorie, zielt indes
auf eine »Totalsynthese«:®* auf die Moglichkeit, den »Gesamtaufbauc,
die »Gesamtheit des gesellschaftlichen Geschehens« zu erkennen.*'? Al-
brecht weist m. E. zurecht darauf hin, dass auch zeitgendssische Vorstel-
lungen wie jene des »Rhizoms« oder »Netzwerks« die damit verbundenen
epistemologischen Probleme einer Gesamtschau der Welt nicht gelost ha-
ben.?** Karl Mannheim warf diese Fragen womdglich eher aus methodi-
schen Griinden auf, um den Blick auf die Verklammerung von Ereignissen
und Situationen zu schirfen.”"* Auch wenn die Totalsynthese fragwiirdig
erscheint: Karl Mannheims grundlegende Konzeptionen sind durchaus
anschlussfihig an die neuere Gesellschaftstheorie; die Beziige des Kon-
stellationsbegriffs zur Ordnungsvorstellung, wie sie etwa Foucault disku-
tiert, sind tatsichlich verbliiffend.*"® Doch mit dem relationalen Aspekt
der Konstellationen zeigt Mannheim auch den Weg hin zu aktuellen so-
ziologischen Theorien, allen voran jener Pierre Bourdieus.”'® Er greift die
Idee des Sternbildes selbst auch explizit auf, verbindet sie mit der sozialen
Macht des Namengebens, die erst eine Konstellation sichtbar werden ldsst
und sie gleichzeitig mit der Vorstellung von Welten im Sinne Goodmans
verbindet:

Wie, nach Nelson Goodman, ein Sternbild erst dann zu existieren be-
ginnt, wenn es selegiert und als solches bezeichnet wird, so beginnt tat-
sichlich eine Gruppe, Klasse, eine Region, eine Nation erst eigentlich zu
existieren, und zwar fir die jeweiligen Mitglieder wie fiir die anderen,
wenn sie oder es entsprechend einem bestimmten Prinzip von den andren

210 »Nicht nur »Ideens, auch das >Seing, als dessen Funktion die reflexiven Gebil-
de auftraten, muss dynamisch gesehen werden und dies um so mehr, als fiir
Einsichtige auch der eigene Standort als ein sich verdndernder aufzufassen
ist«, Mannheim 1980b, S. 323.

211 Mannheim 1964, S. 370.

212 Mannheim 1932, S. 26.

213 Albrecht 2010, S. 145, 147.

214 Mannheim 1932, S. 27.

215 D’Alton 1985.

216 So sagt Bourdieu, in sein eigenes Forschungsprogramm einfithrend: Die »ein-
zelnen Bereiche jeweils als Feld zu begreifen, gibt das Mittel an die Hand,
bis in die kleinsten Einzelheiten ihrer historischen Singularitét vorzudringen,
gleich einem minutiésen Historiker, und sie zugleich derart zu konstruieren,
dass sie — in den Begriffen Bachelards - als >Fall des Moglichenc sichtbar wer-
den oder, einfacher, als eine Konfiguration unter anderen einer Struktur von
Beziehungen«, Bourdieu 1985a, S. 70. Hier brauchte man nur den Begriff
»Konfiguration« durch »Konstellation« zu ersetzen, um die deckungsgleiche
Menge zu erkennen.

54

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

Gruppen, Klassen usw. unterschieden wurde, das heifdt vermittels Erken-
nen und Anerkennen.*"’

Bourdieu ridt so, »auf die hdufig auf den ersten Blick unsichtbaren oder
unbemerkten relevanten Beziehungen zwischen unmittelbar wahrnehm-
baren Phidnomenen« zu achten, insbesondere auch zwischen den durch
»Eigennamen ausgezeichneten individuellen Personen oder den durch ein
Zeichen oder Siegel, das sie als juridische Person aufweist, zugleich her-
vorgebrachten und bezeichneten kollektiven Personen«.?'®

Der Bezug dieser Untersuchung zur Frage der Markierung des Sozia-
len iiber Eigennamen (und damit mittelbar der Erzeugung unmarkier-
ter Zonen, die hier Gegenstand sind), scheint mir damit deutlich gege-
ben. Inmitten der Diskussion um Konstellationen zeigt sich erneut die
Bedeutung der Signierung des Sozialen, der Eigennamen, der Konflikte
um Bezeichnungen - und damit auch, was weniger klar erkennbar ist, der
Existenz eines Unmarkierten, der unklaren Gebiete, die dadurch erst ent-
stehen. Mehr noch: In wissensgeschichtlicher Hinsicht dient die Astrono-
mie fiir die Soziologie nicht nur als Kontrastfolie der Reflexion der eige-
nen Erkenntnismittel. Astronomen haben tatsdchlich Entscheidendes zur
Beobachtung und Konzeption moderner Gesellschaften beigetragen, in-
dem sie die Methoden der Astronomie auf die Analyse der Spuren von
Individuen anwandten: Spuren, wie sie die moderne Biirokratie und Po-
lizei als Daten produzierten, sammelten, verarbeiteten. Sie erzeugten da-
mit nicht nur eine »astronomische« Vorstellung eines Raumes, i.e. von Ge-
sellschaft, sondern sie waren maf3geblich auch an der Beférderung der er-
wihnten Sichtbarwerdung des Sozialen beteiligt.>'* Dieser Denkstil, die
Gesellschaft nach der Idee der Himmelsmechanik zu betrachten (oder als
Systemraum mit quantifizierbaren Entitdten, die sich in Relation zueinan-
der stellen) hat tatsichlich bereits viel mit der Vorstellung einer »anony-
men« Gesellschaft zu tun, die tiber die Biirokratisierung und statistische
Verwaltung entsteht. Fiir Helms beispielsweise bringt diese Konstellation
eine »Antigesellschaft der quantifizierten Monaden, anonymen Appara-
ten ausgesetzt«, hervor, wie er in seiner Ideologie der anonymen Gesell-
schaft schreibt.**°

Zusammenfassend gesagt: Weshalb bietet sich der Begriff der Konstel-
lation fiir die Konzeption der vorliegenden Untersuchung an; was lasst er
hervortreten, was aktuellere Theorien nicht genauso liefern kénnten? Der
Begrift der Konstellation enthilt keine Theorie, keine Erklarung. Er setzt
aber einen erkenntnislogisch begriindeten Rahmen der historischen Beob-
achtung von Phdnomenen heterogener Art: Er 6ffnet den Blick auf Verbin-
217 Bourdieu 1992, S. 153.
218 Bourdieu 1985a, S. 70. Hervorhebung von mir.

219 Hacking 1975, S. 125-132; Keller 2009.
220 Helms 1966, S. 162.

55

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

dungen, Dynamiken, die auch bestehende Institutionen (oder: soziale Sys-
teme oder soziale Felder) eigentlich durchqueren: Neue Sterne (Begriffe)
tauchen auf, verdndern das Sternbild, erléschen wieder. Konstellationen,
gerade aufgrund ihres zeitlichen und ihres singuldren Charakters, signali-
sieren Ordnung, vermdgen aber auch bestehende Ordnungen zu perpetu-
ieren. Doch diese Ordnung ist nur situationsspezifisch und perspektivisch
(konjunktiv) erkennbar, so wie ein Individuum in einer Situation, seinem
Wohnort, als bekannt erscheint, in der benachbarten Grofistadt aber eine
mitunter namenlose Existenz fristet. Konstellationen sind zeitlich offen
fiir Wiederkehrendes, ohne darin das Gleiche sehen zu miissen. »Konstel-
lation« bezeichnet einen Ordnungsbegriff, der aber nur vor dem Hinter-
grund eines sich entwickelnden Anarchischen Sinn ergibt. Das Konzept
ermoglicht einen Blick auf ein Nicht-Dazugehoriges oder Nicht-Erfasstes,
ohne es sogleich als Opposition, als » Auflen« zu definieren. Insofern ent-
spricht dieser Begriff dem Thema der Untersuchung, die Momente der
Wiederkehr im Unterschiedlichen, der Bewiltigung anarchischer, unmar-
kierter Zonen identifizieren mochte.**!

Von diesem Standpunkt aus ist diese Arbeit zu sehen: Sie sucht nach
dem Auftauchen von Konstellationen, die grundlegende Fragen des Na-
menlosen und damit der Giiltigkeit von Namen aufwerfen. Sie tut dies
notwendig aus der Perspektive der Gegenwart, doch diese ist ein Effekt ge-
schichtlicher Prozesse. Es geht nicht darum, eine Genealogie zu entwerfen,
die logisch oder kausal zur Gegenwart hinfiihrt. Dies wére nach Mann-
heim schlicht die einfachste Aufgabe.*** Vielmehr, in Anbetracht dessen,
dass der Blick aus der Gegenwart selbst ein konjunktiver ist, versucht sie
die sichtbaren Fluchtlinien zu erkennen, die schlussendlich die gegenwir-
tige Situation erkenntlich markieren und begreifen lassen.?** Dies bedingt
eine genauere Identifikation, wie sich eine Konstellation fassen lasst, wenn
Namen, Eigen- und Kollektivnamen, vergeben werden und dabei Unbe-
nanntes auftaucht. Diese Reflexion erweist sich als notwendig, um iber-

221 Folgen wir der Interpretation Albrechts, ist dies gerade auch das Ziel einer
Konstellationsanalyse im Sinne Mannheims. Siehe Albrecht 2010, S. 139.

222 Mannheim 1958, S. 146-147.

223 Fir Mannheim war es die Krise des Liberalismus, des Klassenkampfes, des
todlichen Aufeinanderprallens von Ideologien, die seinen Wahrnehmungsho-
rizont pragten und die das Werk durchzieht, siche dazu Kettler und Meja 1995.
Die eigene Standortgebundenheit ist ihrer Logik nach schwerlich selbst zu er-
kennen. Der Verlauf dieser Arbeit, in der die Macht digitaler Identifikation,
skandalisiert durch die Wikileaks-Enthiillung, hervortrat, wurde sicher durch
diese geprigt. Selbst sehe ich die Motive eher im wunderlichen Scheitern der
Sozialwissenschaften, eine gesellschaftliche Welt zu beschreiben, ungeachtet
der Enzyklopédien der sozialen Namen, die sie erzeugen, um dann dennoch
immer wieder der Faszination des » Anonymenc« zu erliegen oder es sogar zur
Notwendigkeit einer Untersuchung zu erheben.

56

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

haupt zu beobachten und zu begreifen, weshalb die Rede von der Anony-
mitit der Sterne marginal bleibt.

Der Name des Namenlosen

Es fragt sich also, welche Elemente von Konstellationen hervortreten miis-
sen, damit sie sich — entlang der Fragestellung dieser Untersuchung - iiber-
haupt beobachten lassen. Das Augenmerk richtet sich zunéchst nicht auf
Weltanschauungen oder Ideologien (aber sehr wohl gegen den Schluss auf
Utopien), sondern auf das symbolische Ordnen der Welt, das ein bestimm-
tes Wissen erzeugt und so die Wahrnehmung und die Artikulation von
Namenlosem gleichsam hervorbringt oder zumindest vorbereitet — ganz
in Mannheims Sinn eines Sichtbarwerdens des Sozialen. Wenn das Na-
menlose schlicht den Normalzustand der Welt darstellt, so fragt es sich,
unter welchen Voraussetzungen es dann iiberhaupt wahrgenommen, pro-
blematisiert und mit einer eigenen Markierung versehen werden kann?
Karl Mannheim hat den Vorgang anhand der Artikulation von Konzep-
ten wie »Ideologie« und »Utopie« untersucht: Er fragte, wie Ideen, und
damit die Begriffe, die sie ausdriicken, sich zu »neuartigen Substanzen«
verfestigen konnen, sich schon fast zu »Lebewesen« entwickeln. Sie besit-
zen ein »konkretes Leben, sie werden geboren, entwickeln sich und »ster-
ben ab, wenn sie iiberholt sind«,?** doch derweil verdndern sie mitunter
ganze Umgebungen, innerhalb derer sie auftauchen. In welchen Konstel-
lationen verdichtet sich die Problematisierungen von namenlosen Zonen
zur »Substanz, gar zu einer Form von »Lebewesen«?

In der Logik des konstellativen Denkens existiert ein bestimmter Be-
griff in Bezug zu anderen. Er kann sich dariiber hinaus auch verselbstin-
digen: wie ein Komet, der aus einer Bahn geworfen wird und dann in an-
deren Konstellationen erscheint, oder wie Lebensformen, die ihre ange-
stammten Gebiete verlassen.”*> Doch wie lisst sich eine solche Konstella-
tion sinnvoll konzipieren??*® Auf welche Weise lassen sich solche Wissens-
partikel beobachten, ohne davon auszugehen, dass die Bedeutung fest mit
ihnen verschmolzen ist?

Bereits die einfiihrende Bestimmung des Markierten und Unmarkier-
ten tber die Linguistik Jakobsons und Trubetzkoys verweist implizit auf
eine generellere Semiologie, wie sie Algirdas Julien Greimas mit seiner se-

224 Mannheim 1929, S. 225.

225 Die neuere Diskussion iiber diese »Natur« von Begriffen wird in Abschnitt 2.3
Anonymitdt: Die Fabrikation einer symbolischen Form beginnend auf Seite 171
dargestellt.

226 Jameson nennt die Wissenssoziologie Karl Mannheims »idealistisch« in dem
Sinne, als dass Wissen, der Sinn, die Bedeutung gleichsam ephemer iiber der
Welt schwebten, siehe Jameson 1987, S. 51.

57

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

miotischen Topologie entwickelt hat.>*” Sie erweist sich als in héchstem
Mafle wertvoll fiir die vorliegende Untersuchung: Mit ihr lassen sich die
Untersuchungsgebiete mittels einer Topologie semantischer Markierung
beschreiben und begreifen, ohne sich auf blof} bindre Differenz-Schemata
zu beschrianken. Denn wie schon angetont, erweist sich die blofie Gegen-
iiberstellung von Namen und Anonymitit schnell als ungentigend, um die
Anonymititsdiskurse zu begreifen. Zugleich hat der Einbezug von Grei-
mas’ Topologie hier den Vorteil, dass das allgemeine Konzept der Konstel-
lation, dem ja auch eine topologische Vorstellungsweise zugrunde liegt,
nah an das Phanomen des Unmarkierten herangezogen wird. Denn Grei-
mas’ Semiologie bezieht explizit das Negierte, das Irrelevante mit ein, be-
trachtet es explizit als Bestandteil einer Ordnung und nicht als ihr nicht
erreichbares Auflen. Es lassen sich so die Bewegungen von Bezeichnungs-
weisen materiell in einer Art Konstellation verfolgen, ohne davon auszu-
gehen, dass ihre Bedeutung festgeschrieben ist.**®

Der Ansatz gelangte bereits in vielfiltiger Weise in der Kultur- und Ge-
sellschaftstheorie zur Anwendung, etwa bei Fredric Jameson, und er liegt
letztlich der Akteur-Netzwerktheorie zugrunde,**® kam aber auch in an-
deren Bereichen wie der topologischen Katastrophentheorie René Thoms
zur Anwendung.”*® Mehr oder weniger kenntlich haben sich die Uberle-
gungen tief in die Kultur- und Gesellschaftstheorie eingegraben, so dass
sie allenfalls noch als schematische Ergidnzung oder Erwihnung verwen-
det werden, wihrend das spannungstrichtige, fragende Moment des An-
satzes, das die bestehende Ordnung immer tiber sich selbst hinaus treibt,
verloren geht, das sich erst bei einer genaueren Diskussion enthiillt. Es er-
weist sich deshalb als notwendig, das Grundargument freizulegen, um sei-
ne Bedeutung fiir die Untersuchungsfrage und die Vorstellung von »Kon-
stellationen« herauszuarbeiten.

Greimas erweitert einen Grundgedanken der Linguistik Saussures,
nidmlich dass Bedeutung und Sinn nur durch ein System von Differenzen
entstehen.”*' Bedeutung erhilt ein » Term« immer durch Differenz, hier
hilt er am strukturalistischen Paradigma fest. Doch Greimas schreibt wei-
ter, indem er sagt, dass ein linguistischer Signifikant sich nicht nur tiber
eine bindre Unterscheidung ergibt, sondern aus einem Gefiige von Ne-

227 Sie lie8en sich auch als semiotische Schemata bezeichnen. »Schema« meint
dabei die hochstmogliche reduzierte (visuelle) Représentation eines semioti-
schen Objekts, das aus mehreren Teilen bestehen kann. Siehe Greimas und
Courtés 1979.

228 Jameson 1987, S. 10.

229 Callon und Latour 2006, S. 77.

230 Vgl. zur Diskussion Petitot und Thom 1983.

231 Greimas und Courtés 1979, S. 33. Es handelt sich um das berithmte vierte
Kapitel von Saussures linguistischen Untersuchungen: »Dans la langue il n’y
a que des différences«, Saussure 1995, S. 166.

58

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

gationen, Affirmationen und Widerspriichen heraus entsteht. Er ist der
Auffassung, dass ein blofler Binarismus keine Erzdhlung, keinen Diskurs,
kein Wissen generieren kann.?*? Vielmehr propagiert er eine »elementare«
Struktur, die mehr beinhaltet als eine bindre Opposition, deshalb ldsst sie
sich auch als Topologie beschreiben. Diese Struktur ist keineswegs passiv-
ideell, sondern bezeichnet ein dynamisches Re-Agieren der einzelnen Ele-
mente untereinander, die einer bestimmten Bezeichnung folgen.>**> Meta-
phorisch ausgedriickt: Es handelt sich um eine »Maschine« topologischer
Markierungen.

Indem diese Struktur einen Horizont des Sagbaren und Verstehbaren
anleitet, entspricht Greimas’ Konzeption durchaus dem, was Foucault als
»Formationsregeln« bezeichnet hat. Diese vermogen ganze »Populationen
von Aussagen« und also diskursive Formationen zu erzeugen.*** Der Un-
terschied liegt darin, dass hier die topologischen Strukturen »lokal« zur
Beobachtung verwendet werden, wie toplogische Rdume markierend her-
vorgebracht und wieder geloscht werden, es geht nie um die Episteme ei-
ner ganzen Gesellschaft. Anders ausgedriickt: Worin sich Greimas’ genau-
er Blick gegentiber grofiflichigen Analysen von Diskursen auszeichnet, ist,
dass er fiir eine solche Struktur nicht die Identifikation einer umfassenden,
epocheniibergreifenden diskursiven Formation braucht.?*® Diese Struktur
bildet vielmehr eine Art Keimzelle von ganzen Erzahlungen und Diskur-
sen — also von »Wissen«.”* Sie ist ein erzeugendes Prinzip,”*’” das einmal
in Gang gesetzt als eine Art semiotischer » Automat« funktioniert, ein »car-
ré sémiotiquec, das seine eigene Umwelt hervorbringt, transformiert und

232 Es braucht deshalb zusitzliche, »isotopische« Beziehungen. Sie erzeugen An-
schlussfahigkeit an andere Bedeutungssysteme, indem sie den einfachen Bi-
narismus erweitern. Siehe Greimas und Courtés 1979, S. 30, 197-199.

233 Dabei ist nicht eine an sich bestehende Struktur gemeint, die eindeutig im
menschlichen Geist festgeschrieben und als solche erkennbar ist (wie etwa
Chomskys Transformationsgrammatik). Die Kritik an einer solchen Idee hat
nichts an Geltung eingebiif3t, siehe Derrida 1992.

234 Foucault 1981, S. 57-58.

235 Greimas 1983Db, S. 52.

236 Von einem semantischen »starting point« aus bildet sich »a whole complex
of meaning possibilities, indeed a complete meaning system, may deriveds,
Jameson 1972, S. 163. Siehe auch Corso 2014.

237 Oder wie es in der Linguistik Chomskys heift: Sie bildet ein generatives Mo-
ment. Fiir Chomsky ist es moglich, dass eine abstrakte Struktur eine Vielzahl
von Sitzen zu erzeugen vermag. Chomsky hatte sich gegen den archivarischen
Ansatz gewandt, Sprache gleichsam als Tresor von Wortern und Sitzen zu be-
trachten, vgl. Chomsky 1969, S. 23. Er suchte bekanntlich nicht nach festen
Elementen, sondern nach einem »System von Regeln und Prinzipienc, das als
solches begrenzt ist, aber eine unbegrenzte Menge von Sitzen zu generieren
vermag. Siehe Chomsky 1981, S. 54, 221-222.

59

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

zugleich einen Wahrnehmungsrahmen erzeugt, innerhalb dessen seman-
tisches Wissen erst geformt und beschreibbar wird.**®

Doch die Vorstellung einer semiotischen Topologie (und dariiber hin-
aus: Konstellation) setzt voraus, dass es etwas gibt, das tiberhaupt in Form
gesetzt werden kann; dass es eine Realitdtsebene gibt, die nicht diese lo-
gische Form ist. Dabei ist gerade nicht gemeint, dass ein topologisches
Modell dieses Andere »reprisentiert«. Vielmehr stellt sich die Frage, auf
welche Weise es in einer bestimmten Konstellation mit dem Realen ope-
riert, eine Konstellation erst sichtbar werden ldsst. Um diese analytische
Unterscheidung zu erreichen, trennt Greimas Aktanten, die rein semiolo-
gischen Aspekte einer Bedeutungsstruktur, von ihrer performativen Ab-
schattierung, den Akteuren.*® Akteure, es konnen Individuen sein oder
Kollektive (oder selbst Nicht-Figuratives), haben einen gewissen »auto-
nomen Status« im semiotischen Universum, sie zeichnen sich also durch
eine Individualisierung und oft auch durch eine individualisierende Be-
zeichnung, also einen Eigennamen aus,**® wihrend Aktanten eine rein
logische-syntaktische, also abstrakte Funktion zukommt.**! Diese Diffe-
renz entspricht in etwa dem Verhiltnis von Theaterstiick zu konkretem
Schauspiel, in dem Aktanten des Textbuchs durch Akteure dargestellt wer-
den. »Lhomme qui parle« ist ein grammatikalischer Ausdruck, in dem
Phomme einen Aktanten darstellt. »Lhomme qui parle« beschreibt eine
empirische Situation, in der ein Mensch die Rolle eines Akteurs einnimmt,
der anscheinend spricht.*** Das Verhiltnis dieser beiden Instanzen lisst
sich nicht auf eine einfache, eindimensionale Weise festlegen, mehrere Ak-
teure konnen einen Aktanten bilden und umgekehrt. Allerdings ist auch
ein Textbuch nicht nur eine Fiktion, sondern auch eine Materialitit, die ab
und an iiber die Probebiihne fliegt. Das heifit, die Akteure »verwirklichen«
nicht einfach die Aktanten, sondern weisen ihnen auch erst spezifische
Geltung und Wirkung zu. Die Ubersetzung des abstrahierten generativen
Modells hin zur performativen Welt und die damit einhergehende Riick-
tibersetzung bilden daher ein Spannungsfeld, das sich als stabil und auch
produktiv erweisen kann. Auf diese Weise operiert dieses Differenzsystem
gleichsam in der Welt, auch wenn nur ein Teil davon artikuliert wird. Es
erzeugt, ordnet, 1scht Markierungen aus, bringt neue hervor, ohne dass
sich Ubersetzungen von Akteur und Aktanten darin erschépfen, vielmehr
verschieben sie das Gefiige, in dem sie stehen, in einem fort weiter, mal
subtil, mal briisk.>**> Was namenlos ist, was markiert und nicht markiert,
dann als anonym gefasst wird, um wieder kenntlich zu erscheinen: Uber

238 Greimas, Collins und Perron 1989, S. 638.
239 Greimas 1983Db, S. 49-51.

240 Greimas und Courtés 1979, S. 7.

241 Ebd,, S. 3.

242 Greimas 1976, S. 10.

243 Callon und Latour 1992, S. 347.

60

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

diese topologische Matrix ldsst sich die Instabilitdt der Aktanten und die
Unvorhersehbarkeit der Akteure immerhin umreiflen.

Diese Vorginge sind soziologisch von enormer Bedeutung.*** Denn
mit der Verdichtung von Konstellationen geht immer die Frage der Uber-
setzung von Existenzen in Schemata der Ordnung einher, die wiederum
andere Aspekte bedeutungslos werden lassen oder schlicht negieren. Bei-
spielsweise entsteht die Vorstellung, dass Texte Autoren haben und dass es
gleichzeitig Texte gibt, denen die namentliche Signierung durch den Ur-
heber fehlt: anonyme Texte, die wiederum eine ganze Reihe von Effekten
der Mutmaflung und Denunziation auslgsen konnen. Der Aktant » Autor«
im sozialen Feld der Literatur iibt also eine Wirkung auf andere Aktanten
aus, so auf das anonyme Werk. Der Autorenname kann dabei als nom de
plume fungieren, als Pseudonym, hinter dem ein einzelner unbekannter
Akteur steht. Oder hinter dem Aktanten des Autors steht ein Kollektiv,
wie hinter dem Namen »Bourbaki« ein Mathematikerkollektiv oder hin-
ter Luther Blissett ein Kollektiv unbekannter Schriftsteller. Letztlich kann
die Unklarheit der Relation selbst zum Spiel werden, wie in der Manifes-
tation des Kollektivs » Anonymous« im Netz. Mehr noch ist es moglich,
dass dieselbe schreibende Person unter verschiedenen Namen veroffent-
licht (wie es etwa Balzac tat). Und letztendlich werden tiber die Stilisie-
rung des Autors andere Instanzen der Produktion von Texten negiert, wie
etwa der Besitzer der Drucktechnik. Diese Bewegungen, Ubersetzungen,
Transformationen, Friktionen im semiotischen und sozialen Universum
sind Ausdruck dessen, was im Sinne der Greimasschen Topologie iiber-
haupt erst Wissen produziert.**®

Die diesen Vorgingen zugrunde liegende »topologische« Anord-
nung®*® geht von minimal bedeutungstragenden Elementen (Seme, die
Grundlage der Semiotik) aus, die sich durch Beziige definieren oder viel-
mehr gegenseitig erzeugen (zur Verbildlichung vgl. die Abbildung 1).>*’
Greimas nimmt damit in Anspruch, die Strukturen, wie Bedeutung (und

244 Passeron 2001, S. 24-25.

245 Die Bedeutung der Transformation driickt Greimas so aus: »La production
du sens n’a de sens qui si elle est la transformation du sens donné ... Le sens,
en tant que forme du sens, peut se définir alors comme la possibilité de transfor-
mation du sens«, Greimas 1970a, S. 15; siehe auch Jameson 1987, S. 10.

246 Anne Hénault zeigt, dass es sich bei Greimas’ Ansatz trotz der hiufigen Ver-
wendung des Terms »Struktur« um eine Topologie handelt: geometrische und
visuelle Anordnung von Elementen. Siche Hénault 1983, S. 205 f. Greimas
spricht indessen, wenn auch selten, von »Topologie«, siehe Greimas 1983b,
S. 66.

247 Siehe zur zugrundeliegenden Logik die Arbeit von Greimas 1964. Der Aspekt
der Visualisierung wird konzise dargestellt in Greimas und Courtés 1979,
S. 29-33. Allerdings gibt es teils verschiedene Abwandlungen, welche Bezie-
hungen konkret visualisiert werden. Dies ergibt auch durchaus Sinn, je nach
Konstellationen konnen Elemente gar fehlen. Siehe Greimas 1983a, S. 164.

61

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

damit Wissen) erzeugt wird, zu identifizieren.**® Damit ldsst sich der
Weise auf die Spur kommen, wie der Begriff »anonym« in verschiedenen,
vollig unterschiedlichen Wissensgebieten funktionieren kann, sodass sich
Beziige, Ahnlichkeiten iiberhaupt feststellen lassen. Sie beruhen auf ei-
ner Matrix von Termen, die sich nicht einfach unterscheiden, sondern
verschiedene Relationen ausdriicken. Wie sieht diese Struktur, respektive
Topologie, aus? Zunichst besitzt jeder Begriff ein Gegeniiber, das seine
Bedeutung negiert, seine Ausloschung gleichsam. Ein Term (s;) geht mit
seiner Negation (51) einher: schon (s1) und unschén (5;), lebendig und
nicht-lebendig (leblos). Es handelt sich zunéchst schlicht um eine logische
Verneinung und nicht um ein Gegenteil (schon versus hadsslich). Es ist
die Neutralisierung einer positiven Bedeutung. Hisslichkeit hingegen ist
nicht blof3 die Negation des Schonen, sondern tragt auch einen Eigenwert.

Es ist nun gerade diese Moglichkeit, das Negierte, das Ausgeloschte,
den Rest, das nicht durch symbolische Form Markierte als Bestandteil
einer Topologie zu begreifen,”** das die Idee fiir diese Untersuchung so
wertvoll macht. Es bildet keine Antithese, keinen Gegensatz zu den Na-
men, aber es existiert dennoch als Bestandteil des Gefiiges, umreifit ei-
nen Moglichkeitshorizont, der aber als blofie Abwesenheit einer positiven
Bezeichnung meist unbeachtet bleibt, ohne selbst noch positiv markiert
zu sein. Eine solche elementare Struktur von Bedeutungen erscheint in
ihrer Abstraktheit zunichst ahistorisch und fern jeglicher soziologischen
Variation. Doch Greimas strebt keine Universalisierung konkreter Sche-
mata an. Es geht ihm gerade darum, auf welche Weise Bedeutungskonstel-
lationen soziologisch variieren**® und historisch bestimmte Formen an-
nehmen.?** Nur der bedeutungskreierende Kern dieses Differenzsystems
bleibt invariant. So lassen sich konkrete Konstellationen auch historisie-
ren und soziologisieren: Wie kommt es iiberhaupt zu einer Konfrontation
oppositioneller Konzepte, wie transformieren sich diese, wie iiberlagern
sie sich mit anderen Konstellationen?>** Gerade die Genese einer konkre-
ten Anordnung ist von Interesse. Die Beschreibung der Gesellschaft iiber
den Klassengegensatz von Kapitalisten (s;) versus Proletarier (s2) fuf3tin
einer historischen Konstellation, die auch nach einem semantischen Aus-
druck von Gegensitzen sucht; in einer Gesellschaft der Gleichen ergibe sie
schlicht keinen, in einer Stammesgesellschaft wenig Sinn. Die entstehen-
den Begriffe erzeugen desgleichen Negationen, die ein Anderes implizie-
ren: In den sich verschirfenden Klassengegensitzen wird zum Proletarier,

248 Hénault 1983, S. 63. Greimas greift hier eine Visualisierung von logischen
Elementen auf, die tief in die Geistesgeschichte reichen, ebd., S. 63.

249 Greimas und Courtés 1979, S. 257.

250 Greimas 1970b.

251 Greimas 1970c.

252 Siehe das Beispiel der Kategorie »6ffentliche Meinungx, eingespannt in unter-
schiedliche Wissensordnungen: Keller 2001a, S. 207-216.

62

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PROVOKATION DES NAMENLOSEN

Zonen des Konflikts
S1 52
namentragend oueunnitatiaseanunnnnans > anonym
g iy
$ = 3
N »
S 9 S Q
g £ g2
S =
N g S
nicht_anonym s » namenlos

S2 \H/—/ S1
Zonen der Irrelevanz

Abbildung 1: Topologie des Namenlosen:
Schema einer Markierung nach Greimas.

wer kein Kapitalist ist (51 — s2). Aber es gibt auch eine Achse der Nega-
tion: ein unklares Feld derer, die weder Proletarier (51) noch Kapitalisten
(52) sind - eine Zwischenklasse ohne Gesicht, ohne Form, die aber unver-
sehens gesellschaftlich Bedeutung erreichen kann, wie beispielsweise die
franzosischen Parzellenbauern, von denen Marx sagt, dass sie gleichsam
zwischen den Klassen schwebten.?*?

Diese Manifestation von Wissen (»es gibt Proletarier«) basiert also
stets auf einer Auﬁerung (énonciation), die selbst nicht einfach stabil ist,
sondern gerade durch eine Zirkulation von einer Instanz zur anderen ver-
wirklicht wird. Nach diesem Modell ist Wissen (savoir), das sich iiber die-
se Struktur bildet, stindig in Bewegung. Dieses Wissen ist ein »objet en
circulationg, es wird produziert, angeeignet, es ist da und verschwindet
wieder.?** Indem es zirkuliert, verbindet es sich immer wieder auf neue
Weise mit anderen semiotischen Elementen.>*®

Mit dieser semiotischen »Differenzmaschine«, die Greimas entworfen
hat, ldsst sich der Idee nach auch die Artikulation von Namenlosen beob-
achten, ebenso wie die Genese von Anonymititsvorstellungen in einem
Gebiet - als Bestandteil der Transformation des Feldes, innerhalb dessen

253 »Die Parzellenbauern bilden eine ungeheure Masse, deren Glieder in gleicher
Situation leben, aber ohne in mannigfache Beziehung zueinander zu tretenc,
Marx 1960a, S. 198.

254 Vgl. den Abschnitt zu »savoir« in Greimas und Courtés 1979, S. 321.

255 Diese Prozesshafte, Dynamische zeigt Greimas anhand des semiotischen Sys-
tems vom Rohen zum Gekochten: Beim Kochen wechselt das Lebensmittel
vom Zustand des Rohen (s1) zum Gekochten (s2) {iber das Zwischenstadi-
um des noch nicht Gekochten, aber nicht mehr ganz Rohen (51), dann, wenn
es schon gewaschen und gertistet ist. Siche Greimas 1983a, S. 163-164.

63

https://deLorg/10.5771/9783748031935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27.


https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

es emergiert (vgl. die Abbildung 1). Das Andere des Namentragenden,**
dessen Negation, ist nicht einfach Anonymitit. Das Namentragende (s1)
steht vielmehr am Anfang eines ganzen Ablaufs von (moglichen) bedeu-
tungsgenerierenden Vorgangen. Es erzeugt einen Term der Ausloschung:
etwas, das namenlos ist, auch weil es gar nicht relevant ist oder keinen Na-
men trigt (das Namenlose: 51). Es handelt sich um einen nicht-figurativen
Aktanten: Das Namenlose »ist« zwar, aber es ddmmert noch im Bereich
des Vergessens oder der Nichtbeachtung; es bezeichnet vorerst eine blo-
e grammatikalische Moglichkeit. Mit dieser einfachen Achse »namen-
tragend (s1) <> namenlos (51)« entsteht kaum ein Spannungsfeld, sofern
sich kein Druck auferhalb des Systems aufbaut. In gewissen Gebieten tra-
gen Hiuser Eigennamen, in anderen sind sie blof$ numerisch adressiert,
aber das kiimmert niemanden (mehr).

Sofern der unschuldige, unproblematische Zustand verlassen wird,
wird das Namenlose eigentlich »aktiviert«, wird es selbst zu einem Akteur
(das Anonyme: s3), der sich bezeichnen, iiber den sich sprechen lésst; so
lehrt es Greimas’ Semiotik. Dieser Vorgang erfordert gleichzeitig eine »In-
dividuation« und eine Adressierung. Das heif3t, das Namenlose muss eine
besondere Markierung erhalten. Deshalb bietet es sich auch an, ein Fremd-
wort zu {ibernehmen: das Anonyme. Diesen Vorgang, der beide Terme des
Namenlosen in ein Verhiltnis der Implikation setzt (57 — s2), bezeichne
ich mit dem »komplexen Term« der »Artikulation, hier handelt es sich
gleichsam um eine »mise en forme« einer unmarkierten Zone. Hier ist
das Anonyme zuallererst eine semiotische oder symbolische Form, i.e. ei-
ne Form des Aussagens.

Gleichzeitig mit der Artikulation eines neuen Begriffs, der als Kontra-
hent zum Urspriinglichen steht, etabliert sich auch seine Negation, das
Nicht-Anonyme, das wiederum auf der Achse der Neutralitit dem Na-
menlosen gegeniibersteht. Es bildet sich hier eine Zone des Bedeutungs-
losen, also all dessen, das gar nicht von der Logik der Eigennamen erfasst
wird: die Leere, das Vakuum, der Raum zwischen den Sternen, die Mo-
lekiile, die das Wasser der Meere bilden, all die Lebewesen ohne Namen,
vielleicht Millionen von Arten. Wir nennen diesen Bereich »Zone der Ir-
relevanz«. Demgegeniiber steht eine Achse der Bezeichnung, die auf einer

256 Der Begriff »namentragend« als Gegensatz zu »anonym« wird von Martin Bu-
ber verwendet; er diskutiert beispielsweise, ob jemand »namentragend oder
anonym, vertraut oder fremd sei«, siche Buber 2003, S. 136. Eine Alternati-
ve fiir »namentragend« wire »nominatime«. Dieser ist heute kaum mehr ge-
briuchlich. Er bezeichnet die Tatsache, dass etwas benannt ist, einen Namen
trigt. Ein zoologisches Lexikon fiihrte aus: »nebst 78 nominatim aufgefiihr-
ten species«. Siehe dazu die Schrift der Stazione zoologica di Napoli 1887,
S. 557. Eine weitere Alternative, »namentlich«, eignet sich isoliert dargestellt
fiir ein solches Schema nicht, da der Begriff auch eine tibertragene Bedeutung
aufweist.

64

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

unproblematischen Kenntnis der Identitit beruht. Sie umfasst die Negati-
on des Anonymen und impliziert letztlich das Namentragende (52 — s1):
Hier findet sich eine Zone der Aufkldrung oder des erfiillten Wissens. Die
Dinge und Menschen haben oder erhalten hier einen Namen. Die Zone
des Konflikts, das, was diskursiv sichtbar herausragt, aber auf einem um-
fassenderen Schema beruht, ergibt sich schlieSlich als Gegensatz von Na-
mentlichkeit und Anonymitat: Es handelt sich um den komplexen Term
einer »contrariété«. Hier artikuliert sich nicht blof3 ein logischer Wider-
spruch, sondern eine konfliktive Opposition zwischen Namentragendem
und Anonymitit (s; <> S2). Zwei widersprechende Realitdten stehen sich
gegeniiber: Das Anonyme »fordert« die Namen heraus, es ermdglicht die
Flucht aus den Namen hin zu einem anderen Konzept.

Die zugrundeliegende »topologische« Operationslogik ldsst Zonen
des Konflikts als Effekte der Bezeichnungsweisen von Existenzen sichtbar
werden, von denen fiir gew6hnlich nur bestimmte Teile Aufmerksamkeit
erregen. Oder anders ausgedriickt: Die Konfrontation zwischen Anony-
men und namentlich Kenntlichen bildet lediglich einen Teil des Vorgangs,
der sie tiberhaupt ermoglicht. Denn wenn die gesellschaftliche Konstella-
tion gleichsam unterhalb der manifesten Opposition vergessen geht, jene
der Erzeugung des Unmarkierten gerade iiber die Namensgebung, droht
eine Uberwiltigung durch Vorginge, die nicht artikuliert sind (oder stra-
tegisch desartikuliert wurden). Blof3 semantisch Mogliches verselbststin-
digt sich dann in der Rede tiber die Welt und erhilt dadurch imaginire
Qualitit, die sich in vielgestaltiger Form duflert wie in der Utopie eines an-
deren der gegenwirtigen Gesellschaft, als Bedrohung der Ordnung durch
anonyme Michte oder schlicht als Mythos, dass Anonymitit als Namenlo-
sigkeit noch moglich sei. Das Anonyme, » Anonymitit« als syntaktischer
Aktant, wird dann zu einer (scheinbar) autonomen Realitit, die ihre Her-
kunft und Existenzbedingung leugnet. Was dann geschieht, welche Ge-
fahrdungen, Utopien, Mythen von diesem Konstrukt, dieser Vorstellung
des Anonymen dann ausgehen, ist Gegenstand der vorliegenden Untersu-
chung.

1.3 Das Namenlose als mogliche Welt

Alle Namen sind Namen von etwas — etwas Wirklichem oder Imaginérem,
aber nicht alles besitzt einen Namen, so John Stuart Mill.>*” Das einleiten-
de Kapitel diskutierte die Dynamik der Signierung von Wirklichkeitsbe-
reichen, die damit einhergehende Erzeugung und mogliche Problematisie-
rung unmarkierter Zonen. Ohne Vorstellung, wie einzelne Namen funk-
tionieren, wie sie sich genau mit Existenzen verbinden, bleibt indes das

257 Mill 1843, S. 41.

65

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

Verstindnis verwehrt, auf welche Weise der Gebrauch von Namen gleich-
zeitig die Vorstellung eines Namenlosen hervorzurufen vermag. Theorien,
die sich mit Namen befassen, neigen fast naturgemaf3 dazu, die Welt aus
dem Blick der Namen selbst zu erschliefen.**® Namenloses als Effekt der
Namen zu verstehen, erfordert allerdings, das namenlos Gebliebene zu-
gleich, i.e. auf derselben ontologischen Ebene und aufgrund desselben
Standpunkts, zu erfassen und dennoch eine Differenz zwischen beiden
zu ziehen. Mit anderen Worten: Theorien zur Namensgebung miissen ei-
gentlich auf den Kopf gestellt werden, um zum Wirklichkeitsbereich des
Namenlosen vorzustofien.

Das Geschehen scheint alltdglich: Ein Name wird einem menschlichen
oder nicht-menschlichen Wesen verliehen und dieses trigt den Namen
fortan. Doch dieser Vorgang ist auf vielfiltige Voraussetzungen angewie-
sen, nicht zuletzt hinsichtlich der Frage, wofiir der Name steht. Namen
sind keine Beschreibungen, auch keine verkiirzten, so der hier verfolg-
te Ansatz, sie schweben nicht als symbolischer Raum tiber der Welt, sie
sind in der Welt, auf gleicher Ebene wie die Existenzen, mit denen sie
sich verbinden, die sie organisieren.?*® Sie vereinen sich mit Phinomenen,
verkniipfen sie untereinander, lassen so Neues entstehen, wihrend ande-
res unsigniert bleibt. Sie schaffen die Prasenz eines Abwesenden, indem
sie sichtbar bleiben, auch wenn die Namenstrager selbst verschwunden
sind. Oder anders ausgedriickt: Sie sind nicht blof3 ideeller, semantischer,
sondern materialer Bestandteil der Gesellschaft, so durchdringend, vielfil-
tig, dass sie sich kaum auf einen einzelnen logischen oder soziologischen
Standpunkt bringen lassen. Diese nicht nur logischen, semantischen, son-
dern auch gesellschaftlichen Aspekte der Namen sollen in einem ersten
Schritt geklart werden, und zwar in allgemeinster Form: als Verbindungs-
weise zwischen Existenzen, um dann das zu betrachten, was namenlos ge-
blieben ist, aber einen Namen tragen konnte.

Namen, Existenzen und Potenzialitiiten

Einen Namen zu verleihen, bedeutet eine Positivitit zu schaffen, ein be-
nanntes Wesen. Doch diese Untersuchung widmet sich dem Anonymen.
Es stellt sich also die Herausforderung, einen Angelpunkt zu finden, der
beide Wirklichkeiten unter einem Aspekt zu vereinen vermag, und zwar
bevor der Prozess der Taufe, als Verbindung zwischen einer Existenz und
einem Namen, selbst in das Blickfeld gelangt. Mit anderen Worten gesagt:
Es soll die reine Dichotomie namentragend versus namenlos in einem
Moglichkeitsraum aufgehoben werden, tiberhaupt einen Namen zu tra-
gen, mithin das zuvor eingefiihrte topologische Schema zugleich als Vir-
258 Vgl. hierzu Wolf 2003, dort insbesondere die Einleitung. Siehe auch das ein-
leitende Beispiel in Sousa 1974, S. 447.
259 Vgl. hierzu die Seite 70.

66

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

tualitdt und als in der Realitdt operierenden Mechanismus zu begreifen. Es
geht um das gleichzeitige Begreifen von Verbindungen (»Nexus«) und der
»Potenzialitit« einer Verbindung. Diesbeziiglich liefert Whiteheads Theo-
rie entscheidende Stichworte.*®°

Eines der Grundargumente Whiteheads lautet: Phanomene (Ereignis-
se, Einzelwesen) existieren nie fiir sich, sie verbinden sich, erfassen sich
und bilden darin etwas stets Werdendes. Etwas Singuldres, ein »wirkli-
ches Einzelwesen«, erweist sich fiir ein anderes nur insofern als wirklich,
indem Aspekte von ihm erfasst werden, was wiederum eine Verbindung
erzeugt.”®* Whitehead spricht hier von »erfassten Daten«, die aber immer
nur einen Teilaspekt des wirklichen Einzelwesens herausschneiden, denn
»etwas« kann nie in seiner Gesamtheit registriert, begriffen werden.?** Das
Soziale, wie es Whitehead versteht, ist damit eine Ordnung des Erfassens,
der Individuation und des Verbindens. Darunter fallen nicht nur mensch-
liche Wesen, sondern alles, was zur Existenz fihig ist. Diese Verbindung
tiber Erfassung, die tiberhaupt eine Wirklichkeit iiber das Einzelwesen hin-
aus konstituiert, nennt Whitehead einen Nexus.?®® Das Erfassen setzt sich
damit aus drei Faktoren zusammen: der erfassenden Instanz, den Aspek-
ten des erfassten Ereignisses (Information oder Datum) und der Form des
Erfassens selbst, die wiederum darauf beruht, wie diese Instanz auf die
entsprechenden Aspekte zugreift. Oder anders ausgedriickt, das Erfassen
bildet selbst eine Form, die nicht auf einer in sich ruhenden Existenz be-
ruht.”**

Zunichst heifdt dies: Etwas zu verbinden, einen »Nexus« zu errichten,
ist immer eine Konkretisierung von Potenzialen, wie sich etwas mit ei-
nem anderen verbinden konnte und sich dann de facto verbindet. Dies
hiefSe am Beispiel der Gesellschaft, dass Existenzen mehrere Namen ha-
ben konnten. Lévi-Strauss berichtet beispielsweise von den Iatmul, bei de-
nen ein und dasselbe Individuum 30 oder mehr Namen tragen kann.*®®
Er beschreibt, wie bei den australischen Witmunkan ein Teilaspekt einer
tierischen oder pflanzlichen Entitét iiber einen Namen in einem Bezug zu
einem Teilaspekt des Individuums gesetzt wird. Dies ergibt dann Namen
wie Die-Ebbe-reifSt-die-Krabben-mit.

Das Erfassen, das Herstellen einer Verbindung, eines Nexus kommt
damit stets der Erzeugung eines Anderen, Neuen gleich (Whitehead nennt
dies auch »Kreativitit«). Und dieses Neue ist wiederum eine Form eigener
Art, die sich weder auf ihre Komponenten noch auf hohere Universalien
rickfithren lasst. Entscheidend fiir Whitehead ist, dass gerade dadurch

260 Im Folgenden beziehe ich mich auf Whitehead 1987.
261 Ebd,, S. 60.

262 Ebd., S. 64 f.

263 Ebd., S. 60, 69.

264 Ebd., S.61.

265 Lévi-Strauss 1991, S. 203.

67

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

die Ordnung der Einzelwesen und ihrer Beziehungen nicht stabil in sich
ruhen, sie erhalten ihre Wirklichkeit vielmehr in einem Prozess, der sich
durch die Ereignisse und ihre Verbindungsweisen bildet und diese Wirk-
lichkeit wiederum verindert. Dabei entsteht etwas Neues, oder wie Whit-
ehead die Effekte einer sich etablierenden Verbindung beschreibt: »Die
vielen werden eins und werden um eins vermehrt«.?*® Abstrakter ausge-
driickt: Das Ereignis, mit der etwas wirklich wird, ist stets eine bestimmte
Konkretisierung aus einer Reihe vieler mdglicher Verwirklichungsweisen.
Einzelwesen werden auf eine bestimmte Weise in die Umwelt eingebun-
den, das heifdt »konkretisiert«, obwohl es dafiir verschiedene Wege gi-
be; dies erzeugt einen Moglichkeitshorizont, oder in den Worten Whit-
eheads selbst: »Diese Unbestimmtheit, die in der realen Konkretisierung
bestimmt wird, ist die Bedeutung von >Potenzialititc«.>*”

Dem Konzept der Potenzialitit kommt hier ein zentraler Stellenwert
zu: Einen Namen zu geben ist ein Ereignis, indem sich etwas (ein Name)
mit etwas anderem (irgendeinem Einzelwesen) verbindet, die Verbindung
bildet etwas Neues, das sich in eine neu derart entstandene » Welt« schiebt.
Diesem oder jenem einen Namen zu verleihen, bedeutet die Verwirkli-
chung einer Potenzialitdt hin zu einem Restringierten, indem sich genau
dieses Zeichen mit genau dieser Existenz verbindet. Ein Namenloses ange-
sichts eines existierenden Namenssystems, das Ahnliches verfasst, verkor-
pert damit stets eine Potenzialitit: Es konnte einen tragen oder namenlos
bleiben, es konnte sich mit anderem verbinden und dann einen Namen
erhalten und so fort.

Eine Welt etabliert sich, indem sich in einem fort Verbindungen eta-
blieren oder erneuern, oder sich Potenzialitaten aktualisieren, die auf neue
Moglichkeiten zeigen, ein bestindiges Geschehen, oder wie Whitehead
metaphorisch schreibt: »Es gibt keine selbstindigen Tatsachen, die im
Nichts treiben«.?®® Der Begriff der Gesellschaft dient hier Whitehead nun
dazu, sich eine Ordnung vorzustellen, die dauert.** Eine Gesellschaft
resultiert aus Verbindungen und ermoglicht selbst wieder einen Nexus
zu anderen Gesellschaften oder anderen Phinomenen. Eine soziale Ord-
nung existiert dann, wenn es ein gemeinsames Formelement gibt, das ei-
ne Abgrenzung vornehmen und gleichzeitig gewisse »Reproduktionsbe-
dingungen« erfiillen kann (i.e. die Gesellschaft der Individuen im Sinne
Norbert Elias’ beispielsweise?’®). Das Entscheidende ist nun, dass White-
head den Begriff der Gesellschaft auf Nicht-Menschliches ausweitet. Ein
quasi-korperlicher Gegenstand, der eine zeitliche Dauer hat, kann eine

266 Whitehead 1987, S. 63.
267 Ebd., S. 65.

268 Ebd,, S. 46.

269 Ebd,, S. 176-182.

270 Elias 1987.

68

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

Gesellschaft bilden,?”* insofern er sich gegeniiber seiner Umwelt auf eine
Weise zu stabilisieren und abzugrenzen vermag.>”* Die Moglichkeit, Ge-
sellschaften zu bilden, beschrinkt sich deshalb nicht auf eine Menge von
Individuen. Eine »Gesellschaft« kann ein Camembert sein mit all den mi-
krobischen Einzelwesen und Fermenten, die er fasst. Oder eine Bibliothek
bildet eine Gesellschaft, in der sich verschiedene Klassen von Einzelwesen,
Menschen, Artefakten, Texten, Fotografien, Katalogen, Rdumen mitein-
ander verbinden oder in der sie zumindest zueinander in Bezug stehen.
Sie lassen sich durchaus analytisch trennen, auch wenn sie in einer Gesell-
schaft miteinander auf bestimmte und geformte Weise in Verbindung ste-
hen. Doch das Verweissystem von Namen und Titeln zu Artefakten bildet
ein zentrales Formelelement dieser Gesellschaft mit Namen »Bibliothek«.

Namen - so lasst sich aus der Perspektive Whiteheads schlieflen - sind
nicht nur symbolische Marken, sie sind gleichsam auch selbstindige Ein-
zelwesen, die sich {iber ein Ereignis mit etwas anderem verbinden koénnen,
damit aber beides zu einem neuen Zustand erheben. Eine Nomenklatur,
ein System von Namen, bildet wiederum eine Gesellschaft fur sich, die
sich mit anderen Entititen oder Gesellschaften verbinden oder sich von
ihnen abgrenzen kann. Damit ist den Namen die Besonderheit in der Welt
zunéchst genommen; sie sind Partikel (Einzelwesen), die unter sich eine
Gesellschaft bilden oder die sich mit anderen Existenzen verbinden koén-
nen; dies war das Ziel, um ein Namenloses in die Perspektive der Namen
einzubinden.

Whiteheads Perspektive lasst das Namenlose als Ereignis oder Einzel-
wesen auf gleicher Ebene bestehen wie jenes, das sich mit einem Namen
verbunden hat, das ist einer der Hinweise, die die Interpretation von Pro-
zess und Realitit einbringt. Mehr noch, die Verbindungsweisen sind im-
mer eine Aktualisierung von Potenzialititen. Eine konkrete Verbindung
aktualisiert damit paradoxerweise immer eine mogliche Andersheit, des-
gleichen ein nicht zustanden gekommenes Ereignis der Verbindung eine
Potenzialitt erzeugt, dass es doch noch geschehen kénne. Genau das ist
mit einem Namenlosen der Fall. Doch was ist, wenn ein Nexus zwischen
Entitdten ausgeloscht wird? Ist dann das Ereignis des Ausldschens, des
Verbergens selbst eine Entitdt? Zumindest wire das Verbergen ein produk-
tiver Akt und selbst ein neuer Zustand, wenn das Verborgene als solches
bezeichnet wird.

Die Taufe und ihre Folgen

Namen erstellen ganz bestimmte Beziige innerhalb einer Gesellschaft, die
sich nicht aus ihrem semantischen Gehalt ergeben. Es gibt viele Menschen

271 Whitehead 1987, S. 84-85.
272 Ebd,, S. 196.

69

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

namens Jean Dupont oder Heinrich Miiller, aber sie sind als Einzelwesen
unterscheidbar — auch ohne weitere Beschreibung, wenn zwei Personen
dieses Namens nebeneinanderstehen. Die analytische Philosophie der Ei-
gennamen so Lévi-Strauss, mag in sich stimmige Ergebnisse liefern, doch
es ergibt sich ein Problem, wenn sie diese auf das Reale der menschlichen
Gesellschaften anwendet.*”

Was empirisch durchaus denkbar bleibt, ist im Universum rein logi-
scher Analyse oft nicht vorgesehen. Dies sah auch Mark Twain so, jeden-
falls wird ihm der Satz untergeschoben, es habe sich herausgestellt, dass
Homer nicht der Autor von Ulysses sei, dies sei ein anderer Mensch dessel-
ben Namens.””* Ein Name folgt schlicht einer anderen Logik als beliebige
Begriffe einer natiirlichen Sprache, so die These Saul Kripkes, die er in Na-
me und Notwendigkeit*”® darlegt. Er 6ffnet mit diesem Werk den Weg, die
Logik der Eigennamen mit Praktiken des Sozialen zu verbinden.””® Mehr
noch, mit diesem Ansatz besteht auch die Moglichkeit, die Bedeutung und
Potenzialitdt von Namenlosem besser zu verstehen, in logischer wie sozio-
logischer Hinsicht.

Die Publikation des Werks habe wie eine Bombe gewirkt, die eine gan-
ze philosophische Doxa tiber die Funktion von Namen eigentlich sprengte,
so Richard Rorty.””” Ahnliche Auffassungen hitten bislang nur orthodoxe
Marxisten und Katholiken vertreten. Kripke revolutionierte die erkennt-
nislogische Auffassung, auf welche Weise das symbolische Konstrukt des
Namens mit der Realitit, die es benennt, iiber das gemeinsame Formele-
ment »Bibliothek« in Verbindung steht. Vereinfacht ausgedriickt lautete
die damals breit geteilte Annahme, gegen die Kripke sich wendete, dass
Namen auf Dinge referieren, indem sie diese beschreiben oder aber zu-
mindest Abkiirzungen fiir Beschreibungen liefern. Diese Beschreibungen
oder Kennzeichnungen legen die Referenz fest: Sie geben einem Bezeich-
neten einen Namen. Das heif$t aber auch, dass die Namen als Beschrei-
bungen alleine innerhalb einer diskursiven Logik funktionieren. Abstrak-
ter ausgedriickt: Ein Name ist nach dieser kritisierten, »deskriptivistisch«
genannten Auffassung oft nur Chiffre, Verkiirzung eines ganzen Sets an
Beschreibungssitzen.?”®

Als exemplarisch fiir diese Position ldsst sich Searles Aufsatz tiber Pro-
per Names betrachten. Ein Eigenname ist fiir Searle als isoliertes »Kon-
strukt« unterdeterminiert, dies weil ja mehrere Personen oder Entititen
denselben Namen tragen konnen, und Namen stehen deshalb auch fiir

273 Lévi-Strauss 1991, S. 201.

274 Insbesondere ergeben sich Probleme mit der analytischen Namentheorie, wie
dieses Beispiel zeigt, siehe Sousa 1974, S. 446.

275 Kripke 1981.

276 Putnam 2004, S. 37 ff.

277 Rorty 1980.

278 Vgl. hierzu Hacking 2002, S. 69 ff., sowie Stegmiiller 1989, S. 316 ff.

70

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

deskriptive Ergidnzungen, damit sich das Bezeichnete auch eindeutig fas-
sen lasst.””® In gleichem Mafle sind auch Beschreibungen, demonstrative
Pronomen dazu fihig, ein bestimmtes Objekt oder Subjekt zu identifizie-
ren; mehr noch sind sie fiir Searle sogar den Namen tiberlegen, da Namen
letztlich keine Eigenschaften eines Objekts bezeichnen. Deshalb sind Na-
men fiir Searle lediglich eine Art Platzhalter fiir die Moglichkeit und die
Existenz einer Menge von Aussagen, die das Objekt, das Individuum hin-
reichend identifizieren. Namen fungieren dahingehend schlicht als eine
Art »Komplexititsreduktion« und efhizienter Platzhalter: Sie ermoglichen,
dass nicht immer samtliche und genaue Beschreibungen genannt werden
miissen, deshalb sind sie de facto nicht tiberfliissig, was sie in rein logischer
Hinsicht wiren.?®® Die mégliche Schwierigkeit mit Eigennamen besteht al-
lenfalls darin, dass die zugehorigen Beschreibungssitze bei der Nennung
des Namens nicht genannt werden; dazu kommt es aber ohnehin nur in
spezifischen Situationen.

So unterschiedlich die expliziten wie verkiirzten Beschreibungsweisen
auch sein mégen, vom Namensschild bis zum Pass: Es ist gemaf3 diesem,
von Kripke kritisierten Ansatz stets eine Beschreibungsleistung, mit der
sich Namen mit gemeinter Existenz verbinden. Namen entlasten also ge-
mif} diesem Ansatz Diskurse von der Miihsal exakter Beschreibungen,
und dies ist letztlich ihre gesellschaftliche, diskursokonomische Funkti-
on.”®! Das heif3t aber auch, dass Beschreibungen von Eigenschaften die
»notwendigen Wahrheiten« zur Identifikation der Individuen und Objek-
te bergen.”®* Konsequenterweise gelten fiir Searle Namen als beliebig er-
setzbar, wenn sie auf dasselbe Set von Beschreibungen referieren.?®* Jesus
oder Jakob, dies wire letztlich egal, wenn der christliche Erloser gemeint
ist.

Kripkes Auffassung von Namen widerspricht der von Searle diametral.
Beschreibungen kénnen »Einzelwesen« nie und nimmer ginzlich erfassen
(so auch im Sinne Whiteheads), deshalb konnen Namen auch nicht als
Stellvertreter von Beschreibungen fungieren, wie es der deskriptivistische
Ansatz postuliert.”®* Fiir Kripke funktioniert die eindeutige (notwendige,
a priori) Fixierung eines Gegenstandes iiber ein Symbolsystem allenfalls

279 Siehe Searle 1958, S. 170. Insofern auch ein Hund Aristoteles heifSen kann, ist
im Satz »Das ist Aristoteles« der Name Aristoteles nur ein notwendiges, aber
keineswegs ein hinreichendes Element, um Aristoteles, den Philosophen und
Lehrer Alexanders, eindeutig zu benennen.

280 Ebd,, S.171.

281 Vgl. hier die bemerkenswerte Parallelitit zur Diskursokonomie der Autor-
schaft, die Foucault artikuliert, welche weiter unten diskutiert wird. Siehe Fou-
cault 2003d.

282 »Der Lehrer Alexanders« ist in dieser Logik notwendigerweise Aristoteles.
Siehe Searle 1958, S. 172.

283 Ebd,, S. 173.

284 Kripke 1981, S. 70.

71

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

innerhalb strenger logischer Systeme, wie der Mathematik. Die Position
der Ziffer 9 im Zahlensystem ist eindeutig a priori fixiert, ein mathema-
tischer Beweis ist notwendig wahr oder falsch in der Welt der Mathema-
tik.?** Diese Fixierung durch eine Einbindung in Aussagen, so lieffe sich
auch formulieren, funktioniert nur innerhalb eines symbolischen Systems,
aber nicht, wenn auf das Reich des Realen, der empirischen Einzelwesen
referiert wird.

Identifikation von Singularititen iiber symbolische Aussagen, die
nicht Bestandteil eines engen formalen Systems sind, bleiben fiir Kripke
stets kontingent. Denn wenn ein Gegenstand semantisch tiber seine Quali-
taten beschrieben wird, ergeben sich Probleme der eindeutigen Identifika-
tion. Zum Beispiel ldsst sich Nixon als »Prasident der USA im Jahre 1970«
bestimmen. Doch diese Bezeichnung ist lediglich giiltig innerhalb des kon-
tingenten Systems der amerikanischen Prasidenten, beschreibt aber die
Person Nixon nicht hinreichend. Hétte Nixon die Wahl nicht gewonnen,
was durchaus hitte der Fall sein konnen, sondern Humphrey, dann wére
Nixon als Person dennoch Nixon geblieben.*®® Der Ausdruck »der Pri-
sident der Vereinigten Staaten« ist also logisch nicht starr an die Person
mit Namen Nixon gebunden; es sind kontingente Variablen, die diesen
Ausdruck mit der Person namens Nixon verbinden. Ein weiteres Beispiel
liegt naher an der vorliegenden Untersuchung: Angenommen Godel, defi-
niert als Entdecker der Unvollstindigkeit der Arithmetik, hétte die ihm zu-
geschriebenen Manuskripte, welche die entsprechende Theorie beweisen,
von seinem Kontrahenten Schmidt geklaut, den er anschliefend umbrach-
te. Kdme diese Evidenz ans Tageslicht, dann bliebe der Mensch Godel den-
noch Gédel,*® wenn er auch nicht mehr als Autor des Theorems gilte und
in einer anderen maglichen, i.e. womdglich mit Gitterstaben ausstaffier-
ten Welt existiert hitte. Godel als Autor des Unvollstindigkeitstheorems
ist keine hinreichende Beschreibung Godels.

Dagegen lief3e sich einwenden, dass eben einzelne definitorische Satze
nicht ausreichen, sondern eine Menge von Aussagen herangezogen wer-
den miissen, um ein konkretes Einzelwesen namentlich zu fixieren. Doch
auch ein Biindel der Beschreibung eines Einzelwesens iiber Qualititen bie-
tet keinen Ausweg, fir die dann der Name gleichsam eine Abkiirzung dar-
stellt. In den Worten Kripkes: »Was ich bestreite, ist, dass ein Einzelgegen-
stand nichts weiter ist als ein >Biindel von Qualititen<, was immer das hei-
flen mag. Wenn eine Qualitét ein abstrakter Gegenstand ist, dann ist ein
Biindel von Qualititen ein Gegenstand sogar noch héherer Abstraktions-
stufe, und nicht ein konkreter Gegenstand«.?*® Der Versuch, einen realen
Gegenstand iiber immer exaktere Beschreibungen zu fassen, fithrt das Be-

285 Kripke 1981, S. 41 f.
286 Ebd., S. 59.

287 Ebd., S. 99 f.

288 Ebd., S. 63 f.

72

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

schreibungssystem nur immer weiter vom realen Einzelwesen weg.**® Es
miissen folglich andere Kriterien existieren, aufgrund derer Namen ihre
Wirkung entfalten (und damit implizit weiterfithrend auch Namenlosig-
keit).

Wie sehen diese aus? Es sind zwei hauptsichliche Kategorien: ei-
nerseits Namen als »starre Designatoren«, andererseits die Existenz von
»moglichen Welten«. Wenn Kripke sagt, Nixon konnte die Wahl verloren
haben, und er bliebe Nixon; wenn er sagt, dass Godel selbst im undenk-
baren Fall, dass er das Unvollstindigkeitstheorem von seinem ermordeten
Kollegen entwendet habe, dennoch Goédel bliebe, dann argumentiert Krip-
ke mit der Existenz von »méglichen Welteng, die hier aber einen streng lo-
gischen Sinn haben. Die damit verbundene Darlegung, dass ein Name in
allen moglichen Welten dasselbe bezeichnet, respektive bezeichnen muss,
hat fiir einiges Aufsehen gesorgt. Unter moglicher Welt meint Kripke nicht
die fernen Inseln utopischer Romane oder die Planeten anderer Galaxien,
in denen alles anders funktioniert, wie sie die Science-Fiction imaginiert.
Eine mogliche Welt ist definiert iiber bestimmte Bedingungen, die damit
verbunden sind.**® Die Karten, die man im Spiel zieht, hitten auch besser
sein konnen. Unter moglichen Welten versteht Kripke ein analytisches,
respektive kombinatorisches Konstrukt, um den Anschluss an die obige
Rahmung zu wahren. Eine mogliche Welt besitzt dhnliche Eigenschaften
wie Whiteheads »Potenzialitit«: Jedes Einzelwesen wird auf eine bestimm-
te konkrete Weise in die Umwelt eingebunden, obwohl es dafiir verschie-
dene Weisen der Einbindung gibe.*** Diese logisch mogliche » Variation«,
aber aktuell nicht vorhandene Realisierung, bildet die Voraussetzung, um
tiberhaupt von mehreren Welten zu sprechen. Eine mogliche Welt wire
eine Welt, in der Nixon die Wahlen verloren hitte; oder Godel die Manu-
skripte von seinem Gegenspieler Schmidt erworben hitte. Eine mogliche
Welt lisst sich so auch als »moglicher Zustand« oder »kontrafaktische Si-
tuation« bezeichnen.**

Ein sehr simples Beispiel bildet das Wiirfelspiel mit zwei Wiirfeln. Die
36 moglichen Zustinde der Wiirfel bezeichnen buchstdblich »mogliche

289 Kripke hilt notwendige und hinreichende Identititsbedingungen, die nicht
zirkuldr sind - etwa: der Name »Sokrates« bedeute einfach, der Mann, der
»Sokrates« genannt werde - allerdings nicht fiir ganzlich ausgeschlossen, son-
dern nur fiir ausgesprochen selten. Thm jedenfalls sei, wie gesehen, nur die
Mathematik bekannt, die eine solche klare definitorische Identitit zulisst,
aber kein Fall fir die Identitit materieller Gegenstinde oder gar Menschen.
Ebd., S. 82, 53.

290 Ebd., S. 59.

291 Whitehead formuliert es so: »Dass jedes Einzelwesen im Universum einer ge-
gebenen Konkretisierung, was seine eigene Natur anbelangt, auf vielfiltige
Weise in diese Konkretisierung einbezogen werden kann, tatsachlich wird es
aber nur auf eine Weise einbezogen«, Whitehead 1987, S. 65.

292 Kripke 1981, S. 23.

73

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

Welten«,?** oder eben Potenzialititen, die sich aus der Kombination von
Faktoren oder Variablen ergeben, die diese Welt bilden. Aber nur eine, nur
ein Zustand davon ist nach einem Wurf verwirklicht. Der Wiirfel bliebe in-
des derselbe, wenn in einer anderen moglichen Welt mit ihm eine andere
Zahl gewiirfelt worden wire. Hitte der Wiirfel einen Eigennamen, so bil-
deten Wiirfel und Name dieselbe Einheit in der anderen Welt. Genau so,
wie wenn Nixon die Wahl verloren hitte oder Aristoteles ein Analphabet
gewesen wire. Sie wiren Nixon oder Aristoteles geblieben. Doch wie ge-
nau kann Nixon in mehreren méglichen Welten identisch bleiben? Dies
fithrt zum zweiten zentralen Konzept Kripkes: weil Namen starre Designa-
toren sind. Beide Konzepte verweisen aufeinander, nur ihr Bezug zuein-
ander weist ihnen einen Sinn zu.

Ein starrer Designator (rigid designator) qualifiziert zunichst einfach
das, was ein Name letztlich ist. Ein starrer Designator ist dann und ge-
nau dann vorhanden, wenn ein Name in jeder méglichen Welt denselben
Gegenstand bezeichnet. Dies klingt zundchst nach einer Tautologie, die
Aussage gewinnt erst in Kontrast zu dem Sinn, was ein nicht-rigider Desi-
gnator ist. Ein akzidenteller Designator, ein nicht-starrer Beziehungsaus-
druck, liegt dann vor, wenn eine Existenz bezeichnet wird, aber nicht auf
eine eindeutige Weise,>™* beispielsweise beim »Gewinner der Samstags-
lotterie«. Indes: »Wenn ich sage«, so Kripke, »dass ein Bezeichnungsaus-
druck (designator) starr ist und denselben Gegenstand in allen méglichen
Welten bezeichnet, dann meine ich damit, dass er in seiner Verwendungs-
weise in unserer Sprache fiir diesen Gegenstand steht, dass er fiir ihn steht,
wenn wir iiber kontrafaktische Situationen reden«.?”® Er hilt es auch in
praktischer Hinsicht schlicht fiir eine falsche Annahme, dass wir lediglich
einige Eigenschaften sammeln, die einen Gegenstand als einzigartig be-
schreiben, i.e. »als einzigen herausgreifen«, um ihn so eindeutig zu benen-
nen.”*® Was auch immer Nixon und Gédel tun, getan haben, getan haben
kénnten, Nixon bleibt Nixon, und Godel bleibt Gédel. Darin gleichen Na-
men auf eigentiimliche Weise Fotografien: auf dieser ist Nixon.?”’

Damit verabschiedet Kripke nicht nur die Beschreibungstheorie der
analytischen Philosophie.*®® Er etabliert auch eine neue Vorstellung von
Namen: als Instanz der Festlegung von Identititen jenseits der linguisti-

293 Kripke 1981, S. 24.

294 Ebd., S. 59.

295 Ebd., S.91.

296 Ebd,, S. 110.

297 Danto 1999, S. 115.

298 Da hier die analytische Philosophie nicht Gegenstand ist, tritt das Revolutio-
nire dieser Auffassung hier nicht so sehr hervor. Rorty schrieb: »The non-
philosopher can hardly imagine how shocking these Kripkean claims sound-
ed«, Rorty 1980, S. 4.

74

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

schen Vorstellung von Zeichen, bei der Signifikat und Signifikant arbitrar
miteinander verbunden sind.*’

Wenn ein Name sich nicht durch eine Beschreibung, so umfassend sie
auch sein mag, ersetzen lisst, stellt sich die Frage, auf welche Weise solche
starren Designatoren sich tiberhaupt bilden kénnen.**® Dies fithrt Kripke
zu dem, was Hilary Putnam auch als soziologische Voraussetzung starrer
Designatoren bezeichnet.*** Die Verkniipfung zwischen Name und Ein-
zelwesen geschieht tiber einen paradigmatischen rituellen Akt, iiber eine
»Taufe« im klassischen Sinn des Wortes, der dann eine ganze Serie von
Praktiken initiiert, im Verlaufe dessen der Name mit der Existenz verbun-
den bleibt. Oder in den Worten Kripkes: »Sagen wir, es wird jemand ge-
boren, ein Baby; seine Eltern rufen es mit einem bestimmten Namen. Sie
reden mit ihren Freunden tiber Neugeborene. Andere Leute kommen mit
ihm zusammen. Durch verschiedene Arten von Rede wird der Name von
Glied zu Glied verbreitet wie durch eine Kette.«*** Bezeichnenderweise
funktioniert diese Verkettung, einmal installiert, selbst dann, wenn die Be-
schreibungen gar nicht zutreffen oder unvollstindig sind.** Jemand kann
namentlich identifiziert sein, tiber den nur Fragmentarisches bekannt ist,
tiber den falsche Geschichten existieren, diese verbinden sich dann mit
dem Namen selbst. Die Verbindung zwischen dem Namen und seinem
Tréager erweist sich in der empirisch funktionierenden Welt, einmal eta-
bliert, eigentlich als »tiberdeterminiert«.

So konnte beispielsweise jemand wissen, wer Einstein ist, sogar dar-
tiber Bescheid wissen, dass er die Relativititstheorie entwickelt hat, ohne
zu wissen, was die Relativititstheorie ist, aber er kann wissen, dass dieser
Einstein als Entdecker der Relativitdtstheorie gilt. Dies mutet paradox an,
aber es sei genau die Art, wie Referenzen weitergegeben, stabilisiert wer-
den, obwohl sie zirkuldr sind.*** Entscheidend ist alleine, dass es irgendwo
eine Kette gibt, mit der dieser Name irgendeinmal mit einer bestimmten
Person verbunden wurde. Eine Person spricht von Feynman; auf irgendei-
ne Weise hat ihn die Kommunikationskette erreicht, obwohl er nicht mehr
weif3, auf welche Weise er von Feynman gehort hat, vielleicht tiber die Ver-
leihung des Nobelpreises, vielleicht iiber andere Wege. Er braucht nicht

299 Hier schliefit Kripke auch an Mills Auffassung an, wie Mill sie in A System
of Logic gedufert hat. Namen, konkret Eigennamen, sind nicht konnotativ,
sie bedeuten nichts, besitzen keine Attribute, so bereits Mill. Die Form der
Gaunerzinke ist dabei vollig arbitrar, aber sie haftet an dem Gebaude, kenn-
zeichnet es gegeniiber anderen unwiederbringlich, lenkt die Aufmerksambkeit
samtlicher Diebe der Umgebung auf das nun einzigartig gewordene Objekt.
Siehe Mill 1843, S. 44.

300 Kripke 1981, S.39f.

301 Putnam 2004, S. 37 ff.

302 Kripke 1981, S. 107.

303 Ebd,, S. 97.

304 Ebd., S.98.

75

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

einmal zu wissen, wie der Autor dieser Zeilen heifdt, was die Theorie der
Paarbildung besagt, was ein Feynman-Diagramm ist. Es konnte ihm Mi-
he sogar bereiten, ihn von anderen Physikern zu unterscheiden: Um von
Feynman als Person zu sprechen, braucht er »diese Dinge nicht zu wis-
sen, sondern es wurde vielmehr eine Kommunikationskette aufgebaut, die
auf Feynman selbst zuriickgeht, und zwar kraft dessen, dass der Sprecher
Mitglied einer Gemeinschaft ist, die den Namen von Glied zu Glied wei-
tergegeben hat, und nicht durch eine Zeremonie, die er privat in seinem
Arbeitszimmer vornimmt: >Mit Feynman werde ich den Mann meinen,
der das und das und das getan hat««.>*

Mit anderen Worten wird hier der soziologische Aspekt von Krip-
kes Namentheorie deutlich: die Kommunikationskette zwischen Name
und Individuum realisiert sich innerhalb einer Gemeinschaft, oder neutra-
ler ausgedriickt: des Kollektivs, das diese Kommunikationskette aufrecht-
erhalt. Kripke thematisiert solche Verkettungen auf zwei Ebenen: als Wei-
terreichen und Wiederholung. Durch Nachahmung und Wiederholung
erneuern sich eine urspriingliche » Amalgamierung« zwischen Entititen
(Menschen, Dinge, Tiere) und Kollektiven mittels der Instanz des Namens
in einem fort. Es kann durchaus auch Kontextwissen enthalten. Feynman
ist ein Physiker, oder Einstein hat die Relativititstheorie geschaffen, aber
diese Tatsachen sind nicht analytisch entscheidend fiir die Identifikation.
Auch kann die Bestimmung, das Verleihen eines Namens nicht tiber einen
individuellen Prozess im stillen Kdémmerlein geschehen — damit ist wieder-
um der analytisch vorgehende Philosoph gemeint —, sondern es handelt
sich stets um einen kollektiven Prozess, beruhend auf einer sozialen Orga-
nisation. Und dieser Prozess der Verkettung wird auf irgendeine Weise in
Gang gesetzt und weitergereicht.

Nicht nur diese Verkettungen bezeichnet Kripke als soziale Prozesse,
sondern letztlich auch die » Taufe«, mit der alles in Gang gesetzt wird, wo-
bei nicht nur das christliche Ritual bezeichnet ist, sondern schlicht das
initiierende (rituelle) Namengeben, das in einem Kollektiv akzeptiert und
weitergereicht wird.**® Dieser Akt kann selbst eine initiierende Beschrei-
bung sein. Wie Kripke in einer entscheidenden Fufinote bemerkt, ist die
Beschreibungstheorie, die er ansonsten kritisiert, auf die »urspriingliche
Taufe«, wie er mit einem seltsamen Pleonasmus ausfiihrt, selbst anwend-
bar (Der-mit —dem-Wolf-tanzt). Die Beschreibung dient alleine dazu, die
Person herauszugreifen und singulir zu bestimmen.>®’ Ist sie einmal be-
stimmt, kann sie in einer anderen Welt nicht jemand anderer sein, obwohl
da auch andere mit Wolfen tanzen (logisch gesprochen: Es handelt sich um

305 Kripke 1981, S. 101.
306 Ebd., S. 112.
307 Ebd.,, S. 67.

76

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

eine notwendige Aussage a posteriori). Der Beschreibungssatz wird zum
Namen.

Mit soziologischen Argumenten untermauert er auch seine Stellung-
nahme gegen den Deskriptivismus: Wer den Namen iiber Beschreibung
festlegt, »kennt« den Gegenstand bereits, den er benennt; nur deshalb ist
er in der Lage, ihn tiberhaupt zu bezeichnen, er ist also in bestimmter Wei-
se mit ihm verbunden, tiber weitergereichtes Wissen. Selbst die Vorliebe
der analytischen Philosophie fiir tote berithmte Manner, die als Beispiele
fir die Beschreibungen herhalten miissen, erklart er aus diesem Umstand:
schlicht weil sie zu lange tot sind, als dass sie oder personliche Bekannte
die vermeintlich notwendigen (a priori) Festlegungen storen kénnten.**®
Wenn ein Name als Name funktioniert, indem er von Glied zu Glied wei-
tergegeben wird, dann kommt der Empfinger, so Kripke, wenn er ihn hort,
nicht umhin, ihn mit derselben »Intention« zu verwenden, die derjenige
aufgebracht hat, von dem er ihn gehort hat, obwohl sich da neue Typen
von Verbindungen ergeben konnten. Kripke erwédhnt die Moglichkeit, sein
Erdferkel Napoleon zu nennen, weil er den Namen hiibsch findet. Zwar
gibt es dann irgendwie Verbindungen zwischen der historischen Person
mit Namen Napoleon und dem Namen des Erdferkels,** sie gehorchen
aber gemif! Kripke nicht den Kriterien eines starren Designators, sondern
es handelt sich um schlichte Assoziationen. Der Name des Ferkels erin-
nert an den Feldherrn, gerit aber entlang dieser Verbindung zu einem
»ordindren« Signifikanten, weil die Referenzkette zwischen den drei In-
stanzen unklar, diffus bleibt. Handkehrum ist der Name »Napoleon« mit
dem Tierchen selbst auf starre Weise verbunden, alle nennen es so, obwohl
die Intention fiir diese Taufe ritselhaft bleibt.

Anders als die Auffassung, dass allgemeine Namen (Gattungsnamen)
und Individualnamen grundsitzlich anders funktionieren, sieht Kripke
ein Gemeinsames in Individual- und allgemeinen Namen. Kripke voll-
zieht dabei einen weiteren Bruch: Er st6f3t die absolute Differenz von Gat-
tungsnamen und Eigennamen um. Kripke illustriert seine Vorstellung von
Kollektivnamen am Beispiel des Satzes »Katzen sind Tiere«. Man finde
heraus, dass die Wesen, die mit dem Gattungsnamen »Katzen« gekenn-
zeichnet sind, in der Tat Ddmonen seien. Miisste dann die Vorstellung ge-
andert werden, was Katzen sind? Fiir Kripke nicht: Die Ddmonen, die als
Katzen drapiert Ungliick bringen, sind fiir ihn Ddmonen in katzenghnli-
cher Form, aber keine Katzen. Denn jemand, als es noch Tier-Katzen gab,
hatte den Namen mit ganz bestimmten Tieren verbunden, die er Katzen
nannte.’** Insofern bleibt die Vorstellung dessen, was Katzen sind, auch in
einer moglichen Welt giiltig, in denen sie durch tauschend dhnliche Ddmo-

308 Ebd., Fufinote 42.
309 Ebd,, S.113.
310 Ebd,, S. 144.

77

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

nen ersetzt sind; desgleichen ein Roboter, der Nixon ersetzt, nicht Nixon
ist. Gattungsnamen und Eigennamen funktionieren fiir ihn also auf glei-
che Weise.

Es konnten indes »epistemische Situationen« existieren, in denen Di-
monen als Katzen oder tauschend dhnliches Material als Gold bezeichnet
wird, in denen ein Mensch existiert, der Nixon tduschend dhnlich sieht
und sich auch wie Nixon verhdlt. Nur eben handelt es sich nicht um echtes
Gold, oder wahre Katzen oder den Nixon dieser Welt, sondern um Mate-
rial wie Gold oder ein Mann wie Nixon.*'! Die Praxis der Namensgebung
lasst also eine Signatur und einen Gegenstand miteinander zu einer neu-
en Qualitit verschmelzen, die sich nicht auf die verwendeten Bestandteile
zuriickfithren ldsst. Oder wie zuvor Whitehead zitiert wurde: »Die vielen
werden eins und werden um eins vermehrt«.*'? Kripkes Ansatz verweist
damit immer auf gesellschaftliche Praktiken und ihre Geschichte. Uber
die soziologische Dimension hinaus fiigt er der Namensgebung auch eine
historische Dimension hinzu: Es zeige sich, dass die Suche nach der Frage
der Referenz eines Namens gleichsam archiologische Methoden erfordert,
die die Spur zur Taufe nachverfolgen. Denn die urspriingliche Referenz
erhilt man, wenn man eine Geschichte verfolgt, so Kripke.*** Die Gene-
se von Referenzen ist lediglich historisch rekonstruierbar, sie sind nicht
theoretisch an sich oder eben a priori festlegbar.

Kripke entreif3t die Frage der Namensgebung der geschlossenen Do-
mine der analytischen Philosophie und iiberweist sie dem Feld der sozia-
len Praktiken und ihrer Geschichte (notabene wiederum mit logischen
Argumenten). Namen bezeichnen nun, um Greimas’ Differenzierung auf-
zunehmen, nicht nur Aktanten im Textbuch der formalen Logik, sondern
auch Akteure. Weil Kripke letztlich eine erkenntnislogische Arbeit und
keine sozio-historische betreibt, besteht fiir ihn keine Notwendigkeit, in
die Richtung der soziologischen Praktiken weiterzuforschen. Was heif3t
es, wenn in einer Ethnie mehrere Namen einer Person iiblich sind? Die
Frage der gesellschaftlichen Voraussetzungen des Korrespondenzverhilt-
nisses zwischen Namen und Existenzen, ja die Individuation der Existen-
zen selbst, bleibt notwendig offen. Er fragt auch nicht, wie es eine Archio-
logie tut, die Foucault vorschwebte, inwiefern durch die Benennung, die
Einschreibung eines Namens, sich der bezeichnete Gegenstand selbst ver-
andert oder aber erst ein Gegenstand neuer Art erzeugt wird. Es entspricht
ganz seinem Ziel, dass Kripke mit diesem historischen Postulat keine allge-
meine Theorie des Namens formuliert: Es sei sehr kompliziert, allgemeine
Bedingungen festzulegen. Beispielsweise erfolgt die Geschichte einer Re-
ferenz bei berithmten Menschen anders als bei gewohnlichen Menschen.

311 Kripke 1981, S. 162.
312 Whitehead 1987, S. 63.
313 Kripke 1981, S. 111.

78

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

Auch die Genealogie von Gattungsnamen funktioniere anders.>** Doch
offnet Kripke eine notwendige Schnittstelle von einer formalen Philoso-
phie zu einer (historischen) Soziologie der Namen und Namensgebung.**®
Freilich ist diese Schnittstelle alles andere als evident. Vielmehr wurde
Kripke gerade dahingehend kritisiert, dass er die gesellschaftliche Kom-
ponente des Taufens vernachldssige, und zwar besonders von Thomas S.
Kuhn.

Namen als Paradigmen

Hilary Putnam hat diese Uberwindung der rein logischen Auffassung der
Namen gewiirdigt, indem er Kripkes Theorie letztlich als »soziolinguisti-
sche Hypothese« bezeichnete.’'® Diese soziologische Hypothese bezieht
sich nicht nur auf die Gemeinschaft, die die Namen und die Namens-
trager rigide miteinander verbindet, sondern auf das, was der Name er-
fasst: Individuen, Kollektive, oder natiirliche Stoffe. Doch hierin sieht sich
Kripke auch der Kritik ausgesetzt. Wie er das Soziale und damit die ge-
sellschaftlichen Vorgiange konzipiert, die Namen stiften und Verbindung
zwischen Namen und Entitdt aufrechterhalten, sei nur fliichtig und zu
wenig konsequent ausgearbeitet. Diese Kritik hat Thomas Kuhn erofinet.
H,O kann in verschiedenen stofflichen Zustinden existieren: Dampf, Eis
und eben die Fliissigkeit namens Wasser. Im Jahre 1750, in einer anderen
gesellschaftlich-historischen Situation also, hat sich der Ausdruck Was-
ser lediglich auf den fliissigen Zustand bezogen, so Kuhn. Wasser war
eben nicht dasselbe wie nach dem 1869 entwickelten Periodensystem, das
die drei Aggregatzustinde von H,O unter demselben Kennzeichen subsu-
mierte.*'” Ein Stoff wie »Wasser« ldsst sich damit nur innerhalb eines be-
stimmten Paradigmas, das immer von einem Kollektiv getragen und wei-
tergegeben wird, eindeutig mit H,O identifizieren; diese Formel ist also
nur im spezifischen sozio-technischen Matrix notwendig und eindeutig
mit dem Stoff verkniipft, andernorts gelten Dampf und Eis als etwas ande-
res.

Der Gebrauch von Stoffnamen wie H,O rufe nach der Reflexion einer
entscheidenden Eigenschaft der Taufe: Auf welche Weise etwas {iberhaupt
durch die Namen erreichbar oder konstituiert wird. Konsequenterweise

314 Siehe dazu Ohl 2015.

315 Um so erstaunlicher ist, angesichts der immensen Bedeutung Kripkes, dass
seine Arbeit kaum einen Widerhall in der Soziologie gefunden hat. Im Ameri-
can Journal of Sociology wird er nicht referiert. In Sociological Abstracts findet
sich kaum ein Dutzend Nennungen, wobei sich diese mehrheitlich auf sei-
ne Arbeit iiber Wittgenstein beschranken. Eine seltene Ausnahme, allerdings
auch nur marginal vermerkt, bildet Pierre Bourdieu, vgl. die Ausfithrungen
auf Seite 83.

316 Putnam 2004, S. 37, 42, 63 .

317 Kuhn 1990, S. 311.

79

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

lasst es sich nur innerhalb einer bestimmten sozialen Ordnung und ih-
rer Geschichte begreifen. Erst iiber diese Geschichte lasst sich begreifen,
wie die Aggregatzustinde von Wasser {iberhaupt als Ausdrucksform einer
einzigen Substanz getauft werden, wihrend sie an anderen Paradigmen
als getrennte Entitdten erschienen. Kuhn fiigt also der Geschichtlichkeit
der Namen eine weitere historisierende Dimension hinzu: die Geschich-
te der Individuation dessen, was einen Namen tragen kann. Mehr noch,
die Verkettungen, mit der Name und Entitdt sich fiir eine Gemeinschaft
rigide binden, ja selbst die Konstitution dessen, was einen Namen erhalt,
finden keineswegs in einem leeren Raum statt, sondern selbst innerhalb
einer bestimmten epistemischen und sozialen Ordnung, innerhalb derer
die Verkettungen und Taufrituale stattfinden, Geltung erlangen und dabei
die Entitdten erst konstituieren, die getauft werden. Kuhn geht in seiner
Kritik noch weiter: Der soziale Kontext sei so bestimmend, dass auch die
Frage der Identitat iber mehrere Welten hinweg keinen Sinn ergibt, zu-
mindest, was Gattungsnamen anbelangt.>'®

Der Grund des Streits liegt wohl darin, dass sich Kripke und Kuhn
auf verschiedene Ebenen des Funktionierens von Namen konzentrieren.
Kripke (wie auch Putnam) betrachten soziale Praktiken als bereits gege-
bene Voraussetzung, dass Namen auch in »analytischer« Hinsicht funktio-
nieren; sie klammern dann die Art dieser nicht-logischen Prozesse selbst
notwendig aus, um sich auf die Logik zu konzentrieren. Vice versa sehen
Kripke (und Putnam) dasjenige, das einen Namen erhalten soll, wieder-
um im Sinne einer »Einklammerung« als bereits vorhanden an: als eine
Evidenz, die sich von anderen unterscheidet und deshalb eindeutig benen-
nen lésst. Es ist die rigide Bindung zwischen Phianomen und Name, die in
dieser Theorie das entscheidende Argument darstellt. Anders gesagt: Das
Augenmerk liegt nicht auf der Voraussetzung, dass iiberhaupt eine starre
Verbindung moglich ist und dauert. Es ist fiir Kripke schlicht fraglos ge-
geben, dass Serien von Namen sich mit Serien von Evidenzen verbinden
konnen: Geburtsurkunden mit Einwohnern, Gattungsnamen mit Tieren,
chemische Bezeichnungen mit Stoffen. Diese Fokussierung stellt eine not-
wendige Reduktion dar, um die Bedeutung der Namensgebung selbst frei-
zulegen. Kripke adressiert damit dennoch die analytische Philosophie, die
gerade blind ist dafiir, dass es iberhaupt etwas ein- oder auszuklammern
galte.

Aber was Kuhn problematisiert, ist tatsdchlich die Frage nach dem
(ausgeklammerten) Zustandekommen der Individuation dessen, was
schlussendlich vom Namen tiberhaupt erreicht wird. Dies wird beispiel-
haft anhand der Benennung von chemischen Stoffen, wie Kuhn zeigt, lsst
sich aber auch auf die Genese von Kollektiven tiber Namen iibertragen. Es
fragt sich nicht nur, auf welche Weise Existenzen {iberhaupt als Individua-

318 Kuhn 1990, S. 311.

80

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

litaten differenzierbar sind oder werden, sodass sie als Taufkandidaten
in Erscheinung treten konnen, sondern auch, wie differenzierte Singu-
laritdten sich zu Kollektiven zusammenfassen lassen, die einen Namen
tragen konnten. Gerade bei kollektiven Namen wird eine soziologische
Operation deutlicher, die die Namensgebung paradoxerweise iiberhaupt
erst voraussetzt: die Konstitution einer Einheit als Singularitit im Verlauf
der Namensgebung. Angesichts der Benennung von Kollektiven erscheint
dieser Prozess augenfilliger, weil sie soziologisch gesehen auf ein gesell-
schaftliches Spannungsfeld verweist, in dem nur wahrscheinliche oder
mogliche Entititen existieren. Diese lassen sich gerade nicht auf rein
logische Weise rekonstruieren, sondern setzen Techniken, Praktiken des
Trennens und Verbindens voraus ebenso wie symbolische Systeme, die
Variationen von Namen zulassen und diese registrieren.

Eine soziologische Alchemie

Ein schlagendes Beispiel dieser konstituierenden Funktion von Kollektiv-
namen liefert Jacques Ranciére. 1832 sieht sich der frithe Revolutionir Au-
gust Blanqui vor Gericht gestellt. Er soll seinen Beruf nennen, und seine
Antwort lautet schlicht: »Proletarier«. Auf den Einwand des Gerichtspri-
sidenten, das sei doch keine Profession, erwidert Blanqui: » Das ist die Pro-
fession von dreifig Million Franzosen, die von ihrer Arbeit leben und kei-
ne politischen Rechte haben«. Der Gerichtsprasident stimmt zu und lasst
diese neue »Profession« notieren. Nunmehr ist »Proletarier« nicht nur ei-
ne Kategorie des Denkens, sondern der Name eines Kollektivs, mit allen
Anschliissen und Verkettungen. Das Beispiel lisst sich als ein paradigma-
tischer Akt einer Kollektiv-Taufe begreifen: Eine »statistische« Klasse von
Leuten wird nun mit einem Namen versehen, und weitere administrative
Prozesse schlieflen sich an diese Verkniipfung an. Das Proletariat als Kate-
gorie von Leuten tritt allméhlich als kollektive Einheit hervor, ungeachtet
dessen, ob die einzelnen Eigenschaften, die Blanqui nannte, noch giiltig
sind, nachdem dieses Proletariat politische und soziale Rechte erhalten
hat.**® Es entstehen politische Symbole, Erzdhlungen iiber dieses Kollektiv
und Menschen tauchen auf, die im »Namen des Proletariats« sprechen.?*°

Es ist freilich Pierre Bourdieu, der - wohl im Bezug®*' auf Kripkes
Werk - verstehen lasst, was das obige Beispiel bereits nahelegt, nimlich
wie soziologische Prozesse der Namensgebung zur Konstitution von sozia-
ler Ordnung beitragen. Gattungsname, Kollektivnamen, sogar Titel, just
also entscheidende Elemente der Beschreibung von Gesellschaft, funktio-

319 Ranciére bezieht sich auf die 1832 verdffentlichte Akte Défense du citoyen
Louis—Auguste Blanqui devant la Cour dassises, siehe Ranciere 1995, S. 49.

320 Bourdieu 1985b, S. 24.

321 Vgl. Seite 83.

81

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

nieren auch fiir Bourdieu nach Art der Eigennamen.*** Zu den mit Namen
versehenen Kollektiven gehdren Alters—, Geschlechts— oder Gesellschafts-
klassen wie auch Clans, Stimme, Ethnien, Nationen.**® Namen, Eigen-
wie Kollektivhamen sind fiir Bourdieu nicht einfach Symbole, die den
Dingen angeheftet sind, sondern méchtige Instrumente, die den sozialen
Raum iiberhaupt erst strukturieren.*** Wie Kripke auf die Benennung von
Stoffen und Gattungen die Logik der Eigennamen tibertragt, so begreift
auch Bourdieu Kollektivnahmen dariiber hinaus als starre Designatoren
im Sinne von Eigennamen. Diese strukturierende Tatigkeit erhalten die
Namen gerade dadurch, dass sie rigide an eine Entitit, einen singuldren
Korper oder eben an ein Kollektiv von Individuen gebunden sind, das sie
als Einzelwesen erst erschaffen. Diese »Nomination« eines Kollektivs be-
deutet wie die Taufe eines Individuums nicht nur seine Positionierung in
einem sozialen Raum, sondern - indem dadurch etwas Neues im Raum
erscheint — auch seine (Neu-)Strukturierung. Noch in archaischen Gesell-
schaften, so Bourdieu, ging dies mit einem gleichsam »magischen Vermé-
gen der Benennung« einher, das darin bestand, »kraft Namensgebung et-
was existent werden zu lassen«.>*® Diese seltsame Aura, die mit den so-
zialen Taufakten einhergeht, reproduziere sich indes auch in modernen
Gesellschaften.

Bourdieu ergdnzt also die grundsitzliche Logik der Kollektivnamen
mit dem soziologischen Argument, dass die Praxis der Namensgebung
nicht willkiirlich verlduft, sondern selbst einer sozialen Logik gehorcht, et-
was, was, wie gesehen, eine rein erkenntnislogische Argumentation not-
wendig ausblendet. Doch was die soziologische Theorie hier zusitzlich
hervortreten ldsst, ist die Tatsache, dass die Dynamik der spezifischen so-
zialen Felder wahrscheinlichere und unwahrscheinlichere Spannbreiten
dessen erzeugt, was sich iiberhaupt mit einem Namen verbinden ldsst und
sich so wahrnehmbar konstituiert. Bourdieu geht hier von einer Geome-
trie des sozialen Raumes aus, eines Systems von Distanzen zwischen En-
tititen, das er analytisch als ein System »wahrscheinlicher Klassen« be-
schreibt, wahrscheinliche Klassen, die {iberhaupt die Voraussetzung ei-
ner Benennung, einer Taufe mitbringen. Bourdieu wendet sich also ge-
gen das, was er einen »nominalistischen Relativismus« nennt: dass sich
vollig Unterschiedliches unter einem Kollektivnamen taufen liefle. Des-
gleichen spricht er sich auch gegen einen verdinglichenden »Realismus
des Intelligiblen« aus, der Klassennamen real existierende Einheiten vor-
anstellt.>*® Der konstituierende Zusammenschluss iiber den Akt der Na-
mensgebung ist freilich niemals »unméglich«, ebenso wenig aber in einer

322 Bourdieu 1985b, S. 26.
323 Bourdieu 1990b, S. 71 f.
324 Ebd, S. 71.

325 Bourdieu 1985b, S. 19.
326 Ebd, S. 12.

82

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

Situation »notwendig«. Doch findet er immer innerhalb des sozialen Rau-
mes statt, und diese neuen Verbindungen verandern die Geometrie des
Raumes selbst wieder. Bourdieu spricht in diesem Zusammenhang von ei-
nem »Theorie-Effekt«, bei dem die Beschreibung der Welt die Welt selbst
zu verandern beginnt.**’

Diese Vorgange lassen sich allerdings auch tibersetzen hin zu dem,
was Mannheim Konstellationen nennt: Etwas wird stets innerhalb einer
Konstellation bezeichnet und erhilt damit den Status einer neuen Entitét
als Bestandteil dieser Konstellation selbst. Freilich, gerade die Wirkungs-
macht des Namens iiberblendet die dahinterstehende soziale Logik nur
allzu schnell. Der Name ldsst die Quelle seiner Macht selbst vergessen,
so Bourdieu.**® Die »sozialen Vorginge des Benennens und die Riten der
Einsetzung«*** oder die »Nominationen« beruhen fiir Bourdieu stets auf
einer Ordnung von Kriften, die den Namen erst Geltung, Bezeichnungs-
macht verschaffen, letztlich dem Rigiden des Designators erst die Rigiditét
verleihen. Die »Ernennung« des Proletariats (vgl. oben) basiert auf disper-
sen okonomischen Lagen, die dennoch gewisse soziologische Merkmale
gemeinsam haben; sie fokussiert genau darauf, was Bourdieu jene »ge-
heimnisvolle Alchemie« nennt, kraft derer aus dem Chaos der 6konomi-
schen Verhiltnisse eine »kdmpfende Gruppe, ein »personalisiertes Kol-
lektiv« oder ein »sich seine eigenen Zwecke setzendes historisches Subjekt
entsteigt«.*** Nicht bei jeder Nennung des Namens kénnten diese Verhilt-
nisse auch artikuliert werden. Doch gerade daraus resultiert die seltsame
Magie des Namens, scheinbar resultierend aus der »geheimnisvollen Al-
chemiex, die seine Macht erzeugt. Diese Magie des Namens resultiert we-
der aus dem Benannten noch aus dem Namengebenden direkt, sondern
aus dem gesellschaftlichen Kriftefeld, in das beide eingelagert sind, wih-
rend zugleich die in der Namengebung zugrunde liegenden gesellschaftli-
chen Verhiltnisse im Namen selbst unkenntlich bleiben.**!

Doch diese Magie in den Namen lésst sich nicht einfach aufklaren. Der
Grund ijhres Wirkens ist nicht nur ideologischer Art, in dem Sinne, dass
soziale Krifte ein Geheimnis verbergen mochten. Jeder erteilte Name er-
zeugt im gewissen Sinn eine Singularitit, die dann entsteht, wenn der Na-
me die Verbindung mit seinem Tréger eingeht. Diese Singularitat ist aber

327 Die Sozialwissenschaft miisse »in die Theorie der sozialen Welt eine Theorie
jenes Theorie-Effekts hineinnehmen, der iiber die Durchsetzung der mehr
oder weniger autorisierten Vorstellung von der sozialen Welt die Gestaltung
der Realitit eben dieser Welt beeinflusst«, Bourdieu 1990b, S. 72.

328 Bourdieu 1985b, S. 19.

329 Bourdieu 1990b, S. 71.

330 Bourdieu 1985b, S. 19.

331 Dies gilt nicht nur fiir die Verleihung von Adelstiteln, sondern auch fiir Uber-
namen bis hin zu Beschimpfungen, die fiir Bourdieu eine besondere Form
von Namen darstellen. Vgl. hier auch Butler 1997, S. 29-37.

83

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

selbst nie vollumféinglich iiber ein Allgemeines (Sprache, soziale Regeln)
fassbar, sie ist aufgrund des Singuldren »unnennbar«. Gerade dies zeich-
net fiir Sylvain Lazarus die spezifische » Anthropologie« des Namens iiber-
haupt aus: »Le nom est innommable parce que cest celui d’'une singularité
irréductibilité a autre chose qu’a elle-méme, tandis que toute nomination
ouvre a une généralisation, a une typologie, ou a une polysémie manifest-
ant lexistence d’'une multiplicité hétérogéne, qui dénient la singularité«.**?
Der Name erzeugt ein Unsagbares, weil jede Authebung dessen, was er
bezeichnet, in einem Allgemeinen sich einer Mehrdeutigkeit und Vielfil-
tigkeit 6ffnet, die die zugrundeliegende Singularitit leugnet. Dieses Ein-
hergehen einer nicht authebbaren oder beschreibbaren Singularitit mit
der Wirkungsmachtigkeit des Namens erscheint notwendig als mysterios.
Wie gesehen: Weil ein Einzigartiges nie vollumfinglich beschreibbar und
damit kommunizierbar ist und somit Kollektives im Konkreten niemals
vollumfinglich fassbar bleibt.

Soziogenese der Namenverleihung

Diese Unbeschreibbarkeit oder Unséglichkeit, die mit dem Verleihen ei-
nes Namens einhergeht, um hier Silvain Lazarus zu folgen, bedingt gerade
die Notwendigkeit einer nicht-diskursiven Fixierung, einer » Materialisie-
rung« des Namens und seiner Verbindung zum Benannten, ohne die die
angesprochene Magie blofler Luftzauber bliebe. Fiir westliche Gesellschaf-
ten ist sie idealtypisch verkorpert in der christlichen Taufe mit ihren ma-
terialen Insignien, diskursiven und nicht-diskursiven Praktiken, die die
Verkettung des Kindes mit der Gemeinschaft der (formal) Glaubigen er-
zeugen, beglaubigen und festschreiben, ungeachtet dessen, oder gerade
deswegen, dass die Bedeutung des Namens selbst auch erstaunlich leer zu
sein vermag (nicht umsonst heiflt Kripkes Ansatz auch »Baptism«). Das
Taufwasser wird geweiht; der Priester zeichnet dem Kind drei Kreuze mit
dieser heiligen Flissigkeit auf die Stirn. Es erhalt eine Taufkerze, es erhilt
ein Taufbuch mit Sinnspriichen. Das Kind erfihrt die Salbung, wiederum
mit einer anderen Essenz, und schlussendlich die Segnung, eine Abfolge
markanter korperlicher Gesten, unterstrichen mit rituellen Worten. Die
Taufpaten erdffnen ein Konto auf den Namen des Kindes und schreiben
das Kind so in die finanzielle Ordnung der Gesellschaft ein. Der kleine
Mensch wird eigentlich eingewoben von Ritualen und materialen Gegen-
stinden, um ihn in die Gesellschaft zu integrieren, ihm die Teilhabe an
der sozialen Ordnung zu ermoéglichen, die selbst eine abstrakte ist.

Diese Inauguration der Person ldsst sich, zumindest aus der Perspekti-
ve der Kirche, nicht mehr ablegen: Eine Taufe ldsst sich nicht riickgin-
gig machen (hier korrespondieren Kripkes Theorie und der Katholizis-

332 Lazarus 1996, S. 16.

84

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

mus tatsichlich auf seltsame Weise).*** Dasselbe gilt fiir das, was sich
als administrative Taufe bezeichnen ldsst: Das Erstellen von Geburtsur-
kunde, Identititskarte, Pass, standardisierten Fotografien, im besonderen
Fall beglaubigt durch Fingerabdriicke und immer mehr biometrische In-
formationen, versiegeln eigentlich die Beziehung des Individuums mit
dem Staat. Es handelt sich um eine »Politik des Eigennamensc, die sich
im Kleinen, alltiglich vollzieht.*** Althussers Vorstellung einer namentli-
chen Anrufung (interpellation) als eigentlicher Staatsapparat, die das In-
dividuum tiberhaupt als Subjekt, im urspriinglichen Wortsinn als Unter-
tan einer staatlichen Ordnung konstituiert, benennt die sozialen Méchte,
die sich im Verleihen von Namen 4ufSern und materialisieren, in hdchst-
moglicher Radikalitit:*** Die Nennung des Namens wird zum Akt, indem
das Individuum in einer als magisch erscheinenden » Anrufung« zum Un-
tertan (Subjekt) einer symbolischen Ordnung gerit. Sobald jemand den
Kopf umdreht, nachdem nach ihm gerufen wurde, ist es schon um ihn ge-
schehen, so Althussers bekanntes Beispiel; damit ist vermittelt auch der
ganze Staatsapparat aktiviert, der Namen verleiht und ihre Giiltigkeit si-
chert.**® Es ist diese Verkettung von Namen, Personen und Institutionen,
die tiberhaupt eine wahrnehmbare Konfigurationsfliche gesellschaftlicher
Ordnung entstehen lassen, bei der sich Abstraktes mit Singuldrem verbin-
det, oder in den Worten Bourdieus: Dieser Prozess der Konstitution durch
Namen generiert eine soziale Oberfliche.*” Diese soziale Oberfliche fun-
giert dann gleichsam als Navigationsfliache des Sozialen, mit Namen als
Ordnung im Koordinatennetz.**®

Die Materialitit dieser Verbindungen von Namen und Benannten, die
Substanz dieser Oberfliche des Sozialen griindet de facto - in logischer
Hinsicht ist sie vorausgesetzt — in einer Konfiguration, die den Nexus zwi-
schen Individuum und Gesellschaft beglaubigt, reproduziert, gleichsam
als Bescheinigung der Authentizitit. Und selbst in der alltdglichen Aktua-
lisierung ist sie auf Korperlichkeit angewiesen, auf die eigenhidndige Un-
terschrift, den Iris-Scan und alle weiteren korperlichen Beglaubigungsakte
des wahren Namens.**’

333 Dieses menschliche Wesen kommt in mythischen Vorstellungen tatsachlich
vom Auflen der Gesellschaft und stellt eine gleichsam archaische Bedrohung
dar, da es ein Anderes und daher potenziell Subversives ist. Jede Gesellschaft
kennt Riten einer solchen Einbindung, wobei Geschenke ein besonderes Mit-
tel der Einbindung darstellen, siehe Lévi-Strauss 1992.

334 Derrida 2000, S. 14.

335 Vgl. zur symbolischen Gewalt der Benennung auch Butler 1997.

336 Vgl hier Althusser 1977, S. 142 ff.

337 Bourdieu 1998, S. 83.

338 Ebd., Fufinote 12.

339 Mehr noch als das Siegel, das in anderen Hénden genauso funktioniert wie
in jenen, fir die es gedacht war, bildet die Handschrift, mit der die Unter-
schrift vollzogen wird, einen unveranderlichen Ausdruck des singuldren Kor-

85

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

Diese materialen Praktiken, die bei Kripke, Althusser wie Bourdieu
merkwiirdig ahistorisch wirken, diese kulturelle Selbstverstindlichkeit
des beschriebenen Taufakts also, negieren aber die Tatsache, dass rea-
liter die Etablierung rigider Designatoren keineswegs voraussetzungslos
ist, sondern sich in Konstellationen produziert und reproduziert, die ihre
Starrheit erst ermdglicht (das ist notabene eine empirische und keine ana-
lytische Evidenz). Dies ldsst sich zeigen, wenn die »Natiirlichkeit« des Ver-
leihens von Namen an eine Person historisch kontextualisiert wird. In ver-
schiedenen nicht-christlichen Kulturen (Indien, klassisches Griechenland,
romisches Reich, bei den Germanen) erfolgte und erfolgt die Taufe zwar
auf verbliiffend dhnliche Weise am neunten Tag nach der Geburt, mit klei-
nen Variationen (bei den Maddchen), was u.a. mit der Bedeutung des Initia-
tionsritus zusammenhingt, an der auch die Wochnerin teilhaben soll, so
dass die Versuchung entsteht, gar von einer anthropologischen Konstan-
te zu sprechen.>*® Dagegen ergibt sich aber auch eine immense Bandbrei-
te von Praktiken der Namensgebung, tiber die die Ethnologie berichtet;
von Ethnien, die Dutzende Namen an Personen verleihen, von Namen,
die je nach sozialem Anlass gebraucht werden,**' oder je nach Bediirfnis
versteckt oder artikuliert werden,**? bis hin zu Ritualen, die Namen der
anderen zu stehlen.’*

In westlichen Gesellschaften sind zwar wirksame Teile dieser Ritua-
le der kirchlichen und staatlichen Verwaltung tiberlassen. Der Ursprung
der offiziellen Registrierung von Namen, der Namensverzeichnisse selbst,
verliert sich allerdings historisch irgendwo in antiken Biirgerlisten und
Militdrmatrikeln, die die Namen aufzeichneten.*** In Rom waren es die
Census-Listen, in die auch die Neugeborenen eingetragen werden muss-
ten, eine Sozialtechnik, die sich dann wieder verlor.>** In archaischen Ge-

pers, so Macho: Ein signiertes Dokument fungiert gleichsam als Stellvertreter
des Individuums in einer anderen Ordnung, es ermachtigt und setzt gleichzei-
tig eine Erméchtigung voraus, die dadurch aktualisiert wird, indem Symbol
und Korper gleichsam verschmelzen, letztlich die Rigiditit der Verbindung
aktualisieren. Nicht umsonst liegt der archaische Ursprung der Unterschrift
womoglich in den Handabdriicken, die sich in der Vorgeschichte vielfiltig fin-
den. Wie Macho darlegt, wandeln sich diese unmittelbaren Abdriicke zu an-
deren materialen Insignien der Person: Siegel, Stempel, deren Abdriicke sich
auf Tontafeln finden. Freilich ist ein Siegel weniger an eine Person gebunden
als ein unmittelbarer Abdruck. Deshalb kommt dem Bewahrer von Siegeln
von gesellschaftlich relevanten Personen eine hochste politische Bedeutung
zu, siehe dazu Macho 2005, S. 415 f.

340 Werner 1977, S. 17.

341 Lévi-Strauss 1991, S. 22-237.

342 Frazer 1989, Kap. XXII.

343 Bateson 1958, S. 128.

344 Borsting 1959, S. XIV.

345 Heinzelmann 1977, S. 21.

86

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

sellschaften tibernimmt diese Materialisierung der Beziehung zwischen
Individuum und Gesellschaft wiederum der Individualtotem-Kult, wie
Durkheim zeigte: Es handelt sich um kleine Totems, die dieselben Funk-
tion wie Eigennamen aufweisen und mit dem Kollektivtotem in ganz be-
stimmter Beziehung stehen.**® Auch stellt sich die Frage, wer einen Na-
men tragen darf, auf welche Weise ein Bereich ausgesondert wird, der
nicht namentlich markiert ist. Im rémischen Recht blieb die Registrie-
rung von Namen den Biirgern vorbehalten, einer ganzen Bevolkerungs-
klasse, den Sklaven, war das Tragen rechtlich wirksamer Namen verwehrt,
wie Marcel Mauss schrieb: servus non habet personam. Aber natiirlich tru-
gen auch die Sklaven zumindest einen Rufnamen, nur unter anderen ge-
sellschaftlichen Geltungsbedingungen. Die Namen, die sie erhielten, ge-
horchten auf jeden Fall einer anderen Logik als die Eigennamen freier
Menschen, so Veyne, sie entsprachen eher den Namen von Haustieren,
wie »Stromer« oder »Fifi«, oft erfundene »Travestien« griechischer Na-
men. Oder sie wurden dhnlich wie Kinder bezeichnet. Selbst noch als
Greis wurde ein Sklave mit »Kleiner« oder »Junge« gerufen.’*” Die Biirger
selbst wurden mit einem zusitzlichen Bestandteil linguistisch markiert,
dem sogenannten Cognomen. Die Existenz eines Cognomen, jene spezi-
fische Form des dritten Namens im rémischen Namenssystem, signalisier-
te entsprechend, ob eine Person frei sei.**®* Ohne diesen bleibt ein Sklave
schlicht als gesellschaftliche Person negiert: »Er hat keine Personlichkeit«,
so Mauss: Er hat seinen Korper nicht, er hat keine Ahnen, keinen Namen,
kein Cognomen und keine Giiter.>** Die Konstellation erweist sich aller-
dings als komplex: Die Sklaven waren von der rechtlichen Ordnung aus-
geschlossen. Aber keinesfalls von der Gesellschaft, zu deren Okonomie sie
ja integral gehorten.

Die Errichtung einer Korrespondenz von Namen und Individuum
stellt eine materiale Synchronisierungsleistung der jeweiligen Gesellschaft
dar, die tiber die Zeit genau zur heute iiblichen Form gefunden hat und in
ihrer Legitimierung traditionellerweise auf die Religion zuriickgreift.>*°
Gerade aus diesem Grund kam den frithchristlichen Matrikellisten und
den Taufverzeichnissen (und hier gerade dem Namen) eine zentrale Rol-
le zu. Die Taufbiicher bildeten bekanntlich lang die einzigen Quellen iiber
die frithen Menschen Europas. Doch auch mit der Christianisierung iiber-
lebten archaische Techniken, zumal die christlichen Taufen nur zu ganz
bestimmten Zeitpunkten vollzogen werden konnten. So besaflen die T4uf-
linge schon einen Namen, einen nicht legitimen, heidnischen,®*! eine Kon-

346 Durkheim 1981, Kap. 4.4.
347 Veyne 1999, S. 69.

348 Heinzelmann 1977, S. 20.
349 Mauss 1978, S. 244.

350 Lefebvre-Teillard 1990, S. 39.
351 Ebd, S. 16.

87

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

stellation, die natiirlich gerade auch eine Herausforderung an die Idee der
rigiden Bindung darstellt, wenn sie nun christlich getauft wurden. Mehr
noch: Kein Gesetz, keine moralische Order hinderte zur Zeit der Christia-
nisierung ein Individuum daran, seinen Namen auch zu wechseln, aufler
in betriigerischer Absicht.>*?

Geburtsdaten als zusitzliche Merkmale des Individuums aber wurden,
zusammen mit anderen Informationen, nach dem Zusammenbruch der
romischen Verwaltung erst allmahlich wieder verzeichnet.*** Der Name
soll sich nun auf genau einen und diesen Leib beziehen. Das Individuum
wird mit dem Namen in ein grofies Kollektiv eingeschrieben. Im 4. Jahr-
hundert deklarierte der Erzbischof von Césarea diesen Zusammenhang
zwischen Namen und Konstitution des Kollektivs in aller soziologischen
Klarheit:

Gibt deinen Namen an, damit er der Gemeinschaft der Kirche bei-
geschrieben werde. — Der Soldat wird in die Liste eingereiht, der Wett-
kampfer kdmpft, nachdem er sich eingetragen hat. Der Biirger wird als
Stammesgenosse gezihlt, wenn er in der Biirgerliste eingetragen ist. - Du
sollst in dieses Buch eingeschrieben werden, damit du in das himmlische
tibertragen wirst.>**

Entscheidend ist hier der materiale Akt des Namens, des Aufschreibens,
der Liste und des Buchs, eines Buchs, das gleichsam die transzendenta-
le Gesellschaft im eigentlichen Sinne des Wortes verkorpert, im »himm-
lischen Buch« sich verdoppelt. In dhnlicher Weise formuliert es Bischof
Cyrill von Jerusalem fast zu derselben Zeit (im Jahr 357), als er sich an
die sogenannten Taufbewerber wandte: »Dein Name ist verzeichnet - Seit-
dem ihr in die Liste eingetragen seid, seid ihr S6hne und Tochter einer
Mutter.«*** Der Bischof Gregor von Nyssa schrieb gegen Ende des 4. Jahr-
hunderts: »Gebt mir die Namen, damit ich sie eintrage in sichtbare Biicher
und mit Tinte aufschreibe. Gott aber mdge sie mit eigener Hand auf un-
vergingliche Tafeln schreiben.«**® Diese Liste der Namen ist gleichzeitig
weltlich wie transzendental, sie fungiert als Scharnier zwischen der sicht-
baren und der unsichtbaren Ordnung. In der Praktik des Aufschreibens
des Namens verkniipft sich beides, das heiflt auch das Heilige (im sozio-
logischen Sinne: das Kollektive) wird ins Individuelle einverleibt.**” An-
gesichts dieser immensen soziologischen Bedeutung der Taufe erstaunt

352 Lefebvre-Teillard 1990, S. 17.

353 Borsting 1959, S. 1.

354 Zitiert nach ebd., S. 23.

355 Ebd., S. 23.

356 Ebd.,, S. 24.

357 So schrieb in aller Klarheit Augustinus: »Der Apostel sagt: Jeder, der den Na-
men des Herrn anruft, wird das Heil erlangen. Rom. 10,13. Thr strebt zu die-
sem Ziel, die ihr eure Namen zur Taufe angemeldet habtx, zitiert nach ebd.,
S. 24.

88

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

es nicht, dass ihre Vorbereitung viel Zeit in Anspruch nahm, die initatio
christiana dauerte unter Umstinden mehrere Jahre.**® Der Bischof priifte
jeden Taufbewerber und entschied erst nach langem Abwigen: »Wenn er
ihn vor allen Zeugen ohne Tadel gefunden hat, verzeichnet er selbst den
Namenc, so berichtete ein Jerusalem-Pilger des 4. Jahrhunderts.*>® Erst
dann, durch die bischéfliche Signierung, wurde der Getaufte in das Reich
der Geretteten aufgenommen.

Die Prozedere der Taufe, des Verzeichnens und des Nennens von Na-
men rufen die Einsichten der Soziologie Comtes oder Durkheims in Er-
innerung, welche die religiése Sphire als Metapher fiir die Gesellschaft
betrachten.**® Religion wie Gesellschaft und Gesellschaftswissenschaften
stehen vor der steten Herausforderung, dass nur die Individuen und ih-
re weltlichen Praktiken sichtbar sind, diese aber doch von einem unsicht-
baren Gréfleren zeugen miissen: dem »Grand-Etre« der Gesellschaft.**
Dem materiell verzeichneten Namen des Individuums kommt dabei die
immense Bedeutung zu, die Existenz einer kollektiven Sphire iiberhaupt
in das Reich der beobachtbaren Wirklichkeit zu projizieren.

Doch allmahlich wurden christliche Taufen Ausgangspunkt fiir die
staatliche Registrierung, in immer weiteren geschichtlichen Geschehen ge-
festigt.>*> Allerdings erwies sich die sich etablierende und stetig festigende
Verbindung zwischen Individuum, Religion und Staat und Eigennamen
keineswegs als unzerstorbar, oft strittig, wie die weiteren Entwicklungen
zeigten. Dies fithrte immer wieder zu Destabilisierungen der entsprechen-
den Ordnung. Noch bis ins frithe 16. Jahrhundert bestand die Auffassung,
dass zur Identifikation von Personen die Kenntnis ihres Namens ausrei-
che. Listen der Namen von fliichtigen Straftitern wurden zwischen Stad-
ten ausgetauscht. Die Inquisition bediente sich der Namen iiberfiihrter
Hiretiker.>®® Die Parallelitit des Vorgehens zwischen Recht und Religion
erscheint als bezeichnend: Bei beiden Institutionen geht es um die mo-
ralische Konstitution von Gesellschaft und die » Verkettung« eines imagi-
néren Kollektivs mit einem Individuum. Erst die Durchsetzung des mo-
dernen Rechtssystems rationalisierte auch die Geltung und Vergabe von
Namen, l6ste sie von der alleinigen Legitimationsmacht der Religion.>**

Diese Verrechtlichung indes ereignete sich bruchstiickhaft und keines-
wegs kontinuierlich. Es erstaunt, dass beispielsweise bis zum Ende des An-
cien Régime in Frankreich immer noch vorgesehen und nicht uniiblich

358 Ebd.,, S. 20.

359 Borsting 1953, S. 46.

360 Comte 1891; Durkheim 1981.

361 »Le Grand-Etre ne peut jamais agir que par des organes individuels«, Comte
1891, S. 69.

362 Borsting 1953, S. 46.

363 Siehe dazu Groebner 2004, S. 50, 58.

364 Lefebvre-Teillard 1990, S. 37 ff.

89

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

war, die Namen zu wechseln. Nachdem sich im Jahr 1634 in Montreuil-
sur-Mer ein Wunder ereignet hatte, baten 20 Madchen erfolgreich darum,
dass sie den Namen der Heiligen annehmen durften.**®> Die Verrechtli-
chung erwies sich als wenig dauerhaft. So soll eine Ordonnance des fran-
zosischen Konigs aus dem Jahre 1555 existiert haben, die besagt: »On ne
peut changer son nom de famille, sans en avoir obtenu la permission du
roi ... Ces sortes de graces ne se refusent point quand elles sont fondées
sur des motifs légitimes«. Also, so legt das Gesetz nahe, war die Praktik
des Namenwechsels durchaus tiblich. Freilich, historisch ldsst sich diese
Ordonnance nicht nachweisen. Es scheint sich lediglich um eine plausible
Kontrollfiktion der Zeitgenossen gehandelt zu haben.**® Im Jahr 1669 legt
Friedrich Geisler der Universitit Leipzig eine Dissertation unter dem Ti-
tel De mutatione nomine vor, in der er die Legalitdt von offenbar durchaus
iiblichen Namensénderungen erdrtert. Er thematisiert darin als Griinde,
einen anderen Namen anzunehmen oder vorzutduschen, kriminelle T4u-
schungsabsichten oder aber Schutz vor Verfolgung.**”

In Frankreich wird erst mit der Franzosischen Revolution der Na-
me zum offiziellen, staatlichen und rechtlich signierten eindeutigen Ord-
nungskriterium: »Aucun citoyen ne pourra prendre que le vrai nom de
sa famille«, heifit es in einem im Jahr 1790 erlassenen Gesetz, und fast
zeitgleich wird festgehalten: » Aucun cityoen ne pourra porter de nom ni
de prénom autres que ceux exprimés dans son acte de naissance«.>*® Je-
der darf nur jenen Namen annehmen, der in seinen Geburtsakten steht,
den wahren Namen der Familie. Kirchliche und staatliche Praktik werden
ausgerechnet nach der Revolution verschmolzen, um die Namen an die
Individuen gleichsam polizeilich zu binden.

Ein Zusatz zum Gesetz vom 6. Fruktidor zeigt allerdings, dass wéh-
rend der Franzdsischen Revolution offenbar so radikal gedacht worden
war, um diese Verbindung von Name, Individuum, Staat und Kirche zu
trennen, dass die Ordnung der Gesellschaft selbst zur Disposition stand.
Deshalb forderte das Gesetz auch: »Ceux qui les [les noms] auraient quit-
tés seront tenus de les reprendre«. Jegliche Person, die ihn gewechselt hat,
muss wieder zuriick zum urspriinglichen Namen. Zuvor hatte die Fran-
zOsische Revolution schlicht die vollstaindige Anarchie bei der Wahl des
personlichen Namens erméglicht.>®® Ein Dekret des 24. Brumaire des Jah-
res 2 nach der Revolution hatte die Freiheit des Namens vollumfanglich
zugestanden, die Freiheit also, sich einen Namen zu geben, ihn nach Be-
lieben zu wechseln: »Relatif a la faculté quon tous les citoyens de se nom-

365 Lefebvre-Teillard 1990. Vgl. hier das Kapitel Le changement de nom.

366 Ebd., S. 96.

367 Mulsow 2007, S. 223.

368 Art. 2 des Gesetzes vom 19. Juni 1790 und »Art. 1 de la loi du 6 fructidor an
I1«. Zitiert nach Lefebvre-Teillard 1990, S. 133.

369 Locré 1836, S. 138 ff.

90

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

mer comme il leur plait, en se conformant aux formalités prescrittes par
la 10i«.*”® Im Rahmen der rechtlichen Registrierung sei es jedem Biirger
frei, den Namen zu wihlen, der ihm gefalle. Jeder Biirger konne einen
Namen nach Belieben annehmen, ohne auf den Taufnamen Riicksicht zu
nehmen. Ausgenommen waren die Ubernahme von Namen, die nun eine
grofie, zivilreligiose Bedeutung erhalten hatten, wie Liberté oder Egalité.
Als Konsequenz dieses Dekrets, so Locré in seinem Kommentar zum Ge-
setz, hitten allerdings zahlreiche Enthusiasten die Namen von Helden der
Revolution iibernommen.*”* Die Durchsetzung der neuen Gesetzlichkeit,
die Eindimmung der freien Namenswahl, erwies sich als schwierig, wie
der Erlass vom Directoire der Revolution zeigt, das eine strikte Einhaltung
des erwihnten Gesetzes vom 6. Fruktidor nachtriglich (»stricte exécution
lelaloi du 6 fructidor en an II, relative aux noms et prénoms des citoyens«)
forderte.>”?

In Kripkes theoretischer Perspektive ist der Status von Namen als star-
rer Operatoren unmissverstandlich und logisch gehartet, im Konkreten
erweist sich die Starrheit keineswegs als rigid, sondern konkretisiert sich
in je verschiedenen Konstellationen unterschiedlich und unterschiedlich
stabil. Althusser zog daraus eine radikale Konsequenz und tiberblendete
die Schwierigkeit des Nicht-Fasslichen, indem er deklarierte, Individuen
seien letztlich stets abstrakt in Bezug auf die namentlichen Subjekte, die
immer schon da seien.>”* Fiir diese existiert kein Kontingenzspielraum.
Letztlich seien sogar Ungeborene bereits als Subjekte definiert, da sie be-
reits »erwartet« werden, von den Eltern, in einem medizinischen Disposi-
tiv untersucht, sichtbar gemacht: Sie sind mit einem gesellschaftlich vor-
gesehenen Platz versehen.*”* Die Taufe vollzieht dann ein Schicksal, das
schon den Fotus erreicht hat. Ein Auflerhalb der symbolischen Ordnung
lasst sich in dieser Hinsicht nur als analytische Kategorie denken.?”* Es
ist evident, dass diese Perspektive eine geschlossene Ordnung voraussetzt,
die nur ein in sich stimmiges logisches System oder empirisch ein tota-
ler Staat bieten kann. Doch Staaten verkorpern eine vergleichsweise junge
Ordnung, sind weder notwendig stabil noch fiir die Ewigkeit gedacht, und
die Bindungen der Individuen und ihrer Namen an die Gesellschaft stehen
konsequenterweise bei Umbriichen schnell zur Disposition.>”®

370 Ebd., S. 139.

371 Ebd,, S. 139.

372 Ebd., S. 139.

373 Althusser 1977, S. 144.

374 Ebd.,, S. 144.

375 Es war letztlich Marcel Mauss, der gezeigt hatte, dass die Person sich nicht
tiber das Ich legt wie eine Maske, sondern dass historisch gesehen das Ich und
damit Individualitit als Kategorie jenseits der Person gleichsam aus der um-
fassenden Stellung des Menschen in der Gesellschaft durch viel Denkarbeit
uberhaupt erst vorstellbar wurde, siche Mauss 1978.

376 Vgl. hierzu Elias 1987, S. 43.

91

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

Das Namenlose der Namensordnungen

Diese Perspektive lasst sich konsequenterweise auch auf den Kopf stellen:
Nicht die totale Gesellschaft determiniert die zwingende Verbindung von
Namen und Individuen, sondern Namen, gerade aufgrund ihrer Rigidi-
tdt, die sie de facto nun aufweisen, erzeugen auch gesellschaftliche Kohasi-
on in fragilen Gesellschaften, oder anders ausgedriickt: In der Magie der
Namen wird nicht nur die Macht der Gesellschaft und ihrer formenden
Kraft ausgeblendet, Namen driicken nicht nur gesellschaftliche und poli-
tische Verhiltnisse aus, Namen ordnen nicht nur Individuen ein, Namen
erzeugen vielmehr selbst auch das, was sie méglich macht: Gesellschaft.

Dieser These folgt wiederum Pierre Bourdieu, augenscheinlich auf eth-
nologischen Uberlegungen beruhend, die schon Lévi-Strauss entwickelt
hatte. Lévi-Strauss hatte postuliert, dass die sozialen und logischen Ope-
rationen, die mit den Namen einhergehen, imstande sind, Randgebiete
sozialer Ordnung miteinander zu verkniipfen, die sonst getrennt bleiben.
Gerade indem die namentlichen Individuen in ihrer Singularitat nicht er-
schopfend als Abschattierung einer hoheren Logik erscheinen kénnen,
vermogen sie als Existenzen in den unterschiedlichsten Bereichen zu er-
scheinen und zu praktizieren, mehr noch, ihre Namen verkniipfen diese
Bereiche erst. Metaphorisch ausgedriickt: »er war hier« und »er war dortc,
das heif3t, »hier« und »dort« erhalten eine Verbindung. Die duflerst viel-
faltigen »individuellen und kollektiven Wesen« tragen dahingehend nur
deshalb einen Namen (nommé), weil sie nicht bezeichnet, beschrieben (si-
gnifié) werden konnten®”” und gerade dadurch zum Erhalt einer sozialen
Logik beitragen. Bezeichnenderweise sind also selbst auch fiir den Struk-
turalisten Lévi-Strauss primitive Gesellschaften keine totalen Gesellschat-
ten.

Dieser Logik weist Pierre Bourdieu, ohne Lévi-Strauss zu nennen, ei-
ne entscheidende Bedeutung in der Konstitution moderner Gesellschaf-
ten zu. Bourdieu greift diesbeziiglich explizit auf Kripkes Namentheorie
zuriick und verkniipft das Konzept der Namen als rigide Designatoren
mit der spezifischen Logik sozialer Felder®”® — eine der seltenen Stellen, in
der in der Soziologie tiberhaupt auf Kripkes Arbeit zu den Namen verwie-
sen wird.?”® Zunichst tibersetzt Bourdieu die Kritik am Deskriptivismus
hin zu einer Kritik am biografischen Schreiben. Die Idee einer Biografie,
welcher Art auch immer, setze voraus, dass sich eine Person in ihrer In-
dividualitat iiber eine Menge von Sitzen und Erzéhlungen erfassen und
begreifen lassen - sei es, dass sich das Individuum selbst eine Lebensge-
schichte gibt oder von anderen eine zugeschrieben erhilt. Dass diese bio-

377 Lévi-Strauss 1991, S. 201.

378 Bourdieu 1998, S. 78.

379 Ebd. Eine Untersuchung ist nicht bekannt, die zeigte, wie sehr sich dieses
Werk in Bourdieus Arbeit spiegelt.

92

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

grafische Beschreibung ein Individuum zu fassen vermag, ist fiir Bourdieu
aber ebenso illusorisch wie fiir Kripke der philosophische Deskriptivis-
mus, der ein Individuum tiber eine Menge von Sitze logisch eindeutig be-
stimmen méchte.**°

Wie deskriptivistische Versuche eine Entitat nicht letztgiiltig bestim-
men konnen, so vermogen gesellschaftliche Institutionen mit ihren Tech-
niken der Erfassung, Beschreibung und Vereinheitlichung des »Ichs«, wie
Bourdieu dies nennt, das Individuum als singuldre Existenz nicht vollum-
fanglich und letztgiiltig zu fassen.’®' Denn die Beschreibungen funktio-
nieren immer innerhalb der Logik einer sozialen Ordnung und referieren
auf ihr Wissen und ihre Logik. Wenn die gesellschaftlichen Beschreibun-
gen die einzelnen Individuen aber nicht vollumfinglich zu konzipieren
vermogen, stellt sich die Frage der Verbindungsweise oder des Nexus zwi-
schen diesen Wirklichkeitsbereichen der Individuen und der gesellschaft-
lichen Institutionen oder Felder. Gerade indem Individuen iiber Eigenna-
men als Einzelwesen hervortreten, wird bewirkt, dass sie auch die Insti-
tutionen miteinander in Bezug bringen. Die Initilerung des Namens als
rigider Designator erfolgt auch fir Bourdieu durch die erwahnten nicht-
diskursiven Praktiken: durch das Ritual der Taufe und in seiner weltli-
chen Form durch die administrative Registrierung bei der Geburt, doch
diese Initiation kommt in modernen Gesellschaften mit der Taufe keines-
wegs zum Erliegen, sondern erneuert sich in einem fort. Der Name de-
finiert letztlich nichts weniger als das Aufrechterhalten der gesellschaftli-
chen Existenz der Person (état civil oder Personenstand): »produit du rite
d’institution inaugural qui marque 'accés a lexistence sociale, il est le vé-
ritable objet de tous les rites d’institution ou de nomination successifs a
travers lesquels se construit I'identité sociale«.*®> Der Name ist beinahe
materialer Kreuzpunkt verschiedenster sozialer Verkettungen von Wirk-
lichkeitsbereichen, wie Staatszugehorigkeit, Geschlecht, Alter, all dem al-
so, was an geburtsstindischen Elementen in der Gesellschaft existiert,*®
mit allen verbundenen Anspriichen und Pflichten, Versicherungsbeitri-
gen, Steuern, Stipendien, Kreditvertragen, Pdssen, Wahlrecht und Wehr-
pflicht. Alle weiteren Einsetzungsriten gehen damit einher: Heirat, Ein-
trag ins Strafregister, Nachruf, Lebenslauf nennt Bourdieu; aber auch die
Bewegung des Individuums im transnationalen Raum, von der Berechti-

380 Mehr noch, so Bourdieu, mache sich das Individuum durch eine solche be-
schreibende Erzdhlung seiner selbst zum »Ideologen des eigenen Lebensc,
weil es aufgrund einer Intention an sich arbitrire Verkniipfungen von Er-
eignissen zu einer sinnhaften Einheit zusammenfiigt; oder aber es gehe eine
Komplizenschaft mit Biografen ein, die im Sinne von Berufsinterpreten diese
kiinstlichen Sinnschépfungen herstellen, ebd., S. 76.

381 Ebd,, S. 78.

382 Bourdieu 1986, S. 71.

383 Siehe dazu Bornschier und Keller 1994.

93

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

gung zur Wohnsitznahme bis zur Auswanderung in andere Staaten, regelt
die offizielle Beglaubigung des Namens tiber den Geburtsschein. Und der
Name iiberdauert auf dem Grabstein, in Nachrufen selbst die korperliche
Existenz des Individuums.

Diese fortdauernde Existenz von Initiationsriten, ausgehend von der
Taufe, folgt aber noch eng der Logik, die Kripke selbst entwickelt hat.
Die hier entscheidende soziologische Bedeutung von Namen identifiziert
Bourdieu tiber eine bemerkenswerte Deutung von Kripkes Konzept der
»moglichen Welten«. In allen moglichen Welten, wie gesehen, bezeichnet
ein rigider Designator immer dieselbe Existenz. Als mogliche Welten im
soziologischen Sinne gelten fiir Bourdieu die verschiedenen sozialen Uni-
versen, zu der sich moderne Gesellschaften ausdifferenzieren und die weit-
gehend nach autonomer Logik operieren, in denen ein Individuum eine
mdgliche Position einnehmen kann.*®* Es ist diese Eigenschaft des Eigen-
namens als rigiden Designators, die ermoglicht, dass dasselbe Individu-
um sich in verschiedenen sozialen Universen bewegen kann,**® in denen
ganz andere Logiken herrschen, in denen es unterschiedlich beschrieben
wird, anders positioniert wird, eine andere Rolle einnimmt, eine andere
persona tragt, schlicht eine andere »Person« ist. Diese Verwirklichung des
Individuums als Person in verschiedenen sozialen Universen ist gerade
dadurch moglich, dass der Eigenname selbst keine Eigenschaften aufweist
und keine Informationen iiber jene Person vermittelt, die er benennt.**®
Die Bedeutung des Eigennamens ist auch im soziologischen Sinne eigent-
lich leer, eine Nummer kénnte im Prinzip dieselbe Funktion erfiillen.*®’
Denn wenn der Name Informationen oder Beschreibungen der Personen
enthielte, wiren dessen Giiltigkeit immer nur auf einen raumlichen, tem-
poralen situativen Kontext beschrinkt, innerhalb dessen die Beschreibun-
gen Sinn ergeben.**® Das archaische rituelle Konzept des Namens, selbst in
seiner zukunftstrichtigen Version als blofle Identifikationsnummer, exis-
tiert in modernen Gesellschaften, weil es sowohl fiir das Individuum wie

384 Bourdieu 1998, S. 78.

385 Ebd., Fufinote 12.

386 Ebd.,, S. 80.

387 Bourdieu geht es augenscheinlich um die logische Funktion; dass ein Name
auch Informationen tiber die Klasse von Individuen zu vermitteln vermag, de-
nen das Individuum angehort, diirfte evident sein: Geschlecht, Sprachraum
und in gewissem Sinne auch soziale Schicht. Aber diese Prozesse nehmen
sich des Namens eigentlich an, gerade dadurch sind sie moglich. Siehe bei-
spielsweise die Arbeiten von Gerhards und Hackenbroch 1997 und Hornbos-
tel 1996.

388 In den Worten Bourdieus: »Da das, was er bezeichnet, immer nur eine zu-
sammengewiirfelte und disparate Rhapsodie aus sich stindig verandernden
biologischen und sozialen Eigenschaften ist, kime allen Beschreibungen Giil-
tigkeit nur in den Grenzen eines Stadiums oder eines Raums zu«, Bourdieu
1998, S. 80.

94

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS NAMENLOSE ALS MOGLICHE WELT

tir die gesellschaftlichen Teilbereiche Beziige, Relationen, Austausch er-
zeugt, die sonst nicht gegeben wiren. Eine materiale gefestigte Singulari-
tat, wie ihn ein rigider, aber selbst inhaltsleerer Designator leistet, ermdg-
licht die Uberschreitungen von Feldgrenzen, ohne dass die Existenz in der
Logik der Welten eigentlich absorbiert wird, verdampft. Darin liegt auch
die gesellschaftliche oder soziologische Bedeutung von Eigennamen: Sie
ermdglichen die Relationierung verschiedenen Felder, so dass diese nicht
isoliert wie verschiedene soziale Galaxien fiir sich existieren. Sie ermdgli-
chen die Kohision hoch differenzierter Gesellschaften.

Damit ist indes noch nichts gesagt iiber eine Bezeichnung des Na-
menlosen. Das Individuum ohne Namen, das nie einen Namen erhalten
hat (auch nicht »Wolfskind«), ein ginzlich Anderes auflerhalb der Gesell-
schaft, erweist sich als schwerlich vorstellbar - wenn schon, dann allenfalls
als eine Art mythische vor-symbolische Entitdt oder als hypothetische, lee-
re Variable, wie Zizek schreibt: ein »X« in einer grofleren Gleichung.*®
Letztlich verweist aber gerade die Metapher des X in der Gleichung (um
den Grundgedanken des Verhiltnisses von Markiertem und Unmarkier-
tem herbeizuziehen) wiederum auf die Beziehung der Gleichung zum
»Gleichungsmacher« angesichts eines nicht determinierten Felds des Rea-
len, innerhalb dessen dieses »X« tiberhaupt erst erscheint. Quine spricht in
diesem Sinne davon, dass es keinen Sinn ergébe, von namenlosen Kanin-
chen (oder namenlosen Sandkornern) zu sprechen, obgleich iiber geeig-
nete raum-zeitliche Koordinaten jedem einzelnen Kaninchen ein Name
zugeschrieben werden konnte.**® Es ist irreal sich vorzustellen, dass die
Kaninchengesellschaft sich emanzipiert und sich die Kaninchen gegensei-
tig stolz auch mit Eigennamen versehen.**!

Doch wenn das Verleihen eines Namens einen paradigmatischen Akt
im Sinne Kripkes darstellt, dann befinden sich Entitdten, die keinen Na-
men tragen, gleichsam im Purgatorium einer vorparadigmatischen Zone.
In einer anderen moglichen Welt mogen sie einen Namen tragen. Und
dann besitzen sie ihre Identitat auch in der aktuellen Welt, selbst wenn der
Name nicht kenntlich ist. Namenloses erscheint dann als ein anarchisti-
sches Partikelgewimmel, das an unmarkierten Stellen der Gesellschaft und
der »sozialen Oberfliche der Namen«**? erscheint und durch seine Exis-

389 Zizek 2008, S. 112.

390 Tiere dieser Art wiirden indessen iiber einen diskursiven Automatismus be-
schrieben, der bestimmten Tieren mit einer bestimmten abstrakten Eigen-
schaftimmer die gleiche Klasse »Kaninchen« zuweist. So erscheint schliefllich
die Gattung desselben Namens. Siehe Quine 1976, S. 154, 193.

391 Offen wiren hier die Namen von Haustieren, denen sich Lévi-Strauss an-
nimmt und deren Funktionsweise er zeigt. Im Prinzip ist ein namenloser
Hund denkbar, wenn auch fiir den Halter wohl unpraktisch. Siehe Lévi-
Strauss 1991, S. 237-239.

392 Bourdieu 1998, Fufinote 12.

95

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINFUHRUNG IN DAS NAMENLOSE

tenz erst auf die Potenzialitit anderer méoglicher Welten hinweist. Wenn
dieses Namenlose nicht unbeachtet bleibt, wieder im Hintergrundsrau-
schen abtaucht, tritt unversehens selbst ein wenn auch negatives Merk-
mal zutage, das sich sogar systematisch benennen ldsst - »namenlos«, »an-
onymc. Ist dieser Name des Namenlosen in der Folge ein Name wie alle
anderen: ein rigider Designator, der eine neue Form des Wirklichen her-
vorbringt? Ist diese Bezeichnung des Namenlosen selbst schon ein Name?
Ein Name anderer Art wofiir? Ein Name, der wie ein Eigenname funk-
tioniert, zirkuliert, nachgeahmt wird? Oder fungieren Bezeichnungen des
Namenlosen wie Namen von Stoffen, etwa Gold, Wasser oder Kollektivna-
men? Was ist der »Stoff des Namenlosen«, sofern es als solches bezeichnet
wird? Wiirde sich damit nicht ein Widerspruch zur Theorie rigider De-
signatoren ergeben, die ja gerade auch fiir Kollektivnamen gilt? Kommt
dem Anonymen eine gesellschaftliche Funktion zu wie den Namen? Oder
bezeichnet das Anonyme eine blofie Anomalie?

Das aufgeworfene Problem ist komplexer als es die klassische Theo-
rie des Namens erwarten wiirde. Die Frage der Verbindungsweisen von
Namen und Existenz, beziehungsweise der Negation dieser Beziehung,
lidsst sich nur weiter untersuchen, wenn von der Idee Abschied genom-
men wird, die Wirkungsmichtigkeit von Namen beruhe darauf, dass sie
sich unmittelbar mit realen Existenzen verkniipfen - es ist die Ausnahme,
dass Menschen mit eintdtowierten Identitdtsschildern umherspazieren —
oder aber dass sie ausschliefllich als blofe Abschattierung eines Diskurses
oder Regimes von Signifikanten erscheinen. Die Prozesse des Bezeichnens
lassen sich zwar theoretisch konzipieren, desgleichen auch die Logik der
Erzeugung unmarkierter Zonen, die iiber Benennungen entstehen. Doch
ein Verstdndnis des gesellschaftlichen Umgangs mit solchen unmarkier-
ten Zonen, den damit einhergehenden Bewiltigungs-, Integrations- und
Disziplinierungsversuchen sowie den gegenteiligen Bewegungen, sie zu
erobern, kann nur iiber historische Rekonstruktionen erméglicht werden.

Daraus resultieren weitere Fragen. Die Magie oder »geheimnisvolle
Alchemie« des Namens liege darin, dass er die gesellschaftlichen Prozesse,
die seiner Macht zugrunde liegen, verbirgt - so sagte es wie gesehen Pierre
Bourdieu.*** Was heift dies nun umgekehrt: dass Namenloses demgegen-
iiber die sonst verborgenen sozialen Prozesse aufzeigt, hervortreten lisst,
dass Anonymitit also Wissen erzeugt? Oder ist es vielmehr so, dass die
Prozesse der Erzeugung von Anonymitit und damit Anonymitit selbst
in einer Art Magie der eigenen Art gefangen sind? Die folgende Untersu-
chung wird zeigen, dass paradoxerweise beides der Fall ist.

393 Bourdieu 1990b, S. 71.

96

https://doLorg/10.5771/9783748931935-11 - am 20.01.2026, 01:04:27. [r—



https://doi.org/10.5771/9783748931935-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Die Ordnung der Namen
	Die Sichtbarkeit der Namen
	Namen erzeugen Welten
	Die Unruhe in den Namen

	Die Provokation des Namenlosen
	Das Markierte und das Unmarkierte
	Von Sternen und Menschen
	Der Name des Namenlosen

	Das Namenlose als mögliche Welt
	Namen, Existenzen und Potenzialitäten
	Die Taufe und ihre Folgen
	Namen als Paradigmen
	Eine soziologische Alchemie
	Das Namenlose der Namensordnungen


