
Liturgie und Massenkommunikation 

Kommunikationswissenschaftliche Reflexionen zu einer Lehrveranstaltung 

von J oan H emels 

Die 1967 errichtete Katholische Theologische Hochschule Amsterdam (KTHA) 
beschäftigt sich seit einiger Zeit intensiv mit dem Bereich der Theologie und Massen­
kommunikation1. Dies und das Erscheinen der ersten beiden Veröffentlichungen der 
KTHA zu diesem Themenbereich2 waren Anlaß zu einer Reflexion über die fünfjäh­
rigen Lehrerfahrungen mit den Studenten der Theologischen Fakultät der Katho-
lischen Universität in Nimwegen, Niederlande. Der Stoff und die Erkenntnisse dieser 
Jahre werden hier auf das Thema der ersten KTHA-Veröffentlichung mit dem 
"Handlungsziel" Verkündigung und Kommunikation und dem "Handlungsbereich" 
Liturgie und Massenkommunikation eingeschränkt. 

Zwischen Theologie und Kommunikationswissenschaft 

Zum Ordnen der folgenden Überlegungen stütze ich mich auf das nachfolgende 
Modell aus dem zweiten Band des noch nicht vollendeten Handbuchs der Praktischen 
Theologie von Peter C. Bloth u. a.3• Dieses auf vier Bände angelegte Handbuch ent­
wickelt eine eigene Systematik, bei der vier "Handlungsziele" (Obligationen) und drei 
"Handlungsbereiche" (Dimensionen) unterschieden werden. In dem folgenden Schema 
sind nach dieser Systematik die "Praxisfelder" in dem Teil der Verkündigung und 
Kommunikation dargestellt: 

Schema Handlungsziele und Handlungsbereiche der praktischen Theologie, namentlich Ver­
kündigung und Kommunikation und ihre Praxisfelder 

I Handlungs- A B c D 
ziele Verkündigung Bildung Seelsorge Leitung 

(Obliga- und und und und 
tionen) Kommunikation Soziali- Diakonie Organi-

(Dirnen. sation sation 
sionen) 
Handlungs 
hereiche 

II Praxisfeld • Formen persönlicher Frömmigkeit 
der einzelne Gebet und Andacht 
die Gruppe Meditation 

Okumenische Spiritualität 

• Kunst und religiöse Erfahrung 
Malerei - Musik - Literatur 

• Ritual und Aktion 
Gottesdienstformen im Alltag 
Fest, Feier, Spiel in Gruppen 
Initiativgruppe und Lebensstil 

Dr. Joan Hemels war Gastprofessor für Publizistik und Kommunikationswissenschaft an den 
Universitäten in Salzburg und Bochum. Er ist Dozent für Kommunikationsgeschichte an der 
Universität von Amsterdam und wissenschaftlicher Hauptmitarbeiter an der Katholischen 
Universität in Nijmegen, Niederlande, wo er u. a. Religionspublizistik in der Fakultät für 
Theologie lehrt. 

19 

Communicatio Socialis 16 (1983)  1: 19-34 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


. 
Handlungs- A B c D 

ziele Verkündigung Bildung Seelsorge Leitung 
(Obliga- und und und und 

ionen) Kommunikation Soziali- Diakonie Organi-
(Dirnen- sation sation 
sionen) 
Handlungs 
hereiche 

• Umgang mit Massenmedien 
Presse - Fernsehen - Film 

• Volksreligiosität 
Bräuche, Sitten, Aberglauben, Jugend-
religionen 

III Praxisfeld • Der Gottesdienst 
Gemeinden Traditionelle und neue Formen 

Kinder- und Familiengottesdienst 
Gebete im Gemeindegottesdienst 
Das Lied im Gottesdienst 
Die Predigt im Gottesdienst 

• Die Kasualhandlungen 
Taufe - Konfirmation 
Trauung - Bestattung -Jubiläen 

• Christliche Rede in wechselnden 
S it uat io nen 

• Die Kirchenmusik in der Gemeinde 

• Bauen und Umgang mit Räumen 

• Öffentlichkeitsarbeit 
Werbung und Kontaktpflege- Ge-
meindebrief 

• Angebote des Zusammenlebens 
Feste und Fahrten - Hauskreise -
Interkonfessionelle Aktivitäten -
Sekten 

IV Praxisfeld • Das Instrumentarium volkskirchlicher 
Gesellsmaft Rituale 
und Perikopenordnungen - Agenden -
Offentlimkeit Gesangbümer - Bibelübersetzungen 

• Evangelisation in der Volkskirche 

• Evangelisation in der atheistischen Ge-
sellschaft 

• Kirchentag 

• Religion außerhalb der Kirche 

• Publizistik und Medienarbeit 
Pressearbeit - Hörfunk, Fernsehen -
Film - audiovisuelle Medien -
Bum-Verlagswesen - Kleinsmrifttum 

• Kunst in der Kirche 
Bildende Kunst - Bauen - Musik 

• Kommunitäten, charismatische Bewe-
gungen 

• Beratungsstellen als Agenturen des 
Wandels 

20 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Frage, was die Teilnehmer an meinem Hauptseminar Liturgie und Massenkom­
munikation - so lautete der Titel des Seminars am Ende - gelernt haben, läßt sich 
schwer beantworten. Ich muß für mich selbst aber feststellen, daß ich durch den Bei­
trag der Teilnehmer selbst einen Lernprozeß in einem Grenzgebiet von Theologie und 
Kommunikationswissenschaft durchgemacht habe. Die insgesamt gut dreißig Studen­
ten, die von 1977 bis 1982 mein Unterrichtsangebot annahmen, haben mich immer 
wieder herausgefordert, das kommunikationswissenschaftliche Denken mit Fragen der 
Religionspublizistik zu verbinden, die im Spannungsfeld von Kirchen, Religion und 
Massenmedien zu lokalisieren sind und die - so zeigte es sich immer wieder - oft in 
den Jahrgängen von "Communicatio Socialis" anzutreffen sind. Ich stellte den Stu­
denten die Aufgabe, Querverbindungen zwischen Theologie und kommunikationswis­
senschaftlicher Theorie herzustellen oder zu entdecken4

• Eine Reihe von Teilnehmern 
schien ein Auge für die Praxis kirchlich-religiöser Journalistik zu bekommen, für die 
Präsentation von Kirchen als Institutionalisierung von Religion in der Gesellschaft 
mit Bemühungen um Aufklärung und Vermittlung religiöser Erfahrung durch Predigt, 
Evangelisation und die Massenmedien, wie Presse, Hör- und Sehfunk. Dieses Lernziel, 
scheint mir, muß man mindestens in der Pastoraltheologie verteidigen, solange der 
Aspekt des rein Praktischen ("Wie man's macht") nicht überband nimmt. Wenn man 
glaubt, daß die konkrete Vorbereitung auf eine Berufspraxis in Spannung zu einer 
wissenschaftlichen theologischen Ausbildung steht, können die beruflichen Fähigkeiten 
auch in Praktika entwickelt werden5

• Das Praktikum ist eine Lernform, die in der 
theologischen Ausbildung allgemein angenommen wird, um den Studierenden zur 
Entdeckung und Entwicklung besonderer Interessen für die Praxis zu verhelfen. 

In den sechziger Jahren erlebte die theologische Wissenschaft in den Niederlanden 
einschneidende Veränderungen. Während in den Unterrichtsprogrammen die Reli­
gionspsychologie unter Einbeziehung von Pastoralpsychologie einen Platz erhielt, kam 
durch Religionssoziologie und Grundbegriffe der Sozialwissenschaften, der Prozeß der 
"Versozialwissenschaftlichung" zumindest bestimmter Teile des Theologiestudiums in 
Gang. Zur gleichen Zeit erwarb sich auch das kommunikationswissenschaftliche Stu­
dium mit verschiedenen Richtungen innerhalb der Sozialwissenschaften einen eigenen 
Platz an niederländischen Universitäten. Es ehrt die KTHA, daß sie mehr als andere 
theologische Schulen in den Niederlanden einen Sinn entwickelt hat für die Notwen­
digkeit, Menschen in ihren Rollen von Kommunikatoren und Rezipienten zu sehen, 
die in verantwortlicher Weise mit den Massenmedien umzugehen haben. Hier fällt 
auch die bis heute wirksame Beachtung von Themen im Bereich von Massenkommuni­
kation und Weltanschauung auf. Bis 1976 war Henk H. Hoekstra8 Dozent für Mas­
senkommunikation und Gruppendynamik an der KTHA und legte in Vorträgen, 
Trainingskursen und Publikationen Zeugnis vom Prozeß der Osmose zwischen theolo­
gischem, agogischem und kommunikationswissenschaftlichem Denken ab. 

Beziehungen zwischen Liturgie und Massenkommunikation 

Bei den reformierten Mitchristen ist das Erscheinen von "Liturgie und Massenmedien" 
in der Serie "Kamper Cahiers" im Jahre 1974 bemerkenswert1. Dabei handelte es 
sich um den Text einer Rede, die Dr. B. N. Lammensam 6. Dezember 1973 bei der 
Annahme des Amtes eines außerordentlichen Professors an der Theologischen Hoch­
schule der Reformierten Kirchen Hollands in Kampen gehalten hat. Lammens brachte 
damals ein von Johan G. Hahn in seiner Studie "Liturgie im Fernsehen oder ,Fernseh­
Liturgie' "8 zu Recht wieder in Erinnerung gerufene Zusammenfassung der Argu-

21 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mente für und gegen die Übertragung von Gottesdiensten. Nicht zu Unrecht zog Lam­
mens zu Felde gegen das Unverständnis kirchlichen Rundfunkwesens - Quelle vielen 
Mißtrauens. Nuanciert plädierte Lammens für den kirchlichen Rundfunk als eine 
eigene Art kirchlicher Arbeit, die man nicht einfach mit Predigt, Liturgie, Katechese, 
Seelsorge und Evangelisierung gleichsetzen und deswegen auch nicht diesen vertrauten 
Begriffen unterordnen kann. Lammens betrat mit seiner Rede - und das darf man 
mit einiger Bewunderung feststellen - treffsicher das Grenzgebiet zwischen Kirche 
und Theologie (Liturgiewissenschaft war sein Lehrauftrag) und Massenmedien und 
Kommunikationswissenschaft. Im Licht der heutigen Diskussion über die "elektro­
nische Kirche" und die Art und Weise, in der die Kirchen an Versuchen des Kabel­
fernsehens teilnehmen könnten oder müßten, hat die damalige Rede von Lammens an 
Aktualität gewonnen. Je medienbewußter die Kirchen oder zumindest die mit dem 
kirchlichen Rundfunkwesen befaßten Organisationen und Personen werden, desto 
fraglicher erscheinen auch die kirchlichen Sendungen zu werden. 

Auf Einladung von Dr. A. H. Scheer, der 1976 auf den Lehrstuhl für Liturgie und das 
liturgische Pastorat der theologischen Fakultät in Nimwegen berufen wurde, begann 
ich am 1. Oktober 1977 mit einem Seminar für Doktoralstudenten (entspr. Diplomstu­
diengang in Deutschland. Red.) mit der Spezialisierung Pastoraltheologie und Litur­
gie. Das Lernziel des ein Semester dauernden Seminars von zwei Wochenstunden lau­
tete: "Vertraut werden mit den Kommunikationsprozessen im liturgischen Handeln 
von Personen, Gruppen und Gemeinden mit Blick auf Theoriebildung, wobei vor 
allem den drei Elementen Kommunikator, Botschaft und Empfänger Aufmerksamkeit 
geschenkt wird". Im Anschluß daran wurde das Seminar im ersten Jahr unter dem 
Titel "Kommunikation in Liturgie und Predigt" angeboten, später folgte die Ober­
schrift "Liturgie und Massenkommunikation". Der Namenswechsel begründete sich 
einerseits darin, daß es Argumente dafür gibt, Predigt unter Liturgie einzuordnen, 
andererseits aber auch im Wunsch der Studenten. Die Besinnung auf Predigt - die 
Homiletik - und auch die Praxis des Predigens besaßen offenbar wenig Anziehungs­
kraft für die Studenten, die noch keine Predigterfahrung hatten. Wer sie durch ein 
früheres Studium in einem Priesterseminar schon besaß, konnte sich zwar für die 
wissenschaftliche Beschäftigung mit der alten Form von Massenkommunikation, der 
Predigt, begeistern, konnte aber durch Selbststudium 'anhand der angegebenen Litera­
turliste ebenso wirksam wie schnell "nachholen" und den Dozenten überflüssig 
machen. In Notizen von meiner ersten Seminarkritik mit den Teilnehmern am 
25. Januar 1978, steht u. a. dies: "Die Teilnehmer meinen, daß das Lernziel hin­
sichtlich der Predigt erreicht ist, aber daß nicht alle kommunikativen Aspekte der 
Liturgie entdeckt worden sind. Man müßte systematisch erforschen, was Gesang, 
Lesungen, Gebete, das Geschehen am Altar unter dem Blickwinkel der Kommuni­
kation bedeuten". Was ich selbst zunächst für wichtig hielt, schien den Studenten 
weniger wichtig zu sein: Predigtziele, Predigtschemata, die prophetische Funktion der 
Predigt, die Predigt als Form der Massenkommunikation9

, die Predigt als Form eines 
informativen Sprachgebrauchs und Untersuchungsergebnisse nach Wertung und Er­
leben der Predigt durch die Zuhörer10• 

Ohne das Lernziel zu verändern, habe ich nach anderthalb Jahren den Lernstoff ange­
paßt und - nicht unwichtig für meinen eigenen Lernprozeß - selbst eine Einfüh­
rungsvorlesung in die pastorale Liturgie besucht. Ergänzendes Literaturstudium und 
diese Vorlesung öffneten mir die Augen für die Stelle der Liturgie im Zentrum des 
pastoralen Arbeitsfeldes, in dem Diakonie, Katechese und das Gebiet Kirche - Ge­
sellschaft angrenzende Sektoren sind. Ich wurde aufmerksamer für den Umgang mit 

22 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Symbolen aus der jüdisch-christlichen Tradition, mit den alten Symbolen von 
Brot, Wasser und Wein, und für die bildende darstellende Funktion von Licht, Farbe, 
Materie, Musik, Gemälde, Skulpturen und Architektur, kurz für den Ausdrucks­
dtarakter der Liturgie. Das Stiften von Gemeinschaft und Gemeinschaftlichkeit waren 
ein anderes Kennzeichen der Liturgie. Die Sicht der Liturgie als Handeln von Per­
sonen, Gruppen und anderen Komponenten, die das Handeln bestimmen, bietet auch 
Perspektiven für eine kommunikationswissenschaftliche Betrachtungsweise. Als 
kommunikatives Geschehen einer Gemeinschaft mit der Möglichkeit zum Rollen­
wechselläßt sich Liturgie, die Predigt eingeschlossen, als kommunikatives Verhalten 
studieren, ohne daß man auf dem Stuhl des Liturgikers sitzen muß, der die Liturgie 
wissenschaftlich untersucht. Das gleiche Materialobjekt des Studiums, wird zum 
Gegenstand von zwei Disziplinen, wobei der Stoff den Integrationsprozeß bei den 
Studierenden fördern muß. übrigens beginnt schon beim Dozieren die Symbiose. Wer 
könnte doch sonst anders über Rituale sprechen als über Kommunikationsmittel oder 
über den Gebrauch von Symbolen als Kommunikation?11 

Liturgie als eine kollektive Handlungssituation 

Anknüpfend an die Handlungen der Liturgie - an jene des Selbstausdrucks, des Sich­
verstehen-Gebens um verstanden zu werden -, kann man Liturgie als eine kollektive 
Handlungssituation auffassen, die aus Aktionen in einem sozialen Kontext besteht. 
Bezogen auf kollektive Handlungssituationen beinhaltet soziale Aktion die Aufhe­
bung der Trennung zwischen der verbalen Beschäftigung und dem materiellen Han­
deln, zwischen Sagen und Tun, zwischen der geistigen und der materiellen Welt. Es 
gibt einen Zusammenhang im Sinne von Wechselwirkung zwischen symbolischem und 
materiellem Handeln, wodurch die Trennung zwischen der geistigen und materiellen 
Welt aufgehoben wird. Das "in Aktion treten", so wird unterstellt, besitzt Einfluß 
auf den Entwicklungsprozeß und der reflexive Umgang mit etwas hat Bedeutung für 
die eigene Entwicklung. Soziale Aktionen sind faktisch soziale Interaktionen, und das 
sind im Falle der Liturgie soziale Symbolisierungen, weil man über symbolische Ein­
griffe versucht, etwas zu verändern. Hier darf man auch an den erweiterten Textbe­
griff der allgemeinen Sprachwissenschaft erinnern: sprechend produzieren wir auch 
Text, und manchmal wird dieser Text auf Papier oder einem anderen Informations­
träger festgelegt und ist dann nicht mehr einzigartig, sondern reproduzierbar, abruf­
bar. Wenn wir die Gesellschaft als soziales System auffassen, als einen empirisch 
'Wahrnehmbaren Zusammenhang des Handeins verschiedener Personen, entdecken wir 
ein Netzwerk konkreter, kollektiver Handlungssituationen, wie Arbeits-, Unter­
richts-, Bildungs-, Haushalts-, Freizeit- und liturgische Situationen. Bei Liturgie 
spricht man von einer besonderen Art von Handlungssituationen, weil sie sakralen 
Charakter besitzen und als kommunikativ qualifiziert werden können. Bei der Litur­
gie im Fernsehen oder im Hörfunk können wir von gemischten Handlungssituationen 
sprechen, weil dann Massenmedien bei der Vermittlung der Botschaft zwischen die 
Kommunikatoren und die Rezipienten geschaltet werden. Nun ist es ein Problem 
unserer Zeit und Gesellschaft, daß viele kollektive Handlungssituationen ausgehöhlt 
werden, daß z. B. Privatisierung dem kollektiven, sozialen Dasein schadet. Wer etwa 
an der Arbeitssituation keinen Anteil mehr hat, verliert die Bindung an diese kollek­
tive Handlungssituation. Auch die Bindung an die Liturgie als einer kollektiven 
Handlungssituation steht aufgrund von Ursachen, die ich nicht zu inventarisieren 
wage, unter schwerem Druck. In Bezug des Sakralen auf das Profane liegt für Litur­
gie die Möglichkeit, Menschen zu helfen, wieder einen Blick für den Zusammenhang 

23 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im zerbröckelten alltäglichen sozialen Dasein zu bekommen und ihm wieder Sinn zu 
geben. Das Teilnehmen oder Teilhaben (was ein Unterschied ist) an direkter oder 
vermittelter Liturgie als direkter oder medial vermittelter kommunikativer sakraler 
Handlungssituation ist meines Erachtens von Bedeutung für Entwicklungen in pro­
fanen kollektiven Handlungssituationen. Diese Entwicklungen können einen reprodu­
zierenden oder einen dynamisierenden Charakter haben, je nach der Art der Liturgie. 

Liturgie im Kommunikationsnetzwerk der Gemeinde 

Bei der Frage nach den Auswirkungen der verschiedenen Arten von Liturgie spielen 
die Motive und Erwartungen der Rezipienten eine wichtige Rolle. Durch die wach­
sende Pluriformität in religiös-kirchlichen Auffassungen und der damit zusammen­
hängenden Polarisation steht Liturgie, die mehr will als Partizipation, vor einem 
Scheideweg. Liturgie, die durch Kontinuität gekennzeichnet wird, erfüllt die Erwar­
tungen und Bedürfnisse der Teilnehmer, die auf konsonante Information aus sind. 
Wer dagegen von der Liturgie Impulse zur Veränderung erwartet, erträgt auch disso­
nante Information. Die Randbedingungen und die Prädispositionen der in die Litur­
gie einbezogenen präkommunikativen Phasen, d. h. die der eigentlichen Liturgie vor­
angehenden Phasen, begannen nad1 dem zweiten Vatikanischen Konzil immer negati­
ver statt positiver den liturgischen Prozeß zu beeinflussen. Dies gilt nicht nur für den 
Inhalt, sondern auch für den von P. Watzlawick betonten Beziehungsaspekt12• Die­
ser Bezugsaspekt gilt m. E. für Kommunikationsprozesse in der liturgisch-pastoralen 
Sphäre noch stärker, als bei profanen Kommunikationssituationen. Der Pfarrer, der 
liturgische Leiter, muß in seinen traditionellen und neueren pastoralen und liturgischen 
Aktivitäten akzeptiert und gewürdigt werden, wenn er gut ankommen will mit seiner 
Verkündigung, der Katechese, dem Gottesdienst und dem Rundfunkpastorat - um 
nur eine Anzahl wichtiger Verhaltensorte13 zu nennen. Der Priester als Leiter des 
Gottesdienstes tritt heute weniger isoliert auf, als in der Liturgie vor dem zweiten 
Vatikanischen Konzil. Er trägt darum die Sorge für das Errichten und sinnvolle 
Funktionieren allerlei intermediärer Gruppen, die die Kommunikation zwischen Ge­
meinde und Pfarrer fördern und die Mitverantwortung der Gemeindemitglieder für 
das Funktionieren der Gemeinde ausdrücken. Die Teilhabe der Gemeinde an Liturgie 
und Predigt zeigt sich in Planungs- und Aktionsgruppen für verschiedene liturgische 
Feiern; man kann dabei an die Vorbereitungsgruppen für Jugendgottesdienste denken, 
Familiengottesdienste, thematische Gottesdienste und die Predigt, an die Lektoren­
gruppe, die Meßdienergruppen, die vielen Chöre, die Akolythengruppe, die Korn­
rnunionhelfer und die Vorbeter im Wortgottesdienst. Viele Pfarreien kennen außer 
diesen liturgischen Gruppen interne Dienstgruppen (für den Schmuck und die Rein­
haltung der Kirche, aber auch für das Kollektieren und die Vorbereitung auf Erst­
kommunion und Firmung), Dienstgruppen nach außen (für Krankenbesuch, Kontakt 
mit allerlei Kategorien von Gemeindemitgliedern und Begrüßung neuer Bewohner) 
und allerlei Bewußtseinsgruppen (für die Mission I Dritte-Welt-Problematik, Er­
wachsenenkatechese, Yoga, Meditation usw.). Pfarreien mit 30 bis 50 intermediären 
Gruppen, wobei insgesamt zwei- bis dreihundert Menschen einbezogen sind, bilden, 
wie ich bei einer Stichprobe feststellen konnte14

, keine Seltenheit mehr. Natürlich ist 
dieser Aufbau der Kirche kein Ziel an sich, sondern ein Mittel, Seelsorge - auch litur­
gisch - in einer als lebendige Gemeinschaft erfahrenen Gemeinde zu realisieren. 

Erfahrung der Liturgie aus zweiter Hand 

Liturgie als ein sakrales kommunikatives Geschehen, das von der feiernden Gemein­
schaft getragen wird, in der der Gottesdienstleiter und intermediäre Gruppen und 

24 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Personen als Kommunikatoren im Zusammenspiel mit leibhaft anwesenden Partizi­
panten Liturgie vollziehen: wo bleibt dieses Bild bei einer Fernsehliturgie? Es bleibt in 
jenem Raum wo die Sendung stattfindet, und für den Zuschauer zu Hause gibt es auf 
den ersten Blidt. ein Schauspiel. Partizipierende Aktivitäten werden rezeptive Aktivi­
täten, Partizipanten werden Rezipienten, und das direkte religiöse Erleben wird reli­
giöse Erfahrung aus zweiter Hand. Man verstehe mich recht: innerhalb dieser Begren­
zungen ist dann noch sehr viel Gutes möglich, können Chancen genutzt werden. Die 
Erfahrungen von nunmehr sieben Jahren Rundfunkpfarrei15 Amersfoort, aber auch 
die Besinnung auf Fernsehliturgie in der Studie von Hahn16 weisen darauf hin. Dies 
darf uns aber für bestimmte Risiken und unbeabsichtigte Nebeneffekte nicht blind 
machen. So kann m. E. etwa der Umgang mit Symbolen und Ritualen von Rezipien­
ten einer Fernsehliturgie, die nicht in der liturgischen Tradition leben, leicht falsch 
verstanden werden, z. B. indem dieser Umgang mit Macht in Verbindung gebracht 
wird. Wer Symbole und Rituale virtuos zu gebrauchen versteht, steht von jeher unter 
dem Verdacht der Machtausübung. Ich erinnere hier daran, daß Priester in der frühe­
sten Periode der alten Königsdynastien in Kgypten ein Kommunikationssystem mit 
Symbolen und graphischen Darstellungen entwickelten, um auszudrücken, daß es ein 
Leben nach dem Tode gibt. Erst in der letzten Periode der Königsdynastien gab es 
dann andere gesellschaftliche Gruppen, die von einem Leben nach dem Tod sprachen, 
ein Leben, das in prophetischer Weise enthüllt wurde und nicht - wie im Falle der 
Priester - auf der Basis historischer Fakten und Mythen. Durch die Entwicklung der 
Schrift entstand die schriftliche Kommunikation als System, gefolgt von den typogra­
phischen und, in der neuesten Zeit, den elektronischen Kommunikationssystemen. Wir 
sind dadurch oft so sehr in Beschlag genommen, daß wir vergessen könnten, wie das 
mündliche Kommunikationssystem weiterhin über Jahrhunderte, auch in den alten 
Formen des Theaters und der Liturgie fortbestand: eine nicht zufällige Kombination, 
wenn man die Geschichte der Liturgie studiert. Nach der Diskussion über Theater im 
Fernsehen wurde uns auch die Diskussion über Fernsehliturgie zuteil. 

Ausbreitung vermittelter Liturgie 

Je mehr sich Menschen einer Gemeinde zusammen mit dem Gottesdienstleiter zum 
Nutzen ihrer Gemeinschaft bei der Vorbereitung und dem Vollzug der Liturgie einset­
zen, desto mehr wird Liturgie zu einem Mittel, das helfen kann, sich gläubig von 
einem Sinngebungssystem her in profanen Handlungssituationen auszudrücken, das 
Ordnung in chaotisch scheinende Situationen bringen kann. Der Pfarrer richtet sich 
nicht kritiklos auf manifeste liturgische Bedürfnisse, sondern kann in Gespräch, Dis­
kussion und Begegnung mit den Gemeindemitgliedern17 latente liturgische Bedürf­
nisse und damit korrespondierende liturgische Erscheinungsformen aufspüren. Eine 
offene Haltung des Pfarrers und der Gemeinde und den dazu passenden Formen so­
zialer Organisation und Kommunikation sind Bedingungen für eine neue Glaubens­
form: die des verändernden Glaubens. überlieferte religiöse kommunikative Kuße­
rungen wie Singen, Beten, Sprechen, Hören, Schauen, Meditieren, Tanzen, Stillesein 
und Lesen erhalten im Kontext der liturgischen Feier als Gemeinschaftsgeschehen 
einen neuen Auftrieb durch die Entdeckung des Wertes, Gesprächspartner zu sein. Eine 
Anerkennung des Gesprächs neben der Liturgie und den Sakramenten als Mittel der 
Heilsvermittlung paßt gut zur Praxis der Rundfunkpfarrei, um über Brief und Tele­
fon auch auf Pfarrer im Lande für ein Gespräch von Mensch zu Mensch zu verweisen. 

Ein Vorteil von Fernsehliturgie und Rundfunkpfarrei scheint mir der zu sein, daß die 
Medien Identifikationsprozesse eher zu fördern als zu hindern scheinen. Die Rezipien-

25 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten sehen und hören die handelnden Personen an ihren Sonntagen und nicht in alltäg­
lichen Situationen. Wenn einer aus der Anonymität des als "unsichtbare Gemeinde" 
angedeuteten Kreises der Rezipienten von Radio- und Fernsehsendungen heraustritt, 
hat er ohne eine persönliche Begegnung dennoch schon eine Beziehung zu dem, an den 
er sich richtet, aufgebaut. Wer nicht mehr zur Kirche geht und keinen lästigen Haus­
besuch vom Pfarrer mehr bekommt, vermißt diese Identifikationsmöglichkeit mit 
einem örtlichen Pfarrer, bis auch dieser regelmäßig auf dem Bildschirm des regionalen 
oder lokalen Fernsehens erscheint. Bei dieser Sicht gibt es auch keine Einwände gegen 
die Ausbreitung des Angebots der durch Massenmedien vermittelten liturgischen 
Feiern auf nationaler, regionaler und örtlicher Ebene. Ich vermute sogar, daß ein 
weitgehender Rückgang in der Teilnahme am Wochenendgottesdienst zu einer zu­
nehmenden Aufmerksamkeit für medial vermittelte Liturgie führen wird. - Ich 
denke dabei an die neuen Anwendungsformen von Rundfunk auf regionaler und 
lokaler Ebene. - Die "Elektronische Kirche" in den USA erfährt in den letzten 
Jahren auffallend starke Aufmerksamkeit, glücklicherweise auch kritische. Darüber 
hinaus erschienen 1982 in den Niederlanden nicht weniger als zwei Studien von kirch­
licher Seite, die zusammen mit den beiden Heften der Interdisziplinären Arbeits­
gruppe Kommunikationsmittel und Weltanschauung der KTHA noch viel Stoff zum 
Studieren und Nachdenken geben, nämlich die Note des ökumenischen Missionsrates, 
Plattform von rund 20 kirchlichen und missionarischen Organisationen in Holland, 
über Religion und Fernsehen18 und die Empfehlung der Arbeitsgruppe Medien­
entwicklung der Sektion Publizität am Moderamen des Rates der Kirchen in den Nie­
derlanden über Kirchen und Entwicklungen in den Medien19

• 

Eine der vielen Fragen, die demnächst aufs neue in jenen Kommissionen beantwor­
tet werden müssen, welche sich um Gottesdienstübertragungen im lokalen oder regio­
nalen Rundfunk bemühen, ist die Frage des Verhältnisses zwischen Religiosität, Ge­
meinschaftsleben und Liturgie. Wenn Religiosität nach Ansicht der Religionspsycho­
logen nicht ohne Gemeinschaftsleben bestehen kann, und wenn Liturgie in nachkonzi­
liarer Auffassung der Liturgiewissenschaftler ohne Gemeinschaft nicht denkbar ist, 
kann medial vermittelte Liturgie nur ein Mittel sein, das wir zum Erreichen eines Ziels 
gebrauchen. Bei diesem Ziel denke ich etwa an die Möglichkeit für Gemeindemitglie­
der, die wegen Alter oder Krankheit nicht mehr zum Gemeindegottesdienst gehen 
können, trotzdem zu Hause, in einem Krankenhaus oder Altersheim die eigene 
feiernde Gemeinschaft zu erleben. Vielleicht könnte dann auch geschehen, was hier 
und dort schon praktiziert wird: daß Kirchgänger denen die Kommunion bringen, die 
per Fernsehen das Geschehen in der Kirche verfolgen konnten. So wird an die Phase 
der Massenkommunikation ohne persönlichen Kontakt, die der zwischenmenschlichen 
Kommunikation angekoppelt. Die wegen fehlender menschlicher Begegnungen verar­
mende Gesellschaft könnte dadurch ein menschlicheres Gesicht bekommen. 

Medial verbreitete Liturgie wird durch die Art der Massenmedien auch andere Men­
schen als ihre Zielgruppe erreichen. Wenn Rezipienten die "Zeichen" nicht verstehen, 
kann doch eine persönliche Beziehung zur liturgischen Feier im .Fernsehen unter Ein­
beziehung der Predigt entstehen. Die Liturgie als Botschaft wird von den Kommu­
nikatoren, das sind im Fall der Medienliturgie eigentlich auch die bei der Feier Anwe­
senden, kodiert in Verhaltensweisen, die einen Verhaltensrahmen liefern. Man denke 
hier an Sprache, Gebärden, Gesichtsausdruck, Geben von Objekten und Empfangen, 
Singen und allerlei andere Ausdrucksformen. Der Rezipient am Bildschirm oder Ra­
diohörer wird die Botschaft wahrscheinlich dekodieren, ohne zu einem Verhaltensrah­
men zu kommen. Durch Prozesse intrapersönlicher Kommunikation kann der zufällige 

26 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rezipient von Rundfunkliturgie allerlei Transformationen durchmachen, Ideen, 
Gefühle, Gedanken, Intentionen, Verlangen und Erwartungen bekommen, ohne daß 
man von wahrnehmbarem Verhalten sprechen kann. Es hat keinen Sinn und geht 
m. E. nicht, jeden auf die selbe Weise bei einer Medienliturgie einzubeziehen. Dies 
bedeutet, daß man die Zielgruppe vor Augen haben muß und Liturgie nicht als Mittel 
zur "Seelengewinnung" benutzt werden kann. Dazu sollte man Verkündigungs­
sendungen machen. Im Zusammenhang mit dieser Zielgruppe sei noch eines ange­
merkt: liturgische Feiern örtlicher Kirchen, die im lokalen Rundfunk übertragen 
werden, können Christen, die nicht mehr zur Kirche gehen, vielleicht anstoßen, wieder 
Kontakt zur Liturgie feiernden Gemeinschaft zu suchen, das Gegenteil kann aber auch 
der Fall sein. Daraus muß man folgern, daß Rundfunkliturgie nicht als eine Art 
Public-Relations-Aktivität einer Gemeinde betrachtet werden darf, auch wenn dies 
von vielen so aufgefaßt wird. 

Notwendigkeit einer symbolisch-interaktionistischen Kommunikationstheorie 

Als Ergänzung der bisherigen Überlegungen muß der Begriff "Kommunikation" noch 
näher bedacht werden. In einer Reportage über die Abteilung Religion bei BBC, 
schrieb Stephan Hopkinson, im Publikumsblatt "Picture Post" am 17. 2. 1945, einen 
Satz, der hier als Motto dienen könnte: "Religion lives by communication. Unless it 
can be shared, it dies"20• Die Frage, was man unter Kommunikation verstehen muß, 
beschäftigt seit diesen Worten von Hopkinson viele Wissenschaftler. Der Kommunika­
tionswissenschaftler Guido Fauconnier, Löwen, veröffentlichte als erster im niederlän­
dischen Sprachgebiet eine Allgemeine Kommunikationstheorie2

\ die 1981 erschien, 
um Ordnung in Definitionen und Modelle zu bringen. Auch die Studie von Hahn ist 
in gewissem Sinn der Bericht einer Spurensuche nach brauchbaren Umschreibungen 
und graphischen Vorstellungen des Begriffs Kommunikation für religiöse Kommuni­
kation. Selbst habe ich anfangs ziemlich kritiklos die für profane, - meist sogar als 
kommerziell zu etikettierende -, öffentliche Kommunikationsprozesse entwickelten 
Anschauungsweisen auch für kirchlich-religiöse Kommunikationsprozesse übernom­
men. Ich spüre diese Neigung dazu auch in "Liturgie im Fernsehen oder Fernsehlitur­
gie". Durch den häufigen Gebrauch des Begriffs "kollektive Handlungssituatio­
nen"22 dürfte hier aber deutlich geworden sein, daß ich gerade bei Themen aus dem 
Bereich der Massenkommunikation und religiöser Beeinflussung, Massenmedien und 
Weltanschauung, Liturgie und Massenkommunikation, kirchlicher Aufklärung, kirch­
licher Rundfunkarbeit, Predigt und anderer Formen der Massenkommunikation mit 
einer starken religiös-kirchlichen Dimension, die meisten Kommunikationsmodelle 
vom Typ Sender-Botschaft-Empfänger für weniger brauchbar halte23• Sie verraten 
eine zu mechanische Betrachtungsweise und sind oft unter Einfluß des funktionalisti­
schen Denkens entwickelt, das auch das Studium der Massenkommunikation in den 
sechziger Jahren beeinflußt hat. 

Tatsächlich wurden schon seit dreißig Jahren Versuche unternommen, Kenntnisse des 
symbolischen Interaktionismus24 fruchtbar zu machen. Die Entwicklungslinie, der 
man dann folgen muß, beginnt beim ABX-Modell von T. M. Newcomb (1953), findet 
seine Fortsetzung im konzeptuellen Modell von B. H. W estley und M. S. MacLean 
(1957), und wird wieder aufgenommen im Koorientationsansatz von S. H. Chaffee 
und J. M. McLeod (1973)25

• Geistiger Vater des symbolischen Interaktionismus 
selbst ist George Herbert Mead, dessen Werk posthum 1934 erschien: "Mind, self and 
society from the Standpoint of a social behaviorist"26

• Dieses Buch muß im Licht des 
wissenstheoretischen Denkens von John Dewey gesehen werden. Hier soll nicht das 

27 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werk von Dewey und Mead, ebenso wenig das ihres Schülers Herbert Blumer - der 
1937 mehr oder weniger beiläufig die Andeutung "symbolischen Interaktionismus" 
einführte -, zusammengefaßt werden. Aber durch eine Typisierung kann deutlich 
werden, warum ich dem symbolischen Interaktionismus in der Kommunikationstheorie 
einen wichtigen Platz gebe, wenn wir uns mit religiöser Kommunikation beschäftigen. 
Leben und Zusammenleben vollziehen sich immer mehr in einer symbolisch-kommuni­
kativen Umgebung. Der symbolische Interaktionismus ist eine Denkweise, die den 
sozialen Charakter des Menschen betont. Anders als Tiere reagieren Menschen nicht 
unmittelbar aufeinander. Sie reagieren nicht so sehr auf die Gebärden eines anderen, 
sondern auf die Absicht, die sie dahinter vermuten. Zwischen Gebärde und Reaktion 
wird ein Interpretationsprozeß geschoben. Dabei wird der Gebärde eine bestimmte 
Bedeutung zuerkannt, die Gebärde bekommt den Charakter des Symbols. Interaktio­
nen zwischen Menschen laufen über Symbole. Kennzeichnend für diese Form der In­
teraktion ist der Prozeß des "role taking", d. h. Menschen versetzen sich bei der Inter­
aktion immer in Gedanken in die Situation des anderen. 

Im symbolisch-interaktionistischen Denken ist das soziale Leben nicht festen Gesetzen 
unterworfen; die Wirklichkeit wird nicht als einförmig, sondern pluralistisch und dau­
ernd in Veränderung gesehen. Bei diesem Menschenbild wird betont, daß Menschen 
imstande sind, bewußt zu handeln. Dadurch können sie die Entwicklung des sozialen 
Lebens beeinflussen. 

Die Definition der Situation und die gemeinsame Perspektive 

Im symbolischen Interaktionismus bekam der Begriff "Definition der Situation" einen 
zentralen Platz. Er lenkt die Aufmerksamkeit auf die Rolle von Bedeutungen im 
menschlichen Handeln. Nach Blumer bestimmt die Definition der Situation, die 
Menschen handhaben, welche Bedeutung sie bestimmten Elementen der Situation zuer­
kennen. Ihr Verhalten wird darum schließlich nicht durch die Situation selber be­
stimmt, sondern durch die Art, in der die Situation von ihnen in einem Interpreta­
tionsprozeß definiert wird. Für Standardsituationen gibt es Standardbedeutungen. 
Oft ist die Anwendung von Definitionen - auch seitens der Kommunikatoren der 
Massenmedien - ein kreativer Prozeß, in dem bestehende Bedeutungen neu interpre­
tiert und der gegebenen Situation angepaßt werden müssen. Der Prozeß der Bedeu­
tungsgebung bleibt so essentiell. 

Handelnde Personen orientieren sich nicht nur an den Erwartungen und Absichten 
anderer, sondern haben auch bestimmte Vorstellungen von der Rolle, die sie selber in 
der Interaktionssituation spielen wollen, und sie haben Vorurteile, die mit ihrem 
Selbstbild korrespondieren, Teil ihrer Identität sind. Rollenverhalten wird im symbo­
lischen Interaktionismus als ein Versuch gesehen, eine mehr oder weniger konsistente 
Verhaltenslinie mit diesen Orientierungen aufzubauen: 

einerseits die Wünsche und Erwartungen anderer, 

- andererseits das Bedürfnis, die eigene Identität zum Ausdruck zu bringen. 

Der so aufgefaßte Prozeß des "role taking" ist eine aktive und intensive Beschäfti­
gung, die nichts mit der Ausführung gesellschaftlich oder kirchlich auferlegter Vor­
schriften gemein hat. Verhalten, so Blumer, kann nicht als eine Reaktion auf einen 
Reiz aus der Umgebung gesehen werden (Stimulus - Response - Denken), sondern 
ist eine Tat, die über den Prozeß der Selbstinteraktion aufgebaut wird, aus den Ele­
menten, die die Situation verschafft. Die Relevanz der Gegenstände und Erscheinun-

28 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen für das Handeln ist abhängig von den Bedeutungen, die Menschen in ihrer Inter­
aktion ihnen zuerkennen. Erst der Prozeß der Bedeutungsgebung macht solche Gegen­
stände und Erscheinungen zu Objekten im eigentlichen Sinn des Wortes. Kurz: der 
Mensch ist als "meaning maker" imstande über den Prozeß der Bedeutungsgebung 
seiner Umgebung Form zu geben. Jede mehr oder weniger organisierte Verflechtung 
im Verhalten verschiedener Personen wird von Blumer mit dem Terminus "joint action" 
angedeutet. Angewandt auf die Liturgie, versuchen Menschen, mittels "joint actions" 
die Probleme zu lösen, vor die das Leben, die Gesellschaft sie stellt. Strukturelle Ele­
mente sind wichtig und einflußreich, sofern sie die Konturen der Situationen bestim­
men, in denen die Interpretation sich abspielt. Kulturelle Elemente haben Einfluß, 
soweit sie feste Orientierungspunkte bei der Definition der Situationen anbieten. Im 
übrigen sind Interaktionsprozesse vor allem die miteinander verflochtenen Verhal­
tensabläufe der Menschen. Das V erhalten der Menschen, die in einer bestimmten 
Situation aufeinander bezogen sind und die Art, wie das Verhalten Verbindungen, 
Verflechtungen aufzeigt, liefern die wichtigste Erklärung dafür, was sich in verschie­
denen sozialen Einheiten abspielt. 

Das Gesellschaftsbild im symbolischen Interaktionismus sieht die Gesellschaft als ein 
Ganzes aus auf zahllose Weise miteinander verbundenen Individuen, die in dauernder 
Wemseiwirkung ihr Verhalten aneinander anpassen und so zusammen Lösungen für 
die Probleme ausarbeiten, mit denen sie konfrontiert werden. In den Interaktions­
situationen treten Spannungen auf und Erscheinungen wie Macht, Einfluß und Zwang 
werden nicht geleugnet. Bedingungen für den Erfolg des "role-taking-Prozesses" sind: 

- das Bestehen eines von allen Interaktionspartnern geteilten Symbolsystems; 

- das Handhaben ungefähr derselben Definition der Situation; 

- das Definieren der gegenseitigen Positionen in der Situation auf ungefähr dieselbe 
Weise. 

Man braucht also eine gemeinsame Perspektive, aus der folgt, daß die Betroffenen 
ungefähr die gleiche Einschätzung ihrer Situation und ihrer gegenseitigen Rolle in der 
Situation haben. Dies bedeutet einen minimalen Konsens, eine Einheit in den Auffas­
sungen als Bedingung für den guten Verlauf des Interaktionsprozesses. 

Es wird deutlich, daß in der symbolisch-kommunikativen Umgebung unserer Zeit 
,.Einheit in der Auffassung" eine Utopie zu sein scheint. Nur in kleinen Gruppen, wie 
denen von Basisgemeinden, scheint man sehr bewußt an einem Konsens gemeinsam zu 
arbeiten, an einem zusammenbindenden Referenzrahmen. Der Religionspsychologe 
H. Faber hat 1978 in einem Artikel mit dem Titel "Zijlicht op de liturgie"27 in für 
midJ. überzeugender Weise eine Beziehung zwischen dem menschlichen Referenzrah­
men in der kleinen Gruppe und den Problemen der Liturgie gesetzt. Stärker noch als 
er möchte ich hinweisen auf den Einfluß massenkommunikativer Botschaften, die eher 
zu einer fragmentarisierten als zu einer auf Konsens gerichteten symbolisch-kommuni­
kativen Umgebung führen. Der Bruch zwischen der Welt des Profanen und der des 
Sakralen ist groß, und im Bereich des Sakralen ist auch das Entwickeln einer religiösen 
Identität vielen Kräften und Spannungen unterworfen. Und: wie wird bei Mangel an 
gesellschaftlich-kultureller Sozialisierung eine religiöse Sozialisierung mehr Erfolgs­
c:hancen haben? Religiöse Sozialisierung ist ein unabtrennbarer Teil der allgemeinen 
Sozialisierung geworden und teilt darum alle Probleme, von denen das Fehlen all­
gemein akzeptierter Interpretationsschemata nur eines ist. Wenn schon Identifika­
tionsfiguren auftreten, ist es nicht sicher, daß sie auch Glaubensinhalte präsentieren. 

29 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tun sie das aber, ist es eine Frage, ob der Inhalt plausibel ist und ob kirchliche oder 
andere Personen und Organisationen, die die Glaubensinhalte anbieten, noch glaub­
würdig sind. 

Vorläufige Folgerungen und eine Standortbestimmung 

Wie würdige ich Liturgie, die in einer als "Bewegungsgruppe" zu bezeichnenden Ge­
meinde gefeiert wird? Liturgie als Zusammenkunft der Menschen um die Bibel herum, 
um ein Wort, Gebärde, Gesang, Farbe, Zeichen, Gegenständen und vor allem auch 
Symbolen ihr Leben in Beziehung zu Gott und zu einander zu feiern, ist für den sym­
bolempfänglichen Christen28 eine der riskanten menschlichen Handlungssituationen, 
in denen er eine Antwort auf Sinnfragen zu finden versucht. Zwischen Suchen und 
Finden kann ein ganzes Leben liegen, so daß die Versuchung, woanders, nämlich im 
Profanen, eine schneller verfügbare Antwort zu finden, sehr groß ist. 

Zweite Frage: Was halte ich von Liturgie, die von Massenmedien vermittelt wird? Für 
die, die nicht imstande sind, an den Gottesdiensten der Gemeinschaft teilzunehmen, 
sehe ich darin viel Gutes, besonders wenn man nach ergänzenden persönlichen Kon­
takten sucht. Ich halte es nicht für vorstellbar, daß man in den kommenden Jahren 
örtlich oder regional auf das Realisieren von "elektronischen Kirchen" 29 mit weiter­
gehenden Zielvorstellungen hinarbeiten müßte, als denen, kranken und alten 
Menschen eine Art Bildtelefon anzubieten. 

Den ersten Radiogottesdiensten ging keine theologische Studie voran. Die Kanzel 
wurde mit den technischen Möglichkeiten von Hörfunk und Fernsehen "verlängert". 
Noch 1973 bemerkte der Liturgiewissenschaftler Lammens in einem Interview mit 
"De Tijd": "Man könnte sagen, daß es eine seriöse Theologie des Gottesdienstes gibt, 
die den sonntäglichen Hörfunk- oder Fernsehgottesdienst rechtfertigen kann"30

• Wer 
dem entgegenhält, daß schon mehr auf die Welt kam ohne vorherigen theologischen 
Unterbau, den möchte ich an einen weniger prinzipiellen und mehr praktischen Punkt 
erinnern, nämlich den der Verantwortung für Gottesdienstübertragungen. 

Die Geschichte der IKOR, Convent van Kerken und - seit 1. 1. 1976 - der 
IKON31 interpretierend, sehe ich eine immer wieder aufflammende Diskussion über 
die Aufteilung der Befugnisse zwischen der Kirchengemeinschaft, die Sendezeit erhält 
und den ausführenden Organen32

• Auf örtlicher/regionaler Ebene wird dieselbe 
Problematik aufkommen, wenn den örtlichen Kirchen Sendezeit im lokalen/regiona­
len Rundfunk zugewiesen wird. Eine Demonstration der Okumene wird doch wohl 
das wenigste sein, was man von kirchlichem Rundfunk auf dezentralisiertem Niveau 
erwarten darf. Ist die Zusammenarbeit zwischen den Kirchen an der Basis schon so 
weit, daß man für das Nutzen neuer Möglichkeiten, die sich zweifelsohne anbieten, 
die Hände zusammenlegen wird? Ich habe meine Zweifel. Zum Schluß gebe ich zu 
bedenken, daß es in der Okonomie das Gesetz des abnehmenden Mehraufkommens 
gibt (das sogenannte Gesetz von Gossen). Bei einem Überangebot nimmt die Nach­
frage ab. Dies Phänomen der Kontra-Effektivität, auch als Illich-Phänomen 
bezeichnet, zeigt sich in der westlichen Gesellschaft schon bei den Büchern. Alle mög­
lichen Gottesdienstübertragungen werden in Konkurrenzpositionen geraten, mit er­
weiterten Auswahlmöglichkeiten für die Menschen, um sich auf massenkommunikative 
Botschaften einzulassen. Der nicht zu leugnende Erfolg und die Würdigung der lan- 1 

desweiten Rundfunkpfarrei ("Omroeppastoraat") in Amersfoort seit 1974 kann für 
Regionale und Lokale eine Art Vorbild werden, ohne daß die Interessenten allerdings 1 

genügend ahnen, mit wieviel Sorgfalt die Idee der Rundfunkpfarrei ausgearbeitet und 

30 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nunmehr über acht Jahre lang realisiert wurde. Die theologischen Hochschulen stehen 
vor der Aufgabe, ihre Studenten auf die Frage vorzubereiten, wie Massenmedien in 
einer stark säkularisierten und ideologisch zerstückelten Geseilschaft das Weltanschau­
liche noch zur Sprache bringen können. Dies besitzt für mich Priorität vor der Ver­
größerung des Angebots an medienvermittelter Liturgie, für die im übrigen noch zu 
weniger Priester ausgebildet sind. 

Anmerkungen 

1 Diesem Beitrag liegt eine Gastvorlesung an der Katholisch Theologischen Hochschule 
Amsterdam (KTHA) zugrunde, die der Verfasser am 25. November 1982 aus Anlaß des 
Erscheinens der ersten beiden Publikationen der Serie "KTHA'cahiers" der KTHA eigenen 
.Interdisziplinären Arbeitsgruppe Kommunikationsmedien und Weltanschauung" (IWC) ge­
halten hat. (Vgl. Anmerkung 2 dieses Beitrages und die Rezensionen in dieser Ausgabe von 
CS.) Die Übersetzung aus dem Niederländischen besorgte Martin Gertler. 

t Johan G. Hahn: Liturgie op televisie of "televisie-liturgie". Grenzen en mogelijkheden van 
een programmasoort. Amsterdam 1982 (= KTHA-Heft 1). Ende September 1981 befaßte 
sich in Amsterdam eine kleine Gruppe von Theologen und Fernsehregisseuren mit dem 
Thema "Liturgie im Fernsehen". Vgl. den Bericht dieser, von der "Interdisziplinären 
Arbeitsgruppe Kommunikationsmedien und Weltanschauung" der Katholisch-Theologischen 
Hochschule Amsterdam (KTHA) veranstalteten Tagung: Johan G. Hahn: Liturgie im Fern­
sehen oder "Fernsehliturgie": Bemerkungen anläßlich einer Fachtagung zum Thema .Litur­
gie und Massenmedien". In: "Communicatio Socialis" 15, 1982, 1, S. 48-52. 
]. C. G. Braun, H. H. Hoekstra, W. G. Tillmans: Massamedia en levensbeschouwing. Thema­
tische verkenningen vanuit een post-academische cursus. Amsterdam 1982 ( = KTHA­
Heft 2). 

I Peter C. Bloth, Karl-Fritz Daiber, Jürg Kleemann, Claus-Jürgen Roepke, Henning 
Schröer, Traugott Stählin, Klaus Wegenast (Hrsg.): Handbuch der praktischen Theologie. 
Band 2 Praxisfeld: Der Einzelne I Die Gruppe. Gütersloh 1981, ohne Seitenangabe (in der 
Titelei abgedruckt). 

4 Obwohl es von einem Theologen als "bürgerlich" kritisiert wurde, empfahl ich den Teil­
nehmern meines Seminars seit 1980 die einzige neuere niederländischsprachige Einführung, 
Anne van der Meiden: Alleen van horen zeggen ... Bouwstenen voor een communicatieve 
theologie. Baarn 1980 ( = Oekumene 12, 1980, 1). Vgl. für die Kritik die Rezension von 
H. D. van Hoogstraten in "Massacommunicatie" 9, 1981, 1/2, S. 67-68. 

1 Auf die Notwendigkeit einer integrierten Theorie und Praxis der Kommunikation inner­
halb systematischer Theologie wurde hingewiesen von W. G. Tillmans: Integration of 
communication and education of systematic theology. In: "Communicatio Socialis" 15, 
1982,2, S.107-119, Literaturangabe auf S.115. 

I Hoekstra ist den Lesern von .Communicatio Socialis" als Autor wichtiger Aufsätze be­
kannt. Vgl. .Communicatio Socialis" 6, 1973, S. 233-237; 11, 1978, S. 297-302 und 
15, 1982, s. 193-203. 

1 ]. N. Lammens: Liturgie en massamedia. Kampen 1974 (= Kamper Hefte 24). 
8 Hahn (Anm. 2), S. 15-18. Von ihm nicht berücksichtigt wurde, m. E. zu Unrecht, Okke 

Jager: Verkondiging en massamedia. Kampen 1971 (= Kamper Hefte 16). 
' Die Thematik der Predigt als alte Erscheinungsform der Massenkommunikation bedeutete 

für mich einen Einstieg in die Homiletik. Vgl. Joan Hemels: Prediking als vorm van 
massacommunicatie. In: "Praktische Theologie" 3, 1976, 4, S. 238-246. 

11 Zur einschlägigen Literatur gehörten namentlich Aufsätze, erschienen in niederländischen 
und ausländischen homiletischen, pastoraltheologischen und kommunikationswissenschaft-

31 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lidten Zeitsdtriften, und von m1r m ein bibliographisdtes Hilfsmittel zusammengetragene 
Büdter; vgl. Joan Hemels (Bearb.): Literatuur over massacommunicatie en religie. Nijmegen 
(Selbstverlag des Psydtologisdten Laboratoriums der Katholismen Universität) 1978, mit 
späteren Ergänzungen. Zur Pflidttliteratur gehörten Beiträge in Bruno Dreher u. a. (Hrsg.): 
Handbudt der Verkündigung, Band II, Freiburg-Mündten-Wien 1970 und Gert Otto: Ein­
führung in die praktisdte Theologie. Ein Arbeitsbudt, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz, mit 
ausführlidten Literaturangaben. 

11 Vgl. die Literatur, erwähnt in Tillmans (Anm. 5), Beiträge in "Concilium" 1980, 2 (The­
menheft "Symbolisdte en artistieke expressie in de liturgie") und Jos Zwetsloot: De taal 
van symbolen. Hilversum 1981. Das Ritual als Kommunikationsmittel wurde neuerdings 
behandelt von J. Tennekes: Symbolen en hun boodsdtap. Een inleiding in de symbolisdte 
antropologie. Assen 1982. 

12 Paul Watzlawick u. a.: Mensdtlidte Kommunikation. Formen, Störungen, Paradoxien, 
Bern-Stuttgart-Wien 197 4. 

13 Vgl. Arnold Uleyn: Wat is pastorale psydtologie? In: "Praktisdte Theologie" 3, 1976, 6, 
S. 371-381, besonders S. 377, wo der Autor audt die neueren Aufgaben im Bereidt der 
Massenmedien erwähnt. 

14 Herz-Jesu Gemeinde, Veghel und St. Lambertus Gemeinde, Hengelo, beide 1978/1979. 
Band 4 des Handbudtes der praktisdten Liturgie (vgl. Anm. 3) wird "Leitung und Organi­
sation" auf Ebene der Gruppe, der Gemeinde und der Gesellsdtaft behandeln. 

15 Vgl. für die Gründungsgesdtidtte Frans Oudejans: "Omroepparodtie" (Rundfunkpfarre) in 
den Niederlanden. In: "Communicatio Socialis" 8, 1975, 4, S. 353-354. 

16 V gl. Anm. 2. 
17 Der evangelisdte Theologe H. Berkhof: Christelijk geloof. Een inleiding tot de geloofsleer. 

Nijkerk 19732, S. 376 befürwortet die Anerkennung des sakramenteilen Charakters des Ge­
sprädts. Glauben als Dauerreflektion (Helmut Sdtelsky) könnte, so meint der niederlän­
disdte Theologe, als ergänzend statt konkurrierend mit herkömmlidten religiösen Kommu­
nikationsformen (Predigt, Kirdtenbesudt usw.) betradttet werden. 

18 Eine gute, wenn audt niederländisdtspradtige Zusammenfassung dieser Note des Sankt 
Willibrordus Vereins ("St. Willibrord Vereniging") bietet H. J. van Hout (Red.): Religie 
en televisie. Aanzetten voor een oekumenisdt mediabeleid. In: "Ardtief van de Kerken" 
37, 1982, 17, Sp. 842-851. 

19 Zusammenfassung in: "Ardtief van de Kerken" 37, 1982, 17, Sp. 851-861. 
20 Stephan Hopkinson: Religion goes on the air. In: "Picture Post" vom 17. Februar 1945, 

S.24. 
21 Guido Fauconnier: Algemene communicatietheorie. Utredtt-Antwerpen 1981. 
22 Das wohl widttigste Budt von Helmut Peukert: Wissensdtaftstheorie- Handlungstheorie­

Fundamentale Theologie. Düsseldorf 1978 spielt in der Studie von Hahn (siehe Anm. 2) 
keine Rolle. Es wird wohl in dem Erfahrungsberidtt eines Mitarbeiters der Rundfunkge­
meinde Amersfoort erwähnt. Vgl. Hein Sdtaeffer: De eudtaristieviering op de televisie: 
reflecties op grond van een praktijk. In: "Concilium" 1982, 2 (Themenheft "Kunnen we 
altijd eudtaristie vieren?), S. 56-64. 

23 Vgl. in diesem Zusammenhang den Beitrag von Alfons Auer: Verantwortete Vermittlung. 
Neue Überlegungen zu einer medialen Ethik. In: "Stimmen der Zeit" 199, 1981, 3, 
S. 147-160. über die Förderung eines partizipatorisdten Umgangs mit Massenmedien 
wird nodt relativ wenig gesdtrieben, so etwa in den von Eberhard Stammler, Norbert 
Sdtneider und Gerd Albredtt verfaßten Beiträgen über "Umgang mit Massenmedien": 
Presse, Hörfunk und Fernsehen und Film im Handbudt der praktisdten Theologie, Band 2 
(vgl. Anm. 3), S. 165-172, 173-179 und 180-190. 
Ein ernsthafter Versudt, Kommunikation nidtt mehr als linearen Einbahnstraßen-Prozeß zu 
verstehen wurde neuerdings unternommen in Everett Rogers, Lawrence Kincaid: Commu­
nication networks. New York 1981, von den Autoren zusammengefaßt in "Communication 
is network and coonvergence". In: "lntermedia" 10, 1982, 1, S. 14-18. 

24 In den Niederlanden besonders hervorgehoben von dem Soziologen Anton C. Zijderveld: 
De theorie van het symbolisdt interactionisme. Meppel 1973. Ein Vergleidt mit der 

32 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


neuesten Studie von Jürgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt 
am Main 1981, 2 Bände, ist aufschlußreid:i. In Band 2, Zur Kritik der funktionalistischen 
Vernunft, handelt das V. Kapitel über "Der Paradigmawechsel bei Mead und Durkheim: 
Von der Zwe<ktätigkeit zum kommunikativen Handeln" (S. 7-169). 
Einen kritischen überblick der symbolischen Interaktion in der niederländisd:ien Sprad:ie 
bietet J. J. B. M. van Hoof: Symbolisch interactionisme. In: L. Rademaker, H. Bergman 
(Hrsg.): Sociologisd:ie stromingen. Utred:it/Antwerpen-Amsterdam 1977, S. 116-144 und 
344-345. 
Nam meiner Gastvorlesung wurde im auf eine meine Betrad:itungsweise unterstützende 
Veröffentlid:iung aufmerksam gemacht: Yori<k Spiegel: Der Gottesdienst unter dem Aspekt 
der symbolisd:ien Interaktion. In: "Jahrbud:i für Liturgik und Hymnologie" 16, 1971, 
S. 105-119. Spiegel nennt als umfassende deutsd:isprad:iige Darstellung der Entwi<klung 
und der Lehren Meads das Werk von K. Raiser: Identität und Sozialität. George Herbert 
Meads Theorie der Interaktion und ihre Bedeutung für die theologisd:ie Anthropologie. 
Münmen-Mainz 1971. 

15 Einen überblick findet man in Fauconnier (Anm. 21), S. 165-175. Eine umfassende und 
adäquate Analyse der genannten und übrigen Kommunikationsmodelle bietet Denis 
McQuail, Sven Windahl: Communication models for the study of mass communication. 
London-New York 1981. 

le Erschienen in Chicago. 
11 H. Faber: Zijlid:it op de Iiturgie. In: Sijdsd:irift voor Liturgie" 62, 1978, 3, S. 106-115. 
18 Vgl. Jan Weima: De psyd:iologisd:ie betekenis van symboolervaring in de Iiturgie en in het 

pastoraal handelen. In: J. H. Dijkman e. a.: Ervaring van God. Baarn 1979, S. 107-124 
und 133-134. Vgl. die ältere Dissertation von J. A. Ponsioen: Symboliek in de samen­
leving. Een sociologie van de symbolen en van het symboliek denken. Utrecht 1952. Eine 
Warnung Glaubensgeheimnisse über das Fernsehen zu vermitteln enthält Peter Hofstede: 
Vergooid geheim. Protestanten, katholieken en televisie. In: Walter Goddijn (Hrsg.): 
Godsdienst: R. K. Herleeft het antipapisme of zijn de katholieken niet te vertrouwen, 
Baarn 1980. S. 107-129 und 210. Durchaus negativ äußerte sid:i Hans Kutterle: Dem Volk 
ins Maul sehen. Zu einem Tele-Gottesdienst. In: "Medium" 12, 1982, Nr. 12, S. 18. 

18 Vgl. William F. Fore: Eine willkommene Herausforderung. Der Erfolg der "Elektronisd:ien 
Kirche" und seine Ursachen. In: epd!Kird:ie und Rundfunk, Nr. 92 vom 22. November 
1980, S. 4-7; Daniel Rainey: Religion durch den Ather, Die rechtliche Kontrolle über die 
elektronisd:ie Kirdie in den USA. In: "Rundfunk und Fernsehen" 30, 1982, 2, S. 148-163; 
Erhard Diehl, Kurt Sprenger (Hrsg.): Mehr Evangelium in den Medien. Die Herausforde­
rung der neuen Medien. Wuppertal 1982; Nad:igefragt: Kirdie und elektronisd:ie Medien 
(Themenheft von "Medium" 12, 1982, 9/10) und Martin Gertler: Katholische Kirdie im 
Pilotprojekt: Kabelkommunikation Ludwigshafen. In: "Communicatio Socialis" 15, 1982, 
S. 233-239 belegen, weld:ien "Boom" der elektronisd:ie Kird:ie-Gedanke in der Bundes­
republik erlebt. Für die näd:iste Zeit erwarte im aud:i in den Niederlanden ein lebhaftes 
Interesse daran. Vgl. die in Anm. 18 und Anm. 19 genannten Berid:ite. 

10 In "De Tijd" (Tageszeitung) vom 22. Dezember 1973, Wochenendausgabe TS. 
11 Vgl. für die Entwicklung des Kirdienrundfunks in den Niederlanden Jan Greven: Korte 

gesd!iedschrijving van de kerkelijke omroep in Nederland. In: "Massacommunicatie" 6, 
1978, 2, s. 48-56. 

h Ich verfüge über zahlreiche Zeitungsaussd:initte und Reportagen, aus denen dieses sd:iwierige 
Verhältnis deutlid:i wird. über den niederländisd:ien Kirchenrundfunk "IKON" erschien ein 
kritischer Aufsatz in "De Tijd" (Wod:ienblatt) vom 19. November 1982 von Henk van 
Gelder unter dem Titel: "Wat is er mis met de IKON" (d. h.: Was ist nid:it in Ordnung 
mit der IKON?) S. 48-53. 

33 

3 Communicatio Socialis 1/83 00 615 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUMMARY 

The experiences of a five-year teaching for theology students in the field of liturgy and mass 
media at the Catholic University of Nimegen was also a learning process for the teacher him­
self. During this it became more and more clear to him how the use of symbols, the role of 
light, colour, music and art are important elements for creating community and communion. 
The persons acting in liturgy as weil as liturgical actions themselves can be studied also under 
the communications perspective. After the Second Vatican Council within the parishes much 
more different groups have been involved in the preparation and execution of liturgy and 
thus a new communicative network was created. If this liturgy however is transmitted via 
television, the participants become recipients and instead of participating they are receptive 
persons. This also has special consequences for people from outside the Churches who might 
not any more understand the symbols and the language used. There is a need for a new 
symbolic and actionist communications theory where the definition of the situation is central 
and the "role taking" of the individual whose conditions have to be considered. 

RESUME 

Les experiences d'un enseignement de cinq ans pour des etudiants de theologie dans le champ 
de la liturgie et les mass media ont ete un proces d'etude aussi pour l'enseignant. Entre autres, 
il devenait clair que l'utilisation des symboles et le r&le de la lumiere, des couleurs, de la 
musique et de l'art sont des elements importants dans la creation de la communaute et de la 
communion. Les personnes traitees dans la liturgie et les actions liturgiques peuvent ~tre 
etudiees SOUS l'aspect scientifique de la communication. Apres le Deuxieme Concile du 
Vatican, beaucoup plus de differents groupes participent dans la preparation et la realisation 
de la liturgie, creant ainsi un nouveau reseau communicatif. En transmettant cette liturgie 
par la television, les participants deviennent des recepteurs, c. a. d. les activites participatives 
deviennent receptives. Cela a aussi des consequences pour ceux hors des Eglises qui peut-~tre 
ne comprennent pas les symboles et le language utilise. Il y a le besoin d'une nouvelle theorie 
de communication symbolique et d'interaction, dans laquelle la definition de la situation est 
centrale, prenant en consideration le r&le de l'individuel et ses conditions. 

RESOMEN 

La experiencia de cinco aiios enseiiando a los estudiantes de teologla en el campo de la 
Liturgla y los mass-media en la Universidad Cat6lica de Nijmegen, fue tambien un proceso 
de aprendizaje para el mismo profesor. Durante este perlode para ellleg6 a ser cada vez mas 
claro como el uso los slmbolos, el rol de la luz, el color, la musica y el arte, son dementos 
importantes para crear comunidad y comuni6n. Las personas representando en la liturgla asi 
como los actos liturgicos en sf, pueden tambien ser estudiados bajo la perspectiva de comuni­
cac6n. Despues del Concilio Vaticano li, muchos y diferentes grupos en las parroquias, se 
han incorporado en la preparaci6n y ejecuci6n de la liturgfa, creando asi una nueva red de 
comunicaci6n. Sin emhargo, si esta liturgfa es transmitida por televisi6n los participantes se 
convierten en receptores y en vez de participar son personas que s6lo reciben. Esto tiene 
tambien consecuencias particulares en las personas exteriores a la Iglesia quienes pueden llger 
a no entender mas los slmbolos y el lenguaje utilizado. Existe la necesidad de una nueva 
teorla de comunicaci6n de los sfmbolos y su interacci6n, teorla en la cual la definici6n de la 
situati6n es central y el rol pasivo del individuo posee condiciones que deben ser tomadas en 
cuenta. 

34 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19 - am 24.01.2026, 12:55:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1983-1-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

