
407

Kürzlich bekam ich bei Facebook eine Meldung: „Lena ist jetzt Sing-
le“. Darunter leuchtete ein rotes Herz. Das heißt: Diese Dame ist jetzt 
wieder zu haben. Das Problem: Ich kenne Lena aus dem richtigen 
Leben. Sie ist gar keine Dame, Lena ist ein Mädchen von neun Jah-
ren. Sie hat ihr Geburtsdatum manipuliert, sie hat sich älter gemacht, 
um überhaupt einen Facebook-Account bekommen zu können. Ein 
Grundschulkind präsentiert sich also auf dem Markt der Gesichter, 
weltweit. Lena weiß zwar, wie man ein Profil anlegt, aber sie weiß 
nicht, was sie tut. Facebook ist für sie das Buch der Bücher, dar-
an will sie mitschreiben. Wie lange die Bilder und Texteinträge sie 
verfolgen werden, davon hat das Mädchen keine Ahnung. Es weiß 
nicht, dass es inzwischen das Berufsbild des Reputationsmanagers 
gibt, dass also Leute damit ihr Geld verdienen, Rufschädigendes aus 
dem Langzeitgedächtnis des Netzes zu löschen und Rufförderndes zu 
inszenieren. Man sieht an dem Beispiel: Es muss nicht immer gleich 
Cybermobbing und Cyberwar sein, auch unterhalb dieser Schwelle 
gibt es reichlich medienethischen Bedarf. 

Das medienethische Impulspapier spricht ein Problem an, das je-
den betrifft. Das ist für Papiere dieser Art nicht selbstverständlich, 
deshalb wäre an dieser Stelle bei Facebook schon ein erster Klick auf 
den „Gefällt-mir“-Button fällig. Mir gefällt zudem die grundsätzliche 
Haltung. Hier wird nicht kulturpessimistisch das Neue verdammt, 
sondern man nähert sich zunächst mit Neugier. Auch wenn es nir-
gendwo ausdrücklich gesagt wird: Wahrscheinlich würde Jesus heute 
die Bergpredigt twittern, um „Follower“ zu finden. Wahrscheinlich 
wären die Jünger heute bei Xing vernetzt. 

Mit dem Impulspapier zeigt die Kirche, dass sie das Internet als 
wichtiges Thema ansieht. Dafür wurde es allerdings mehr als 20 Jah-
re nach den Internetanfängen auch Zeit, denn im Internet sind nicht 
nur zwei oder drei versammelt, sondern zwei oder drei Milliarden. Und 
wir wissen nicht genau, in wessen Namen sie da versammelt sind. An 
einer Stelle ist vom Internet als neuer Religion die Rede. Das geht zu 

Wäre Jesus bei Facebook?*Christiane Florin

VIRTUALITÄT UND iNSZENIERUNG

*	 Rezension im Rahmen der Vorstellung des medienethischen Impulspapiers am 29. 
Juni 2011 im Erbacher Hof in Mainz. 

Communicatio Socialis 44 (2011), Nr. 4: 407–410 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-4-407 - am 22.01.2026, 12:59:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-4-407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


408

weit. Aber die digitale Weltkugel dreht sich um Glauben und Wissen, 
sie hat ihre Propheten und Ikonen, ihre Bewohner organisieren sich 
in Communities und bilden zusammen die „Internetgemeinde“.

Und das Geschehen in dieser Welt rührt ans Menschenbild: Beim 
Internet ist nicht dasselbe passiert wie damals im vergangenen Jahr-
hundert, als die Zeitung Konkurrenz durchs Radio oder später durchs 
Fernsehen bekam. Die digitale Welt gleicht einem Schöpfungsakt. 
Sie gibt uns die Möglichkeit, uns neu zu erschaffen. Wir sind nicht 
einfach nur geschminkt wie im Fernsehen, wir achten nicht einfach 
nur auf unsere Aussprache wie im Radio, wir können das Internet 
zur Selbstdarstellung nutzen, doch es muss nicht unbedingt unser 
analoges Selbst sein, das wir digital darstellen. Wir können uns älter, 
jünger, dicker, dünner, brutaler, friedlicher, konservativer und libera-
ler machen. Und selbst wer sich keine andere Identität gibt, wer sich 
tatsächlich selbst zu inszenieren glaubt, erlebt ein Wunder, wenn er 
seinen Namen googelt. Was bleibt dann von der Präsentation? Fast 
jeder fragt sich nach dem Ego-Googeln doch beim Anblick der ersten 
zwanzig Treffer: Mein Gott, bin ich das wirklich? Um dann zu seuf-
zen: Gott sei Dank gibt es noch Menschen, die mich aus dem nicht-
virtuellen Leben kennen. 

Ein zweites „Gefällt mir“ gebührt den Ausführungen zu Authenti-
zität und Wahrhaftigkeit. Aus dem Papier lässt sich herauslesen, wie 
sich ein medienethisch korrekter Mensch, ein „Prosumer“, wie ihn 
die Autoren nennen, verhalten soll. Drei Grundsätze gilt es demnach 
zu beherzigen:
•	 Jeder hält sich an die Goldene Regel: „Was du nicht willst, das man 

dir tut, das füg auch keinem anderen zu.“ Man kann es auch den 
kategorischen Imperativ nennen. Niemand verbreitet also Unwahr-
heiten über sich und andere, damit andere es auch nicht tun.

•	 Misstrauen ist erste Bürgerpflicht. Jeder Cyber-Citoyen prüft ge-
nau, was ihm das Netz bietet, zieht möglichst viele Quellen zurate 
und gleicht das Online-Wissen mit seinen Offline-Erfahrungen ab.

•	 Der Mensch beginnt nicht erst mit einem Facebook-Profil. „Was 
nicht in den Medien existiert, gibt es gar nicht“, lautet ein viel zi-
tierter Satz. Es ist ein vermessener Satz. Lena muss lernen: Es gibt 
ein Leben jenseits der Medien. 
Aber, und jetzt kommt mehrfach der „Gefällt-mir-nicht“-Knopf zum 

Einsatz: Was folgt aus dieser klugen Analyse? Medienethik bleibt nur 
ein frommer Wunsch, solange die Zustandsbeschreibung vor allem 
auf die seit Jahrzehnten wiederholte Forderung nach mehr Medien-
kompetenz hinausläuft, möglichst als Schulfach. Wie schafft man es, 
dass Lena all die ethischen Fragen von der Wahrheit bis zum Daten-

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-4-407 - am 22.01.2026, 12:59:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-4-407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


409

schutz überhaupt stellt? Wie schafft man es, dass sie professionelle 
journalistische Arbeit zu schätzen und von bloßen Meinungsergüssen 
zu unterscheiden weiß? Hilft es ihr oder ihren Eltern, wenn die Deut-
sche Bischofskonferenz, wie zum Schluss empfohlen, ein Institut für 
Medienkompetenz gründet?

Am Anfang des medienethischen Impulspapiers steht ein großes 
Wort: „Christliche Zeitgenossenschaft spricht aus der Mitte der Ge-
sellschaft kritisch über diese, um sich widerständig und weiterfüh-
rend auf den Lauf der Dinge im Hier und Jetzt einlassen zu können.“ 
Zwischendrin heißt es: „Der einzelne Mensch ist immer nur als Mit-
mensch denkbar.“ Da könnte man auf den Gedanken kommen, die 
Kirche sei das erste soziale Netzwerk. Doch am Schluss fragt sich 
der Leser: Was bedeutet das Gesagte eigentlich für die Kirche als Ak-
teur in der digitalen Welt? Beschränkt sie sich darauf, an Lehrplänen 
mitzuwirken? Wird das Institut für Medienkompetenz Ethikplaketten 
für Internetseiten vergeben? Predigen Pfarrer von der Kanzel, wel-
che Angebote gut und welche böse sind? Oder sagt wenigstens die 
junge Pastoralreferentin etwas in der Firmvorbereitung dazu, weil ja  
Medienkunde Teil ihres Studiums war? 

Bei einem so emotionalen Thema wie Religion gibt es viele Gründe, 
warum es für die Kirche schwierig ist, das Netz im Netz auszuwerfen: 
Die Kirche ist eine moralische Autorität; das Internet ist strukturell 
antiautoritär. Wir Journalisten zum Beispiel haben lernen müssen, 
dass wir nicht mehr die einzigen sind, die mit unserer Meinung an 
die Öffentlichkeit gehen können. Und wir haben lernen müssen, dass 
der einst von Bertolt Brecht erträumte Rückkanal uns zurückstuft. 
Man mag noch so lange an seinem Leitartikel feilen, sobald man die 
Kommentarfunktion freigibt, finden sich Leser, die das Gesagte an-
zweifeln, die etwas besser wissen, die den Autor als Autorität vom 
Thron stürzen. Die Erfahrung zeigt zudem: Es melden sich in weltan-
schaulichen Fragen vor allem diejenigen zu Wort, die sich ansonsten 
missverstanden und unerhört fühlen. Die Kommentarfunktion öffnet 
ein Ventil für all jene, die sich ansonsten in der veröffentlichten Mei-
nung zu wenig wiederfinden. All das macht den Journalisten zwar 
nicht überflüssig, aber er muss sich eher als Anreger verstehen denn 
als Welterklärer. Machtworte sind in diesem Medium unmöglich, für 
Leitartikler wie für Bischöfe. 

Die Autoren des Papiers fordern professionell ausgebildete Jour-
nalisten, da würde ich nie widersprechen. Doch man muss sich klar-
machen, dass die großen Innovationen im Netz von journalistischen 
Laien kamen, Facebook, Google, YouTube – das sind Erfindungen von 
Tüftlern, nicht von Starreportern. Die Grenzen zwischen Laien und 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-4-407 - am 22.01.2026, 12:59:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-4-407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


410

Geweihten sind in der digitalen Mediengesellschaft sehr durchlässig. 
Oft sind die Laien die wahrhaft Eingeweihten. Das Internet ist inso-
fern ein großer Relativierer.

Und es ist ein großer Polarisierer. Die am meisten beachteten re-
ligiösen Portale sind nicht katholisch.de oder evangelisch.de, also 
die offiziellen Seiten der Kirchen. Es sind jesus.de, ein evangelikales 
Angebot, und kath.net sowie kreuz.net, wo man die im Papier gefor-
derte „christliche Zeitgenossenschaft aus der Mitte der Gesellschaft“ 
inmitten von Beschimpfungen meist vergeblich sucht. Maß und Mitte 
sind im Netz eher uninteressante Inhalte.

Was setzt die katholische Kirche dem entgegen? Es wirkt ver-
huscht, nur die anderen „Prosumer“ aufzufordern, medienethisch zu 
produzieren und zu konsumieren. Damit allein unterscheidet sich die 
Kirche nicht vom Presserat. Netzgrundsätze zu formulieren, ist zu we-
nig. Es genügt auch nicht, selbst Seiten zu produzieren, die medien
ethisch korrekt sind und Themen behandeln, die anderswo zu kurz 
kommen. Der durchschnittliche Internetnutzer erbarmt sich nicht ei-
ner Seite, nur weil sie „gut“ und nicht böse ist. Ihn treibt nicht Mitleid 
an den Computer, sondern ein Interesse: Entweder sucht er gezielt 
Informationen oder Unterhaltung oder Kontakte. Medienkompetenz 
kann sich nicht darin erschöpfen, Gewalt, Pornografie und Verleum-
dung abzuwehren. Das wäre viel zu defensiv. Medienkompetenz soll-
te auch eine kreative Bedeutung haben. Dieser Gestaltungsanspruch 
kommt jedoch in dem Papier zu kurz. Dabei müsste die Frage sein: 
Kann man mit Ethik, mit Medienethik, User interessieren, dass sie 
sich dem freiwillig aussetzen und nicht nur in der Schule, wenn das 
Fach Medienkompetenz auf dem Stundenplan steht? 

Eine interessante Erfahrung in diesem Zusammenhang ist der 
„Bildblog“. Journalisten und Intellektuelle haben Bände über die 
„Bild“-Zeitung geschrieben, der Presserat hat sich oft mit dem Blatt 
befasst. Manche Bücher waren Bestseller, doch das Boulevardblatt 
blieb weitgehend unbeeindruckt. Und dann kamen ein paar Journa-
listen, haben eine Seite namens „Bildblog“ gegründet und Tag für 
Tag alle Fehler und Ungenauigkeiten offengelegt. Das hat den „Bild“-
Chefredakteur nicht lange unbeeindruckt gelassen. 

Ich würde mir wünschen, dass die Kirche nach dem Impulspapier 
den Impuls hätte, einen eigenen Medienethik-Checker zu benennen. 
Einen, der Lob und Tadel verteilt, und der dieses Urteil auch begründet – 
mit Rückkanal. Damit macht man sich angreifbar, aber auch auffindbar. 
Pauschale Medienkritik nimmt keiner ernst, konkrete schon. Wenn der 
Ethik-Check gut gemacht ist, könnte es gut sein, dass Lena und ihre 
Freundinnen eines Tages Lust haben, sich diese Seite anzuschauen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-4-407 - am 22.01.2026, 12:59:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2011-4-407
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

