Bergson im franzosischen
soziologischen Denken

Einfihrung in eine Spurensuche

Es geht in allem Folgenden um eine Spurensuche. Es geht um die Spur des
Philosophen Henri Bergson im franzosischen soziologischen (und ethno-
logischen) Denken; desjenigen Philosophen also, dessen Einfluss auf das
franzosische Denken des 20. Jahrhunderts insgesamt sicher kaum hoch
genug eingeschitzt werden kann. Auch das soziologische Denken wird
sich diesem Einfluss nicht ganz entzogen haben - sei es im positiven Sin-
ne einer Ansteckung, sei es aber auch im negativen Sinne einer Aversion,
einer AbstofSung von Bergson und dem Bergsonismus. Die Frage nach
den Bergson-Effekten erfordert eine Spurensuche. Wie man schnell fest-
stellt, blieben die Ansteckungen und selbst die Aversionen nur allzu oft
unausgesprochen, sie wurden regelrecht versteckt. Meist ist Bergson also
eher implizit als explizit in den Gesellschafts- und Sozialtheorien anwe-
send. Es ist aber auch und vor allem eine Spurensuche, da es — wie man
ebenso schnell feststellen wird — zum Thema >Bergson und die Soziolo-
gie« erstaunlich wenig zu lesen gibt: Offenbar ist diese Verbindung fiir
die soziologische Wahrnehmung (und namentlich fiir die franzosische)
ein Widerspruch in sich, eine contradictio in adjecto. Tatsiachlich gibt es
ein ganz bestimmtes Bergson-Bild in der Soziologie, das jede Assoziati-
on seines Denkens mit einer soziologischen These unvereinbar macht,
und dies nicht nur hierzulande, sondern lange vor allem auch in Frank-
reich. Dominant war und ist wohl immer noch das Bild eines Denkers
der >Lebensphilosophies, dasjenige des franzosischen Pendants zu Nietz-
sche; dominant ist das Bild Bergsons als eines Irrationalisten und Anti-
Intellektualisten, eines Zerstorers der Vernunft. Ebenso assoziiert man
hierzulande und in Frankreich mit dem Namen Bergsons stets eine The-
orie des inneren Lebens, einen Psychologismus und Subjektivismus. Ver-
kniipft wird diese Auffassung von Bergson dann mit dem Etikett des
Intuitionismus als einer Erkenntnismethode, die der Uberpriifung unzu-
ganglich sei und die daher als vollig unzulidnglich erscheint. Dies fiihrt
zugleich zu einem nichsten und letzten Negativstereotyp: dem Verdikt
einer altmodischen Metaphysik. Mit all dem haben soziologische Theo-
rien und Autoren per definitionem und selbstverstandlich wenig zu tun.

Mit beidem hat aber auch das Denken Henri Bergsons faktisch we-
nig zu tun. Dies zu sehen, sich einmal jenseits der hartniackigen Vorur-
teile zu stellen, die diesen Denker umgeben, erlauben die Neuinterpre-
tationen seitens prominenter Autoren: Neulektiiren, die erst durch die
geldufigen Vorstellungen des Bergsonismus und die folgenden radikalen

13

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Briiche mit ihm moglich waren. Diese Neulektiiren setzten Jahrzehnte
nach dem offentlichen Erfolg Bergsons, in den 1940ern Jahren ein. Un-
ter ihnen ist zuallererst die Lektiire von Gilles Deleuze zu nennen: Es
ist Deleuze, der Bergsons Denken als eine nunmehr bereits klassisch ge-
wordene, fulminante Kritik an der Subjekt-, Bewusstseins- und Transzen-
dentalphilosophie und ihrem versteckten antiken Erbe sichtbar machte,
als eine moderne Philosophie der Differenz. Es ist zudem Maurice Mer-
leau-Ponty, der gegen den Bergson schlecht verstehenden, frithen Berg-
sonismus darauf beharrt, dass es einen recht verstandenen Bergson gibe:
Dieser Bergson hat mit den Dualismen wenig zu tun, die man ihm un-
terstellt — namentlich dem von Leben und Intellekt. Tatsachlich ist Berg-
sons Denkweise an dieser Stelle viel eher (und zwar nun auch jenseits
der Lektiire von Merleau-Ponty) eine Ontologie der Immanenz als der
Trennungen und Teilungen. Es ist schliefflich Jean Hyppolite, der Lehrer
von Deleuze, der seit 1949 jede psychologistische Lektire Bergsons ver-
stellt hat und der zugleich die lebenstheoretische Grundlage ernst nahm
— ebenso wie nach ihm dann Georges Canguilhem, der ab 1952 Berg-
sons neuen Vitalismus rehabilitiert: jenes recht verstandene Wissen des
Lebens, in dem der Mensch zugleich als Subjekt und Objekt seines Den-
kens angesprochen ist.

Im Folgenden geht es zunichst um die Rekonstruktion eines bisher
unsichtbaren Kapitels der Theoriegeschichte der franzosischen Soziolo-
gie, und genauer, von dreien solcher Kapiteln. Zugleich handelt es sich
darum, in dieser Geschichte eine alternative und diskrete Gestalt einer
Allgemeinen Soziologie, eine spezifische soziologische Theorie sichtbar
zu machen. Sofern die klassische identitdts- oder reprisentationslogi-
sche Denkweise, die von Bergson grundlegend problematisiert worden
ist, von der Philosophie aus in die Wissenschaften einwanderte — in die
Natur- und Humanwissenschaften inklusive der Soziologie —, bietet die
alternative bergsonsche Denkweise eine systematische Alternative zum
bisher verfigbaren Spektrum der soziologischen Denkweisen. Es sind
genauer und in erster Naherung drei Theoriefundamente des bergson-
schen Denkens, die bei verschiedenen Autoren zu einem unverwechsel-
baren Register des soziologischen Denkens fithren, zu einem diskreten,
wiedererkennbaren Paradigma der Sozial- und Gesellschaftstheorie: Ers-
tens die Theorie der Differenz als Differentiation, des Anders-Werdens
(im Unterschied zu einer atemporal gedachten Differenz, etwa als Dif-
ferenz von System und Umwelt; aber auch im Unterschied zu einer evo-
lutionistisch — und damit ebenfalls, so Bergson, atemporal, nimlich me-
chanistisch gedachten — Differenz im Sinne fortschreitender funktionaler
Differenzierung); zweitens die Theorie der Immanenz, der plurale Mo-
nismus Bergsons; und drittens der Neue Vitalismus, der den Menschen
als Lebewesen ernst nimmt, das Leben als Urheber und Objekt seines
Wissens mitfithrt. Die Spezifik des sich daraus speisenden lebenssoziolo-

4

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

gischen Denkens zeigt sich bereits in der Definition des Bezugsproblems,
vor das die Theorie ihren Gegenstand gestellt sieht. Das Problem ist hier
ausdriicklich nicht die Frage der Moglichkeit sozialer Ordnung gegen-
tber der wahrscheinlicheren Unordnung. Vielmehr hat Bergson dieses
Begriffspaar — im Hinblick auf die philosophische Rede von >Ordnung«
— grundlegend problematisiert, um an dessen Stelle das Anders-Werden
von Ordnungen zu setzen.

Wenn Bergson der aufsehenerregende Denker des beginnenden 2o0.
Jahrhunderts in Frankreich war, wenn dieser Autor einen choc bei sei-
nen Zeitgenossen ausloste (wie die seit 2007 bei Presses Universitaires
de France erschienene kritische Edition Bergsons untertitelt ist), so wird
sich auch das soziologische Denken in Frankreich diesem Schock, dem
Einfluss dieser neuen Philosophie nicht entzogen haben — das war die
Vermutung, die am Beginn dieser Spurensuche stand. Das erste, was da-
bei zutage trat, war nun zunichst das Gegenteil: die fast durchgiangige
Nichtexistenz Bergsons in der franzosischen soziologischen Literatur. In
deren Hauptwerken, namentlich in denen der Durkheim-Schule, in den
einfuhrenden Texten und Lehrbiichern der neuen Disziplin findet Berg-
son nicht statt. Dies gilt nicht nur fur die Grindungszeit der franzosi-
schen Soziologie. Es gilt von den ersten Kanonisierungen des Faches bis
heute. Die Autoren, die demgegeniiber faktisch von Bergson aus je ihre
soziologische Theorie entfalten, halten diese Anleihe ihrerseits oft be-
deckt. Sie nennen ihn kaum (so hilt es Gilbert Simondon), sie nennen
ihn gar nicht (so halt es Pierre Clastres) oder distanzieren sich demonst-
rativ polemisch von ihm (so hilt es Cornelius Castoriadis), was dem Vor-
gehen der Anti-Bergsonianer der Soziologie entspricht: Auch sie pflegen
ihre Aversionen meist implizit, in Anspielungen etwa auf einen grassie-
renden >Neomystizismus, als ob bereits die Nennung seines Namens ein
zu grofles Zugestandnis an diesen Autor wire.

Logik des Argumentationsgangs

Bergson hatte gerade in der beginnenden franzosischen Soziologie eine
schlechte Presse. Nur zu oft galt er — wie sich im I. Teil der Frage nach
den Bergson-Effekten in der Disziplin Soziologie zeigen wird — als Intuiti-
onist und Psychologist; zumeist gleichzeitig als Irrationalist und Anti-In-
tellektualist und als Vordenker der Anti-Moderne. Vor den Ubernahmen
und dem Werk von Bergson selbst werden daher zunichst die Anti-Berg-
sonianer im soziologischen Denken interessieren. Der erste Bergson-Ef-
fekt ist negativ, es ist eine Abwehrbewegung seitens der franzosischen
Soziologie, und zwar genau in dem Moment, in dem sich diese in Frank-
reich als die neue, von der Philosophie unterschiedene und diese beerben-
de Disziplin etabliert, nimlich von 1890 bis 1930. Kein geringerer als

15

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Durkheim galt den Zeitgenossen in der Tat als der Anti-Bergson, was sei-
ne Schriften freilich wenig verraten. Vor allem Maurice Halbwachs hat
dann - zeitlebens und durchaus explizit — eine epistemologische Schlacht
gegen Bergson gefithrt (wie sein Herausgeber Gérard Namer sagt), ge-
gen seinen langjdhrigen Lehrer, von dem er loszukommen suchte, indem
er zu Durkheim wechselte. Ebenso fiihren Marcel Mauss, Henri Hubert,
Lucien Lévy-Bruhl je ihre Bergson-Auseinandersetzung. Diese Aversion,
der Anti-Bergson-Affekt blieb nicht folgenlos fur die franzésische Sozio-
logie. Er bestimmte mindestens in zwei Hinsichten die Richtung, in die
man sich abstiefs, die neue Disziplin begriindend. Die Abgrenzung von
Bergson als dem fuhrenden >Intuitionisten< fithrte erstens zum Selbst-
verstandnis einer durchgreifend positivistischen Disziplin. Zweitens gab
Bergson auch einige der Themen vor, die man nun selbst in genau entge-
gengesetzter Richtung, namlich nicht-individualistisch, also soziologisch
zu besetzen suchte. Offensichtlich ist dies beim Thema des Gedachtnis-
ses (das bei Halbwachs vom >individuellen< zum kollektiven Gedichtnis
wird) sowie beim Thema der Zeit (die bei Henri Hubert und bei Durk-
heim von der >innerens, >psychischen< zur sozialen Zeit wird).

Diese Aversionen entfalten sich ab den 1890er Jahren, seit dem ersten,
bereits viel beachteten Werk Bergsons, seiner franzosischen these von
1889: Essai sur les données immédiates de la conscience (Zeit und Frei-
heit. Eine Abhandlung iiber die unmittelbaren BewufStseinstatsachen).
Sie verstarken sich noch dadurch, dass Bergson damit ausgerechnet Gab-
riel Tarde nahe zu stehen scheint, dessen Lehrstuhl am College de France
er auch noch tibernehmen wird. Einen zweiten Hohepunkt erreicht die
AbstofSung nach Durkheims Lebenszeit, genauer nach 1932, als Berg-
sons eigenes livre de sociologie erscheint: Die beiden Quellen der Moral
und der Religion. Zeitgleich ist schlieSlich eine weitere AbstofSung von
Bergson in der franzosischen Soziologie zu beobachten. Der franzosische
Marxismus etabliert sich zunichst ebenfalls in einem Anti-Bergson-Af-
fekt. Bergson gilt ihm als der exponierte Vertreter der Philosophie, die
nun als Ganze als Ideologie des Bestehenden gilt, als dienende Instituti-
on der biirgerlichen Gesellschaft — zusammen mit Durkheim, im Ubri-
gen. Beide sind nun die konservativen Intellektuellen par excellence, die
»Wachhunde« der Bourgeoisie, wie es etwa 1932 bei Paul Nizan (dem al-
ter ego Jean-Paul Sartres) heifSt.

Die Aversionen auch der Durkheim-Schule und das seither zu konsta-
tierende Desinteresse der Soziologie an diesem Denken beruhen auf ei-
nem dufSerst vorurteilsbehafteten Bild Bergsons — jenem angesprochenen,
immer noch virulenten Bild des Anti-Rationalisten und Spekulanten, des
Metaphysikers und Irrationalisten, Etiketten, die Bergsons Denkweise
selbst keineswegs treffen. Genauer gesagt: gar nicht treffen, wie seit der
kongenialen Lektiire von Gilles Deleuze von 1966 (Le bergsonisme) und
ihr vorhergehender Neulektiiren seiner Lehrer sichtbar ist. Diese Neu-

16

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

lektiiren Bergsons setzen historisch einen Bruch mit ihm voraus (Zwi-
schenstiick: Der Bruch mit Bergson und die Neulektiiren): Bot doch erst
der radikale Bruch, die Verabschiedung Bergsons die Chance, ihn noch
einmal ganz neu zu lesen und ihn nun endlich als einen groflen Philoso-
phen zu wiirdigen — als einen, der Neues schuf, neue Begriffe und damit
eine ganze neue Denkweise. Es sind tatsdchlich radikale Polemiken sei-
tens illustrer Autoren, die zundchst den Umgang mit Bergson prigen, vor
allem in der Philosophie selbst. Gegen Ende der 1920er Jahre, zu Beginn
der 1930er war der Bergsonismus >tot<, wie Georges Politzer ausrief. Es
ist dann namentlich der Bruch mit Bergson seitens Gaston Bachelard (ab
1932), der hier einen Wendepunkt darstellt, sofern Bergson nun nicht
mehr nur polemisch verabschiedet wird, sondern auch eine neue Etap-
pe des franzosischen Denkens beginnt. Die Polemik Bachelards gegen-
iiber Bergson bildet sogar, so der Bergson-Herausgeber Frédéric Worms,
den »einigenden Punkt« der franzosischen Intellektuellengeschichte des
20. Jahrhunderts insgesamt.* Einerseits erklart sich aus dem Bruch mit
Bergson die entschlossene Hinwendung der franzosischen Autoren zu
den »drei grofsen H« (Hegel, Husserl, Heidegger), die folgenreiche Hin-
wendung zu »den< Deutschen, die die franzosische Philosophiegeschich-
te und deren Impulse an die Sozialwissenschaft seit den 1930ern bis in
die T960er und dariiber hinaus bestimmt. Diese Hinwendung ist nicht
einfach eine Hinwendung zu etwas. Sie sie ist auch die interessierte Ab-
wendung von etwas, namlich eben von Henri Bergson.’ Zugleich ist es
dieser Bruch, der die angesprochenen, mit Hyppolite beginnenden Neu-
interpretationen ermoglicht hat: Erst dadurch wurde der frische, unvor-
eingenommene Blick moglich, erst in jenem Moment, in dem Bergson in
der franzosischen Philosophie nicht mehr allgegenwirtig war und in dem
er gleichwohl untergriindig weiterwirkte. Diese Neulektiiren bilden die
Grundlage jedes heutigen Bergson-Verstiandnisses, die Grundlage seiner
aktuellen Renaissance in der internationalen Philosophie und den wei-
teren human- und kulturwissenschaftlichen Disziplinen, und die Grund-
lage von allem Folgenden.

Da die negativen Bergson-Effekte (die Aversionen) weniger eine Re-
aktion auf Bergson selbst als auf seine beispiellose 6ffentliche Resonanz
darstellen, da sie also weniger das Denken Bergsons betreffen als das
Bild, das man sich von ihm machte — das Bild des Urhebers einer als an-

4 EWorms, La philosophie en France au XX° siécle. Moments, Paris 2009, Kap.
7 (v.a. 339-344). Vgl. zu Bergson und Bachelard F. Worms/J.-J. Wunenburger
(Hg.), Bachelard, Bergson: Continuité et discontinuité? Paris 2008.

5 V. Descombes, Das Selbe und das Andere. 45 Jahre Philosophie in Frankreich.
1933-1978 (1979), Frankfurt/M. 1981; ebenso E. During, A >History of Pro-
blems« Bergson and the French Epistemological Tradition, in: Journal of the
British Society for Phenomenology 35, 1 (2004), 4—23.

17

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

timodern und antifranzosisch verstandenen Bewegung (wobei nicht zu-
letzt der politische Kontext hineinspielt, der unter dem Kiirzel Dreyfus-
Affdre firmiert) — wird Bergsons Werk selbst erst nach diesen Aversionen
zum Zug kommen (Kap. I1: Bergsons Denken jenseits der Vorurteile:
Eine neue Philosophie und eine neue Soziologie). Sowohl der grundle-
genden Denkweise (Bergsons Philosophie) wie auch seiner Gesellschafts-
theorie (Bergsons Soziologie) wird die vorliegende Arbeit sich also erst
nach dem Durchgang durch die Aversionen zuwenden. So hat es sich
tatsachlich abgespielt. Zunachst fanden seine Beflirworter wie Gegner,
was sie ihn ihm suchten; danach wurde Bergson noch einmal neu, und
nun aufmerksamer gelesen. Worauf es gerade hierzulande ankommt, ist
in diesem zweiten Kapitel eine moglichst prazise und zugleich aktuali-
sierende Kennzeichnung dieses eigenwilligen Denkens. Nur so ldsst es
sich dem >Stand der Verfluchung« entreifSen, in dem es zum Teil noch im-
mer verharrt.® Man muss in der Tat das bergsonsche Projekt noch einmal
ganz neu darstellen, jenseits aller psychologistischen und anti-rationa-
listischen Lektiiren, jenseits der Missverstindnisse, die Bergsons zent-
rale Begriffe (durée, élan, intuition) verursacht haben — gerade auch im
Franzosischen selbst. Bergson hatte wahrlich keine gluckliche Hand in
der Wahl seiner Grundbegriffe. Die erneute Zuwendung und Nachbuch-
stabierung des recht verstandenen Bergsonismus setzt die angesproche-
nen Neulekttren voraus; in ihr zeigt sich die ganze Distanz zum schlecht
verstandenen Bergson. Dieser schlecht verstandene Bergson ist jener, den
man schnell in die bekannten Dualismen steckte und steckt, sei es, um
sich ihn an anzuschmiegen (wie bei Georges Sorel), um ihn zu kritisie-
ren (wie bei Maurice Halbwachs), oder um ihn zunehmend vehement zu
verabschieden (bei Georges Politzer und Paul Nizan). Der schlecht ver-
standene Bergson ist dabei ein Effekt seines parallel schnell zunehmen-
den Renommees in der Offentlichkeit, gipfelnd im Nobelpreis fiir Lite-
ratur 1927.

Die Grundlage der positiven Bergson-Effekte (der Ubernahmen) bil-
det also jene neue Philosophie, die zunachst verdeckt geblieben war, ver-
deckt durch die schnellen Lektiiren, verdeckt aber auch durch die an-
scheinend einfache Sprache Bergsons. Diese Philosophie basiert auf einer
fundamentalen Kritik an der bisherigen europdischen Philosophietraditi-
on, im Aufweis eines antiken, identititslogischen und substanzontologi-
schen Erbes; sie basiert auf dem Ausgang vom temporalen Charakter der
Wirklichkeit, dem Werden (devenir) — das ist stets erneut Bergsons Leit-
idee. Mit Deleuze lasst sich die daraus entwickelte neue Philosophie als
eine allgemeine Philosophie der Differenz, sowie als eine allgemeine Phi-
losophie der Immanenz kennzeichnen. Das bergsonsche Denken kreist

6 G.Deleuze, Differenz und Wiederholung (1968), Miinchen 1997, 50 (»die Dif-
ferenz dem Stand der Verfluchung entreifSen«).

18

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

genauer um folgende drei Kernansitze: Es geht erstens aus vom dyna-
mischen oder temporalen Charakter der Wirklichkeit, einschlieflich de-
ren Unvorhersehbarkeit, Ereignishaftigkeit und Irreversibilitit. Von hier
aus werden dann gegenldufige, auf Einrichtung und Fixierung gerichte-
te gesellschaftliche Mechanismen beobachtbar. Mit diesem temporalen
Charakter verkntipft ist eine bestimmte genealogische Perspektive auf
die (soziale) Realitit, die der »differenzierenden Aktualisierung des Virtu-
ellen<. Bergsonismus, das ist in diesem ersten Kernkonzept ein spezifisch
differenztheoretisches Denken, das an die Stelle jedes identitats- und re-
prasentationslogischen Denkens tritt, in dem (wie Bergson sagt) immer
nur Zustinde gedacht werden, kein Werden, und in dem im Grunde al-
les schon »dac<ist. Das zweite Kernkonzept ist die Theorie der Imnmanenz.
Hier wird in der Philosophie (und damit dann auch in der soziologischen
Theorie) der Korper auf neue Weise ernst genommen, und mit ihm die
Artefakte, die Materialitit. Bergson wendet sich gegen die Trennung der
ontologischen Regionen, wie wir sie von der cartesianischen Tradition
gewohnt sind. Gerade er, der doch immer als dualistischer Denker par
excellence gilt, hat tatsichlich eine originelle These der Untrennbarkeit
von Korper und Geist, Denken und Wirklichkeit, Materie und Gedicht-
nis vorgelegt, in seinem schwierigsten, raffiniertesten und weitreichends-
ten Werk: im ersten Hauptwerk Materie und Gedichinis. Eine Abhand-
lung tiber die Beziehung zwischen Korper und Geist von 1896. Diesen
beiden theoretischen Weichenstellungen liegt drittens ein Neuer Vitalis-
mus zugrunde, der nicht die Annahme einer obskuren Lebenskraft vor-
aussetzt, sondern alles daran setzt, den Menschen als Subjekt und Ob-
jekt des Lebens ernst zu nehmen — die Tatsache, dass sich hier das Leben
selbst denkt. Bergson entwirft ein neues Wissen des Lebens, wie Georges
Canguilhem sagt. Aus dieser derart zu umreifenden neuen Philosophie
entfaltet bereits Bergson selbst schliefSlich — und viertens — eine Gesell-
schaftstheorie (1932, in Die beiden Quellen der Moral und der Religi-
on). Die schlagwortartig bekannte Idee ist hier die Unterscheidung der
offenen von der geschlossenen Gesellschaft. Genauer, geht es Bergson
um das Verhiltnis der instituierenden Gesellschaft (dem stindigen Wer-
den des Sozialen, aufgrund des vitalen Charakters des Menschen) und
der instituierten Gesellschaft (den notwendigen kollektiven Fixierungen
oder SchliefSungen). In diesem letzten Buch, seiner ausfiihrlichen Reakti-
on auf die Durkheim-Schule, kommt er also selbst bereits zu jener sozio-
logischen Denkweise, die als Lebenssoziologie, als Theorie sozialer Er-
findungen oder auch als Theorie des sozialen Werdens und gegenldufiger
Mechanismen der Fixierung gekennzeichnet werden kann — eine Denk-
weise, die von Anderen weitergefiihrt, radikalisiert und raffiniert wird.
Es geht im Folgenden dann insbesondere um diese positiven Berg-
son-Effekte in der soziologischen Theorie, weniger um Bergson selbst,
jedenfalls, sofern er weitgehend (bis eben auf dieses letzte Werk) Phi-

19

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

losoph blieb. Bergson-Effekte sind neben den ersten, negativen Affek-
ten tatsichlich positive Ubernabmen und Weiterfiibrungen des berg-
sonschen Denkens (I11. Teil). Hier interessieren nun ausschlieflich jene
Autoren, die Bergson recht verstehen,” da sie seine komplexe Denkweise
erkennen und produktiv in soziologische Konzepte iiberfithren. Demge-
geniiber werden selektive, punktuelle Referenzen kaum berticksichtigt.
Das erkldrt auch die alleinige Konzentration auf Frankreich. Andern-
orts bleibt dieses Denken weitgehend unverstanden, bleibt die Rezep-
tion beschrankt auf den vorgeblichen Denker des inneren oder meta-
physischen Lebens, das als Antithese zu Vernunft, Technik, Zivilisation
und so fort gilt. Demgegentiber handelt es sich also beim hier rekons-
truierten Bergsonismus des soziologischen Denkens um jenes Paradig-
ma, das den grundlegenden Charakter des Sozialen als Anders-Werden
annimmt, als stindige und unvorhersehbare Veranderung, von dem her
sich die Institutionen als Fixierungsmechanismen zeigen; und von dem
her die differenten Gesellschaften als je spezifische, nicht evolutionis-
tisch auseinander folgende Erfindungen erscheinen. Es ist zweitens (mit
der Immanenzthese) ein Ansatz, der die Durchdringung des Sozialen mit
den verschiedenen materiellen, imaginaren und symbolischen Dimensi-
onen berticksichtigt, oder noch einmal anders formuliert, ein Ansatz,
der organische wie anorganische Korper als Elemente des Sozius, als
socii, versteht, das heif$t als sozial aktive, Gesellschaft mit konstituie-
rende und veridndernde Elemente. Hier ist der soziologische Bergsonis-
mus vergleichbar mit dem Grundtheorem der Akteur-Netzwerk-Theorie,
setzt aber, wie sich (im Ausblick, in der allerdings nur kursorischen Ein-
bettung des Paradigmas in aktuelle Theoriedebatten) zeigen wird, ande-
re Akzente. Es sind Alternativen zu jedem gewissermafSen transzenden-
taltheoretischen Ansatz in der soziologischen Theorie, sofern dieser stets
annimmt, es gibe ein eigentliches, grundlegendes, immer schon existie-
rendes Soziales (etwa die okonomisch bestimmten sozialen Strukturen
oder Klassengegensitze), die sich dann in den Artefakten, im Korper
und im Symbolischen einschreiben, sich in ihnen spiegeln und von die-
sen selbst ganz unberthrt bleiben. Stattdessen handelt es sich hier um ein
Denken, in dem Soziales, Symbolisches, Imaginares und Materielles auf
einer Ebene des Seins konzipiert werden — daher Immanenz. Diejenigen
Autoren, die das Denken Bergsons weiter ausfalten, indem sie es in so-
ziologischen Theorien einsetzen, sind zum Teil bereits veritable Klassi-
ker des franzosischen soziologischen Denkens (wie Gilles Deleuze, Cor-

7 Natiirlich ist die Rede vom >recht verstandenen< Bergson relativ — jedes Ver-
stindnis folgt ebenso den eigenen Interessen wie dem Werk selbst. Es ist eine
bestimmte Spur, die hier sichtbar wird, ausschlieflich diejenige, die von sei-
ner Philosophie in seine Soziologie und die der anderen behandelten Autoren
weist. Andere Aspekte der Werke bleiben ignoriert, z. B. die Asthetik.

20

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

nelius Castoriadis und Georges Canguilhem). Bergson erlaubt in dieser
Hinsicht der gesellschaftstheoretischen Klassiker aber auch, ein neues
Licht auf den soziologischen Strukturalismus von Claude Lévi-Strauss
zu werfen. Zum anderen Teil sind die Autoren auch vergessen oder hier-
zulande wegen fehlender Ubersetzungen erst zu erschliefen. Von die-
sen konnen nicht alle gleichermaflen rekonstruiert werden, vielmehr be-
schranken wir uns auf die aus aktueller Sicht interessantesten und dabei
auf diejenigen, die das Denken Bergsons am tief- und weitreichendsten
weiter entwickelt haben (Gilbert Simondon, André Leroi-Gourhan oder
Pierre Clastres). Zudem wird — wegen seiner Bedeutung fur das College
de Sociologie und die in ihm entfaltete, ausdriicklich alternative franzo-
sische Soziologie — Georges Bataille thematisiert, mit seinem originellen,
allerdings doch punktuellen Bergsonismus. Die soziologischen Konzep-
te so tief versunkener Autoren wie Eugene Dupréel, Maurice Pradines
oder Jean Przyluski werden demgegeniiber eher skizziert, da sie die ei-
genen Recherchemoglichkeiten gesprengt haben.

In allen Fallen gelten die hier zur Sprache kommenden Autoren und
ihre Werke bisher nicht als Teilhaber eines gemeinsamen Paradigmas.
Und all diese Autoren stehen nicht in, sondern aufSerhalb der fiir sie
stets zu eng gewesenen Disziplin Soziologie — zumal nach 1945, in de-
ren akademischer Institutionalisierung in Frankreich, der Ubernahme
des US-amerikanischen Modells, der Konzentration auf die empirische
Sozialforschung und eines allgemeinen Metaphysik-Verdachtes gegen-
uber >GrofStheorien«. Die Autoren, um die es geht, lehren und forschen
also eher auf ethnologischen respektive anthropologischen Lehrstiithlen,
auf solchen der Philosophie sowie der Psychologie. Beiseite gelassen wer-
den miissen die Ubernahmen des bergsonschen Denkens durch andere
Sozialwissenschaften wie etwa die Historiker der Annales-Schule (Marc
Bloch und Lucien Febvre), weil es sich auch dabei eher um Selektionen
aus Bergsons Denken handelt, nimlich in Ubernahme seines Zeitbegrif-
fes der durée. Ahnliches gilt fiir Autoren, die zwar sozialtheoretische
Elemente haben, in ihrem Hauptwerk aber eher philosophisch (ethisch,
ontologisch oder epistemologisch) orientiert bleiben (Paul Ricoeur, Mi-
chel Serres oder Maurice Merleau-Ponty); dies gilt schliefSlich auch fiir
diejenigen, die eher psychologisch als soziologisch denken (wie Charles
Blondel oder Jean Piaget).

Der Ausblick will das sich hindurch ziehende, geteilte Paradigma in
seinen Kernsatzen noch einmal skizzieren und zugleich — ebenso skizzen-
haft — in den aktuellen Kontext der soziologischen Theorie einordnen.
In beiden Hinsichten handelt es sich ausdriicklich um einen eroffnenden
Ausblick statt um ein abschlieffendes Fazit. Die Fruchtbarmachung des
Paradigmas fiir aktuelle soziologische Fragestellungen und die Analyse
aktueller sozialer Phanomene bleibt die nachste Aufgabe. Ist das Ziel der
Arbeit nicht nur ein theoriegeschichtliches, sondern auch ein theoriesys-

21

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

tematisches; ist es das Ziel, mit den beiden Kapiteln der Denkgeschich-
te auch dem Tableau der soziologischen Theorieansitze einen weiteren
hinzuzuftigen - so erfolgt diese abschliefSende Kennzeichnung des Denk-
ansatzes im Vergleich zum theoriegeschichtlichen, rekonstruktiven Teil
(Kap. I und III) doch vorerst nur kursorisch. So konnte man etwa eine
ausgearbeitete Wissenschaftstheorie vermissen, ebenso eine Methodo-
logie oder die exaktere Positionierung im Spektrum der soziologischen
Denkweisen, indem der Ansatz systematisch nicht nur im positiven Blick
auf seine paradigmatischen Theorieentscheidungen, sondern ebenso aus-
fithrlich auch von den damit bestehenden Differenzen und Abgrenzun-
gen gegenuber anderen Ansidtzen her diskutiert werden miisste. Aller-
dings sind bereits die theoriegeschichtlichen Kapitel so angelegt, dass
sie nicht einfach Werke darstellen, sondern je die spezifisch bergsonsche
Denkweise, dessen spezifische Konzepte herausarbeiten. Sichtbar werden
soll durchgingig: In den beiden Grundfragen soziologischer Theorie bie-
tet der (dieser) Bergsonismus eine eigene Antwort. Er hat eine spezifische
Antwort auf die sozial- und gesellschafistheoretische Frage (Was ist eine
Gesellschaft, wie konstituiert sie sich, wie fixiert und wie verindert sie
sich und von welchen Triebkriften wird sie getragen; was ist eigentlich
das Soziale, welche Elemente gehen in den socius ein, welchen Gegen-
stand hat also diese Wissenschaft?) — und er hat eine spezifische Antwort
auf die gesellschaftsanalytische Frage (welche Typisierungen oder Klas-
sifikationen von Gesellschaften und welche Analysen sind je zu erstellen
—in welcher Gesellschaft leben wir?).

Die gewihlte Reihenfolge (zuerst die Aversionen; dann erst die Hin-
wendung zu Bergson) wurde bereits angesprochen. Sie soll gleichwohl
noch einmal rechtfertigt werden. Es war eine Entscheidung zwischen
zwei Moglichkeiten: Entweder konnte man sich entscheiden, zunachst
Bergsons Werk und Denken darzustellen, wobei man bereits eine heuti-
ge Lektiire verfolgen wiirde; dann erklarten sich allerdings die Aversio-
nen kaum - diese affektive Reaktion, der Zorn und sogar die Abscheu,
den dieser Denker gerade bei den bekennenden Soziologen hervorrief.
Die andere Moglichkeit ist die hier gewahlte. Zuerst werden die Aversi-
onen geschildert, die auf einem bestimmten, zum Teil heute noch exis-
tenten Bergson-Bild beruhen. Dann erst wird noch einmal neu in sein
Werk eingestiegen, mithilfe der Neulektiiren ab 194 5; mit diesem Hin-
tergrund werden sodann die Autoren verfolgt, die dieses nun neu sicht-
bare Denken fortfithren. Es wird also chronologisch vorgegangen. Das
bringt es mit sich, dass der Leser zuweilen hin- und herspringen muss,
wenn es sich etwa darum handelt, Henri Huberts oder Maurice Halb-
wachs’ Lektiire von Materie und Geddchtnis (1896) zu verstehen und
zu beurteilen. Zuweilen wird es hier also notig sein, das zweite Kapitel
zu konsultieren, wihrend man noch im ersten steckt. Ebenso notig ist es,
im folgenden ersten Teil lingere Zitate von Bergson einzufiithren: dort,

22

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

wo eine Referenz auf seine Texte zu vermuten steht, und wo ansonsten
unnachvollziehbar bliebe, dass es sich hier um einen (negativen, kritisie-
renden) Bergson-Bezug handelt. SchliefSlich fihrt die gewihlte Darstel-
lungsart es mit sich, dass es Wiederholungen gibt, namentlich, wenn es
einerseits um die heutige Deutung von Bergsons Werk als einer moder-
nen, erstaunlich aktuellen Philosophie fiir das 21. Jahrhundert und ande-
rerseits um das Werk von Deleuze selbst geht — da Deleuze wie erwahnt
mafSgeblich (und natiirlich nicht unumstritten®) fiir jene heute Deutung
war und ist, auch fur die vorliegende.

In dem gesamten Vorhaben gibt es schliefSlich zwei Untiefen, die nicht
verschwiegen werden sollen: Einerseits gilt es sicher, Bergsons Wirkung
nicht zu tiberschitzen. »Spater glaubt man tberall seinen Einfluf§ auf un-
sere Epoche zu entdecken, einfach deshalb, weil er selbst zu dieser Epo-
che gehort«.” Andererseits besteht die Gefahr, die Bergson-Effekte zu un-
terschatzen, Bergson wegen des geldufigen Bildes, das man von ihm hat,
zu verabschieden. Da uns Bergson weit ferner steht als den Franzosen
und unsere Kenntnisse von ihm eher beschrankt sind, ist diese Gefahr si-
cher grofler. Seine Bedeutung nicht nur fiir das franzosische Denken ge-
nerell, sondern auch fiir das soziologische Denken wird hier daher recht
hoch eingeschitzt — erst dies erlaubt, manche Dinge neu zu sehen, und
manches iiberhaupt erst zu sehen. Vielleicht kann man Bergson in sei-
ner Bedeutung fiir das franzosische Denken des 20. Jahrhunderts (und
des 21.) aber gar nicht iiberschitzen?'® Aktuelle Arbeiten der franzosi-
schen Philosophiegeschichte jedenfalls legen dies nahe, Parallelprojekte
zu dem vorliegenden. So sucht vor allem Guiseppe Bianco die positiven
und negativen Aspekte des Gewichts von Bergson im franzosischen 2o.
Jahrhundert abzuwigen:!

»Von Sartre zu Deleuze hat eine Reihe Philosophen bewusst oder un-
bewusst eine bergsonsche >Art¢, zu philosophieren tibernommen, oder

8 Zur Problematisierung der Bergsonlektiire bei Deleuze und deren Problematik
vgl. M. Hardt, Gilles Deleuze: An Apprenticeship for Philosophy, Minneapo-
lis 1993, 22—25; zu Deleuze-Bergson vgl. auch G. Bianco, Le Bergson de De-
leuze entre existence et structure, in: A. Jdey (Hg.), Gilles Deleuze. Politiques
de la philosophie, Paris 2014, 99-116.

9 A. Gide, Journal 1889-1939 (1939), Paris 1951, 783 (zit. nach E. Oger,
Einleitung, in: H. Bergson, Materie und Geddchtnis, Hamburg 1991,
IX-LVII, XXXVIII).

10 Ich habe jenen zu Deleuze gesagten Satz von Foucault, »das 21. Jahrhundert
werde deleuzianisch sein, kiirzlich zu Bergson verschoben (die Bergson fol-
gende soziologische Perspektive zusammenraffend): H. Delitz, »Eines Tages
wird das Jahrhundert vielleicht bergsonianisch sein ...«, in: J. Fischer/S. Mo-
ebius (Hg.), Kultursoziologie im 21. Jabrhundert, Wiesbaden 2014, 43—51.

11 G. Bianco, Experience vs. Concept? The Role of Bergson in Twentieth-Cen-
tury French Philosophy, in: The European Legacy 16 (2011), 855-872, 855.

23

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

zumindest eine bestimmte Zahl von Denkfiguren, die dem Bergsonis-
mus eigen sind. ... Trotz ihres scheinbaren Verschwindens aus dem
philosophischen Feld Ende der 1920er ... fahren die bergsonschen
Konzepte ebenso wie ein bestimmter Stil der Problematisierung fort,
das ganze franzosische philosophische Jahrhundert tief von innen zu
innervieren«.'?

Konzentration auf Frankreich

Die Konzentration liegt, es wurde bereits vermerkt, allein auf den fran-
zosischen Autoren. Es gibt zweifellos auch jenseits dessen Einfliisse Berg-
sons auf das soziologische Denken. Sie werden hier nicht verfolgt, da sie
oft auf eher ungenauen Kenntnissen des Werks beruhen und nur zu oft
den gingigen Vorurteilen unterliegen, die diesen Autor wie eine Klet-
te begleiten. Vor allem aber bleiben sie stets selektiv. Man hat den Ein-
druck, als wire es den deutschen wie den amerikanischen Autoren (aber
ja auch den franzosischen Autoren bis in die 19 40er) schlicht nicht mog-
lich gewesen, die zentralen Elemente des bergsonschen Denkens — die
Kritik an negativen Begriffen, die Kritik der Identitatslogik und die Eta-
blierung einer alternativen Konzeption der Differentiation (des Anders-
Werdens) sowie der Immanenz — zu bemerken.'* Kurz, was man hier se-
hen konnte, wire kein Paradigma.

So ist man auf der deutschsprachigen Seite entweder konzentriert auf
Zeit und Freiheit (1889), worin man stets eine psychologische, subjekti-
vistische Zeittheorie sieht. Oder man ist konzentriert auf Bergsons Me-
thode, die er (sehr missverstindlich, freilich) Intuition nennt, darin stets
eine begriffs- und sprachlose Einfithlung verstehen wollend, wie etwa
Theodor W. Adorno:

»Bergson hat dem Nichtbegrifflichen zuliebe, mit einem Gewaltstreich,
einen anderen Typus der Erkenntnis kreiert. Das dialektische Salz wird
im unterschiedslosen FliefSen von Leben weggeschwemmt; das dinghaft
Verfestigte als subaltern abgefertigt. ... Haf$ gegen den starren Allge-
meinbegriff stiftet einen Kultus irrationaler Unmittelbarkeit«.'

Dabei hatte Bergson oft angemerkt, dass das Denken, die Wissenschaft,
die Philosophie selbstverstandlich nicht ohne Begriffe moglich sind und

12 G. Bianco, La réaction au bergsonisme: transformations de la philosophie
francaise de Politzer a Deleuze, thése 2009, abstract (vgl. jetzt die Druckfas-
sung: Apres Bergson. Portrait de groupe avec philosophe, Paris 2014).

13 So zeigt sich das Defizit der deutschen Bergson-Expertise daran, dass die erste
deutsche Bergson-Tagung 2007 stattfand (organisiert von M. Vollet: Bergson
et ’Allemagne. La question de la philosophie de la vie).

14 Th. W. Adorno, Negative Dialektik (1966), Frankfurt/M. 1980, 20.

24

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

seine Methode hochste Prazision und Konzentration verlange. Ebenso
wenig von Verzerrungen frei ist Max Horkheimer, der die bergsonsche
Philosophie als »philosophischen Irrationalismus«!'S diskreditiert und
zudem ausgerechnet Bergson, diesem singuldaren Denker des Werdens,
ein unhistorisches Denken vorwirft. Auch liest er ihn schlieSlich psy-
chologistisch:

»Die Unterordnung seines ganzen Denkens unter die metaphysische
Endabsicht hat die fruchtbaren Teile seines Werks verfilscht. Anstatt
seine psychologischen Analysen in den Dienst einer differenzierteren ...
Erkenntnis des geschichtlichen Zusammenhangs zu stellen, gelten sie bei
ihm selbst dem Zweck, seinen Mythos von der >schopferischen Entwick-
lung« einzufiihren und zu sichern.

Der diese ganze Philosophie sprengende Widerspruch ... besteht jedoch
zwischen dem prinzipiell ungeschichtlichen Denken der gesamten Tradi-
tion, von der auch Bergson abhingt, und seinem Unterfangen, die Rolle
der Zeit zu erfassen. Da jede Metaphysik notwendig einschliefSst, dass
ihre Schau und der von ihr verkiindete Sinn des Geschehens nicht selbst
wieder der Zeit unterworfen seien, hebt die Intention von Bergsons Den-
ken seinen eigenen Inhalt auf. ...

Der Versuch, eine Philosophie der konkreten Zeit zu geben ... und da-
bei von der Menschengeschichte abzusehen, dieses Unterfangen musste
scheitern. Indem Bergson nach Analogie der inneren erlebten Zeit des
Individuums ein sogenanntes geistiges Inneres der Welt behauptet, also
einen gottlichen Erlebnisstrom als absolutes Sein erdichtet, muss er die
Zeit auch leugnen. « ¢

In Bergsons Die beiden Quellen der Moral und der Religion sieht Hork-
heimer zudem einen alten » Aberglauben« am Werk, in »Gleichgultig-
keit gegeniiber den irdischen Kampfen«.!” In diesen Augen ist Bergson
der Lebensphilosoph, der eine biirgerliche Ideologie entfaltet. Bergson
verklare das Bestehende, so lautet der Vorwurf — gerade dann, wenn er
vom Anderswerden ausgehe. So meine Bergson mit seiner Formel sub
specie durationis zwar die Verinderung, den Wandel; aber Horkheimer
sieht darin eine »unendliche Verdnderung«, was gleichbedeutend sei
mit » Ewigkeit«.!® Kurz, Bergson verkenne die wirkliche Zeit, als wel-
che Horkheimer die geschichtliche identifiziert. Damit wolle er tber das
Elend und den Tod der Einzelnen »hinwegeskomotieren«. Es sind die-

15 M. Horkheimer, Zum Rationalismusstreit in der gegenwirtigen Philosophie,
in: Zeitschrift fiir Sozialforschung 2 (1933), 1-53.

16 M. Horkheimer, Zu Bergsons Metaphysik der Zeit, in: Zeitschrift fiir Sozial-
forschung 3 (1934), 321-343, 330.

17 M. Horkheimer, Materialismus und Moral, in: Zeitschrift fiir Sozialforschung,
2 (1933), 162-197; ders., Henri Bergson, >Les deux sources de la moral et de
la religion, in: Zeitschrift fiir Sozialforschung 2 (1933), 104—106.

18 Horkheimer, Zu Bergsons Metaphysik der Zeit, 331.

25

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

selben Vorwiirfe, die der frithe franzosische Marxismus (Politzer, Nizan)
bereits formulierte. Und in der Tat weist Bergson kaum jenen »erbitter-
ten Willen zu ihrer Veranderung« auf, den Horkheimer fiir sich in An-
spruch nimmt und als »philosophisch richtig« behauptet.'

Max Schelers,?® Georg Simmels, Helmuth Plessners und Arnold Geh-
lens Bergson-Faszinationen waren demgegentiber zweifellos weitreichen-
der. Aber sie betreffen weniger deren soziologische als die anthropolo-
gischen Konzeptionen, Theorien des Menschen, die bei Scheler, Plessner
und Gehlen die Ergebnisse der Biologie, insbesondere der Ethologie und
Humanbiologie vollgiiltig aufnehmen und dazu dhnliche kontrastive
Vergleich von Mensch, Pflanze und Tier durchfithren wie Bergson. Gera-
de Plessner ist dabei durchaus kritisch, indem er in Bergson nicht nur ei-
nen » Romantiker« sieht,! sondern auch den »Zerstorer der Vernunft«,?
den »Verzauberer des Lebens«, das es nun wieder zu entzaubern galte.”

19 Horkheimer, Zu Bergsons Metaphysik der Zeit, 336.

20 Vgl. W. Henckmann, La réception de la philosophie de Bergson par Max Sche-
ler, in: Annales Bergsoniennes II, Paris 2004, 363-389, und J. Fischer, Philo-
sophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20. Jabrhunderts, Freiburg/
Miinchen 2008, 26f. (»Scheler war lebensphilosophisch inspiriert von Berg-
son, den er ... bereits in seiner ersten >Biologievorlesung« (1908/09) wiirdig-
te ... Bergsons fiir Scheler vermutlich bedeutendster Schritt war, dass er seine
zundchst verfolgte philosophische Psychologie, seine Theorie des Bewusst-
seinslebens (»Zeit und Freiheit, >Materie und Gedichtnis<), zu einer philoso-
phischen Biologie ... ((L’évolution créatice<) umgestellt hatte, gleichsam die In-
nenbeobachtung durch eine Auflenbeobachtung flankiert hatte.« (27).

21 H. Plessner, Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die
philosophische Anthropologie (1928), Berlin 1975, 225.

22 H. Plessner, Die verspdtete Nation (1935/1959), Frankfurt/M. 1988, 17, 188.

23 Plessner, Die Stufen des Organischen, 3f. Vgl. zu Plessners Inspiration durch
Bergson . Fischer, Philosophische Anthropologie, 33ff. (Bergson hielt (neben
Driesch) auch fiir Plessner die »Moglichkeit einer nichtmechanistischen phi-
losophischen Biologie ... offen«, 36). Und dezidiert gegeniiber allen, die Ples-
sner verharmlosend (z.B. in der soziologischen Theorie nur von Luhmann her)
lesen: Es sei der »Explosivcharakter der philosophisch-anthropologischen Ka-
tegorie »exzentrische Positionalitit« zu betonen, wozu »theoriegeschichtlich
auch einmal die Bedeutung des lebensphilosophischen Ansatzes« fiir seine
Philosophie »ganz ernst« genommen werden miisste, und zwar desjenigen
Bergsons. Ohne ihn ist Plessner »nicht zu verstehen, so sehr er ihn selbst in
der Theoriebildung entzaubert< und verwandelt hat. Plessner hat die Katego-
rie der »exzentrischen Positionalitit« auch gebildet, um ... den Einbruch oder
Ausbruch des A-rationalen, den Wirbel des Irrationalen, des Exzesses, der
>Exzentrik’« in die menschliche Lebensform begreifbar zu machen (J. Fischer,
Ekstatik der exzentrischen Positionalitit. Lachen und Weinen als Plessners
Hauptwerk, in: B. Accarino/M. SchlofSberger (Hg.), Expressivitit und Stil.
Helmuth Plessners Sinnes- und Ausdrucksphilosophie, Berlin 2008, 253-270,

26

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

Bergson war auch fiir Arnold Gehlen wichtig, nun auch in dessen Sozio-
logie, in Institutionen-theoretischer und gesellschaftsanalytischer Hin-
sicht. Gehlen folgt Bergson in der Analyse der totemistischen Gesell-
schaften als einer ersten Selbst-Institutionalisierung des Menschen sowie
in der These mehrerer Quellen der Moral. Er bediente sich zudem berg-
sonianischer Autoren, namlich Maurice Haurious idée directrice als Ker-
nelement der Institution und Jean Pryzluskis tension stabilisée als Kon-
zept fiir die Entstehung negativer Riten (Tabus) und damit der Moral.**
Bei Simmel hingegen ist es die Thematisierung des »allgemeinen< (nicht
speziell des organischen, vitalen) Lebens, die ihn — in der im Spatwerk
entfalteten Metaphysik — den Hut vor Bergson ziehen liefs: »Daf$ Bergson
mehr kann als ich, dartiber freue ich mich, aber daf$ ich weniger kann als
er, das ist doch schmerzlich«.2 Thm und Scheler sind die schnellen Uber-
setzungen Bergsons ins Deutsche zu verdanken, die gerade im Kontrast
zur zunichst zégernden deutschen Ubersetzung Durkheims auffallen.
Schlieslich war Alfred Schutz von Bergson inspiriert, auf dhnliche
Weise — namlich phdnomenologisch — wie Husserl und Heidegger. Die-
ser iibrigens hat Bergson unverstiandlicher Weise genau das vorgeworfen,
was Bergson selbst kritisiert: die Verwechslung von Zeit und Raum;®

265). Vgl. auch zu den Differenzen beider Konzeptionen H. Delitz, Helmuth
Plessner und Henri Bergson: Zwei Lebensphilosophien, zwei Philosophische
Anthropologien, in: G. Plas/G. Raulet (Hg.), Die Philosophische Anthropo-
logie im Kontext. Konkurrierende Denkansditze, Nordhausen 2011, 279-307,
dies., Helmuth Plessner und Henri Bergson: Das Leben als Subjekt und Ob-
jekt des Denkens, in: K. Kochy/F. Michelini (Hg.), Zwischen den Kulturen.
Plessners Stufen des Organischen im zeithistorischen Kontext, Freiburg 2014
(im Druck).

24 A. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt (1940/
1950), Frankfurt/M. 1993, 253f. (zu Hauriou); ders., Urmensch und Spiit-
kultur. Philosophische Ergebnisse und Aussagen (1956), Frankfurt/M. 2004,
88, 294 (zu Pryzluski). Zur frankophilen Seite Gehlens vgl. H. Delitz, Arnold
Geblen. Klassiker der Wissenssoziologie Band 14, Konstanz 2011, Kap. V.,
zu den zahlreichen Bergson-Inspirationen dies., »Anthropo-Biologie«: Arnold
Gehlen und Henri Bergson, in: K.-S. Rehberg/T. Heim/P. Wohrle (Hg.), Ar-
nold Gehlen — Zur Genese und Aktualitiit seines Werkes, Frankfurt/M., i.V.

25 G. Simmel, zitiert von Hans Simmel, Ausziige aus den Lebenserinnerungen,
in: H. Bohringer/K. Griinder (Hg.), Asthetik und Soziologie um die Jahrbun-
dertwende: Georg Simmel, Frankfurt/M. 1976, 247-268, 263. Vgl. L. Peter,
Elan Vital, Mehr-Leben, Mehr-als-Leben. Lebensphilosophische Aspekte bei
Henri Bergson und Georg Simmel, in: Jahrbuch fiir Soziologiegeschichte 1994
(1996), 7—60, und G. Fitzi, Soziale Erfabrung und Lebensphilosophie: Georg
Simmels Beziehung zu Henri Bergson, Konstanz 2002.

26 Es gelinge Bergson im Begriff der durée nicht, »zum eigentlichen Zeitphidno-
men vorzudringen«. M. Heidegger, Die Grundprobleme der Phinomenolo-
gie. Marburger Vorlesung Sommersemester 1927, Frankfurt/M. 1975, 329.

27

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

und Husserl verstand sich als der eigentliche Bergson (»Die konsequen-
ten Bergsonianer, das sind wir!«?7). Die Bergson-Lektiire von Schiitz nun
liest sich ebenso exemplarisch wie die von Horkheimer und Adorno,
aber sie ist erheblich weniger verbittert. Schiitz hatte zunachst sogar eine
»Bergson-Periode« (1924-1928), die auch nicht verabschiedet ist, als er
zu Husserl geht, da er noch 1958 Seminare zu Bergson veranstaltet hat.?
Allerdings sieht diese Lektiire in Bergson erneut einen Denker des inne-
ren Lebens, einen subjektivistischen, psychologistischen Autor. So setzt
Schiitz insbesondere Bergsons Leben mit dem Erleben gleich und sucht
dann verschiedene, typisierbare »Lebensformen« (entlang der Weber-
Vorgabe an die Sozialtheorie: Typisiere Handlungsmotive): die Lebens-
form des >vorwissenschaftlichen«< Ichs der reinen >Dauer¢; die des >han-
delnden Ich< usw. Unter Lebensform ist hier eine anthropozentrische
Erlebnisform zu verstehen, namlich die » Einstellung des IchbewufStseins
zur Welt«.?” Bergson wird einmal mehr zum Denker der inneren Dau-
er. Und Schiitz suchte wohl auch weniger Bergson, als in ihm Husserl.
Stets war er auf der Suche nach einer Losung des Problems intersubjek-
tiver Sinnkonstruktion.

»Schiitz wandte sich der Philosophie Bergsons zu, weil sie ihm als Instru-
mentarium zu dem Versuch geeignet schien, den Sinnsetzungsprozess auf
allen seinen Ebenen zu verfolgen und so die Konstitution der sinnhaf-
ten Welt zu kldren, die den Gegenstand der Sozialwissenschaften aus-
macht. Bergsons Lehre von der Fundierung des authentischen Zugangs
zur Realitdt im Erlebnisstrom der durée, dessen Inhalte in der Sprache,
in den Formen der Sozialitit und vor allem in der wissenschaftlichen
Begrifflichkeit umgeformt und verdinglicht werden, wird fiir Schiitz zum
Modell, nach dem er die Stufen des Sinnsetzungsprozesses zu rekonstru-
ieren sucht.«*

27 Zitiert bei E. Oger, Einleitung, XLVII. Vgl. G. Raulet, Ein fruchtbares Missver-
stindnis. Zur Geschichte der Bergson-Rezeption in Deutschland, in: G. Plas/
Ders. (Hg.), Konkurrenz der Paradigmata. Zum Entstehungskontext der phi-
losophischen Anthropologie. Erster Teilband, Nordhausen 2012, 207-230.

28 An der New School, zu William James and Henri Bergson. Siehe M. D. Bar-
ber, The Participating Citizen: A Biography of Alfred Schutz, New York 2004,
25—40. In den Collected Papers von Schiitz finden sich weitere Bemerkungen
zu Bergsons Philosophie (nicht Soziologie).

29 A. Schiitz, Theorie der Lebensformen (Frithe Manuskripte aus der Bergson-
Periode), Frankfurt/M. 1981, 110.

30 M. Michailow, Einleitung, in: A. Schiitz, Sinn und Zeit. Frithe Wiener Arbeiten
und Entwiirfe, Konstanz 2007, 7—42, 40. Herv. von mir. Vgl. ebenso 1. Srubar,
Schiitz’ Bergson-Rezeption. Einleitung, in: A. Schiitz, Theorie der Lebensfor-
men (Frithe Manuskripte aus der Bergson-Periode), Frankfurt/M. 1981, 9-75,
25: »Bergson schien nicht nur eine alternative Denkweise zu dem erkennt-
niskritischen Intellektualismus anzubieten ... Er schien auch ein philosophi-

28

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

Seither erscheint Bergson gerade der phinomenologischen Soziologie
als der subjektivistische oder psychologistische Denker. Sie alle, die aus
Bergson partout einen Phinomenologen machen wollen, haben ihn ver-
kannt — sie haben eben deutsche Fragen an Bergson gestellt.?! In der So-
ziologiegeschichtsschreibung hierzulande kennt man Bergson wegen die-
ses Interesses an ihm zunichst auch noch. Auch versucht man bisweilen,
das Verhiltnis zu Durkheim einzuschitzen: Bergson habe mit dem élan
vital eine »einpriagsame Formel« fiir den Gegenstand der Soziologie ge-
funden, die »Kollektiva«, so heifdt es bemerkenswerter Weise bei Fried-
rich Jonas, und Bergson habe auch er dasselbe Ziel wie Durkheim ver-
folgt: die »Emanzipation des einzelnen aus den Institutionen theoretisch
zu widerlegen und praktisch riickgangig zu machen«.’? Vor allem René
Konig schitzte Bergsons Bedeutung hoch ein, zunichst allgemein im in-
tellektuellen Leben Frankreichs, sodann aber auch speziell im Blick auf
Durkheim.?? Bei Konig heifst es aber bezeichnender Weise auch, in der
Darstellung der gegenwirtigen Soziologie Frankreichs konne man die
Philosophie tibergehen, »da sie die Soziologie als positive Wissenschaft
nichts angehen«.’* Dabei teilt jede Soziologie mit den philosophischen
Stromungen ihrer Zeit, ob implizit oder explizit, doch stets sowohl eine
Ontologie, Anthropologie als auch Epistemologie, und dies gilt natiirlich
auch fur den Positivismus! Ganz zu schweigen davon, dass Konig Berg-
sons soziologisches Werk so entgehen musste.

sches Neuland betreten zu haben, indem er den Nachweis gefiihrt hatte, daf$
alle Kategorien des Verstandes sowie alle sozial entstehenden Instrumente der
Welterfassung ... eine Rekonstruktion der urspriinglich im Erleben gegebe-
nen Realitdt darstellen ... Ein solcher Ansatz entsprach also in hohem MafSe
den theoretischen Bediirfnissen von Schiitz, zeigte er doch die Moglichkeit,
zu den Quellen der Sinnsetzung im Erleben Einzelner hinabzusteigen und den
SinnsetzungsprozefS in allen seinen Phasen zu durchleuchten«.

31 Vgl. analog zur deutschen Foucault-Rezeption: W. ESbach, Deutsche Fragen
an Foucault (1985), in: Ders., Die Gesellschaft der Dinge, Menschen, Gotter,
Wiesbaden 2011, 13-21.

32 F Jonas, Geschichte der Soziologie, IV: Von der Jabrbundertwende bis zur Ge-
genwart: mit Quellentexten, Reinbek 1969, 9, 61.

33 »Betrachtet man die Entwicklung der Stellung Durkheims in Frankreich seit
der Jahrhundertwende, so ldf3t sich ... eine auffallige Parallelitdt mit der von
Henri Bergson aufweisen. Zunachst scheinen beide ihre ... Arbeitsgebiete ...
fiir sich zu monopolisieren; Durkheim wird identisch mit Soziologie schlecht-
hin wie Bergson mit Philosophie«. R. Konig, Emile Durkheim 1858-1917
(1958), in: Ders., Emile Durkheim zur Diskussion. Jenseits von Dogmatis-
mus und Skepsis, Miinchen 1978, 107-139, 109.

34 R.Konig, Bilanz der franzosischen Soziologie um 1930, in: Ders., Emile Durk-
heim zur Diskussion, Miinchen 1978, §6-96, 58.

29

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

In jingerer Zeit waren sich Friedrich Jonas, Wolf Lepenies und Hans
Joas der Bedeutung der Konkurrenzsituation zwischen Durkheim und
Bergson (zwischen Durkheimismus und Bergsonismus) bewusst. Joas
teilt die Vermutung einer disziplinbildenden Bergson-Aversionen impli-
zit: »Es war Durkheim und Mauss kontinuierlich darum zu tun, gegen
die zu dieser Zeit immer stiarker werdenden Tendenzen des Pragmatis-
mus und des Bergsonismus ein cartesianisches Verstandnis des mensch-
lichen Geistes zu verteidigen«.> Lepenies hat den deutschen Lesern die
Situation geschildert, die dazu fihrte, dass Bergson und die franzosische
Soziologie zwei auseinander driftende Kontinente waren, wobei er diese
Situation als Konkurrenz zwischen Literatur und Wissenschaft, Kultur
und Moderne fasst, und nicht als gegensatzliche Paradigmen. Tatsachlich
war, so Lepenies weiter, Durkheims entschiedenster, unversohnlichster
und sprachmachtigster Gegner Charles Péguy — als »geborener Schrift-
steller mufSte er zum Widersacher der Soziologen werden«. Nun stand
Péguy in sehr engem Bezug zu Bergson; und in diesem, so heifst es da-
her auch, »begrifste man die Renaissance einer Metaphysik, die die Ver-
nunft vor dem Zugriff der Soziologen bewahren sollte«, welche man als
neue Dogmatiker verstand. Durkheims Soziologie war in der Wahrneh-
mung der Zeitgenossen demnach nur eine »schlechte Metaphysik auf der
Suche nach ihrem empirischen Alibi«.’¢ Ubrigens hat bereits Adorno in
seiner Durkheim- Einleitung« diese Animositit angesprochen: Durkheim
sei das »Schulhaupt«, der dem »Bergsonianismus opponierte«, wahrend
doch der eigentliche Gegensatz der Materialismus sei. Indem sowohl
Bergson als auch Durkheim nicht materalistisch denken, riicken der

»grofsbiirgerlich elegante homme du monde [Bergson] und die rechtha-
berische Koryphde, in deren ethischen Vorstellungen Wohltatigkeit eine
Hauptrolle spielt [Durkheim], ... aneinander. Eines der Hauptthemen
von beiden ist das Gedichtnis; moglicherweise darum, weil es bereits in
ihrer Periode zu zerfallen begann ... Zuweilen findet man bei Durkheim
Formulierungen, die man in Matiére et mémoire erwartete.«%’

Ebenso wenig wie die deutsche, so interessiert im Folgenden die ameri-
kanische Soziologie, und aus demselben Grund. In ihr ist Bergson nicht
weniger selektiv prasent. Hier gilt er als Pragmatist, wozu seine fri-
he Einordnung in den Pragmatismus seitens der franzosischen Rezepti-
on beigetragen hat, vor allem durch René Berthelot, einem der »scharf-
sinnigsten und radikalsten Gegner Bergsons«*® (auch wenn er Bergson

35 H. Joas, Die Entstehung der Werte, Frankfurt/M. 1992, 103.

36 W. Lepenies, Die drei Kulturen, Reinbek 1988, 71, 74, 77f., 85.

37 Th. W. Adorno, Einleitung, in: Emile Durkheim, Soziologie und Philosophie,
Frankfurt/M 1967, 7—44, 7, 18f.

38 1. Benrubi, Philosophische Stromungen der Gegenwart in Frankreich, Leipzig

1928, 473.

30

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

immerhin nur einen »partiellen« Pragmatismus zuwies). Sein Ehrgeiz
war, im Durchgang durch die gesamte Philosophiegeschichte die geringe
»Tragweite« der bergsonschen Philosophie aufzukliren. Dessen Ideen,
»weit entfernt, die Neuheit zu besitzen, die sie ... zu haben scheinen«,
fithrt Berthelot auf die deutsche Romantik und durch sie auf eine der »al-
testen und wichtigsten der philosophischen Traditionen zuriick«, nim-
lich auf die antike Philosophie des Lebens (Heraklit) und der Kontingenz
(Aristoteles).? Auch Durkheim hat Bergson im Ubrigen als >Pragmatis-
ten< eingeordnet, dargestellt und gelehrt, in einer wichtigen Vorlesung,
der ersten auf dem gerade umbenannten Lehrstuhl an der Sorbonne, in
dem nun »Soziologie« zum ersten Mal im Titel auftaucht (Pragmatismus
und Soziologie, 1913/14). Wir kommen darauf zuriick.

Tatsachlich nun ist Bergsons Philosophie nur missverstandlich mit
dem Pragmatismus in eins zu setzen. Schon die Denktraditionen, die
beiden zugrundeliegen, unterscheiden sich zutiefst: Bergsons Philosophie
entstammt einer genuin franzosischen Tradition, die andere Ziele als der
Pragmatismus verfolgt, auch wenn dabei manches konvergieren mag;
auch wenn Bergson enge Kontakte namentlich zu William James pfleg-
te; auch wenn sich beide ihre Referenz erwiesen. Bergson selbst hat im
Ubrigen die Differenz zum Pragmatismus leise angedeutet — wie es seine
Art war, bei ihm personlich bekannten Autoren eher die Ubereinstim-
mungen zu betonen und die Unterschiede der Aufmerksamkeit des Le-
sers anheimzustellen. Die Differenz zu James deutet er also an, und dies
ausgerechnet im Vorwort zur franzésischen Ubersetzung von A Pluralis-
tic Universe: »Wahrend fir die anderen Lehren die Wahrheit eine Entde-
ckung ist, ist sie fiir den Pragmatismus ... eine mechanische Erfindungx,
die ihren Wert allein in der Nutzlichkeit hat. Eine »Kritik des Pragma-
tismus miusste sich also zunichst gegen diese Theorie der Wirklichkeit
richten«. Bergson kommt nicht umhin, dem hinzuzufiigen, er selbst habe
in dieser Hinsicht »gewisse Vorbehalte «.* Wir kommen im Ausblick auf
die Differenz zwischen Bergsonismus und (Neo-)Pragmatismus zuriick.

Bei dieser Gelegenheit: Die Wurzeln der bergsonschen Philosophie

Die Wurzeln der bergsonschen Philosophie liegen im Ubrigen auch nicht
bei Nietzsche, der zeitgendssisch ebenfalls als Pragmatist gilt. Nietz-
sche war fir Bergson von keinem besonderen Interesse, auch wenn ein

39 R. Berthelot, Un romantisme utilitaire. Etude sur le mouvement pragmatiste,
Vol. 2: Le pragmatisme chez Bergson, Paris 1911, 134.

40 H. Bergson, Uber den Pragmatismus von William James. Wahrheit und Wirk-
lichkeit (1911), in: Ders., Denken und Schopferisches Werden, 234-245, 241.

31

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Mal der Begriff des Uber-Menschen fillt.*! Michel Foucault hat daher
auch richtiger nicht von einer Rezeption, sondern vorbeugenden Do-
mestizierung Nietzsches durch Bergson gesprochen (der »Spazierschritt
der schopferischen Entwicklung behiitete uns vor Nietzsches wildem
Tanz«).** Die Bergson-Forschung ist sich einig, dass Bergson Nietzsche
nicht vor 1900 gelesen hat. Vor allem handelt es sich — wie im Laufe die-
ses Buches deutlich werden wird — um ein tatsichlich ganz anderes Den-
ken, ein anderes Projekt, um zwei Autoren, die bei genauerem Hinsehen
nicht viel gemeinsam haben, weshalb das gemeinsame Etikett der >Le-
bensphilosophie« gerade hier in die Irre fiihrt. Die Wurzeln der bergson-
schen Philosophie liegen im Ubrigen auch nicht bei Schopenhauer, wie
mancher Zeitgenosse meinte, der in Bergson dessen Plagiator sah.* Die
Wurzeln Bergsons liegen eher bei Félix Ravaisson (1813-1900), seinem
Lehrer, dem er eine Hommage gewidmet hat,* sowie bei Emile Bout-
roux (1845-1921), der iibrigens auch einer der Lehrer Emile Durkheims

41 Bergson, Schopferische Evolution, 302: » Auf anderen Evolutionslinien nah-
men andere im Leben beschlossene Tendenzen ihren Lauf, von denen der
Mensch, da sich alles durchdringt, zweifellos etwas bewahrt hat, wenn auch
nur wenig. Alles geht vor sich, als ob ein unbestimmtes und verschwomme-
nes Wesen, das man — wie es einem beliebt — Mensch oder Uber-Mensch nen-
nen mag, seine Verwirklichung gesucht und diese nur dadurch erreicht habe,
dafs es einen Teil seiner selbst unterwegs zuriickliefs. Diese Uberreste werden
durch das tibrige Tierreich und sogar auch die Pflanzenwelt verkorpert, zu-
mindest in dem, was diese an Positivem ... beinhalten«. Im Text spricht Berg-
son hiufig auch von der >tibermenschlichen« Intelligenz — die sich der Rea-
litat anzuschmiegen in der Lage wire. Siehe zu dieser einzigen an Nietzsche
erinnernden Stelle die kritische Edition der L‘évolution créatrice, Paris 2007,
498: Bergson habe fortan jede Ahnlichkeit mit Nietzsche zu tilgen versucht.
Vgl. dazu z.B. A. Francois, Bergson, Schopenhauer, Nietzsche: Volonté et réa-
lité, Paris 2009.

42 M. Foucault, Fine Geschichte, die stumm geblieben ist (Uber E. Cassirer:
Die Philosophie der Aufkliarung, anldsslich des Erscheinens der franzosi-
schen Ubersetzung, Paris 1966. Frz. 1967), in: Ders., Schriften I. 1954-1969,
Frankfurt/M. 2001, 703-708, 704.

43 Den Beginn in diesem >Krieg der Philosophen< machte hier H. Béonke (u. a.
Plagiator Bergson. Zur Antwort auf die Herabsetzung der deutschen Wissen-
schaft durch Edmond Perrier, Charlottenburg [1915]) (da Bergson die Deut-
schen 1915 als >»Barbarenc betitelt hatte).

44 F. Ravaisson, De I’habitude, Paris 1838. Vgl. H. Bergson, Leben und Werk
von Ravaisson (1904), in: Ders., Denken und Schopferisches Werden, 246—
279, wo sich Bergson v.a. auf Ravaissons Essai sur la Métaphysique dAristote
(1834) bezieht.

32

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

war.¥® Beide entwerfen Theorien der Gewohnbheit. In diesem Thema hat
Jean Wahl den »eigenartige[n] Zug in der franzosischen Philosophie des
19. Jahrhunderts« gesehen.* Uber beide Autoren vermittelt, reichen die
Wurzeln der bergsonschen Philosophie noch tiefer, nimlich bis zu Ni-
colas Malebranche (1638-1712), dem Nicht-Cartesianist des 17. Jahr-
hunderts einerseits — der in einem noch ganz theologisch-metaphysischen
Dispositiv (in Begriffen wie Vision en Dieu, causes occassionelles) eine
erste empirische Psychologie entwirft*” —; und zu Pierre Maine de Biran
(1766-1824) andererseits, fur den das Wissen und dessen Entwicklung
weder vom Empirismus (Hume) noch Rationalismus (Descartes-Kant)
erfasst wird.*® De Biran ist der Vorgidnger jeder psycho-physiologischen
Theorie, mithin ebenfalls Nichtcartesianist, fir Bergson zudem auch
Gegenspieler von Comte und Spencer. Erneut Jean Wahl zufolge han-
delt es sich hier um einen der Hohepunkte der franzosischen Philoso-
phie iiberhaupt (auf derselben Hohe wie René Descartes), sowie um
den »grofite[n] Philosoph des beginnenden 19. Jahrhunderts« in Frank-
reich.* De Biran ist derjenige, der das Denken als Aktivitat des Korpers
versteht. Die Beobachtung der Gewohnbheit zeige namlich, dass man die
kognitive Aktivitit ganz anders »zerlegen muf3, als die Ideologen dies
tun«, namlich in der Unterscheidung dessen, »was passiv und was aktiv
ist«.’® De Biran ist also ein Immanenzdenker, kein Cartesianist; und er
ist auch kein Subjektphilosoph, sondern eher ein Protosoziologe, sofern
es ihm um die gegenseitige Abhangigkeit der Bewusstseine geht. Maine
de Biran und Malebranche sind dariiber hinaus und vor allem auch die
beiden >Anstrengungsdenker«: Beide betonen die Affektivitit als die Rol-

45 E. Boutroux, Die Kontingenz der Naturgesetze (La Contingence des lois de
la nature, 1874), Jena 1907 (seine theése). Daneben war er ein Philosophiehis-
toriker und u.a. Ubersetzer von Leibniz’ Monadologie.

46 J. Wahl, Franzosische Philosophie: ein Abrif§ (nach der frz. 2., erw. Auflage
1946), Sdckingen 1948, 83.

47 Siehe v.a. N. Malebranche, Von der Erforschung der Wahrheit, Hamburg
1968 (De la recherche de la vérité, Paris 1674/75). Siehe dazu M. Gueroult,
Malebranche, 3 Binde, Paris 195 5-1959; zum Bergson-Bezug Merleau-Ponty,
L'union de I’ame et du corps chez Malebranche, Biran et Bergson (1947/48),
Paris 1978.

48 Siehe v.a. P. Maine de Biran, Sur linfluence de I’habitude, Paris 1803; Ders.,
Von der unmittelbaren Apperzeption (Berliner Preisschrift 1807), Freiburg
2008 (Kap. II: Von den >Anstrengungen«). Die Werke erschienen posthum (von
V. Cousin 1841: (Euvres philosophiques de Maine de Biran; 1859 von E. Na-
ville: (Euvres inédites de Maine de Biran). Vgl. H. Gouhier, Maine de Biran et
Bergson, in: Etudes bergsoniennes 1, Paris 1947, 131-173; Merleau-Ponty,
L'union de I'dme et du corps.

49 Wahl, Franzosische Philosophie, 82.

50 Wahl, Franzésische Philosophie, 83 und 93ff.

33

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

le des Willens und des Korpers im vorgeblich rein kontemplativen Akt
des Denkens. Hinzu kommen, fragt man einmal nach den Einflussquel-
len Bergsons, natiirlich die Klassiker der Metaphysik: Baruch de Spinoza
mit seiner Ethik (1677) und dem dort entfalteten Konzept der wirkenden
und gewordenen Natur; und Gottfried Wilhelm Leibniz mit seiner Mo-
nadologie (1714) als Konzeption des Vitalen. Von beiden zieht Bergson
einerseits Leibniz vor, denn bei Spinoza gibe es kein Neues, keine Kon-
tingenz.’! Andererseits bringt Leibniz’ Denken fiir ihn seinerseits Pro-
bleme mit sich, namlich falsch gestellte, mit negativen Begriffen arbeiten-
de Probleme. Die philosophiehistorischen Grundlagen Bergsons werden
im Folgenden nur interessieren konnen, sofern sie fiir das Verstandnis
von Bergsons Argumentation und ihrer Ubertragung auf die Probleme
soziologischer Theorie unerldsslich sind. Die Leibniz-Frage sowie die
Konzeption der Natur bei Spinoza spielen dabei je eine zentrale Rolle.

Methodische Uberlegungen: >Deux a deux<, Gegensatzpaare

»Bergson wird die klassische Methode der Geschich-
te der Systeme durch die Geschichte der Probleme er-
setzen: etwa die Geschichte des Nichts, der Induktion,
von Bacon bis heute, oder der Idee der Materie von
Galilei zur Moderne«.%

Die Geschichte der Systeme und Losungen durch die der Probleme
und Konzepte ersetzen: So konnte die Definition der nicht-positivisti-
schen historischen Epistemologie lauten, wie sie Gaston Bachelard und
Georges Canguilhem entfalten. Diese Geschichtsschreibung des Wissens
interessiert sich weniger fur die je verschiedenen Losungen als vielmehr
fiir die Problemstellungen, die sich zu einer Zeit stellen. Thr zufolge ver-
lauft das Denken nie evolutiv, sondern in stindig neuen Erfindungen,
aber auch Sackgassen und Riickgriffen.*® Die Methode der im Folgenden
in ihren Ergebnissen dargestellten Forschung — ihre Blickweise — folgt
dieser Sicht. Gerade die aktuelle franzosische Ideengeschichtsforschung
bemerkt immer mehr, dass sich die franzosische Geistesgeschichte im
20. Jahrhundert offenbar mehr als anderswo durch radikale Briiche
auszeichnet; und dass diesen Briichen jeweils dominante, gegensitzliche

51 Vgl. die Vorlesungen Bergsons zu Spinoza, v.a.: Lecons d‘histoire de la philo-
sophie moderne et contemporaine au Lycée Henri-IV (1893-1895), in: Ders.,
Cours 3. Lecons d‘histoire de la philosophie moderne, théories de I‘ame, Pa-
ris 1995.

52 T. Ribot, Gutachten zu Bergsons Bewerbung am College de France 1899, zi-
tiert in: P. Soulez, Bergson: Biographie, Paris 1997, 91f.

53 E. During, A >History of Problems. S.u.

34

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

Paare vorhergehen, die das ganze Feld der Epoche oder des jeweiligen
»philosophischen Momentes« strukturieren. Beobachtet werden Bifur-
kationen im Denken, gegenseitige AbstofSungen, aus denen die Theorie-
bewegungen ihre Kraft und Richtung beziehen. So gibt es (folgt man die-
ser von dem Bergson-Herausgeber Frédéric Worms entwickelten Sicht)
1900 einen solchen historischen Moment, in dem sich Bergsonismus und
Kantianismus oder Bergsonismus und Rationalismus gegeniiberstehen.
Beide teilen demnach ein Problem — das des >Geistes< oder der >Menta-
litdtc -, 16sen es jedoch in entgegengesetzter, voneinander abhingender
Richtung. Beide werden von einem nachsten >philosophischen Moment«
abgelost, in dem sich ein anderes Grundproblem stellt — namlich das des
Unbewussten; das der Existenz; das der Struktur und das der Differenz.>*

Jeder dieser sMomente« der franzosischen Philosophie zeichne sich, so
Worms, weniger durch das Werk eines einzigen Autors als vielmehr durch
die Opposition zwischen mindestens zwei Werken aus, deux a deux. So
sei die franzosische Philosophiegeschichte durch Descartes und Pascal,
Rousseau und Voltaire, Comte und Biran, Bergson und Brunschvig ge-
pragt.*® Louis Pinto setzt an die Stelle Brunschvigs sogar Durkbeim: Man
konne sagen, die >Opposition Bergson-Durkbeim« sei Jahrzehnte lang
eine der »Hauptlinien der Strukturierung des philosophischen Feldes«
in Frankreich gewesen.’® Wie weitreichend auch immer diese Struktu-
rierung des franzosischen Denkens durch Bergson-Durkheim war, stets
handelt es sich bei der hier verfolgten Geschichte des franzosischen phi-
losophischen und sozialtheoretischen Denkens um eine relationale Ge-
schichte, um die mitunter aggressive, mitunter verschwiegene Debatte,
um den Kampf zwischen Autoren und Werken. Dasselbe Problem bringt
stets differente, einander entgegengesetzte Losungen hervor. Vincent De-
scombes hat die franzosische Ideengeschichte des 20. Jahrhunderts dhn-
lich als Reihe von Briichen und Aversionen beschrieben — beginnend mit
der Verabschiedung Bergsons in der Generation der 1930er, in der Hin-
wendung zu den drei >H« (Hegel, Husserl, Heidegger). Diese Leitautoren
werden in der Generation der 1960er wiederum ersetzt: durch Freud,
Marx, Nietzsche.

Der Ausgang von philosophischen -Momenten« ersetzt andere Sequen-
zierungen der Theoriegeschichte, vor allem diejenige, die sich auf Ge-
meinsamkeiten des Geburtsjahres bezieht. Die Geschichte des (franzo-
sischen) Denkens zeichnet sich aus dieser Sicht also dadurch aus, dass
erstens eine gewisse Zeit lang ein gemeinsames Problem Autoren auch
uber Fachgrenzen hinweg verbindet, die Losung sie aber zugleich spal-

54 Worms, La philosophie en France au XX° siecle, 12ff.

55 Worms, La philosophie en France au XX° siecle, 189.

56 L. Pinto, Le débat sur les sources de la morale et de la religion, in: Actes de la
recherche en sciences sociales 153 (2004), 4147, 42.

35

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

tet; und dass es zweitens Briiche gibt, die ein Problem verschwinden las-
sen und damit die Bedeutung von Autoren — bis ein Werk unter anderen
Umstanden, neuen Begriffen und angesichts neuer Probleme wieder auf-
taucht. Der >Moment< meint also keine punktuelle Zeiteinheit, sondern
ein Biindel von Themen und Problemen, die nicht linear und nicht zeit-
gleich sein miissen.

In diesem Sinne einer Problemgeschichte deux a deux wird im Folgen-
den also die Spur Bergsons verfolgt: insbesondere, was den ersten Teil
betrifft, die produktiven, disziplinbildenden AbstofSungen in der Durk-
heim-Schule; den >Zwischenschritt¢, die ebenso produktiven, Neulektii-
ren anstoflenden Verabschiedungen; sowie schliefSlich auch die Ubernah-
men seit 1945. Die bergsonschen Konzepte erweisen sich hier offenbar
erneut als geeignet, bestimmte, nun neue >Probleme« des Denkens zu
konzeptualisieren: etwa die strukturalistischen Probleme, die Frage nach
der Seinsweise der Struktur und des Verhiltnisses von Struktur und Ge-
schichte (Struktur und Ereignis). Bergson selbst hat iibrigens in seinen
philosophiegeschichtlichen Vorlesungen dieser historischen Epistemolo-
gie vorgegriffen.’” Er hat es hier ndmlich als die Eigenart des franzosi-
schen Denkens verstanden, dass dieses stets paarweise auftrete, in Ge-
gensatzpaaren, in Spaltungen oder in Bifurkationen. Entscheidend war,
so Bergson, etwa nicht Descartes allein — sondern die Konstellation von
Descartes und Pascal; also das divergente Paar von Rationalismus und
Sentimentalismus, da beide sich gegenseitig voraussetzen. Keineswegs
hat sich also »der franzosische Geist« einzig tiber den Vernunftglauben
figuriert, wie es Durkheim sehen wollte.*® Dabei scheint sich, so Bergson
weiter, bei jedem der Gegensatzpaare ein Autor mehr der reinen Intel-
lektualitdt zuzuneigen, und der andere der Emotion und Intuition. In je-
dem Fall muss man stets auch die zweite Person erfassen, eben weil bei-
de »deux par deux voranschreiten«, der eine nur vorankommt, in dem
er sich vom anderen abstof3t.’” Im selben Text (iber die franzosische Phi-
losophie 1915) verortet Bergson nun auch sich selbst:

57 H. Bergson, Cours 1. Lecon de psychologie et de Métaphysique (1888/89),
Paris 19905 Cours 2. Lecons d’esthétique; Lecons de morale, psychologie et
meétaphysique a Clermont-Ferrand u.a. Paris 1992; Cours 3. Lecons d’bistoire
de la philosophie moderne, théories de I’ame, Paris 1995; Cours 4: Cours de
Bergson sur la philosophie grecque, Paris 2002; Histoire de ’idée des temps
(Cours au College de France 1902), in: Annales bergsoniennes 1, Paris 2007,
25-68; Cours de psychologie de 1892 — 1893 au lycée Henri 1V, Paris 2008.

58 H. Bergson, La philosophie frangaise (1915), in: Ders., Mélanges, 1157-1189,
1159f. Vgl. ders., Quelques mots sur la philosophie frangaise et sur Pesprit
francais (1935), ebd., 1514-1516, 1516.

59 Bergson, Quelques mots sur la philosophie francaise, 1515.

36

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

»Man konnte jetzt etwas iiber das Projekt Bergsons sagen, die Meta-
physik auf das Terrain der Erfahrung zu tragen und (zugleich an Wis-
senschaft und Erfahrung appellierend) ... eine Philosophie zu schaffen,
die nicht nur zu allgemeinen Theorien fihig wire, sondern zu konkre-
ten Erklarungen spezieller Tatsachen. Die Philosophie wire von dersel-
ben Prizision wie die positive Wissenschaft. Wie sie wiirde sie stindig
voranschreiten. Aber sie unterscheidet sich zugleich von ihr, sofern sie
mehr und mehr den Rahmen der Untersuchung und des menschlichen
Denkens erweitern wiirde«.®

Spiter ist es Michel Foucault, der Bergson an den Anfang einer Bifurka-
tion der franzosischen Ideengeschichte im 20. Jahrhundert setzt, es da-
bei als sein eigenes Hauptinteresse darstellend, nachzuvollziehen, wie
derlei »Schwarme von auf die Realitit gerichteten Blicken« entstehen,
»zusammen|fliefen], um sich anschlieffend wieder aufzuteilen«.¢! Und in
seiner berithmten Hommage an Canguilhem konstruiert Foucault zwei
kontrire, scharf getrennte Linien: die eine Linie ist die der Philosophie
der Erfahrung, der Bedeutung und des Subjekts; die andere die der Phi-
losophie des Wissens, der Rationalitit und des Konzepts. Auf der ers-
ten positioniert er Sartre und Merleau-Ponty; auf der zweiten Jean Ca-
vailles, Gaston Bachelard, Alexandre Koyré und Canguilhem (und sich
selbst). Historisch zuriickschreitend, zihlt er sodann die entsprechen-
den Gegensatzpaare auf: Bergson und Poincaré, Lachelier und Coutou-
rat, Maine de Biran und Comte. Bergson gehort mithin fiir ihn zu den
Denkern des Subjekts gegentiber denen des Konzepts.®? Insofern es auch
Foucault hier (wenn auch strategisch und polemisch) auf Differenzierun-
gen, auf evolutive Zweiteilungen ankommit, fiihrt er jenen Denkgestus
fort, der Gilles Deleuze bei Bergson so interessiert hat: Das Denken des
geschichtlichen Werdens als Tendenz, die sich als solche je differenziert,
sich zweiteilt. Die bergsonsche Denkfigur der Zweiteilung oder der Bi-
furkation, die mit einem strengen Begriff der >Tendenz< und einer eben-
so strengen Philosophie der Differenz verbunden ist, wird im Folgenden
stets erneut auftauchen, in vielfacher Hinsicht (ontologisch, epistemo-
logisch, wissenssoziologisch). Bergson zufolge spielt sich das Werden in

60 Bergson, La philosophie frangaise, 1182.

61 M. Foucault, Diskussion tiber den Roman (1964), in: Ders., Schriften I: 1954~
1969, Frankfurt/M. 2001, 449-513, 454f.

62 M. Foucault, Das Leben: Die Erfahrung und die Wissenschaft (1985), in:
Ders., Schriften IV: 19801988, Frankfurt/M. 2005, 943-958, 944. Vgl. zur
Strategie hinter diesen Konstruktionen, weiteren Fillen (Alain Badiou, der
sich selbst und Deleuze, Lautmann und Sartre, sowie Brunschvicg und Berg-
son gegenuberstellt, die Bergson-Linie als >Philosophie der vitalen Innerlich-
keit« darstellend) und der Zentralitit Bergsons: G. Bianco, Experience vs.
Concept? The Role of Bergson in Twentieth-Century French Philosophy, in:
The European Legacy 16 (2011), 855-872.

37

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

allen Bereichen der Wirklichkeit nimlich so ab, dass stets Differenzen
entstehen, einander entgegengesetzte Linien des Realen oder Aktuellen —
sei es im Bereich des Lebens, des Sozialen oder des Wissens. Kurz, auch
fiir Bergson wire ein Autor oder eine Schule nicht ohne ihren Gegen-
part zu verstehen, ebenso wenig wie sich die Entwicklung pflanzlichen
Lebens ohne die des tierischen Lebens vollzieht. Zudem ist, da das Wer-
den stindig weiterlduft, die Debatte nie beendet — auch nicht etwa die
der Durkheimiens und Bergsoniens. Diese Differenzierung der soziolo-
gischen Theorie hort auch mit dem Tod Durkheims nicht auf, und auch
nicht mit seinem Aus-der-Mode-kommen. Stets entstehen neue Gegen-
satzpaare, die sich in der einen oder aber der anderen Linie verorten. So
kann beispielsweise das gegensatzliche Paar Lévi-Strauss-Sartre als Fort-
setzung des Paars Durkheim-Bergson erscheinen.®?

Wihrend im Folgenden angenommen wird, dass Durkheim zunachst
auch auf Bergson reagiert — das Durkheim-Werden (auch) ein Bergson-
Effekt ist — kann man naturlich auch von Durkheim aus blicken und
nach den Durkheim-Effekten bei Bergson fragen. Pierre Bourdieu und
Jean-Claude Passeron (die in ihrer Sicht auf das Werden der Durkheim-
Schule aber einfach Marcel Mauss folgen) haben dies skizziert: Fiir sie
erkldrt Durkheims Soziologie die »von ihr hervorgerufenen Kontrover-
sen« oder Widerstinde: Zunichst seitens der Philosophie, denn »im
Namen positiver Wissenschaft hat Durkheim die Philosophie ausgetrie-
ben«; sodann seitens anderer Soziologien, denn er war »darauf bedacht,
die Anspriiche der neuen Disziplin in engeren Grenzen zu halten«; und
schlieSlich seitens der Katholiken, denn sie mussten in der neuen Diszi-
plin eine » Waffe gegen Religion und Spiritualismus« sehen. Aus dieser
Sicht ist Bergson der reagierende. Durkheim also habe die »Reaktion der
Spiritualisten« provoziert, vor allem, da er die » philosophische Begriin-
dung seiner Soziologie gleich mitgeliefert hat«.** Und wegen dieser Re-
aktionen seitens der >spiritualistischen Philosophie« sei Durkheim dann
wiederum dazu gebracht worden, stindig erneut in Polemik zu fallen.
Reagierend auf die Reaktion (Bergsons) habe er also »derart extrava-
gante und provokative Versionen seiner Ideen« niederschreiben miissen
— nur daher habe seine Soziologie dieses »veraltete Aufere«, namentlich,
weil er die These des Kollektivbewusstseins in »spiritualistische Begriffe
ruckubersetzen« musste!® Die Frage, welche Polemik zuerst kam, muss

63 D. Eribon, Michel Foucault und seine Zeitgenossen (1994), Miinchen 1998,
250.

64 P. Bourdieu/]J-Cl. Passeron, Soziologie und Philosophie in Frankreich seit
1945: Tod und Wiederauferstehung einer Philosophie ohne Subjekt (1967),
in: W. Lepenies (Hg.), Geschichte der Soziologie. Studien zur kognitiven, so-
zialen und historischen Identitdt einer Disziplin, Band 3, Frankfurt/M. 1981,
496-551, 502f. M. Mauss, La Sociologie en France depuis 1914, 1933.

65 Bourdieu/Passeron, Soziologie und Philosophie, 503.

38

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

hier nicht entschieden werden. Entscheidend ist, dass Durkheim sich
von Bergson abstiefs oder abstofSen musste, um sich freizuschwimmen.

Forschungsstand zu Bergson in der franzosischen Soziologie

Da es sich bei Bergson um einen philosophischen Autor (um einen der
bedeutendsten Philosophen des 20. Jahrhunderts) handelt; und da die im
Folgenden interessierenden Autoren inhaltlich der Soziologie und Eth-
nologie angehoren, ist die Frage nach dem Forschungsstand in beiden
Richtungen zu verfolgen: Wie steht es mit der Frage nach Bergson und
den Sozialwissenschaften in der (franzosischen) Philosophie, zumal diese
derzeit eine Bergson-Renaissance erlebt und ihre Bergson-Expertise bei-
weitem am grofsten ist? Und wie steht es mit Bergson-Kenntnissen und
Forschungen in der (franzosischen) Soziologie?

In der franzosischen Philosophie ist Bergson seit 1900 kontinuierlich
prasent, und zwar in Briichen und Relektiiren. Eine Relektiire ist vor al-
lem auch aktuell, im Zusammenhang mit der Resonanz des Werkes von
Deleuze sowie desjenigen von Canguilhem zu verzeichnen. Diese Ak-
tualitit Bergsons wird neben der Attraktivitit dieser neuen, dieser dif-
ferenz-, immanenz-, und affekttheoretischen Philosophie, auch mit der
Aktualitat des lebenstheoretischen oder vitalistischen Denkens zusam-
menhingen.*® Zeugen dieser neuen Relevanz Bergsons sind neben vielen
internationalen Konferenzen und der gegenwirtig explodierenden Zahl
der Sekundairliteratur auch die Neugrundung der Société des amis de
Bergson 2006 (nach der Association des Amis de Bergson, 1942-1970);
die bei Presses Universitaires de France erscheinenden Annales Bergso-
niennes (seit 2002, nach den Etudes bergsoniennes, 1942-1973, und im
Ubrigen auch mit einem Themenheft zu Bergsons letztem, seinem Selbst-
verstandnis nach soziologischem Buch Die beiden Quellen der Moral
und der Religion®’), sowie die erwihnte kritische Edition Le choc Berg-
son. La premiere édition critique de Bergson (ebenfalls PUF, seit 2007).
Diese franzosische, philosophische Bergson-Forschung interessiert sich
auch anderswo zunehmend fiir sozialwissenschaftliche Themen.®® Aller-

66 Zu dieser Aktualitit im Kontext der Lebenswissenschaften siehe z.B. Worms,
La philosophie en France, 560ff. Zur Sekundarliteratur zu Bergson z.B.
P. Gunter, Henri Bergson: A Bibliography. 2. Ed., Ohio 1986.

67 F. Worms (Hg.), Annales bergsoniennes, V — Bergson et la politique : de Jau-
rés a aujourd’hui, Paris 2012.

68 Vgl.v.a. L. Pinto, Le débat sur les sources; A. Bouaniche/F. Keck/F. Worms, Les
deux sources de la morale et de la religion. Bergson, Paris 2004 (eine kurze
Einfiihrung); F. Keck, Bergson et I‘anthropologie. Le probléeme de [‘humanité
dans>Les deux sources de la morale et de la religions, in: E. Worms (Hg.), An-
nales Bergsoniennes, tome I: Bergson dans le siécle, Paris 2002, 195-214;

39

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

dings bleibt die Interpretation dabei vollstindig in ihrem Terrain, sie
bleibt philosophisch. So ist gerade das Interesse an Die beiden Quellen
meist ausdriicklich religionsphilosophisch.®® Andererseits beriihren die-
se Interpretationen selbstverstindlich das eigene Vorhaben, sind doch
Sozialphilosophie und soziologische Theorie (auch im hier zugrunde-
liegenden Blick) eng verkniipft. Auffallig ist gleichwohl das Fehlen aus-
driicklich soziologischer Arbeiten, da doch Bergson selbst ein >soziologi-
sches Buch« hatte schreiben wollen. Aber er hat es eben auch maskiert, es
scheinbar in theologischem Vokabular geschrieben. Eine Dissertation ist
— neben einigen sehr kritischen Besprechungen — lange Zeit das einzige,
was in Frankreich explizit in Richtung Bergson und Sozialwissenschaf-
ten respektive Bergson und die Soziologie zu finden ist: Le fait social chez
Bergson, geschrieben 1969 bei dem Bergsonianer Vladimir Jankelevitch
und bis heute unveroffentlicht.”® Publiziert und erhltlich ist demgegen-
uber lange nur das isolierte, etwas obskur erscheinende Werk von Joseph
Violatoux Von Durkheim zu Bergson (1939). »Von Durkheim zu Berg-
son, vom moralischen und religiosen Naturalismus zur Ernstnahme der
Mystiker, vom Unternehmen einer positiven >Physik< zu den Entdeckun-

ders., The Virtual, the Symbolic, and the Actual in Bergsonian Philosophy and
Durkheimian Sociology, in: MLN 120 (2005), 1133-1145; ders., Assurance et
confiance dans les deux sources: une interprétation sociologique de la distinc-
tion entre religion statique et religion dynamique, in: G. Waterlot (Hg.), Berg-
son et la religion: Nouvelles perspectives sur Les Deux Sources de la morale et
de la religion, Paris 2008, 191-210. Der Text, der vom Titel her (»Bergson et
la sociologie francaise«) das Vorliegende verfolgt, ist ein Vortrag von F. Keck,
Tokyo 2008) — es geht indes um »Variationen iiber das Thema der [politi-
schen, intellektuellen] Verantwortung«, bei illustren Autoren, »die ihn gele-
sen haben oder/und die er gelesen hat: Durkheim, Levy-Bruhl, Levi-Strauss«.

69 Siehe v.a. B. Sitbon-Peillon, Bergson et le primitif: entre métaphysique et so-
ciologie, in: F. Worms (Hg.), Annales Bergsoniennes, tome 1: Bergson dans le
siecle, Paris 2002, 171-194; ].-L. Nancy (Hg.), Bergson, Deleuze, la phénomé-
nologie. Annales Bergsoniennes 2, Paris 2004; F. Azouvi, Le gloire de Bergson.
Essai sur le magisteére philosophique, Paris 2007; G. Waterlot (Hg.), Bergson
et la religion: Nouvelles perspectives sur Les Deux Sources de la morale et de
la religion, Paris 2008; B. Sitbon-Peillon, Bergson et Durkheim: entre philo-
sophie et sociologie, in: Klesis. Revue philosophique 2007; dies., Supraspiri-
tualité et hyperspiritualité chez Bergson et Durkheim, in: G. Waterlot (Hg.),
Bergson et la religion: Nouvelles perspectives sur Les Deux Sources de la mo-
rale et de la religion, Paris 2008, 163—-190; dies., Religion, métaphysique et
sociologie chez Bergson. Une expérience intégrale, Paris 2009. Zur Reaktion
Bergsons auf Durkheim siehe auch A. Lefebvre/M. White, Bergson on Durk-
heim: Society sui generis, in: Journal of Classical Sociology 26 (2010), 457—
477.

70 G. Paquette, Le fait social chez Bergson, dactylographié. These. 3e cycle.
Lettres, Paris 1969.

40

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

gen der données des Bewusstseins und des Lebens — die philosophische
Landschaft hat sich sehr gewandelt«. Das Programm des Autors ist, die-
se Wandlung zur >Mystik« affirmativ darzustellen.”

Jenseits des franzosischen Sprachraums, im Angloamerikanischen er-
scheint Bergson hingegen zunehmend als ein Grundautor eines spezifi-
schen Konzeptes der soziologischen Theorie, eines neuen Paradigmas:
des New Vitalism (via Gilles Deleuze, und neben Spinoza und Tarde).”
Fiir die Frage des Bergsonismus als Paradigma ist Deleuze in der Tat ent-
scheidend. Thm ist das neue Bergson-Verstandnis zu verdanken. Eine so-
ziologische Theorie von ihm aus ist ein Beitrag zum Bergsonismus als
soziologischer Denkweise. Die Sekundarliteratur zu ihm ist insgesamt
mittlerweile wohl viel umfangreicher als die zu Bergson, vor allem auch
in sozial- und kulturwissenschaftlicher Hinsicht. Mit Deleuze kommt
Bergson etwa als Denker der Menschenrechte neu in den Blick, fir de-
ren soziologische Begriindung und Verfechtung doch gerade Durkheim
stand.” Weitere bergsonianische Autoren werden durch Deleuze hin-
durch aktuell wiederentdeckt, insbesondere Gilbert Simondon, ferner
auch André Leroi-Gourhan. Unabhingig von dieser Rezeptionslinie gibt
es aber auch eine Renaissance von Cornelius Castoriadis (sichtbar an
den Cahiers Castoriadis und neuen Ubersetzungen auch ins Deutsche)
und eine neue Aktualitat von Georges Canguilhem (ebenfalls sichtbar an
einer franzosischen Werkausgabe und neuen deutschen Ubersetzungen).
Demgegeniiber sind der Psychologe, Philosoph und Religionstheoreti-
ker Maurice Pradines; der Religionswissenschaftler und -soziologe Jean
Przyluski; der Rechtsphilosoph und Institutionen-Theoretiker Maurice
Hauriou und der Soziologe und Philosoph Eugene Dupréel eher uner-

71 J. Violatoux, De Durkheim a Bergson, Paris 1939, 181.

72 Siehe v.a. B. Massumi, Parables for the Virtual: Movement, Affect, Sensation,
Durham/London 2002; die Arbeiten von Hardt und Negri sowie die Themen-
hefte von Theory, Culture & Society: >Inventive Life. Approaches to the New
Vitalism« (2005) und >Life’s (Re-)Emergences«< (2007) sowie S. Lash, Life: Vita-
lism, ebd. 23 (2006), 323-3 49, mit einer bezeichnenden historischen Reminis-
zenz: »Der Vitalismus hat sich selbst bestindig vom Mechanismus und vom
Positivismus abgegrenzt. So gab es zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine Art
gegenseitigem Antagonismus zwischen dem bergsonschen Vitalismus und dem
durkheimschen Positivismus, wie es im frithen 21. Jahrhundert eine Art An-
tagonismus zwischen dem Neopositivismus der Schiiler Bourdieus und dem
Neovitalismus derer gibt, die von Gilles Deleuze und Antonio Negri beein-
flusst sind« (327). Vgl. ders., Lebenssoziologie: Georg Simmel in the Infor-
mation Age, ebd., 22 (2005), 3, 123 (»Die Durkheimschule zielte ... ebenso
auf Tarde wie auf Bergson«, 11).

73 A. Lefebvre, The Image of Law: Deleuze, Bergson, Spinoza, Stanford, 2008;
ders., Human Rights as a Way of Life: On Bergson’s Political Philosophy,
Stanford 2013.

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

forscht, vor allem hinsichtlich ihrer soziologischen Theorien. SchliefSlich
gibt es aktuell auch ein neues Interesse an Bergsons Beziehung zu Durk-
heim und vor allem seiner Antwort auf die zentrale sozialtheoretische
Frage, was eine Gesellschaft »ist<.”

Zwei Werke, die (im frankophonen Kanada) mit dem Vorliegenden
— neben dem bereits erwidhnten philosophischen Parallelprojekt von
Bianco - konvergieren, sollen noch kurz hervorgehoben werden. Guy
Lafrance rekonstruierte bereits 1974 Die beiden Quellen der Moral und
der Religion als Sozialphilosophie. Sein Fazit lautete:

»Bergson hat der Entstehung und dem Voranschreiten der Sozialwissen-
schaften assistiert. Wenn er indes die Sozialpsychologie, die Ethnologie
und vor allem die Arbeiten der école sociologique konsultierte, so blieb
er doch Philosoph... das soziologische Denken Bergsons bewahrt seinen
ganzen positiven und realistischen Wert, selbst wenn er sich den Regeln
der soziologischen Methode nicht beugte. Der Wert der Helden erklart
sich nicht allein durch die sozialen Krifte, wie es der Soziologismus will
... Der soziologische Realismus Bergsons schliefSt in seine Forderung
nach Positivtit die dynamischen Elemente der sozialen Tatsache, welche
die auflerordentlichen Einzelnen sind, ein ... Bergson wollte die soziale
Tatsache in ihrer Totalitit erfassen. Erinnern wir uns an die Intention,
die er formulierte, um seinen philosophischen Ansatz zu erldutern: er
wolle in einem >totalen Realismus« die Linien der Tatsachen zusammen-
fassend, die die biologischen, psychologischen und soziologischen Dis-
ziplinen behandelten, da die Wahrheit des Menschen nicht allein durch
eine dieser Perspektiven erreicht werden konne«.”

Und Roger Grogin hat 1980 die >Bergson-Kontroverse« von 1900-1914
detailliert rekonstruiert, die antibergsonschen Affekte nicht nur, aber
auch bei Durkheim:

»Bergson und Durkheim wurden die populdrsten Akademiker Frank-
reichs, und sie wurden als gegensatzliche Pole in der universitaren Land-
schaft wahrgenommen. ... Zwischen Bergson und Durkheim gab es eine
sehr grundlegende Animositit, in deren Kern Durkheims unqualifizier-
ter Rationalismus stand... Zumeist — und sehr zu seinen Gunsten — igno-
rierte Durkheim Bergson ... Wie die anderen Kollegen der Sorbonne war
ihm die ganze Aufregung, die Bergsons Ideen verursachten, zuwider. ...
Dies wurde in der Vorlesungsreihe zum Pragmatismus ... deutlich: In ei-
nem Moment, in dem Bergson fiir die franzosische Akademie kandidier-
te, stellte ihn Durkheim als Gegner des logischen Denkens dar. Bergson
schien der dilettantische Philosoph par excellence, der alles mogliche

74 A. Lefebvre/M. White, Bergson on Durkheim: Society sui generis, in: Journal
of Classical Sociology 26 (2010), 457-477.

75 G. Lafrance, La philosophie sociale de Bergson. Sources et interprétation,
Ottawa 1974, 135f.

42

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON IM FRANZOSISCHEN SOZIOLOGISCHEN DENKEN

tiber Materie und Geist, Freiheit und Determinismus sagen konnte, ohne
irgend etwas zu beweisen«.”¢

Aktuell fihrt die franzosische Philosophie dieses intellektuellenge-
schichtliche Unternehmen fort: Sie interessiert sich fur jene strategischen
Darstellungen der franzosischen Philosophiegeschichte, die einen Louis
Althusser und einen Michel Foucault dazu bringen, sich als Anti-Bergso-
nianer darzustellen, und damit als Anti-Existentialisten und Anti-Phano-
menologen.”” Im Hintergrund dieser Konstruktionen erscheint Bergson
als fast omniprisent. Und es sind wie im Vorliegenden sowohl die posi-
tiven wie die negativen Bergson-Effekte, die oft versteckten Attraktionen
sowie die stets deutlichen Aversionen, die sichtbar werden. Sie scheinen
demnach die Geschichte der franzosischen Philosophie im 20. Jahrhun-
dert insgesamt sehr tief gepragt zu haben.

Und die franzosische Soziologie und deren Geschichtsschreibung? Sie
interessiert sich eher en passant fur Bergson, Autoren-bezogen, nament-
lich, wenn es um den Bergson-Schuler Maurice Halbwachs geht, sowie
um Marcel Mauss. Insbesondere die unten noch zu erwahnende Arbeit
von Dominique La Capra (1972) zu Emile Durkheim. Sociologist and
Philosopher versucht, die Spuren von Bergsons Denken bei Durkheim
zu finden. Ebenso deutlich ist nur der Verweis auf die Anti-Bergson-
Haltung Durkheims bei dem Durkheim-Revitalisierer Steven Lukes, fiir
den Durkheim in Bergson die letzte Position einer Reihe von »gefahrli-
chen« Denkern sah, welche die Wissenschaft einer anderen Quelle des
Wissens unterordnen als der Vernunft.”® Marcel Fournier spricht in sei-
ner monumentalen Durkheim-Biografie ebenfalls (kurz) uber die offen-
sichtliche Feinschaft Durkheims sowie die Reaktion der Durkheimiens
(Halbwachs, Mauss, Hubert) auf den choc, den die L’évolution créa-
trice darstellte.” Als vereinzelte Synthese von Durkheim und Bergson ist
Henri Desroches Sociologies religieuses (1968) hervorzuheben. Auf diese
und weitere Forschungen werden wir im Folgenden umfassend zuriick-
greifen. Auffallig ist hierbei, dass die Bergson-Kenntnisse gerade auch in
der franzosischen Soziologie zuweilen begrenzt sind,*® was angesichts
der Vorurteile aber nicht tiberrascht. Auffillig ist schliefSlich auch, dass

76 Grogin, The Bergsonian Controversy in France, 1900-1914, Calgary 1988,
114.

77 P. Cassou-Nogues/P. Gillot (Hg.): Le concept, le sujet et la science. Cavail-
les, Canguilbem, Foucault, Paris 2009; und das Themenheft >Philosophie(s)
frangaise(s)« in: Philosophie 109 (2011/1).

78 Lukes, Emile Durkbeim, v.a. 370f.

79 M. Fournier, Emile Durkbeim (1856-1917), Paris 2007, 652f.

80 So sucht etwa der Mauss-Experte Nathan Schlanger Bergsons Wurzeln bei
»Schopenhauer und Nietzsche: The study of techniques as an ideological chal-
lenge: technology, nation, and humanity in the work of Marcel Mauss, in:

43

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

die Frage nach den Bergson-Effekten in der franzosischen soziologischen
Theorie in Frankreich selbst unseres Wissens bislang nicht gestellt wur-
de — oder zumindest nur sehr punktuell.

Um sich von den bergsonschen Autoren, dem Paradigma inspirieren
zu lassen, dazu muss sich die Soziologie insgesamt von ihren Vormei-
nungen hinsichtlich dieses Denkers trennen: den Einordnungen in die
bekannten Schubkisten, die von Beginn an fiir Bergson bereit standen.
Die Konstellation ist aktuell so giinstig wie nie, diesen verfemten Autor
und mit ihm eine ganze Reihe bekannter und weniger bekannter Auto-
ren auf neue Weise in das soziologische Denken einzubringen, und zwar
nicht nur entlang solcher negativer Bewegungen der AbstofSung, son-
dern vor allem natiirlich auch positiv, in dem, was uns Bergson zu den-
ken erlaubt. Es gibt ein neues Interesse, eine seit Jahren stetig steigende
Aufmerksamkeit fiir Bergsons Denken, nicht zuletzt im Zuge der post-
humen Resonanz von Gilles Deleuze. Und es gibt eine neue Forschungs-
und Publikationslage. Es gibt neue, kommentierte Editionen (von Berg-
son, Halbwachs, Tarde, Canguilhem), neu veroffentlichte Briefwechsel
(von und an Bergson, zwischen Durkheim und Mauss, und andere), neu
veroffentlichte Manuskripte und Vorlesungsmitschriften (von Bergson,
aber auch Durkheim). Auf eigene Archivforschungen konnte wegen die-
ser Publikationslage verzichtet werden. Das Archiv Bergson (in der Bi-
bliotheque litteraire Jacques Doucet in Paris) ist dank der Edition cri-
tique, der Mélanges und Correspondances weitgehend ausgeschopft. In
ihm befinden sich neben Briefwechseln und Manuskripten auch die Bib-
liothek Bergsons, die fiir die kritische Edition seiner Werke ausgewertet
wurde. In Bezug auf andere Autoren hingegen wiren Archivforschungen
durchaus interessant — tiber diese hier publizierte Spurensuche hinaus,
der es in der Hauptsache um die bergsonschen Konzepte geht. Sie miis-
sen sich vor allem in den Texten selbst offenbaren.

A.W. James (Hg.), Marcel Mauss: A centenary tribute, New York 1998, 192—
212, 197.

44

19.01.2026, 07:48:19. [



https://doi.org/10.5771/9783845277523-13
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Logik des Argumentationsgangs
	Konzentration auf Frankreich
	Methodische Überlegungen: ›Deux à deux‹, Gegensatzpaare
	Forschungsstand zu Bergson in der französischen Soziologie

