4. Von der Kontingenz aller Normen zur
Bejahung der Demokratie

Die Problematisierung des rationalen Konsens und die erkenntnistheoretischen Ein-
sichten des Poststrukturalismus lassen den Schluss zu, dass poststrukturalistische
Denker_innen sich gegen eine scheinbar unverzichtbare Grundlage fiir die demo-
kratische Theorie und Politik stellen: Die rationale Begriindung der Demokratie.

,.Eine der wesentlichen und wohl auch vornehmsten Fragestellungen der politischen Philoso-
phie ist der Versuch, die Demokratie als Staats- und Gesellschaftsform rational zu begriinden.
Dieser Versuch wurzelt unter anderem in einer europédischen Geisteshaltung, die stets bemiiht
war, politische, moralische und wissenschaftliche Aussagen auf ein sicheres theoretisches
Fundament zu stellen.” (Beer 2004: 516, vgl. Kinzel 1999)*°

In der politischen Praxis wird diese Begriindung genutzt, um die Demokratie gegen
Angriffe zu riisten. Wéhrend der Aufkldrung musste die Demokratie als ,,Neuent-
deckung® der politischen Theorie beweisen, warum sie als neue Staats- und Gesell-
schaftsform besser sei als traditionelle Staatsformen. Spéter setzte sie sich gegen die
konkurrierenden Theorien von Faschismus und Sozialismus zur Wehr. Auch heut-
zutage kdmpft die Demokratie immer wieder gegen die Thesen von Rechtspopulist-
_innen, gegen zunehmende Politik(er)verdrossenheit und gegen geringe Wahlbetei-
ligung an (vgl. ebd.).

256 Wie André Brodocz ausfiihrt, wurde der letzte grole Versuch einer solchen Rechtferti-
gung in der Liberalismus-Kommunitarismus-Debatte unternommen. In der aktuellen
politischen Theorie stellen nicht nur Poststrukturalist_innen infrage, ob die Demokratie
iiberhaupt zu rechtfertigen sei, sondern auch Denker wie Richard Rorty und Niklas
Luhmann gehen von der Unméglichkeit aus, eine unbedingte Legitimation der Demo-
kratie vorlegen zu konnen (vgl. Brodocz 2003). Vgl. zu der Frage ,,Does democracy
needs foundations? auch die Antworten von Richard Rorty, Robert Dahl, Amy Gut-
man und Benjamin Barber in Benhabib 1996b.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Die Poststrukturalist_innen allerdings verweigern sich der Aufgabe der Begriin-
dung — und stellen den Ansatz der rationalen Demokratiebegriindung sogar infrage:
Rationalitit ist fiir sie nicht mehr als eine Hegemonie, die in der westlichen Kultur
besonders wirksam ist. Doch ein Fundament fiir unser Denken gebe es letztlich nie.
Sie sehen es als wichtigen Aspekt ihrer Theorien, an den Anteil an Machtprozessen
herauszuarbeiten, den andere politische Theorien brauchen, um ihre Kontingenz zu
verdecken. Deswegen werden ihre Theorien sogar als Parasitentheorien gebrand-
markt (vgl. Stdheli 2000: 6). Sie zeigen auch an ihrer Sprache, dass jegliche wissen-
schaftliche Schriften in ihrer vermeintlichen Neutralitit an spezifischen, von Macht
durchdrungenen Diskursen teilnehmen. Derrida zeichnet eine oftmals schwierige
und kryptische Sprache aus und Butler erhebt Fragen zum Stilmittel ihrer Texte.
Nur Laclau und Mouffe bleiben dem iiblichen wissenschaftlichen Duktus treu.””’

Es wirkt so, als ob sich die Poststrukturalist_innen selbst aller Grundlagen be-
raubt haben und daher in ihren Theorien Ethik und Werte aussparen miissten, denn
vor allem Normen und Werte sind durch gesellschaftliche Diskurse gegeben. Doch
wer von Kontingenz und Grundlosigkeit ausgeht, der bewegt sich hin zu Relativis-
mus und Nihilismus. Daher holte die poststrukturalistischen Theoretiker innen die
Fragestellung nach der Demokratiebegriindung ein: Sie seien antidemokratisch, so
der Vorwurf, sie wiirden die Legitimation der Menschenrechte destabilisieren und
ihre Theorien beinhielten einen gefdhrlichen Relativismus, mit dem Demokratie ne-
ben totalitiren Systemen und allen anderen Alternativen auf eine gleiche Stufe ge-
stellt werde, ohne die Moglichkeit irgendeinem Staats- und Gesellschaftsmodell
mehr Wert zuzuschreiben.”®

Der Vorwurf, antidemokratisch zu sein, wiegt in unserer Gesellschaft schwer
und kann dazu beitragen, dass eine politische Theorie im wissenschaftlichen und
politischen Diskurs als nicht bedenkenswert abgetan wird. Es ist daher auch fiir
Poststrukturalist_innen, die solche diskursiven Zwinge hinterfragen, nicht leicht,
sich jeglichem Diskurs iiber Normen und Demokratie zu entziehen. Damit konfron-
tiert, haben sich die Poststrukturalist innen der ersten Generation (etwa Derrida,
Foucault, Kristeva, Lyotard) fiir Demokratie und Menschenrechte ausgesprochen.

,»Anders als boswillig hitte vermutet werden konnen, traten sie alle [die Poststrukturalist-

_innen und Postmodernen, Anm.d.Verf.] fiir Menschenrechte und Demokratie ein, so daf} zur

257 Laclaus und Mouffes Theorien wirken durch ihre Sprache stets sehr ,,objektiv und ihre
Thesen scheinen ,,universalisierbar” zu sein. Diesem Eindruck stehen jedoch ihrer ei-
genen Grundiiberzeugungen der Grundlosigkeit und Diskursivitit jeder Theorie ent-
gegen. Es wire eine Bereicherung ihrer Theorie, die eigenen Thesen auch durch den
Stil des Textes zu unterstreichen (vgl. Staheli 1995: 386).

258 Vgl. Reese-Schifer 2000: 234 sowie zu verschiedenen Kritiken am Poststrukturalismus

Kapitel 1 sowie die Verweise in den FuBinoten 10 bis 12.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER KONTINGENZ ALLER NORMEN ZUR BEJAHUNG DER DEMOKRATIE | 259

politischen Besorgnis kein Anla8 bestand. Theoretisch war dies unbefriedigend, denn ein
grundloses Eintreten fiir das Richtige mufite alle Begriindungsanstrengungen als miiig er-
scheinen lassen.” (Reese-Schéfer 2000: 234)

Spétere Poststrukturalist innen wie Butler, Laclau und Mouffe haben sich mit der
Demokratie auseinandergesetzt und sich zu ihr bekannt, ja sogar ihre eigenen Kon-
zepte der Demokratie vorgelegt. Im Folgenden soll nachvollzogen werden, wie
Theoretiker_innen des Postfundamentalismus, des Antiessentialismus und der radi-
kalen Grundlosigkeit zu ethischen Werten und der Demokratie finden. Es soll vor
allem gefragt werden, ob Poststrukturalismus und Demokratie miteinander verein-
bar sind oder ob sich die demokratischen Konzepte der Poststrukturalist _innen nicht
doch aus anderen Geistesstromungen denn dem Poststrukturalismus heraus entwi-
ckelt haben. Da dieses Kapitel dezidiert die Normen herausarbeitet, welche Derrida,
Butler, Laclau und Mouffe ihren Texten zugrunde legen, mag der Anschein erweckt
werden, als wiirden sie sich sehr deutlich zu diesen bekennen. Zumeist finden sich
ihre Normen jedoch eher verstreut und/oder versteckt in ihren Texten und auch de-
ren Verkniipfung untereinander wird von den Autor_innen eher implizit denn expli-
zit vorgenommen. Dies ist, das muss vorweggenommen werden, eine eindeutige
Schwiche in der Darstellung ihrer Theorien. Es wird sich zeigen, dass ein wichtiges
Credo der behandelten Autor innen ist, Normen nicht als gesetzt zu prasentieren,
sondern ihre Kontingenz zuzugeben, um sie fortwihrend der politischen Diskussion
auszusetzen. Doch diesem Anspruch, ihr Erbe und ihre diskursiven Verstrickungen
klar aufzuzeigen, werden sie selbst nicht immer gerecht. Obwohl bei einer
intensiven Lektiire ihrer Texte herausgearbeitet werden kann, auf welchen Strom-
ungen Derrida, Butler, Laclau und Mouffe ihrerseits aufbauen und wo sie bestimm-
te Normen einfach selbst setzen, so wird dies nicht offensichtlich und deutlich
genug von ihnen benannt. Hier kdnnten sie mit besserem Vorbild vorangehen und
eindeutiger deskriptive und normative AuBerungen trennen (vgl. Critchley 2002).

Anders als bei der Entwicklung der poststrukturalistischen Grundlagen ist Der-
rida bei der Behandlung ethischer Fragen nicht als Vorldufer fiir Butler, Laclau und
Mouffe zu sehen. Alle vier haben ihre Uberlegungen relativ zeitgleich entwickelt
und sich gegenseitig inspiriert. Es wird dennoch die Architektur von Kapitel 2 iiber-
nommen und mit einer Untersuchung von Derridas Texten begonnen (Kapitel 4.1),
um im Anschluss Butler (Kapitel 4.2) sowie Laclau und Mouffe (Kapitel 4.3) zu
erdrtern. AbschlieBend werden in Kapitel 4.4 die Ergebnisse zusammengefiihrt und
bewertet.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

4.1 DERRIDAS VERANTWORTLICHE
GLAUBENSBEKENNTNISSE

Simon Critchley unternahm als erster den Versuch, Derridas Dekonstruktion mit ei-
ner Ethik zu verbinden und aus ihr normative Grundsitze zu ziehen.”” In ,,The
Ethics of Deconstruction” (1992) stellt er die These auf, dass die Dekonstruktion
eine ethische Forderung beinhaltet. Die Ethik der Dekonstruktion, so Critchley, er-
wachse aus der Unabgeschlossenheit des Kontexts, von dem die poststrukturalisti-
sche Theorie ausgehe. Das dekonstruktivistische Lesen bringe die Unabgeschlos-
senheit jeden Diskurses zu Tage und nehme dabei eine affirmative Haltung ein,
welche den offenen Kontext begriile, anstatt sich vor ihm zu verschlieBen. ,,Folgt
man Derridas Argumentation, so ist das, was die Abgeschlossenheit eines determi-
nierten Kontexts unterbricht und den Kontext zur offenen Struktur macht, eine un-
bedingte Bejahung, die in diesen Kontext interveniert und die Dekonstruktion be-
griindet. Dies, so behaupte ich, ist das ethische Moment in Derridas Denken.*
(Critchley 1997: 327£.)**

Doch Derrida geht diesen Weg Critchleys nicht mit. In dem Essay ,,Passionen.
,Die indirekte Opfergabe‘“ (Derrida 2000) wendet sich Derrida gegen eine ,,Re-
Moralisierung der Dekonstruktion® (ebd.: 30), welche der Moral, Ethik, Verant-
wortung und dem Subjekt eine entscheidende Rolle in der Dekonstruktion zuweist.
Anders als Critchley vermeidet Derrida davon zu sprechen, dass aus der Dekon-

1373

struktion und/oder seiner Philosophie bestimmte Normen erwachsen. Er will keine
normativen Grundsétze oder eine Ethik begriinden oder ableiten, auch nicht die
Demokratie (vgl. Derrida 2003a: 13). Fiir eine solche Begriindung brauchte es eine
metaphysische Gewissheit, doch diese kann, wie Derridas Dekonstruktion deutlich
gemacht hat, keine Philosophie erreichen.”®’ Handlungsanleitungen fiir die Politik
sind ebenfalls ausgeschlossen: ,,Das Verhéltnis von Philosophie und Politik kann
aufgrund des Selbstverstindnisses der Dekonstruktion jedoch kein traditionelles
Begriindungsverhaltnis sein [...], wenn Dekonstruktion sich als klassische Begriin-
dung von Politik verweigert.” (Engelmann 2013: 206f.)

Das bedeutet allerdings nicht, dass sich Derrida fiir eine Gesellschaft ohne
Normen stark macht. Derrida ist zwar ein Denker, der sich nur sehr vorsichtig zu

259 Critchley setzte mit dieser Leseweise als erster einen Kontrapunkt zu der damals
verbreiteten Annahme, die Dekonstruktion stehe fiir Relativismus und folglich fiir Ver-
antwortungslosigkeit und Unmoral. Vgl. Zusammenfassungen dieser Diskussion bei
Bischof 2004: 13ff. und Klass 2007: 231.

260 Vgl. Critchley 1997: 341; Manning 2001: 145.

261 Vgl. Bernstein 1991: 191; Bonacker 2001: 134; Brodocz 2003: 55; Engelmann 2013:
186f.; Hitz 2005: 200.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DERRIDAS VERANTWORTLICHE GLAUBENSBEKENNTNISSE | 261

normativen Setzungen duflert, doch er scheut sich nicht davor Verantwortung zu
iibernehmen. Im Fall von Normen ist es unverantwortlicher sich nicht zu ihnen zu
positionieren und nichts zu tun, als sich vorldufig fiir Normen zu entscheiden. Wie
schon in Kapitel 2.1.8 deutlich wurde, ist die Verantwortung einer der Kernbegriffe
fiir Derridas politisches Denken. Die Entscheidung fiir Normen erfolgt auf unsiche-
rem Grund und erfordert daher verantwortliches Handeln.

,Zunidchst mochte ich unterstreichen, dafl die Dekonstruktion weit davon entfernt ist, der
amoralische oder unethische Nihilismus zu sein, als der sie oft dargestellt wird. Die Dekon-
struktion ist ein affirmatives Denken einer moglichen Ethik, eines Engagements jenseits der
Technik des Kalkulierbaren. Die Sorge um die Verantwortlichkeit steht im Zentrum der de-
konstruktivistischen Erfahrung.* (Derrida in Rétzer: 1987: 771.)

Zu seinem Verstidndnis von Verantwortung gehort dazu, nicht unhinterfragt das iib-
liche Vokabular der Ethik zu verwenden, welches eine metaphysische (und damit
gewaltsame) Begriindung der Ethik impliziert.*> Die Verantwortung der Forschen-
den beginnt mit einer vorsichtigen Begriffswahl und einen aufmerksamen Lesen
% Sie bedeutet, die traditionelle Ethik, ihre
Vorbedingungen und ihre Implikationen zu problematisieren. Die Ethik zu dekon-
struieren und dabei Verantwortung zu iibernehmen, stellt fiir Derrida die ,,Ethik der
Dekonstruktion der Ethik* dar.

von Texten und Diskursen.

,.Nur kann sich die Verantwortlichkeit der Dekonstruktion nicht mehr in den Begriffen aus-
driicken, die zu dem gehdren, was man traditionellerweise Ethik nennt. Nun, natiirlich gibt es
eine ,Ethik der Dekonstruktion®, gibt es ,Imperative‘, gibt es ,Regeln‘, ja ich wiirde sogar sa-
gen, gibt es Pflichten. Aber ich setze alle diese Worte unter Anfithrungszeichen weil die De-
finition dieser Worte vor dem geschiitzt werden muf3, dem entzogen werden muf, was sie,
traditionellerweise an die Voraussetzungen der Metaphysik fesselt, die die Dekonstruktion in
Frage stellt. Aber ich glaube, dafl das ein Zuwachs an Verantwortlichkeit ist, sich zu fragen,
woher diese fundamentalen Werte der Ethik kommen, was das ist, was ein Subjekt konsti-

tuiert, was ein moralisches Bewuftsein ist, wo die moralischen Werte gebildet werden usw.,

262 Vgl. fir eine ausfiihrliche Erorterung von Derridas Ablehnung des klassischen
metaphysischen Ethikbegriffs Letzkus 2002: 447-450.

263 Vgl. Bennington 2000: 36; Kearney 1993: 33; Kearney/Dooley 1999: 67. Wieso
Verantwortung mit einer vorsichtigen Begriffswahl verkniipft ist, wird hier zunéichst
nicht weiter begriindet, sondern als intuitive Einsicht so stehen gelassen. In Kapitel
4.1.3 wird sich jedoch zeigen, wie Verantwortung in Verbindung mit Gewalt, Kritik
und einer offenen, affirmativen Haltung steht. Es wird sich dann der Kreis schlieen,
wie Derrida seine ethischen Uberlegungen auch auf die Ethik und deren Begrifflich-

keiten anwendet.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

was das ist, was den sozialen Zusammenhang konstituiert. Sich den Fragen in Begriffen oder
im Stil der Dekonstruktion zu stellen, heifit nicht nur nicht seine Verantwortung aufzugeben,
sondern es heifit eine Verantwortlichkeit hinsichtlich der Formen deutlich zu machen, die
man traditionellerweise der ethischen Verantwortung gegeben hat. Es gibt also eine Ethik der
Dekonstruktion der Ethik.“ (Derrida zitiert in Engelmann 2013: 215)

Es wird sich im Folgenden zeigen, dass sich Derrida durchaus der Ethik und dem
Normativem zuwendet. ,,Derridas Denken sind [...] Dimensionen des Normativen
konstitutiv eingeschrieben. (Fliigel 2004: 41)*** Doch sein Verhiltnis zu Normen
ist kein Begriindungsverhéltnis. Anstatt von Normen zu reden und diese zu legiti-
mieren, gibt Derrida an verschiedenen Stellen lieber ,,Glaubensbekenntnisse* ab.®
Glaubensbekenntnisse sind Derridas Weg, um mit dem Dilemma umzugehen, dass

verantwortungsvolles Entscheiden beim Vorliegen von Aporien266

,|...] nicht einfach auf Wissen zuriickgreifen [kann], weder auf das Gewissen, noch auf die
Wissenschaft. Selbst wenn ich iiber das gesamte Wissen und alle wissenschaftlichen Erkennt-
nisse zu einem Thema verfiige, wenn ich mein Gewissen genauestens erforsche — und in ei-
nem solchen Fall ist das absolut notwendig —, wire ich immer noch mit einer Situation kon-
frontiert, in der ich einen unendlich weiten Sprung tun muf. Denn eine verantwortungsvolle
Entscheidung, eine Entscheidung zwischen zwei Imperativen, kann von keinerlei Wissen ein-
fach diktiert, programmiert oder vorgeschrieben werden. Aus diesem Grunde bin ich ver-

sucht, von einem ,Glaubensbekenntnis® zu sprechen [Herv.i.0.]* (Derrida 2007: 184f.).

Dieser Sichtweise geht Derridas Uberzeugung voraus, dass Entscheidungen nicht
von vorliegendem Wissen abgeleitet werden konnen (vgl. Kapitel 2.1.4 und 2.1.8).
Eine verantwortliche Entscheidung muss zwar auf Wissen aufbauen und es zu Rate
ziehen, aber sie kommt nicht umhin, in letzter Konsequenz einen ,,Sprung“ ohne
Gewissheit und Wissen zu tun. Die Beruhigung, das Richtige getan zu haben, ist fiir
Derrida nicht zu erreichen. Jede Ethik, die eine solche Beruhigung verspricht, un-
terstiitzt die Entwicklung eines ,,dogmatischen Schlummers® (vgl. Derrida 2000:
30), durch welchen die ethischen Grundlagen fixiert und nicht mehr kritisch hinter-
fragt werden. Die Dekonstruktion begriindet keine Ethik im Sinne von Dogmen
oder ethischen Imperativen und Derrida verweigert sich einer definitiven Antwort
auf die Frage nach Moral und Ethik (vgl. ebd.). All dies wére fiir Derrida ein Riick-
fall in logozentrisches Denken, das er der traditionellen Ethik vorwirft (vgl. Letzkus

264 Vgl. Bernstein 1991: 187; Bertram 2002: 290; Dreisholtkamp 1999: 163; Simon 2008:
129.

265 Vgl. Derrida 2001a; Derrida 2003a: 12; Derrida 2007.

266 Fiir den Begriff der Aporie siche Fufinote 103.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DERRIDAS VERANTWORTLICHE GLAUBENSBEKENNTNISSE | 263

2002: 448ft.). Derrida wendet sich gegen jene klassischen Ethiken, die Normen ab-
schlieBend festlegen und die metaphysische Gewissheiten zu erlangen versuchen.

Derrida stellt die These auf, dass es neben dem abendldndischen Verstdndnis
von Ethik andere ,,ebenso irreduzible Bedingungen der Ethik™ (Derrida 2001c: 188)
gibt, die jedoch vom abendlédndischen Diskurs ausgeschlossen oder abgelehnt wer-
den. Diese Bedingungen sind fiir Derrida nicht ,,anti-ethisch* (ebd.: 189). Er nennt
sie ,,an-ethisch®, weil sie zwar mit der vorliegenden Ethik nicht kompatibel sind,
aber sehr wohl Grundlage einer anderen Ethik sein konnten. Die Moglichkeit einer
solchen anderen Ethik ist der Anlass fiir Derrida, nach den Entstehungs- und
Fortbestehungsbedingungen von Ethik zu fragen. Mit Levinas stimmt er {iberein,
dass die mogliche Existenz von mehr als einer Ethik zu einer ,,Ethik der Ethik*
(Derrida 1989: 169, vgl. Derrida 2000: 31; Letzkus 2002: 4471f.) fithren muss.

Bevor ethische Imperative gesetzt werden, muss der eigene Umgang mit diesen
und die eigene Entscheidungsfindung iiberpriift werden. Derridas Ethik einer Ethik
fordert, sich des unsicheren und gewaltsamen Grundes fiir Normen und Ethik be-
wusst zu bleiben und jegliche normative Festlegungen immer wieder kritisch zu
hinterfragen. Anstatt nach sicheren Griinden zu suchen, ist es geboten eine ,,Welt
[...] ohne Wahrheit, ohne Ursprung, die einer titigen Deutung offen ist (Derrida
1989: 441), zu bejahen.

Doch wie kommt er zu diesen Forderungen? In den folgenden Kapiteln werde
ich eine Interpretation vorschlagen, die nachvollzieht, welche Gedankengénge Der-
rida von seinen poststrukturalistischen Einsichten hin zu seinen ethischen Uberle-
gungen fithren. Es ist eine Interpretation dahingehend, weil Derrida in seinen
Schriften keine sichtbar systematisierten Gedanken verfolgt und viele seiner Uber-
legungen unverkniipft nebeneinander stehen ldsst. Den Ausgangspunkt fiir diese
nachvollzogenen Gedankenginge bilden in dieser Interpretation zwei Einsichten
Derridas: Zum einen, dass sich Bedeutung auf einem unsicheren, gewaltsamen und
kontingenten Grund und in einem unabgeschlossenen Kontext entwickelt. Zum an-
deren, dass die Sterblichkeit die Einzigartigkeit jedes Menschen begriindet. Derrida
behandelt diese Einsichten in seinen Texten wie Fakten. Doch anders als Dietrich
Kraul es zusammenfasst, ist das Bewusstmachen der ersteren Erkenntnis allein

7 Diese Erkenntnis zieht

noch nicht der ethische Kern von Derridas Denken.
keinerlei Handlungsanweisungen nach sich. Auch der bereits zitierten Sichtweise
von Critchley, dass die Offnung des Kontexts durch die Dekonstruktion das ethi-
sche Moment ausmache, widerspreche ich. Ich zeige auf, dass Derrida in seinem

Werk tatséchlich eine Entscheidung beziehungsweise ein Glaubensbekenntnis fiir

267 ,In der Dekonstruktion bezieht sich die Différance auf sich selbst und erkennt sich als
gewalttitige und ambivalente Grundvoraussetzung von Sein und Bedeutung. Diese
Reflexion und Akzeptanz der nicht-ethischen Bedingung von Sein und Bedeutung wird

gleichzeitig als an sich schon ethisch wertvoll ausgezeichnet.” (Krauf3 2001: 67)

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

zwei Normen trifft. Diese eigentlichen grundlegenden Normen sind fiir Derrida der
Anspruch auf Minderung von Gewalt und die Gerechtigkeit. Diese Normen in Ver-
bindung mit seinen poststrukturalistischen Einsichten fiihren zu Derridas ethischen
Uberlegungen und weiteren Normen. Es wird deutlich werden, dass sich die De-
konstruktion und seine ethischen Uberlegungen gut ergiinzen und sich wechselseitig
verstirken.

In Kapitel 4.1.1 miindet Derridas Feststellung, dass die Metaphysik durch
gewaltsame Hierarchien die urspriingliche Grundlosigkeit verschleiert, in eine
(normative) Beurteilung der metaphysischen Gewalt und zu dem Anspruch, Gewalt
zu mindern. Dieser Anspruch zieht weitere ethische Uberlegungen nach sich. Ka-
pitel 4.1.2 zeigt, dass der Dekonstruktion ein herrschaftskritisches Element enthal-
ten ist: Nur wenn die metaphysische Gewalt aufgedeckt und kritisiert wird, kann sie
reduziert und/oder vermieden werden. Das Bewusstmachen von Kontingenz und
Grundlosigkeit er6ffnet weiterhin eine Beziehung zu dem Anderen und dem Ausge-
schlossenen. Kapitel 4.1.3 diskutiert, wie die Erfahrung der Anderen und ihrer
irreduziblen Einzigartigkeit eine Verantwortung fiir diese nach sich zieht. Die Ver-
antwortung besteht auch fiir die Gewalt, die jede_r einzelne veriibt. Dieser Verant-
wortung kann nur nachgekommen werden, wenn eine Minderung der metaphysi-
schen Gewalt angestrebt wird, welche durch durch Kritik sowie Hinwendung zum
und Offenheit gegeniiber dem Anderen erreicht werden kann. Es ist nicht moglich
den Anderen gerecht zu werden, ohne der Verantwortung nachzukommen. Kapitel
4.1.4 beleuchtet die Beziehung zwischen Dekonstruktion und Gerechtigkeit und
setzt beide in Beziehung zur Minderung der Gewalt. Kapitel 4.1.5 schlieBlich zeigt
auf, wieso Derrida die Offenheit zum Anderen als Gastfreundschaft begreift. Nach-
dem in Kapitel 4.1.6 Derridas ethische Uberlegungen noch einmal zusammenge-
fasst werden, zieht Kapitel 4.1.7 die Verbindung zwischen Derridas Ethik und sei-
ner Politik der (Gast-)Freundschaft. Kapitel 4.1.8 schlieBlich zeigt auf, wie Derrida
zur démocratie a venir findet.

4.1.1 Die Minderung von Gewalt

Derridas Suche nach einer Ethik der Ethik entspringt — auch wenn er es nie explizit
formuliert — einem umfassenderen Ziel: Die Minderung von Gewalt ist anzustreben.
Zur Erinnerung: Derridas Gewaltbegriff zieht sich von der urspriinglichen Gewalt
der Sprache tiber die metaphysische Gewalt der Gesetze bis hin zur empirischen, di-
rekten Gewalt (vgl. Kapitel 2.1.5). Eine gewaltfreie Welt ist fiir Derrida nicht denk-
bar, denn sie wire eine Welt ohne Sprache, Sinn, Ordnung und Kommunikation:
,»Es gibt aber keinen Satz, der nicht bestimmte, der sich demnach nicht der Gewalt
des Begriffs bediente. Die Gewalt tritt mit der Artikulation in Erscheinung.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERUNG VON GEWALT | 265

[Herv.i.O.]* (Derrida 1989: 226)268 Die urspriingliche Gewalt der Sprache ist nicht
zu vermeiden: Sie ist unabdingbar, da sie ein geordnetes Denken und eine Orientie-
rung beim Blick auf die Welt ermdglicht. Um Sinn zu schaffen, miissen basierend
auf einer Vielzahl an mdoglichen Bedeutungsgebungen Entscheidungen getroffen
werden. Solche Entscheidungen und ihre Durchsetzung sind gewaltsam, denn sie
pressen die Singularitdt und Vielschichtigkeit eines Phdnomens in eine bestimmte
Vorstellung von Prisenz beziehungsweise Identitit.

Auch wenn Derrida es nicht fiir méglich hilt, der urspriinglichen Gewalt ginz-
lich entrinnen zu konnen, so nimmt er nicht jede Gewalt als unabénderlich hin.
Noch weniger heifit er jede Gewalt gut. In Derridas Schriften wird Gewalt nicht
neutral dargestellt. So benutzt er zur Beschreibung der Prozesse der Bedeutungsfi-
xierung héufig eine negative Wortwahl: Usurpation, Ausschluss, Unterdriickung,
Unterordnung.*® Vor allem die metaphysische Gewalt verurteilt er und klagt er an.
Derridas Philosophie ist als Kritik an der Metaphysik konzipiert und wendet sich
gegen das Prdsenzdenken und den Logozentrismus. Gewalt stellt fiir ihn per Defi-
nition einen nicht zu rechtfertigenden Ubergriff dar. ,,[...] we ought to call violence
that which does not let the other be what he is, does not leave room for the other.”
(Derrida/Ferraris 2001: 927" Gewalt kann zwar nicht vollstindig eliminiert wer-
den, doch sie kann zumindest so weit wie moglich reduziert werden. Derridas
Credo lautet, dass weniger Gewalt besser ist.”’"

Dem Gewalteinsatz der urspriinglichen Gewalt ist nicht zu entkommen. Anders
beurteilt Derrida die metaphysische Gewalt. Es macht es einen Unterschied, ob die
urspriingliche Gewalt mithilfe der metaphysischen Gewalt naturalisiert und verbor-
gen wird, oder aber ob ihre Existenz zugegeben und im Bewusstsein gehalten wird.

,»,Man muf} die Gewalt, sei sie politischer oder anderer Art, eingestehen, die in den akademi-
schen oder intellektuellen Diskussionen im allgemeinen am Werk ist. Indem ich das sage, be-
firworte ich nicht die Entfesselung oder das einfache Akzeptieren dieser Gewalt. Ich verlange
zunéchst, sie so gut wie moglich zu erkennen und zu analysieren, unter den offensichtlichen

und verschleierten, institutionellen oder individuellen, wortlichen oder metaphorischen, auf-

268 Vgl. Derrida 1989: 197; Derrida/Ferraris 2001: 91; Hitz 2005: 61, 69; Krauf3 2001: 57.

269 Vgl. Derrida 1983a: S. 66, 79, 89, 99; Caputo 1997b: 126; Hirsch 1999: 5.

270 Derrida meint dies nicht ontologisch im Sinne, dass der Andere nicht in seinem
~wahren Sein“ begriffen wird. Er meint damit eher die Anerkennung, dass der Andere
anders ist, dass er nie in allen Facetten erklért und begriffen werden kann und dass der
Andere in bestimmte, vorgegebene Kategorien gepresst wird.

271 Vgl. Cornell 2000: 443ff; Derrida 1989: 141, 178, 197; Derrida 2001c: 174; Manning
2001: 5, 28. Was Derrida hierbei kaum ausfiihrt, ist der Maf3stab, wie ein Mehr oder
Weniger an Gewalt zu messen sei, und wie das Ziel ,,weniger Gewalt* erreicht werden
soll. Eine ausfiihrlichere Kritik dazu findet sich in Kapitel 4.4.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

richtigen oder scheinheiligen Formen, mit gutem oder schlechtem Gewissen. Und wenn, wie
ich glaube, die Gewalt tatséchlich (beinahe) nicht beizulegen ist, werden ihre Analyse und die
raffiniertesten Berticksichtigungen ihrer Bedingungen die am wenigsten gewalttitigen Gesten
sein [...].“ (Derrida 2001c: 173)

Einer dauerhaften und verfestigten Unterdriickung kann besser entkommen werden,
wenn aufgrund der offensichtlichen Kontingenz leichter neue politische Entschei-
dungen getroffen werden kénnen. Wenn nicht mehr thematisiert wird, dass es die
urspriingliche Gewalt gibt, dann geht auch die Offenheit fiir andere Bedeutungsge-
bungen verloren. In diesem Sinne lehnt Derrida die metaphysische Gewalt des Lo-
gozentrismus ab, weil sie Strukturen als gegeben hinstellt und diese deswegen zu
starr und iiberméchtig werden konnen. Ein Beispiel hierfiir findet sich in nationalis-
tischem oder rassistischem Denken: Wird in einem Nationalstaat sehr stark die ge-
meinsame Kultur und die Zugehorigkeit zu einer Volksgemeinschaft betont, so
bleibt oft vergessen, auf welch fragilen und kontingenten Konstruktionen ein sol-
ches ,,Volk* beruht und dass dessen Grenzen &duferst fraglich sind. Ein solches
Denken zeigt sich nicht offen fiir Zuwanderung, fiir Minderheiten mit anderer Kul-
tur oder fiir eine politische Gemeinschaft abseits des Nationalstaats und zieht mit
seinen Ausschliissen oft den massiven Einsatz von Gewalt nach sich.

,,Das metaphysische Denken ,bekdmpfe® Gewalt, indem sie sie gewaltsam leugne: Die Ge-
walt wird als etwas, das dem Innern der Sprache und Sein vollkommen fremd ist, abgespalten
und nach auflen projiziert — zum Beispiel auf die Schrift. Zur klassischen Struktur des meta-
physischen Denkens — sei es in der Anthropologie, der Geschichtsphilosophie oder der Zei-
chentheorie — gehort deshalb das Bild eines reinen, priméren, identischen und friedlichen
Ursprungs, tiber den das unreine, sekundire differierende Bose, kurz: die Gewalt, wie ein Un-
fall von auflen komme.* (Krauf3 2001: 18, vgl. Colebrook 2005: 98f.)

Der Logozentrismus legt mit seiner Vorstellung von Prasenz und ,,Natiirlichkeit*
einen Ursprung fest, ohne dass dieser wieder hinterfragt werden konnte. Derrida
fordert die Akzeptanz der urspriinglichen Gewalt, der Ungewissheit und Kontin-
genz. Es ist fiir ihn zentral, eine Offenheit fiir Alternativen und Verschiedenheiten
zu bewahren. Eine negative Gewalt, oder Brutalitit, wie er diese in einem Interview
bezeichnet, schliefit diese Offenheit:

LI think, in fact, that I never try to be brutal or dogmatic, or to say: that’s just how it is. Bru-
talitiy is not only an unrefined violence, it is a bad violence, impoverishing, repetitive, me-
chanical, that does not open the future, does not leave room for the other. [...] Nevertheless,
it’s true that brutality reduces to the amorphous, impoverishes form, leads to a loss of differ-
entiation. Perhaps this is all a slightly Apollonian manner of defending against orgiastic, or

Dionysian, violence, which can play the formless, the amorphous, fusion, but if difference is

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MINDERUNG VON GEWALT | 267

violence and violence is differentiation, brutality homogenizes and effaces singularity.” (Der-
rida/Ferraris 2001: 92)

Um die metaphysische Gewalt zu mindern, braucht es die Gewalt der Dekonstruk-
tion. Durch Dekonstruktion kann gezeigt werden, dass auch das scheinbar Natiirli-
che und Selbstverstindliche auf kontingenten politischen Entscheidungen beruht.
,Die Dekonstruktion verringert nach Derrida die allgegenwartige Gewalt in der
Sprache, indem sie durch ihre Intervention die notwendige Gewalttétigkeit der Me-
taphysik enthiillt.” (KrauB3 2001: 18, vgl. Derrida 2001c: 173) Die Dekonstruktion
bewahrt Offenheit, schafft Vielfalt und Differenzierungen, weil sie die (versteckten)
Alternativen, Komplexitéiten und das Heterogene ans Licht holt.

Hieran wird ersichtlich, wieso Derrida sein philosophisches Frithwerk stets als
politisch ansah: Mit seinem Gewaltbegriff fiihrt er in seine Theorie ethisch-politi-
sche Grundlagen ein. Politik beginnt fiir ihn bereits im Umgang mit der urspriingli-
chen Gewalt, welche sich in kontingenten Entscheidungen fiir bestimmte Bedeu-
tungsgebungen manifestiert. Derrida kritisiert, dass Entscheidungen durch die me-
taphysische Gewalt zu Strukturen verfestigt und dem Bereich des Politischen ent-
hoben werden, indem diese Strukturen als objektiv und natiirlich dargestellt werden.
Derridas Dekonstruktion sorgt fiir eine (Re-)Politisierung: Indem sie die durch die
Metaphysik aufgestellten Rahmenbedingungen hinterfragt, bringt sie diese wieder
in den Bereich des Politischen und Verhandelbaren ein.

Dabei steht Derrida Stabilisierungen und Konventionen nicht per se negativ ge-
geniiber. Er erkennt diese sogar als notwendig an, um vor einer tiefgreifenderen
Gewalt, dem reinen Unsinn oder dem Nihilismus geschiitzt zu sein (vgl. Derrida
1989: 197; Derrida 1999a: 185). Der Weg der geringsten Gewalt ist in diesem Sinne
ein Mittelweg: Einerseits darf es nicht das Ziel sein, umfassend zu schweigen und
keinerlei Macht auszuiiben, denn dann ist Sinn nicht denkbar und es herrscht die
absolute Gewalt des Chaos. Andererseits sind auch zu starre, unhinterfragbare Set-
zungen zu gewaltformig, weil sie Verdnderung und Anpassung verhindern. Der
ideale Weg ist es, die Notwendigkeit einer gewissen Stabilitdt anzuerkennen, aber
immer verbunden mit dem Wissen um deren Kiinstlichkeit und Kontingenz. Das
dahinter liegende Chaos ist zwar immer ein Risiko, aber gleichzeitig auch eine
Chance auf Wandel (vgl. Derrida 1999a: 186; Krauf3 2001: 66).

Derridas Norm der Gewaltminderung ist wie gesagt eine Setzung, die er nicht
weiter legitimiert. Die Verurteilung von Gewalt wurzelt in vielen Diskursen, die
Derrida vorausgehen und die ihn gepréigt haben mogen, etwa im liberalen Denken,
dessen Menschen- und Freiheitsrechte ein Ausdruck der groen Furcht vor den ver-
schiedensten Arten der Gewalt sind und einen Schutz vor diesen bieten sollen (ei-
nerlei ob sie von staatlicher oder privater Seite ausgehen). Richard Rorty und Judith
Shklar stellen daher den Wunsch, andere nicht leiden zu lassen, in das Zentrum des
liberalen Denkens: ,,Meine Definition des ,Liberalen® iibernehme ich von Judith

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Shklar, die sagt, Grausamkeit ist das Schlimmste, was wir tun.“ (Rorty 1989: 14,
vgl. Dooley 1999: 269)

Es kann zusammengefasst werden, dass Derridas Ausgangspunkt die Erkenntnis
der urspriinglichen Gewaltsamkeit und Kontingenz der Sprache ist. Jede weitere
metaphysische Fixierung der Sprache zieht ein Mehr an Gewalt nach sich. Diese
Einsichten ergénzt er um die Norm, dass die Minderung von Gewalt erstrebenswert
ist. Fiir Derrida ist es notwendig, sich die poststrukturalistischen Einsichten bewusst
zu machen, um zumindest die metaphysische Gewalt reduzieren zu kdnnen (vgl.
KrauBl 2001: 64, 66, 157f.). Aus dem Credo, Gewalt zu mindern, folgt daher eine
weitere Norm: Die Norm der Kritik und Reflexion. Gewalt kann nur gemindert
werden, wenn mithilfe der Dekonstruktion aufgezeigt wird, dass die metaphysi-
schen Vorstellungen die natiirliche Gewalt verschleiern und Vielfalt verhindern.
Das folgende Kapitel wird die Rolle von Kritik und Dekonstruktion fiir die Minde-
rung von Gewalt beleuchten.

4.1.2 Dekonstruktive Kritik

Die Dekonstruktion, wie Derrida sie durchfiihrt, ist keine neutrale Praxis: Sie richtet
sich gegen das logozentrische Ursprungsdenken, gegen Naturalisierungen, gegen
Entpolitisierungen und gegen die Vorstellung einer naturhaften Homogenitit. Sie
wendet sich ebenfalls gegen die metaphysische Gewalt, welche die urspriingliche
Gewalt der Sprache und der Kontingenz verschleiert. Die Dekonstruktion ist poli-
tisch: ,,Im {ibrigen war es normal, vorhersehbar, wiinschenswert, da3 Untersuchun-
gen dekonstruktiven Stils in das Problemfeld des Rechts, des Gesetzes und der Ge-
rechtigkeit einmiinden. Dieses Feld wire sogar ihr eigentlicher Ort, der Ort, wo sie
am chesten zu Hause sind, wenn es denn so etwas gibt wie einen eigenen Ort.
(Derrida 1991: 16f.)

In Derridas Augen verfolgt die Dekonstruktion zwar keine spezifische Politik
im Sinne einer inhaltlichen Agenda, doch sie birgt das libergeordnete ,,Glaubensbe-
kenntnis® in sich, Kritik an naturalisierten und fixierten Strukturen zu leisten. Sol-
che dominanten, einengenden Diskurse entstehen, wenn mithilfe metaphysischer
Vorstellungen versucht wird, spezifische Begriffsfestlegungen als natiirlich zu pra-
sentieren. Auch die Hierarchisierung von Begriffspaaren in einen guten, urspriingli-
chen Begriff und sein schlechtes, weil kiinstliches Supplement stellt einen politi-
schen Akt dar. Wann immer die Kontingenz, Verdnderbarkeit und Verschiebung
von Bedeutungen bestritten wird, kénnen bestimmte Bedeutungsgebungen verengt
und verfestigt sowie eine dauerhaftere (Herrschafts-)Struktur errichtet werden.
Doch dies liegt im Widerstreit mit den poststrukturalistischen Einsichten zur Spra-
che. Die Akzeptanz von différance, urspriinglicher Gewalt und Kontingenz sowie
die Forderung von Heterogenitét stellen fiir Derrida die Mittel dar, um solche

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIVE KRITIK | 269

Strukturen wieder angreifbar zu machen. Dadurch kann es gelingen, eine affirma-
tive, offene und gewaltdrmere Haltung zu erreichen und die mit den Strukturen ein-
hergehenden Marginalisierungen, Ausschliisse und Gewalt zu minimieren (vgl.
Bernstein 1991: 185). Die Dekonstruktion ermdglicht, die Kontingenz und Gewalt-
samkeit solcher Strukturen hervorzuheben und sie zu kritisieren. ,,[...] bereits die
Bewegung einer Dekonstruktion metaphysischer Begriffe weist eine unleugbare
normative Stofrichtung auf: Das Verfliissigen von Begriffsoppositionen wendet
sich von Anfang an gegen eine Privilegierung einer Kategorie gegeniiber einer an-
deren und ldsst sich daher [...] in einem basalen Sinn als Herrschaftskritik verste-
hen.* (Fliigel 2004: 41)

Das dekonstruktive Fragen iibt eine permanente Hinterfragung und Reflexion
aus. Dies kann sowohl aktiv herbeigefiihrt werden — wenn die Dekonstruktion als
Analysemethode begriffen wird — als auch passiv wirksam werden — wenn aner-
kannt wird, dass die Dekonstruktion als Prozess bereits von selbst jeden Text desta-
bilisiert (vgl. KrauB3 2001: 73f.). Das dekonstruktive Fragen dient dazu, die meta-
physischen Hierarchien, Gegensitze und Werte ,,aus dem Gleichgewicht zu brin-
gen, komplizierter und paradoxer zu fassen* (Derrida 1991: 17) und jeder Veren-

gung und Verallgemeinerung entgegen zu wirken.””

»[...] Derrida is always
encouraging us to question the status of what we take to be our center, our native
home, our arché. Wether it is the ,principle of reason‘ itself or some other author-
ity, Derrida is not advocating that we abandon all authority, but rather that we never

cease questioning it. [Herv.i.0.] (Bernstein 1991: 183f,, vgl. Derrida 2014: 41)*”

272 Die Dekonstruktion betreibt keine Kritik als Selbstzweck. Der Vorwurf von David
Couzens Hoy (1994: 246) trifft daher nicht zu, dass Kritik allein nicht ausreiche, denn
ohne den Wunsch nach Anderung oder dem Wissen, was besser sei, konne keine
Anderung gerechtfertigt werden. Die Dekonstruktion hat den Willen zu verkompli-
zieren und Vereinfachungen aufzubrechen, weil sie den Anspruch der Gewaltminder-
ung hat.

273 In diesem Sinne soll, wie schon in Kapitel 4.1 ausgefiihrt, auch die Ethik die Genese
ihrer eigenen Grundlagen analysieren. In seinen Schriften, die sich mit der Institution
der Universitédt auseinandersetzen (Derrida 1983b, 2001a) wird deutlich, dass Derrida
vor allem von der Universitét als Institution, die der Wahrheitssuche verpflichtet ist,
erwartet, dass sie Grundlagen hinterfragt, angefangen mit denen ,,ihrer eigenen Ge-
schichte und ihrer eigenen Axiome* (Derrida 2001a: 14). Es ist fiir ihn verniinftiger
und verantwortlicher, auch die Grundlagen und Voraussetzungen der Vernunft zu hin-
terfragen, als dies nicht zu tun (vgl. Derrida 1983b: 9). ,,.Die Universitit miisste also
auch der Ort sein, an dem nichts auller Frage steht: Die gegenwirtige und determinierte
Gestalt der Demokratie sowenig wie selbst die iiberlieferte Idee der Kritik als theore-
tischer Kritik, ja noch die Autoritdt der Form ,Frage‘, des Denkens als ,Befragung‘.”
(Derrida 2001a: 14)

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Besondere Aufmerksamkeit des dekonstruktiven Fragens gilt den Grundlagen
des Denkens — jener Begriffe, die liblicherweise als selbstverstindlich genommen
werden. Derrida setzt die Dekonstruktion allerdings nicht mit der Kritik gleich, sie
ist fir ihn ,mehr als kritisch*?™
Dekonstruktion nicht den bisherigen Kritikbegriff unhinterfragt {ibernimmt, sondern
diesen anders denkt (vgl. Bertram 1999; Diittmann 1992: 671.).

Derrida kommt zu diesem Urteil, da die

,»Wenn ich ,mehr als kritisch® sage, dann meine ich ,dekonstruktiv® (weshalb sollte ich es
nicht unumwunden und unverziiglich aussprechen?). Ich berufe mich auf das Recht auf De-
konstruktion als unbedingtes Recht, nicht allein die Geschichte des Begriffs Mensch, sondern
die Geschichte des Kritikbegrifts selbst, ja noch die Form und Autoritdt der Frage, die Form
des Denkens als Befragung, kritischen Fragen auszusetzen.” (Derrida 2001a: 12, vgl. Derrida
1991: 17f,; Derrida 2004a: 101)

Derrida will keine externe Kritik betreiben, die sich iiber den dekonstruierten Dis-
kurs stellt und sich als besser begreift. Eine solche Kritik legt sich ihrerseits ein
(naturalisiertes) Zentrum zugrunde, das als aulerdiskursiv konstruiert wird. Dies ist
eine Positionierung, die fiir Derrida nicht moglich ist. Auch eine reine interne Kri-
tik, welche den Widerspriichen in der inneren Logik des Diskurses nachspiirt, aber
die Begrifflichkeiten und Grundlagen iibernimmt, reicht fiir Derrida nicht aus. Wie
Georg W. Bertram treffend zusammenfasst, stellt die dekonstruktive Kritik eine
,,Uberschreitung® dar (Bertram 1999: 229). Sie geht den Dekonstruktionen nach,
die in einem Text bereits wirksam sind. Sie zeigt auf, dass jeder Diskurs im Inneren
instabil ist. Die Diskurse enthalten Elemente der Subversion, der Uneindeutigkeit
und Widerspriichlichkeit, weswegen ihre zentralen Begriffe und Argumentationen
nicht so unangreifbar sind, wie sie zunichst erscheinen mogen. Die dekonstruktive
Kritik strebt allerdings keine vollige Abkehr von diesen Begrifflichkeiten oder eine
Umkehrung der vorhandenen metaphysischen Hierarchien an. Sie geht stattdessen
jenen Freirdumen nach, die dadurch entstehen, dass ,,gegebene Begrifflichkeiten
mehr sagen, als sie zu sagen reklamieren® (ebd.). Indem die Verkiirzungen der Be-
grifflichkeiten verdeutlicht und é&ltere, mitunter verschiittete Bedeutungsebenen
hervorgeholt werden, erweitert die Dekonstruktion innerhalb der gegebenen Be-

274 Der Dekonstruktion wird der Vorwurf gemacht, sie selbst immunisiere sich gegen
Kritik, weil sie selbst nicht dekonstruierbar sei. Diesen Vorwurf kann Derrida nicht
entkréften. Er hilt allerdings ,,die Art und Weise, wie die Dekonstruktion in einem
gegebenen Kompetenzgebiet interveniert” (Derrida in Rotzer 1987: 86f.) fiir kritisier-
bar, denn innerhalb eines Kompetenzgebietes seien Irrtiimer und falsche Aussagen
durchaus moglich. ,,Aber der Typus dekonstruktiver Fragen, den ich letzten Endes
stellen will und der die Grenzen des Gebietes betrifft, kann nicht der immanenten
Kritik des Gebietes unterworfen werden.“ (ebd.: 87)

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEKONSTRUKTIVE KRITIK | 271

grifflichkeiten deren Grenzen und Horizonte. ,,Die Dekonstruktion erweist sich als
jene gegen alle Berechenbarkeit widerspenstige und dennoch in ihrer strategischen
Notwendigkeit festgehaltene Dehnung, durch die der Begriff einerseits sich noch
bewihrt, andererseits indes seine begriffliche Gestalt verliert.” (Diittmann 1992: 68)
Die Dekonstruktion begreift sich als Verkomplizierung und als Differenzierung, die
Vereinfachungen und Homogenisierungen entgegen tritt. Fiir Alexander Garcia
Diittmann (1992: 68f.) macht Derridas Politik der Dekonstruktion eine doppelte
Geste: Sie stabilisiert einerseits, indem sie Begrifflichkeiten iibernimmt, und verun-
sichert andererseits, indem sie diese dekonstruiert. Damit kann die dekonstruktive
Politik das Traditionelle kritisieren, aber auch auf eben jenes zuriickgreifen, um
keine Politik der Willkiir und der Grundlosigkeit betreiben zu miissen.

Diese Art der Kritik ist politisch, da sie sich gegen totalitére Diskurse wendet.””
Vor allem Peter Engelmann sieht in der Dekonstruktion die Moglichkeit einge-
schrieben, sich der Verwendung von totalitiren Diskursen zu entziehen. Die Ge-
meinsamkeit totalitdrer Diskurse ist die Vereinfachung. Die Dekonstruktion vermag
diese zu verhindern, indem sie ,,jede letzte begriffliche Festlegung systematisch
verweigert (Engelmann 2013: 26) und Offenheit sowie eine ,,prinzipielle Unab-
schlieBbarkeit” (Engelmann 1991: 380) pflegt. Wo totalitidre Diskurse versuchen,
das Politische zu verschleiern, indem auf Vorpolitisches und Natiirliches rekurriert
wird, da verweist die Dekonstruktion darauf, dass es nichts AuBerdiskursives gibt.

Die Kritik an Dogmen, totalitdren Diskursen und an Herrschaftsstrukturen
»erbt Derrida von der Aufkldrung und dem Marxismus. Dies macht er insbeson-
dere in ,,Marx’ Gespenster” deutlich: Derrida will vom Marxismus dessen ,,Geist
der marxistischen Kritik*, dessen ,,kritische Idee* und ,,fragende Haltung* (Derrida
2004a: 100, 126) tibernehmen, allerdings davon die metaphysischen Konzepte ab-
trennen. ,,Jacques Derrida versucht die kritische Potenz des Marxismus an die De-
konstruktion und die Tradition der Aufkldrung anzundhern. Er mochte damit das
Projekt einer ,neuen Aufkliarung‘ erschlieen, eine die eigene Theorie und Praxis
umfassende radikale Kritik, die er ,innerhalb der Tradition eines gewissen Marxis-
mus‘ verwurzelt sieht. (Englert 2009: 53, vgl. Thomas 2006: 5)

Derrida schreibt der Kritik der Dekonstruktion nicht nur ein politisches, sondern
7 Wenn die metaphysische Gewalt gemindert wer-
den soll, dann muss sie zuvor als solche erkannt werden. Doch es ist der metaphysi-
schen Gewalt eigen, dass sie ihre Gewaltsamkeit verbirgt. Nur die permanente Hin-
terfragung von scheinbar natiirlichen Zustinden und eine dekonstruktive Kritik

auch ein ethisches Moment zu.

vermdgen diese Verschleierung herunterzureilen. Wie Christina Howells anschau-

275 Vgl. Derrida 1988e: 104f.; Engelmann 1991: 380f.; Engelmann 2013: 206ff.; Thomas
2006: 5, 64.
276 Es wird sich in Kapitel 4.1.6 zeigen, dass Derrida Politik und Ethik nicht strikt

voneinander trennt.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

lich beschreibt, ist dabei problematisch, dass Derrida auch an jenen Axiomen, Be-
griffsfestlegungen und Grundlagen weiter zweifelt, die oftmals von Kritik ausge-
nommen werden, um auf ihnen ein Wissensgebdude aufbauen zu kdnnen.

,,Deconstruction does arouse intense fear and hostility amongst many liberal or conservative
thinkers precisely because it pulls the carpet out from their feet: it questions the comfortable
assumptions of common sense and replaces them with the questions themselves, rather than a
new set of answers; it dismantles the liberal consensus, shows up its illogicalities and simpli-
fications, but it puts no new ideology in its place; indeed, it argues that there is no firm

ground or foundation to our most cherished preconceptions.” (Howells 1999: 141f.)

Sicherheit fiir ethische oder politische Fragen ist durch seine Philosophie nicht zu
erlangen. Doch fiir Derrida stellt das kritische Hinterfragen auch einen Akt der Ver-
antwortung dar. Diese ist fiir ihn denkbar und mdglich, auch wenn es keinen siche-
ren Grund gibt. Wie er zur Verantwortung findet und wie diese mit der Kritik in
Verbindung steht, wird das néchste Kapitel aufzeigen.

4.1.3 Die verantwortliche Beziehung zum Anderen

Derridas Philosophie zeichnet aus, dass er das Andere, das AuBere und den Kontext
als nicht getrennt von einem prinzipiell abgeschlossenen und autarken ,,Selbst*
entwirft. In seiner Philosophie hat das Selbst eine Beziehung zum Anderen und ist
mit diesem verwoben. In Kapitel 2.1.7 wurde bereits ausfiihrlich erldutert, wieso

277
stehen:

Menschen in einer Beziehung zum Anderen
,[...] before even having taken responsibility for any given affirmation, we are already
caught up in a kind of asymmetrical and heteronomical curvature of the social space, more
precisely, in the relation to the Other prior to any organized socius, to any determined ,go-
vernment‘, to any ,law’. [...] We have begun to respond. We are already caught, surprised
[pris, surpris] in a certain responsibility, and the most ineluctable of responsibilities — as if it

were possible to conceive of a responsibility without freedom. We are invested with an unde-

277 Mit dem Anderen ist auch im ethischen Bereich zweierlei gemeint: Zum einen das An-
dere (im Sinne eines unvorhergesehenen, ausgeschlossenen oder verdringten
Diskurses, einem Kontext oder dem, was nicht gedacht oder benannt werden kann, was
sich dem Denken oder der Logik eines Menschen entzieht) oder im Sinne von dem_der
Anderen als andere Person (vgl. Kapitel 2.1.7). Dieses Kapitel wird sich zumeist auf
den die Andere n als Person konzentrieren, allerdings dabei vom Anderen in der

miénnlichen Variante sprechen (vgl. FuBnote 116).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERANTWORTLICHE BEZIEHUNG ZUM ANDEREN | 273

niable responsibility at the moment we begin to signify something (but where does that be-
gin?). [Herv.i.0.]“ (Derrida 1988c: 633f., vgl. Bennington und Derrida 1994: 237)

Durch die reine Existenz des Anderen (seien es Menschen oder Diskurse) wird das
eigene Selbst angerufen: Es wird durch das Unerwartete des Anderen herausgefor-
dert zu reagieren, sich zu positionieren und/oder sich positionieren zu lassen. Das
Andere kann per Definition nicht in die Kategorien des Selbst gepresst werden. Das
Selbst wird daher durch das Andere beeintrichtigt, kontaminiert und/oder subver-
tiert, denn das Andere ldsst dadurch, dass es anders ist und sich auf das Innere des
Selbst auswirkt, keine eindeutige und abgeschlossene Selbstdefinition zu. Das
Selbst existiert nicht bereits vor dem Anderen, sondern es bildet sich erst iiber die
Relationen zu diesem Anderen.

Simon Critchley liest aus der Beziehung zum Anderen ein ethisches Moment in
Derridas Philosophie heraus, da sich diese Beziehung als affirmativ erweist: ,,Der
ethische Moment, der die Dekonstruktion begriindet, ist dieses Ja-Sagen zum Un-
benennbaren, ein Moment unbedingter Bejahung, der an eine Alteritét adressiert ist,
die weder von der logozentrischen Begrifflichkeit ausgeschlossen noch in ihr einge-
schlossen sein kann.” (Critchley 1997: 340) Die Beziehung zum Anderen ist affir-
mativ, weil jeder Kommunikation eine Zusage, ein Ja und eine Mindestfreundschaft
vorausgehen, welche besagen, dass die Anderen wahrgenommen und als Andere
*® Fiir Derrida kommt von dem Anderen (sei es eine Person oder
sei es das Andere) ein Ruf, den das Selbst erhdlt und auf den es reagieren muss. In
diesem Ruf ist die Einzigartigkeit und die Andersartigkeit des Anderen enthalten,

erkannt werden.

weswegen der Andere nie vollkommen verstanden werden kann und sich dem Ver-
staindnis immer zu einem Teil entzieht. Das ,,Ja*“ stellt jene Offenheit dar, die jeder
Kommunikation vorausgeht. Es ist die Offenheit den Ruf anzunehmen und darauf
zu reagieren, ihm zu antworten. Selbst wenn die anschlieBende Kommunikation
abwertend ist und den Ruf des Anderen verneint, so ist dennoch eine vorgéngige
Zusage enthalten: Die Zusage, dass die Anderen als Andere bemerkt werden, dass
sie liberhaupt fiir eine Ansprache wiirdig sind, dass ihnen soweit Beachtung ge-
schenkt wird sie iiberhaupt anzusprechen und dass sie es als wert empfunden wer-
den verneint zu werden. Ein VerschlieBen vor dem Ruf des Anderen zeigt sich viel-
mehr im Ignorieren, im Nicht-Bemerken und in einer fehlenden Wahrnehmung
(vgl. hierzu auch die Uberlegungen Butlers in Kapitel 2.2.6). Kritik, wie sie als de-
konstruktive Kritik im vorigen Kapitel 4.1.2 beschrieben wurde, ist eine Offnung

278 Derrida spricht in diesem Zusammenhang sogar von einem ,,ja, ja“, also einem doppel-
ten Ja. Vor der Hinwendung zum Anderen (das zweite Ja, da die Hinwendung als Beja-
hung gelesen wird) steht in jeder Kommunikation die Bejahung, dass es iliberhaupt et-
was anderes gibt. Die Akzeptanz dieser Erkenntnis nennt er das ,,minimale und primére
Ja* (Derrida 1988f.: 102).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

fiir den Anderen, eine Auseinandersetzung und damit Wertschitzung des Anderen.
Ein urspriingliches Ja geht zwar jeder Kommunikation voraus, dennoch kann diese
urspriingliche Affirmation sowohl gefordert als auch unterdriickt werden (vgl. May
1997: 91). Die Dekonstruktion stellt eine Hinwendung zum Anderen dar (vgl. Ka-
pitel 2.1.7; Dooley/Kavanagh 2007: 109), der Logozentrismus der Metaphysik
hingegen verringert die Offenheit, weil er Diskurse zu schlieen versucht.

Doch Critchleys These””” muss widersprochen werden, denn die konkrete Affir-
mation des Anderen stellt nicht das ethische Moment in Derridas Philosophie dar.**’
Derridas Argumentationsmuster gleichen jenen, die er bei der Analyse der ur-
spriinglichen Gewalt anwendet. Erstens, wo Sprache existiert, existiert die ur-
spriingliche Gewalt. Aus seinen AuBerungen zur Kommunikation lisst sich zwei-
tens die These ableiten: Wo kommuniziert wird, ist die Bejahung der Anderen als
Fakt einzustufen (vgl. Derrida 2001c: 235). Dass die Anderen bemerkt werden und
ihnen gegeniiber eine Offnung stattfindet, beinhaltet noch nicht die Aufforderung
dazu, diese Offenheit zu kultivieren. Eine Tat bezeugt noch keine Haltung. Dazu
bedarf es der Ergénzung durch die Norm der Gewaltminderung. Nur vor dem Hin-
tergrund der Norm der Gewaltminderung ist das VerschlieBen vor dem Anderen
negativ. Ohne die Hinwendung zu den Anderen kann deren Einzigartigkeit nicht in
das eigene Verhalten einbezogen werden. Die Reaktion auf sie kann nur in Ge-
meinplétzen, Verallgemeinerungen und Verkiirzungen erfolgen, die zwangsldufig
gewaltformig sind (vgl. Dooley/Kavanagh 2007: 124f.; Dreisholtkamp 1999: 165).

Es gibt also unterschiedlich gewaltformige Wege, sich zum Anderen zu verhal-
ten. Allen ist gemein, dass sie eine Beziehung zum Anderen beinhalten, bei der dem
Anderen gegeniiber eine Verantwortung besteht. Erinnern wir uns an Kapitel 2.1.8:
Die Beziehung zum Anderen ist verantwortlich, da jeder Mensch aufgrund seiner
Einzigartigkeit Taten und Handlungen beziiglich des Anderen begehen kann, die
von niemand Anderem ersetzt werden konnen. Diese Unvertretbarkeit fiihrt zu einer
Verantwortung gegeniiber dem Anderen, die einer_m zukommt und der man nicht
entgehen kann. Als ethische Pflicht wertet es Derrida, diese Verantwortung fiir das
eigene Handeln gegeniiber dem Anderen anzunehmen. Die Erfiillung der Pflicht
sieht Derrida darin, die Gewalt, die jeder Mensch ausiibt, moglichst zu minimieren.

279 ,,Folgt man Derridas Argumentation, so ist das, was die Abgeschlossenheit eines deter-
minierten Kontexts unterbricht und den Kontext zur offenen Struktur macht, eine un-
bedingte Bejahung, die in diesen Kontext interveniert und die Dekonstruktion be-
griindet. Dies, so behaupte ich, ist das ethische Moment in Derridas Denken.”
(Critchley 1997: 327f.)

280 Robert John Sheffler Manning geht einer dhnlichen Fragestellung nach, ndmlich ob die
Offnung in der Sprache, die durch die différance stattfindet, schon bereits ethisch ist.
Auch er kommt zu dem Schluss, dass diese Offenheit nicht ausreicht, um von einer
Ethik der différance sprechen zu kénnen (vgl. Manning 2001: 146£f.)

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE VERANTWORTLICHE BEZIEHUNG ZUM ANDEREN | 275

Er stuft es demnach als Zuwachs an Verantwortlichkeit ein, wenn im Verhalten
zum Anderen Gewalt reduziert wird. Die urspriingliche Gewalt, dass die Anderen
benannt und in ein System von Kategorien eingeordnet werden, kann nicht vermie-
1 Es ist jedoch nicht ndtig, diese Einordnungen zu fixieren und mit
metaphysischer Gewalt zu naturalisieren. Daraus folgt fiir die konkrete Beziehung

den werden.

zum Anderen, dass sie in jedem Moment offen, zugewandt und kritisch gegeniiber
Fixierungen bleiben muss. Urteile iiber den Anderen sollten nie liber das Stadium
von Vor-Urteilen hinaus gehen, verbunden mit der Bereitschaft, diese zu revidieren.

Die Verantwortung erschopft sich nicht nur in der Beziehung auf ein Gegen-
iiber. Fiir Derrida ist jeder einzelne Mensch ein Gegeniiber, was heifit, es gibt nicht
nur eine Verantwortung fiir den Anderen, sondern auch fiir die Dritten. ,,Ich schulde
mich unendlich jeder, und jeder einzelnen, Singularitit. Wenn die Verantwortung
nicht unendlich wire, dann gébe es keinerlei moralische oder politische Probleme.*
(Derrida 1999a: 192) Moralische oder politische Probleme entstehen dadurch, dass
es immer ein Opfer gibt, wenn ich mich fiir etwas oder jemanden entscheide:
Wende ich mich der einen zu, wird ein Anderer vernachlédssigt. Dadurch, dass bei
einer Handlung alle anderen Optionen ausgeschlossen werden, erfordert jede Ent-
scheidung ihre Opfer. Die ethische Verantwortung gegeniiber dem Anderen ist von
Anfang an verwoben mit der politischen Verantwortung gegeniiber den Dritten.

Die Existenz der Dritten bedeutet, dass sich die Verantwortlichkeit gegeniiber
dem Anderen ausweitet um den Aspekt der Gerechtigkeit. Bei dem Abwigen zwi-

281 Fiir Derrida ist daher niemand fiir die urspriingliche Gewalt oder fiir von der Meta-
physik festgeschriebene Strukturen verantwortlich. Jede r ist jedoch verantwortlich fiir
,the violence of remaining within a structure or system without question.[Herv.i.0.]“
(Colebrook 2005: 99, vgl. ebd.: 108) und sobald an diesen Strukturen in Form einer
Bestitigung teilgenommen wird. In seinem Werk thematisiert Derrida das Erbe daher
ausflihrlich (vgl. Bennington 2000: 21; Derrida 2004a; Dooley/Kavanagh 2007: 127ff;
Lidemann 2011: 134-40). Die Menschen sind zu jedem Zeitpunkt verwoben in Struk-
turen und Diskurse, die ihnen vorausgehen, die sie in Form von ,,Gespenstern™ verfol-
gen und die sie erben. Da diese Strukturen gewaltsam sind, stellt das Erbe eine Aufgabe
und eine kritische Wahl dar (vgl. Derrida 2004a: 32, 38, 81, 128). Der Aspekt des Er-
bens erweitert die Verantwortung gegeniiber den lebenden Anderen auch auf tote oder
ungeborene Andere. Es muss sowohl mit dem Erbe der Toten verantwortlich umgegan-
gen werden, als auch darauf geachtet werden, was den Ungeborenen vererbt wird (vgl.
Bennington 2000: 22; Derrida 1992a: 25f.; Derrida 2004a: 11). So soll die Offnung hin
zum Anderen auch als eine Offnung hin zum Erbe begriffen werden, vor allen dem
vergrabenen, schon fast verblassten, vergessenen Erbe. Ein Erbe, mit dem sich nicht
auseinander gesetzt wird, verschwindet nicht einfach, sondern verbleibt in Form von
gespenstischen Heimsuchungen — es stellt im Prinzip das AuBere der Diskurse dar, fiir

welches Derrida mit dem Erbe eine weitere Beschreibung gefunden hat.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

schen den verschiedenen Verantwortlichkeiten, die von dem Anderen und den
Dritten an mich gestellt werden, bin ich dazu aufgerufen, einen gerechten Ausgleich
zu finden. Angesichts dessen, dass die Dritten schon immer anwesend sind, bedeu-
tet ein verantwortliches Verhalten auch stets, dem Anderen und zugleich den Drit-
ten gerecht zu werden.

4.1.4 ,Die Dekonstruktion ist die Gerechtigkeit*

Immer wieder scheint in Derridas Vortridgen und Texten eines seiner zentralen Mo-
tive durch: Derrida strebt an, dem und den Anderen gerecht zu werden. Insbeson-
dere in Vortrdgen bedankt sich Derrida oftmals ausgiebig, macht sich viele Gedan-
ken dariiber, in welcher Sprache er referieren soll und nimmt die Themenstellung
sehr ernst. Sein griindliches und genaues Lesen von Texten soll diesen insofern ge-
recht werden, als dass er nicht nur Kernaussagen interpretiert, sondern sich auch
dem scheinbar Uberfliissigen und Abseitigeren intensiv widmet.”*
struktives Lesen, wie es in Kapitel 4.1.2 erldutert wurde, strebt die Kritik nicht als

Derridas dekon-

Selbstzweck an: Die Minderung von Gewalt, die Offenlegung von (Herrschafts-)
Strukturen und das Vorgehen gegen Verallgemeinerungen und Verkiirzungen sind
auch deswegen vonndten, um dem Anderen gerecht werden zu konnen. ,,Gerechtig-

282 Robert John Sheffler Manning fasst auf sehr lesenswerte Weise zusammen, wie Derrida
seiner eigenen Verantwortung auf praktische Weise in den eigenen Werken nachkommt
(vgl. Manning 2001: 151-157). Er zeigt anhand von verschiedenen Beispielen auf, dass
Derridas Verantwortung nie einer einzigen Person oder Institution allein gilt, sondern
er sich dieser immer unter Beriicksichtigung Dritter zuwendet. Besonders deutlich wird
dieses Bemiihen in ,,Wie Meeresrauschen am Grund einer Muschel...“. Ausloser fiir
diese Schrift war, dass Derrida seinem guten Freund, dem Literaturwissenschaftler und
Dekonstruktivisten Paul de Man gerecht werden musste. Nach dem Tode de Mans wa-
ren Zeitungsartikel aufgetaucht, die der junge de Man wihrend der Besetzung Belgiens
durch die Nationalsozialist_innen verdffentlicht hatte. Einige dieser Artikel in einer na-
zitreuen Zeitschrift schlugen eindeutig antisemitische Tone an. Das war insofern iiber-
raschend, da de Man nach dem Krieg nicht als Antisemit aufféllig wurde, sondern den
Antisemitismus ablehnte. Fiir viele Kritiker innen der Dekonstruktion waren diese
Texte ein (weiterer) Beweis fiir den Relativismus und die Amoral der Dekonstruktion,
und die Medienberichte iibten eine dementsprechend vernichtende Kritik an de Man.
Derrida sah sich nun der Aufgabe gegeniiber, sowohl jenem de Man, den er kennenge-
lernt hatte, als auch dessen widerspriichlichen Erbe Verantwortung gegeniiber zu iiber-
nehmen. Er appelliert an die Welt, einen Menschen nicht auf eine Lebensphase zu redu-
zieren und von diesem Homogenitédt zu verlangen, sondern Verdnderungen, Irrtiimer
und Widerspriiche zuzulassen (vgl. Derrida 1988e: 103ft.).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DEKONSTRUKTION IST DIE GERECHTIGKEIT | 277

keit stellt eine Praxis dar, die sich als Kritik manifestiert, wobei diese Kritik zu-
gleich als Lektiire beschrieben werden kann.” (Bertram 1999: 240) Diese Praxis be-
miiht sich, den_die Andere n (als Person) und das Andere (als Text, als das Ausge-
schlossene) in moglichst vielen Facetten, in voller Kompliziertheit und auch unter
Einbezug dessen zu sehen, was iiblicherweise ausgeschlossen wird. Gerecht-Wer-
den bedeutet fiir Derrida, die Anderen in ihrer Einzigartigkeit wahrzunehmen, sie in
ihrem ganz eigenen Kontext und mit moglichst vieler ihrer Besonderheiten zu be-
greifen, ohne bestimmte Aspekte zu vernachldssigen. Es mag in dieser Hinsicht
nicht iiberraschen, welchen Leitsatz Derrida bei der Betrachtung von Gerechtigkeit
ins Zentrum stellt: ,,Die Dekonstruktion ist die Gerechtigkeit.“ (Derrida 1991: 30)

Doch all jene, welche die Dekonstruktion als eher unmoralisch und nihilistisch
empfinden, wird diese Gleichstellung erstaunen. Gerade die Philosophie der De-
konstruktion bietet keine sicheren Grundlagen fiir ein ethisches (im Sinne von
richtiges®) Handeln. Eine mogliche Basis von Gerechtigkeit — das autorisierte, le-
gitime Recht — dekonstruiert Derrida und stellt als mit Gewalt verwoben dar (vgl.
ebd.: 9 und Kapitel 2.1.5). Wie soll Derridas Philosophie also bestimmen konnen,
was gerecht ist? Wenn die dekonstruktive Lektiire aufzeigt, dass Normen und Werte
kontingent sind, wie kann sie eine Norm wie die Gerechtigkeit hervorbringen, ja so-
gar selbst gerecht sein?™®
Charakterisierung der Gerechtigkeit betrachtet wird: Gerechtigkeit sei ,,unendlich
[...], unberechenbar, widerspenstig gegen jede Regel, der Symmetrie gegeniiber
fremd, heterogen und heterotrop (ebd.: 44).

Die Antworten auf diese Fragen finden sich, wie dieses Kapitel darlegen wird,

Diese Fragen stellen sich umso mehr, wenn Derridas

in Derridas Begriff der Gerechtigkeit und der Beziehung zwischen Gerechtigkeit
und Recht. Zunéchst muss hierfiir Derridas Konzeption von Gerechtigkeit nachge-
gangen werden. Es wird sich zeigen, dass Gerechtigkeit immer unvollkommen blei-
ben wird. Das Recht wiederum stellt den stets scheiternden Versuch dar, die voll-
kommene Gerechtigkeit umzusetzen. Die Gerechtigkeit erweist sich dabei als jener

283 Diese Einwiénde treffen vor allem dann zu, wenn gerechtes Handeln mit ,,richtigem™
Handeln gleichgesetzt wird. In dieser Lesart ist das Handeln eines Subjekts gerecht,
weil es gerechten Normen folgt. Diese konnen in Form von Recht und Gesetz, als
iibergeordnetes Naturrecht, als gottliches Gesetz, als universelle Gebote der Vernunft
oder auch als Regeln, wie Gerechtigkeit zu erreichen ist, vorliegen. Die Ausiibung der
Gerechtigkeit wird sodann durch die ,,Gestalt des Rechts, der Legitimitét oder Legalitét
(ausgleichbar und satzungsgeméil, berechenbar, ein System geregelter, eingetragener,
codierter Vorschriften) (Derrida 1991: 44f.) vorgegeben. Werden diese Normen um-
gesetzt, so ist ein gerechtes Ergebnis erwartbar und berechenbar. Vor allem von dieser
Sichtweise grenzt sich Derrida ab. Fiir ihn stellt ein solches System an Normen oder
Regeln ndmlich nicht die Gerechtigkeit dar, sondern, wie sich noch zeigen wird, das
Recht.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Motor, der immer wieder den Anlass bildet, neue und hoffentlich gerechtere Versu-
che des Rechts zu wagen. Die Dekonstruktion tritt insofern als Element der Ge-
rechtigkeit in der Rechtsordnung zu Tage, da ihre Kritik Ungerechtigkeiten in be-
stehenden Rechtsordnungen und in Gerechtigkeitskonzeptionen aufzudecken ver-
mag und sie Anlass zu Anderungen des Rechts bietet.

Derrida geht es bei der Frage nach Gerechtigkeit nicht um abstrakte Konzeptio-
nen oder ein Biindel konkreter allgemeinverbindlicher Regeln, sondern er konzen-
triert sich auf die Beziehung zum Anderen. Die Gerechtigkeit ist ,,der Bezug zum
Anderen® (Derrida 2003b: 57, vgl. Derrida in Caputo 1997b: 17).*** Die Hinwen-
dung zum Anderen erfordert, dessen Singularitdt gerecht zu werden und ihm mit
Fiirsorge und Verantwortung zu begegnen. Es soll sich ihm und all seinen Aspekten
ganz und gar zugewandt werden.

Es muss hier noch einmal betont werden, dass der Anspruch, dem Anderen ge-
geniiber gerecht zu sein, selbst eine Setzung ist. Derrida begriindet diese Setzung an
keiner Stelle und gibt in seinen Texten auch keine Pflicht vor, gerecht zu handeln.
Das gerechte Handeln kann zwar aus dem Wunsch nach Gewaltminderung resultie-
ren (soll jemand weniger gewaltsam behandelt werden, ist es notwendig, sich auf
seine_ihre Singularitit einzulassen), doch da auch diese eine Setzung darstellt, kann
sie die Gerechtigkeit nicht begriinden. Zudem geht Gerechtigkeit iiber eine reine
Gewaltminderung hinaus. Alle folgenden Uberlegungen, was aus diesem Anspruch
folgt (etwa sich dem Anderen zuzuwenden), gelten also nur fiir diejenigen, welche
sich schon bereits fiir ein gerechtes Handeln entschieden haben. Es muss beim Le-
sen im Bewusstsein bleiben, dass ,,.Derridas Beschiftigung mit den Themen der
praktischen Philosophie [...] also mit einer Bejahung des normativen Anspruchs an
das Recht, es sollte gerecht sein, mit einer Bejahung der Normativitdt* (Hitz 2005:
71) beginnt.

Die Hinwendung zum Anderen ist unendlich, weil dieser nie vollkommen er-
fasst werden kann und weil von diesem ein ,,immer unzufriedener Ruf* und eine
,»hie zufriedenzustellende Forderung® (Derrida 1991: 42) ausgeht. Gerechtigkeit ist
der Versuch, auf diese maBlose Forderung zu antworten. Die Hinwendung zum An-
deren geschieht dabei nicht im Sinne eines Ausgleichs oder einer unparteilichen
und willkiirfreien Regelanwendung. ,,.Die Gerechtigkeit beruht hier nicht auf
Gleichheit, auf einem berechneten Gleichmaf, auf einer angemessenen Verteilung,
auf der austeilenden Gerechtigkeit, sondern auf einer absoluten Asymmetrie.* (Der-
rida 1991: 45f)" Wenn der Andere ins Spiel kommt, so kann die Gerechtigkeit

284 Dieser Gerechtigkeitsbegrift ist stark von Emmanuel Levinas beeinflusst. Dem Bezug
zu Levinas soll in dieser Arbeit jedoch nicht nachgegangen werden. Ausfiihrlichere Ar-
beiten dazu siche bei Critchley 1997: 322; Letzkus 2002; Moebius 2003.

285 Derrida unterscheidet sich damit von vielen anderen Gerechtigkeitsbegriffen, vor allem

jenen, die das Element der Berechnung enthalten. Wie Susanne Liidemann richtig be-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DEKONSTRUKTION IST DIE GERECHTIGKEIT | 279

keine reine Berechnung und Anwendung von Regeln sein, sie wird aufgrund der
Einzigartigkeit des Anderen unberechenbar.

Derridas Gerechtigkeitsvorstellung fufit auf der nicht einholbaren Andersartig-
keit des Anderen, die letztlich eine gerechte Behandlung der Anderen nie abschlie-
Bend ermoéglicht. Aus Sicht der Anerkennungstheorie (vgl. VondermaBlen 2014:
125f.) muss diese Argumentation kritisch hinterfragt werden. Denn selbst wenn die
Anderen nicht vollig verstanden werden kénnen, so ist nicht jede Begegnung mit
den Anderen geprdgt von dem Wunsch oder dem Ziel einer vollstdndigen Anerken-
nung. Eine Bankberaterin erwartet von ihren Kund innen keine Wiirdigung ihrer
Sexualitdt oder ihrer Einzigartigkeit als Person. Ebenso erwarten die Kund_innen
dies nicht von ihrer Beraterin. Fraglich ist also, ob der Anspruch des Anderen in
den meisten Begegnungen wirklich unendlich ist oder nicht doch endlich. Bei ei-
nem endlichen Anspruch muss auch die Hinwendung nur endlich sein und es ist
moglich dem Anerkennungsgesuch des Anderen gerecht zu werden. Doch damit
werden Derridas Uberlegungen nicht hinfillig, denn auch in der Anerkennungstheo-
rie ist die Hinwendung zum Anderen unabschliebar, weil einzelne Akte nicht fiir
alle Zeiten die Hinwendung beenden. Die Unmdglichkeit einer abschlieBenden Ge-
rechtigkeit liegt daher nicht in der uneinholbaren Andersartigkeit des Anderen, son-
dern in der Beschrinkung dem Anderen nur jeweils zeitlich begrenzt gerecht wer-
den zu konnen. Derridas Schlussfolgerungen betrifft dies insoweit, dass sehr wohl
gelungene und gerechte Begegnungen mdoglich sind und damit auch Verbindungen,
die nicht schuldhaft verstrickt sind.

Gerechtigkeit kann fiir Derrida niemals in der mechanischen Anwendung von
als gerecht empfundenen Regeln gefunden werden. Solche Regeln bezeichnet Der-
rida nicht als Gerechtigkeitsgrundsitze, sondern als Recht. Die Zuwendung zu den
Anderen darf diese nicht auf allgemeine Prinzipien reduzieren oder sie in iiber-
geordnete Kategorien pressen, da sich bei der Anwendung von (Rechts-)Prinzipien
die urspriingliche Gewalt wiederholt. Das zeigt sich beispielsweise bei der Griin-
dung einer Verfassung: Die Rechtsgrundsitze, die in dieser bestimmt werden, sind
bereits gewaltsam in dem Sinne, als dass sie die Einzelnen unter Kategorien, Regeln
und Prinzipien subsumieren, welche die Einzelnen nie in allen Aspekten erfassen
konnen. Dasselbe gilt fiir die Festlegung von Gerechtigkeitsprinzipien. Jede allge-
meine Regel beruht auf dem gewaltsamen Ausschluss von ,,Anderem®. Bei jeder

merkt, haben viele Gerechtigkeitsbegriffe oftmals einen 6konomischen Bezug: Es sol-
len Giiter und/oder Amter gerecht (um-)verteilt werden (distributive Gerechtigkeit), es
soll ein Ausgleich zwischen ungleichen Bedingungen hergestellt werden (kompensato-
rische Gerechtigkeit, Chancengleichheit), es soll Wiedergutmachung bei Schiaden ge-
leistet werden (restitutive Gerechtigkeit) oder es soll Vergeltung fiir Vergehen geben
(retributive Gerechtigkeit) (vgl. Liildemann 2011: 104; Lumer 1999: 465f.).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Anwendung von (Rechts-)Grundsitzen wird diese Gewalt gegeniiber den Einzelnen
bekriftigt (vgl. Dooley/Kavanagh 2007: 113; KrauB3 2001: 101). Eine Gerechtig-
keitsanwendung, die zum Beispiel versucht Gleiches gleich zu behandeln und Un-
gleiches ungleich, hat etwa das Problem, dass schon die Kategorien immer zu kurz
greifen, welche Gleiches und Ungleiches voneinander trennen. Wenn ein einzelnes
Phénomen in eine Allgemeinheit eingegliedert werden soll, dann geschieht dies, in-
dem bestimmte Eigenschaften als Gleiche hervorgehoben werden. Da das Phéno-
men mit der Allgemeinheit nicht identisch ist, existieren Unterschiede, die im Zuge
der Eingliederung jedoch vernachlassigt werden.** | Kein Urteil iiber den anderen
ist moglich, in dem der Andere in seiner Singularitit nicht schon durch die Form
des Urteils verfehlt wiirde und ihm in diesem Sinne Unrecht geschihe.“ (Liidemann
2011: 111) Die Verwobenheit zwischen dem Anspruch nach Gerechtigkeit und dem
Streben nach Minderung von Gewalt zeigt sich hierbei deutlich: Nur wenn sich dem
Anderen zugewandt wird und er nicht in gewaltsame Kategorien verortet wird, kann
man dem Anderen gerecht werden. Der Anspruch nach Gerechtigkeit ist damit, ge-
nauso wie die Norm der Gewaltminderung, eine Setzung, eine ,,Weisung®, ein ,,Im-
perativ der Gerechtigkeit” (ebd.: 107). Beide Normen kénnen zwar mit dem Ver-
weis aufeinander begriindet werden: ,,Wer weniger Gewalt ausiiben will, kann dies
erreichen, indem er sie den Anderen mdglichst gerecht wird”“ und ,,Wer gerecht
sein will, muss die unausweichliche Gewalt gegeniiber Anderen so weit wie mog-
lich mindern®. Doch fiir beide dieser Normen gibt es keine Letztbegriindung.

Aus der unabwendbaren Gewaltsamkeit von Gerechtigkeitsprinzipien entsteht
fiir Derrida eine weitreichende Folgerung: Gerechtigkeit (als der Bezug zum Ande-
ren) kann nie vollstdndig verwirklicht werden. Es gibt verschiedene Aporien, wel-
che die Gerechtigkeit in der Praxis verunmdglichen. Die Aporien ergeben sich aus
dem Widerspruch zwischen der Beriicksichtigung von allgemeinen Regeln und zu-
gleich der Einzigartigkeit des Anderen. Der Versuch beides zu vereinen, muss

286 Torsten Hitz (2005:771f.) zeigt beim Vergleich zwischen Derrida und John Rawls auf,
dass fiir Derrida der rawlssche ,,Schleier des Nichtwissens® nicht nur in dessen Urzu-
stand gilt, sondern in jeder Gesellschaft permanent fortbesteht. Die Kategorien, in die
die Mitglieder des Demos und jene, die auBlen vor gelassen werden, eingeteilt werden,
konnen nie abschliefend festgelegt werden. In Bezug auf die Gerechtigkeit zum Bei-
spiel, die versucht Gleiches gleich und Ungleiches ungleich zu behandeln, besteht im-
mer ein Nichtwissen dariiber, was letztlich gleich und was ungleich ist. Gerechtigkeit
entsteht also aus dem Widerstreit zwischen dem Versuch, Gleiches gleich zu behandeln
und dem Nichtwissen, was letztlich gleich ist. Die Gleichheitsvorstellungen produzie-
ren immer wieder Ausschliisse (zum Beispiel alle weilen Ménner, alle weilen Men-
schen, alle menschlichen vernunftbegabten Wesen usw.), doch die unerreichte Gerech-
tigkeit fiihrt zu einer sich wiederholenden Korrektur der bisherigen Gleichheitsvorstel-

lungen und damit zu einer groBeren Ausweitung der Gleichbehandlung.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DEKONSTRUKTION IST DIE GERECHTIGKEIT | 281

scheitern. Die Gerechtigkeit erfordert hier eine unberechenbare Entscheidung. ,,Ge-
recht zu sein heifft demnach etwas Zwiefaches, Widerstreitendes, und deshalb ver-
langt Gerechtigkeit von uns zwei Dinge zugleich zu tun, die sich aber nicht zu-
gleich tun lassen. [Herv.i.0.]* (Menke 2002: 249)

Exemplarisch werden im Folgenden zwei dieser Aporien erldutert:**” Die eine
Aporie entfaltet sich in dem unauflgslichen Widerspruch zwischen Freiheit und Re-
gelbefolgung (vgl. Derrida 1991: 46f.). Nur wenn jemand frei in seiner Entschei-
dung ist, kann dessen Entscheidung als gerecht angesehen werden. Eine Handlung,
die aufgrund von Zwang ausgeiibt wird und die anders gar nicht getroffen werden
kann, mag vielleicht gerechte Ergebnisse generieren, aber die Intentionen der Ent-
scheidenden konnen nicht als gerecht bezeichnet werden. Das automatische Befol-
gen von Gesetzen und Regeln ist keine eigenstindig gerechte Handlung.”® Wer in
der konkreten Situation gerecht entscheiden mochte, muss die Norm vor der An-
wendung infrage stellen (um sich dann eventuell zu ihr zu bekennen). Damit wird
die Norm jedoch in diesem Moment suspendiert und muss neu eingesetzt werden.
Allerdings darf die Entscheidung auch nicht in vdlliger Freiheit im Sinne einer
Willkiir getroffen werden. Denn bei volliger Regellosigkeit gibt es keinen MaBstab,
nach dem eine Handlung als gerecht und angemessen erkannt werden kann. Eine
Entscheidung muss also ,,das Gesetz erhalten und es zugleich so weit zerstéren oder
aufheben, dal} sie es in jedem Fall wieder erfinden und rechtfertigen muf}; sie muf3

287 In Gesetzeskraft zieht Derrida drei Aporien als Beispiele heran, ohne dass diese
Aufzihlung fiir ihn vollstdndig wire (vgl. Derrida 1991: 46-59). ,,Die erste Aporie ist
die der Regel der Entscheidung: die gerechte Entscheidung muf} eine Regel anwenden,
und sie darf nicht blo} eine Regel anwenden. Die zweite Aporie ist die des Aktes der
Entscheidung: die gerechte Entscheidung muf3 ausschlaggebend fallen, und sie ist nur
im BewuBtsein der Unentscheidbarkeit moglich. Die dritte Aporie ist die der Zeit der
Entscheidung: die gerechte Entscheidung ist sofort, unmittelbar erforderlich, und sie
bleibt immer noch im Kommen.* (Menke 2002: 249, vgl. Bertram 2002: 293ff.; Geh-
ring 1997: 241f.)

288 Derrida folgt nicht einer Gerechtigkeit als Prozess, denn fiir ihn ist entscheidend, wann
die Weichen fiir die Gerechtigkeit als Prozess beziehungsweise deren Grundregeln ge-
troffen werden. Wird in einem konkreten Fall ein ethisches Dilemma mit dem Riick-
griff auf eine Norm geldst, verschiebt sich der Ort der Entscheidung. Da es sich nur um
eine Ableitung handelt, wurde die eigentliche Entscheidung in dem Moment gefillt, als
sich die Handelnden dafiir entschieden haben, einer Norm zu folgen. Wendet zum
Beispiel eine Pazifistin in einer konkreten Situation schlicht die Norm der Gewaltlosig-
keit an, so fiel fiir Derrida ihre Entscheidung der Gewaltlosigkeit nicht in dieser Situa-
tion, sondern im Moment der Unterordnung unter diese Norm. Eine Entscheidung im
aktuellen Fall liegt nur vor, wenn die Pazifistin die Norm hinterfragt, unsicher ist und

aus der Unsicherheit heraus eine Entscheidung fiir oder gegen den Gewalteinsatz fallt.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

es zumindest in dem Maf3e wieder erfinden, indem sie erneut sein Prinzip frei besti-
tigen und bejahen muB3* (ebd.: 47f.).

In dieser Aporie scheint abermals Derridas Hinwendung zu der Singularitit des
Anderen durch, denn ,,[j]eder Fall ist anders, jede Entscheidung ist verschieden und
bedarf einer vollkommen einzigartigen Deutung, fiir die keine bestehende, einge-
tragene, codierte Regel vollkommen einstehen kann und darf* (ebd.: 48). Der
Versuch gerecht zu sein wird immer daran scheitern, dass Gerechtigkeit zugleich
allgemein giiltiger Regeln und der Freiheit von diesen Regeln bedarf.

Bislang konzentrierte sich die hier vorgestellte Gerechtigkeitskonzeption voll
und ganz auf den Anderen und zeigte auf, dass allgemeine Regeln dem Anderen
Unrecht tun konnen. Die zweite Aporie, die bereits in Kapitel 2.1.8 zur Sprache
kam, verweist darauf, dass eine reine Konzentration auf den einen Anderen eben-
falls ungerecht sein kann. Die Hinwendung zum Anderen umfasst ndmlich niemals
nur eine einzige Person. Nicht nur der Andere ist der Andere, sondern auch die
Dritten sind Andere. ,,Tout autre est tout autre* (Derrida 1994: 395) fasst Derridas
Formel zusammen, dass auch die Dritten der Hinwendung bediirfen. Jeder Andere
ist ganz anders und jeder Andere ist jeder Andere. ,,Der Dritte ist das, was mich im
Von-Angesicht-zu-Angesicht befragt, was mich plotzlich fithlen 1dsst, dass die
Ethik als Von-Angesicht-zu-Angesicht Gefahr 14uft, ungerecht zu sein, wenn ich
nicht dem Dritten Rechnung trage, der der Andere des anderen ist.“ (Derrida 2003b:
14, vgl. Kearney/Dooley 1999: 69) Jeder Mensch ist nicht nur zur Gerechtigkeit
und Verantwortung fiir sein unmittelbares Gegeniiber verpflichtet, sondern fiir alle
seine Gegeniiber. Dabei sind sowohl Personen aus Nahbeziehungen, Unbekannte in

der Ferne als auch Tote und Ungeborene gemeint.”*

Hier gerét nun zwangslaufig
jede r in ein uniiberwindbares Dilemma: Wann immer jemand versucht, einer Per-
son Gerechtigkeit zukommen zu lassen, so wird die Hinwendung zu Anderen da-
runter leiden. Es ist unmdoglich, allen gleichermaf3en gerecht zu werden, es werden
immer bestimmte Personen vernachlédssigt und/oder ausgeschlossen, man beginnt
seine Handlungen immer schon mit einem ,,Treubruch® (Derrida 1999c: 53). Auch
diese Aporie zeigt den Widerstreit zwischen dem Besonderen und dem Allgemei-
nen auf: Regeln, die versuchen einer Allgemeinheit von Dritten gerecht zu werden,
werden Einzelnen Unrecht tun. Derridas Gerechtigkeitskonzeption kann sich also
mitnichten nur dem Singuldren zuwenden, sie braucht auch immer den Rickgriff
auf die Universalitit (vgl. Derrida 1991: 41). Auch wenn allgemeine Regeln Ein-
zelne nicht zu fassen vermdgen, so muss dennoch der Versuch unternommen wer-
den, sowohl dem Anderen als auch den Dritten gerecht zu werden. Gerechtigkeit ist
nicht denkbar ohne die Elemente der Berechnung und des Ausgleichs.

289 Vor allem die Frage nach dem Erbe, und wie Verantwortung gegeniiber dem Erbe ein-

genommen werden kann, beschéftigt Derrida. Vgl. FuBinote 281.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DEKONSTRUKTION IST DIE GERECHTIGKEIT | 283

Gerechtigkeit kann also aufgrund der Aporien nie vollkommen umgesetzt wer-
den, sondern es kann immer nur unzureichende Versuche der Umsetzung geben.
Was folgt fiir Derrida daraus? Die Antwort ist nicht Anarchie, Fatalismus oder
Willkiir. Auch wenn der Versuch gerecht zu sein unvollkommen bleiben muss,
muss er unternommen werden. Gerechtigkeit stellt neben der Minderung der Ge-
walt die zweite grundlegende Norm fiir Derrida dar.

Es muss der Gedanke verabschiedet werden, mittels Normen und Gesetzen ein
gerechtes Recht im Sinne von Gerechtigkeitsprinzipien (fest-)setzen zu konnen.
,Die Gerechtigkeit ist eine Erfahrung des Unmdglichen® (Derrida 1991: 33). Diese
Erfahrung der ,,Unmdglichkeit einer Entscheidung, in welche die Aporie durch
Ausloschung jeder libergeordneten Regel fiihrt™ (Klass 2007: 246, vgl. Moebius
2003: 121), ist notwendig um verstehen zu kdnnen, dass Gerechtigkeit eben nicht
die reine Anwendung von Recht beziehungsweise Gerechtigkeitsprinzipien ist.

,,Wann immer auch die Dinge einen geraden Verlauf nehmen und alles gut geht, wann immer
auch man eine gute, brauchbare Regel auf einen besonderen Fall anwendet, auf ein Beispiel,
das man richtig subsumiert hat, einem bestimmenden Urteil gemif, kann man iiberzeugt sein,
daB vielleicht das Recht einen Vorteil davon hat, nicht aber die Gerechtigkeit. Das Recht ist
nicht die Gerechtigkeit. Das Recht ist das Element der Berechnung; es ist nur (ge)recht, daf3
es ein Recht gibt, die Gerechtigkeit indes ist unberechenbar: sie erfordert, dal man mit dem
Unberechenbaren rechnet. Die aporetischen Erfahrungen sind ebenso unwahrscheinliche wie
notwendige Erfahrungen der Gerechtigkeit, das heift jener Augenblicke, da die Entscheidung
zwischen dem Gerechten und dem Ungerechten von keiner Regel verbiirgt und abgesichert
wird. (Derrida 1991: 33f.)

Das Recht stellt fiir Derrida den Versuch der Ausiibung, Umsetzung und Durchset-
zung von Gerechtigkeit dar, da es jene Regeln und Prinzipien umfasst, die festge-
legt werden, um Gerechtigkeit zu erreichen. Gleichzeitig ermdglicht die Rechtspre-
chung, verstanden als Deutung des Rechts, jene Offenheit und den Bezug auf den
Einzelfall. Derrida bezeichnet dies als ,,fresh judgement* (ebd.: 47) um zu betonen,
dass sich hier eine Ambivalenz zwischen gesetztem Recht und der (Neu-)Aus-
legung dieses Rechts durch den_die Richter in entspannt. Notwendig wird die
Auslegung des ,.fresh judgement®, da Gesetze nie gerecht sein konnen. ,,.Die Ge-
rechtigkeit des Rechts, die Rechtsprechung, die Gerechtigkeit als Recht ist nicht
(dasselbe wie) die Gerechtigkeit. Als Gesetze sind die Gesetze nicht gerecht und
angemessen. Man folgt und gehorcht ihnen nicht, weil sie gerecht und angemessen
sind, sondern weil sie iiber Ansehen und Anerkennung verfiigen, weil ihnen Auto-
ritdt innewohnt.” (ebd.: 25)

Recht griindet nicht in Gerechtigkeit, sondern wie in Kapitel 2.1.5 beschrieben,
in Gewalt. Doch die Grundlosigkeit und Gewaltsamkeit des Rechts darf nicht als
etwas Negatives aufgefasst werden. Das Recht ist nicht per se ungerecht oder ille-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

gitim, nur weil es auf Gewalt beruht. Fiir Derrida eroffnet dieser Umstand vielmehr
,»die politische Chance historischen Fortschritts“ (ebd.: 30). Nur dadurch, dass das
Recht in Gewalt griindet, es ohne ,,legitimen® Grund ist, weil es fehlbar ist und weil
es im Versuch scheitern muss Gerechtigkeit umzusetzen, kann es dekonstruiert
werden. Seine Kontingenz ermdglicht die Schaffung neuen Rechts und/oder die
Neuinterpretation bestehenden Rechts. Nur auf dieser Basis ist eine Verdnderung
und/oder Verbesserung von Recht denkbar. Die Verdnderung ist notwendig, wenn
das Recht gerechter werden soll, wenn durch das Recht Gerechtigkeit angestrebt
wird. Gerade aufgrund dieses Scheiterns des Rechts und dieses nie erfiillten An-
spruchs stellt die Gerechtigkeit den Motor dar, um das Recht zu verdndern (vgl.
Caputo 1997b: 16). Sie ist der Antrieb fiir neue Politiken. ,,Justice is the moral force
behind responsibility, legislation, and deconstruction.” (Duncan 2001: 139, vgl.
Bertram 2002: 291)

Aus den obigen Uberlegungen lésst sich ableiten, dass das Ideal der Gerechtig-
keit in das Recht eingeschrieben ist: ,,Das Recht enthilt aber den Anspruch einer
Ausiibung, die im Namen der Gerechtigkeit geschieht; die Gerechtigkeit wiederum
erfordert, daB3 sie in einem Recht sich einrichtet, das ,enforced‘ werden muB3.“ (Der-
rida 1991: 46, vgl. Hitz 2005: 71) Die Existenz des Rechts ist fiir die Gerechtigkeit
unverzichtbar, dennoch ist das Recht nicht gleich Gerechtigkeit. Wenngleich Der-
rida mit dem Bezug zum Anderen die Gerechtigkeit in dem Handeln einzelner
Menschen zu verorten scheint, so darf nicht vergessen werden, dass mit den Dritten
die Allgemeinheit, die Politik und eben auch das Recht wieder ins Spiel kommt.
,»QGerechtigkeit ist bei Derrida als Rechtsideal gefasst.” (Hitz 2005: 74)

Nur wenn das Recht nicht endgiiltig legitimierbar ist, und die Politik keinen Ab-
schluss in einer fiir alle Zeiten gerechten Ordnung findet, sondern immer nach wei-
terer Gerechtigkeit strebt, konnen Recht und Politik als solche existieren.

,,Denn woher wiirde die Dekonstruktion ihre Kraft schopfen, woher wiirde sie ihre Gewalt
nehmen, woher wiirde sie ihren Bewegungsimpuls oder ihre Motivierung haben, wenn nicht
von diesem immer unzufriedenen Ruf, von dieser nie zufriedenzustellenden Forderung, jen-
seits der vorgegebenen und tiberlieferten Bestimmung dessen, was man in bestimmten Zu-
sammenhéngen als Gerechtigkeit, als Moglichkeit der Gerechtigkeit bezeichnet? (Derrida
1991: 42, vgl. Derrida in Caputo 1997b: 16)

Hier wird nun die Beziehung zwischen Gerechtigkeit und Dekonstruktion offenbar:
Die Dekonstruktion ist insofern die Gerechtigkeit, weil sie die Verdnderung und
Umgestaltung des Rechts moglich macht. Die dekonstruktiven Prozesse (seien sie
aktiv herbeigefiihrt oder passiv wirksam) decken im bestehenden Recht die zu-
grunde liegende Gewalt und Ungerechtigkeiten auf und zeigen auf, dass das beste-
hende Recht nicht die absolute Gerechtigkeit verkorpert. ,,Die Kritik des Gesetzes
ist nichts anderes als die Artikulation der unendlichen Idee der Gerechtigkeit.“

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DEKONSTRUKTION IST DIE GERECHTIGKEIT | 285

(Menke 1994: 281, vgl. Krauf3 2001: 106) Es entsteht somit durch die Dekonstruk-
tion der Wunsch nach mehr Gerechtigkeit. Die dekonstruktive Kritik 6ffnet das be-
stehende Recht und verhindert seine AbschlieBung. Der Akt des Dekonstruierens ist
eine Hinwendung zum Anderen, er ist das Herausarbeiten des Ausgeschlossenen,
Unbeachteten und Marginalisierten. Umgekehrt initiiert aber auch die Gerechtigkeit
die Dekonstruktion, denn der Wunsch nach einer Dekonstruktion entsteht erst dann,
wenn ein Streben nach Gerechtigkeit da ist. Die Gerechtigkeit selbst kann nicht de-
konstruiert werden (Derrida 1991: 30). Als stets im Kommen begriffen entzieht sie
sich der Dekonstruktion. Es kann nur ihre konkrete Umsetzung in einem bestimm-
ten Recht oder in Gerechtigkeitsprinzipien hinterfragt werden. Die Setzung der Ge-
rechtigkeit als Norm kommt hier umso mehr zum Vorschein:

»Wenn Derrida sagt, dass die Dekonstruktion von diesem Undekonstruierbaren in Gang ge-
bracht wird, dass sie von ihm ihren entscheidenden Impuls oder Antrieb verdankt, dann un-
terstellt er damit die eigene Arbeit einem ethischen Imperativ, einem X (der Gerechtigkeit), in
dessen Namen so etwas wie Dekonstruktion geschieht — als Versuch, den Dingen (seien es
Personen oder Texte oder Denksysteme) Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, sie in ihrer
nicht subsumierbaren Singularitit oder Idiomatizitit ernst zu nehmen.” (Liidemann 2011:
1071)

In Zweifel gezogen werden muss allerdings, ob die Dekonstruktion mit der Gerech-
tigkeit gleich gesetzt werden darf. Dietmar J. Wetzel bringt an dieser Stelle eine be-
rechtigte Kritik ein: ,,Wire es nicht angemessener, differenzierter, davon zu spre-
chen, dall Dekonstruktion — neben anderem — die Gerechtigkeit potentiell ermogli-
chen, aber fiir deren Verwirklichung keinerlei Garantien geben kann?*“ (Wetzel
2003: 272) Genauso interpretiere auch ich Derridas Verkniipfung von Dekonstruk-
tion und Gerechtigkeit: Die Dekonstruktion bietet mit der Aufdeckung von Gewalt,
von fehlender Hinwendung zum Anderen, von verallgemeinernder Kategorisierung
(oder anders gesagt von Ungerechtigkeit) sowie der Kritik daran eine Basis dafiir,
dass ein Mehr an Gerechtigkeit moglich wird. Sie ist dafiir allerdings keine Garan-
tie, sondern Derrida selbst stellt ihr ein ,,vielleicht voran. Gerechtigkeit ,,schafft
darum vielleicht [...] zu-kiinftig Offenheit fiir eine Verwandlung, eine Umgestal-
tung oder eine Neu(be)griindung des Rechts und der Politik — 6ffnet sie vielleicht
diese Verwandlung, Umgestaltung oder Neu(be)griindung der Zu-kunft [Herv.i.O.]
(Derrida 1991: 56). Aus dem Offenlegen von Ungerechtigkeit muss nicht zwangs-
laufig eine Verdnderung folgen, noch weniger eine Verdnderung zum Besseren.
Eine Verdnderung kann zudem auch eine Verschlechterung darstellen. Die De-
konstruktion er6ffnet daher nicht nur Chancen fiir die Gerechtigkeit, sondern birgt
auch die Gefahr, dass Ungerechtigkeiten folgen.

Die Dekonstruktion bietet aber trotz allem Vorteile gegeniiber (metaphysischen)
Gerechtigkeitskonzeptionen, die bestimmte Gerechtigkeitsprinzipien festlegen und

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

nicht offenbaren beziehungsweise sich nicht bewusst sind, dass diesen von vornehe-
rein Ungerechtigkeiten inhdrent sind. Denn diese Herangehensweise an Recht und
Gerechtigkeit verhindert anders als die Dekonstruktion, dass das Ausgeschlossene
und die Ungerechtigkeiten dieser spezifischen Gerechtigkeitskonzeptionen in den
Blick genommen werden. Eine prinzipielle Transformation hin zu mehr Gerechtig-
keit wird von dieser Herangehensweise schon im Ansatz erschwert, wenn nicht gar
aufgehalten (vgl. Krauf3 2001: 102).

4.1.5 Gastfreundschaft und Offnung hin zum Anderen

Immer wieder war in den letzten Kapiteln die Rede davon, dass Verantwortung und
Gerechtigkeit gegeniiber dem Anderen bedeutet, sich dem Anderen zu 6ffnen, offen
fiir das Unerwartete und die Singularitit des Anderen zu sein. Diese Offnung be-
handelt Derrida auch unter dem Begriff der ,,absoluten und unbedingten Gast-
freundschaft” (Derrida 2001b: 26f.). Offen und gastfreundlich zu sein, stellt fiir
Derrida eine ethische Haltung dar: ,,die Ethik ist [...] die Gastfreundschaft* (Der-
rida zitiert in Bischof 2004: 431).290 Diese Gleichsetzung ist nicht verwunderlich,
kulminieren doch im Begriff der Gastfreundschaft Derridas bisherige ethische
Uberlegungen: Die Existenz als auch die Einzigartigkeit des Anderen stellen fiir ihn
Fakten dar, die bewusst gemacht werden miissen. Schon dies bedeutet eine ur-
spriingliche Bejahung des Anderen und eine Mindestfreundschaft, die jeder Kom-
munikation und jedem Handeln mit dem Anderen voraus geht.

Doch die reine Affirmation reicht nicht aus, wenn die Norm der Gewaltminde-
rung angewandt wird. Diese erfordert eine stetige Zuwendung hin zum Anderen,
welche in der Lage ist die Gewalt von vorherigen Kategorisierungen und ihren Fi-
xierungen zu unterlaufen und das eigene vorurteilsbehaftete Denken zu dndern.”’
Diese Zuwendung muss eine unbedingte Offnung sein, die nicht vorgingig Ein-
schrankungen im Verhalten des Anderen erwartet. Eine Gastfreundschaft ,,gebietet

290 Vgl. Derrida 1992a: 56f.; Derrida 1999c: 72; Dooley/Kavanagh 2007: 109.

291 In Folge geniigt auch das Prinzip der Toleranz nicht fiir ein ethisches Verhalten, denn
Toleranz allein stellt die Kategorien und Zuschreibungen nicht infrage, in die der die
Andere eingeordnet wurde, sondern ldsst sie bestehen wie sie sind: ,,Es [das ethische
Prinzip der Dekonstruktion, Anm.d.Verf.] ndtigte zu mehr als Toleranz, zu mehr als
einem ,Ertragen‘ der Andersheit des Anderen. Es verlangte, sich dem Denken des An-
dern so auszusetzen, dafl das eigene Denken dabei verschoben, zerstreut, dekonstruiert
werden konnte.” (Stegmaier 1998: 179f.) Aufgrund dessen begreift Derrida den Toler-
anzbegriff auch in vielen Féllen ,,auf Seiten der Macht, immer verbunden mit gewissen
herablassenden Konzessionen* und als ,,Mildtétigkeit“ (Derrida in Habermas/Derrida

2006: 168), welche die Souverénitit der Tolerierenden beibehalten mochte.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GASTFREUNDSCHAFT | 287

einen Empfang ohne Vorbehalt und ohne Berechnung, es gebietet, sich dem An-
kdmmling uneingeschrinkt auszusetzen, ja es a8t uns dies sogar wiinschen* (Der-
rida 2006: 251, vgl. Derrida 1999¢: 70).””* Diese Gastfreundschaft bezieht sich
nicht nur auf Personen, sie 6ffnet sich auch fiir das Fremde, fiir Ereignisse293 und
das Unvorhergesehene, sie ist ,,das ,Ja‘ zu dem oder der Ankommenden, das
,Komm! * zur nicht antizipierbaren Zukunft* (Derrida 2004a: 229).

Derridas uneingeschrinkte Gastfreundschaft setzt sich von rechtlich geprigten
Modellen der Gastfreundschaft ab.””* Letztere errichten Gesetze der Gastfreund-
schaft und erwarten beispielsweise von den Gisten, dass sie sich an die Regeln ihrer
Gastgeber_innen halten, dass sie sowohl Rechte als auch Pflichten haben und dass
sie sich bei den Gastgeber innen vorstellen und ihre Identitdten offen legen (vgl.
Derrida 2001b: 26). Die Géste werden durch die Sitten der Gastfreundschaft ange-
halten, die Gastfreundschaft zu vergelten. Die Gastgeber innen gehen dank dieser
Sitten weniger Risiken ein, welche die Aufnahme von Fremden mit sich bringen, ja
sie erhalten sogar Gegenleistungen in Form von Dankbarkeit und/oder Gastge-
schenken. Die Gastgeber innen bewahren die Kontrolle iiber ihr Heim, was auch
mit einschliefit, dass sie die Definitionsmacht inne haben, was ihr Eigentum, ihr
Heim, ihr Staat und ihre Grenzen sind (vgl. Derrida in Kearney/Dooley 1999: 69;
Derrida 1999c: 33). Diese bedingte Gastfreundschaft ist allerdings auch fiir die
Gastgeber_innen eine Pflicht (vgl. Derrida 2001b: 64).

Die Gastfreundschaft, die Bedingungen und Regeln aufstellt, ist fiir Derrida
keine absolute Gastfreundschaft, sie ist eine Okonomie des Tauschs. Sie richtet sich
nur an den ,,Fremden®, worunter Derrida eine Person versteht, die identifizierbar ist,
die bereits (Rechts-)Subjekt ist und die bereits eine Basis mit ihren Gastge-
ber innen hat. Die Gesetze der Gastfreundschaft mildern die Gefahren, aber auch
die Offnung fiir den Anderen ab. Was diese bedingte Gastfreundschaft ausschlieft,
ist das ,,absolut Andere“. Genau dieses will Derrida jedoch mit seiner absoluten
Gastfreundschaft begrii3en.

,,Die absolute Gastfreundschaft erfordert, dafl ich mein Zuhause (chez-moi) 6ffne und nicht
nur dem Fremden (der {iber einen Familiennamen, den sozialen Status eines Fremden usw.

verfiigt), sondern auch dem unbekannten, anonymen absolut Anderen (eine) Statt gebe (donne

292 Zur Offenheit zdhlt Derrida auch die Gabe. Fiir ihn bedarf es einer Gabe, die ohne
Gegengabe, ohne Okonomie auskommt. Die Theorie der Gabe wird hier nicht geson-
dert untersucht. Einen Entwurf zur Beziehung zum Anderen unter dem Aspekt der
Gabe findet sich bei Bedorf 2010 und Busch 2004.

293  Als Ereignis bezeichnet Derrida das Unvorhersehbare, das Uberraschende, das nicht er-
wartet wurde, vgl. Fulnote 124.

294  Vor allem Immanuel Kants Recht auf Gastfreundschaft wird von Derrida dekonstruiert
(vgl. Derrida 1999c: 114-129).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

lieu), daB3 ich ihn kommen lasse, ihn ankommen und an dem Ort (/ieu), den ich ihm anbiete,
Statt haben (avoir lieu) lasse, ohne von ihm eine Gegenseitigkeit zu verlangen (den Eintritt in
einen Pakt) oder ihn nach dem Namen zu fragen. [Herv.i.0.]* (Derrida 2001b: 27f., vgl. Der-
rida 2003b: 34; Habermas/Derrida 2006: 170)

Derridas absolute Gastfreundschaft muss mit den Regeln der bedingten Gastfreund-
schaft brechen, sie muss deren Gesetze aussetzen, um eine wahre Gastfreundschaft
zu sein. Sie darf keine Bedingungen stellen, sie darf nicht aus Pflicht heraus ge-
schehen (vgl. ebd.: 64), denn sie ist eine radikale Offnung hin zum Anderen, egal
,»0b es sich nun um einen Fremden, einen Einwanderer, einen eingeladenen Gast,
einen unerwarteten Besucher handelt oder nicht, ob der Ankdmmling nun Biirger
eines anderen Landes ist oder nicht, ob er nun ein menschliches, animalisches oder
gottliches Wesen, lebendig oder tot, médnnlich oder weiblich ist (ebd.: 60). Diese
Gastfreundschaft 14dt nicht nur ein, sie zeigt sich auch gegeniiber dem Unerwarte-
ten, dem Unvorhergesehenen. Sie verzichtet darauf, dass der Gast sich identifizie-
ren, rechtfertigen, auf gewisse Weise verhalten oder bedanken muss. Sie geht sogar
die Gefahr ein, dass der Gast sich des Heims und des eigenen Selbst bemaéchtigt.
Gastgeber _innen, die diese absolute Gastfreundschaft praktizieren, liefern sich
durch ihre unbedingte Offenheit dem Anderen aus, sie sind ,,Geiseln* (Derrida
1999c: 77ft.) ihres Gastes.

Derrida ist freilich bewusst, dass eine solche absolute Gastfreundschaft etwas
»schreckliches® (vgl. Kearney/Dooley 1999: 70) sein kann. Die Géste konnen die
Gastfreundschaft ausnutzen, sie konnen das Heim oder Teile davon sowie das Le-
ben ihrer Gastgeber innen zerstdren. Derrida plddiert nicht dafiir, diese Art von
Gastfreundschaft in voller Konsequenz jederzeit umzusetzen. ,,Wollte man sie un-
mittelbar in die Politik iibersetzen, wiirde sie immer Gefahr laufen, pervertierte
Wirkungen zu zeitigen.” (Derrida 2006: 332) Eine absolute Gastfreundschaft ist
nicht praktizierbar, eben weil die Gastgeber innen in letzter Konsequenz ihren
Gisten bedingungslos alles von sich selbst iiberlassen miissten. Derrida verweist
damit auf die Grenzen der Gastfreundschaft und der Offnung fiir den Anderen. Es
zeigt sich, dass sich die unbedingte Gastfreundschaft und die Gesetze der Gast-
freundschaft wechselseitig ergidnzen miissen: Die absolute Gastfreundschaft ist no-
tig als eine Idee, welche die Gesetze der Gastfreundschaft leitet, inspiriert, verlangt
und einfordert (vgl. Derrida 2001b: 62). Sie muss bestehen als ein ,,Wunsch* (vgl.
Dooley/Kavanagh 2007: 111), der das Bediirfnis erweckt, sich dem Gast zu 6ffnen
und iiber die Gesetze der Gastfreundschaft hinaus zu gehen, diese zugunsten des
Gastes zu erweitern.

,,What it does suggest, however, is that I ought to keep my sense of identity as flexible and as

open as possible with the aim of accommodating the other. [...] I can, however, endeavour to

ensure that the borders which separate me from those on the other side do not become im-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GASTFREUNDSCHAFT | 289

penetrable. Hospitality of this sort serves to keep ,our® community from becoming exclusion-
ary.” (Dooley 1999: 275)

Die Gesetze der Gastfreundschaft wiederum sind nétig, um das absolute Gesetz der
Gastfreundschaft iiberhaupt zur Geltung zu bringen. Da ,,Gastfreundschaft” ein
Vertrauensverhiltnis darstellt, brauchen beide Seiten als Voraussetzung das Ver-
trauen in dieses Vertrauen. Daraus folgt, dass wenn sie nicht ein leeres Versprechen
bleiben soll, sie in der Praxis und zwar in konkreten GesetzméaBigkeiten auftauchen
muss. Wenn es Regeln gibt, nach denen die Gastfreundschaft abzulaufen hat, wird
sie gelebt. Andererseits findet die Offnung zum Anderen nicht mehr uneinge-
schrinkt statt.

,,Doch obgleich es iiber den Gesetzen der Gastfreundschaft steht, braucht das unbedingte Ge-
setz der Gastfreundschaft die Gesetze, es erfordert sie. Diese Forderung ist konstitutiv. Das
Gesetz wire nicht wirklich unbedingt, wenn es nicht wirklich, konkret, bestimmt werden
miisste, wenn darin nicht sein Sein als ein Sein-miissen bestiinde. Es wiirde Gefahr laufen,
abstrakt, utopisch, illusorisch zu sein und sich somit in sein Gegenteil zu verkehren. Um es zu
sein, was es ist, braucht das Gesetz die Gesetze, die es dennoch negieren, die es jedenfalls

bedrohen, bisweilen korrumpieren oder pervertieren. [Herv.i.0.]* (Derrida 2001b: 62)

Derridas Begriff der Gastfreundschaft weist Parallelen zum Begriff der Gerechtig-
keit auf. Ebenso wie die Gerechtigkeit ist die Gastfreundschaft ein Horizont und
eine ,,unendliche Idee* (Bischoff 2004: 436, vgl. Derrida 1991: 52; Derrida 2004a:
101; Hitz 2005: 83), die in der Wirklichkeit nicht in Ginze umsetzbar ist. Nur mit
einer solchen Idee sind die bedingten Gesetze der Gastfreundschaft zu dekonstruie-
ren, zu hinterfragen und zu verdndern. Sowohl die Gerechtigkeit als auch die Gast-
freundschaft stehen in einer Beziehung zur Dekonstruktion. ,,Deconstruction is first
and foremost an affirmation and a desire to open up one’s home (oikos/economy) to
the call of the other.” (Dooley/Kavanagh 2007: 109, vgl. Caputo 1997b: 109f.) So-
bald sich jemand mittels der Dekonstruktion dem Anderen zuwendet, 6ffnet er_sie
sich fiir diesen und fiir die Ereignisse, die mit dem Anderen einhergehen. Wie auch
im Recht immer wieder verhandelt werden muss, welche Regeln der Idee von Ge-
rechtigkeit am ndchsten kommen, so muss auch fiir die Gesetze der Gastfreund-
schaft immer wieder ein Ausgleich gefunden werden zwischen der Idee der abso-
luten Gastfreundschaft und ihren Risiken (vgl. Derrida 2006: 252). Dieses dynami-
sche Verstindnis ethischer Prinzipien fiihrt zu Derridas ethischer Haltung, die im
néchsten Kapitel erortert werden soll.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

4.1.6 Derridas ethische Haltung

In ,,Das andere Kap“ (1992) fasst Derrida zusammen, welche Versprechen der
europdischen Demokratie und dem europdischen Denken enthalten sind, und wel-
che ,,Pﬂichten“zg5 sich daraus ergeben:

,,Diese Pflicht hilt uns auch dazu an, Europa [...] auf jenes hin zu 6ffnen, was nie europdisch
gewesen ist und was nie europdisch sein wird. Dieselbe Pflicht zwingt uns des weiteren nicht
nur, den Fremden aufzunehmen, um ihn einzugliedern, sondern auch, ihn aufzunehmen, um
seine Andersheit zu erkennen und anzunehmen [...]. Dieselbe Pflicht diktiert uns, die Tugend
dieser Kritik, die Tugend der Idee der Kritik, die Tugend der kritischen Tradition zu pflegen,
sie allerdings auch, jenseits der Kritik und der Frage, zum Gegenstand einer dekonstruktiven
Genealogie zu machen, die ihr Wesen denkt und iiber sie hinausgeht, ohne sie aufs Spiel zu
setzen. [...] Dieselbe Pflicht gebietet uns, die Differenz, das Idiom, die Minderheit und die
Singularitdt zu achten; allerdings auch die Allgemeinheit und Universalitdt des formalen
Rechts, den Wunsch nach Ubertragung, die Ubereinkunft, die Eindeutigkeit, den Widerstand
gegen Rassismus, Nationalismus und Fremdenhal3. Dieselbe Pflicht heif3t uns, alles zu tolerie-
ren und zu respektieren, was sich nicht der Autoritit der Vernunft fiigt. [...] [Herv.i.O.]¢
(Derrida 1992a: 56ft.).

Diese Auflistung an Pflichten stellt in Teilen bereits eine Zusammenfassung von
Derridas ethischer Haltung dar. Diese Passage zeigt einmal mehr auf, dass eine
wichtige Grundlage fiir Derridas ,,Glaubensbekenntnisse® die Einfliisse jener Geis-
tesstromungen und Theorien sind, mit denen sich Derrida auseinandersetzt und von
denen er ,,erbt”. Angesichts der Verwobenheit in vorgéngige Texte und Diskurse
sind wir in Derridas Augen alle Erb_innen, in diesem Fall die Erb_innen der euro-
piischen Kultur und Identitéit. Derrida hat mit seinen ethischen Ubetlegungen seine
eigene ,kritische Wahl*“ (Derrida 2004a: 32, vgl. Liidemann 2011: 137) getroffen,
wie er mit diesem (europdischen) Erbe umgeht und welche Teile davon er als zen-
tral ansieht. Seiner Zusammenfassung fehlt allerdings die begriindende und erléu-
ternde Einbettung, wieso Derrida gerade diese Pflichten herausgreift und wie sie
miteinander zusammenhéngen. Aus den vorangegangenen Kapiteln kann dies nun
nachvollzogen werden.

Es zeigte sich, dass Derridas ethische Uberlegungen nicht durch seine post-
strukturalistischen Erkenntnisse begriindet beziehungsweise nicht von diesen abge-

295 Auch wenn in dem Zitat die Pflichten stets ohne Anfiihrungszeichen und kursiv
geschrieben werden, so zeigt sein vorangehender Text, in dem ,,Pflicht* in Anfiih-

rungszeichen gesetzt wird, dass Derrida diese Pflichten nicht als absolut ansieht.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DERRIDAS ETHISCHE HALTUNG | 291

. . 296
leitet werden konnen.

Dennoch bildet seine poststrukturalistische Theorie eine
Grundlage fiir seine weitergehenden ethischen Uberlegungen, da er diese mit seiner
Sprachtheorie verkniipft und beide miteinander verbindet. Derrida geht zunédchst
von drei Erkenntnissen aus, welche er (mit Ausnahme der letzten) aus seiner post-
strukturalistischen Theorie zieht: Erstens, die urspriingliche Gewalt der Sprache ist
irreduzibel. Zweitens, es gibt Anderes und jeder Kommunikation geht die Bejahung
der Existenz dieses Anderen voraus. Drittens, jeder Mensch ist aufgrund seiner
Sterblichkeit einzigartig und trdgt daher die Verantwortung fiir seine Handlungen.
Die Verbindung dieser Erkenntnisse mit den Normen der Gewaltminderung und
der Gerechtigkeit fiihrt Derrida zu seiner ethischen Haltung. Jemand mit dieser ethi-
schen Haltung akzeptiert, dass jegliche Bedeutungszuweisungen kontingent und
gewaltsam sind, so auch jene, mit denen die Anderen beschrieben werden. Die Ge-
walt, die durch das eigene Handeln ausgeiibt wird, kann nur gemindert werden,
wenn die Anderen in ihrer jeweiligen Einzigartigkeit gewiirdigt werden. Verant-
wortliches und gerechtes Handeln bedeutet daher eine stete kritische Reflexion der
eigenen Urteile und Grundlagen.*”’
zichtet werden, denn eine Welt ohne Bedeutungsfestlegungen wére noch chaoti-

Es muss hierbei nicht vollstdndig auf diese ver-

296 Es soll nicht unerwihnt bleiben, dass die sehr lesenswerte Interpretation von Derridas
praktischer Philosophie durch Torsten Hitz (2005) zu einem anderen Ergebnis als diese
Arbeit kommt. Hitz arbeitet in seiner Analyse von Derridas spateren Werken die prak-
tische Philosophie Derridas heraus. Er stellt dabei insbesondere die Frage, welche nor-
mativen Anspriiche Derrida erhebt. Sein Ergebnis ist, dass Derrida ,, Wahrheit, Evidenz,
Intuition oder GewiBheit als Grundlage praktischer Entscheidungen [fordert]. [...] Eine
gute Praxis ist von GewiBheit getragen. Das ist der normative Gehalt von Jacques Der-
ridas Philosophie. Die Besonderheit seines Ansatzes ist, dal er fiir das Gebiet des
Praktischen die Einhaltung der MaBstdabe des Theoretischen fordert” (Hitz 2005: 168).
Diese Forderung ermoglicht, dass im Bereich des Praktischen jede Gerechtigkeits- und
Demokratiekonzeption dekonstruiert, kritisiert und problematisiert werden kann, da die
Gewissheit laut den poststrukturalistischen Erkenntnissen nie erreicht werden kann.
Diese Interpretation flankiert meine Argumentation insofern, indem auch ich von einer
Ungewissheit Derridas beziiglich von Normen ausgehe. Anders als Hitz behaupte ich
jedoch, dass Derrida mit der Minderung von Gewalt und dem Anspruch auf Gerechtig-
keit zwei normative Anspriiche auch ohne letztendliche Gewissheit vertritt.

297 Claire Colebrook weist darauf hin, dass auch metaphysische Konzepte in dieser Hin-
sicht eine ethische Komponente aufweisen. Sobald sie durch Hinterfragungen die
Strukturen 6ffnen, sind auch sie als ethisch zu bezeichnen. ,,At the same time, however,
that we might identify concepts such as truth, reason, logic or ground as violent forms
of closure, Derrida also insists on their ethical function. As questions these terms also
facilitate an opening of structure. This ist what constitutes the very ,ethicity of the

metaphysic concepts according to Derrida.” (Colebrook 2005: 99)

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

scher und gewaltsamer. Doch es muss vermieden werden, Bedeutungen dauerhaft
zu fixieren. Insbesondere die Naturalisierung, wie sie durch die abendlidndische
Metaphysik geschieht, ist abzulehnen. Es sollte stets im Bewusstsein bleiben, dass
es zu Kategorisierungen Alternativen gibt. Die Bereitschaft, die eigenen Kategorien
zu hinterfragen, erfordert eine stete Zuwendung hin zum Anderen — einerseits als
Zuwendung hin zu den Alternativen und dem bislang Ausgeschlossenen, Unbeach-
teten und Marginalisierten, andererseits als Zuwendung hin zu anderen Personen.
Die ethische Haltung Derridas fordert eine Kultivierung der Offenheit, wofiir Der-
rida den Begriff der Gastfreundschaft wihlt. Dem Anderen gerecht zu werden be-
deutet fiir Derrida die Hinwendung zum Anderen, zu jedem Anderen. Gerechtigkeit
findet sich nicht in festgelegten Gerechtigkeitsprinzipien oder Regeln (dem Recht),
da diese zwangsldufig das Einzigartige verkennen. Gerechtigkeit zeigt sich in dem
steten Anspruch, Festlegungen des Rechts zu hinterfragen. Zwar wird Gerechtigkeit
durch ein bestimmtes Recht nie erreicht werden, da das Dilemma zwischen der
Beriicksichtigung des Einzelnen und der Allgemeinheit nicht gelost werden kann.
Das heif3t jedoch nicht, dass sich Derrida vom Recht verabschiedet und die Recht-
losigkeit propagiert. Sein Ziel ist es, durch die Weiterentwicklung des Rechts im-
mer wieder neue und hoffentlich gerechtere Losungen fiir dieses Dilemma zu fin-
den. Diese stete Annéherung nennt Derrida eine ,,Gerechtigkeit im Kommen®.

Es wird nun auch verstidndlich, wieso Derrida eine Ethik der Ethiken fordert.
Auch den Ethiken selbst muss mit einer ethischen Haltung begegnet werden: der
dekonstruktiven Hinterfragung der Grundsétze und der Genese der traditionellen
Ethiken sowie die Hinwendung zum Anderen dieser Ethiken. Wer Derridas ethische
Haltung einnimmt, verweigert sich einer metaphysischen Gewissheit. Derrida kriti-
siert Ethiken, die metaphysischen Konzepten verhaftet bleiben. Eine metaphysische
Ethik, die feste Normen vorgibt, bricht die Offenheit zum Anderen ab und richtet
sich in festen Kategorien ein. Diese Ethik {ibt mehr Gewalt aus als eine Ethik, die
keine Gewissheiten verspricht, sondern auch fiir die Hinterfragung der eigenen
Grundlagen offen bleibt. All dies heif3t jedoch nicht, dass Derrida das Ethische an
sich ablehnt. Fiir ihn ist der Begriff ,,Ethik* nur so lange problematisch, wie in des-
sen Definition metaphysische Annahmen enthalten sind. Mit seiner eigenen ethi-
schen Haltung versucht Derrida daher, so offen wie moglich zu bleiben und Festle-
gungen zu vermeiden. Wenn also Rezensent innen wie Geoffrey Bennington
schreiben: ,,Deconstruction cannot propose an ethics* (Bennington 2000: 34), dann
gilt dies nur, wenn mit Ethik eine metaphysische Ethik gemeint ist.

Die Dekonstruktion ergédnzt sich insofern gut mit Derridas ethischer Haltung, da
sie als Hinwendung zum Anderen (des Textes, was sich aber auch auf Personen er-
weitern ldsst) verstanden wird. Die dekonstruktive Kritik versucht das Verdréngte,
das scheinbar Nebensdchliche und das Verschwiegene in den Diskursen zu finden.
Zudem beinhaltet die Dekonstruktion das Ideal der Kritik und Hinterfragung. Sie
trdgt dazu bei, die Naturalisierungen und Fixierungen der abendldndischen Meta-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DERRIDAS ETHISCHE HALTUNG | 293

physik aufzudecken, die Gewaltsamkeit dieser Setzungen herauszustellen und damit
deren Gewalt zu mindern. Dekonstruktive Analysen helfen dabei, sich die post-
strukturalistischen Erkenntnisse zur Gewalt und Kontingenz der Sprache bewusst
zu machen. Die Dekonstruktion ist insofern die Gerechtigkeit, weil sich dekon-
struktive Prozesse dem Anderen zuwenden und weil sie mit ihrer Kritik die Unge-
rechtigkeiten der fixierten Strukturen (des Rechts) aufdecken.

Derrida zieht keine klare Trennlinie zwischen Ethik und Politik. Er ibernimmt
zwar zundchst Levinas’ Unterscheidung, dass sich das Ethische in der Bezichung
zum Anderen zeige und die Politik wichtig werde, sobald der Dritte hinzustoBt (vgl.
Derrida 1999c¢: 51; Simon 2008: 132). Mit der Verantwortung sowohl fiir den An-
deren als auch die Dritten kann man sich nicht mehr auf den singuldren Anderen
und seine Einzigartigkeit beziehen: Es muss abgewogen, berechnet und gewertet
werden, welcher Verantwortung nachgekommen wird und welche Verantwortlich-
keiten dabei zwangsldufig vernachldssigt werden. Dieses Abwigen stellt fiir Levi-
nas das Politische dar.

Derrida jedoch macht deutlich, dass das Ethische schon immer vom Politischen
durchzogen ist. Es ist keine Beziehung denkbar, bei der sich jemand einzig und al-
lein einem Anderen zuwenden konne — der Bezug zu Dritten ist immer schon gege-
ben (vgl. Derrida 1999c: 48). Der Dritte ist bereits da, weil der Andere in verallge-
meinernde Kategorien gefasst werden muss und weil er dazu mit Dritten verglichen
werden muss. In diesem Sinne sind die Voraussetzungen fiir Ethik dieselben wie fiir
die Politik (vgl. Kapitel 2.1.9): Die Grundlage fiir Ethiken bilden sowohl die
Moglichkeit als auch die Dringlichkeit des Treffens echter Entscheidungen. Ethi-
sche Entscheidungen miissen auf der Basis von Unentscheidbarkeit und Grundlo-
sigkeit getroffen werden, denn die sture Anwendung von Regeln stellt fiir Derrida
kein ethisches Verhalten dar. Ethik ist nicht die Ableitung guten Handelns aus
auBlerdiskursiven Wahrheiten. Die Frage nach ethischem Verhalten und nach der
Ubernahme von Verantwortung stellt sich erst dann, wenn unentscheidbar ist, wel-
ches Handeln das Richtige sein wird. Die Vorbedingung fiir die Erfahrung der
Unentscheidbarkeit ist das Vorliegen von Aporien. Fiir die Politik wie fiir die Ethik
gilt daher: ,,Es gibt Ethik, weil es Aporien gibt.“ (Wetzel 2010: 106)™* Im gleichen
Sinne ist Ethik aber auch nicht denkbar ohne Grundlosigkeit und Gewalt in der
Sprache. ,,.Die Repression am Ursprung der Bedeutung ist eine irreduzible Gewalt.
[...] Ohne sie gibt es keine Moral und keine Politik.“ (Derrida 2001c: 231) Die
Wahrnehmung und der Bezug zum Anderen verweist auf diese Einsicht: Weil das
Ausgeschlossene und Marginalisierte aufzeigen, dass eine Entscheidung mit Ge-
walteinsatz und Verdridngung einher gehen muss, verunsichern sie bisherige Festle-
gungen und fordern neue Entscheidungen heraus. Der Raum der Unentscheidbarkeit

298 Vgl. Kearney/Dooley 1999: 73, 77; Derrida 1992a: 33, 56, 59; Kapitel 2.1.4.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

vergrofert sich und damit erweitert sich auch die Notwendigkeit von ethischen (und
politischen) Entscheidungen.

In den nédchsten Kapiteln wird sich zeigen, wie sich Derridas ethische Haltung
und seine Politik verbinden und zu einer Politik der Freundschaft sowie zu der dé-
mocratie a venir fihren.

4.1.7 Die Politik der Freundschaft

Derrida betont immer wieder, dass die Dekonstruktion keine spezifischen Inhalte
propagiere und auch kein politisches Programm begriinden wolle (vgl. Spivak
2000: 397; Kearney 1984: 119f.). Dies bedeutet im Umbkehrschluss jedoch nicht,
dass die Dekonstruktion un- oder gar apolitisch sei. Es hat sich bereits in Kapitel
2.1.9 gezeigt, dass dekonstruktive Analysen helfen, Entpolitisierungen kenntlich zu
machen und das Politische zu fordern. In Anschluss an die ethischen Uberlegungen
Derridas wird dieses Kapitel deutlich machen, dass Derridas Version der Dekon-
struktion dariiber hinaus mit einer politischen Agenda einhergeht.299

In Derridas Duktus kann von einer ,,Politik der Politiken* gesprochen werden.
Seine Dekonstruktion kritisiert Politiken ndmlich nicht nur auf der inhaltlichen
Ebene, indem sie deren Naturalisierungen und Ausschliisse aufdeckt. Es geht Der-
rida vor allem darum, die Voraussetzungen dieser Politiken offen zu legen und zu
re-politisieren. Insbesondere richtet sich die Dekonstruktion gegen die metaphysi-
sche Philosophie. Derrida sieht das metaphysische Denken als prigend fiir die

3% Fiir Derrida sind be-

westliche politische Philosophie und die hiesige Politik an.
reits die Grundbegriffe und die Legitimationsfiguren der westlichen politischen
Theorie von metaphysischen Ansichten durchzogen. Deren als selbstverstindlich
empfundene Grundlagen will Derrida mit der Dekonstruktion zur Diskussion stellen

und wieder politisch verhandelbar machen. Auch hier zeigt sich Derridas Grund-

299 Meine Darstellung widerspricht Derridas AuBerungen, dass er mit der Dekonstruktion
keine keine politische Agenda vertrete (vgl. Morin 2006: 164, die eine Politik der De-
konstruktion fiir unmoglich halt). Die unterschiedlichen Interpretationen beruhen mei-
nes Erachtens darauf, dass die Dekonstruktion sich zwar nicht zu konkreten Politiken
dullert, aber sehr wohl eine tibergeordnete Haltung zu den Rahmenbedingungen von
Politik einnimmt (vgl. Frank 2006: 52).

300 ,,Die politischen Diskurse, die sowohl die westlichen Demokratien als auch die soge-
nannten marxistischen, sowjetischen Gesellschaften beherrschen, sind auf metaphysi-
schen Philosophien aufgebaut. Was auch immer der Unterschied zwischen ihnen sein
mag, sie setzen einen grof3en metaphysischen Diskurs fort. Der Begriff des Staates, der
den Westen wie den Osten beherrscht, folgt ganz der soliden, bestédndigen, metaphysi-
schen Tradition.” (Derrida in Rotzer 1987: 77)

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER FREUNDSCHAFT | 295

haltung, wie sie bei der Frage nach der Ethik der Ethiken bereits nachgezeichnet
wurde: Maximale Offenheit und Gewaltminderung ist nur moglich, wenn nicht nur
die Inhalte verdnderbar sind, sondern auch die Rahmenbedingungen infrage gestellt
werden. Da dies ein hochst politischer Vorgang ist, beruht der Vorwurf des Un-
oder Apolitischen in Derridas Philosophie auf einem Mif3- oder Unverstdndnis sei-
ner Absichten.

Der Vorwurf wird umso unhaltbarer, da Derrida, wie gezeigt, mit der Dekon-
struktion bestimmte Uberzeugungen und Normen vertritt, die ein spezifisches Han-
deln nach sich ziehen. Seine ,,Politik der Politiken“ strebt zunéchst an, die post-
strukturalistischen Einsichten zu beriicksichtigen, im Bewusstsein zu halten und zur
Grundlage von Politik(en) zu machen.” Insbesondere das Ursprungs- und
Identitdtsdenken in anderen Politiken wie der Metaphysik sollen durch dekonstruk-
tive Analysen als grundlos aufgedeckt werden: Weder konne sich ein politisches
System fiiber scheinbare natiirliche Wahrheiten eines Naturzustands, das ,,wahre®
Wesen des Menschen noch iiber die Gewaltfreiheit einer rein rationalen Uberein-
kunft begriinden.””” Es muss anerkannt werden, dass jedes politische System auf
Gewalt beruht und sich kontingent entwickelt hat. Es ist das Ziel der Dekonstruk-
tion, die Setzungen politischer Systeme zu politisieren und in die politische Diskus-
sion zuriickzufiihren. Schon hier schafft die Dekonstruktion andere Rahmenbedin-
gungen des Politischen als die Metaphysik. Im Zuge dessen erhebt die Dekonstruk-
tion den Anspruch ,,Folgen zu haben, die Dinge zu dndern und auf eine Weise ein-
zugreifen, die wirksam und verantwortlich ist [...]: einzugreifen nicht nur im beruf-
lichen Bereich, sondern ebenfalls in dem, was man den biirgerlichen, stidtischen
Raum /cité], die polis und allgemeiner noch die Welt nennt [Herv.i.O.]* (Derrida
1991: 18f.). Die Politik Derridas hat zum Ziel, Verantwortung fiir ihr Wirken und
die Gewalt, die dadurch ausgeiibt wird, zu iibernehmen.*®

An diesem Punkt flieBen Derridas ethische Uberlegungen in seine politische
Haltung ein: Es gibt eine Verantwortung Anderen moglichst wenig Gewalt anzutun

301 Derrida ist bewusst, dass es nicht nur eine ,,Politik der Politiken” gibt. Auch die Meta-
physik kann als solche bezeichnet werden, nur mit einer anderen Agenda: Ihre liber-
geordnete Politik ist es, Politiken zu naturalisieren und ihre Grundlagen als Essentialis-
men und Gegebenes darzustellen. Derrida erhebt in diesem Sinne keinen Absolutheits-
anspruch seiner Politik, sie ist nur eine mogliche unter vielen (vgl. Lidemann 2010:
132; Liidemann 2011: 141).

302 Fiir eine ausfiihrliche Kritik Derridas an diesen Legitimationen siche Kapitel 3.2.

303 So ist beispielsweise die Leitfrage Derridas in ,,Das andere Kap*“ die Frage nach der
Verantwortlichkeit: ,,Wie kann eine ,kulturelle Identitdt Europas‘ auf die doppelte
Frage des Kapitals und der Kapitale antworten, wie kann sie dies auf verantwortliche
Weise tun, auf eine Weise, die sich ihr selbst und dem anderen gegeniiber als verant-

wortlich erweist, die verantwortlich ist gegeniiber dem anderen?* (Derrida 1992a: 17)

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

und deren Einzigartigkeit und Singularitdt moglichst gerecht zu werden: ,Keine
Demokratie ohne Achtung vor der irreduziblen Singularitit und Alteritét. (Derrida
2002a: 47). Derridas ,,Politik der Politik hilt demnach die Politiken dazu an, diese
Grundsitze zu beriicksichtigen. Diese politische Haltung wird als ,,Politik der
Freundschaft*® oder als ,,Politik der Gastfreundschaft=®

der (Gast-)Freundschaft eine Alternative zu einem allein gewaltbasierten Ord-

bezeichnet, da Derrida in

nungsprinzip (wie es etwa Carl Schmitt vertritt) und zu einer Politik der Berech-
nung und des Ausgleichs sieht. Die Gastfreundschaft und die Freundschaft sind
Bewegungen zum Anderen hin: Die absolute Gastfreundschaft 6ffnet sich bedin-
gungslos fiir die Fremden. Freundschaft {ibersteigt sogar die ausgleichende Gerech-
tigkeit, weil sie gibt, ohne eine Gegenleistung zu fordern. Beide bezeichnen daher
auf passende Weise eine Politik, die die Hinwendung zum Anderen zum Ziel hat.
Wie bereits in den Kapiteln 2.1.7 und 4.1.3 beschrieben, geht Derrida von einer
urspriinglichen Zusage beziehungsweise einer Mindestfreundschaft aus, die vor je-
der Kommunikation und auch vor jeder Einordnung des Anderen in das
Freund/Feind-Schema bestehen. Die Mindestfreundschaft gegeniiber dem Anderen
unterscheidet sich damit von bisherigen Freundschaftskonzeptionen, die, so weist
Derrida in ,,Politik der Freundschaft” nach, dem Konzept der Briiderlichkeit und der
Abstammung angelehnt sind (vgl. Derrida 2002a: 10) und eine Freundschaft unter
Gleichen und Homogenen, die Gemeinsamkeiten miteinander teilen, propagieren.’”®
,Der iiberlieferte Begriff von Politik, so die These des Buches, ist geprigt von einer
Freundschaft, die eine der ménnlichen ,Briiderlichkeit’ war und ist. Diese ver-
wandtschaftliche, familiire und quasi natiirliche freundschaftliche Briiderlichkeit
stand Pate fiir die Konstitution politischer Ordnungen wie ,Stadt‘, ,Stamm®, ,Staat’,
,Volk* und ,Nation® etc.“ (Moebius 2003: 136) In der klassischen Politik (und auch
den Demokratietheorien) werden politische Freundschaften und Gemeinschaften
zumeist unter dem Symbol der Verbriiderung gekniipft. Das politische Band soll
dadurch verstirkt werden, dass die Freunde nicht nur Freunde, sondern zugleich

304 Vgl. Frank 2006: 52; Liidemann 2011: 141; Rissing/Rissing 2009: 99; Wilhelm 2014.

305 Vgl. Derrida 1999c: 35; Simon 2008: 137; Wetzel 2010: 124.

306 ,,Alles, was hier auf den Namen der Demokratie (oder Aristo-Demokratie) hort, griindet
das soziale Band, die Gemeinschaft, die Gleichheit, die Freundschaft der Briider, die
Identifizierung als Verbriiderung etc., auf das Band zwischen diesem isonomischen und
diesem isogonischen Band, auf das natiirliche Band zwischen nomos und physis, wenn
man so will, auf das Band zwischen dem Politischen und der autochtonen Blutsver-
wandtschaft.“ (Derrida 2002a: 147, vgl. Derrida 2002a: 21, 49f., 138-140) Derridas
sehr differenzierter und ausfiihrlicher Argumentation zu der Verkniipfung von Freund-
schaft, Briiderlichkeit und Homogenitit soll in dieser Arbeit nicht nachgegangen wer-
den. Als Zusammenfassungen hierzu siehe Hitz 2005; Liidemann 2011: 140-154; Ris-
sing/Rissing 2009: 99-105; Simon 2008: 136f.; Wetzel 2010: 124-133.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER FREUNDSCHAFT | 297

Briider sind. Mit dieser Naturalisierung des Freundschaftsbandes als Ver-
wandtschaft konnen die Unterschiede der politischen Gemeinschaft in den Hinter-
grund gedringt und die Gemeinsamkeiten in den Vordergrund gestellt werden. Es
kommt nicht von ungefahr, dass die meisten politischen Gemeinschaften auf ge-
nealogischen Prinzipien aufgebaut sind — dem ,,Schematismus der Abstammung
[...]: der Stamm, die Gattung, oder die Art, das Geschlecht, das Blut, die Geburt,
die Natur, die Nation [Herv.i.O.]* (Derrida 2002a: 11) —, die eine gemeinsame
Identitét ihrer Mitglieder beschworen. In Kapitel 3.2 wurde Derridas Dekonstruk-
tion der Briiderlichkeit bereits aufgezeigt und auch die Nachteile dieser beschrie-
ben: Die Briiderlichkeit und die auf ihr basierenden Freundschaftsmodelle sind eine
Konstruktion und kommen nicht ohne Ausschliisse aus, die sich gegen das Hetero-
gene und Ungleiche richten, ndmlich insbesondere gegen die Frauen, Fremden und
Feinde. Das Konzept der Briiderlichkeit schliefit also mitnichten alle Menschen ein,
sondern schafft einen ,,Partikularismus einer Abstammungs- und Gesinnungsge-
meinschaft (Liidemann 2011: 145). Je stiarker die ,,natiirlichen” Gemeinsamkeiten
betont werden, desto extremer werden auch die Ausschliisse sein.

Bei dieser klassischen Politik geht die Hinwendung zum Anderen als dem Hete-
rogenen und dem Unterschiedlichen verloren, sie verliert potentiell die Singularitét
des Anderen aus dem Blick. Allerdings gibt es auch Vorteile der ,,Logik der Ver-
briiderung®: Anderen mit Vertrauen zu begegnen, mit ihnen Freundschaftsbande zu
kniipfen und aus Fremden eine Gemeinschaft zu bilden, kann den Auftakt fiir ge-
lungene Politiken darstellen. Dafiir ist jedoch vonnéten, den Bruderbegriff mitsamt
seinen Ausschliissen umzugestalten und statt einer naturalisierten Gemeinschaft den
politischen Akt der Gemeinschaftsbildung im Bewusstsein zu halten (vgl. Derrida
2002a: 219).

Derrida stellt sich explizit gegen den Politikbegriff Carl Schmitts, der die Unter-
scheidung von Freund und Feind in das Zentrum seines Politikbegriffes stellt. ,,Die
spezifisch politische Unterscheidung, auf welche sich die politischen Handlungen
und Motive zurilickfithren lassen, ist die Unterscheidung von Freund und Feind.
[Herv.i.O.]* (Schmitt 1996: 26f.) Die Differenz zum Feind ist hierbei entscheidend,
Freund ist lediglich, wer nicht der Feind ist. Politische Gemeinschaften bilden sich
fiir Schmitt entlang dieser Unterscheidung, welche dafiir sorgt, dass gegeniiber der
Differenz zum dufleren Feind im Inneren eine Homogenitét vorherrscht (vgl. Ris-
sing/Rissing 2009: 102). Die Unterschiede innerhalb der Gemeinschaft verblassen
und die Einzigartigkeit der einzelnen Menschen riickt gegeniiber der Gruppenge-
meinschaft in den Hintergrund. Gegen diese Politik der Freund/Feind-Unterschei-
dung bringt Derrida seine Politik der (Gast-)Freundschaft in Stellung:

,Die Singularitit des urspriinglichen Anderen ist in und aus Derridas gesamter Erorterung

von Anderem, Drittem, Freund, Feind, Gastfreund und Politik der Gastfreundschaft nicht

mehr wegzudenken. Hingegen ist die Singularitit des anderen Menschen bei Schmitt kein

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Thema. Der Feind, der auch bei ihm Fremder und Anderer ist, bestimmt sich ganz entschei-
dend durch eine Gesamtheit von Menschen. Fiir diese Gesamtheit ist die Feindbestimmung
universell giiltig. Entgegen Derridas singuldrer Verpflichtung wird bei Schmitt daher die ,Be-
deutung des Einzelnen‘ vom Staat her bestimmt. Bei Schmitt hat also das Kollektiv Vorrang
vor dem Singulédren. Das eine fiihrt {iber Schmitts Forderung nach Homogenitit in der politi-
schen Einheit und das andere zur Verpflichtung gegeniiber der Diversifizitit bei Derrida und
schlégt sich schliellich in den Demokratie- und Staatskonzeptionen beider nieder. Wéahrend
Schmitt die Homogenitét darstellen will, will Derrida die Verpflichtung gegeniiber dem An-
deren und damit eine Offnung des Homogenen und des Abgeschlossenen.“ (Simon 2008:
154)

Derrida will also die Freundschaft von diesen Homogenitétsvorstellungen und dem
genealogischen Prinzip der Abstammung ldsen. ,, Trdumen wir von einer Freund-
schaft, die iiber die Nédhe des gleichartigen und gleichgeschlechtlichen Doppels hi-
nausginge. Von einer Freundschaft jenseits der natiirlichsten wie der alles andere
als natiirlichen Verwandtschaft [...]. Fragen wir uns, wie eine Politik ,Jenseits des
Briiderlichkeitsprinzips® aussehen kénnte.” (Derrida 2002a: 10, vgl. ebd.: 155f)
Derridas Mindestfreundschaft beruht nicht auf dem Konzept der Briiderlichkeit, der
Gemeinschaft oder der Feindschaft. Sie benétigt nicht die Konstruktion einer natiir-
lichen Gleichheit und/oder Verwandtschaft, denn sie ,,geht schon immer jeder In-
stitutionalisierung voraus* (Moebius 2003: 137). Sie orientiert sich an Derridas Ge-
rechtigkeitsvorstellung, ndmlich der absoluten Hinwendung zum Anderen. Bevor
der Andere als Freund oder Feind eingestuft wird, ist bereits eine Art von Mindest-
freundschaft da. Die Hinwendung zur Singularitit des Anderen wird in dieser ur-
spriinglichen Mindestfreundschaft selbst dem absolut Anderen, dem Fremden, sogar
dem Erstbesten (vgl. Derrida 2003a: 123; Liidemann 2011: 151) entgegengebracht.
Die Politik der Freundschaft sieht im Anderen daher nicht sofort einen moglichen
Gegner, dessen Unterschiedlichkeit eine potentielle Gefahr darstellt, sondern er-
kennt an, dass zum Anderen bereits eine Mindestfreundschaft besteht und dass der
Andere zur eigenen Identitatsbildung beitrdgt (vgl. Kapitel 2.1.7). Die Politik der
Freundschaft nimmt diese Offnung zum Unerwartetem, dem Ereignis, dem Ande-
ren, dem Heterogenen oder in Derridas Worten gesagt, dem Kommenden auf. Sie
begriiit die Unterschiede zum Anderen, da sie in ihnen das Potenzial fiir Dekon-
struktion, Kritik und damit fiir eine mogliche eigene Weiterentwicklung vorhanden
ist. Statt eine homogene Gemeinschaft schaffen zu wollen, betont sie die Heteroge-
nitét, denn ,,der Wille zur Gastfreundschaft, zur Aufnahme der Ausgeschlossenen
[wéchst] im selben MalB3, in dem die Identifizierung im Innern problematisch, un-
terbrochen und heterogen werden* (Liidemann 2011: 150f.). Gleichzeitig ist die
Notwendigkeit zu einer Gemeinschaftsbildung gegeben. Das Dilemma zwischen
der Betonung von Heterogenitéit und des Findens von Gemeinsamkeiten ist, wieder
einmal, nicht die Verunmoglichung einer Politik, sondern eine Voraussetzung, da-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POLITIK DER FREUNDSCHAFT | 299

mit Politik lebendig bleibt: ,,Nicht das Gegeneinander von Freund und Feind, son-
dern das Austarieren von irreduzibler Alteritdt und gleichermallen notwendiger
Gemeinschaftlichkeit bildet laut Derrida den eigentlichen Antrieb des Politischen.*
(Rissing/Rissing 2009: 103)

Derridas Dekonstruktion will zusammengefasst zweierlei: Zum einen will sie
das genealogische Schema (also die Naturalisierung von politischen Konzepten wie
die Verkniipfung von Freundschaft mit Briiderlichkeit oder der politischen Gemein-
schaft mit der Abstammung und Herkunft) hinterfragen und seinen Konstruktions-
charakter aufbrechen (vgl. Derrida 2002a: 156, 219f.). Zum anderen will Derrida
mit der Dekonstruktion den Boden fiir eine Politik der (Gast-)Freundschaft bereiten,
die sich dem Anderen zuwendet und die Normen der Gerechtigkeit und der Ge-
waltminderung in sich birgt.

An dieser Stelle findet sich der Ubergang von Derridas ethischen Uberlegungen
hin zu seinen demokratietheoretischen Uberlegungen. Die einzige Herrschaftsform,
die diesen Anspruch erfiillen kann, ist Derridas ,,démocratie a venir®, eine Demo-
kratie, die stets im Kommen ist.

4.1.8 Von der Gerechtigkeit zum Kommenden

Derrida selbst hat in seinen Schriften keine sehr ausfiihrlichen Erlduterungen dazu
abgegeben, wie er das Kommende mit der Demokratie verkniipft und warum er
ausgerechnet das Kommende ins Zentrum stellt. Doch mithilfe seiner ethischen
Grundlagen kann der Weg zur Demokratie im Kommen folgendermafen nachvoll-
zogen werden: Derridas ethische Haltung hat den Anspruch, den Anderen gerecht
zu werden und die Gewalt, die auf sie ausgelibt werden, zu minimieren. Doch wie
kann ein Mensch seinen Mitmenschen, die einzigartig sind, gerecht werden? Dies
kann nur geleistet werden, wenn die Anderen stets in all ihren Facetten, in ihrer
Singularitit wahrgenommen und nicht in gewaltsamer Weise verkiirzt werden. Lei-
der kann der urspriinglichen Gewalt der Bedeutungsgebung nicht entkommen wer-
den — die Anderen werden daher zwangsldufig durch iibergeordnete Kategorien und
Verallgemeinerungen Eingang in das eigene Denken finden. Doch wenn diese ur-
spriinglichen Einordnungen in einem metaphysischen Sinne fixiert werden, dann ist
dies eine zusidtzliche Gewalt, die hitte vermieden werden kénnen. Diese Gewalt
wird den Anderen in zweierlei Hinsicht nicht gerecht: Zum einen, weil die Anderen
in keinem Moment vollstindig beschrieben werden kénnen. Zum anderen weil eine
solche Fixierung iibersieht, dass sich die Anderen im Zeitverlauf dndern konnen.
Die geringste Gewalt, die auf die Anderen einwirkt, ist demzufolge eine Bezeich-
nung und Beurteilung, die vorldufig und offen bleibt. Die Verantwortung und Ach-
tung vor dem Anderen gebietet es, die Heterogenitit des Anderen sowohl im Mo-
ment als auch im Zeitverlauf sensibel zu beriicksichtigen und den eigenen Kategori-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

sierungen nicht abschlieBend zu vertrauen (vgl. Derrida 1988e: 103). Gerechtigkeit
ist insofern eine Hinwendung zum Anderen, die immer offen bleibt und die nie an
einem bestimmten Punkt ankommt. Die Hinwendung zum Anderen muss im Fluss
bleiben, sie muss immer im Kommen bleiben, darf nie abgeschlossen werden. Ge-
rechtigkeit kann nur eine Gerechtigkeit im Kommen (,,justice a venir) sein, denn
nur so kann eine zusétzliche, fixierende Gewalt der Einordnung vermieden werden
(vgl. Derrida 1991: 56). Die Werte, welche Derrida schétzt, ndmlich Gerechtigkeit
und Gewaltminderung, fiihren also zu einer stetigen Hinwendung, Offenheit und
(Gast-)Freundschaft, die im Kommen begriffen sind. Die Demokratie im Kommen
ist jene Herrschafts- und Lebensform, welche diese Grundsétze beriicksichtigt.

Knapp zusammengefasst konnen drei Bedingungen herausgearbeitet werden,
die in Derridas Texten an die démocratie a venir gestellt werden. Es kann ge-
schlussfolgert werden, dass diese Bedingungen insgesamt als Kriterien fiir Herr-
schafts- und/oder Regierungsformen gelten, welche Derrida bejahen kdnnte:

Es miissen erstens seine poststrukturalistischen Erkenntnisse geteilt werden, das
heiflt es muss im Besonderen das Vorliegen von Grundlosigkeit und von Aporien
anerkannt werden. Aus der Existenz von Aporien entspringt die Notwendigkeit fiir
Politik: Nur wenn es unentscheidbare Probleme gibt, deren Losung nicht einfach
abgeleitet werden kann, findet Politik (und damit Demokratie) statt (vgl. Derrida
2002a: 55). Die politischen Prozesse bilden jenen Modus, in dem eine (vorldufige)
Entscheidung getroffen wird, welche eine Losung fiir das unentscheidbare Problem
festlegt. Derrida kann nur jene Herrschaftsformen schitzen, die Aporien aushalten.
Solche Herrschaftsformen geben nicht vor, dass fiir Aporien endgiiltige Losungen
gefunden werden konnen. In ihnen herrscht keine Entpolitisierung vor, indem be-
stimmte Themen durch Naturalisierung aus der politischen Diskussion ferngehalten
werden. Durch die Anerkennung der Existenz von Aporien werden in solchen Herr-
schaftsformen politische Prozesse gefordert.

Zweitens kommen Derridas ethische Uberlegungen zu seinen poststrukturalisti-
schen Erkenntnissen hinzu. Die fiir ihn akzeptable Herrschaftsform muss den Men-
schen gerecht werden und Gerechtigkeit (im Sinne einer justice a venir) anstreben.

Um dieses zu erreichen, muss eine Herrschaftsform drittens eine Hinwendung
zum Anderen ermdglichen und die unvermeidliche Gewalt mdoglichst reduzieren.
Sowohl die Gerechtigkeit als auch die Gewaltminderung erfordern fiir die Ankunft
des Anderen offen zu bleiben und sich stets aufs Neue dem Anderen zu 6ffnen. Nur
wenn dauerhafte und nicht verdnderbare Kategorisierungen und Einordnungen des
Anderen vermieden werden und diese immer wieder kritisch auf den Priifstand ge-
stellt werden, kann man dem Anderen gerecht werden und eine Gewalt der Verkiir-
zung und Verallgemeinerung minimieren. Derrida strebt eine im Kommen blei-
bende Hinwendung zum Anderen an, die nie beendet oder abgeschlossen wird.

Das Aushalten von Aporien erginzt sich mit diesen beiden Normen, denn es ist
gewaltdrmer als eine Verschleierung oder das Durchsetzen einer Scheinlosung.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER GERECHTIGKEIT ZUM KOMMENDEN | 301

Wenn unter Gerechtigkeit die Hinwendung zum Anderen verstanden wird, ist das
Aushalten auch gerechter. Der Andere wird nur dann gerecht behandelt, wenn alle
Aspekte — auch die aporetischen und widerspriichlichen — in Augenschein genom-
men werden und keiner davon ausgespart oder verleugnet wird.””’

Werden diese drei Bedingungen zugrunde gelegt, kann abgeleitet werden, wes-
halb sich Derrida der Demokratie zuwendet. Auch wenn er es selbst so nie explizit
auflistet, so fallen doch alle anderen bekannten Herrschafts- und Regierungssys-
teme heraus, wenn die Normen der Gerechtigkeit und Gewaltminderung Beriick-
sichtigung finden sowie Aporien und Grundlosigkeit ausgehalten werden sollen.

Fiir Derrida bauen zwar alle Regierungsformen ihren Herrschaftsanspruch auf
Macht und Gewalt auf. Entscheidend fiir ihn ist jedoch, ob sie Prozeduren anbieten,
wie die Gewalt (wieder) gemindert werden kann, und ob sie dadurch der Norm der
Gewaltminderung entsprechen. Totalitdre Systeme, Faschismus und alle Modelle
von Diktaturen verschleiern entweder ihre gewaltsame Griindung (beispiclsweise
indem die Herrschaft iiber besondere Gene, also die Natur begriindet wird) oder
unterdriicken offen all jene, welche den Herrschaftsanspruch anzweifeln. Thr Herr-
schaftsanspruch wird also mit viel Gewalt aufrechterhalten. Diese Systeme gestat-
ten einer Gesellschaft auch nur eine eingeschrinkte oder gar keine Heterogenitét
und sind damit fiir Anderes nicht offen (vgl. Derrida in Caputo 1997b: 13ff).** Sie
widersprechen zudem einer Gerechtigkeit im Kommen:

,,Totalitarismus hangt von der Identifikation des Politischen mit dem Gemeinschaftlichen ab
und wiirde behaupten, daBl eine partikulare politische Form und daher ein partikularer
Staat/Zustand (state), eine Gemeinschaft oder ein Territorium Gerechtigkeit verkorpert, daf3
die Gerechtigkeit der Korper(schafts)politik immanent wire. Eine dekonstruktive Anndhe-

rung an Politik, die auf der radikalen Separierung der Gerechtigkeit von Recht/Gesetz basiert

307 Ein ebenso treffendes, wie verstorendes Beispiel ist der Umgang mit dem Phdnomen
der Intersexualitét in Deutschland. Seit Jahrzehnten gibt es hoch invasive medizinische
Praktiken, mit denen Korper, die nicht der Binaritit médnnlich/weiblich entsprechen,
mittels operativer Eingriffe angepasst und mit hormoneller und psychologischer Dauer-
behandlung passend gehalten werden. Flankierend dazu existierte lange Zeit eine Aus-
gestaltung der Gesetze, welche die Zugehorigkeit zu einem Geschlecht zwingend vor-
sah. Es wurde so gesehen ein hohes Mal} an Gewalt angewendet, um das Ideal einer
klaren Geschlechtszuweisung aufrecht zu halten, anstatt anzuerkennen, dass keine rest-
lose und eindeutige Bestimmung aller Menschen innerhalb der bindren Ordnung mog-
lich ist. Daraus folgt, dass man intersexuellen Menschen in dieser bindren Ordnung
nicht gerecht werden kann.

308 Vor allem Peter Engelmann arbeitet heraus, wie sich die Dekonstruktion gegen totali-
téare Logiken richtet und wie stark sich Derrida gegen Totalitarismus einsetzt (vgl. En-
gelmann 1991; May 1997: 4).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

und daher auf der Nichtauflosbarkeit der ersteren in letzterem, fiihrt zu etwas, was man die
Entkorperung (dis-embodiment) der Gerechtigkeit nennen konnte, wo kein Staat oder Zu-
stand, keine Gemeinschaft und kein Territorium sagen konnte, es verkorpere die Gerechtig-
keit. (Critchley 1999: 86)

Der Norm der Gewaltminderung werden auch jene Systeme nicht gerecht, die einen
alleinigen Wahrheitsanspruch fiir sich reklamieren (theokratische Systeme und te-
leologische Lehren wie der Marxismus) oder ,,die auf einen reinen Naturzustand
beziehungsweise einen gewaltlosen staatlichen Griindungsakt rekurrieren® (Krauf3
2001: 100). All diese Systeme entpolitisieren ihren Griindungsakt, verneinen ihre
urspriingliche Gewaltsamkeit und ,,stehen demnach [...] im Banne der Metaphysik*
(ebd.: 100). Monarchien, Aristokratien, Kastensysteme und Stéindegesellschaften
widersprechen der Norm der Gerechtigkeit, da sie eine unauflosliche, scheinbar
vordiskursive Strukturierung der Gesellschaft propagieren und bereits festlegen,
wie die endgiiltige Form von Gerechtigkeit im Staat auszusehen hat. Diese aufrecht
zu erhalten, erfordert wiederum Gewalt.

Aufbauend auf diesen Voraussetzungen wird deutlich, weshalb Derrida die De-
mokratie als Grundlage fiir seine Uberlegungen wiihlt. Die Demokratie erfiillt von
den existierenden Herrschaftsformen am ehesten seine Grundbedingungen. Es iiber-
rascht nicht, dass Derrida dabei nicht die klassische liberale Demokratie im Sinn
hat, denn auch sie wird nicht allen seinen Anspriichen gerecht.

,,Mir ist heute die Demokratie, so wie sie ist, dieses demokratische Modell, lieber als die Mo-
narchie, die Oligarchie und so weiter. Aber es scheint mir nicht ausreichend. Es gibt Gewalt,
Unterdriickung, und selbst das Konzept des berechenbaren Subjekts scheint mir, wie ich ge-
rade sagte, unzureichend und nicht demokratisch genug. An konkreten Anzeichen von Nicht-
Demokratie mangelt es in ,unserer’ Gesellschaft nicht. Sie werden sogar immer hiufiger. Das
Politische ist im Augenblick fiir mich der Ort einer Verhandlung oder eines Kompromisses,
zwischen, sagen wir, dem Kréftefeld, wie es derzeit besteht und sich présentiert (zum Beispiel
die unzureichende Demokratie, die europdische Demokratie, die amerikanische und franzdsi-
sche Spielart der Demokratie) und der ,kommenden Demokratie‘.* (Derrida 2014: 76)

Jene Modelle der Demokratie, welche sich iiber einen urspriinglichen gewaltfreien
Konsens ihrer Mitglieder oder durch Volkssouverénitéit legitimieren, greifen auf
metaphysisches ,,Prasenz- und Ursprungsdenken (Krauf3 2001: 100) zuriick. Zwar
berufen sie sich nicht auf eine duflere Autoritdt, sondern ziehen die Legitimation
aus der eigenen Selbstgesetzgebung. Dieser Vorgang ist jedoch nur dann legitimie-
rend, wenn die Gemeinschaft des Demos als Pridsenz vorliegt, das heifit, wenn es
moglich wire, alle gegenwirtigen und zukiinftigen Mitglieder zu versammeln und
zu einer Zustimmung zu bewegen. Dies kann jedoch nicht erreicht werden, da der
Demos erst noch gegriindet, das heiflt in einem performativen Akt konstruiert wer-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON DER GERECHTIGKEIT ZUM KOMMENDEN | 303

den muss (vgl. Kapitel 3.2 und Bonacker 2001: 140). Ein urspriinglicher Konsens
ist in diesem Sinne weder gewaltarm, noch aufgrund seiner Ausschliisse gerecht.

Derrida préferiert daher jene Form der Demokratie, welche er ,,démocratie a ve-
nir nennt. Wie sich Derrida die démocratie a venir im Genaueren vorstellt, soll erst
in Kapitel 5.1 Thema werden. Zundchst gilt es, die Normen Butlers, Laclaus und
Mouffes herauszuarbeiten.

4.2 BUTLERS DEMOKRATISCHE NORMEN

Das folgende Bekenntnis Butlers in einem Interview zeigt exemplarisch auf, wie
ihre Bekundungen fiir die ,,radikale Demokratie* als bevorzugte Politik- und Ge-
sellschaftsform ausfallen: ,,Fiir mich bleibt radikale Demokratie die einzig mach-
bare Politik.“ (Butler in Finger 2008) Diesem Bekenntnis geht lediglich eine knappe
Begriindung voraus, die wenige Aufschliisse dariiber zuldsst, weshalb Butler gerade
die Demokratie priferiert. In dem Interview zieht Butler ihre personliche Ge-
schichte heran, wieso sie fiir Gerechtigkeit, Menschenrechte und gegen die Unter-
driickung marginalisierter Gruppen eintritt: ,,Dass ein Teil meiner Familie im Holo-
caust umkam, wurde flir mich zum Impuls, Gerechtigkeit anzustreben. [...] Gerade
als Jidin muss ich mich gegen Unrecht aussprechen und fiir das gefahrdete Leben
von Juden wie Nichtjuden einsetzen.* (Butler in Finger 2008)

Durch Butlers Lebensgeschichte wird versténdlich, wieso sie sich in ihrer Ar-
beit der Frage widmet, wie ausgeschlossene und/oder marginalisierte Gruppen Zu-
gang zu politischer Mitsprache, zu einem Subjektstatus und einem ,,lebensfahigen
Leben® (Butler 2002b: 8) gelangen konnen. Sie ist nicht nur als Jiidin Teil einer
Minderheit, sondern ebenso als Homosexuelle. Butlers eigene Erfahrungen sind ge-
préagt von der Furcht, dass sie ihr Leben aufgrund sozialer Einschrankungen nicht in
ihrem Sinne lebenswert leben oder dass sie sogar korperlicher Gewalt ausgesetzt
sein konne. ,,Es mag auch sein, dass ich mich sehr oft mit Fragen des Uberlebens
befasse, weil ich mir nicht sicher war, ob mir mein Gender oder meine Sexualitit —
was auch immer diese Begriffe letztlich bedeuten — ein Leben erlauben wiirden, das
vor sozialer Gewalt in verschiedenen Formen geschiitzt ist.“ (Butler 2009a: 313)

Diese personlichen Erfahrungen kdnnen zwar, miissen aber nicht unbedingt in
eine demokratische Uberzeugung miinden. Butler wiirde sich als erste dagegen
verwehren, Schubladen (in ihrem Fall die homosexuelle, weibliche oder jlidische
Identitit) aufzumachen, die Identititen festgelegte Interessen zuschreiben.’” Bei-
spielsweise muss die Identitét als Feministin nicht mit demokratischen Zielsetzun-

309 Solche Zuschreibungen empfindet sie als gewaltsam, vgl. Kapitel 4.2.6. Vgl. dariiber

hinaus ihre Problematisierung von Identititen und Kategorien in Butler 1997b.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

gen einher gehen: So sind feministische Bestrebungen sehr oft, aber nicht zwangs-
laufig demokratisch, sondern kénnen auch ,,Ehen” mit dem Marxismus schlieBen
(vgl. Benhabib 1995b: 9; Klinger 1998).

In der Tat darf von Butlers Theorie nicht erwartet werden, dass sie einen Beitrag
zur Legitimierung von Demokratie leistet, indem Demokratie aus Butlers Diskurs-
theorie hergeleitet wird. Butler bleibt ihren Leser innen eine explizite Antwort
schuldig, ob und warum die radikale Demokratie praferiert werden sollte. Dies sieht
sie allerdings nicht als Liicke in ihrer Theorie an, sondern gilt ihr als wichtige Vor-
aussetzung, um in ihren Standpunkten demokratisch zu bleiben. Wie sich im Fol-
genden noch zeigen wird, stellt Offenheit fiir Verdnderungen und die Ablehnung
von determinierten, festgeschriebenen Wahrheiten einen wichtigen Grundsatz fiir
Butler dar und macht einen Kernbestandteil ihrer radikalen Demokratie aus. Fiir sie
wire es der falsche Ansatz, nun gerade die Demokratie als unbedingte Wahrheit fiir
unsere Gesellschaft zu setzen. ,,Denn wenn wir eine theoretisch vorgefalite Mei-
nung von der Demokratie mitbringen, die wir nicht der demokratischen Auseinan-
dersetzung aussetzen wollen, dann ist unsere theoretisch vorgefafite Meinung ent-
schieden undemokratisch.” (Butler in Lorey et al. 1995: 97) Eine verbindliche Le-
gitimation kann und will sie nicht leisten.

Das heiflt allerdings nicht, dass sich Butler normativen oder politischen Urteilen
verschlieit. Diese sind im Gegenteil unabdingbar. ,,Was die Frage der normativen
Grundlegungen angeht, mdchte ich daran festhalten, daf3 diese [...] kontingent, aber
unverzichtbar sind [...].“ (Butler 1995b: 122, vgl. Butler 2003: 60) Die Grundlosig-
keit von Normen bedeutet fiir Butler nicht, dass eine Gesellschaft gar keine Normen
aufstellen sollte. Fiir das gemeinsame Zusammenleben sind Normen zumindest
zeitweise essentiell. Um allerdings den negativen Auswirkungen von naturalisierten
und als Wahrheiten verkauften Normen zu entgehen, ist fiir Butler zentral, dass po-
litische Urteile immer nur vorldufig getroffen, regelmifig infrage gestellt werden
und, so dies angemessen erscheint, auch neuen politischen Entscheidungen weichen
(vgl. Butler 2009a: 66). Sie entspricht demnach nicht dem Klischee der relativisti-
schen postmodernen Theoretikerin, die sich fiir keinen Standpunkt entscheiden
kann, weil kein Urteil eine sichere Grundlage besitzt.

,,Und ich meine, man beginge einen Fehler, wenn man unterstellt, dal die Postmoderne — was
immer das heiflen mag — gegen jedwede Norm ist, da3 Butler eine Postmoderne ist und daf3
sich Butler gegen jede Norm ausspricht. Alle drei Schritte dieses Syllogismus sind falsch. Ich
bin keine postmoderne Theoretikerin, und ich bin der Ansicht, man muf3 die Normen beset-
zen, von denen man eingeschrénkt wird, und muf3 ihnen zugunsten konkurrierender Normen

eine andere Richtung geben. [Herv.i.O]* (Butler in Lorey et al. 1995: 97)

Butler entscheidet sich in der Tat in ihrem Werk fiir Normen, die an einigen Stellen
recht offen, an anderen jedoch eher implizit einflieBen. Sie gibt selbst zu, dass die

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BUTLERS DEMOKRATISCHE NORMEN | 305

Uneindeutigkeit, auf welchen Normen ihre politischen Aussagen griinden, ihrem
problematischen Verhéltnis zu Normen geschuldet ist.

,Die Schwierigkeit, die ich damit [mit der erkennbaren Nennung von Normen, die Butlers
Denken leiten, Anm.d.Verf.] habe, ist nicht aus der Sturheit geboren oder aus einem Willen,
dunkel sein zu wollen. Sie ergibt sich einfach aus der doppelten Wahrheit, dass wir zwar
Normen brauchen, um leben zu kénnen, und gut leben zu kénnen, und um zu wissen, in wel-
che Richtung wir unsere soziale Welt verdndern wollen, dass wir aber auch von den Normen
in Weisen gezwungen werden, die uns manchmal Gewalt antun, so dass wir sie aus Griinden

sozialer Gerechtigkeit bekdmpfen miissen.* (Butler 2009a: 327)

Sie sieht die Notwendigkeit und die Vorteile von Normen, aber sie will sich gleich-
zeitig deren Risiko bewusst sein. Normen stellen einerseits die Regeln fiir eine so-
ziale Gemeinschaft auf, damit Zusammenleben iiberhaupt moglich ist. Sie sorgen
dabei nicht nur fiir ein Uberleben, sondern auch fiir ein gutes Leben: Als anzustre-
bende Ideale bringen Normen die Gemeinschaft dazu, sich weiter zu entwickeln.
Andererseits werden Normen immer ,,begrenzt und abgesichert [...] durch gewisse
Strategien der Ausgrenzung (Butler 1995b: 122). Normen konnen, indem sie den
MafBstab setzen, was als ,,normal* gilt, Gewalt gegen all jene hervorrufen, die aus
diesen MafBstiben herausfallen und die den vorgegebenen Normen als Grundlage
der Gemeinschaft nicht zustimmen. Butlers Losung ist, anzuerkennen, dass wir
,,ohne sie [die Normen, Anm.d.Verf.] nicht auskommen kénnen“, aber dass ,,wir sie
in ihrer Form nicht als gegeben oder unumstoBlich auffassen miissen” (Butler
2009a: 329).

Das Urteil Butlers zugunsten der Demokratie beruht auf einem normativen
MafBstab, den sie mdglichst offen halten will. Es ist eine These dieser Arbeit, dass
Butler sich der radikalen Demokratie nicht zuwendet, weil sie fiir diese als Ideal an
sich kdmpft. Moglicherweise wire sie auch zuginglich fiir andere Gesellschafts-
und Politikformen, die ihren grundlegenden Normen und diskurstheoretischen
Uberzeugungen entsprechen. In der Gegenwart jedoch koénnen alle anderen Alter-
nativen ihren normativen Anspriichen nicht gerecht werden. Eine radikale Demo-
kratie, die Grundlosigkeit und das Politische ins Zentrum stellt,’’ kann in diesem
Sinne als Butlers vorldufige politische Entscheidung gelesen werden.

Es ist aufschlussreich, welche Anspriiche sie an eine Gesellschaftsform aufstellt
und welche normativen und ethischen Vorstellungen ihrer Theorie zugrunde liegen.
Wie vereinbar sind diese Normen mit ihren poststrukturalistischen Grundsétzen und
zeigt sich hier eine Liicke in ihrer Theorie? Gibt es Begriindungswege fiir ihre nor-
mativen Grundsitze? Es wird sich zeigen, dass sich ihre Forderungen an Politik und

310 Vgl. fiir eine erste Definition der radikalen Demokratie Kapitel 1 und Butlers Version

davon in Kapitel 5.3.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Gesellschaft aus den diskurstheoretischen Einsichten speisen, welche sie iiber die
menschlichen Erkenntnismoglichkeiten und Subjekte gewinnt. Aus diesen leitet sie
allerdings keine Normen ab (vgl. Fraser 1995: 72f.). Ihre Forderungen werden von
Normen ergénzt, welche aus weiteren Theoriestromungen kommen, die Butler be-
einflusst haben. Diese Normen versucht sie in ihrem Sinne zu ,,besetzen” und mit
ihrer Diskurstheorie in Einklang zu bringen.

4.2.1 Kritik als Entunterwerfung

Es ist verlockend, aus Butlers Erkenntnismodell eine Norm abzuleiten: Da alle Be-
deutungen kontingent sind und es keine Wahrheiten gibt, sollten auch alle Wahr-
heitskonstruktionen kritisiert werden. Doch Butler stellt selbst fest, dass sich aus
dieser Theorie ,,keine notwendigen politischen Konsequenzen® (Butler 1995a: 39)
ergeben. Es lassen sich auch andere Schlussfolgerungen vorstellen: Kritik stellt
selbst keine Normen bereit, wie das Kritisierte zu verdndern wire. Alle Vorschlédge,
wie Alternativen aussehen konnten, miissten ja gleichermaflen einer Kritik unterzo-
gen werden und wiirden sich dann ebenfalls als kontingent herausstellen. Wir kon-
nen mit Kritik allein nicht beurteilen, ob der kritische Impetus {iberhaupt zu einer
Verbesserung fiihrt (vgl. Butler 2002a: 252). In diesem Sinne kdnnte genauso gut
beim Status quo verharrt werden. Diese Haltung wiirde in einen moralischen Rela-
tivismus fiithren. Fiir die Feststellung, dass Kritik notwendig und wichtig ist, muss
also eine normative Ergénzung stattfinden.

Werden die AuBerungen Butlers zur Kritik analysiert, so wird deutlich, dass
Butler eine Norm der Kritik aufstellt, auch wenn sie dies so nicht selbst ausdriick-
lich feststellt. In ihrer Theorie betont sie immer wieder, dass Identitdtskategorien,
Normen und gesellschaftliches Wissen hinterfragt werden sollen:

,Eine dem demokratischen Protest im Horizont des Postkolonialismus verpflichtete Gesell-
schaftstheorie mufl einen Weg finden, die Grundlagen, die sie notwendigerweise zugrunde
legt, auch wieder in Frage zu stellen. Diese kritische Bewegung wendet sich gegen die List
der Macht, die versucht, sich vor jeder Anfechtung abzuriegeln. Und diese Infragestellung
steht meiner Ansicht nach im Mittelpunkt jedes radikalen politischen Projekts.” (Butler
1995a: 39)

In ihren frithen Werken hélt Butler Kritik fiir so wichtig, weil durch Wahrheits-
konstruktionen stets Ausschliisse erzeugt werden, welche Gewalt fiir jene nach sich
ziehen, deren Lebensweisen oder Korper nicht der propagierten Wahrheit entspre-
chen. Kapitel 4.2.2 wird ausfiihrlich die negativen und gewaltsamen Folgen dieser
Ausschliisse beleuchten. Viele dieser Gewaltformen — zudem sie aus poststruktura-
listischer Sichtweise grundlos sind — lehnt Butler ab. Es wird sich in Kapitel 4.2.6

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK ALS ENTUNTERWERFUNG | 307

zeigen, dass eine weitere Norm Butlers zum Ziel hat, ein Minimum an Gewaltein-
satz in einer Gesellschaft zu erreichen. Nur durch Kritik kénnen machtvolle und
unterdriickende Diskurse aufgebrochen und die mit ihnen einhergehende Gewalt
minimiert werden.

,.Ich spiire vielleicht, dass ich ohne eine gewisse Anerkennbarkeit nicht leben kann. Ich kann
aber auch das Gefiihl haben, dass die Bestimmungen, nach denen ich anerkannt werde, das
Leben unertraglich machen. Das ist der Schnittpunkt, aus dem die Kritik hervorgeht, wobei
die Kritik als Hinterfragung der Bestimmungen verstanden wird, von denen das Leben einge-
schrankt wird, um so die Moglichkeit anderer Lebensweisen zu er6ffnen; mit anderen Wor-
ten, nicht um die Differenz als solche zu feiern, sondern um fiir ein Leben, das sich den Mo-
dellen der Anpassung widersetzt, integrativere Bedingungen zu schaffen, die es schiitzen und
erhalten. (Butler 2009a: 13)

Es geht Butler nicht nur um die Ausgeschlossenen, die sich an den Réndern der Ge-
sellschaft wieder finden. Kritik kommt auch denjenigen zugute, die sich innerhalb
der normativen Vorgaben bewegen. Fiir sie werden ebenfalls Zwinge und Gewalt
durch Kritik gemindert: Kritik ermoglicht ndmlich Handlungsfahigkeit fiir die poli-
tischen Subjekte. Handlungsfahigkeit findet sich als ,,Moglichkeit zur Improvisa-
tion in einem Feld der Zwénge* (ebd.: 31). In den Briichen und an den Réndern der
Diskurse, an all den nicht eindeutig zu definierenden Begriffen, welche die Sub-
jekte durch eigene Interpretation auslegen miissen, ergeben sich Chancen zu han-
deln. Je kritischer die Normen und das gesellschaftliche Wissen hinterfragt werden,
desto eher konnen die Subjekte deren Kontingenz und Grundlosigkeit erfahren. Es
ist mehr Improvisation moglich, weil die Zwénge sich nicht als absolute Zwénge
darstellen. Nur so kdnnen Umdeutungen, neue Interpretationen und kreative, sub-
versive performative Akte stattfinden — also das, was Butler als Politik ansieht (vgl.
ebd.: 176). Da fiir Butler Gewalt nicht nur physische Gewalt einschliefit, sondern
auch die Gewalt der Begriffsvorgaben umfasst, ist eine kritische Gesellschaft eine
potentiell gewaltfreiere Gesellschaft, die ihren Mitgliedern mehr Handlungsmog-
lichkeiten einrdumt und weniger Ausschliisse vollzieht. ,,In diesem Sinne héngt die
individuelle Handlungsféhigkeit mit Gesellschaftskritik und Gesellschaftsverénde-
rung zusammen. (ebd.: 18)

Handlungsféhigkeit ist die zentrale Eigenschaft des Butlerschen Subjekts. Es ist
daher wenig liberraschend, dass Butler 2002 in ihrer Auseinandersetzung mit Fou-
caults Essay ,,Was ist Kritik? (1992) die Subjektwerdung mit der Praxis der Kritik
verkniipft. Im Zuge dessen prézisiert sie, was sie unter Kritik versteht und weshalb
Kritik eine wichtige Praxis der Subjekte — eine Tugend sogar — darstellt.

Unter Kritik darf nicht nur ein reines (Be-)Urteilen von Inhalten eines Diskurses
verstanden werden, das innerhalb der Vorgaben des Diskurses verbleibt. Vielmehr
erfordert eine kritische Handlung, dass die Rahmen des Diskurses selbst analysiert

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

werden: Welche Machtkonstellationen stiitzen die Aussagen des Diskurses, welche
Grenzen des Denkens werden vorgeschrieben und welche Kategorien stellen sich
als Selbstversténdlichkeiten des Diskurses dar?

,,Die Beziehung ist ,kritisch® in dem Sinn, dass sie keiner gegebenen Kategorie folgt, sondern
vielmehr eine fragende Bezichung zum Feld der Kategorisierung selbst konstituiert und sich
dabei zumindest implizit auf die Grenze des epistemologischen Horizontes bezieht, innerhalb
dessen Praktiken geformt werden. Es geht nicht darum, Praxis auf einen vorgegebenen epis-
temologischen Kontext zu beziehen, sondern aus der Kritik genau jene Praxis zu machen, die
die Grenzen dieses epistemologischen Horizontes selbst zu Tage bringt und gleichsam dessen
Umrisse zum ersten Mal, wie wir sagen konnten, in Beziehung zu seiner eigenen Grenze er-
scheinen ldsst.* (Butler 2002a: 255, vgl. Butler 2009b: 786)

Kritik muss in diesem Sinne iiber das reine Umsetzen einer bestimmten Regel hin-
ausgehen, sie darf nicht nur ein Abspulen der gesellschaftlichen Werte sein und sie
darf auch nicht ein Individuum in eine bestimmte Identitdt pressen. Sie ist ,,eine
kritische Beziehung zu den Normen* und eine ,,moralische Erfahrung (ebd.: 253).
Diese Art der Kritik sieht Butler als innere Haltung an, bei der ein Individuum die-
jenigen Normen einer Priifung unterzieht, die wesentlich zu seinem eigenen Wer-
den beigetragen haben. ,,Kritik bezieht sich nicht nur auf eine gegebene gesell-
schaftliche Praxis oder auf einen bestimmten Horizont von Verstidndlichkeit, sie im-
pliziert auch, dass ich mir selbst fraglich werde.“ (Butler 2003: 33f., vgl. ebd.: 93)
Durch die Kritik erlangt das Individuum die Moglichkeit, sein eigenes Werden zu
reflektieren und sich dariiber selbst zu gestalten, sich selbst zu transformieren. Die-
se Eigenschaften der Kritik charakterisieren sie als ,,Tugend*.

Dabei steht auBBer Frage, dass eine solche Art der Kritik nicht selbstverstindlich
ist, erst recht nicht, wenn Butlers Diskurstheorie als Grundlage genommen wird.
Butler baut ihr Denkgebédude darauf auf, dass die Subjekte von den Diskursen und
thren Machtprozessen stark eingeschrinkt werden und durch diese Diskurse produ-
ziert werden.”' Die Subjektwerdung vollzieht sich, indem die Individuen sich
innerhalb der Diskurse positionieren, sie anerkennen und sie durch performative
Akte verkdrpern. Ein Subjekt braucht zu seiner Subjektwerdung prinzipiell keine
Kritik, es kann auch ohne Nachdenken den Normen folgen. Die diskursiven Nor-
men bilden den Rahmen des Subjekts und zwingen es damit in eine bestimmte so-
ziale Existenz. Ein Subjekt kann in diesem Sinne nicht aus den Diskursen ausbre-

311 Fir ihre eigenen Werke, das heif3t fiir ihre Kritik an anderen Autor innen, positioniert
sich Butler nicht au3erhalb der von ihr behandelten Diskurse, sondern sieht sich als von
ihnen ,,abhéngig®. Es ist ihr Anspruch, die kritisierten Theorien nicht ,,aufzulésen®,
sondern in sie ,,einzutauchen®, sie besonders griindlich zu lesen und die Thesen nach-

zuvollziehen, um daraus neue Thesen zu gewinnen (Butler in Bublitz 2010: 142f).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK ALS ENTUNTERWERFUNG | 309

chen und es ist auch sehr schwer, die Selbstverstandlichkeiten eines Diskurses nicht
mehr als ,,naturgegeben® zu sehen. Die Foucaultsche und Butlersche Kritik verlangt
nicht weniger, als dass die Subjekte ihre ,,sichersten Denkweisen® (Butler 2002a:
252, vgl. Butler 2009b: 790) infrage stellen, gleichzeitig ihre eigene Subjektwer-
dung erschiittern und das Bediirfnis nach den anerkennenden Normen unterdriicken.

,,Die Fahigkeit, ein kritisches Verhiltnis zu diesen Normen zu entwickeln, setzt in der Tat
eine Distanz zu ihnen voraus, eine Befihigung, das Bediirfnis nach ihnen aufzuheben oder
aufzuschieben, selbst wenn es ein Bediirfnis nach Normen gibt, die einen vielleicht leben las-
sen. Das kritische Verhéltnis hingt auch von der ausnahmslos kollektiven Fahigkeit ab, eine
alternative Minderheitenversion fiir die Aufrechterhaltung von Normen oder Idealen zu arti-
kulieren, die mich handlungsfahig machen.“ (Butler 2009a: 12)

Ein kritischer Schritt ist nur ausfiihrbar, weil die Diskurse nicht allumfassend sein
konnen, sondern aufgrund ihrer Kontingenz Inkonsequenzen, Briiche und Risse
aufweisen. In diesen Krisenregionen des Diskurses merken Subjekte, dass der Dis-
kurs sie in ,,Sackgassen* (Butler 2002a: 253) fiihrt oder ihnen immer wieder die
Anerkennung verweigert, die sie begehren (Butler 2003: 35). Nur dort kdnnen sie
kritisches Potenzial entwickeln — wobei es allerdings nicht moglich ist, eine grund-
legend andere Position einzunehmen, die vollig mit den Diskursen bricht (vgl. But-
ler 2009a: 177). Gerade jene Individuen, deren Existenz aus den Diskursen ausge-
schlossen wird, die sich in ihrem sozialen Leben an den Rindern der Diskurse auf-
halten und die als ,,unwirklich” und ,,unnormal® abgestempelt werden, befinden
sich in besonderer Gefahr ,,das Aufspringen, das Aufbrechen des Bodens®™ (ebd.:
176) zu erleiden.’

,Ich denke, wenn das Unwirkliche Anspruch erhebt auf Realitdt oder in deren Gebiet ein-
bricht, kann etwas anderes und wird etwas anderes geschehen als eine einfache Anpassung an
vorherrschende Normen. Die Normen selbst konnen erschiittert werden, konnen ihre Instabi-

litdt zeigen und kénnen der Umdeutung zugénglich werden.“ (ebd.: 51)

Doch in welchem Zusammenhang steht die Norm der Kritik mit der Subjektwer-
dung? Kritik ist diejenige Tugend, bei der das Leben nicht durch Regelbefolgung in
ein Sein gepresst wird, sondern ,,das Selbst [gestaltet sich] nach der Norm, bewohnt
und verkorpert sie, aber die Norm ist in diesem Sinne dem Prinzip der Selbstge-
staltung nicht &uBerlich® (Butler 2002a: 254). Das Eigentiimliche der Norm der
Kritik ist, dass sie nicht im Vornhinein vorgibt, in welche konkreten Richtungen

312 Dies ist auch ein Argument dafiir, weshalb ausgeschlossene Gruppen Zugang zur
Politik finden sollten: Sie ermdglichen mehr Politik. Vgl. Butler 2009a: 52 und Kapitel
42.2.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

sich ein Individuum zu entwickeln habe, sondern sie wertschitzt die Selbstent-
wicklung, sich zu den vorhandenen Normen zu positionieren. Butler geht gemein-
sam mit Foucault davon aus, dass jene Normen, welche ein Individuum verinner-
licht, ganz entscheidend zu seiner Subjektbildung beitragen und beeinflussen, wel-
che Art von Subjekt entsteht. Das heif3t, Subjekte vollfiihren ihr performatives Han-
deln immer im Kontext von Diskursen, zu deren Wertvorstellungen sie ein gewisses
Verhalten entwickeln. Ein Subjekt kann entweder die Wertvorstellungen unhinter-
fragt iibernehmen und sie nachahmen, oder aber, es kann ,,sich selbst als ethisches
Subjekt in Bezug auf einen Verhaltenskodex* (ebd.: 255) herausbilden.

Das bedeutet, sobald das Subjekt Kritik an den Normen {ibt, die es selbst pré-
gen, vollzieht es eine ,,Entunterwerfung®. Butler spricht dabei nicht von einem Vo-
luntarismus, das heifit dass sich das Subjekt vollig frei entscheiden konne, die es
umgebenden Normen génzlich zuriickzuweisen. Auch die Praxis der Kritik kann nie
vollstindig aus den Diskursen ausbrechen, sie findet nicht in einem freien Feld statt.
Wenn an einigen Grenzen geriittelt wird, so gibt es noch viele weitere ,,Gewisshei-
ten®, auf denen der kritische Impetus aufbaut. Sie schlieft sich Foucault an, dass es
nicht moglich sei, iiberhaupt keiner Macht oder Norm unterworfen zu sein. Aber ein
Subjekt kann ablehnen, ,,derartig, im Namen dieser Prinzipien da, zu solchen Zwe-
cken und mit solchen Verfahren* (Foucault in Butler 2002a: 256) regiert zu werden.

Im Prozess der Kritik hort das Subjekt auf, die kritisierten Normen zu reprodu-
zieren. Stattdessen versucht es, sich ihnen mit der Kritik zu entziehen. Als Schritt
ist dazu notwendig, dass sich das Subjekt von sich selbst distanziert, indem es ndm-
lich diejenigen Normen, die zu seiner eigenen Bildung beitrugen, hinterfragt. Es
geht dabei die Gefahr ein, dass die eigenen Lebens- und Seinsmodelle erodieren
und es wegen seiner Kritik nicht mehr anerkannt wird (vgl. ebd.: 263; Butler 2003:
33). Kritik ist fiir Butler ein viel gewagterer Vorgang als nur reines Urteilen.

Der Gewinn des Subjekts dabei ist die Moglichkeit, sich selbst zu bilden. Es hat
die Freiheit zu entscheiden, welche Normen es als Grundlage seiner Handlungen
nimmt und von welchen anderen internalisierten Normen es sich 16st. In diesem
Vorgang transformiert sich das Subjekt und gestaltet sich selbst, denn fiir die Kritik
muss es neben der Selbstdistanzierung auch immer ,,fremdes Wissen* (vgl. ebd.:
253) heranziehen. ,,Das Selbst grenzt sich selbst ab und entscheidet iiber das Ma-
terial seiner Selbst-Bildung, aber die Abgrenzung, die das Selbst vollzieht, vollzieht
sich tiber Normen, die unbestreitbar schon vorliegen.” (ebd.: 264) Erst diese Frei-
heiten ermoglichen dem Subjekt ethisches Handeln, weil es nicht mehr nur Regeln
anwenden und sich selbst unterwerfen muss, sondern zu einem Teil die Regeln re-
flektieren und aussuchen kann. Ein Subjekt, das durch die Norm der Kritik geformt
wurde, ist demnach ein handlungsfahigeres Subjekt; eines, das sich nicht nur der
Norm unterwirft, sondern sich ,,entunterwerfen® kann.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK ALS ENTUNTERWERFUNG | 311

,»Vollzieht sich diese Selbst-Bildung jedoch im Ungehorsam gegeniiber den Prinzipien, von
denen man geformt ist, wird Tugend jene Praxis, durch welche das Selbst sich in der Entun-
terwerfung bildet, was bedeutet, dass es seine Deformation als Subjekt riskiert und jene on-
tologisch unsichere Position einnimmt, die von neuem die Frage aufwirft: Wer wird hier
Subjekt sein, und was wird als Leben zéhlen, ein Moment des ethischen Fragens, welcher er-
fordert, dass wir mit den Gewohnheiten des Urteilens zu einer riskanteren Praxis brechen, die

versucht, den Zwingen eine kiinstlerische Leistung abzuringen?* (ebd.: 265)

Die Norm der Kritik ist nicht eine direkte Schlussfolgerung aus Butlers poststruktu-
ralistischen Uberzeugungen. Das poststrukturalistische Gedankengut ldsst sich al-
lerdings gut mit der Norm der Kritik in Einklang bringen und unterstiitzt ihre Um-
setzung durch die Methode der Dekonstruktion.

4.2.2 Die Ausweitung von Normen und
Sichtbarmachen von Ausschliissen

Bei der Konstruktion von Bedeutungen werden laut der poststrukturalistischen
Theorie stets Entscheidungen fiir bestimmte Alternativen getroffen. Diese gehen
zwangslaufig mit Ausschliissen einher, denn es werden machtvoll all jene Alterna-
tiven unterdriickt, die nicht der Entscheidung entsprechen (vgl. Kapitel 2.2.4). Auf
gesellschaftlicher Ebene iibertrdgt Butler diese These auf die Identitdtsfindung von
sozialen und politischen Gruppen und auf die Subjekte, die selbst eine Gruppe dar-
stellen. ,,Deshalb miissen wir daran erinnern, daf} sich die Subjekte durch Aus-
schlieBung konstituieren, das heiflt durch die Schaffung eines Gebiets von nicht-
autorisierten Subjekten, gleichsam von Vor-Subjekten, von Gestalten des Verwor-
fenen und Bevolkerungsgruppen, die der Sicht entzogen sind.” (Butler 1995a: 46,
vgl. Butler 1995b: 130f.; Butler 1997a: 23, 166)

Fiir Butler stellen Ausschliisse ein zentrales politisches Problem dar:’" Diejeni-
gen Individuen, die abgesondert werden, konnen oftmals keinen Subjektstatus er-
ringen und werden vielleicht noch nicht einmal als ,Menschen angesehen. Sie
werden nicht anerkannt, nicht gehdrt, haben wenig bis keinen politischen Hand-
lungsspielraum und sehen sich vielfaltigen Gewaltakten gegeniiber, die bis hin zu
lebensbedrohlichen physischen Ubergriffen reichen kénnen. In Europa leiden bei-

313 Bei den im folgenden Kapitel thematisierten Ausschliissen handelt es sich um existen-
tielle Zuschreibungen. Nicht untersucht werden jene Fille, in denen ein Ausschluss
dem Subjekt zwar zum Nachteil gereicht, aber seine Fahigkeit, ein lebbares Leben zu
leben, nicht nachhaltig beeintrachtigt. Welche Ausschliisse existentiell fiir ein be-
stimmtes Subjekt sind und welche nicht, ergibt sich aus der sozio-kulturellen Situation,

in der es sich befindet.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

spielsweise seit Jahrhunderten die Sinti und Roma unter einer solchen Absonde-
rung: Als Fahrende sind sie Vorurteilen und Diffamierungen ausgesetzt. Die soge-
nannten ,,Zigeuner” galten und gelten als schmutzig, undiszipliniert, diebisch, als
Herumtreiber innen und ,,Parasiten®. Als solche bilden sie ein Gegenbild zu den or-
dentlichen, seBhaften, in die Gesellschaft integrierten Staatsbiirger innen. Dies
miindet in zahlreiche Diskriminierungen, die bis hin zur organisierten Vernichtung
im Dritten Reich fithrten. Ihre Weigerung, sich in staatliche Strukturen einzupassen,
fiihrt dazu, dass die Sinti und Roma zwar in vielen européischen Léndern leben, in
jedem jedoch eine marginalisierte Minderheit darstellen, die sich politisch kaum
Gehor verschaffen kann. An diesem Beispiel wird deutlich, welche Verwerfungen
die Koppelung politischer Teilhabe an die Begriffe der Heimat oder der Nationalitét
hervorruft — Begriffe, die fiir die Mehrheit der Bevolkerung positiv besetzte, kon-
stitutive Elemente ihrer eigenen Personlichkeit darstellen.

Die Problematik der Ausschliisse fithrt Butler zum Begriff der Verletzlichkeit.
Menschen kdnnen sich nur bedingt vor Gewalt abschirmen. Sie sind als , korperli-
che Wesen* (Butler 2009a: 42) und ,,sozial verfasste Korper (Butler 2005: 37)
verletzlich, verwundbar und von ihrem sozialen Gefiige abhéngig (vgl. Butler 2006:
48f.). Fiir das Uberleben und fiir ein lebbares Leben ist es essentiell, dass es Nor-
men und gesellschaftliche Regeln gibt, die Anerkennung und Schutz bieten. Den
Ausgeschlossenen kommt ein solcher Schutz nicht zu: ,,[...] ein Leben auBlerhalb
der Normen der Anerkennung [kann] zu betrachtlichem Leiden und zu Formen der
Entrechtung fiihren, deren psychische, kulturelle und materielle Konsequenzen sich
miteinander vermischen.* (Butler 2009a: 189) Fiir Minderheiten ist diese Situation
tragisch, denn ihre abseitige Stellung fithrt immer wieder zu (oftmals negativen)
Reaktionen durch den Rest der Gesellschaft. Eine extreme, doch leider zu oft ein-
genommene Haltung ist es, die ,,Verworfenen® einfach eliminieren zu wollen:

,,Der Wunsch jemanden zu téten, oder die Handlung, jemanden zu tdten, weil diese Person
nicht den Geschlechternormen entspricht, mit denen eine Person ,erwartungsgemdf3‘ leben
soll, legt nahe, dass das Leben selbst eine Reihe beschirmender Normen erfordert, und sich
auferhalb dieser Normen zu begeben, heifit den Tod zu hofieren. Die Person, die Gewalt an-
droht, geht von der angstvollen und starren Uberzeugung aus, dass ein Weltverstindnis und
ein Selbstverstidndnis radikal untergraben wird, wenn einem solchen nicht kategorisierbaren
Wesen erlaubt wird, in der sozialen Welt zu leben. Die Negierung dieses Korpers ist ein ver-
geblicher und gewaltsamer Versuch, die Ordnung wiederherzustellen, die soziale Welt auf der
Grundlage eines intelligiblen Geschlechts zu erneuern und die Herausforderung abzuwehren,

sich diese Welt als etwas zu denken, was anders als natiirlich und notwendig ist.“ (ebd.: 61)
Eine andere Form der gesellschaftlichen Gewalt versucht, die Ausgeschlossenen

wieder in die Gesellschaft einzugliedern und in die herrschenden Normen einzupas-
sen. Dies geht oftmals nicht nur mit sozialem Druck einher, sondern auch mit kor-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUSWEITUNG VON NORMEN | 313

perlicher Gewalt. Besonders deutlich zeigt sich die Gewalt fiir Butler in jenen Koér-
pern, die nicht in unser Bild eines Menschen passen, weil sie kein eindeutiges Ge-
schlecht (oder das passende Korpergefiihl oder richtige Begehren dazu) haben.
Diese Kdorper werden durch medizinische Eingriffe zu eindeutigen Ménnern oder
Frauen gemacht. ,,Die Korper, die durch solch ein regulatorisches Erzwingen von
Gender hervorgebracht wurden, sind schmerzerfiillt, sie tragen die Male von Gewalt
und Leid. Hier wird die Idealitdt einer geschlechtsspezifischen Morphologie buch-
stablich ins Fleisch eingraviert. (ebd.: 92, vgl. ebd.: 14)

Butler behandelt in ihren Werken vielfdltige Beispiele fiir die Problematiken
von Ausschliissen. In ,,Gender Trouble® erkundet sie die gesellschaftlichen Bedin-
gungen der Unterdriickung von Frauen und denjenigen Menschen, die nicht der he-
terosexuellen Norm entsprechen. Diese ,,queeren* Gruppen und die Drangsalierun-
gen, denen sie ausgesetzt sind, beschiftigen sie bis in die Gegenwart (vgl. Butler
2009a: 17, 95). In ,,HaB spricht* widmet sie sich den Auswirkungen und Verletzun-
gen, die die sogenannte ,.hate speech* gegeniiber Homosexuellen, Frauen und far-
bigen US-Amerikaner_innen mit sich bringt. Seit Beginn des 21. Jahrhunderts riickt
Butler die Frage ins Zentrum, welche Individuen als menschlich angesehen werden
und was als Leben gilt (vgl. Butler 2005 und Butler 2009a). Ausschliisse werden oft
davon begleitet, dass den Ausgegrenzten ein Teil ihrer Menschlichkeit abgespro-
chen wird und dass sie nicht als ,,menschliche®, ,richtige” oder ,,normale* Men-
schen angesehen werden. Dies erleichtert, dass solchen Individuen Menschenrechte
abgesprochen werden kénnen, wie sich an den Héftlingen in Guantanamo zeigt:

,Die in Guantanamo gefangengehaltenen Menschen gelten daher nicht als menschlich; sie
entsprechen nicht den Subjekten, die das Volkerrecht schiitzt. So sind sie weder in irgendei-
nem rechtlichen noch normativen Sinne ein Subjekt. Die von der ,unbegrenzten Haft® be-
wirkte Entmenschlichung bedient sich eines ethnischen Rahmens, der Vorstellungen dariiber

enthélt, wer als menschlich zu gelten hat und wer nicht.” (Butler 2005: 11)

Ein weiterer Indikator fiir eine Zuweisung von ,,Menschlichkeit” ist, um welche
Menschen 6ffentlich getrauert wird und um welche nicht getrauert werden darf.

,Einige Menschenleben sind betrauernswert und andere sind es nicht; die ungleichméfige
Verteilung von Betrauerungswiirdigkeit, die dariiber entscheidet, welche Art von Subjekt zu
betrauern ist und betrauert werden mufl und welche Art nicht betrauert werden darf, dient der
Erzeugung und Erhaltung bestimmter ausschlieBender Vorstellungen, die festlegen, wer der
Norm entsprechend menschlich ist: Was zdhlt als ein lebenswertes Leben und als ein be-

trauernswerter Tod?* (ebd.: 10)

Dies fiihrt dazu, dass die Medien einerseits {iber manche Opfer von Kriegen oder
Verbrechen sehr ausfiihrlich mit ihrer personlichen Lebensgeschichte berichten, wie

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

zum Beispiel iiber die Toten des 11. September 2001 oder iiber den Journalisten
Daniel Pearl, der in Pakistan enthauptet wurde. Trauer wird in solchen Fillen zele-
briert und stellt ein wichtiges offentliches Ereignis dar. Andererseits verweigern
amerikanische Zeitschriften Nachrufe auf paldstinensische Menschen, berichten nur
geringfiigig tiber AIDS-Tote (insbesondere die afrikanischen) und lassen die Le-
bensgeschichte der ,,queeren* Opfer des 11. Septembers 2001 unter den Tisch fallen
(vgl. ebd.: 52).

Die negativen Konsequenzen, die sich aus den Ausschliissen ergeben, fiihren
Butler zu ihrem normativen Ziel. Sie strebt an, dass jede politische Entscheidung
nach ihren Ausschliissen befragt wird und dass versucht wird, Ausschliisse so ge-
ring wie moglich zu halten. Bereits bestehende Grenzziehungen sollen erweitert
und/oder in ihren Folgen abgemildert werden. Butler wiinscht sich, dass zukiinftig
mehr Formen des Lebens als ,,Leben gewiirdigt werden und dass mehr Menschen
als bislang den Status erhalten, der sie als Menschen anerkennbar macht. Es geht ihr
nicht darum, neue Identitdten zu entwerfen (zum Beispiel eine groere Vielfalt an
Geschlechtsidentitdten, vgl. Butler 1991: 218) und radikal neue Diskurse zu for-
dern, sondern sie will den bestehenden, an den Rand gedridngten, unterdriickten
Gruppen und Individuen einen Zugang zu gesellschaftlicher Anerkennung und zu
einem lebbaren Leben verschaffen.

,Meiner Meinung nach miissen wir einen Begriff der ,kritischen Anerkennung® erarbeiten,
das heif3t eine Praxis die darin besteht, Anerkennung in den Begriffen der bestehenden Nor-
men zu erreichen (zum Beispiel durch die Erweiterung der Normen zur Gleichheit und zur
Gerechtigkeit), die aber gleichzeitig die Tragweite und den Charakter dieser Normen iiber-
priift und in Frage stellt. Wenn wir uns darauf beschrinken, Anerkennung zu erlangen, blei-
ben wir an die existierenden Normen gebunden. Wenn uns aber diejenigen am Herzen liegen,
denen es nicht gelingt durch die existierenden Normen oder ihre Erweiterung, Anerkennung
zu erreichen, dann miissen wir neue soziale Formen, aber auch neue Normen erarbeiten. Das
bedeutet, die Grenzen des Anerkennbaren zu iiberpriifen und die Politik genau auf diesen
Punkt auszurichten.* (Butler 2008: 293)

Butler gelangt in ihrer Arbeit erst spéter zu dem Begriff der ,kritischen Anerken-
nung®. In ihren Werken spricht sie zumeist eher von Inklusivitdt (vgl. Butler/Laclau
1998: 238), Moglichkeiten (Butler 2009a: 56) oder Erweiterung (ebd.: 356), ohne
jedoch einen konkreteren Begriff oder Inhalt fiir diese Norm zu finden. Thre ,,Norm
der Inklusivitdt™ ist ndmlich nicht unproblematisch und die Begriffswahl beleuchtet
genau dies. Zum einen stellt sich die Frage, wie Erweiterungen und Einschliisse ide-
alerweise vonstattengehen sollen. Denn eine Inklusion kann auf viele verschiedene
Arten stattfinden. Sie ist vorstellbar als Assimilation, Integration, gegenseitige An-
ndherung oder Anerkennung. Gerade eine Assimilation lehnt Butler ab: Es soll
keine ,,Gleichschaltung gegebener Differenzen® (Butler/Laclau 1998: 239, vgl.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUSWEITUNG VON NORMEN | 315

Butler 2009a: 289) geben, bei der die speziellen Eigenheiten einer Gruppe negiert
werden. Vielmehr soll es ein Einschluss sein, bei dem die Differenzen beibehalten
werden kdnnen und die Besonderheiten nach wie vor zur Geltung kommen und an-
erkannt werden.

Zum anderen konnen Ausschliisse nicht génzlich vermieden werden, denn eine
Welt ohne sie ,,wiirde zur Psychose fiihren, zu einem radikal unlebbaren Leben und
zur Zerstorung der politischen Ordnung, wie wir sie verstehen® (Butler/Laclau
1998: 240). Die Gesellschaft kann sich nur konstituieren, indem sie sich von einem
AuBlen abgrenzt und festlegt, was als unpassend, verbrecherisch, unmoralisch und
schédlich gilt. Politik ist nur moglich, wenn Entscheidungen fiir bestimmte Inhalte
getroffen werden — und andere Alternativen unrealisiert bleiben. Fiir Butler miissen
Ausschliisse daher nicht per se vermieden werden, sondern nur bestimmte Aus-
schliisse. Es braucht daher Kriterien, wie ,,gute von ,,schlechten* Ausschliissen
unterschieden werden kénnen. Doch es wiirde die Inklusivitdt untergraben, wenn
eine solche Unterscheidung im Vornhinein getroffen wird. Eine vollkommene In-
klusivitdt bewahrt sich eine grundsétzliche Aufgeschlossenheit dafiir, um welche
Themen die bestehenden Normen erweitert werden konnen. ,,Diese Offenheit oder
Unvollstindigkeit, die das Ideal der Inklusion konstituiert, ist genau ein Effekt des
unrealisierten Status dessen, was der Inhalt des Einzuschlieenden ist oder sein
wird.” (ebd.: 239) In einer Konversation mit Laclau (ebd.) kommen daher beide zu
dem Schluss, dass Kriterien fiir gute oder schlechte Ausschliisse einengende Rah-
men vorgeben wiirden. Auch die politischen Entscheidungen {iber die Ausschliisse
und ihre Kriterien sollten in der Auseinandersetzung verbleiben. Gerade die Ge-
schichte der Demokratie und der Gleichheit illustriert, dass es unvorhersehbar ist,
welche Gruppen fordern, als gleichwertig anerkannt zu werden und die gleichen
Rechte wie die restlichen politischen Subjekte zu erhalten. Eine vorwegnehmende
Einengung wiirde dazu beitragen, demokratische Kdmpfe um Gleichheit zu er-
sticken. Butler bleibt also bewusst schwammig, wo eine Grenzlinie zwischen er-
wiinschten und unerwiinschten Ausschliissen zu ziehen ist.*'*

Umgekehrt dient Butler die Norm der Inklusivitét, um zu beurteilen, welchen
Gruppen ein Recht auf kritische Anerkennung und politische Teilhabe geboten
werden sollte und welche Normen als ,,gute” Erweiterung der existierenden Werte
gelten. Im Kontext der jeweiligen gesellschaftlichen Situation sollte gefragt werden:

314 Lars Distelhorst kritisiert zudem, dass Butler nicht genau definiert, was fiir sie das
Ausgeschlossene ist (Distelhorst 2007: 198). Meiner Ansicht nach stellt sich fiir eine
solche Definition jedoch das gleiche Problem, wie wenn gute von schlechten Aus-
schliissen getrennt werden sollten: Eine abschlieBende Definition wiirde eine politische
Auseinandersetzung untergraben, welche Gruppe sich als ausgeschlossen benennen

oder empfinden darf, und damit zwangsldufig wieder Gruppen ausschliefen.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,,Welche Formen von Gemeinschaft sind geschaffen worden und durch welche gesellschaftli-
che Gewalt und Ausschliisse sind sie geschaffen worden? Hitler wollte die Gewalt des Aus-
schlusses verstirken; die Antiapartheidsbewegung wollte die Gewalt des Rassismus und des
Ausschlusses entgegen treten. Das ist die Grundlage, auf der ich die eine Berufung auf Rechte
verurteilen und die andere billigen wiirde.* (Butler 2009a: 255f.)

Butler wihlt den Begriff der Anerkennung, weil sie zum einen eine Inklusion von
an den Rand gedringten Gruppen anstrebt, ohne diese ihrer Besonderheiten zu be-
rauben. Fiir sie klingt bei der Anerkennung zum anderen mit, dass die Verworfenen
als menschlich klassifiziert werden. Denn fiir einige Individuum gilt, dass sie in ih-
rer Lebensweise oder mit ihrem Korper nicht als ,,echt gelten, sondern das ,,Un-
menschliche, das AuBlermenschliche, das eingeschrinkt Menschliche® (ebd.: 54)
darstellen. Diese Menschen werden nicht angerufen und kdnnen daher noch nicht
einmal als unterdriicktes Subjekt agieren. Dieser Gefahr sind insbesondere solche
psychisch Kranke ausgesetzt, denen die Fahigkeit abgesprochen wird, als rational
denkende Wesen an Diskussionen teilzunehmen. Butlers Begriffen der Inklusion
und Gleichheit geht damit zuerst eine Beachtung voraus, die im Begriff der Aner-
kennung mitschwingt.

,,Festzustellen, dass man vollkommen unintelligibel ist (dass einen die Regeln der Kultur und
der Sprache als eine Unmoglichkeit ausweisen), heif3t festzustellen, dass man den Zugang
zum Menschlichen noch nicht erlangt hat, dass man immer nur so spricht, als ob man
menschlich wire, doch mit dem Sinn, dass man es nicht ist. Man stellt fest, dass die eigene
Rede hohl ist und dass die Anerkennung ausbleibt, weil die Normen, durch die sich Aner-
kennung vollzieht, nicht dafiir sprechen. [Herv.i.0.]* (ebd.: 55)

Fiir diese Menschen ist die Anerkennung lebensnotwendig, denn solange diese
Menschen nicht einmal als ,,mdglich® eingeordnet werden, fehlt es ihnen an Schutz,
um iiberhaupt iiberleben zu konnen. ,,Der Gedanke an ein mdgliches Leben ist nur
fiir diejenigen ein Luxus, die schon von sich wissen, dass sie mdglich sind. Fiir
diejenigen, die noch darauf warten, moglich zu werden, ist die Moglichkeit eine
Notwendigkeit.” (ebd.: 56)

Kritisch ist diese Anerkennung, weil nicht ungefragt alle und jeder anerkannt
werden sollten. ,,Es geht nicht nur um das Problem, einen groBeren Kreis von Men-
schen in den Geltungsbereich bestehender Normen aufzunehmen, sondern vielmehr
darum zu kldren, wie bestehende Normen Anerkennung ab- und ausgrenzend zu-
weisen. (Butler 2010: 14) Es braucht eine Auseinandersetzung dariiber, nach wel-
chen Normen wir Anerkennung vergeben und wie diese in sinnvoller Weise ausge-
dehnt werden konnen, so dass Anerkennung egalitdrer verteilt wird. Dazu gehort,
dass keine Gruppen integriert werden, die gravierende Ausschliisse fordern. Die
Anerkennung ist deswegen kritisch, weil im Prozess der Anerkennung nicht nur die

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUSWEITUNG VON NORMEN | 317

marginalisierte Gruppe betrachtet wird, sondern auch die Normen der hegemonialen
Gruppen hinterfragt werden miissen. Anerkennung bedeutet ndmlich, dass sich
ebenso die hegemonialen Gruppen éndern, sobald sie ihre Normen erweitern. Aner-
kennung miindet also nicht nur die Schaffung weiterer Nischen und das Dulden von
,»Randexistenzen®, wiahrend die universellen Normen unangetastet bleiben. Die 6f-
fentliche Existenz von abweichenden Normen stellt eine Subversion dar, die auch
das ,,Universelle verschiebt.

Das EinschlieBen von bislang entrechteten Gruppen bietet fiir Butler Vorteile:
Wie in Kapitel 4.2.2 schon angesprochen, sind Minderheiten oder Unterdriickte
mehr mit den Briichen der Diskurse konfrontiert als diejenigen, deren Leben mit
den gesellschaftlichen Normen konform geht. Sie haben groBere Chancen als an-
dere, eine Kritik zu entwickeln, welche die Rahmenbedingungen der Diskurse hin-
terfragt. Werden die Minderheiten mehr zu einem Teil des 6ffentlichen Lebens und
weniger tabuisiert, kann die ,,Mehrheit* durch die Konfrontation mit der Minderheit
auf Problemstellen der Diskurse stoBen. ,,Manchmal geraten Normen, die die Aner-
kennung regeln, durch die Nichtanerkennbarkeit des Anderen in die Krise.“ (Butler
2003: 35, vgl. Butler 2009a: 53; Distelhorst 2007: 237)

Es ist ein wichtiges Ziel der poststrukturalistischen Forschung das Ausgeschlos-
sene, Verworfene, Marginalisierte und die blinden Flecken im Denken aufzuzeigen.
Dabei sollen auch die impliziten Hierarchien dekonstruiert werden, die dieses Den-
ken leiten. Die reine Existenz von solchen Ausschliissen und das Bewusstsein fiir
sie ldsst jedoch nicht die Schlussfolgerung zu, solche Ausschliisse politisch zu be-
kédmpfen. Butlers Norm der Inklusivitdt und kritischen Anerkennung profitiert zwar
von den Erkenntnissen der poststrukturalistischen Forschung. Diese werden von ihr
jedoch mit der Annahme ergénzt, dass Menschen den Drang haben, sozial zu exis-
tieren.’'® Existieren kénnen sie nur, wenn sie anerkannt werden und diese Anerken-
nung sie vor physischen oder psychischen Leiden schiitzt. Die poststrukturalistische
Analyse ist fiir Butlers Ethik insofern hilfreich, indem sie Ausschliisse in den Blick

315 Moya Lloyd kommt bei der Frage, ob Butlers Ethik mit ihren poststrukturalistischen
Grundsétzen vereinbar ist, zu anderen Schliissen als diese Arbeit. Lloyd (2008: 92)
wirft Butler vor, ihre Ethik auf einer ,,ungepriiften und unproblematisierten” ontologi-
schen Grundannahme aufzubauen: Dem Wunsch der Menschen zu existieren. Eine sol-
che ontologische Voraussetzung stehe in Spannung zu Butlers oft geduflerter Kritik an
essentialistischen Axiomen. Hierzu muss eingewendet werden, dass Butler nicht unbe-
dingt die Existenz an sich in den Mittelpunkt stellt, sondern eine soziale Existenz. Je
nach gesellschaftlichen Bedingungen ist es laut Butlers Theorie durchaus nachvollzieh-
bar, dass Menschen zugunsten ihrer sozialen Existenz (zum Beispiel fiir ihren guten
Ruf) ihre physische Existenz beenden (vgl. Butler 2003: 58f.). Das Begehren zu existie-
ren ist also durchaus mit sozialen Normen verkniipft, nicht fiir alle Kulturen und Ge-

sellschaften universalisierbar und nicht ontologisch.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

nimmt, die bislang unbeachtet blieben, und indem sie verdeutlicht, dass Aus-
schliisse und die damit einhergehende fehlende Anerkennung zu Leiden fiihren.

4.2.3 Offenheit fiir Veranderungen

Akte von Erweiterung und Anerkennung haben Auswirkungen auf eine Gesell-
schaft: Eine Inklusion von Ausgeschlossenen, die deren Besonderheiten wiirdigt,
verandert nicht nur diese Gruppe, sondern auch die Gesellschaft im Ganzen. Doch
Verinderungen rufen meist vielfiltige Angste bei Menschen hervor. Das Zukiinf-
tige kann schlechter werden und das Vertraute vergehen — je unberechenbarer die
Zukunft erscheint, desto mehr verunsichert sie die Menschen. Nur feste Traditionen
scheinen Schutz zu gewihrleisten. Immer wieder versuchen Menschen daher, Ver-
dnderungen mit aller Kraft aufzuhalten. ,,Das Begehren, keine offene Zukunft zu
haben, ist jedoch stark, und es ist wichtig, die Macht des Begehrens, Zukiinftigkeit
zu schlieBen und verwerfen zu wollen, nicht zu unterschitzen. (Butler 2009a: 290)
Gerade Gruppen, die am Rand der Gesellschaft stehen oder als dessen konstitutives
AuBlen existieren (miissen), stellen die vorherrschenden Diskurse durch ihre blof3e
Existenz infrage. Sie sind Missachtung und Gewaltakten ausgesetzt, weil sie als
»Boten“ oder Anzeichen einer sich verdndernden Zukunft von manchen nicht ge-
duldet werden kénnen und weil keine Normen ihre Existenz beschiitzen. Diesem
Umstand will Butler durch eine eigene Norm der Offenheit und der Zukiinftigkeit
entgegen treten:

Wir miissen lernen, ,,mit der Zerschlagung und Neuformulierung des Menschlichen zu leben
und dies im Namen einer grof3ziigigeren und letztlich weniger gewalttitigen Welt zu akzep-
tieren, ohne im Voraus zu wissen, welche Form unser Menschsein annimmt und annehmen
wird. Im Namen der Gewaltlosigkeit miissen wir fiir die Wandlungen des Menschlichen offen
sein.“ (ebd.: 63)

Die Offenheit flir Verdnderungen muss nicht implizieren, dass jede Verdnderung
begriifit werden soll und dass fiir alte Werte nicht gekdmpft werden darf. Butler ist
wichtig, dass bei einem solchen Kampf die richtige innere Haltung eingenommen
wird: Jede r sollte sich eingestehen, dass er_sie nicht davor gefeit ist, die eigenen
Werte zu eng zu fassen und durch Unwissenheit ein zu beschrénktes Bild des Men-
schlichen zu zeichnen. Die eigenen Werte sollten demnach als vorldufige und nicht
als zeitlose Werte aufgefasst werden.

,,Es mag sein, dass das, was richtig und was gut ist, darin besteht, offenzubleiben fiir die

Spannungen, die auch die grundlegendsten Kategorien heimsuchen, die wir brauchen —, darin

besteht, um die Unwissenheit im Kern dessen zu wissen, was wir wissen und was wir brau-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

OFFENHEIT FUR VERANDERUNGEN | 319

chen, und in dem, was wir durchmachen, ohne Gewissheit zu haben, was kommen wird, das

Zeichen des Lebens zu erkennen.” (ebd.: 64)

Auch diese Norm steht im Einklang mit Butlers poststrukturalistischem Gedanken-
gut: Subjekte erfahren einen Zwang zur Verdnderung, denn Verdnderung kann nie
vermieden werden. Bei jeder performativen Handlung vollziehen sich merkliche
oder geringe Verdnderungen durch die neuen Kontexte, in die die Handlung gestellt
wird. Subjekte sind immer im Werden. Die Offenheit, die Butler anstrebt, soll die-
ser Realitdt Rechnung tragen. Das gleiche gilt fiir Begriffe und Bedeutungen: Kein
Begriff kann das zu Reprisentierende vollstdndig umfassen, so dass jeder Begriff
notwendig kontingent ist. Kontingente Begriffe sind angreifbar und transformier-
bar; sie konnen mit der Zeit sogar Bedeutungsebenen hinzugewinnen, die vorher
undenkbar waren. Butler begriilt diese Verdnderbarkeit, weil die Mdoglichkeit zur
Verdnderung die Grundlage politischen Handelns darstellt (vgl. Butler 1997a: 264,
316). Gleichzeitig weitet Butler damit den Begriff des politischen Handelns aus:
Immer wenn eine Handlung eine Norm angreift oder bestérkt, ist sie bereits poli-
tisch. Ob und in welchem MaBe eine Handlung politisch ist, hidngt von der histori-
schen Situation ab. Beispielsweise ist heutzutage in westlichen Léndern eine Frau,
die eine Hose trégt, ein alltdglicher Anblick. In den Jahren des Umbruchs, als sich
Frauen das Recht, Hosen zu tragen, erst erstritten, war diese Entscheidung hoch po-
litisch. Dieses Verstdndnis von Politik erklart auch den Umstand, wieso Butler sich
gegen grundlegende Festlegungen verwahrt, welche Anderungen gut und welche
schlecht sind. In einer Hinsicht macht sie allerdings eine Ausnahme: Butler propa-
giert das politische Ziel, eine Gesellschaft zu schaffen, die einem jeden Menschen
ein lebbares Leben ermoglicht. Dies wird in Kapitel 4.2.6 erldutert.

4.2.4 Eine Ethik der Anerkennung und Vergebung

Mit ,Kritik der ethischen Gewalt” (2003) legt Butler ihre eigene Ethik vor. Der
Ausgangspunkt ihrer Uberlegungen ist, dass bei der klassischen ethischen Frage
,»Was soll ich tun?* ein Schritt zuriick gemacht werden muss: Bevor ein ,,Ich® han-
deln und sich diese Frage stellen kann, muss zunéchst geklart werden, wie dieses
,lch® denn eigentlich zustande kam und was es umfasst. Die Selbstreflexion, die
mit der Frage nach dem richtigen Handeln einhergeht, hingt entscheidend davon
ab, ob sich das Ich iiberhaupt hinterfragen kann und unter welchen Bedingungen
sich diese Fahigkeit ausbildete. Fiir Butler ist dieses Ich zutiefst verwoben mit der
Gesellschaft. Es benutzt eine Sprache, deren Begriffsbedeutungen weit vor seine ei-
gene Geburt zuriickreichen und welche den Rahmen seines Denkens abstecken. Es
ist geprdgt von den gesellschaftlichen Normen, die seiner Sprache enthalten sind,
und wenn es handelt, zitiert es unabldssig ihm vorgingige performative Akte.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

»Wenn das ,Ich® versucht, iiber sich selbst Rechenschaft abzulegen, kann es sehr
wohl bei sich beginnen, aber es wird feststellen, dass dieses Selbst bereits in eine
gesellschaftliche Zeitigkeit eingelassen ist, die seine eigenen narrativen Mdoglich-
keiten tiberschreitet.” (Butler 2003: 20) Jede Selbstreflektion muss iiber das eigene
»Ich“ hinausgehen und kann daher nie vollstindig oder umfassend sein.

Nur weil das Individuum nicht vollig selbstbestimmt handeln kann, ist diese
Verwobenheit und Abhingigkeit fiir Butler keine Bankrotterkldrung fiir ein ethi-
sches Verhalten. Vielmehr sieht sie in dem vermeintlichen ,,ethischen Scheitern
(ebd.: 30) eine Grundbedingung fiir Ethik. Man muss ,,nicht souverdn sein, um mo-
ralisch zu handeln; vielmehr muss man seine Souverinitit einbiilen, um mensch-
lich zu werden* (ebd.: 11).

Butlers baut ihre Argumentation hierzu folgendermaflen auf: Sie konstatiert,
dass sich ein Individuum bei der Frage ,,Wie soll ich handeln?* eingestehen muss,
dass es sich nicht selbst transparent ist. Es kann nie vollstdndig beantworten, wie es
bisher agiert hat und was die Ziele seiner Taten sind. Thm gehen die Normen seines
Handelns voraus, die Worte seiner Beschreibung sind nicht die seinen, die Logik
der Zusammenfassung ist bereits eine gesellschaftlich vorgegebene und der eigene
Korper verhilt sich immer als ein widerspenstiger, der sich nie vollstidndig be-
schreiben lésst. ,,Die Rechenschaft, die ich von mir selbst gebe, kann also auf mehr-
fache Weise auseinanderbrechen und unterlaufen werden.“ (ebd.: 52) Niemand ist
in der Lage, einen vollstdndigen Bericht {iber die eigenen Handlungen und Absich-
ten zu geben und sich selbst vollig zu durchschauen. Butler verlangt in ihrer Ethik,
dass sich das Subjekt gewahr werden muss, dass es sich undurchsichtig ist und dass
es sich den Anderen nicht als selbstidentisch prisentieren kann.

Unter diesen Voraussetzungen trifft das Individuum auf Andere.’® Auch auf
diese Begegnung wirken die sozialen Regeln, Normen und Wissensbestidnde ein.
Ob und wie jemand die Anderen anerkennt, hdngt im entscheidenden Maf} davon
ab, in welche Diskurse diese Anerkennung eingebettet ist. Wenn das eigene Selbst
entscheidend durch die sozialen Diskurse geprégt ist, dann auch das Handeln Ande-
ren gegeniiber. ,,Wenn ich dachte, eine Beziehung zu ,dir* zu haben, so stelle ich
jetzt fest, dass ich in eine Auseinandersetzung mit Normen verstrickt bin.“ (ebd.:
37f.) Der Akt des Anerkennens ist demnach keine autonome Entscheidung eines
selbsttransparenten Subjekts, sondern basiert auf Normen der Anerkennung, die

316 Wobei Butler mithilfe von Adriana Cavarero prézisiert, dass schon die Bildung des Ichs
nur durch die Begegnung mit Anderen stattfindet, dass wir ,,notwendig einander ausge-
setzt sind“ (Butler 2003: 43). Die obige Wortwahl soll also nicht implizieren, dass die
Bildung des Ichs einer Begegnung vorausginge, sondern die Gepragtheit des Ichs durch
die sozialen Umstdnde und die Sprache setzen bereits soziale Kontakte voraus. Ande-
rerseits kann auch der Kontakt mit anderen die Normen ihrerseits verdndern und in eine
Krise fihren (vgl. ebd.: 35; Distelhorst 2007: 237).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ETHIK DER ANERKENNUNG UND VERGEBUNG | 321

dem Subjekt bereits vorgelagert sind. Fiir Butler geht der Anerkennung damit ein
»Scheitern® (Butler 2003: 55) voraus: Das Subjekt muss erkennen, dass es an zwei-
erlei Grenzen stof8t. Die Anerkennung ist nie ganz origindr die des Subjekts, sie ist
erstens durchbrochen von seiner eigenen Intransparenz und zweitens durchzogen
von den ihm vorgéngigen Diskursen.

Zwischen Menschen sind Anerkennungsakte meist kein einseitiger, sondern ein
wechselseitiger Prozess. Das Subjekt gibt nicht nur Anerkennung, sondern es erhalt
selbst welche. Wenn das Subjekt sich selbst nicht vollig kennt, kann es sich den
Anderen nicht in jedem Fall selbstidentisch pridsentieren und kann nicht kohérent
handeln. Das Subjekt muss also hoffen, dass die Anderen in ihrem Anerkennen
nachsichtig sind und dies beriicksichtigen. Der wechselseitige Anerkennungspro-
zess kann es lehren, dass dasselbe fiir die Anderen gilt und dass auch auf ihrer Seite
diese Problematik besteht. Diese Einsicht hat fiir Butler weitreichende Folgen:

,,Die Einsicht, dass man nicht jederzeit ganz der ist, der man zu sein glaubt, konnte umge-
kehrt zu einer gewissen Geduld gegeniiber anderen fiithren, so dass wir zunéchst einmal von
der Forderung ablassen, dass der Andere jederzeit selbstidentisch zu sein hat. Die Aussetzung
der Forderung nach Selbstidentitét oder genauer nach vollstindiger Kohérenz, so scheint mir,
stellt sich einer gewissen ethischen Gewalt entgegen, die verlangt, dass wir jederzeit unsere
Selbstidentitat vorfiihren und aufrecht erhalten und von Anderen dasselbe verlangen.” (ebd.:
54f.)

Ethische Urteile sollten aus diesem Grund nie endgiiltig sein: Man selbst ist beim
Urteilen iiber die eigenen Grundlagen im Unsicheren, ebenso sind die Anderen
nicht in der Lage, einem vollstindig Rechenschaft {iber sich abzugeben. ,,Anerken-
nung verpflichtet uns in der Tat manchmal, Urteile auszusetzen, um den Anderen
erst einmal {iberhaupt zu erfassen.“ (ebd.: 59) Butler will nicht verlangen, dass auf
ethische Urteile verzichtet wird, aber sie will sie als vorldufige oder manchmal auch
aufgeschobene verstanden wissen. Jedes Subjekt soll sich bewusst sein, dass wenn
es sich nicht vollig durchschauen kann, auch die Anderen sich nicht transparent
sind. Dies beeinflusst die Art und Weise wie Menschen iliber Andere urteilen: Nie-
mand darf erwarten, dass die Anderen sich ihm_ihr in Génze offenbaren konnen.
Dies wiére ein unmenschlicher Anspruch. Gleichzeitig kann niemand davon ausge-
hen, dass er_sie selbst die Anderen durchschaut. Eine Anerkennung, die behauptet,
das Gegeniiber vollstindig verstanden zu haben, ist eher eine ,,Form der Belehrung*
oder ein gewaltsamer ,,Akt der Assimilation* (Distelhorst 2007: 221). Ohne ein
kritisches Verhiltnis zu den eigenen Normen und ohne Offenheit zwingt man die
Anderen in das eigene Bild von ihrem Sein und verkennt sie, anstatt sie wirklich zu
fragen ,,Wer bist du?* (Butler 2003: 57) Eine solche Haltung wiirde zu den in Ka-
pitel 4.2.2 beschriebenen Ausschliissen fithren. Butler weist zudem darauf hin,
»dass sich nicht alle ethischen Beziehungen auf Urteilsakte reduzieren lassen‘

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

(ebd.: 60). Die Beziehung zu den Anderen fingt bereits viel frither an, ndmlich dass
einen Menschen schon die Normen, auf denen seine Urteile beruhen, mit den Ande-
ren verkniipfen.

Butler leitet aus der eigenen Intransparenz eine weitere ethische Verantwortung
her (vgl. ebd.: 94): Die eigene Undurchschaubarkeit beruht darauf, dass jeder
Mensch mit Anderen verbunden ist, dass die Sprache und die Werte seines sozialen
Umfelds ihm bereits vorausgehen und er von ihnen abhingig ist. Verantwortung
wurzelt demnach nicht in der Souverénitit liber das eigene Handeln, sondern darin,
dass ein Subjekt seine soziale Verbundenheit akzeptiert, selbst wenn es sich selbst
zu einem Teil immer fremd bleibt und nie alles wissen kann. ,,Diese Einsicht kann
im Ubrigen zu Bescheidenheit und GroBziigigkeit fithren, denn ich brauche Verge-
bung fiir das, was ich nicht vollstindig wissen kann, was ich nicht vollstindig ge-
wusst haben konnte, und ganz dhnlich gilt fiir mich die Verpflichtung, Anderen zu
vergeben, die sich ihrerseits zum Teil konstitutiv undurchschaubar sind.* (ebd.: 56)

Butler schopft diese Norm aus der poststrukturalistischen Kritik an unabhéngi-
gen und selbsttransparenten Subjekten, die schon vor der Gesellschaft existieren.
Sie will mit ihrer Ethik der Anerkennung und Vergebung dem Vorwurf entgegen
treten, dass ethisches Handeln nicht moglich sei, wenn die Subjekte nicht selbstbe-
stimmt seien. Butler betont, dass die Konstruktion eines souverdnen Subjekts einen
Akt der ethischen Gewalt, darstellt. Thre Auseinandersetzung mit Formen der Ge-
walt wird im ilibernéchsten Kapitel 4.2.6 Thema sein. Um diese zu verstehen, gilt es
zuvor zu erdrtern, welche weiteren normativen Schlussfolgerungen Butler aus der
Tatsache zieht, dass Subjekte nicht autonom, sondern Anderen ausgesetzt und von
ihnen abhéngig sind.

4.2.5 Verantwortung fiir Andere und die Verteilung von Prekaritat

Die bisher beschriebenen Normen Butlers miinden in ihrer Gesamtheit in Butlers
politische Vision: Allen Menschen ein lebbares Leben zu erméglichen.

Dass unser Uberleben von Menschen entschieden werden kann, die wir nicht kennen und
tiber die letztlich keine Kontrolle besteht, bedeutet, dass das Leben geféhrdet ist und dass die
Politik dariiber nachdenken muss, welche Formen der sozialen und politischen Organisation
am meisten dazu beitragen, gefdhrdete Menschenleben auf der ganzen Welt zu erhalten.”
(Butler 2009a: 44)

Im Zentrum dieser Vision steht die Frage, was zum einen {iberhaupt als Menschen-
leben und zum anderen als lebbares Leben angesehen wird. Schon allein die Frage
nach dem ,,Menschenleben® ist prekér, da nicht im Vornhinein, quasi von Natur aus
feststeht, was Leben ist. Auch hier gilt die poststrukturalistische Erkenntnis, dass

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG UND PREKARITAT | 323

unsere Wahrnehmung, was wir als Leben und insbesondere menschliches Leben de-
finieren, durch gesellschaftliche und politische Diskurse geprégt ist. Die Normen
der bestimmenden Diskurse lenken unsere Auffassung, welche Phinomene wir als
einerseits lebendig und andererseits als Leben mit einem Wert erkennen. Wir tref-
fen aber nicht nur eine Unterscheidung zwischen Dingen und Lebendigem, sondern
auch innerhalb des Lebendigen gibt es Abgrenzungen, welches Leben als mehr oder
weniger wertvoll eingeteilt wird. Einige Lebensformen gelten zwar als lebendig,
aber noch nicht als Leben, das zu schiitzen und zu erhalten ist. Es ist beispielsweise
in unserer westlichen Gesellschaft nahezu selbstverstidndlich, dass iiber Pflanzen
zum menschlichen Nutzen verfligt wird. Obwohl unsere Gesellschaft Tiere als emp-
findungsfihige Lebewesen anerkennt, billigen wir es, dass Tiere in der Massenhal-
tung milliardenfaches Leid erfahren.

Butlers Diskussion des Lebens konzentriert sich auf das menschliche Leben. In-
nerhalb des menschlichen Lebens wird unterschieden zwischen Leben, die einen
hohen Wert erhalten und daher sehr stark beschiitzt werden, und Leben, die als
minderwertig gelten oder gar nicht erst als menschlich erkannt werden. Der Bereich
des menschlichen Lebens birgt ndmlich die Abgrenzung zum Nichtmenschlichen,
womit nicht nur Dinge, pflanzliche oder tierische Leben gemeint sind, sondern auch
jene menschliche Lebensformen, die in unserer Auffassung nicht als schiitzenswert
angesehen werden oder um die bei Verletzung oder Tod nicht getrauert wird. Bei-
spiele fiir solche Grenzfélle des Menschlichen sind, ab wann wir einen Embryo als
menschliche Person betrachten oder wann bestimmte Gruppen aus dem Menschli-
chen ausgeschlossen werden, wie es in der Geschichte Sklav_innen, sogenannten
minderwertigen Rassen oder auch Behinderten widerfahren ist.

Aus der Tatsache, dass menschliche Wesen nicht immer den Status eines Men-
schen erhalten, schlussfolgert Butler, dass die Frage, was als Leben und was als
Menschenleben gilt, eine eminent politische Frage ist. Die Entscheidung iiber die
Kategorie des Menschlichen hiangt von den Normen und Machtprozessen jener Dis-
kurse ab, die unsere Wahrnehmung des Lebens bestimmen: ,,Das ,Sein‘ des Lebens
selbst verdankt sich ganz bestimmten Vorentscheidungen; daher konnen wir von
diesem ,Sein‘ nicht sprechen, ohne von vornherein die Operationen der Macht im
Blick zu haben, und wir miissen die spezifischen Mechanismen der Macht offen le-
gen, durch welches Leben als solches erst hervorgebracht wird.“ (Butler 2010: 9,
vgl. ebd.: 76)

Fiir Butler hat die politische Entscheidung, was als Leben bestimmt wird, weit-
reichende Folgen. Der Schweregrad dieser Folgen tritt in ihrer Theorie umso mehr
zu Tage, da sie nicht die liberale Auffassung teilt, dass die Subjekte autonom, sou-
verdn und prinzipiell auch ohne die sie umgebende Gesellschaft lebensfahig seien,
solange sie nur einen ,,inneren Uberlebensantrieb® (ebd.: 27) besitzen. Butler betont
stattdessen, dass Menschen sowohl abhingig von Anderen als auch mit ihnen ver-
bunden sind. Ihre grundlegende These besagt, dass allem Lebendigen gemein ist,

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

dass es gefahrdet ist. Mit Gefdhrdung (precariousness) meint sie, dass unsere Leben
endlich und der steten Gefahr des Todes ausgesetzt sind. Unsere Korper sind ver-
letzlich und daher einerseits beschddigenden Einfliissen von au3en ausgeliefert und
andererseits auf lebenserhaltende Bedingungen angewiesen. Auch wenn diese Defi-
nition derzeit als weitreichend und umfassend angesehen werden muss, macht But-
ler hier den gleichen ,,Fehler” wie die von ihr kritisierten Theorien. Indem sie eine
Form von Leben tiber die Gefdhrdung definiert, schafft sie mogliche Ausschliisse
aus dem Kreis des Lebendigen. Doch jenseits des Lebendigen existiert vor allem
die Welt der Dinge, die menschlichem Handeln fast ungeschiitzt ausgesetzt ist (vgl.
Nussbaum 2002: 90-162). Zum Beispiel in der immer wieder aufflammenden Dis-
kussion um kiinstliche Intelligenz konnten Butlers einschlieBend gedachte Katego-
rien abschottend wirken. Insbesondere der Rekurs auf die Korperlichkeit konnte
sich gegen Formen von Leben wenden, die nicht auf einen bestimmten Korper an-
gewiesen sind. Daher muss die oben genannte Argumentation von Butler im butler-
schen Sinne verdeutlicht werden: Angesichts des heutigen Standes der Forschung
iiber kiinstliche Intelligenz kann Butlers Definition Bestand haben, doch nur wenn
gleichzeitig die Bereitschaft bestehen bleibt den Begriff des Lebens bei Bedarf neu
zu fassen. Die Gefahrdung darf nicht allein auf den Korper als Grundlage zuriick-
greifen, sondern diesen nur als Beispiel fiir die Verletzlichkeit heranziehen. Zentral
fiir die weitere Argumentation muss die Gefdhrdung eines moglich gewaltfreien
Fortbestandes der eigenen Existenzform sein, die dann als ,,Leben” bezeichnet wird.

Gehen wir also davon aus, dass das Leben geféhrdet ist, dann bedarf es der Zu-
wendung, des Schutzes und der Unterstiitzung, welche groftenteils im Zusammen-
leben mit anderen Menschen gewihrleistet werden. Diese Gefdhrdung 1dsst sich
nicht denken, ohne die gesellschaftlichen und sozialen Umstinde des Lebens zu be-
riicksichtigen. Leben kann nur dann gedeihen, wenn es in einem sozialen Umfeld
gelebt wird, das fiir die Bewahrung des Lebens Sorge trigt.

»Wenn wir sagen, ein Leben ist verletzlich, kann verloren oder zerstort werden, ein Leben
kann systematisch bis zum Eintritt des Todes vernachlédssigt werden, dann betonen wir damit
nicht nur die Endlichkeit dieses Lebens (die Gewissheit des Todes), sondern weisen zugleich
auf seine Gefahrdung, das heif3t darauf hin, dass der Erhalt eines Lebens die Erfiillung gewis-
ser sozialer und wirtschaftlicher Bedingungen erfordert. Geféhrdetsein impliziert bereits Zu-
sammenleben, also die Tatsache, dass unser Leben in gewissem Sinn immer schon in der
Hand des Anderen liegt. Mit dem Gefahrdetsein ist das Ausgesetztsein sowohl gegeniiber de-
nen verbunden, die wir kennen, als auch gegeniiber jenen, die uns unbekannt sind, die Ab-
héngigkeit von Menschen, die uns vertraut sind oder die wir kaum kennen oder von denen wir
tiberhaupt nichts wissen.* (Butler 2010: 21, vgl. ebd.: 26f.)

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG UND PREKARITAT | 325

Die Gefahrdung ist fiir Butler eine Grundbedingung des Lebens, die alle Menschen
miteinander teilen. Allerdings sind die tatsdchlichen Gefahrdungen fiir einzelne
Menschen nicht gleich hoch:

,,Um Unterdriickung bekdmpfen zu kdnnen, muss man verstehen, dass Menschenleben nicht
gleichméBig unterstiitzt und aufrechterhalten werden, dass die physische Verletzbarkeit des
Menschen auf dem Globus vollkommen unterschiedlich verteilt ist. Bestimmte Menschenle-
ben werden in hohem MalBe geschiitzt und die AuBerkraftsetzung ihrer Anspriiche auf Unan-
tastbarkeit reicht aus, um einen Krieg auszulosen. Andere Menschenleben werden eine solche
schnelle und wild entschlossene Unterstiitzung nicht finden und nicht einmal als ,betrauerns-
wert® eingestuft werden.” (Butler 2009a: 45)

Die Verteilung von Gefahrdung héngt von gesellschaftlichen und politischen Rah-
menbedingungen ab.’'’ Diese Rahmenbedingungen umfassen jene Diskurse, die un-
sere Wahrnehmung priagen, was iiberhaupt als Leben und menschlich angesehen
wird. Solche Diskurse beeinflussen, welche Leben wir als schiitzens- und bewah-
renswert anerkennen, welche Emotionen wir ihnen gegeniiber bringen und wie wir
sie behandeln. Je nachdem, wie viel Anerkennung und Wertschitzung einem Men-
schen in spezifischen Diskursen zukommt, desto eher erlangt ein Mensch den Sub-
jektstatus, erhélt Zuwendung oder wird vor Verletzungen geschiitzt.

Ein Mensch allerdings, der seinen Status des Menschlichen verloren bezie-
hungsweise nie errungen hat, kommt selten in den Genuss von Menschen- und
Schutzrechten, ist oftmals Angriffen ausgesetzt, kann sich seiner korperlichen Un-
versehrtheit nicht sicher sein und ist durch den sozialen Ausschluss eher Armut,
Krankheiten und Unterdriickung ausgesetzt. Die Chance auf physisches Uberleben
ist fiir einen Menschen, der einen sozialen Tod erlitten hat oder im sozialen Leben
nie existierte, viel geringer. Butler wéhlt fiir die Gefédhrdungen, denen die Men-
schen aus politischen und gesellschaftlichen Griinden ausgesetzt sind, den Begriff
der Prekaritét (precarity):

,Der Begriff der Prekaritdt bezeichnet jenen politisch bedingten Zustand, in dem ganz be-
stimmte Bevolkerungsgruppen aus sozialen und wirtschaftlichen Unterstiitzungsnetzwerken
herausfallen und dem Risiko der Verletzung, der Gewalt und des Todes ausgesetzt werden.
Diese Bevolkerungsgruppen sind besonders gefahrdet durch Krankheit, Armut, Hunger, Ver-

treibung und Gewalt ohne jeden Schutz. Prekaritit bezeichnet auch den politisch zu verant-

317 Butler bemerkt, dass die soziale und politische Behandlung eines Menschen nicht die
alleinige Ursache fiir Gefdhrdung ist. Allerdings konnen Gefahrdungen abseits des So-
zialen erheblich durch soziale und politische Umsténde verstarkt oder verringert wer-

den, indem Schutz und Pflege gewihrt oder verweigert werden.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

wortenden Zustand der maximierten Gefdhrdung bestimmter Bevolkerungsgruppen durch
willkiirliche staatliche Gewalt [...].* (Butler 2010: 31f.)

Die Prekaritét, in der sich Menschen oder Gruppen befinden, ist kein Zustand, der
unbeeinflussbar wire. Wie sich der Grad an Gefdhrdung, der sich alle Menschen
gegeniiber sehen, in der gesellschaftlichen Praxis auf einzelne Menschen oder
Gruppen verteilt, ist das Ergebnis politischer Entscheidungen und Handlungen, die
wiederum das Produkt von gesellschaftlichen Diskursen sind.

Butler leitet aus den Tatsachen der Gefdhrdung aller Menschen und der poli-
tisch bedingten Zuweisung von Prekaritét eine ethische Verantwortung ab: Erstens
tragen wir eine Verantwortung fiir die Leben Anderer, denn als gefidhrdete Men-
schen miissen wir eingestehen, dass unser Leben in den Hédnden Anderer liegt, aber
ebenso deren Leben von unseren Taten abhidngt. Durch unsere Handlungen steigt
oder sinkt die Gefdhrdung Anderer, selbst fiir Menschen, denen wir gar nicht un-
mittelbar nahe kommen. Diese gegenseitige Abhdngigkeit wird umso deutlicher in
der heutigen globalisierten Welt, in der Konsument_innen beispielsweise mit dazu
beitragen, unter welchen Arbeits- und Lebensbedingungen die Arbeiter innen die
Produkte fertigen. Da wir die Gefdhrdung Anderer beeinflussen, ist es laut Butler
ethisch geboten, deren Gefiahrdung zu verringern. Zweitens haben wir die Pflicht,
die bestehende Verteilung von Prekaritit nicht als gegeben hinzunehmen, sondern
als politische Aufgabe aufzufassen.

Fiir eine politische Theorie bleibt Butler hier zu vage. Sie dufert sich nicht, wie
konkrete Gefahrdungen verringert werden sollen und auch nicht, wer eine Gefahr-
dung definiert und misst. Es fehlt iiberdies eine Definition ob Gefdhrdung summa-
risch begriffen werden und miteinander verrechnet werden kann. Oftmals sind poli-
tische Entscheidungen nicht eindeutig. So kann eine Entscheidung kurzfristig die
Gefihrdung verringern und langfristig erhdhen oder umgekehrt. Wie soll zum Bei-
spiel eine Technologie wie die Kernkraft begriffen werden, die einerseits durch be-
zahlbare Energie Hunger und Armut bekdmpfen kann, andererseits durch mogliche
Katastrophen und Kernwaffen ein enormes Gefdhrdungspotenzial birgt? Noch wei-
tergehend ist das Problem der zukiinftigen Generationen. Kann sich eine Politik, die
sich an der Gefdahrdung der Menschen orientiert, dringenden Zukunftsfragen wid-
men, also der Gefdhrdung noch nicht existierender Menschen? Wie ist es mit der
Ausbeutung von Naturschétzen, die das Leben der jetzt lebenden Menschen er-
leichtern kann, aber diec Welt in der Zukunft zu einer unbewohnbareren Stitte
macht? Hier bleibt Butler die Antwort auf wichtige politische Fragen schuldig.

Sie selbst wihlt einen anderen Weg, indem sie anerkennt, dass es nicht moglich
ist, ohne die Zuhilfenahme einer weiteren Norm zu bestimmen, welche Ziele eine
Politik haben sollte, die sich der Prekaritit annimmt. Butler plddiert hier fiir den
Grundsatz der Gleichbehandlung: ,,.Die Anerkennung gemeinsamer Gefdhrdung
bringt starke normative Verpflichtungen zur Gleichstellung mit sich [...].“ (Butler

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG UND PREKARITAT | 327

2010: 34) Eben weil die Gefdhrdung eine Tatsache fiir alle Menschen darstellt und
sich eine Ungleichverteilung von Prekaritét erst aus politischen und sozialen Um-
stinden heraus ergibt, muss ,,Gefdhrdung in Begriffen der Gleichheit™ (ebd.: 29)
gedacht werden. Es sollte das normative Ziel sein, die Gefdhrdung von stirker ex-
ponierten Menschen zu mindern und Unterschiede in der Gefdhrdung abzubauen.

Es sind mehrere Alternativen denkbar, wie dic von Butler konstatierte Un-
gleichheit verringert werden kann. Denkbar ist beispielsweise eine utilitaristische
Losung, bei der die Summe der Gefdahrdungen aller minimiert wird, oder auch die
Rawlsche Alternative, bei der diejenigen besser gestellt werden sollen, denen es in
der Gegenwart am schlechtesten geht. Ebenso wire eine kleine Schlechterstellung
mancher fiir eine grole Besserung fiir andere eine Losung. Fiir Butler sind diese
Fragen allerdings erst der zweite Schritt: Die Frage der Menschlichkeit geht der
Frage nach Gerechtigkeit noch voraus, da Gerechtigkeit in unseren Kulturen zuvor-
derst Menschen zukommt. Fiir Butler gerit die Frage der Menschlichkeit zu oft aus
dem Blick, obwohl sie eine Bedingung fiir Gerechtigkeit darstellt. Eine Theorie der
Gerechtigkeit, die Aussagen dazu trifft wie diese Minimierung von Gewalt in der
Praxis organisiert werden kann, fehlt jedoch in Butlers Uberlegungen.

Butler zieht aus der ethischen Verantwortung fiir die Leben Anderer nicht den
Schluss, dass es ein ,,Recht auf Leben* gébe (vgl. ebd.: 25). Eine solche Schlussfol-
gerung wiirde leugnen, dass der Tod ein unumgingliches Ende des Lebens ist.
Ebenso wenig will sie in essentialistische Thesen verfallen, die ,,Menschenleben*
oder ,,Personen® besonderen Schutz und besondere Rechte zuschreiben wollen, und
daher das Recht auf Leben mit einem bestimmten Bild vom Menschen verkniipfen.
Eine klare Abgrenzung, was ein Mensch ist, kann nicht gezogen werden und baut
auf Ausschliissen des Nichtmenschlichen auf.

Butlers Ausweg aus den ,,anthropozentrischen und liberalistisch-individualisti-
schen Vorannahmen* (ebd.: 26) ist, nicht den Schutz vor Gefahrdung mit essentia-
listischen Konzepten wie dem Mensch- oder Personsein zu verkniipfen. Diese Kon-
zepte iibersehen, dass die Menschen nur in einem Beziehungsgefiige und innerhalb
von sozialen Abhdngigkeiten (iiber)leben kénnen. Die Normen und Diskurse dieses
sozialen Umfelds sind entscheidend dafiir, was es heilit ein ,,Mensch* oder eine
,»Person zu sein und welche Folgen solche Zuschreibungen haben.

»Wer [...] Entscheidungen fdllt oder Schutzrechte zuerkennt, tut dies im Kontext gesell-
schaftlicher und politischer Normen, die den Rahmen des Entscheidungsprozesses bilden, und
er entscheidet in Bezug auf gemutmafite Kontexte, innerhalb welcher die Zuerkennung von
Rechten anerkannt werden kann. Anders gesagt sind Entscheidungen soziale Praktiken, und
die Zuerkennung von Rechten ist genau dort moglich, wo Diskursbedingungen gegeben sind
oder, sofern sie noch nicht institutionalisiert sind, dennoch in Anspruch genommen werden
konnen.” (ebd.: 28)

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Butler fordert also vielmehr, die sozialen Umstinde und Diskurse in den Blick zu
nehmen, welche die Behandlung von Menschen, deren Leben und Uberleben be-
dingen. ,,Wo ein Leben keine Chance hat zu gedeihen, hat man fiir die Verbesse-
rung seiner einschrinkenden Bedingungen Sorge zu tragen.” (ebd.: 29) Butler zielt
allerdings nicht nur darauf ab, Gefihrdungen zu mindern, um das reine Uberleben
zu sichern. Fiir sie geht dem Uberleben ein Leben voraus, das lebbar ist. Es sollen
Bedingungen geschaffen werden, die ein Leben lebbar machen.”"®

Die politischen und sozialen Entscheidungen, welche Bedingungen fiir welche
Leben zugrunde gelegt werden, bestimmen dariiber, ob diese Leben lebbar sind. Die
gesellschaftliche Normierung von ,,Menschsein® und ,,Leben® fiihrt dazu, dass es
nur eine begrenzte Anzahl an Méglichkeiten gibt, wie jemand ein anerkanntes Le-
ben als Mensch fiihren kann. All jene, die nicht diese Moglichkeiten umsetzen, se-
hen sich mit vielféltigen Gefahren konfrontiert: Ihr Leben geniefit wenig oder gar
keinen Schutz und sie provozieren manchmal durch ihre bloBe Anwesenheit Angste
und Aggressionen. Thre Stimme hat kein vollwertiges Gewicht und sie haben we-
nige oder keine Partizipationsmoglichkeiten an gesellschaftlichen Handlungen. Zu-
dem miissen sie oftmals ihren Lebensweg rechtfertigen sowie sich unter sozialem
Druck behaupten. Die gesellschaftlichen Normierungsmechanismen konnen dazu
fiihren, dass die Ausgeschlossenen selbst ihr Leben nicht als ,,richtiges* betrachten
und dass sie sich womdglich als ,,unwirklich* ansehen, als Wesen, die es nicht ge-
ben sollte (vgl. Butler 2009a: 54, 58; Butler 2012).

Auch wenn Butler in ihren Werken sehr stark die negative Seite der Normen he-
rausarbeitet, so sind Normen fiir sie nicht nur negativ, sondern eher zwiespaltig: Sie
fiilhren zum einen zwar dazu, bestimmte Lebensmodelle abzuweisen und zu diskre-
ditieren. Zum anderen tragen sie jedoch dazu bei, das Leben in der Gemeinschaft
erst lebbar zu gestalten, weil sie unsere gegenseitige Abhédngigkeit von Anderen
und unsere psychische wie korperliche Verletzbarkeit in einen friedlichen Rahmen
bringen. Butlers politisches Ziel ist, diejenigen Normen zu erhalten und zu fordern,
die bei der Bewiltigung des Lebens helfen, und jene zuriickzuweisen, die Lebens-

318 Butler spricht in ihren englischen Originaltexten von ,,liveable®. In den Ubersetzungen
wird dies unterschiedlich ins Deutsche iibertragen, zum Beispiel als ,,lebenswert*, ,,le-
bensfahig“ (Butler 2002b: 8) oder ,.bewiltigbar” (Butler 2009a: 356). In ihrer in
Deutsch vorgetragenen Rede zur Verleihung des Frankfurter Adornopreises spricht sie
selbst von ,,lebbar (Butler 2012). Diese Ubersetzung werde ich iibernehmen, da sie
anders als ,,lebenswert neutraler formuliert ist und nicht eine Beurteilung impliziert,
ob ein bestimmtes Leben iiberhaupt wertvoll sei. ,,Bewiltigbar* hingegen fehlt der un-
mittelbare Bezug auf das Leben an sich. Wenn im Folgenden dennoch auf die
Wendung ,,lebenswert” zuriickgegriffen wird, dann als Bezug auf die Sichtweisen einer
Gesellschaft, was als lebenswert anerkannt ist, und nicht auf Butlers Forderung, leb-

bares Leben zu fordern.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERANTWORTUNG UND PREKARITAT | 329

modelle verunmoglichen. Bei jenen Normen, die auf beide Arten zugleich wirken
oder verschiedene Gruppen unterschiedlich betreffen, plddiert Butler dafiir, jene
Normen zu stirken, welche die geringsten Ausschliisse hervorrufen.

,»Am wichtigsten ist ein Ende der Praxis, fiir alle Menschenleben zum Gesetz zu machen, was
nur fiir einige wenige lebbar ist, und ebenso wichtig ist ein Verzicht darauf, allen Menschen-
leben etwas vorzuschreiben, was fiir einige nicht lebbar ist. Die Unterschiede bei Position und
Wunsch setzen der Universalisierbarkeit als einem ethischen Reflex Grenzen. Die Kritik an
den Geschlechternormen muss im Kontext der Menschenleben situiert werden, und sie muss
von der Frage geleitet sein, was die Mdglichkeiten, ein lebenswertes Leben zu fithren, maxi-
miert und was die Moglichkeiten eines unertriglichen Lebens oder sogar eines sozialen oder
buchstéblichen Todes minimiert.” (Butler 2009a: 20)

Wie in den meisten politischen AuBerungen bleibt Butler hier vage, da eine Festle-
gung auf bestimme Inhalte genau dem widerspricht, was sie anstrebt: Eine kritische
Offenheit bei der Bewiltigung politischer Fragen. Dennoch miisste sie hier spezifi-
scher werden. Denn Ausschliisse konnen sowohl quantitativ als auch qualitativ ge-
messen werden. Auch die Definition eines ,,lebenswerten Lebens* ist hoch umstrit-
ten, wie die immer wieder aufkommenden Debatten um das Existenzminimum oder
das Spannungsfeld relative/absolute Armut zeigen. Damit ist die Gefahr groB3, dass
Butlers Ansatz sich in einem politischen Kampf iiber die Deutungshoheit dariiber
verliert, was ,,wenig® und was ,,zu wenig® bedeutet. Hier greift der Verweis auf
eine notwendige Offenheit von Normen und auf den ,,Kontext der Menschenleben*
zu kurz. Notwendig wiren weitergehende Uberlegungen zu den Bediirfnissen von
Menschen und der Frage, wie im politischen oder ethischen Kontext diese Bediirf-
nisse erkannt und rechtmifBige von unrechtméfBigen Anspriichen unterschieden
werden konnen. So kann Butler nur ein sehr allgemeines Bild formulieren.

Fiir sie bilden die Normen der Anerkennung, der Vergebung, der Kritik und der
Offenheit die entscheidenden Grundlagen, um lebbares Leben zu ermdglichen: Nur
wenn die gesellschaftlichen Normen so gestaltet werden, dass mehr Menschen als
vollwertige und handlungsfihige Subjekte anerkannt werden, dann stellen unge-
wohnliche Lebensentwiirfe weniger ein Risiko dar, dass ein Mensch entmenschlicht
wird, den Subjektstatus verliert und in die Gefahr von Gewalt und Ausgrenzung ge-
rit. Vielmehr wird akzeptiert, dass andere Menschen nie vollstindig erfasst oder
verstanden werden konnen, und dass ihnen deswegen nachsichtig gegeniiber getre-
ten werden sollte.

Eine unabdingbare Grundlage fiir die Umgestaltung von Normen bildet die Hin-
terfragung von eben diesen Normen. Nur wenn Normen nicht als gegeben angese-
hen werden, sondern ihre Kontingenz und ihre gesellschaftliche Konstruktion be-
kannt sind, konnen sie verdndert und erweitert werden. Das gilt auch fiir die Nor-
men, die festlegen, wer als Mensch gilt und welches Leben als lebbar betrachtet

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

wird. Eine Offenheit fiir Verdnderungen muss daher ebenfalls bestehen: Sie garan-
tiert, dass nicht von vorneherein bestimmt wird, wie Anderungen zu verlaufen ha-
ben. Nur mit Offenheit sind die Menschen bereit, ungewéhnliche Lebensentwiirfe
oder Menschen, die nicht den Erwartungen entsprechen, nicht gleich mit Aggres-
sionen und Ausgrenzung zu begegnen, sondern ihr eigenes Bild vom lebenswerten
Leben zu iiberdenken. ,,Jm Namen der Gewaltlosigkeit miissen wir fiir die Wand-
lungen des Menschlichen offen sein.“ (Butler 2009a: 63)

4.2.6 Ein lebbares Leben durch moéglichst geringe Gewalt

Butler wiirde ihren eigenen Anspriichen nicht gerecht werden, wiirde sie selbst ei-
nen Katalog an Werten und Normen vorlegen, der definiert, was sie als lebbares
Leben ansiceht. Sie bietet allerdings ein Kriterium an, das als Indikator dienen kann:
Ein lebbares Leben ist nur denkbar, wenn Gewalt in diesem Leben so gering wie
moglich gehalten wird. ,,Es ist klar, da3 man normative Urteile fillen muf3, um po-
litische Ziele zu setzen. Meiner Arbeit geht es in gewisser Weise darum, die Grau-
samkeiten, durch die Subjekte produziert und differenziert werden, zu entlarven und
zu verbessern.” (Butler 1995b: 131f., vgl. das Kapitel ,,Auf3er sich* in Butler 2009a)
Thr Ziel ist es, Gewalt nicht als selbstverstindliches und naturgegebenes Phénomen
innerhalb der sozialen Beziehungen zu betrachten, sondern einen Anspruch auf
Gewaltlosigkeit — oder zumindest eine Empfanglichkeit fiir einen solchen Anspruch
— zu etablieren (vgl. Butler 2010: 154). Um dieses Ziel zu erreichen, lotet Butler die
Grundbedingungen und Voraussetzungen aus, die eine solche Empfinglichkeit er-
moglichen.

Butler bleibt vage, welche Art von Gewalt sie ablehnt und welche Phdnomene
sie unter Gewalt fasst. Thren Schriften sind mehrere Gewaltbegriffe entnehmbar.
Erstens findet fiir Butler Gewalt bereits bei der Konstituierung von Subjekten statt,
ndmlich indem Normen auf die Individuen Normalisierungszwinge ausiiben. Die
Einordnung von Menschen in Gruppen oder Kategorien sowie die Zuweisung von
bestimmten Identitdten, Rollen oder Interessen, denen sich die Menschen zu fiigen
haben, wenn sie ihre Intelligibilitit in der Gesellschaft nicht gefdhrden wollen, ge-
*" Dieser Gewaltbegriff dhnelt Derridas urspriinglicher Ge-
walt (vgl. Kapitel 2.1.5) oder Bourdieus symbolischer Gewalt (Bourdieu 1973):
Diese Gewalt wirkt sehr versteckt und wird zumeist nicht als Zwang wahrgenom-

hen mit Gewalt einher.

men, kann aber nichtsdestotrotz das Leben von Menschen sehr stark einschrianken

319 Butler sieht nicht immer Gewalt am Werk, sondern lasst lieber offen, ob nicht in eini-
gen Fillen andere Begriffe wie ,,Macht™ besser beschreiben, wie die Konstituierung
von Subjekten vor sich geht (vgl. Butler 2007: 184 und Butler 2010: 157).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN LEBBARES LEBEN | 331

und festlegen.’*

che Normen einen ,,nicht bewéltigbaren Zwang® (Butler 2009a: 20) darstellen, so
dass sie ihr Leben nicht zu meistern in der Lage sind. Mitunter fithlen sich Men-
schen gar nicht als real, weil die Moglichkeit ihrer Existenz gesellschaftlich geleug-
net wird. Die Behandlung dieser Menschen kann noch nicht einmal als Unterdrii-

Fiir Menschen, die diesen Normen nicht entsprechen, kénnen sol-

ckung bezeichnet werden, da Unterdriickung mit einer Anrufung einher geht, die
zumindest eine teilweise Anerkennung beinhaltet.

Dieser erste Begriff von Gewalt beschreibt, wie Menschen eine Kategorie auf-
erlegt wird, die ihr Leben einschriankt. Zum Beispiel miissen Frauen ihr ,,Frausein®
performieren, um anerkannt zu werden, oder intersexuelle Menschen werden oft als
krank oder als zu korrigierender Fehler der Natur angesehen und ihnen wird die
Kategorie der Menschlichkeit verweigert. Diese Gewalt wird auf dreierlei Weise
wirksam: Erstens durch die Zuordnung von Kategorien an sich, in die Menschen
eingeordnet werden (vgl. Butler 2010: 155). Zweitens entsteht durch die Konstruk-
tion von solchen Kategorien immer deren konstitutives Aulen mit, das heifit, ein
Anteil der Menschen dient als das von den Kategorien Verworfene. Drittens zeigen
van der Steen et al. (2012: 34) auf, dass die Gewalt der Kategorisierung darin be-
steht, dass die Subjekte manche Kategorisierungen in unmissverstindlicher und
gleichbleibender Weise zu verkorpern gezwungen sind. ,,Sowohl eine eindeutige
Geschlechtszugehdorigkeit als auch ein konstantes Geschlecht zu ,sein‘, stellt eine
gewaltvolle Bedingung der Subjektkonstitution dar. [Herv.i.O.]“ (ebd.: 35) Die Ge-
walt der Kategorisierung ist also kein einmalig vollzogener Akt. Die Subjekte sind
dynamisch wie auch die Sicht auf sie. Sie verdndern sich ebenso wie die gesell-
schaftlichen Rahmenbedingungen, in welchen sie existieren. Das bedeutet, dass ein
Subjekt seinen Subjektstatus stets erhalten und verteidigen muss, indem es ihn
durch stindige performative Akte untermauert. Fiir Butler findet in diesem Sinne
keine originédre oder griindende Gewalt statt, die das Subjekt in einem einzigen, ab-
geschlossenen Vorgang bildet, sondern die Subjektkonstituierung ist ein sich stin-
dig wiederholender Prozess (vgl. Butler 2007: 182).

Diese Gewalt der Normen und Kategorien wird durch die zweite, die ,,ethische
Gewalt” unterstiitzt. Sobald Menschen als selbstbestimmte und selbsttransparente
Subjekte entworfen werden, die im Kern unabhéngig von der Gesellschaft agieren
konnen, so sind sie gezwungen, genau diese Konzeption auch zur Schau zu stellen

320 Butler wiahlt als Beispiele hierfiir die Geschlechternormen, die Menschen in ganz
bestimmte Lebensmodelle pressen und inter-, trans- oder homosexuelle Menschen als
nicht normal verwerfen. Ein weiteres Beispiel, um dies zu illustrieren, stellt Monika
Bittls These iiber die Norm der ,,Fiirsorgeoptimierung® bei Kindern dar (Bittl 2013): In
Bittls Artikel wird die soziale Norm, Kindern einen guten Start ins spétere Leben zu
geben, als systematischer Zwang fiir Eltern beschrieben, viele (auch iibertriebene) Ak-

tivitdten zu unternehmen, um ihre Kinder optimal zu fordern.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

und voéllige Verantwortung fiir ihr Handeln zu tibernehmen. Doch dies ist unmog-
lich zu bewerkstelligen, weil sich die Subjekte, wie in Kapitel 4.2.4 beschrieben,
nicht selbst vollig kennen kdnnen und immer schon mit der Gesellschaft verkniipft
sind. Sie miissen zwangsldufig an dieser Norm scheitern (vgl. Butler 2003: 55). Die
ethische Gewalt ist eine Folgerung aus der Gewalt der Subjektkonstituierung, denn
das selbstbestimmte und selbsttransparente Subjekt ist eine normative Kategorie, in
die sich Menschen einzuordnen haben, wenn sie anerkannt werden wollen.

Die Gewalten, Menschen in Normen und Kategorien einzuteilen sowie von ih-
nen Souverdnitit und Selbstidentitit zu verlangen, zieht eine dritte Art der Gewalt
nach sich: Die direkte physische Gewalt. Die Gewaltbegriffe Butlers stehen in ei-
nem engen Zusammenhang: Wo Normen Menschenbilder durchsetzen, die manche
Menschen entmenschlichen, besteht die grole Gefahr, dass physische Gewalt ent-
steht.**! Diese Gewalt iiberbringt ,,in einem gewissen Sinne die Botschaft der Dehu-
manisierung [...], die in der Kultur bereits wirksam ist*“ (Butler 2009a: 46). Gewalt,
die aus dem Begehren resultiert, bestimmte Normen als das einzig ,,natiirliche* zu
begreifen, wendet sich insbesondere gegen Menschen, die nicht nur andere Mei-
nungen vertreten, sondern die sogar mit ihrer Korperlichkeit den Normen wider-
sprechen. Sie stellen ein lebendes Gegenbeispiel dar, dass das als ,,natiirlich* Ange-
nommene nicht tatsdchlich das einzig Natiirliche ist. Lebensformen, die sich nicht
in die normierten Schemata einordnen lassen, fallen auch aus den Normen heraus,
die dieses Leben als wertvoll und schiitzenswert erachten. Ein Leben ist jedoch nur
lebbar, wenn ihm ein gewisser Schutz vor korperlicher Gewalt zukommt.

,.Die Konzeption von Politik, die hier zum Tragen kommt, ist wesentlich an der Frage nach
dem Uberleben interessiert, daran, wie eine Welt geschaffen werden kann, in der diejenigen,
die ihre Geschlechtsidentitdt und ihr Begehren nicht als normenkonform verstehen, nicht nur
ohne Gewaltandrohung der Aulenwelt leben und gedeihen konnen, sondern auch ohne das
allgegenwirtige Gefiihl ihrer eigenen Unwirklichkeit, das zum Suizid oder zu einem suizida-
len Leben fiihren kann.* (ebd.: 347)

Bei der Rezeption sorgt vor allem die zuerst erlduterte Gewalt der Subjektkonsti-
tuierung fiir Missverstdndnisse, da sie als ontologische Gewalt gelesen wird. So
interpretiert Catherine Mills die Wirkungen der Normen — dass Normen bestimmen,
wer {liberhaupt als Subjekt gilt, dass sie immer mit Ausschliissen arbeiten und dass
wir die Welt auf eine bestimmte Weise wahrnehmen — als inhdrent gewaltsam. ,,The

321 Butler zieht daher einen engen Zusammenhang zwischen der Berichterstattung iiber
Kriege und der in Kriegen veriibten Gewalt. Die Bilder und die Reportagen, die iiber
den Krieg und deren Kriegsparteien veroffentlicht werden, bestimmen mafBgeblich mit,
wer als menschlich angesehen wird und iiber wessen Tod getrauert werden darf, und
wer nicht (vgl. Butler 2009c¢: 36).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN LEBBARES LEBEN | 333

reality-conferring capacity of the norm means that the norm makes the world in its
own image, in a repeated act of constitutive violence that is itself inseparable from
the inauguration and reality of the norm as norm.“ (Mills 2007: 140f., vgl. Meilner
2010: 68) Gewalt ist fiir Mills eine zentrale Eigenschaft der butlerschen Normen
und bekommt dadurch einen ontologischen Status. Allerdings konne Butler damit
nicht mehr an einer gewaltlosen Ethik festhalten, denn Subjekte, die selbst in Nor-
men und demzufolge in Gewalt griindeten, konnten keine ethischen, das heilt ge-
waltlosen Subjekte werden.

Butler weist diese Lesart zuriick. Sie bejaht zwar Mills Ausfithrungen in dem
Sinne, dass in der Tat Subjekte nicht gewaltlos gedacht werden konnen, da sie stets
in Gewalt verstrickt sind. Diese Verstrickung ergibt sich aus der Subjektkonstitu-
ierung. Subjekte werden bei ihrer Entwicklung immer wieder durch Gewalt geprégt,
da die subjektbildenden Normen mit Gewalt einhergehen. Die Subjekte sind durch
gewisse Normen der Gewalt ausgesetzt und diese Erfahrung kann in ihnen gewalt-
titige Emotionen wie Zorn oder Aggressionen hervorrufen. Sobald die Subjekte
diese Normen durch ihr performatives Verhalten weitertragen, iiben sie ihrerseits
Gewalt aus. Diese Voraussetzung, dass Subjekte durch Gewalt geformt sind, Ge-
walt kennen und sie auch fiir ihr eigenes Handeln als Losungsstrategie vermittelt
bekommen, widerspricht fiir Butler allerdings nicht einer Ethik der Gewaltlosigkeit.
Vielmehr bildet die Verstrickung in Gewalt eine Voraussetzung fiir Butlers Ethik.

Fiir Butler entsteht aus der Verstrickung in Gewalt eine Verantwortung des
Subjekts. Einerseits konnen Subjekte nicht vollig frei agieren und sich daher nicht
der Prigung durch formierende, gewaltsame Normen entsagen. Sie miissen sich
eingestehen, selbst in eine Geschichte der Gewalt verwoben zu sein. Andererseits
sind sie durch diese Normen nicht determiniert. Fiir Butler schliet die Subjektwer-
dung mit ein, dass ein Subjekt sich von seiner konstituierenden Gewalt abwenden
kann. Es sollte ,,immer noch mdglich sein zu sagen, dass es zwischen der Gewalt,
die uns formt, und der Gewalt, mit der wir nach unserer Formung unser Dasein fiih-
ren, zu einem entscheidenden Bruch kommen kann® (Butler 2010: 155). Mdglich
wird dieser Bruch dadurch, dass die Bildung des Subjekts kein einmaliger oder ab-
geschlossener Vorgang ist, sondern sich performativ abspielt. Das heil3t, dass das
Subjekt eine Norm immer wieder vollziehen muss. Es ergeben sich dabei fortlau-
fend Gelegenheiten diese Norm und die damit einhergehende Gewalt zu bestitigen,
sie abzulehnen oder sich von den gewaltsamen Ergebnissen der Norm zu distanzie-
ren. Uberdies wendet Butler ein, dass die Gewalt, die das Subjekt bei der Perfor-
manz der Normen anwendet, nicht dieselbe sein muss, die bei der Bildung dieses
Subjekts wirksam wurde. Das Subjekt ist nicht im Vornhinein zur Gewaltausiibung
bestimmt, sondern es hat durch die Performativitit begrenzte Handlungsspielrdume,
gewaltlos zu agieren. ,,In Gewalt verstrickt sein bedeutet, dass dieser Kampf [um
Gewaltlosigkeit, Anm. der Verf.], auch wenn er heftig, schwierig, hinderlich, un-
gleichmidfig und notwendig ist, keinen Determinismus darstellt. (ebd.: 158) Die

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Verantwortung des Subjekts besteht darin, bei der performierenden Wiederholung
von Normen nicht zwangsweise Gewalt weiter zu tragen, sondern aktiv darum zu
ringen, von den gewaltsamen Normen und der Gewaltausiibung abzuweichen.

,»Es geht nicht darum, die eigenen Entstehungsbedingungen auszuldschen, sondern nur
darum, Verantwortung fiir ein Leben zu iibernehmen, das sich gegen die determinierende
Macht dieser Bedingungen zur Wehr setzt, oder das, anders ausgedriickt, Nutzen aus der Ite-
rabilitat der der eigenen Entstehungsgeschichte zugrunde liegenden Normen zieht und sich

damit deren Fragilitdt und Transformierbarkeit zunutze macht.“ (ebd.: 158)

Butler macht deutlich, dass die Subjekte nicht zum Weitertragen von Gewalt ge-
zwungen sind. Diese Hoffnung, trotz der eigenen Prigung durch Gewalt im eigenen
Handeln auf gewaltlose Alternativen zuriickgreifen zu kdnnen, stellt eine wichtige
Grundlage fiir ihre Ethik dar. Doch das Ringen um Gewaltlosigkeit bezieht sich
nicht nur auf die individuellen Handlungen eines Subjekts allein. Es ist nicht zu
denken ohne die Verbindung zu Anderen. ,,Die ethische Frage der Gewaltausiibung
entsteht erst iiberhaupt im Bezug auf das ,Du’, das potentielles Objekt der Verlet-
zung durch mich ist.““ (ebd.: 167) Subjekte sind nicht autonom, denn die Normen,
die das Subjekt pragen, sind innerhalb sozialer Diskurse gewachsen und verkniipfen
das Subjekt mit der Gesellschaft. Jeder Mensch ist sowohl verletzlich als auch ge-
fihrdet und braucht fiir sein Uberleben und Wohlergehen den Schutz und die Un-
terstlitzung anderer. Diese Verwobenheit mit der Gesellschaft bildet Butlers zweite
wichtige Grundlage fiir ihren Appell fiir einen Anspruch auf Gewaltlosigkeit.

Butler stellt den Anspruch auf Gewaltlosigkeit nicht als Prinzip oder als univer-
selle Regel dar. Sie legt keine Rechtfertigung vor, einen solchen Anspruch allge-
meingiiltig zu untermauern. Butler geniigt es festzustellen, dass aufgrund der Ge-
fahrdung, in der sich alle befinden, der Appell fiir Gewaltlosigkeit von den Indivi-
duen an diejenigen gerichtet wird, die sie potentiell gefahrden. An jede n wird
durch die Menschen seines_ihres ndheren oder weiteren Umfelds der Anspruch ge-
stellt, sie gewaltfrei zu behandeln:

,,Wenn Gewaltlosigkeit hier in Erscheinung treten kann, dann [...] ausgehend von der Ein-
sicht in die Moglichkeit eigener Gewalttitigkeit in Bezug auf jene Leben, an die man selbst
gebunden ist einschlielich derjenigen, die man sich nicht ausgesucht hat und die man nicht
einmal kennt und deren Bezug zu mir somit jeglicher Vertragsvereinbarung vorhergeht. Diese
Anderen stellen einen Anspruch an mich — aber unter welchen Bedingungen kann ich diesen
Anspruch wahrnehmen und ihm gerecht werden? [Herv.d.d.Verf.]“ (ebd.: 165)

Butler sieht Vorteile darin, aus der Gewaltlosigkeit nicht ein moralisches Gesetz zu

machen. Im Gegensatz zu einem moralischen Gesetz negiert eine Verantwortung
basierend auf den Anspriichen der Anderen nicht die Gewalt und Aggressionen, die

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN LEBBARES LEBEN | 335

Subjekte in sich tragen, und sie verleugnet auch nicht die Moglichkeiten zur Ge-
walt, die in sozialen Beziehungen aufscheinen. Sie erfordert vielmehr ,,ein morali-
sches Ringen mit dem Gedanken der Gewaltlosigkeit [...], ein Ringen inmitten der
Konfrontation mit sozialer Gewalt und mit der eigenen Aggression (die sich iiber-
dies wechselseitig beeinflussen) (ebd.: 159). Dieses Ringen ist den Anderen zuge-
wandt, denn es findet statt, um die allgegenwirtige Gefdhrdung der Anderen zu mi-
nimieren und sie vor Gewalt zu bewahren.

Butler will in ihrer Arbeit vor allem die Bedingungen herausarbeiten, die notig
sind um einen Appell zur Gewaltlosigkeit zur Kenntnis nehmen zu konnen. Eine
erste Bedingung sieht sie in den Individuen selbst. Diese miissen sich bewusst ma-
chen, dass sie in vielfdltige soziale Beziehungen und Bindungen verwoben sind.
Nicht nur werden sie selbst durch gewaltsame Normen oder Handlungen innerhalb
dieser Beziehungen verletzt, sondern auch sie tiben Gewalt auf Andere aus. Nur das
Eingesténdnis, dass man verwoben ist, dass man potentiell einer Verletzbarkeit aus-
gesetzt ist und dass man selbst Gewalt anwendet, ermdglicht die Ubernahme von
Verantwortung fiir die eigenen Taten (vgl. Butler 2014: 62).

Die Voraussetzung, dass der Appell zur Gewaltlosigkeit von einem Individuum
gehort werden kann, liegt allerdings nicht nur in der personlichen Verantwortung
allein, sondern auch in den gesellschaftlichen Rahmenbedingungen. Butlers zweite
Bedingung ist, dass die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen es ermdglichen
miissen, dass Menschen die Appelle auf Gewaltlosigkeit tiberhaupt wahrnehmen
konnen, vor allem dadurch, dass sie das Gegeniiber als solches begreifen lernen.
,,Gibt es aber kein ,Du‘, oder ist das ,Du‘ nicht zu héren und nicht zu sehen, dann
kommt auch kein ethischer Bezug zustande.” (Butler 2010: 167) Die politischen
und sozialen Diskurse, die das Wissen und die Wahrnehmung der Menschen pré-
gen, haben entscheidenden Einfluss darauf, welche Individuen als solche angesehen
werden, die einen Anspruch auf Gewaltlosigkeit haben. Diese Diskurse vermitteln
die Anderen als Menschen beziechungsweise als Subjekte, und sie erst geben den
Anderen die Chance, ihre Stimme erheben zu kénnen und mit ihren Anspriichen auf
Leben gehort zu werden.

Butler konstatiert, dass diese Diskurse in unserer westlichen Gesellschaft bis-
lang einen ,,schematischen und unreflektierten Inegalitarismus® (ebd.: 166) bein-
halten, der die Prekaritdt der einzelnen Menschen hochst unterschiedlich verteilt.
Der Grund dafiir ist, dass das Konzept der Gewaltlosigkeit bislang mit bestimmten
Gruppen verkniipft wird. ,,Die Vorschrift der Gewaltlosigkeit setzt immer voraus,
dass es eine Gruppe von Wesen gibt, in Bezug zu denen Gewaltlosigkeit angebracht
ist.“ (ebd.: 166) Es wird durch die gesellschaftlichen Diskurse geprégt, welche
Gruppen jemand als schiitzenswert betrachtet und wer von diesem Schutz vor Ge-
walt ausgenommen wird: In liberalen Diskursen féllt der Schutz der Gruppe der
Menschen zu (abgegrenzt beispielsweise von Tieren) oder in nationalstaatlichen
Diskursen den Staatsbiirger innen, die zum Beispiel bei Unruhen kostenaufwendig

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

auch aus anderen Staaten evakuiert werden (abgegrenzt von Biirger innen anderer
Staaten). Fiir Butler ist eminent wichtig, dass diejenigen Diskurse verdndert werden
miissen, die Kategorien aufstellen, die das eine Leben als lebens- und betrauerns-
wert darstellen und ein anderes nicht. Diskurse, die Ungleichheit vertreten, bilden
einen Néhrboden fiir Gewalt. Zum einen verhindern sie, dass manche Gruppen von
Menschen als Menschen begriffen werden und lassen damit Gewalt gegen diese zu.
Zum anderen negieren sie, dass bestimmte Menschen angreifbar oder verletzlich
sind und fiibertragen in Folge deren Verletzlichkeit auf andere. ,,Gewaltlosigkeit
leitet sich vom Verstdndnis der Gleichheit inmitten der Geféhrdung her. (ebd.:
167) Erst wenn die ungleiche Behandlung nicht mehr durch Diskurse gestiitzt wird,
sondern ein Bewusstsein dafiir entsteht, dass die Gefdhrdung alle gleichermafBen
betrifft, wird der Anspruch auf Gewaltlosigkeit horbar.

4.2.7 Radikale Demokratie als Ergebnis eines
Ausschlussverfahrens

Die hier vorgestellten normativen Grundsitze Butlers ziehen sich von Anfang an
durch ihr Werk. In ihren frithen Schriften kdnnen ihre Normen eher implizit he-
rausgelesen werden und es finden sich fiir diese auch keine direkten Begriindungen.
Ethischen Fragestellungen wendet sich Butler erst in ihren spéteren Schriften expli-
zit zu.** In Butlers Werk findet sich keine stringente Begriindung, wieso sie gerade
die radikale Demokratie als Regierungsform préferiert. Ihre Entscheidung fiir die
Demokratie ist anhand ihrer normativen Grundsitze dennoch nachvollziehbar. Wer-
den die Normen Butlers als Maf3stab auf Staats- und Gesellschaftsformen {ibertra-
gen (was sie selbst allerdings nicht unternimmt), so sortieren sich von der radikalen
Demokratie abgesehen alle bekannten Modelle aus: Gesellschaftsformen, die auf
letzten Wahrheiten beruhen, missachten die Norm der Kritik. Darunter fallen alle
Modelle, die Herrschaft auf gottgegebene oder ,natiirliche* Talente beziehungs-
weise Einsichten von bestimmten Personen oder Gruppen griinden (Monarchien,
Aristokratien, Fiithrerdiktaturen, Faschismus, theokratische Systeme). Ebenso dis-

322  Wurde Butler nach ,,Gender Trouble* (Butler 1990) somit eher eine antihumanistische
und relativistische Position zugeschrieben, so fiihrt ihre jetzige Beschiftigung mit Ethik
zu dem erstaunlichen Urteil Roedigs, Butler sei langweilig, ,,gezdhmt“, weder aufre-
gend noch spannend: ,,Es flirrt verdeckt ein ungewohnt christlicher Unterton durch
Butlers Ausfiihrungen. Hat sie, die Nietzscheanerin, vergessen, dass gerade moralisches
Scheitern der Grundsatz ist, auf dem das Christentum sein ambivalentes Verstindnis
fiir die menschliche Fehlbarkeit, seine ganze Okonomie der Schuld und Vergebung
aufbaut? Auch der Aufruf zur Gewaltlosigkeit klingt nach Bibelzitat und caritativen
Zirkeln.“ (Roedig 2003)

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RADIKALE DEMOKRATIE | 337

qualifizieren sich jene Staatsformen, die eine teleologische, ,rationale” Entwick-
lung der Menschheitsgeschichte propagieren (Marxismus). Alle Systeme, die fiir
Kritik nicht offen sind und festgeschriebene Normen oder Anschauungen vertreten,
verkennen, dass Erkenntnis auf Kontingenz und Machtprozessen beruht. Nur durch
starken Machteinsatz konnen kritische Stimmen unterdriickt werden.

Die Ausschliisse und Unterdriickung dieser Systeme verletzen zudem Butlers
Norm der Inklusivitdt. Diese Norm fordert, dass moglichst viele Bevolkerungs-
gruppen Zugang zu politischen Rechten und zu politischer Teilhabe erlangen. Da-
mit fallen Staatsformen heraus, die auf Legitimationskonstruktionen verzichten und
die Teilhabe an politischen Prozessen durch Machteinsatz verhindern (Oligarchien,
Diktaturen). Doch auch liberale, nationalstaatliche Gesellschaften begeben sich in
die Gefahr, ihre eigenen Ausschliisse zu wenig zu reflektieren oder diese sogar po-
sitiv zu konnotieren. Zum einen setzen sie im demokratischen Prozess oftmals be-
stehende (Gruppen-)Identitdten voraus, ohne den daraus Ausgeschlossenen ausrei-
chende Méglichkeiten einzurdumen, dennoch am politischen Prozess teilzunehmen
(Biirgerrechte versus Menschenrechte). Von Butlers Standpunkt aus ist davon aus-
zugehen, dass sie alle demokratischen Theorien als defizitér ansieht, die fiir den
demokratischen Prozess feste Identitidten und reine Représentation voraussetzen
(reprasentative Demokratie, 6konomisches Modell der Demokratie, Elitenmodell
der Demokratie, kommunitarische Demokratie). Zum anderen wollen prozedurale
Demokratiemodelle zwar die Inhalte offen lassen — iibersehen dabei aber, dass sie
mit ihren Prozeduren einen Konsens erreichen wollen, der sich eben nicht iiber die
dabei produzierten Ausgrenzungen bewusst ist (vgl. Butler/Laclau 1998: 243).

Mit beiden Normen einher geht die Norm der Offenheit fiir Verénderungen.
Eine Kritik ohne Folgen kann nicht als nachhaltige und wirkungsvolle Kritik be-
zeichnet werden. Wer Ausgeschlossenes wieder integrieren will, muss féhig sein,
die eigenen politischen Entscheidungen revidieren zu lassen, und sich offen zeigen
fiir das ausgeschlossene Andere. Die Demokratie mit ihren regelméiBigen Wahlen
erlaubt eine Revision und Uberpriifung der bereits getroffenen Entscheidungen und
ist offen fiir die Uberraschung, wie die Ergebnisse der niichsten Wahl ausfallen mé-
gen. Das Konzept der radikalen Demokratie verlangt dariiber hinaus, dass auch die
Grundlagen auf denen gewihlt wird (Wem ist erlaubt wen wann zu wéhlen?), im-
mer wieder infrage gestellt werden konnen. Eine politische Einheit, die sich bei-
spielsweise auf eine kaum oder gar nicht zu verdndernde Verfassung griindet und
die auf dem eigenen Staatsgebiet geborenen Menschen unter diese Ordnung zwingt,
kann die Norm der Offenheit fiir Verdnderungen nicht erfiillen.

Die bis hierin getroffenen Ausschliisse verstirken sich durch die in diesem Ka-
pitel ausgefiihrte Norm der moglichst weitreichenden Gewaltlosigkeit. Sie schliefit
samtliche Staatsformen aus, in denen das Gewaltmonopol in den Hénden einer klei-
nen Minderheit konzentriert ist (Tyrannei der Minderheit). Gleichzeitig muss eine
Gesellschaft verworfen werden, in denen die Mehrheit einer Minderheit ein Uber-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

mal} an Gefahrdung aufbiirdet (Tyrannei der Mehrheit, direktdemokratische Sys-
teme ohne Minderheitenschutz). Fiir Butler ist die Moglichkeit eines solchen Un-
gleichgewichts eng mit der Identifizierung verbunden, die es in einem zweiten
Schritt ermdglicht eine Gruppe auszugrenzen, zu marginalisieren und damit in eine
prekére Lage zu bringen. Demzufolge muss sie eine pluralistische Gesellschaft an-
streben, die auf moglichst vielen Identititskonzepten aufgebaut ist. Um eine
gleichmaBige Verteilung der Gefdhrdung und damit ein lebbares Leben fiir mog-
lichst viele Menschen zu erreichen, will Butler dabei nicht auf die Idee des demo-
kratisch kontrollierten Gewaltmonopols verzichten, weshalb Formen der absoluten
Bindungslosigkeit (Anarchie) abzulehnen sind.

Diese Ausschliisse fiihren Butler zuriick zur Demokratie. Doch dabei geht es ihr
nicht um konkrete Institutionen oder um bestimmte Prozeduren. Sie verbindet ihren
Entwurf einer radikalen Demokratie mit einer Haltung beziehungsweise einer Ent-
scheidung, wie Menschen miteinander leben wollen. Institutionen sind Manifesta-
tionen dieser Haltung. In diesem Sinne entwirft Butler Vorschldge, wie ein Modell
demokratischer Staatsbiirger innen aussehen konnte, das die poststrukturalistischen
Grundsitze mit ethischen Vorannahmen zusammenbringt. Doch ehe ihre Vorstel-
lungen und Impulse diskutiert werden (Kapitel 5.3), muss auf Laclau und Mouffe
eingegangen werden, deren Uberlegungen zur radikalen Demokratie Butler stark
beeinflussten.

4.3 LAcLAUS UND MOUFFES PHRONESIS

Die Grundannahme von Laclau und Mouffe dhnelt der von Derrida und Butler: Der
Gedanke, die Demokratie mittels rationaler Griinde ableiten zu kdnnen, ist eine II-
lusion. ,,[...] has not our critique of essentialism eliminated any possible basis for
preferring one type of politics to another? [...] If it is a question of a foundation that
enables us to decide with apodictic certainty that one type of society is better than
another, the answer is no, there cannot be such a foundation.” (Laclau/Mouffe
1987: 102) Sie wollen kein Theoriegebdude konzipieren, in dem sie von einer Er-
kenntnistheorie zu einer politischen Theorie gelangen und darauf eine unabwend-
bare Argumentation fiir die Staats- und Gesellschaftsform der Demokratie aufbauen
(vgl. Laclau 1990a: 191; Smith 1998: 60). Es gibt fiir sie keine zwingende Logik fiir
Demokratie, denn jeder Versuch, Demokratie als notwendig zu begriinden, lauft auf
das Mitwirken an einer Hegemonie hinaus, die mit Verweisen auf Essentialismen
eine geschlossene Gesellschaft konstruieren will. Eine solche Hegemonie konnte
ihren Anspruch nur dann verfestigen, wenn sie verbirgt, auf welchen kontingenten
Annahmen sie griindet und welche Briiche sich in ihrem Inneren befinden. Dies
kritisieren Laclau und Mouffe an anderen Theorien: Marxistische Theorien glauben

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LACLAUS UND MOUFFES PHRONESIS | 339

die natiirlichen GesetzmiBigkeiten von Wirtschaft und Gesellschaft zu erkennen
und die liberale Demokratie griindet eine Hegemonie der Rationalitidt. Mit ihrer
poststrukturalistischen Theorie wollen Laclau und Mouffe hingegen die eigene
Grundlosigkeit und die Existenz von Liicken anerkennen.

Anstatt jedoch wegen der Unbegriindbarkeit in Zweifel zu verfallen, gehen sie
einen anderen Weg: Sie verneinen, dass sie eine letzte Gewissheit brauchen, ja, sie
empfinden eine solche als schédlich fiir Politik und Demokratie. Das Fehlen letzter
Gewissheiten bietet fiir sie im Gegenteil Freiheit: Die Freiheit, durch Politik die
Gesellschaft so zu gestalten, wie sie als erstrebenswert erscheint, ohne durch
,»Wahrheiten“ auf einen bestimmten Weg festgelegt zu sein. ,,Humankind, having
always bowed to external forces — God, Nature, the necessary laws of History — can
now, at the threshold of postmodernity consider itself for the first time the creator
and constructor of its own history.” (Laclau 1989: 79f., vgl. Auer 2008: 254f.; Rii-
diger 1996: 227)

Um die Demokratie zu wihlen, reicht es ihnen, dass sie eine politische Ent-
scheidung treffen. Diese Entscheidung mag kontingent und vielleicht auch nur in
genau dieser Gesellschaft und zu dieser Zeit richtig sein, doch nach Laclaus und
Mouffes Theorie kann nie mehr als das erwartet werden. Sie sehen die Unbegriind-
barkeit von Demokratie sogar als wichtige Voraussetzung fiir Demokratie an, denn
politische Systeme, die von einer letzten Wahrheit abgeleitet sind, haben fiir Laclau
und Mouffe den Charakter von totalitdren Systemen, die sich als alternativlos pré-
sentieren (vgl. Laclau 1990a: 192). Ein letzter Grund fiir die Demokratie wiirde
verhindern, eine wirkliche pluralistische und demokratische Gesellschaft erlangen
zu kdnnen.

Politische Entscheidungen werden innerhalb bestehender Diskurse getroffen
und diese stellen damit die Grundlagen dar, auf deren Basis eine Entscheidung
durchgefiihrt werden kann. Daher muss fiir Laclau und Mouffe niemand in Nihilis-
mus oder Relativismus verfallen: Es ist immer moglich, zwischen den verschiede-
nen denkbaren Alternativen die beste auszuwihlen. ,,But if, on the contrary, it is
shown that there is no ultimate rational foundation of the social, what follows is not
a total arbitrariness, but the weakened rationality inherent in an argumentative
structure grounded on the verisimilitude of it conclusions — in what Aristotle called
phronesis. [Herv.i.0.]“ (Laclau 1990a: 194, vgl. Laclau/Mouffe 1987: 102) Laclau
und Mouffe suchen nicht nach einer unverdnderlichen und iiberzeitlichen Wahrheit,
der aristotelischen sophia, sondern Politik soll durch die phronesis praktische Ver-
nunft zeigen, indem sie das Gegebene vergleicht und darin situationsangemessen
die beste Wahl findet. ,,This ,ethical knowledge‘, distinct from knowledge to the
sciences (episteme), is dependent on the ethos, the cultural and historical conditions
current in the community, and implies a renunciation of all pretence to universal-
ity.” (Mouffe 1993a: 14) Demokratie empfiehlt sich nach dieser Sichtweise durch

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

verschiedene Vorteile, die sie momentan (aber dadurch nicht automatisch fiir alle
Zeiten) zur bevorzugten Losung erheben.

Laclaus und Mouffes Begriindung fiir die Demokratie ist mehr ein politisches
denn ein wissenschaftliches Projekt. Fiir sie wird die radikale und pluralistische
Demokratie dadurch nicht abgewertet, sondern bestérkt. Sie sehen eine Aufwertung
darin, dass sie ihre Theorie nicht durch den Verweis auf Essentialismen immunisie-
ren und Taktiken der Hegemonisierung anwenden, sondern offen die eigene Grund-
losigkeit und die eigenen politischen Verbundenheiten aufzeigen.”” Nur wenn
Demokratie Kontingenz zugrunde liegt und sie nicht eine Gesellschaftsform ist, die
die Gesellschaft zwangsweise einnehmen muss, ist wahrer Pluralismus gegeben.
Eine einzelne Begriindung fiir die Demokratie, beispielsweise durch Rationalitit,
wiirde Diskussionen an dem vorherrschenden Demokratiemodell unterbinden und
Pluralismus verhindern (vgl. Kapitel 3.2). ,Hence, while the radical democratic
imaginary presupposes openness and pluralism and processes of argumentation
which never lead to an ultimate foundation, totalitarian societies are constituted
through their claim to master the foundation.* (Laclau/Mouffe 1987: 105f.)

Die Vorbedingung fiir phronesis ist, dass ein Riickgriff auf die vorherrschenden
Diskurse vollzogen wird, also innerhalb der Denktraditionen und Informationen, die
zur Verfiigung stehen, die beste Wahl getroffen wird. Der phronesis liegt damit der-
selbe Gedanke zugrunde, den Laclau und Mouffe auch in ihrer Erkenntnis- und
Diskurstheorie vertreten: Nur innerhalb der Diskurse und basierend auf ihren Kno-
tenpunkten konnen neue Artikulationen, das heift neues Wissen, generiert werden.
Selbst wenn kein letzter Maf3stab gefunden werden kann, so heiflt dies doch nicht,
dass Aussagen nicht bewertet werden konnen. Da jeder Mensch sich in mehreren
Diskursen bewegt, konnen Diskurse aus der Warte anderer Diskurse beziehungs-
weise auf der Grundlage gemeinsam geteilter Werte beurteilt werden (vgl. Howarth
1998: 290; Mouffe 1993a: 15; Mouffe 2008: 71). Bei der Begriindung der Demo-
kratie ist dies nicht anders. Wer Demokratie verteidigen will, kann das nur im
Rahmen bestehender Diskurse tun.

323 Es kann Laclau und Mouffe allerdings zum Vorwurf gemacht werden, dass ihre Offen-
heit nicht so deutlich ist, wie sie sein kdnnte. So wird nicht eigens aufgefiihrt, bei wel-
chen Diskursen sie sich fir die radikale Demokratie bedienen. Die Normen und Werte,
auf die Laclau und Mouffe zugreifen, flieBen an vielen Stellen eher implizit — zum
Beispiel durch die Methoden der Dekonstruktion und der Genealogie — in ihre Theorie
ein (vgl. Geras 1987: 43). Bei der Dekonstruktion werden ndmlich starke Kritiken an
bestimmten Theorien geiibt, aber es werden dort auch bestimmte als positiv empfun-
dene Kernthesen behalten und fiir die eigenen Thesen radikalisiert. ,,After all, Derrida
maintains that the deconstructor is always forced to borrow the syntactic and lexical re-
sources of the deconstructed [...]” (Wenman 2003: 591).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATISCHE DISKURSE UND IHRE NORMEN | 341

4.3.1 Demokratische Diskurse und ihre Normen

Es lassen sich vier Hauptdiskurse und deren Normen ausmachen, denen Laclau und
Mouffe verhaftet sind: Dem konsequenten Antiessentialismus des Poststrukturalis-
mus und dem damit verbundenen Moment der Kritik und Aufkldrung der Moderne,
dem Ideal der Gleichheit der Moderne, dem Kampf gegen Unterdriickung aus Mar-
xismus und Sozialismus sowie dem Freiheitsgedanken des Liberalismus. Die Nor-
men aus diesen Diskursen wollen Laclau und Mouffe fiir eine beste, das heift
,plausible® Gesellschaftsform beherzigen und umsetzen.

Es mag vermutet werden, dass die Integration von Normen Laclaus und Mouf-
fes konsequenter Ablehnung von Essentialismen widerspricht. Doch Normen sind
Produkte aus historisch gewachsenen Diskursen und damit kontingent. Sie kénnen
nicht aus einer Erkenntnistheorie abgeleitet werden (Laclau 1999: 138f.). Normen
werden von Laclau und Mouffe als Produkte politischer Entscheidungen angesehen
und nicht als iiberzeitliche Werte. Auch bei den Normen lassen Laclau und Mouffe
die phronesis walten: Sie entscheiden sich bewusst fiir bestimmte Werte, die sie in-
nerhalb ihrer Diskurse als beste identifizieren. ,,What we have rejected is the idea
that humanist values have the metaphysical status of an essence and that they are,
therefore, prior to any concrete history and society. However, this is not to deny
their validity; it only means that their validity is constructed by means of particular
discursive and argumentative practices.” (Laclau/Mouffe 1987: 102)

Beide schlagen unterschiedliche Wege ein, um mit Normen in ihren Theorien
umzugehen. Mouffe betont das politische Moment aller Normen, denn sobald Nor-
men als Knotenpunkte von Diskursen begriffen werden und nicht als {iberzeitliche
Wabhrheiten, stellen sie nichts anderes dar, als politische Entscheidungen. ,,Sie bein-
halten ein Element von Zwang und Gewalt, das nie eliminiert werden kann und
nicht durch die Sprache von Ethik und Moral alleine erfassbar ist.“ (Mouffe 2008:
125f.) Mouffe trennt damit die praktischen Normen, die sie als politische Kon-
strukte versteht, von den {iberzeitlichen Normen, wie sie in moralischen und ethi-
schen Diskursen oftmals entworfen werden. Die Anerkennung, dass Normen in po-
litischen Diskursen entstehen, miindet fiir Mouffe in einen Wertepluralismus (vgl.
Kapitel 5.2.5). Dieser geht iiber einen reinen Pluralismus ohne den Bezug auf Werte
hinaus, denn Mouffe sieht eine strikte neutrale Haltung einer Theorie oder eines
Staates als kontraproduktiv fiir das gesellschaftliche Zusammenleben an. Zwar bie-
tet ein neutraler Staat grofe Freiheiten fiir seine Biirger innen, so dass jede r nach
den eigenen Vorstellungen des Guten leben kann. Insofern sind die Versuche der
klassischen liberalen Theorien, nur neutrale Prinzipien fiir die Politik und die Ord-
nung der Gesellschaft aufzustellen, im Sinne der Essentialismuskritik zu begriien.
Aber eine solche Haltung iibersieht, dass Normen fiir das Zusammenleben und die
Ausiibung dieser neutralen Regeln bendtigt werden und dass es auch Praktiken und

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Anleitungen geben muss, wie diese zu interpretieren sind (vgl. Kapitel 3.7). Moral
und Ethik sollen fiir Mouffe nicht wie in liberalen Theorien als Privatsache gehand-
habt und aus dem Offentlichen verbannt werden. Mouffe priferiert, dass eine Ge-
meinschaft grundlegende Normen als gemeinsame Werte kiirt, aber dass die Inter-
pretation und Auslegung dieser Werte offen bleibt. Die Normen der Gemeinschaft
werden nicht als Dogmen auferhalb der Politik begriffen, sondern als wichtige leere
Signifikanten, iiber die eine stetige politische Auseinandersetzung gefiihrt wird. In-
dem die Werte der Gemeinschaft in der politischen Arena verhandelt werden, blei-
ben die Inhalte dieser Normen wandelbar und konnen an die jeweiligen Bediirfnisse
der Biirger_innen angepasst werden. Gleichzeitig bieten sie geniigend Moglichkei-
ten zur Identifikation, so dass die Biirger innen leidenschaftlich fiir sie eintreten
und sie verteidigen (vgl. Kapitel 5.2.5).

Laclaus Umgang mit Normen kann an seiner Diskussion tiber die Problematik
zwischen Universalismus und Partikularismus herausgelesen werden. Normen be-
greift Laclau als Universalismen der Diskurse. Zwar zeigt er auf, dass sich ein Uni-
versalismus nie auf ein sicheres Fundament stellen kann und ,,nichts anderes ist als
das zu einem bestimmten Zeitpunkt dominant gewordenes Partikulares” (Laclau
2002b: 52). Aber, so macht Laclau deutlich, Universalismen sind im Politischen
notwendig. Es braucht Universalismen, um die widerstreitenden Interessen partiku-
larer Gruppen zu regulieren und damit sich partikulare Gruppenidentitéten im Kon-
text des Universellen bilden kénnen (ebd.: 53ff.). ,,Das Universelle entspringt dem
Partikularen. Nicht als irgendein Prinzip, das dem Partikularen zugrundeliegt und es
erklart, sondern als unvollstandiger Horizont, der eine dislozierte partikulare Iden-
titdt ndht.” (ebd.: 55) Nur durch Universalismen konnen politische Forderungen ge-
stellt und durchgesetzt werden. Jede partikulare Gruppe braucht den Riickbezug auf
universale Normen, um ihre Interessen im Politischen formulieren zu kénnen — zum
einen weil sich Rechte fiir Gruppen auf universale Forderungen beziehen und zum
anderen, weil Partikularinteressen sich stets auf den Kontext des Universalen bezie-
hen, von dem sie sich abgrenzen. Wenn muslimische Frauen beispielsweise in
Deutschland das Recht beanspruchen, einen Schleier tragen zu diirfen, so wird dies
nicht nur mit partikularen Argumenten (,,der Koran schreibt dies vor), sondern mit
universellen Rechten (Religionsfreiheit, Freiheit der Kleiderwahl) untermauert.

Spéter fithrt Laclau eine Unterscheidung zwischen ,,dem Ethischen® und den
(vielfdltigen) ,,normativen Ordnungen* bzw. der Moral ein (vgl. Laclau 2014:
127ff)). Letztere kennzeichnen fiir ihn reale und gelebte Umsetzungen von ethi-
schen Prinzipien. Das Ethische hingegen findet er in leeren Signifikanten wie der
Gerechtigkeit, dem Guten oder der Gleichheit. Auch hier bezieht er sich auf das
Partikulare und Universelle, denn normative Ordnungen sind immer partikulare
Ausformungen eines Universellen. Die besondere Beziechung zwischen dem Ethi-
schen und den normativen Ordnungen ist gekennzeichnet durch Mangel und Fiille:
Konkrete normative Ordnungen miissen immer damit kdmpfen, dass sie nie ganz an

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEMOKRATISCHE DISKURSE UND IHRE NORMEN | 343

324 . . . .
des ethischen Ideals heranreichen, da es verschiedene Weisen

gibt, einen ethischen Wert zu leben und sie nur eine davon sind. Eine partikulare

die vermutete Fiille

normative Ordnung représentiert daher nicht nur eine ethische Norm, sondern zu-
gleich auch immer den Mangel,”” dass diese Norm nicht in Ginze gelebt wird. Es
verweist auf die abwesende Fiille des Ethischen, dessen Inhalt sich als gespalten
darstellt: ,,[...] the content of the ought [...] is on the one hand a particular norma-
tive content while, on the other, this content functions as the representative or in-
carnation of the absent fullness. It is not the particularity of the content that is, per
se, ethical, but that content in so far as it assumes the representation of a fullness
that is incommensurable with it.“ (ebd.: 129) Fiir Laclau ist es unmoglich, aus den
ethischen leeren Signifikanten die einen richtigen normativen Ordnungen zu dedu-
zieren. Dennoch kann auf die leeren Signifikanten nicht verzichtet werden, miissen
sich doch die normativen Ordnungen auf sie als Universalismen bezichen.*®

Fiir Laclau bedeuten seine Ausfiihrungen, dass sich aus seiner Diskurstheorie
**7 Er will Normen nicht aus seiner Theorie verban-
nen, sie aber auch nicht félschlicherweise erheben, indem er ihnen ein sicheres
Fundament zuschreibt, das sie nicht haben: ,,Die universalen Werte der Aufklarung
miissen zum Beispiel nicht aufgegeben werden, sondern sollten stattdessen als

keine Normen ableiten lassen.

pragmatische soziale Konstruktion und nicht als Ausdruck einer notwendigen Ver-
nunfterfordernis dargestellt werden.* (Laclau 2002b: 149) Nur wenn sie als etwas
angesehen werden, das auch verloren gehen kann, wird sich ein Bewusstsein aus-
bilden, dass die Werte bewahrt werden miissen und um sie gekdmpft werden muss
(Laclau/Mouffe 1987: 102).

324 Leere Signifikanten beinhalten so viele Aquivalenzketten, dass sie gleichzeitig eine in-
haltliche Fiille als auch Leere aufweisen, weil sie auf so viele Inhalte verweisen, dass
sie letztlich nichts mehr aussagen (vgl. Kapitel 2.3.5).

325 Dies soll wohl an das Subjekt als Mangel der Struktur erinnern (vgl. Kapitel 2.3.9).

326 Dieses Konzept Laclaus erinnert stark an Derridas Ausfiihrungen zum Recht als Ver-
such, Gerechtigkeit umzusetzen, und Gerechtigkeit als Idee (vgl. Kapitel 4.1.4). Es
kann vermutet werden, dass sich Laclau von Derrida inspirieren lief3.

327 Vgl. Laclau 2002b: 118-120. In diesem Artikel kritisiert Laclau Autor innen wie Si-
mon Critchley, die in der Diskurstheorie und in Derridas Dekonstruktion ethische und
normative Komponenten sehen und aus der Dekonstruktion eine Ethik ableiten wollen
(vgl. Critchley 1998: 199f; Critchley 2004). Laclau empfindet die vorgenommenen
Ableitungen nicht nur als falsch, sondern auch widerspriichlich zu den Aussagen der
Dekonstruktion. Vgl. hierzu auch die Zusammenfassung von Hebekus/Volker (2012:
54f.), die allerdings falschlicherweise Laclau als Kritiker Derridas und nicht Critchleys

interpretieren.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

344 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,»,Many rationalists will certainly accuse such a political philosophy of opening the way to
,relativism® and ,nihilism* und thus jeopardizing democracy. But the opposite is true because,
instead of putting our liberal institutions at risk, the recognition that they do not have an ulti-
mate foundation creates a more favourable terrain for their defence. When we realize that, far
from the necessary result of a moral evolution of mankind, liberal democracy is an ensemble
of contingent practices, we can understand that it is a conquest that needs to be protected as
well as deepened.” (Mouffe 1993a: 145)

Aus den genannten Diskursen — Poststrukturalismus, Moderne, Sozialismus und Li-
beralismus — haben sich Laclau und Mouffe fiir bestimmte Normen als Grundlage
entschieden, die im Folgenden dargestellt werden.

4.3.2 Antiessentialismus und Grundlosigkeit

Der Einfluss des poststrukturalistischen Gedankenguts auf Laclaus und Mouffes
Demokratietheorie zeigt sich in der Ablehnung einer rationalen Legitimation fiir die
Demokratie. Keine Theorie oder Bedeutung kann aus einer Essenz auflerhalb der
Diskurse erwachsen, sondern ist immer durch Machtbeziechungen und Geschicht-
lichkeit geprégt. Eine Hegemonie, die vortduscht, dass sie auf einer letzten Wahr-
heit griindet, stellt fiir Laclau und Mouffe eine besonders geschickte Taktik dar, um
die eigene Wirkmaichtigkeit im Sozialen zu sichern. Solche Hegemonien beinhalten
ein totalitdres Moment: Sobald sie sich selbst als ,,natiirlich, ,,rational* und ,,wahr*
prasentieren, immunisieren sie sich gegen Kritik und verhindern jegliche Wahl-
moglichkeiten oder Verdnderungen. Politik ist in solchen Hegemonien kaum mehr
durchfiihrbar, da alles Handeln von der Hegemonie abgeleitet wird. Mit der Politik
stirbt aber ebenfalls die Freiheit der Menschen. ,,If the decision is based on a rea-
soning of an apodictic character it is not a decision at all: a rationality that trans-
cends me has already decided for me, and my only role is that of recognizing that
decision and the consequences that unfold from it. This is why all the forms of radi-
cal rationalism are just a step away from totalitarianism. [Herv.i.O.]*“ (Laclau
1990a: 194)

Laclau und Mouffe wollen aus ihrer Diskurstheorie nicht die Norm ableiten,
dass Hegemonien per se schlecht seien und dass Freiheit und Kritikmdglichkeiten
gefordert werden miissen (diese Normen finden sie in anderen Diskursen, ndmlich
in der Moderne, in Sozialismus und Liberalismus). Es wire ebenfalls moglich, sich
aufgrund der Existenz von Hegemonien fiir besonders gefestigte Hegemonien und
eine provisorische Einigung der Gesellschaft auszusprechen, zum Beispiel im Na-
men eines Totalitarismus oder eines Rechtspopulismus (Laclau/Mouffe 2000: 210).
»Noch einmal: ich sage nicht, dal die Demokratie die manifeste Bestimmung der
Dekonstruktion ist. Theoretische und politische Argumente, die von der Dekon-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIESSENTIALISMUS UND GRUNDLOSIGKEIT | 345

struktion ausgehen, konnen sich in viele verschiedene Richtungen entwickeln.
[Herv.i.0.]* (Laclau 1999: 136) Laclau und Mouffe suchen nach einem Diskurs, in
dessen Kernaussagen die Erkenntnisse des Poststrukturalismus anerkannt und um-
gesetzt werden. Solch ein Diskurs soll nicht weitere essentialistische Aussagen pro-
duzieren und auch keine Universalismen vertreten, welche die Gesellschaft zu
,»schlieen* oder zu ,,versdhnen* versuchen. Ebenso miissen die Kernaussagen die-
ses Diskurses eingestehen, dass innerhalb des Sozialen und der Politik verschiedene
Meinungen legitim und erlaubt sind (immerhin kann durch ihrer aller Kontingenz
nicht eine Meinung als {iber den Anderen stehend erklért werden): Es muss ein plu-
ralistischer Diskurs sein. Das Soziale entsteht in konfliktbeladenen politischen Aus-
einandersetzungen — diese wollen Laclau und Mouffe gewiirdigt wissen.

Die These der Grundlosigkeit ist keine exklusive Entdeckung der Poststruktura-
list_innen, wenngleich sie von diesen besonders explizit und radikal vorgetragen
wird. Auch der Moderne schreibt Claude Lefort als maflgebliches Charakteristikum
zu, dass der Ort der Macht zum ,,leeren Ort* wird. Diese Theorie Leforts zur ,,de-
mokratischen Revolution® (Lefort 1981) ziehen Laclau und Mouffe als wichtige
Referenz fiir ihre eigene Demokratietheorie heran. Fiir Lefort fand ein grundlegen-
des Umdenken der westlichen Gesellschaften im Zuge der Franzosischen Revolu-
tion statt, welche die Konstituierung von Gesellschaft radikal verdnderte. Vor der
Franzosischen Revolution konzentrierte sich der Ort der politischen Macht auf den
Korper des Konigs. Die europdischen Gesellschaften betrachteten sich und ihre hie-
rarchischen Regeln als von Gott gegeben, als ,,natiirlich* und durch Religion und
Tradition legitimiert. Der géttliche Wille wurde vom Herrscher vollzogen, daher
symbolisierte der Fiirst die Einheit der Gesellschaft. Seine weltliche Autoritdt
wurde weniger als kontingenter politischer Akt angesehen, sondern vielmehr als
Ableitung von Gottes Absichten und war damit ohne Alternative.”*®

Mit der Hinrichtung des Konigs wihrend der Franzdsischen Revolution wurde
mit diesem Bild von Objektivitdt, ,,natiirlicher Ordnung und einheitlicher Gesell-
schaft gebrochen. Die Gesellschaft kann sich von nun an nicht mehr auf eine Essenz
auflerhalb ihr selbst, zum Beispiel Gott, berufen. Vielmehr muss sie sich in sich
selbst griinden sowie ihre eigenen Regeln und Entscheidungen finden: Nur noch die
eigene Volkssouveranitit dient als Legitimation. Das erzeugt eine radikale Verunsi-
cherung, denn wo vorher der Herrscher als Ausfiihrer der gottlichen Vernunft fiir
Sicherheit und Kontinuitét sorgte, so bleibt nun nichts als Kontingenz und Unge-

328 Lefort, Laclau und Mouffe geht es nicht darum, den politischen Alltag der damaligen
europdischen Konigreiche und Fiirstentiimer zu beschreiben. Sicherlich wurde in diesen
Politik durchaus betrieben, weil die Fiirst_innen in der Praxis aufgrund von politischen
Beschriankungen durch Stdndeversammlungen, Berater innen oder konkurrierende Ad-
lige usw. selten eine absolutistische Stellung einnehmen konnten. Vielmehr wollen

Laclau und Mouffe das symbolische Selbstverstindnis dieser Zeit zusammenfassen.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

wissheit. Der Gesellschaft fehlt der letzte Grund und nur durch politische Hegemo-
nien kann zumindest zeitweise der Anschein von Objektivitit aufgestellt werden.
Dabei konnen alle getroffenen Entscheidungen immer infrage gestellt werden und
neu auf die politische Agenda gesetzt werden. Macht wird nach gewissen Regeln
nur zeitlich begrenzt tibergeben und das Politische muss die letzten Griinde mit
machtbasierten Entscheidungen fiillen.

Lefort bezeichnet diesen Prozess als demokratische Revolution. Deren Charak-
teristikum ist, die kontingenten Grundlagen der Gesellschaft aufzufiihren und deut-
lich zu machen, dass im Zentrum der Macht keine objektive Wahrheit oder ein
»Gemeinwohl“ steht, sondern dass jegliche Macht nur auf Kontingenz, also ,,Leere®
griindet. In der demokratischen Revolution sieht Lefort das mafigebliche Merkmal
der westlichen Moderne. Hegemonien, wie Laclau und Mouffe sie beschreiben,
werden in der Moderne besonders deutlich: Da durch die demokratische Revolution
die Notwendigkeit der Selbstgriindung offenbar wurde, sind seitdem alle Schlie-
Bungsversuche angreifbar geworden und erscheinen stets als Versuche von parti-
kularen Stromungen, sich der Allgemeinheit mit universellen Wahrheiten aufzu-
dréngen. ,, The capacity to think the contingent articulation of collective wills in and
through political struggles is indeed a distinctively modern phenomenon, which was
conditional not only upon the process of secularization but also upon the entry of
the masses into political life. [Herv.i.0.]* (Torfing 1999: 110)

Laclau und Mouffe sehen die demokratische Revolution als Rahmen, der die
heutige Politik pragt. Das Bewusstsein, dass jede Gesellschaft in Politik und nicht
in naturgegebenen Wahrheiten griindet, ebnete den Weg, um durch politische Akte
die Gesellschaft neu denken und dies auch im Handeln umsetzen zu konnen. Das
Denken von Kontingenz und Grundlosigkeit wurde mit der demokratischen Revo-
lution erstmals eingefiihrt. Indem Laclau und Mouffe diesen Teil der Moderne be-
tonen, trennen sie die Moderne in zwei Aspekte auf: Zum einen in die demokrati-
sche Revolution, die ein Bewusstsein von Indetermination schafft, und zum anderen
in das Projekt der Aufklérung, das herrschende Traditionen durch rationale und wis-
senschaftliche Erkenntnisse ersetzte. Laclau und Mouffe erkennen an, dass in einer
Ubergangszeit dieses Projekt zur ,,Selbstgriindung® (,,self-foundation” beziehungs-
weise ,,self-grounding®) wichtig und notwendig war, um alte Machtdiskurse hinter-
fragen zu konnen. Im Kern ist hierin allerdings nach wie vor die Determination der
Gesellschaft, diesmal durch Rationalitdt, enthalten. Fiir die heutige Zeit lehnen sie
diesen Part der Moderne daher als kontraproduktiv fiir die Demokratie ab. Die
strikte Rationalitdt widerspricht dem eigentlichen Projekt der Moderne, dem Be-
wusstsein von Unbestimmtheit und Kontingenz (vgl. Laclau 1990a: 83; Mouffe
1993a: 11f.; Mouffe 1995b: 259f.).

,,Sie sehen mit postmodernen Motiven die Moglichkeit gegeben, die moderne Verbindung

zwischen dem demokratischen Potenzial der Aufkldrung und deren philosophischen Funda-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTIESSENTIALISMUS UND GRUNDLOSIGKEIT | 347

mentalismus und Rationalismus — eine Verbindung, die sie sowohl fiir einen Selbstwider-
spruch als auch ein Demokratisierungshindernis halten — aufzuldsen. Vernunft kann nicht
anstelle traditioneller erster Prinzipien wie dem Géttlichen als metaphysischer Grund gesetzt
werden, ohne dabei das eigentliche Charakteristikum nachabsolutistischer Gesellschaften, de-
ren Unbestimmtheit und Offenheit, zu unterminieren. So zeugen rationalistische Geschichts-
modelle und der auf einer essentialistischen Subjektphilosophie basierende universalistische
Humanismus wiederum von der Schimére der Kohédrenz und Transparenz des Sozialen und
widersprechen dem radikalen gesellschaftlichen Sakularisierungsprozef seit der Aufklarung.“
(Ridiger 1996: 142, vgl. Breckman 2004: 82)

Das neu gewonnene Bewusstsein der demokratischen Revolution hat einen weiteren
Effekt. Von nun an konnte an allen existierenden Gesellschafts- und Herrschafts-
formen radikale Kritik gelibt werden. Die Norm, dass Traditionen und vorherr-
schende Verhéltnisse hinterfragt werden sollen, wurde wihrend der demokratischen
Revolution im westlichen Denken verankert. ,,I think that here [in der demokra-
tischen Revolution, Anm.d.Verf.] the decisive step consists in making the very de-
mocratic indeterminacy the totalizing horizon of the social, in making the radical
absence of foundation the basis for a critique of any form of oppression.* (Laclau
1990a: 169f.)

4.3.3 Gleichheit als Norm der Moderne

Die demokratische Revolution zeigt nicht nur die Kontingenz in allen Machtbezie-
hungen auf. Sie setzte in den europidischen Gesellschaften auch die Norm der
Gleichheit durch, ganz so wie es Alexis de Tocqueville voraussagte: ,,Selbstver-
standlich durchdringt die Gleichheit schlielich das politische wie das iibrige Le-
ben. Die Menschen kénnen unmdoglich in einer einzigen Hinsicht immer ungleich,
in allen andern gleich sein; eines Tages werden sie sich in jeder Hinsicht anglei-
chen.“ (Tocqueville zitiert in Laclau/Mouffe 2000: 197)**

Fiir Laclau und Mouffe beginnt die westliche Tradition der Gleichheit mit dem
Christentum, das alle Menschen als vor Gott gleich betrachtet. Diese Gleichheit im
Jenseits wurde von der Aufkldrung auf das politische Diesseits iibertragen und zwar
auf die Staatsbiirger innen, die in der politischen Offentlichkeit als Gleiche behan-

329 Auch wenn Laclau und Mouffe ab und zu betonen, dass die demokratische Revolution
nicht automatisch einen Fortschritt herbeifiihre, so lesen sich ihre Ausfithrungen zu ihr
und den subversiven Wirkungen der Aquivalenzlogik doch immer wieder wie eine
Teleologie. Es fehlt hier die kritische Hinterfragung, ob und wann die Subversion der
Aquivalenzlogik nicht zum Tragen kommt oder wieso sich demokratische Gruppen

nicht auf diese Logik verlassen sollten.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

delt werden sollen. Die gravierenden Ungleichheiten in den als noch privat erach-
teten Besitzverhéltnissen wurden von den sozialistischen Stromungen in den
Gleichheitsdiskurs eingebracht und entlarvten die liberalen Gleichheitsideale als
noch nicht weitgehend genug. Heutzutage weitet sich der Gleichheitsdiskurs immer
mehr auf die Ebene der Korper aus, deren Ungleichheiten lange Zeit als durch die
Natur gegeben hingenommen wurden: Geschlecht, sexuelle Orientierung, Rasse
und Ethnie sollen nicht mehr der Ursprung von Diskriminierungen sein. Diese
Kampfe bezeichnen Laclau und Mouffe als ,,Neue Soziale Bewegungen®. Sie mes-
sen ihnen eine grofle Bedeutung bei, weil sie die Raume vervielfachen, in welchen
Politik betrieben wird. Die Geschichte der Gleichheit verdeutlicht, dass Gleichheit
eine Norm ist, die subversiv wirkt und sich nach und nach in alle Ebenen der Ge-
sellschaft einschreibt.

,,Wie Claude Lefort gezeigt hat, leitete sie [die Franzosische Revolution, Anm.d.Verf.] somit
eine neue Art und Weise der Instituierung des Sozialen ein. Dieser Bruch mit dem ancien ré-
gime, symbolisiert durch die Erklarung der Menschenrechte, liefert ihm zufolge die diskursi-
ven Bedingungen der Méoglichkeit, die verschiedenen Formen der Ungleichheit als illegitim
und widernatiirlich hinzustellen. Dadurch werden diese verschiedenen Formen einander dqui-
valent gemacht und so zu Formen der Unterdriickung. Hier ldge die tiefe subversive Macht
des demokratischen Diskurses, der die Ausweitung von Gleichheit und Freiheit auf immer
groBere Bereiche erlauben und deshalb als Ferment in den verschiedenen Formen des Kamp-
fes gegen Unterdriickung wirken wiirde.” (Laclau/Mouffe 2000: 196)

Der subversive Anteil der Gleichheit resultiert aus der Logik der Aquivalenz. Diese
Logik findet sich in der Norm der Gleichheit unmittelbar wieder, da die Anwen-
dung von Gleichheit die Bildung von Aquivalenzketten direkt erfordert. Aquiva-
lenzketten sorgen dafiir, dass Diskurse die Elemente anderer Diskurse in sich auf-
nehmen, sich erweitern und neue Artikulationsmdglichkeiten hervorbringen. Der
Diskurs wird in diesem Prozess destabilisiert, da er sich durch dullere Einfliisse
(Aquivalenzen zu anderen Diskursen) verindert. Auch innerhalb des Diskurses wir-
ken Aquivalenzen unterminierend: Indem Gruppen und Individuen als gleich ange-
sehen werden, wird ihre Differenz innerhalb des Diskurses untergraben. Charakte-
ristische Eigenschaften werden unspezifischer: Die politischen Identititen kénnen
nicht mehr eindeutig bestimmt werden (vgl. Kapitel 2.3.5). Kritikmoglichkeiten und
Bedeutungswandel werden wahrscheinlicher. Die Besonderheit der Gleichheits-
norm ist, dass sie durch ihre Ausweitung auf immer neue Bereiche weitere Rdume
des Politischen schafft, die bisher als unpolitisch, weil ,,naturgegeben® galten.

,,Our thesis is that egalitarian discourses and discourses on rights play a fundamental role in

the reconstruction of collective identities. At the beginning of this process in the French

Revolution, the public space of citizenship was the exclusive domain of equality, while in the

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GLEICHHEIT ALS NORM DER MODERNE | 349

private sphere no questioning took place of existing social inequalities. However, as Toc-
queville clearly understood, once human beings accept the legitimacy of the principle of
equality in one sphere they will attempt to expand it to every other sphere of life.“ (Lac-
lau/Mouffe 1987: 104)

Gleichheit stellt eine wichtige Norm dar, um Unterdriickungsverhéltnisse anpran-
gern zu konnen, denn durch sie wird aufgezeigt, dass Unterdriickungsverhéltnisse
kontingent sind. Die Kritik an Unterdriickungsverhéltnissen wird insbesondere
durch sozialistische Diskurse formuliert, welche Laclau und Mouffe als wichtige
Etappe der ,,demokratischen Revolution® ansehen. >

4.3.4 Kritik an Unterdriickungsverhiltnissen als
Norm des Sozialismus

Als ,,Post-Marxisten” setzten sich Laclau und Mouffe in den 1980ern das Ziel,
durch eine Dekonstruktion des Marxismus dessen inneren Briiche und Logikfehler
aufzudecken, aber gleichzeitig die wichtigen Normen und Erkenntnisse von Mar-
xismus und Sozialismus zu bewahren. Mit ihrer antiessentialistischen Kritik entfer-
nen sie sich radikal von den Thesen des Marxismus, dass die Geschichte determi-
niert sei und dass sich alle Konflikte auf Klassenkonflikte zuriickfithren lieBen. Al-
lerdings behalten sie die Norm bei, dass Unterdriickungsverhéltnisse zu kritisieren
und abzubauen seien (vgl. Laclau/Mouffe 2000: 193). Bei der Kritik an Unterdrii-
ckungsverhiltnissen gehen sie {iber den klassischen Marxismus hinaus: Sie werten
nicht nur die Unterdriickung der Arbeiterklasse als Hauptursache fiir soziale Un-
gleichheit, sondern sehen Unterdriickungsverhéltnisse auch fiir andere Gruppierun-
gen vorliegen, beispielsweise solche der Neuen Sozialen Bewegungen.

Es ergibt sich die Schwierigkeit festzustellen, wann iiberhaupt ein Unterdrii-
ckungsverhiltnis vorherrscht. Da die Diskurstheorie besagt, dass zwischen allen
Gruppierungen Machtverhéltnisse existieren und Macht nicht aus der Gesellschaft
entfernt werden kann, sind Machtverhiltnisse an sich kein aussagekriftiges Krite-
rium. Laclau und Mouffe unterscheiden daher zwischen Unterdriickungs- und Un-
terordnungsverhéltnissen.

In Unterordnungsverhiltnissen findet eine freiwillige Unterordnung statt, das
heilt eine Gruppe oder ein Individuum unterstellen sich aus eigenem Antrieb he-

330 Sozialismus ist ein Bestandteil der demokratischen Revolution, da er die Forderungen
nach Gleichheit im Teilbereich der Okonomie verfolgt. Nichtsdestotrotz betonen Lac-
lau und Mouffe, dass die Verbindung zwischen Demokratie und Sozialismus eine Arti-
kulation ist. Sozialismus kann genauso gut mit Totalitarismus verkniipft werden (Lac-
lau/Mouffe 1987: 101).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

350 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

raus einer anderen Gruppe. Es besteht bei solchen Verhiltnissen nicht der Wille,
das Unterordnungsverhéltnis aufzuldsen, da die Unterordnung in die Identitét posi-
tiv integriert wird. Es ist Teil der Identitit, sich einer anderen Gruppe zu unterwer-
fen und die Differenzen zwischen diesen Gruppen als natiirliche zu begreifen. Bei
Unterdriickungsverhiltnissen hingegen schreibt sich ein Antagonismus in die Iden-
titdt ein, das heit die Unterdriicker innen/Antagonist innen verhindern, dass die
Unterdriickten ihre Identitdt vollig ausbilden konnen. Die Unterdriickten empfinden
die Differenzen zu ihren Unterdriicker innen als aufgezwungene und haben die
Vorstellung, dass mit Auflosung der Unterdriickung die eigene ,,wahre” Identitét
zum Vorschein kommen konnte.

Die Diskurstheorie liefert zwar die passende Grundlage dafiir, Machtverhélt-
nisse zu erkennen und ihre Grundlosigkeit und Kontingenz nachzuweisen. ,,Now if
something is essentially historical and contingent, this means that it can always be
radically questioned.” (Laclau 1990a: 192) Allerdings kann sie nicht entscheiden,
ab wann die Unterordnung in Unterdriickung iibergeht. Dies kann entweder durch
eine Essenz der Identitit bestimmt werden, die aufzeigt, wie die Identitét idealer-
weise ohne Machtverhéltnisse aussdhe, oder es braucht fiir die Bestimmung von
Unterdriickung weitere Normen und MalBstidbe, die sich nur in anderen Diskursen
finden lassen. Als Antiessentialist_innen kommt fiir Laclau und Mouffe nur letztere
Vorgehensweise infrage. Thr MaBistab findet sich in der Norm der Gleichheit und
damit im Diskurs der Demokratie. ,,Unsere These ist, dal erst ab dem Moment, als
der demokratische Diskurs in der Lage war, die verschiedenen Widerstandsformen
gegen die Unterordnung zu artikulieren, die Bedingungen der Moglichkeit des
Kampfes gegen die verschiedenen Typen von Ungleichheit existierten. (Lac-
lau/Mouffe 2000: 195, vgl. Mouffe 1988a: 39)

Sobald Gleichheit zum zentralen Wert wird, untergrébt der Gleichheitsdiskurs
Unterdriickungsverhiltnisse, denn die behauptete Differenz zwischen Unterdriick-
ten und Unterdriicker innen wird nicht mehr als natiirlich hingenommen. Das
Machtverhiltnis zwischen beiden Parteien erféhrt eine Problematisierung und kann
sich in einen politischen Antagonismus umwandeln. Damit sich ein Antagonismus
bilden kann, braucht es Aquivalenzketten, welche die differentiellen Identititen
destabilisieren. Der Gleichheitsdiskurs stellt eine solche Aquivalenzkette dar, indem
er mittels der Gleichheitsnorm die Rechte einer Gruppe auf eine andere Gruppe
iibertragt. So wird beispielsweise die Gleichheit aller Menschen in der Unabhén-
gigkeitserkldrung nicht mehr nur als Gleichheit weiler Ménner begriffen, sondern
auch auf Frauen oder farbige Menschen ausgeweitet. Die Identitéten (,,Mensch als
der weiBe Mann®) werden in diesem Prozess durch die Aquivalenzverhiltnisse in
ihrer eindeutigen differentiellen Bestimmung aufgebrochen, schwammiger gemacht
und lassen sich so auf neue Bereiche anwenden. Fiir Laclau und Mouffe gibt es
zwei Arten von Aquivalenzverschiebungen, die Antagonismen erzeugen: Im einen
Fall liegen Unterordnungsverhéltnisse vor, die durch eine Verkniipfung mit der

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK AN UNTERDRUCKUNGSVERHALTNISSEN | 351

Gleichheitsnorm in ein antagonistisches Unterdriickungsverhiltnis umgewandelt
werden. Im anderen Fall wird eine Identitdt urspriinglich weder durch ein Unterdrii-
ckungs- noch Unterordnungsverhéltnis bestimmt. Doch durch einen sozialen Wan-
del werden ihr Rechte abgesprochen und sie in eine unterdriickte Position gebracht,
so dass sich ein Antagonismus ausbilden kann.

Diese Ansicht, dass der Gleichheitsdiskurs die Kritik an Unterdriickungsver-
héltnissen ermdglicht, wirft jedoch einige Fragen auf, die Laclau und Mouffe nicht
hinreichend behandeln: Kann ein Gleichheitsdiskurs nur Fortschritte in Bereichen
erwirken, in denen schon vorher eine grundlegende Gleichheit festgestellt worden
ist? So wurde in der Unabhéngigkeitserklarung die Gleichheit aller Menschen fest-
gestellt, doch in der Wirklichkeit nicht umgesetzt. Hier kann ein Gleichheitsdiskurs
progressiv wirken. Wire dies auch mdglich gewesen, wenn in der Verfassung nur
die Gleichheit aller ,,Weillen* festgeschrieben worden wére? Kann ein Gleichheits-
diskurs qualitativ Unterschiedliches angleichen? Wer bestimmt dariiber, welche
Aquivalenzketten erhalten bleiben, iiberwunden oder ausgeweitet werden sollen?
SchlieBlich gibt es auch viele Beispiele fiir ausufernde Gleichmacherei zum Scha-
den der Menschen, zum Beispiel wenn trotz ungleicher Bedingungen zwischen
Mainnern und Frauen gleiche Kriterien bei Aufnahmebedingungen an beide Ge-
schlechter angelegt werden.

4.3.5 Freiheit als Norm des Liberalismus

Die Ausweitung des Prinzips der Gleichheit auf weitere politische Ebenen und die
Infragestellung ,,naturgegebener® politischer Orte hat zur Folge, dass sich demo-
kratische Politik auf immer mehr Lebensbereiche ausdehnt. Politik ist heutzutage
nicht rein auf den Staat oder die Offentlichkeit beschrinkt, sondern findet auch in
ehemals privaten Feldern, wie etwa der Okonomie und Familie, statt. Antagonis-
men konnen gleichermaflen durch den Staat, aber auch durch zivilgesellschaftliches
Handeln entstehen. Der Staat gilt heutzutage nicht mehr als alleiniger Verursacher
von Unfreiheit, sondern wird oft als Instanz angerufen, die vor Diskriminierung
schiitzen soll. Laclau und Mouffe sehen das Politische daher nicht nur in einem be-
stimmten Raum verortet, wie dies viele liberale Theorien tun, sondern weisen auf
die zunehmende Vermehrung politischer Orte hin. Das hat zur Folge, dass in der
Politik nicht mehr ausschlieBlich Individuen und deren Interessen betrachtet werden
konnen, sondern dass auch Gruppen mit einbezogen werden miissen, um struktu-
rellen Benachteiligungen entgegen zu wirken. Individuen kdnnen zwar die gleichen
politischen Rechte in der Offentlichkeit haben, solange sie aber als Teil einer
Gruppe weiterhin private Ungerechtigkeiten erfahren, wird sich dies auf ihr politi-
sches Gewicht in der Offentlichkeit auswirken.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

352 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Je nachdem, ob die Unterdriickung durch den Staat vorgenommen wird oder aus
Ungleichheiten im Privaten erwichst, dndert sich die Zielrichtung der Kédmpfe.

,Handelt es sich um Widerstand mit dem Ziel, existierende Rechte gegen die wachsende
Intervention des Staates zu verteidigen, ist es evident, dal der Aspekt der ,Autonomie‘ wich-
tiger sein wird als wenn das Eingreifen des Staates gefordert wird, um Ungleichheiten zu re-
duzieren, deren Ursprung sich in der biirgerlichen Gesellschaft befindet. Trotzdem sind sie
von gleicher Natur aufgrund ihres gemeinsamen Charakters: Die Reduzierung von Ungleich-

heiten und verschiedener Formen der Unterordnung.” (Mouffe 1988a: 39)

Die Vermehrung politischer Riume und Gruppen macht neben der Gleichheitsnorm
die Normen der Autonomie und Freiheit bedeutsam. Es findet ein Spannungsver-
hiltnis zwischen den beiden Werten statt: Die Norm der Gleichheit wirkt darauf
hin, dass die verschiedenen politischen Gruppen als gleich erachtet werden und
zwischen ihnen keine Hierarchisierung vorgenommen wird. Sobald jedoch bei-
spielsweise durch den Staat eine ,,Gleichmacherei® stattfindet, durch die sich Grup-
pen oder Individuen in ihrer Identitét nicht gewiirdigt fithlen, konnen Antagonismen
auftreten, denen die Norm nach Autonomie und Freiheit zugrunde liegt.

,,Die Tatsache, da3 diese ,neuen Antagonismen‘ der Ausdruck von Widerstandsformen gegen
Kommodifizierung, Biirokratisierung und zunehmende Homogenisierung des sozialen Lebens
selbst sind, erklart, warum sie sich oft durch eine Vermehrung von Partikularismen offenba-
ren und zu einer Forderung nach Autonomie selbst kristallisieren werden. Auch aus diesem
Grund gibt es eine erkennbare Tendenz zur Aufwertung von ,Differenzen‘ und Bildung neuer
Identititen mit der Neigung, ,kulturelle® Kriterien hervorzuheben [...]. Insoweit von den bei-
den groflen Themen des demokratischen Imagindren — Gleichheit und Freiheit — die Gleich-
heit traditionell vorherrschte, verleihen nun die Forderungen nach Autonomie der Freiheit
eine immer zentralere Rolle. Aus diesem Grund manifestieren sich viele dieser Widerstands-
formen nicht in kollektiven Kdmpfen, sondern iiber einen zunehmenden Individualismus.*
(Laclau/Mouffe 2000: 206)

Laclau und Mouffe legen dar, dass die Logik der Aquivalenz darauf hinwirkt, dass
politischen Gruppen nicht nur gleiche Rechte zugeordnet werden, sondern auch ihre
sonstigen differenten Eigenschaften hinter ihren Gemeinsamkeiten zuriickstecken.
Das heil3t, dass zwar Gruppen ihre eigenen Kdmpfe mit denen anderer Gruppen
verkniipfen miissen, um in einer grundlosen Gesellschaft Rechte fiir sich beanspru-
chen zu kénnen. Gleichzeitig begeben sich Gruppen jedoch in die Gefahr, nur noch
als ,,dquivalentielle Symbole“ (ebd.: 226) fiir den gemeinsamen Kampf zu gelten
und ihre eigene spezifische Identitét zu verlieren.

Als Korrektiv braucht es in einer demokratischen und pluralen Gesellschaft
deswegen die Norm der Freiheit und der Autonomie, die weitere politische Rdume

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FREIHEIT ALS NORM DES LIBERALISMUS | 353

schaffen und die Differenzen der Gruppen betonen. Pluralismus ist fiir die Demo-
kratie zentral, da er einen wichtigen Beitrag dazu leistet, die Kontingenz aller Mei-
nungen anzuerkennen und erst einmal offen fiir alle Interessen zu sein, ehe sich im
politischen Prozess die eine oder andere Interessengruppe durchsetzt. Daran zeigt
sich, warum die Existenz verschiedener Gruppen so existenziell fiir die Demokratie
ist: Einzig in einer pluralistischen Demokratie mit unterschiedlichen Interessen-
gruppen wird die totalitdre Tendenz der Gleichheitsnorm nicht iiberméichtig. Allein
vorherrschende Differenz wiére ebenso kontraproduktiv: Hier hitten die einzelnen
politischen Rdume keinerlei Austausch miteinander und ihre jeweils spezifische
Identitdt miisste als ,,Essentialismus‘ formuliert werden. Keiner dieser vereinzelten
Raume wiirde die Aufgabe auf sich nehmen, die unausgefiillte Universalitit zumin-
dest provisorisch durch eine Hegemonie zu vertreten. Auch in dieser durch Diffe-
renzen gekennzeichneten Gesellschaft wiirde keine Politik stattfinden (vgl. Gasché
2004: 17,21).

Die Logik der Aquivalenz und der Differenz sollte laut Laclau und Mouffe in
den Normen der Gleichheit und Freiheit gleichermalien in der Gesellschaft gefor-
dert werden und ihr Spannungsverhéltnis darf nicht in eine Richtung aufgeldst wer-
den. Dies hat zur Folge, dass demokratische Kémpfe (vor allem der Linken) nicht
den liberalen Staat als Feind betrachten sollten, sondern seine Grundséitze schitzen
und nutzen sollten (,,division of powers, universal suffrage, multi-party-systems, ci-
vil rights, etc.” Laclau/Mouffe 1987: 105). Diese Rechte sind die notwendige
Ergidnzung fiir eine Ausweitung der demokratischen Forderungen. Laclau und
Mouffe betonen,

,».daB es namlich keinen Sozialismus ohne Demokratie und ohne Respekt vor den Menschen-
rechten geben kann und daB liberale politische Institutionen die notwendige Bedingung fiir
einen wirklichen Pluralismus sind. Tatséchlich sind liberale politische Institutionen [...] der
wirkliche Garant dafiir, da3 die individuellen Rechte gegen die Tyrannei der Majoritit oder
gegen die Herrschaft der totalitdren Partei beziehungsweise des totalitdren Staates geschiitzt
werden.“ (Laclau/Mouffe 2000: 23)

4.3.6 Griinde fiir die Demokratie

Laclau und Mouffe ziehen aus den westlichen Diskursen Normen heraus, die sie als
grundlegend fiir eine heutige Staats- und Gesellschaftsform ansehen. Diese Normen
sehen sie vor allem in der radikalen und pluralen Demokratie unterstiitzt und wert-
geschitzt. Radikal ist Demokratie fiir sie, wenn sie die Werte der Gleichheit und der
Kritik an Essentialismen umsetzt, ohne in eine eigene Form der Teleologie zu ver-
fallen und letzte Wahrheiten zu vertreten. Plural ist Demokratie, wenn sie die Frei-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

heitsrechte und Autonomie der einzelnen Gruppen und Individuen anerkennt sowie
widerstreitende Meinungen dulden kann.
Laclau und Mouffe kdnnen Demokratie nicht aus ihrer Diskurstheorie ablei-

331
ten.

Aber in Verbindung mit den oben genannten Normen ist die radikale und
plurale Demokratie jene Staats- und Gesellschaftsform fiir sie, die besonders gut

mit ihrer Diskurstheorie harmoniert.

,,What the currents that have been called poststructuralists have created is a certain intellec-
tual climate, a certain horizon that makes possible an ensemble of theoretico-discursive op-
erations arising from the intrinsic instability of the signifier/signified relation. The correct
question, therefore, is not so much which is #he politics of poststructuralism, but rather what
are the possibilities a poststructuralist theoretical perspective opens for the deepening of those
political practices that go in the direction of a ,radical democracy. [Herv.i.O.]*“ (Laclau
1990a: 191)

Es gibt fiir Laclau und Mouffe sechs gute Griinde, wieso wir heutzutage fiir die ra-
dikale und plurale Demokratie eintreten und fiir sie kdmpfen sollten (vgl. ebd.:
192f.; Mouftfe 1999a: 29ff.): Demokratie unterstiitzt die Erkenntnis der Grundlosig-
keit, hat eine Kultur des Hinterfragens der Macht, ist pluralistisch, 19st tendenziell
Unterdriickungsverhiltnisse auf und vertritt die Normen der Gleichheit als auch der
Freiheit.

Demokratie ist erstens vereinbar mit der Erkenntnis der Grundlosigkeit aus
Poststrukturalismus und Modeme. Deren Normen besagen, dass es keinerlei letzte
Wahrheiten gibt, auf die man sich stiitzen kann, und dass jegliche Essentialismen
abgelehnt und kritisiert werden sollten. Demokratie, wie sie Lefort als demokrati-
sche Revolution beschreibt, unterstiitzt diese Norm, den ,,Ort der Macht* nicht mit
einem Dogma zu fiillen, sondern offen zu halten und politische Auseinandersetzun-
gen als das Finden provisorischer Entscheidungen zu begreifen. Seit der Franzosi-
schen Revolution hat das demokratische Imagindre das Bewusstsein geschaffen,
dass eine Gesellschaft sich nur durch sich selbst und durch politische Entscheidun-
gen griinden kann. Als einzige Staats- und Gesellschaftsform ermdglicht die Demo-
kratie, dass Neugriindungen stattfinden konnen und sich nie ein partikularer Inhalt
totalitdr als universelle Wahrheit ausgeben kann. Durch die regelmédBigen Wahlen
und die institutionalisierten 6ffentlichen politischen Auseinandersetzungen ver-

331 Vgl hierzu Oliver Marcharts Kritik an Laclau und Mouffe, denen er den Gedanken un-
terstellt, ihr postfundamentalistischer Ansatz wiirde zu einer emanzipatorischen, das
heifit demokratischen Politik fiihren (Marchart 2010: 157). Dieses Kapitel sollte deut-
lich gemacht haben, dass diese Unterstellung auf Laclau und Mouffe nicht zutrifft und
ihre Argumentation durchaus auf weiteren Normen neben dem Postfundamentalismus

aufbaut.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GRUNDE FUR DIE DEMOKRATIE | 355

schiedener Gruppen zeigt Demokratie die Kontingenz jeglicher Legitimationen.
Demokratie ist selbst ein Gegner von Essentialismen, da sie nicht auf Abgrenzun-
gen und Differenzen beruht, sondern auf Gleichheit. ,,[...] the democratic imaginary
is the opposite of any form of essentialism.“ (Laclau 1990a: 187) Essentialismen
griinden darin, dass sie eine positive Identitdt einnehmen. In der poststrukturalisti-
schen Sichtweise, in der alle Identitdten relational sind, kann eine positive Identitdt
nur dann bestehen, wenn sie sich eindeutig von anderen Identititen abgrenzt. Indem
das demokratische Imaginidre die Gleichheit zwischen den Identitdten betont, wirkt
die Demokratie subversiv gegen Essentialismen.

Durch ihre subversive Kraft lebt Demokratie zweitens eine Kultur des Hinter-
fragens und des Offenhaltens des Orts der Macht. In der Demokratie ist die post-
strukturalistische Norm enthalten, dass alle Meinungen und Standpunkte kritisiert
werden diirfen und konnen, da sie einer auBerdiskursiven Grundlage entbehren. Die
Demokratie institutionalisiert die Kritik in ihren Prozessen. Jegliche politische Ent-
scheidungen stellen dezidiert keine unverinderbaren Entschliisse fest, sondern An-
derungen sind mit neuen Mehrheiten mdglich. Auch personell wird niemand als In-
karnation der Weisheit behandelt: Zentrale Posten und Amter unterliegen der re-
gelméfBigen Neuwahl und/oder konnen abgewéhlt werden. Das Moment der Kritik
wird in der Demokratie als wichtiger Grundpfeiler angesehen: Zum einen durch
eine freie Presse und Werte wie Meinungsfreiheit, zum anderen durch die legitime
Existenz einer Opposition. Demokratie deckt in ihren Prozessen die Machtstruktu-
ren auf und erhebt die Grundlosigkeit zur Tugend anstatt sie zu verschleiern (Laclau
2002b: 118).

Indem Demokratie widerstreitende Meinungen akzeptiert, ist sie drittens plura-
listisch. Wenn es nur relative Wahrheiten gibt und niemand eine auferdiskursive
Wabhrheit finden kann, sollten alle Meinungen geduf3ert werden diirfen und gehort
werden. Keine Meinung kann von vorneherein abgelehnt werden, sondern darf nur
in politischen Entscheidungsprozessen unterliegen. Es gibt einen Wettbewerb der
Gruppen um die Mehrheitsmeinung. Diese Voraussetzung ermoglicht, dass Demo-
kratie das ,,Wesen des Politischen, wie vor allem Mouffe es definiert, begreifen
und fiir sich nutzen kann. Das Politische basiert fiir Mouffe auf dem Austragen von
Konflikten, die dadurch entstehen, dass niemand die politischen Fragen mittels ei-
ner auBerdiskursiven Instanz beantworten kann. Es sind nur zeitlich begrenzte und
umkédmpfte Losungen mdglich — ganz so, wie es in den demokratischen Prozessen
die Norm ist bezichungsweise sein sollte. Kénnte man hingegen durch rationale,
wissenschaftliche oder religiose ,,Wahrheiten bestimmen, wie das Gemeinwohl
aussihe, so hitte sich Politik erledigt. Sie wére ein bloBes Vollziehen von ,,Wahr-
heiten®, und die Gesellschaft wére bestimmt durch jene, die diese Wahrheiten zu
kennen vorgeben.

Diejenigen Gruppen, die fiir sich ,,Naturgesetze* oder letzte Wahrheiten definie-
ren konnen, sind in der Lage, andere Gruppen in Unterordnungs- oder Unterdrii-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

356 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

ckungsverhiltnisse zu drdngen. Die Norm, dass kein Individuum und keine Gruppe
fiir sich ein Unterdriickungsverhéltnis akzeptieren muss, ist viertens ebenfalls ein
wichtiger Grund fiir die Demokratie. Durch das Anerkennen der Grundlosigkeit und
Kontingenz aller Machtbeziehungen liefert Demokratie zum einen eine wichtige
Grundlage, dass Unterdriicker_innen ihren Machtanspruch und die Legitimation der
Unterdriickung verlieren. Demokratie bietet zum anderen den Diskurs dafiir, Unter-
driickungsverhéltnisse als solche zu identifizieren und zu politisieren. Demokrati-
sche Gesellschaften 16sen tendenziell Unterdriickungsverhéltnisse auf, da sie der
Norm der Gleichheit anhéngen.

Gleichheit als grundlegende Norm von Demokratie ist der fiinfte und wichtigste
Grund fiir Laclau und Mouffe, die Demokratie als beste Staats- und Gesellschafts-
form zu vertreten. Gleichheit ist diejenige Norm, die als MaBstab dafiir dient, Un-
terordnungs- von Unterdriickungsverhéltnissen zu trennen. Wie schon aufgezeigt,
wirkt Gleichheit subversiv gegen Essentialismen und unterstiitzt damit die Grundlo-
sigkeit und Indeterminiertheit der Demokratie. Sie 6ffnet neue gesellschaftliche
Réume fiir die politischen Prozesse und ermoglicht damit weiteren Gruppen, sich an
der Politik zu beteiligen. ,,[...] the general extension of the field of politics is itself
democratic. More and more social relations are seen as political, and thus as spaces
for autonomy — for seizing control of the forces that shape people’s life — and the
claiming of new rights.” (Keenan 2003: 104)**

Gleichheit als alleinige Norm hat allerdings totalitdre Tendenzen, da sie bei der
Gleichsetzung von Gruppen deren partikulare Interessen und Bediirfnisse aus den
Augen verliert. Kdmpfe fiir Gleichheit sind nicht zwangsldufig demokratisch. Lac-
lau und Mouffe sehen als wichtiges Korrektiv fiir die radikale und plurale Demo-
kratie daher die Norm der Freiheit. Diese Norm ist der sechste Grund, der fiir Lac-
lau und Mouffe fiir die Demokratie spricht. Durch den Liberalismus wurde die de-
mokratische Tradition mit Individualrechten, die vor einer Tyrannei der Mehrheit
schiitzen sollen, erginzt. Diese Ergédnzung ist notwendig, denn sie sichert den Plu-
ralismus in der Demokratie. Nur wenn die jeweiligen politischen Gruppen auch in
ihren Besonderheiten gewlirdigt werden, werden ihre politischen Forderungen als
legitime anerkannt.

332 Dasselbe Argument benutzen Laclau und Mouffe, um die Vorteile der Dekonstruktion
fiir die Demokratie zu begriinden. Indem Dekonstruktion aufzeigt, in welchen Berei-
chen iiberall Machtverhaltnisse vorliegen, 6ffnet sie diese Bereiche fiir die (demokrati-
sche) Politik. Dekonstruktion wirkt in diesem Sinne ,,hyperpolitisierend” (Mouffe
1999a: 30).

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER ETHISCHE KERN | 357

4.4 ZUSAMMENFASSUNG: DER ETHISCHE KERN

Die vorangegangenen Kapitel haben sich darauf konzentriert aus den Texten Derri-
das, Butlers, Laclaus und Mouffes jene Normen zu extrahieren, welche die Basis
fiir die poststrukturalistischen Uberlegungen zur Demokratie bilden. Sie zeigen die
ganze Reichhaltigkeit des poststrukturalistischen Denkens auf, die sich nach der so-
genannten ethischen Wende entfaltet hat. Trotz ihrer Kritiken an anderen ethischen
und politischen Theorien erweisen sich Derrida, Butler, Laclau und Mouffe nicht
als anethisch oder antihumanistisch, sondern zeichnen sich durch einen hohen ethi-
schen Anspruch aus.

Dariiber mag in den Hintergrund geraten, dass sich die meisten poststrukturalis-
tischen Texte den Leser innen zundchst anders prisentieren. Die Aufmerksamkeit
der Poststrukturalist_innen richtet sich in vielen Schriften vor allem auf die negati-
ven und gewaltsamen Wirkungen von Normen. Aus poststrukturalistischer Per-
spektive werden Normen aufgrund ihrer unmoglichen Letztbegriindung mit Hilfe
von Essentialismen gerechtfertigt und vor Kritik immunisiert. Diese Rechtfertigung
ist nichts anderes als eine verschleierte Machtstruktur, die Zwénge und Repressio-
nen nach sich zieht. Sowohl die essentialistische Rechtfertigungsstrategie als auch
ihre gewaltsamen Folgen sind fiir Poststrukturalist innen zu problematisieren, da
aufgrund der fehlenden Letztbegriindung beide nicht legitimiert werden kdnnen.
Viele Arbeiten der Poststrukturalist_innen zeigen auf, welche Essentialismen sich
im Kern von Normen befinden und welche Gewaltakte und Ausschliisse daraus re-
sultieren.” Die Grundeinstellung der Poststrukturalist innen zu Normen scheint
daher meistens von Misstrauen und Unbehagen getragen.

Angesichts der starken Kritik an Normen bleibt von der Rezeption oft unbe-
merkt, dass die Poststrukturalist innen kein rein negatives Verhéltnis zu Normen
haben, sondern eher ein gespaltenes. Sie stimmen darin iiberein, dass auf Normen
nicht verzichtet werden kann. Normen und ihre Machtwirkungen sind nicht nur re-
pressiv, sondern auch produktiv, indem sie Weisen des Zusammenlebens erschaften
und fiir Stabilisierungen sorgen. Normen koénnen auch Schutz vor Gewalt und Will-
kiir bieten und werden daher fiir das Zusammenleben gebraucht. Eine Gesellschaft
ohne Normen ist nicht denkbar und Normen werden als unabdingbar akzeptiert.”*

333  Vgl. dazu etwa Butlers Arbeiten zu Geschlechternormen (Butler 2009a) und Derridas
Dekonstruktion der Briiderlichkeit (Derrida 2002a).

334  Vgl. Butler 1995b: 122; Butler 2003: 60; Derrida 1989: 197; Derrida 1999a 185; Lac-
lau 2002b: 53ff. Daher verurteilen sie auch den Staat nicht nur als rein repressiv, son-
dern wissen den Schutz, den er vor zivilgesellschaftlicher Gewalt bieten kann, zu

schitzen.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

358 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Es ergibt sich fiir die Poststrukturalist_innen in Folge ein Dilemma: Einerseits
halten sie Normen nicht fiir letztbegriindbar und es gibt keine sichere Gewissheit,
welche Normen zu bejahen und welche abzulehnen sind. Sie wollen in ihren
Schriften auch keine Sicherheit vortduschen, da sie sich damit am Aufbau einer He-
gemonie beteiligen wiirden sowie Gewalt und Ausschliisse in Kauf nehmen miiss-
ten. Andererseits zeigt die ethische Wende der poststrukturalistischen Stromung,
dass sie sich offenbar angesichts der notwendigen Existenz von Normen gezwungen
sehen, ihre rein kritische Haltung zu verlassen und sich fiir bestimmte Normen aus-
zusprechen. Sie beharren allerdings darauf, dass eine Unsicherheit bestehen bleibt,
ob die von ihnen gewédhlten Normen die ,,richtigen® oder ,,besten* Normen sind.
Diese Unsicherheit ist wichtig, da nur so die Naturalisierung von Normen verhin-
dert werden kann. Indem die Poststrukturalist_innen darauf verzichten, eine schein-
bare Letztbegriindung zu geben, werden die von ihnen aufgestellten Normen in der
politischen Diskussion verbleiben. Selbst wenn sich bestimmte Normen fiir die Ge-
genwart als die beste Variante erweisen sollten, wird es in Zukunft leichter moglich
sein sie zu verwerfen, wenn die Umstinde dies verlangen. Dementsprechend ist all
ihren Normen gemein, dass sie offen bleiben fiir neue Einschreibungen und verén-
derte Deutungen. Basierend auf ihren poststrukturalistischen Grundlagen kommen
Derrida, Butler, Laclau und Mouffe zu relativ dhnlichen Schlussfolgerungen, wel-
che Normen den Kern einer poststrukturalistischen Ethik bilden sollten: Jene Nor-
men, die vereinbar mit ihren poststrukturalistischen Einsichten sind.

Die Minderung von Gewalt stellt in der poststrukturalistischen Ethik einen der
zentralen Grundsétze dar. Vor allem in Derridas und Butlers Texten lésst sich gut
sehen, dass die Minderung von Gewalt beziehungsweise von Gefdhrdung dazu
dient, weitere ethische Forderungen zu begriinden. Bei Laclau und Mouffe ist dies
nicht so offensichtlich. Doch auch bei ihnen findet sich der Anspruch auf Gewalt-
minderung: Thre Kritik an Unterdriickungsverhéltnissen ldsst sich nur rechtfertigen,
wenn sie aufgrund der unerwiinschten Gewaltsamkeit gegeniiber den Unterdriickten
abgelehnt wird. Ihre Abgrenzung zwischen Unterordnung und Unterdriickung be-
ruht auf der Ablehnung von Gewalt: Durch die Entwicklung eines Antagonismus
wird die Unterordnung als gewaltsam und deswegen als feindlich fiir die Identitét
begriffen. Ebenso wurzelt ihr Ruf nach Freiheit und Autonomie in dem Bediirfnis,
dass Gruppen und Individuen ihre jeweilige Identitdt vor gewaltsamen Einfliissen
schiitzen wollen.

Die Minderung von Gewalt als zugrunde liegende Norm ist zu begrii3en, stellt
sie doch eine der zentralsten Grundsitze der westlichen Ethik dar. Gerade die dréin-
genden Problematiken rund um Fliichtlingselend, Klimaschdden und der Verteilung
des Wohlstandes zeigen, welch vielschichtiges Gesicht Gewalt annehmen kann.
Insbesondere Butlers Ansatz einer gerechteren Verteilung der Prekaritét ist hier
wegweisend. Hier kann die poststrukturalistische Sichtweise mit Sicherheit weitere

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER ETHISCHE KERN | 359

Impulse liefern, vor allem indem sie die vielfaltigen Formen von Gewalt aufzeigt
und als nicht gewaltsam empfundene Strukturen dekonstruiert.

Dennoch zeigen sich in der Ausarbeitung durch Derrida, Butler, Laclau und
Mouffe noch Probleme, die es zu l6sen gilt. Diese resultieren aus dem ziemlich
weitgefassten Gewaltbegriff Derridas und Butlers sowie dem so gut wie nicht the-
matisierten Gewaltbegriff Laclaus und Mouffes. Gewalt reicht bei Derrida und
Butler von der Ebene der Diskurse (bei der Bestimmung und Festlegung von Be-
deutung) bis hin zur materiellen und sozialen Ebene (der physischen Gewalt). Bei
Laclau und Mouffe wird Gewalt in ihren Begriffen der Macht, dem Antagonismus
und der Politik (und deren repressiven, gewaltsamen Wirkungen) implizit mitge-
dacht, jedoch kaum genauer problematisiert. Diese umfassenden Gewaltbegriffe
stellen sich als relativ vage dar. Gewalt scheint so gut wie iiberall zu existieren und
vermischt sich in ihren Bedeutungen mit den Begriffen der Macht und der Politik.
Die Vagheit macht einerseits Sinn: Die Poststrukturalist_innen bendtigen aufgrund
ihrer theoretischen Konzeption einen solch umfassenden Gewaltbegriff, denn im-
merhin stiften die produktiven Gewalt- und/oder Machtakte gesellschaftliche Be-
deutungen und bilden die Sedimente des Sozialen sowie der diskursiven Wirklich-
keit. Im poststrukturalistischen Denken wird Gewalt/Macht als unvermeidbar ange-
sehen, weil sie konstitutiv fiir unser Denken und unsere Gesellschaft ist.

Andererseits ergibt sich aus der Notwendigkeit der Gewalt in Verbindung mit
ihrer umfassenden Existenz ein Problem fiir die weitere ethische Betrachtung:
Wenn Gewalt nicht eliminiert werden und auch nicht per se abgelehnt werden kann,
so erfordert ein ethisches Handeln immer wieder Entscheidungen ein, welche der
vielen Formen der Gewalt zu mindern und welche Gewalt als unabdingbar hinzu-
nehmen sind. An dieser Stelle geben die behandelten Theorien unzureichend Aus-
kunft, nach welchen Kriterien die eine Gewalt (zum Beispiel die metaphysische
Gewalt) zu verurteilen ist und eine andere nicht (zum Beispiel die urspriingliche
Gewalt). Wihrend Derrida eine recht klare erste Trennung unterschiedlicher Ge-
waltarten unternimmt, werden die Folgen schnell schwammiger: Die urspriingliche
Gewalt ist unhintergehbar und daher nicht zu vermeiden. Die metaphysische Ge-
walt, deren Ziel die Verschleierung der Gewaltformigkeit von Entscheidungen ist,
wird abgelehnt. Genauso zuriickzuweisen ist das, was Derrida in einem Interview
,Brutalitit“ nennt: Brutalitit verschlieft die Zukunft, 1dsst dem Anderen keinen
Raum, homogenisiert und tilgt Singularitdt (vgl. Derrida/Ferraris 2001: 92). Um
diesen Gewaltformen entgegenzutreten, wird auch in Kauf genommen selbst ge-
walttdtig zu sein (mittels Dekonstruktion). Problematisch ist jedoch, dass es aber-
mals keinen Malstab dafiir oder eine Auseinandersetzung dariiber gibt, wie viel
Gewalt gerechtfertigt ist um wie viel Gewalt zu reduzieren. Gibt es also ,,gute Ge-
walt“ (etwa die Dekonstruktion) und wie muss sie mit ,,schlechter Gewalt* verrech-
net werden? Wie gewaltsam auch die Dekonstruktion empfunden werden kann,
zeigt sich beispielsweise an Demonstrationen gegen den ,,Gender-Wahnsinn®. Die

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

360 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

Demonstrierenden bringen zum Ausdruck, dass sie die ,,Umerziehung ihrer Kinder
weg von traditionellen Geschlechterbildern und die Gleichstellungspolitik mit Hilfe
von Quoten als extrem invasiv wahrnehmen. In Anschluss kann also gefragt wer-
den: Muss die Gewaltminderung sofort einsetzen, oder ist ein kurzfristig hoheres
Niveau an Gewalt ertriglich, wenn danach eine Besserung eintritt? Wie soll quanti-
fiziert werden? Spielt es eine Rolle, wie die Gewalt verteilt wird?

Letztere Fragen bleiben bei Derrida unterbelichtet (letztlich bringt er nur die
Dekonstruktion als konkrete Maflnahme gegen die metaphysische Gewalt ein),
wihrend Butler sich damit eingehender auseinandersetzt. Die ungerechte Verteilung
von Prekaritdt anzuprangern, wirft jedoch ebenfalls Folgefragen auf. Zu welchem
Preis sollen bisher aus der Gesellschaft ausgeschlossene Menschen integriert wer-
den? Nicht immer ist der Abbau von Prekaritit eine win-win-Situation, sondern sehr
oft werden die einen Gruppen Sicherheit verlieren, damit andere weniger prekér le-
ben miissen. Gerade der Widerstand gegen die Aufnahme von Fliichtlingen zeigt,
dass viele Menschen fiir die Verbesserung der Situation von Kriegsopfern nicht mit
dem eigenen Wohlstand bezahlen wollen (man denke an Befiirchtungen wie, dass
die Konkurrenz um Arbeitsplitze zunehme, die Kriminalitdtsraten steigen und die
Steuergelder nicht fiir Deutsche eingesetzt wiirden). Butler setzt auf langfristige
Gleichverteilung und positioniert sich auch deutlich fiir den Abbau von Privilegien,
die bestimmten Gruppen bisher stirkeren Schutz als anderen boten: ,,Diejenigen,
die weile Privilegien fiir sich beanspruchen, koénnen ja sagen, dass sie von Migran-
ten ausgegrenzt werden. Aber eigentlich fiirchten sie, ihre Privilegien zu verlieren.*
(Butler in Soloveitchick 2016) Allerdings ist zu fragen, ob die Feststellung einer
bestimmten Verteilung von Prekaritdt nicht schon ein Menschenbild voraussetzt,
das eine bestimmte Empfindung von Gefahrdung vorgibt. Anders gesagt: Wenn
Menschen unterschiedlich stark unter den gleichen prekdren Lebenssituationen lei-
den, ist dann ein Ausgleich von Prekaritdt gerecht?

Butler bleibt bisher zumeist konkrete Antworten auf diese Fragen schuldig und
iiberldsst es genau wie Derrida einer anschlieBenden politischen Diskussion, Lo-
sungen vorzuschlagen (die beide anschlieBend wieder einer dekonstruktiven Kritik
unterziehen konnen). Dies mag zwar zunédchst als unbefriedigend erscheinen und an
Rortys Kritik erinnern, dass Derrida zur praktischen Politik nichts beitragen kann.
Doch kann festgestellt werden, dass die poststrukturalistische Dekonstruktion im
realen Leben auch ohne weitere praktische Handlungsanleitungen starke Wirkungen
haben kann: Vor allem Butlers Schriften haben den Diskurs verdndert, wie heute
Geschlechter wahrgenommen werden. Die Wahrnehmung, dass Geschlecht eine
Konstruktion ist, vermag viele noch zu schockieren, aber fiir viele Menschen ist sie
bereits zum common sense geworden. Es ist sicher auch Butlers Theorien mit zu
verdanken, dass das Thema der Intersexualitét viel stirker ins Bewusstsein geriickt
ist und sich Menschen trauen, die Einfiihrung eines dritten, unbestimmten Ge-
schlechts zu verlangen. Es ist daher nicht auszuschlieen, dass auch andere post-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER ETHISCHE KERN | 361

strukturalistische Ideen wie jene der butlerschen Prekaritit oder Derridas Gewalt-
begriff eine breitere Wirkung entfalten.

Das Ausgesetztsein gegeniiber gewaltsamen Ubergriffen ist fast immer einge-
bettet in eine hierarchische Beziehung. Butler wird kritisiert, dass sie diese theore-
tisch nicht geniigend beriicksichtigt und Ungleichheit nicht von Differenz trennt
(vgl. Prager 2013: 60; Villa 2003: 131f.) und dass sie eine ,,gesellschaftskritische
Unterscheidung zwischen verletzenden und handlungsleitenden Normen vermissen‘
(Leicht 2016: 97) lasst.”® Laclau und Mouffe nehmen diese Trennung vor, indem
sie Unterdriickungsverhéltnisse und Unterordnungsverhéltnisse unterscheiden. Das
Kriterium hierzu ist das Vorliegen eines Antagonismus. Es entsteht abermals die
Problematik, wie bei dem unabdingbaren Vorliegen von Gewalt und Konflikten in
einer Gemeinschaft zwischen jenen, die zu akzeptieren sind, und jenen, die zu mi-
nimieren sind, differenziert werden kann. Es wird sich in Kapitel 5.2.3 zeigen, dass
Mouffe den Konflikt mit einem ,,Agonisten® als positiv und impulsgebend fiir eine
demokratische Gesellschaft ansieht, wihrend die Auseinandersetzung mit einem
Antagonismus zu vermeiden ist. Sie dhnelt in ihrer Position der Argumentation Der-
ridas bezliglich der Brutalitit: Bei einer Auseinandersetzung mit einem Antagonis-
ten lassen beide Seiten einander nicht zur Entfaltung kommen und betreiben eine
,schlieBende* Politik beziiglich des anderen. Daher ist es besser, diese Konstella-
tion zu iiberwinden und zu versuchen agonistische, gewaltdrmere Auseinanderset-
zungen zu erreichen.

Eng mit dem Anspruch auf Minderung von Gewalt ist die ethische Beziehung
zum Anderen verbunden. Diese wird von Derrida, Butler, Laclau und Mouffe unter
relativ verschiedenen Aspekten diskutiert. Derrida widmet sich der Beziehung zum
Anderen unter den Konzepten der Gerechtigkeit, der Gastfreundschaft und Offen-
heit (auch als Zukiinftigkeit verstanden). Er entwirft eine Beziehung zum Anderen,
bei der die Einzigartigkeit des Anderen und die eigene Einzigartigkeit eine Verant-
wortung fiir den Anderen hervorrufen: Die Einzigartigkeit des Anderen verlangt
von mir, wenn ich ihm gerecht werden will, mich von sdmtlichen allgemeinen Ka-
tegorien zu losen, um mich ganz ihm zu widmen. (In Laclaus und Mouffes Worten
setzt Derrida damit auf eine extreme Differenzlogik.) Durch die eigene Einzigartig-
keit ist diese Beziehung zum Anderen verschieden von allen anderen, die derjenige
erfahren kann, weshalb niemand anderes fiir die Folgen dieser Bezichung die Ver-
antwortung iibernehmen kann. Das heift, nur ich kann mich einbringen und ihm_ihr
meine Gerechtigkeit geben. Allerdings ist fiir Derrida dieser Versuch immer zum
Scheitern verurteilt, weil durch den Riickgriff auf die allgemein versténdlichen Be-
deutungen der Sprache und die letztlich nicht einzuholende Andersheit des Anderen

335 Diese Kritik Imke Leichts sehe ich allerdings als zu kurz gegriffen. Anders als Leicht
es darstellt, kritisiert Butler nicht nur, sondern sie bringt, wie dargestellt, normative

Grundsitze in die Diskussion ein, die durchaus handlungsleitend wirken.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

eine vollkommene Wiirdigung des Anderen nicht moglich ist. Es bleibt daher nur
iibrig, sich so weit es geht fiir den Anderen zu 6ffnen und ihm Gastfreundschaft zu
gewihren, ohne jedoch je eine absolute Gastfreundschaft oder Offnung erreichen zu
konnen (und/oder zu wollen, sind doch damit Gefahren verbunden).

Auch bei Butlers Beziehung zum Anderen steht ein Scheitern im Mittelpunkt.
Fiir sie resultiert dieses Scheitern jedoch urséchlich aus der Beziehung des Subjekts
zu sich selbst. Dadurch, dass das Subjekt sich selbst nicht durchschauen kann, ist
auch eine Kontrolle der eigenen Handlungen und AuBerungen nicht vollkommen
gegeben. Menschen konnen weder jederzeit klar formulieren was sie vom Anderen
erwarten, noch haben sie die Kontrolle, welche Folgen ihre Taten und AuBerungen
nach sich ziehen. Die Beziehung zum Anderen erfolgt daher von einer unsicheren
Basis aus und ist von Briichen und Scheitern durchzogen. Fiir Butler ergeben sich
daraus gravierende Folgen: Es wiére unmenschlich, von seinem Gegeniiber allzeit
ein kohérentes und komplett selbst reflektiertes Bild préasentiert zu bekommen. Sie
pladiert dafiir, die Beziehung zum Anderen von Nachsicht und Vergebung leiten zu
lassen. Sie verlangt, dass beide Seiten sich selbst und dem Gegeniiber zugestehen,
dass ihre Beziehung von Fehlern, unvorhergesehenen Einfliissen und Verdnderun-
gen geprégt sein wird. Butler unterscheidet sich von Derrida darin, dass fiir sie das
Scheitern nicht zwangsldufig ist. So ist ihrer Meinung nach ein menschlicheres Mi-
teinander moglich, das den Anderen mehr Anerkennung spendet als wenn auf ein
souverdnes, autonomes Subjekt rekurriert wird, das so nicht existiert. Die Gemein-
samkeit der beiden ist, dass sie sich dem Phidnomen mit der Vorannahme der abso-
luten und asymmetrischen Hinwendung zum Anderen nihern.

Laclau und Mouffe legen ihren Schwerpunkt hingegen auf eine symmetrische
Beziehung zum Anderen, die dessen Andersheit respektiert, aber auch fiir die ei-
gene Identitdt Schutz verlangt. Fiir sie sind daher die Werte der Gleichheit und
Freiheit (verstanden als Autonomie) zentral. Der Andere ist bei ihnen ein potentiel-
ler Gegner, der jedoch als Gleicher behandelt werden sollte und dessen Freiheit und
Autonomie anerkannt werden muss. Wihrend Derrida und Butler die Beziehung zu
den Anderen gleichsam in das Subjekt verlagern und eine verdnderte Haltung zum
Anderen als Voraussetzung fiir ein besseres Verhiltnis sehen, fokussieren Laclau
und Mouffe auf das Zwischen, auf die Abgrenzung zum Anderen. Dieser unter-
schiedliche Ansatz setzt sich bis in ihre Demokratiekonzeption fort, in der Derrida
den Fokus auf die Logik von Freundschaften legt, wohingegen Laclaus und Mouf-
fes Entwurf auf den Widerstreit mit Agonist innen ausgelegt ist. Allerdings kann
auch Mouffe, wie Andreas Hetzel zu Recht hinweist, ihre Demokratietheorie nicht
allein auf einer symmetrischen und sich abgrenzenden Beziechung aufbauen. Denn
wenn die Antagonist_innen zu Agonist_innen werden sollen, so braucht es zuvor
ein Vertrauen darauf, ,,dass mich der Gegner im politischen agon nicht als Feind
behandeln wird, dass Politik moglich ist, und zwar gerade jenseits transzendentaler
Moglichkeitsbedingungen von der Art einer universellen Vernunft, an der alle poli-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER ETHISCHE KERN | 363

tischen Akteure vorab partizipieren™ (Hetzel 2010: 242). Hier wire genauer aus-
zuarbeiten, ob das gemeinsame Band der Agonist_innen nur die Gegnerschaft ge-
gen undemokratische Antagonist_innen ist oder ob der gegenseitige Respekt nicht
doch aus anderen Quellen kommt. Deutlich wird an dieser Stelle auch, dass Laclau
und Mouffe keine Offenheit zum Anderen fordern, sondern nur Respekt und Tole-
ranz im Sinne eines Pluralismus. IThr radikaler Pluralismus negiert zwar eine Hal-
tung, die pluralismusfeindliche Gruppen toleriert, aber sie sind nicht so radikal wie
Derrida (vgl. Kapitel 5.1.4).

Entgegen der Erwartung negieren weder Butler noch Derrida die Verantwort-
lichkeit der Menschen fiir ihre Taten. Es sind Laclau und Mouffe, denen ein aus-
gearbeiteter Verantwortungsgedanke fiir andere fehlt. Wie gesagt entwerfen sie eine
Beziehung zum Anderen, die auf Abgrenzung fokussiert ist, da nur durch Abgren-
zung das eigene Ich aufgerichtet und erhalten werden kann. Wéhrend fiir Derrida
durch die Einzigartigkeit jedes Menschen die Verantwortung jeder Autonomie vor-
angeht, stehen fiir Laclau und Mouffe eindeutig der Autonomie- und Schutzge-
danke im Mittelpunkt. Verantwortung ergibt sich bei ihnen nicht direkt gegeniiber
dem Anderen als einem konstitutiven Teil des eigenen Selbst. Verantwortung for-
dern sie jedoch gegeniiber den zentralen Normen einer Gesellschaft ein. Es ist eine
indirekte Form der Sorge: Dadurch, dass die Freiheit in der Gesellschaft verteidigt
wird, wird auch die Freiheit der Anderen verteidigt. Dadurch, dass die Gleichheit in
der Gesellschaft ausgeweitet wird, werden die Anderen vor Ungleichbehandlung
geschiitzt. Dabei kommen Laclau und Mouffe einer Teleologie nahe, wenn sie die
Wirkmaéchtigkeit der Gleichheitsnorm beschworen. Diese Ausfiihrungen lesen sich
teilweise wie eine Version der ,,unsichtbaren Hand* fiir die Demokratie, die als Lo-
gik vieles von selbst richtet (vgl. Jorke 2004: 181; Rustin 1988: 165).

Hier formulieren Derrida und Butler eine stirkere Forderung. Obwohl Subjekte
nicht autonom und souverin, reflektiert und sich véllig aller inneren Triebfedern
bewusst handeln, ergeben sich trotzdem Folgen aus ihren Handlungen. Gerade weil
die Menschen fiir beide Denker innen einen einzigartigen Platz einnehmen, sind
diese Handlungen untrennbar mit ihnen verbunden und demzufolge auch die Ver-
antwortung fiir die daraus resultierenden Folgen. Derrida und Butler reihen sich
damit in jene Ethiken ein, die Verantwortung nicht von der Absicht, sondern von
den Folgen her denken. Da die Menschen nicht fahig sind, sich selbst vollig zu
kontrollieren, ist dabei das Scheitern und Sich-schuldig-machen unvermeidbar.
Hierbei zeigt sich, wie Andrea Roedig (Roedig 2003) anfiihrt, ein iiberraschend
,christlicher Entwurf von Schuld. Diese Schuld wird zumindest bei Butler wieder
durch ihren Apell, nachsichtig und vergebend zu agieren, gemindert.

Auch bei ihren ethischen Uberlegungen werden die Poststrukturalist_innen von
der Kritik an ihrem Subjekt eingeholt. So fragt Seyla Benhabib, wie Individuen
iiberhaupt Kritik iiben kénnen, wenn sie von den Diskursen so stark eingeschriankt
und geprégt sind (Benhabib 1995b). Bedarf es dazu nicht der Voraussetzung, sich

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

prinzipiell von den Diskursen 16sen zu konnen, um sie zu hinterfragen? Ist, so kann
daran angeschlossen werden, diese Distanz nicht auch der Moment, in dem Ver-
antwortung entsteht? Die eleganteste Losung auf diesen Vorwurf findet Butler, in-
dem sie die Praxis der Kritik mit der Handlungsféhigkeit verkniipft. Wie auch Der-
rida, Laclau und Mouffe zeigt sich der Moment der Handlungsféhigkeit in den Brii-
chen der Diskurse, in welchen Entscheidungen getroffen werden miissen. Die Pra-
xis der Kritik sucht aktiv nach solchen Liicken der Diskurse und erhdht damit die
Handlungsfahigkeit. Zudem fordert die Norm der Kritik die eigene Subjektwer-
dung, weil sie keine inhaltlichen Handlungsanweisungen gibt, sondern das eigene,
hinterfragende, ,,entunterwerfende* Handeln fordert. Die Praxis der Kritik ist ein
Handeln, das Freirdume fiir Entscheidungen schafft.

Der Anspruch poststrukturalistischer Denker innen an die Menschen ist gleich-
zeitig geringer und hoher als in bisherigen Ethiken, die ein handelndes Subjekt ins
Zentrum stellen. Insbesondere Butler fiihrt aus, dass Subjekte gar nicht anders kon-
nen, als sich manchen Diskursen zu unterwerfen, da sie das eigene Sein erst her-
vorbringen und eine Distanz die eigene Existenz gefdhrdet. Es ist aus poststruktura-
listischer Sicht also verstindlich, dass Menschen sich manchen Anspriichen kritik-
los beugen. Dies bedeutet aber gleichzeitig, dass es angesichts meinungsstarker und
die Menschen potenziell definierender Diskurse eine Leistung darstellt, sich in eine
kritische Position zu einer Situation zu bringen. In ihren Demokratiekonzeptionen
wird deutlich, dass die Poststrukturalist_innen es verlangen, sich in eine solche Po-
sition zu begeben.

Bei ihren ethischen Uberlegungen hat sich gezeigt, dass Derrida, Butler, Laclau
und Mouffe sowohl Gemeinsamkeiten teilen als auch gravierende Unterschiede
entwickeln. Sie gelangen alle zu relativ dhnlichen Schlussfolgerungen, was die
Kerninhalte ihrer normativen Uberlegungen betrifft: Zum einen die Minderung von
Gewalt in all ihren Facetten und zum anderen eine offene, zugewandte und gerechte
Beziehung zum Anderen. Aus diesen beiden Normen ergeben sich, in Verbindung
mit ihren poststrukturalistischen Einsichten, die weiteren Normen des Kontingenz-
bewusstseins, der Kritik, der Offenheit fiir Verdnderungen und der Ausweitung von
Kategorien auf bisher Ausgeschlossenes. Die gravierendsten Unterschiede zeigen
sich vor allem zwischen Derrida einerseits und Laclau und Mouffe andererseits. Sie
resultieren aus einer fundamental anderen Sichtweise auf die Wirkungen des Ande-
ren fiir die Identitédt. Derrida besetzt das eine Extrem, indem er davon ausgeht, dass
die Kommunikation mit dem Anderen eine urspriingliche Bejahung desselben er-
zwingt. In Derridas Sichtweise offnet sich jede Identitdt, die in Kontakt mit den
Anderen geridt, zwangsldufig fiir die Pragung durch die Anderen. Die Identitét re-
sultiert fiir ihn daher aus einer basalen Offenheit und Zugewandtheit. Den anderen
Extrempunkt nehmen Laclau und Mouffe ein, die aus der Existenz des Anderen
eine Abgrenzung ableiten: Nur weil eine Identitét sich vom Anderen unterscheiden
kann, kann sie sich selbst definieren. Diese Abgrenzung miindet in eine (Nicht-)Be-

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER ETHISCHE KERN | 365

ziehung zum Anderen, die auf Konflikten und Antagonismen basiert. Dieser grund-
sitzliche Unterschied zwischen den poststrukturalistischen Theorien fiihrt zu ande-
ren Schwerpunktsetzungen sowohl in der Ethik als auch in ihren Demokratiekon-
zeptionen. Derrida konzipiert eine Ethik, die in der Idee der absoluten, asymmetri-
schen und verantwortlichen Hinwendung zum Anderen gipfelt und die daher Werte
wie die Gerechtigkeit und die Gastfreundschaft als eine solche Hinwendung inter-
pretiert. Laclau und Mouffe hingegen entwerfen eine Beziechung zum Anderen, die
auf Ausgleich, Symmetrie und Schutz vor dem Anderen basiert: Sie stellen die
Prinzipien der Gleichheit und der Freiheit (verstanden als Autonomie) ins Zentrum
ihrer Ethik.”*® Entsprechend zieht dies unterschiedliche Uberlegungen zur Demo-
kratie nach sich, wie sich im folgenden Kapitel 5 bei Derridas kommender und das
Andere bejahende Demokratie sowie Mouffes agonistischem Pluralismus zeigen
wird.

336 Butler nimmt in diesem Problemfeld eine mittlere Position ein, bei der sie weder die
produktiven Einflisse des Anderen, noch die Abgrenzung zu diesem in den Mittelpunkt
ihrer Theorie stellt. Fiir sie sind die Anderen sowohl gefdhrdend fiir die eigene Existenz

als auch die notwendige Voraussetzung fiir ein lebbares Leben.

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005 - am 13.02.2026, 05:02:11.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839437818-005



https://doi.org/10.14361/9783839437919-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

