THEMENSCHWERPUNKT ROUSSEAU

Ambivalenzen demokratischer Freiheit. Zur Aktualitat von
Rousseaus politischer Theorie.*

Sandra Seubert

Ambivalences of Democratic Freedom. On the Currentness of Rousseau’s Political Theory.
Abstract: In the context of current challenges in democratic theory new motives for recon-
ceptualising Rousseau’s idea of democratic freedom arise. Processes of transnationalisation
have put the question of what constitutes a people urgently on the agenda. Rousseau’s
‘problem of freedom’ will be related to questions of peopleness. It is located on the level of
founding as well as on the level of institution-building. The foundation and maintenance
of a political order of freedom turns out to be an ambivalent project, especially in the light
of cosmopolitan challenges.

Keywords: Democratic Freedom, Political Unity, Peopleness, Republican Patriotism

Schlagworter: Demokratische Freiheit, politische Einheit, Volk, republikanischer Patriotismus

1. Einleitung: Zwang zur Freiheit oder Freiheit von Zwang?

In der Diskussion um Rousseaus politische Theorie spiegeln sich Prozesse gesell-
schaftlicher Selbstverstindigung wie bei wenigen anderen Denkern. An der Ausei-
nandersetzung um die Interpretation seiner Schriften lasst sich in besonderer Wei-
se ablesen, was einer jeweiligen Zeit als problematisch gilt. Natiirlich spielt das
bei der Interpretation von Klassikern immer eine Rolle, aber Rousseau war und
ist offenbar geeignet, die gesellschaftliche Selbstverstindigung in ein besonders
grelles Licht zu setzen. Fir die Nachkriegs-Politikwissenschaft im geteilten
Deutschland war Rousseau einer der umstrittensten politischen Denker — aus na-
heliegenden, nicht allein werkimmanenten Griinden. Er galt einflussreichen Ver-
tretern des Faches als Verfechter eines demokratischen Totalitarismus, der in Ge-
gensatz zu einer liberalen Tradition politischen Denkens gesehen wurde.! Die
Linie Platon — Rousseau — Marx — Lenin bis hin zum (damals) real existierenden

Die Beitrige dieses Themenhefts gehen auf eine internationale Tagung zuriick, die anlisslich des
300. Geburtstags von Jean-Jacques Rousseau vom 28.-30. Juni 2012 an der Goethe-Universitit
Frankfurt a. M. stattfand. Gedankt sei an dieser Stelle der DFG sowie den Freunden und For-
derern der Goethe-Universitdt fur ihre finanzielle Unterstiitzung.

1 Vgl. etwa Ernst Fraenkel (2011), Alexander Schwan (1992, S. 31 ff.). Ahnlich auch Jacob L.
Talmon (1970), insbes. Kap. III .

PVS, 53. Jg., 4/2012, S. 609-627 609

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Themenschwerpunkt Rousseau

Sozialismus erschien, ganz im Geiste der Blockkonfrontation, als Gegensatz zu
der Linie Aristoteles — Locke — Montesquieu — Federalist Papers. In diesem Sinne
qualifizierte etwa Ernst Fraenkel Rousseau als ,,Apostel des Anti-Pluralismus®
(Fraenkel 2011, S. 264). Fraenkel hielt Rousseaus politisches Denken deshalb fiir
so gefdhrlich, weil seine Lehren in das ,,UnterbewufStsein des westlichen Men-
schen eingedrungen® seien. Und dieses Unterbewusstsein hatte sich politisch fol-
genreich ausgewirkt. Carl Schmitt erscheint als Rousseaus gelehrigster Schiiler. Im
Lichte der historischen Erfahrung mit totalitiren Regimen im 20. Jahrhundert,
wurden die Grundbegriffe der Rousseau’schen Theorie als Bauanleitungen fiir Pa-
ternalismus und Zwangsherrschaft interpretiert. Sie stiitzen sich auf die bis heute
bertichtigten Passagen des Contrat Social, in denen vom Zwang zur Freiheit die
Rede ist.

Nun gab es gegen diese nicht nur in Deutschland wirkmaichtige Lesart frith
auch Gegenbewegungen: Als wegweisend muss in diesem Zusammenhang Iring
Fetschers erstmals 1960 erschienene Habilitationsschrift genannt werden, die
Rousseaus politische Philosophie im Lichte eines demokratischen Freiheitsbegriffs
interpretiert (Fetscher 1975). Die spitere Rekonstruktion eines republikanischen
» Tugenddiskurses* durch Herfried Miinkler sowie Ingeborg Maus’ ,,Aufklirung
der Demokratietheorie* tiber das ihr eigene Prinzip der Volkssouverinitit lassen
sich Etappen einer Aneignung der Rousseau’schen Theorie begreifen, die sich v. a.
auf die auch in etablierten Demokratien noch uneingelosten Versprechen der Frei-
heit, Gleichheit und Gemeinschaftlichkeit beziehen (Miinkler 1992, Maus 1994).
Aber auch im Heimatland des sogenannten ,,freiheitlichen Pluralismus® ist Rous-
seau ein nicht wegzudenkender Bezugspunkt der demokratietheoretischen Dis-
kussion. Ob man Robert Dahl nimmt, der Rousseau zwar eine ,,exzentrische De-
mokratiedefinition® bescheinigt, ihm aber insofern begrifflich verbunden bleibt
als er die liberalen Reprisentativdemokratien unserer Zeit als ,,Polyarchien® be-
zeichnet (Dahl 1989, S. 113), oder Benjamin Barbers Kritik an der ,,mageren
Demokratie“ des Liberalismus (Barber 1994) — Rousseau war und ist ein expo-
nierter Gewahrsmann fur die Artikulation von Kritik an bestehenden, institutio-
nalisierten Formen der Demokratie.?

Wenn sich also in der Rezeption von Rousseau der Problemhorizont der Ge-
genwart spiegelt, was ist uns heute als Zeitgenossen besonders problematisch?3
Welche Herausforderungen stehen im Vordergrund und wie haben diese unser
Verhiltnis zu Rousseaus politischem Denken verandert? Kénnen wir Fraenkel in-
zwischen beruhigen und behaupten, dass gesellschaftlicher Pluralismus und der
Schutz von Sphiren privater Autonomie so weit ins ,,UnterbewufStsein des westli-

2 In diesem Sinne ist auch Barbers jiingster Aufruf ,,Occupy Rousseau: Inequality and Social Justi-
ce“ gemeint, eine Veranstaltung, die im Mirz dieses Jahres in der New York Public Library statt-
fand.

3 Problematisch in dem Sinne, dass es ein bedeutsames gesellschaftliches/wissenschaftliches Diskurs-
feld konstituiert (vgl. Foucault 1983, Kap. II). Eine solche Fragerichtung deckt sich nur teilweise
mit dem was Olaf Asbach kiirzlich als ,,aktualisierende Zuginge* differenziert hat, insofern es
auch darum geht, das, was einer Zeit jeweils als ,,aktualisierend“ gilt, allererst reflexiv einzuholen
(ohne andererseits zu iibersehen, dass zwischen ,,uns“ und ,,Rousseau® eine nicht iiberbriickbare
historische Differenz liegt) (Asbach 2011, S. 131-132).

610 PVS, 53.]g., 4/2012

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

chen Menschen eingedrungen® sind, dass wir uns nicht linger um zu viel Einheit
sorgen mussen, sondern eher um zu wenig? Sind es nicht mehr so sehr Kollektivis-
mus und Zwang als vielmehr Individualismus, Beliebigkeit und eine strukturelle
Entmutigung von Biirgersinn, die demokratischen Gesellschaften heute Probleme
bereiten? Man wird eine angemessene Zeitdiagnose kaum auf so knappe Schlag-
worte bringen konnen. Aber der Problemhorizont hat sich offensichtlich doch in
einer spezifischen Weise verschoben. Das Problem politischer Einheit und politi-
scher Zugehorigkeit, die Frage nach der soziale Bezugsgruppe fiir eine Praxis kol-
lektiver Selbstbestimmung, fiir die Zurechnung wechselseitiger Verpflichtung und
Verantwortung, spielen eine zentrale Rolle in der aktuellen demokratietheoreti-
schen Diskussion, und dies hat auch die Perspektive auf Rousseau verindert.*

Die Frage, von der her Rousseaus politiktheoretische Uberlegungen ihren Aus-
gang nehmen, namlich, wie wird ,,ein Volk ein Volk?“ (GV 1/5, S. 71), und was
unterscheidet es von einer ,,Menge“, einer blofSen ,,aggregation®, erscheint heute
in einem anderen Licht und mit neuer Dringlichkeit.’ Wie sieht der Akt der politi-
schen Ermachtigung aus? Was bedeutet es fiir eine Gruppe, so etwas wie die Vor-
stellung von einem Gemeinwillen zu entwickeln? Einen Kollektivkorper zu bilden,
der ein Verstiandnis des gemeinsamen Guten hat und fiir sich die Autoritit in An-
spruch nimmt, dieses zu bestimmen? Das namlich macht den Begriff eines Volkes
aus — ein Begriff, der ja, wie andere zentralen Begriffe bei Rousseau auch, ein
normativer Begriff ist. Wie lasst sich die Idee demokratischer Selbstbestimmung,
die Rousseau anvisiert, angesichts einer dritten Transformation der Demokratie
(Dahl) - von der Polis um Nationalstaat zur Transnationalisierung — reformulie-
ren? Oder, wenn man nicht die Diagnose der Transnationalisierung, sondern die
der Ent- oder Post-Demokratisierung nimmt: Wie l4sst sie sich iiberhaupt retten?
Vor dem Hintergrund dieser Herausforderungen entstehen neue Motive, die Kon-
zeptualisierung demokratischer Freiheit bei Rousseau zu diskutieren. Wenn man
also nach dem Horizont von Themen fragt, die uns als Zeitgenossen Rousseau
auf eine spezifische Weise interessant machen, so lasst sich wohl mit einiger Be-
rechtigung auf diesen Problemkontext verweisen.

Nun hingt Rousseaus Frage, wie ein Volk ein Volk wird, natiirlich aufs Engste
mit seinem Freiheitsbegriff zusammen, insofern dieser auf soziale und politische
Bedingungen der Verwirklichung verweist (s. u.). Der Freiheitsbegriff gilt zu Recht
als Schliissel zum Verstandnis von Rousseaus politischer Theorie. Allerdings ist es
alles andere als eindeutig, was mit ihm im Lichte der gegenwirtigen Herausforde-
rungen der Demokratie anzufangen ist. Gibt es tiberhaupt einen einzigen, koha-
renten Freiheitsbegriff bei Rousseau oder nicht vielmehr mehrere, spannungsvolle
Facetten? Es ist bemerkenswert, dass die Frage des Verhiltnisses von demokrati-
scher/politischer, buirgerlicher und moralischer Freiheit in der neueren wissen-

4 Hier ist die Diskussion um Moglichkeiten und Grenzen demokratischer Selbstbestimmung in der
»postnationalen Konstellation* gemeint (vgl. stellvertretend Habermas 2005).

5 Insofern sich die Frage nach dem Subjekt der Politik nicht mehr selbstverstindlich mit dem (nati-
onal verfassten) Volk beantworten lasst (vgl. Nasstrom 2007).

611

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Themenschwerpunkt Rousseau

schaftlichen Diskussion zu Rousseau breiten Raum einnimmt.® Dabei steht auch
zur Diskussion, wie die institutionellen sowie motivationalen Voraussetzungen
kollektiver Selbstbestimmung zu verstehen sein sollen. Aus einer eher Kantischen
Perspektive wird nahe gelegt, eine liberale Freiheitsdimension in Rousseaus Kon-
zeption demokratischer Freiheit zu integrieren, die Freiraume personlicher Unab-
hangigkeit und privater Autonomie in Rechnung stellt. Rousseaus Verstindnis
politischer Gemeinschaft soll sich als mit der ,,Freiheit der Modernen“ (Constant)
zumindest nicht von vorneherein unvereinbar erweisen.” Dem stehen Rousseau-
Interpretationen mit Hegelianischem Einschlag zur Seite, welche soziale Praktiken
und Institutionen auszeichnen, die verschiedenen Bediirfnissen und Formen der
Anerkennung Rechnung tragen: der (moralischen und politischen) Gleichheit der
Biirger ebenso wie der individuellen Besonderheit und exzeptionellen Leistung.
Aus dieser Perspektive muss das Programm politischer und gesellschaftlicher Er-
neuerung, das Rousseau entwirft, von Formen authentischer Gemeinschaftlichkeit
her gedacht werden, die den verschiedenen Dimensionen der Anerkennung Rech-
nung zu tragen vermogen.®

Im Folgenden sollen einige Fragen umrissen werden, die sich ergeben, wenn
man Rousseaus Konzeptualisierung demokratischer Freiheit im Lichte der Her-
ausforderungen politischer Einheit, und der Konstitutionsbedingungen eines (po-
litisch begriffenen) ,,Volkes“, betrachtet. Dabei gilt das Augenmerk jenen Moti-
ven im Rousseau’schen Denken, die das ,Freiheitsproblem® in verschiedenen
Hinsichten umkreisen und produktive Ankniipfungspunkte an die demokratiethe-
oretischen Herausforderungen der Gegenwart bieten.” Zunichst werden verschie-
dene Ebenen differenziert, auf denen sich das Freiheitsproblem stellt: die Griin-
dungsebene, auf der die natirliche zugunsten der gesellschaftlichen Freiheit
aufgegeben wird (2.1), und die Institutionalisierungsebene (2.2), auf der die Un-
terwerfung unter legislativen bzw. exekutiven Zwang behandelt wird. Die Griin-
dung und Erhaltung einer politischen Ordnung der Freiheit erweist sich als vor-
aussetzungsvolles Projekt: Es setzt nicht nur eine einmalige Ermachtigung eines
politischen Subjekts, des Volkes, voraus, sondern die fortgesetzte Vermittlung der
gemeinsamen Interessen, derentwegen der Gesellschaftsvertrag geschlossen wur-
de, durch eine inklusive demokratische Praxis. Angesichts der aktuellen Heraus-
forderungen der Demokratietheorie erweist sich freilich v. a. das Verhaltnis des
Rousseau’schen Republikanismus zu einem nationalen Gemeinschaftsethos als

6 Vgl. etwa Mathew Simpson (2006), Joshua Cohen (2010), Frederick Neuhouser (2010), Blaise
Bachofen (2002), Arash Abizadeh (2001). Auch in den aktuellen Diskussionen um Republikanis-
mus (in seinen ,neo-aristotelischen“ und ,,neo-rémischen® Varianten) wird das Verhiltnis der
verschiedenen Freiheitsdimensionen verhandelt (vgl. Laborde u. Maynor 2008). Auffillig ist frei-
lich, dass selbst in den neo-romischen Varianten eher an Machiavelli oder Harrington als an Rous-
seau angekniipft wird. Fiir Philip Pettit etwa ist Rousseau ein Vertreter des ,,populist view*, der
das republikanische Freiheitsverstindnis auf demokratische Selbstregierung engfiihre (vgl. Pettit
1997, S. 30, aufSerdem Skinner 2009, McCormick 2011).

7 Vgl. in diesem Sinne insbesondere Joshua Cohen (Cohen 2010).

8 Dieser Zusammenhang tritt besonders bei Frederick Neuhouser hervor (Neuhouser 2010).

9 Mit ,Freiheitsproblem® ist hier die Rousseau’sche Frage gemeint, wie wir in Gesellschaft und
durch politische Herrschaft frei sein konnen (s. u.).

612 PVS, 53.]g., 4/2012

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

zwiespiltig. In Frage steht, ob sich sein republikanischer Patriotismus tiberhaupt
zu einem demokratischen Kosmopolitismus erweitern lasst (3).

2. Politische Gemeinschaft als Bedingung von Freiheit

Um zu erkennen, wie Rousseau die Konstitutionsbedingungen demokratischer
Freiheit betrachtet, ist es hilfreich zunachst verschiedene Ebenen seiner Problem-
stellung zu differenzieren. Das mag u. a. dazu beitragen, einige, zum Teil durchaus
selbst verschuldete, Missverstandnisse aufzuzeigen, deren Entstehen Rousseau da-
durch begiinstigt, dass seine Argumentation nicht immer ganz gradlinig verluft.
Es gibt zwei Ebenen, die zur differenzierten Lokalisierung der Freiheitsproblema-
tik unterschieden werden sollten: Da ist zunichst eine Griindungsebene, bei der es
um jenen ,,Urvertrag® geht, durch den die einzelnen den Naturzustand verlassen,
und der begriindet, warum sie sich tiberhaupt in Gesellschaft begeben sollen. Es
ist die erste Stufe, auf der der politische Korper, wie Rousseau sagt, ,, Existenz und
Leben“ erhilt (GV 2/6, S. 95). Erst wenn diese Frage geklart ist, kann man sich
mit jener institutionellen Ebene befassen, auf der es darum geht, die dargelegten
Legitimitdtsbedingungen politischer Ordnung in politisch-institutionelle Praxis zu
tibersetzen, den politischen Korper zum ,,Handeln und Wollen“ (GV 2/6, S. 95)
zu bewegen. Auf beiden Ebenen wird das Problem von Freiheit und Zwang ver-
handelt, aber es stellt sich unterschiedlich.

2.1 Vonder natiirlichen zur gesellschaftlichen Freiheit

Das Grundproblem, das der Gesellschaftsvertrag losen soll, besteht bekanntlich
darin, eine Gesellschaftsform zu finden, in der ,,jeder einzelne, mit allen verbiin-
det, nur sich selbst gehorcht und so frei bleibt wie zuvor“ (GV 1/6, S. 73). Dass er
so frei bleibt ,,wie zuvor® ist bereits eine jener tiickischen Rousseau-Formulierun-
gen, bei denen sich die Bedeutung der Begriffe unter der Hand verschiebt. Denn es
kann sich, angesichts der Transformationen, die das Leben in Gesellschaft zumu-
tet, schwerlich um ein und dieselbe Freiheit handeln. Die Freiheit, die dem
Mensch ,,zuvor® zukommt, ist auf jene urspriingliche Existenzweise im sog. ,,Na-
turzustand“ bezogen, den Rousseau im Diskurs iiber die Ungleichbeit beschreibt.
Der Mensch ist hier im wesentliches ein freies Wesen aufgrund seiner solipsisti-
schen Existenz. Sein ,,Herz (ist) in Frieden“, sein ,,Korper gesund“ (DU, S. 133).
Er hat keine unerfillten Bediirfnisse und keine unerfullten Wiinsche. Das hingt
vor allem damit zusammen, dass er frei ist von sozialen Beziehungen, und das
heif$t fiir Rousseau frei von Abhingigkeit und Unterwerfung, die damit potenziell
einhergeht. Es gibt im ersten Naturzustand zwar moglicherweise temporire Kon-
flikte aber keine Herrschaftsbeziehungen, nicht zwischen den Geschlechtern und
nicht zwischen Klassen von Arm und Reich.

Dass der Mensch sich als ,,frei Handelnder® erfahrt, ist in seinem Vermogen
begriindet ,,zu wollen, oder vielmehr zu wahlen®, statt blofs blind Instinkten fol-
gen zu missen (DU, S. 102-103). Fiir das Urteilen und Handeln freilich sind Spra-
che und Denken noétig, und deren Entwicklung ist nur in sozialen Beziehungen
moglich. Obwohl Rousseau den urspriinglichen Naturzustand mit Asozialitit ver-

613

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Themenschwerpunkt Rousseau

kniipft, wird im Fortgang der Argumentation rasch deutlich, dass der Mensch
wesentliche Charakteristiken des Menschlichen erst in der Sozialitat entfaltet.
Dann aber muss auch Freiheit letztlich als ein ,,soziales Phanomen* gedacht wer-
den. Freiheit ist wesentlich mit dem Anspruch verbunden, keinem fremden Willen
unterworfen zu sein (Neuhouser 2009, S. 118, sowie 2006, S. 496 ff.). Frei ist
man oder wird man, wenn man keine systematische Ubermichtigung durch ande-
re firchten muss und sich auf einer Basis der Gleichheit begegnen kann. Mit der
Sozialitit der Menschen, mit der Entwicklung von Wesen, die ihre Identitit in sich
schrittweise erweiternden sozialen Beziigen gewinnen, kommt aber — und das
weifs auch Rousseau — die nie wieder stillzustellende Gefahr der Beherrschung ins
Spiel.10 Welche Chancen kénnen dann iiberhaupt bestehen, iz Gesellschaft (und
nicht vielmehr #rotz Gesellschaft) frei zu sein? Das ist Rousseaus Frage und man
muss sie deutlich herausstellen, nicht zuletzt deshalb, weil eine gewichtige Traditi-
onslinie der politischen Theorie die Aufgabe, die Rousseau sich stellt, fiir unlosbar
halt (Abizadeh 2001, S. 556).

Rousseau mochte politische Vergemeinschaftung als Bedingung und nicht Ein-
schrinkung von Freiheit begreifen. Er stellt die Begriindung politischer Einheit
und die Konstitution eines Volkes als Subjekt dieser Einheit freilich in den Rah-
men des modernen Legitimationsmodells einer Vertragstheorie.!l Die Legitimitit
des Vertrages und die Motivation ihn zu schliefSen, sollen sich sowohl aus den
Interessen der Einzelnen als auch der Einsicht in ein gemeinsames Interesse herlei-
ten. Die Interessen der einzelnen werden schon bei der Formulierung des Grund-
problems im ersten Buch des Gesellschaftsvertrags genannt, ,,die Person und die
Habe eines jeden einzelnen Mitglieds zu verteidigen und zu beschiitzen* (GV 1/6,
S. 73). Auf das gemeinsame Interesse kommt Rousseau indes erst im zweiten Buch
zu sprechen (nachdem von der Zwangsbefugnis des Gemeinwillens, von dem
noch gar nicht klar ist, wie er sich bilden soll, bereits die Rede war). ,,Denn wenn
der Gegensatz der Einzelinteressen die Bildung von Gesellschaften notwendig ge-
macht hat, so hat sie das Zusammenspiel der gleichen Interessen moglich ge-
macht. Das soziale Band bildet das Gemeinsame in diesen verschiedenen Interes-
sen“ (GV 2/1, S. 84). Gibe es dieses Gemeinsame, das ,,soziale Band“, nicht, so
konnte keine Gesellschaft existieren. Wenn nun Rousseau im Anschluss daran
betont, aus dem gemeinsamen Interesse miisse die Gesellschaft ,,einzig und allein
regiert werden®, so heifSt das nicht, dass es keine anderen nachgelagerten Interes-
sen geben konnte, wohl aber dass, wenn die Basis des Bewusstseins eines gemein-
samen Grundinteresses verloren geht, gesellschaftliche Desintegration die Folge
ist. Ein Volk wird seine Eigenschaft als Volk verlieren, es wird wieder eine blofSe
Menge oder ein ,knechtische[r] Haufen“ (BRP, S. 437), wenn kollektive (Selbst-)
Ermichtigung das Kriterium ist.

Nun hangt naturlich viel daran, wie weitgehend man das gemeinsame Grundin-
teresse, das offensichtlich nicht aus einem quasi natiirlichen Zusammenhang her-
aus schon gegeben ist, interpretiert. Es muss, so viel ist klar, stark genug sein, um

10 Die potentiell zerstorerische Dynamik der Vergesellschaftung verhandelt Rousseau im Diskurs
iiber die Ungleichbeit, den Ausweg sucht er im Gesellschaftsvertrag.
11 Zu den Schwierigkeiten dieser Konstruktion vgl. Kersting 2003, S. 18 ff.

614 PVS, 53.Jg., 4/2012

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

einen Willen zur Einheit hervorzubringen. Wie umfassend wird es von Rousseau
selbst beschrieben? Und welche Begriindung gibt er dafiir, dass wir dieses Ge-
meinsame verniinftigerweise wollen kénnen und sollen? Rousseau spricht von ei-
ner ,vollstindigen Uberduflerung® (GV 1/6, S. 73), die der Gesellschaftsvertrag
erfordere, und daran entztindet sich der Verdacht, das gemeinsame Interesse, aus
dem die Gesellschaft regiert werden soll, konnte das gesamte gesellschaftliche Le-
ben durchziehen. ,Jeder von uns unterstellt gemeinschaftlich seine Person und
seine ganze Kraft der hochsten Leitung des Gemeinwillens und wir empfangen als
Korper jedes Glied als unzertrennlichen Teil des Ganzen“ (GV 1/6, S. 74).

Die ,,vollstindige Uberiuflerung®, die Rousseau fordert, sollte allerdings nicht
vorschnell als illiberaler Anti-Individualismus interpretiert werden. Vollstindige
Uberiduflerung — in diesem Griindungs-Stadium — ist die Voraussetzung, um die
»Bedingung fiir alle gleich“ zu machen (GV 1/6, S. 73) in dem Sinne, allen die
Maoglichkeit zu geben, sich als prinzipiell Gleiche gegeniiberzutreten: Keiner soll
Vorrechte zuriick behalten oder nur unter einem strategischen Vorbehalt dem ge-
sellschaftlichen Zusammenhang beitreten. Der ,,Zwang zur Freiheit“, von dem
auf dieser Ebene die Rede ist, richtet sich gegen diejenigen, die in Gesellschaft le-
ben wollen, ohne sich zu ihren Mitmenschen in ein Verhiltnis der Gegenseitigkeit
zu setzen und dem prinzipiell gleichen Anspruch auf Freiheit Rechnung zu tragen
(Maus 2011, S. 214). Es geht zunichst einmal darum, den Vorrang anzuerkennen,
den ein Zustand (gemeinschaftlich geschaffenen) Rechts vor Formen willkurlicher
personlicher Herrschaftsausiibung hat. Denn, so Rousseau, Natur schafft kein
Recht, Stirke schafft kein Recht und auch nicht Gewalt, sondern nur Vereinba-
rung. Jenseits der Vereinbarung herrscht eine Ungebundenheit, die vor Zwang
i. S. von (aktueller oder potenzieller) Beherrschung nicht systematisch schutzt.
Insofern ist der ,,Zwang zur Freiheit“ ein Zwang unter den Zwang des Gesetzes,
der Giberhaupt erst das Tor 6ffnet, um die gesellschaftlichen Beziehungen auf eine
andere Basis zu stellen.

Was erreichen Personen als einzelne und als Gemeinschaft durch diese Verein-
barung, die sich ,,Gesellschaftsvertrag® nennt? Es ist zum einen die Sicherheit der
Person, die Rousseau auch, aber nicht vor allem im Hobbes’schen Sinne versteht,
sondern wesentlich als Schutz vor personlicher Abhangigkeit (GV 1/7, S. 78). Sie
beinhaltet auflerdem den Schutz von Ressourcen und ein (allerdings durch die
Volkssouverinitit vermitteltes) Recht auf Eigentum.2 Das ist fiir die ,,biirgerliche
Freiheit* wesentlich (GV 1/8, S. 79). Der zentrale Punkt fir Rousseau aber ist,
dass Personen im Gesellschaftszustand auch moralische Freibeit gewinnen. Diese
Freiheit macht den Menschen ,,zum Herren seiner selbst“, und sie gibt das Vor-
bild fir die politische Freibeit ab. ,,Gehorsam dem Gesetz gegeniiber, das man
sich selbst gegeben hat, ist Freiheit“ (GV 1/8, S. 79), formuliert Rousseau, und
politische Freiheit dementsprechend, den Gesetzen unterworfen zu sein, deren Ur-
heber man ist“ (GV 2/7, S. 98). Freiheit durch das Gesetz und nicht trotz des Ge-

12 Rousseau verankert dieses nicht naturrechtlich, aber er stimmt der Locke’schen Eigentumstheorie
grundbegrifflich zumindest insofern zu als es Arbeit ist, durch die sich eine Person ein ,,Eigentums-
zeichen® (GV 1/9, S. 81) erwirbt, das freilich erst durch gesellschaftliche Zustimmung zu einem
Rechtstitel wird. Siehe auch DU, S. 203.

615

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Themenschwerpunkt Rousseau

setzes (wie die Anhidnger einer negativen Freiheitskonzeption betonen) ist das
Prinzip, nach dem Rousseaus glaubt, das Grundproblem des Gesellschaftsvertrags
auflosen zu konnen.

Moralische und politische Freiheit gewinnen Personen fiir Rousseau durch die
Beherrschung der Leidenschaften — ganz besonders derjenigen, die sich im Um-
gang mit anderen entwickeln und die uns unsere Eigenliebe einfloft: uns in den
Augen der anderen Geltung zu verschaffen, unsere Hoherwertigkeit zu behaupten
und die anderen nach Moglichkeit unserem Willen gemifs zu lenken.'3 Nimmt
der einzelne ein (iber Kalkilrationalitit hinausgehendes) Interesse daran, diese
Leidenschaften der Eigenliebe, des amour propre, zu beherrschen, da sie, wie er
erkennen kann, eine Dynamik der Gewalt und des Unfriedens mit sich fiihren?
Nimmt er also ein Interesse daran, die Freiheit zur Selbstgesetzgebung zu gewin-
nen? Diese Frage ist heikel.1* Im Zivilstatus ist der Mensch nicht linger ein ,,be-
schrinktes Tier“, sondern ein ,intelligentes Wesen“. ,,Seine Fihigkeiten entwi-
ckeln sich, seine Ideen erweitern sich, seine Gefiihle liutern sich und seine ganze
Seele erhebt sich“ (GV 1/8, S. 79). Seine im ersten Naturzustand noch in Latenz
gehaltenen Fihigkeiten bewirken eine Vervollkommnung des Individuums.!’ Ist
der Prozess der Vergesellschaftung einmal in Gang gekommen, so musste der
Mensch, dank seiner Fihigkeit ,,zu wollen und zu wihlen“, zumindest potenziell
in der Lage sein, auch nicht-strategische Griinde fiir einen Ubergang in den Ge-
sellschaftszustand zu geben.'® Bieten ihm der Schutz der Person und des Eigen-
tums bereits hinreichend eigeninteressierte Motive in den Gesellschaftszustand zu
treten, so eroffnet der Prozess der Vergesellschaftung seinerseits die Moglichkeit
(keinesfalls die Garantie!) eines institutionell unterstiitzten moralischen Lernpro-
zesses, der im Wesentlichen darin besteht, die Interessen der Selbstliebe mit den
Interessen anderer und sodann mit einem gemeinsamen Interesse zu vermitteln. In
der Reflexion uber die Perspektivenerweiterung, die mit der Vergesellschaftung
einhergeht!”, kommt Rousseau auf eine intersubjektive Dynamik zu sprechen: Die
»Rechtsgleichheit und die Vorstellung der Gerechtigkeit, die sie hervorruft® leiten
sich, so argumentiert er, aus der Bevorzugung her, ,,die jeder beansprucht und die

13 ,,Diese Herrschaft des sittlichen Selbst iiber seine Leidenschaften ist die Voraussetzung der Freiheit
im moralischen wie im politischen Bereich® (Fetscher 1988, S. 99). Damit Gesellschaft tiberhaupt
als etwas anderes als von auflen aufgenétigter Zwang erscheinen kann, darf sie nicht allein auf
zwangsbewehrten (dufleren) Gesetzen beruhen, sondern auf intrinsischer sittlicher Selbstbindung
(Tugend).

14 Denn wire sie positiv zu beantworten, hitte das fiir Rousseau im zweiten Diskurs so wichtige
Argument der rein externen Dynamik — es sind ,,zuféllige Umstinde®, die den Ausgang aus dem
Naturzustand und das Aufbrechen der solipsistischen Existenz bewirken (DU, S. 95) — einen Riss.

15 Sie fithren nach Rousseau, sofern sie nur auf dem technisch-zivilisatorischen Aspekt beschriankt
bleiben, bekanntlich zugleich zum Verfall der Art (DU, S. 105). Die Frage ist, inwieweit die Ver-
vollkommnung des Individuums auch die Vervollkommnung seiner moralischen Vermdogen ein-
schlieflen kann.

16 Das konnen die Hobbes’schen Akteure im Naturzustand zwar potenziell auch, aber ihnen ist
motivational der Weg versperrt, diese Griinde in eine stabile Handlungsdisposition (Tugend) zu
iiberfiihren. Sie miissen daher Gesetze notwendig als Einschrinkung von Freiheit begreifen (vgl.
Hobbes, Leviathan, Kap. 21).

17 ,[...] warum wollen alle immer das Gliick eines jeden einzelnen von ihnen, wenn nicht darum,
weil es eben niemanden gibt, der das Wort jeder nicht auf sich selbst bezieht und an sich selber
denkt, wenn er fiir alle stimmt* (GV 2/4, S. 90-91).

616 PVS, 53.]g., 4/2012

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

folglich in der Natur des Menschen liegt” (GV 2/4, S. 91). Weil aber nun jeder
erfahrt, dass auch der andere sich selbst bevorzugt, jeder in den Augen der ande-
ren etwas gelten will, konnen sie sich wechselseitig als Gleiche erkennen.!8

Um den moralischen Lernprozess auf Dauer zu stellen, muss dem Ubergang in
den Zivilstatus zugleich eine ,,Verwandlung® folgen. Vergesellschaftung bedeutet
einen Ubergang in eine andere Form der Existenz: Rousseau versucht zu verste-
hen, was es bedeutet, eine Gemeinschaft, in seinen Worten: einen Kollektivkorper,
zu bilden, von dem man sich zukiinftig in seinem Selbstverhaltnis, seiner prakti-
schen Identitit, als abhingig erfihrt.! Diese Verwandlung soll helfen, das Prob-
lem des Zwangs auf der zweiten Ebene, der Ebene bei der es nach der Griindung
um die Institutionalisierung demokratischer Freiheit geht, zu l6sen.

2.2 Institutionalisierung demokratischer Freiheit: Das Problem legislativen und
exekutiven Zwangs

Was also die Griindungsebene betrifft, so argumentiert Rousseau, dass eine Ge-
sellschaft ihre Existenz und ihren Bestand aus dem Moment schafft, in dem die
Einzelinteressen konvergieren, dass diese Konvergenz ein rein strategisches
Moment ubersteigt und (trotz Korrumpierbarkeit) die Moglichkeit moralischen
Lernens freisetzen kann.20 Wird vor diesem Hintergrund klarer, was das gemein-
same Interesse ausmacht, von dem die Konstitution und der Fortbestand eines
Volkes abhingig sind? Das gemeinsame Interesse muss darin bestehen, die basa-
len Interessen, derentwegen der Gesellschaftsvertrag von allen geschlossen wird,
fur alle zu sichern, dieses gemeinsame Interesse zugleich allen zu vermitteln und es
fir alle erfahrbar und lebendig zu machen. Der Gesellschaftsvertrag errichtet zwi-
schen den Biirgern eine Gleichheit, die darauf beruht, dass ,,alle die gleichen Ver-

18 Auf diese Dynamik weist auch Frederick Neuhouser hin: Das — durch die Eigenliebe vermittelte —
Bediirfnis sich zu vergleichen ist es, das auch eine Idee der Gleichwertigkeit vermittelt (Neuhouser
2010, 5. 223).

19 In diese Richtung gelesen, lisst sich Rousseau als Vorliufer einer Theorie der Sittlichkeit (Hegel)
interpretieren. Nimmt man die Ethik personlicher Beziechungen hinzu — v. a. die Ethik der Freund-
schaft, die sich im Emil, in Rousseaus Autobiographie und seinen literarischen Schriften andeutet
— so kristallisieren sich Formen der Vergemeinschaftung heraus, die jeweils spezifische Verwand-
lungen des Selbstverhiltnisses mit sich bringen. Jede dieser Formen geht mit neuen Abhingigkeits-
erfahrungen einher, die sich aber im Idealfall transformieren in Erlebnisse von Verbundenheit und
Verpflichtung der jeweiligen sozialen Einheit gegeniiber. Auf der Ebene personlicher Beziechungen
lasst sich allerdings auch der Zerbrechlichkeit dieser Perspektive nachspiiren. Soziale Beziehun-
gen, Freundschaftsbeziehungen insbesondere, verlangen ,,allerlei Riicksichtnahmen®, die leicht in
ein freiheitsbeschrinkendes ,,Gefiihl der Fessel“ umschlagen konnen. ,,Keinen Augenblick lang
gehorte ich mehr mir selbst®, klagt Rousseau in einer Passage der Bekenntnisse, in der sein Leben
auf dem Landgut von Epinay geschildert wird. Gegen das Gewicht der ,,Kette* kann ,,einzig und
allein die Freundschaft unempfindlich machen® (Bekenntnisse, S. 574-575 sowie S. 607). Im Falle
von Rousseau besteht die besondere Schwierigkeit darin, dass seine Freundschaftspflichten haufig
genug zugleich Gonnern geschuldet sind, von deren persénlichem Wohlwollen er abhingig ist.
Ungleichheit, so zeigt sich hier, steht auch dem Gelingen privater Beziehungsformen entgegen.

20 Rousseau misstraut dieser Moglichkeit moralischen Lernens freilich zugleich, wenn er dem Ge-
setzgeber empfiehlt, ,,weder Gewalt noch logisches Denken“ anzuwenden, sondern ,auf eine
Macht anderer Ordnung® zuriickzugreifen, ,,die ohne Zwang mitreifSt und ohne Versicherung
iiberzeugt. Gemeint ist die Indienstnahme der Religion (GV 2/7, S. 103). Vgl. in dieser Hinsicht
Strauss 1947, S. 481-482.

617

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Themenschwerpunkt Rousseau

pflichtungen eingehen und sich der gleichen Rechte erfreuen® (GV 2/4, S. 92).
Gegen kritische Vorbehalte, die eine substantialistische Aufladung des Gemein-
interesses fiirchten, lasst sich auf dieser Ebene zumindest geltend machen, dass
das allgemeine Interesse mit den Interessen aller einzelnen inhdrent verkniipft ist.
Das erste und oberste gemeinsame Interesse besteht so gesehen zumindest nicht
unabhingig von einer auch rechtlich vermittelten Form von Gerechtigkeit (Cohen
2010, S. 42).

Aber das wirft ein neues Buindel von Fragen auf. Was sind die Grundlagen die-
ses (auch aber nicht allein) rechtlich vermittelten Verstindnisses des gemeinschaft-
lichen Guten? In welches Verhaltnis treten personliche und politische Autonomie,
wenn man die Idee demokratischer Freiheit weiter expliziert, die mit Rousseaus
Gerechtigkeitsverstindnis verbunden ist? Die Frage, wie aus einer Menge ein Volk
wird, ist fiir Rousseau deshalb grundlegend, weil es jenseits der individuellen
Grunde um ein ,, Wir“ geht, das sich konstituiert, und zwar durch seinen Willen
zur Einheit konstituiert. Welchen Charakter aber hat diese Einheit? Ist sie dem
demokratischen Praxis vorgegeben oder nachgelagert? Ist sie Folge oder Konstitu-
tionsbedingung des Politischen? Rousseau insistiert, dass Vergesellschaftung (oder
besser: ein Bewusstwerden des gesellschaftlichen Zusammenhangs) das Selbstver-
hiltnis der Menschen verandern muss. Nur dann kann (abstrakter) sittlicher Ein-
sicht zugleich (konkretes) Wollen folgen.

In der neueren Rousseau-Diskussion wir vielfach versucht, Vorbehalte gegen
Rousseaus Vorstellung von politischer Einheit, zwar nicht vollig wegzuwischen
aber doch neu zu justieren. Gefordert sei, so argumentiert etwa Joshua Cohen,
nicht ein bedingungsloses Aufgehen in der politischen Gemeinschaft, sondern im
Sinne einer Hierarchie praktischer Griinde im Konfliktfall partikulare Interessen
hinter die basalen Interessen, die es jedem zu sichern gilt, zuriickzustellen.2! Aber
auch hier gibt es freilich stirkere und schwichere Lesarten: Soll die Hierarchisie-
rung von Griinden ins Recht einwandern oder auch unsere Identitit und Motiv-
struktur durchdringen? Soll sie uns nur in der Rolle als Biirger interessieren oder
muss sie unsere personliche Moralitat soweit pragen, dass wir unser personliches
Gliick in allen sozialen Sphiren gar nicht anders als in gleichzeitiger Sorge um das
offentliche Wohl finden kénnen?

Auch wenn man zugestehen mochte, dass die Gesellschaft nur aus einem basa-
len gemeinsamen Interesse ins Leben gerufen und am Lebens erhalten werden
kann, so drangt sich gleichwohl die Frage auf, wie Uneinigkeit dartiber, wie das
gemeinsame Interesse am besten zu verwirklichen ist, im politischen Prozess zur
Geltung gebracht werden kann. In dieser Hinsicht ist Rousseaus Theorie noto-
risch bertichtigt, insofern sie als unfahig gilt, gesellschaftlichen Pluralismus ange-

21 Cohen schligt vor, die Art der zivilen Einheit als ein ,,common ordering of reasons® zu beschrei-
ben und spricht in diesem Zusammenhang von einer , priority condition*: Griinde, die sich auf
das gemeinsame Interesse (und damit auf die basalen Interessen der Mitglieder) beziehen, sollen
im Konfliktfall Vorrang vor anderen Griinden haben (Cohen 2010, S. 55). Cohen betont allerdings
auch — auf Rousseaus kommunitire Seite hinweisend —, dass Personen ohne tiefgehende soziale
Bindungen psychologisch unfahig werden, eine freie Gemeinschaft von Gleichen aufrecht zu erhal-
ten. Spannungen in Rousseaus Denken liefSen sich darauf zuriickfiihren, dass er ,,philosophically
liberal and sociologically communitarian® sei (Cohen 2010, S. 22).

618 PVS, 53.]g., 4/2012

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

messen zu beriicksichtigen (Fraenkel 2011, S. 268.). Die Frage verweist auf jene
zweite Ebene, bei der es um die institutionelle Form geht, durch die das Legitimi-
tatsprinzip politischer Ordnung — Freiheit durch Selbstgesetzgebung — unter gege-
benen Umstinden am besten organisatorisch zur Geltung gebracht werden kann.
Das Problem des Zwangs stellt sich auf dieser Ebene wiederum in zwei Hinsich-
ten: mit Blick auf die Gesetzgebung, die legislative Gewalt, und mit Blick auf die
Regierung, die exekutive Gewalt. Die Begriindungslast ist in jedem Fall hoch,
wenn man, wie Rousseau, in beiden Hinsichten zeigen will, dass Freiheit durch
politische Herrschaft und nicht #rozz politischer Herrschaft moglich ist.

Das Problem des Zwangs auf der Ebene der Gesetzgebung betrifft die Recht-
fertigung des Mehrheitsprinzips und das bertichtigte Verhiltnis von Mehrheitswil-
le und Gemeinwille?2. Bedingung demokratischer Freiheit ist ja, dass Personen
keinem anderen als ihrem eigenen Willen gehorchen. Dieser Wille dufert sich in
Gesetzen, und das Mehrheitsprinzip ist die beste Moglichkeit zu bestimmen, was
Gesetz werden soll, weil es ein Abstimmungsverfahren darstellt, das Personen als
Gleiche behandelt. Wie aber kann ich meinem eigenen Willen gehorchen, wenn
ich letztlich dem Gesetz gehorchen muss, das die Mehrheit unterstiitzt hat? Rous-
seaus Uberlegungen dazu sind nicht leicht zu interpretieren, denn in Frage steht,
unter welchen Bedingungen der Mehrheitswille den sogenannten Gemeinwillen
zum Ausdruck bringen kann. Im Contrat Social stehen sich eine arithmetische
und eine ethisch-kulturelle Argumentation gegentiber, aber Rousseau betont, dass
der Wille ohnehin weniger durch die Zahl der Stimmen verallgemeinert werde als
vielmehr durch das gemeinsame Interesse, das sie verbindet (GV 2/4, S. 91-92).
Der schwierigste Punkt aber ist, dass Rousseau eben nicht nur sagt, dass wir prin-
zipiell gute pragmatische und moralische Griinde haben konnen, uns dem Mehr-
heitsprinzip zu unterwerfen, sondern dass es auch unser eigenes Urteil in der Sa-
che beeinflusst: Wenn ich tiberstimmt werde, sei bewiesen, so meint er, dass ich
mich geirrt habe, ,,dass es nicht der Gemeinwille war, was ich dafiir gehalten
habe“ (GV 4/2,S. 172). Die Frage, wie man sich dem Mehrheitsprinzip unterwer-
fen kann und trotzdem nur sich selbst gehorcht, sei falsch gestellt. Sie unterstelle
falschlicherweise, die Minderheit hitte nicht zugestimmt. Genau das aber will
Rousseau behaupten: die iiberstimmte Minderheit gehorcht sich selbst, weil sie
nach der Abstimmung annehmen muss, dass sie sich geirrt hat. Aber ist das nicht
politischer Zynismus? Wird hier nicht im Namen der Freiheit ein perfides
Zwangsregime begriindet? Rousseaus Argumentation ist voraussetzungsvoll: Dass
ein Mehrheitsentscheid politische Verpflichtung erzeugen kann, ist an anspruchs-
volle Bedingungen gebunden. Um diese Bedingungen zu erfassen, ist es wichtig,
sich noch einmal die erste Ebene der Begriindung zu vergegenwirtigen. Der Uber-
gang in den gesellschaftlichen Zustand verlangt von den einzelnen, ihren ur-
spriinglichen Solipsismus aufzugeben. Damit geht eine Dezentrierung des Urtei-
lens einher, die eine Vermittlung des Eigeninteresses mit den Interessen der
anderen, moglich macht. Sie driickt sich nicht nur in einer Haltung des Respekts
aus, die man ihren Meinungen entgegen bringt, sondern auch in einem Misstrau-

22 Erst auf dieser Ebene macht die Rede von einem ,,Gemeinwillen“ Sinn, wenn niamlich die erste
Frage, wie aus einer Menge ein Volk wird, beantwortet ist.

619

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Themenschwerpunkt Rousseau

en gegen die eigenen Griinde etwas fiirwahr zu halten. Die einzelnen sollen erken-
nen, dass sie nur eine von vielen Teilnehmerinnen im Prozess der kollektiven Su-
che nach dem sind, was die Gesellschaft als das fur sie Richtige bestimmt. Die
Frage ist, wie die verschiedenen, prinzipiell der verntinftigen Einsicht fahigen Wil-
len zusammen kommen, um sich iiber die Prinzipien ihrer Kooperation zu eini-
gen. Auf der Ebene des Politischen kann individuelles Fiirwahrhalten nicht hinrei-
chend sein, um allgemeine Verpflichtung zu erzeugen. Denn es sind o6ffentliche
Griinde, nicht personliche, aus denen die Autoritit verbindlicher Rechtsetzung
erwachst. In dieser Anerkennung 6ffentlich geteilter Griinde besteht das zentrale
Zugestindnis der Vergesellschaftung. Es erwichst aus der Einsicht, was es heifdt in
Gesellschaft zu leben, ein politisches ,,Volk* zu sein. Genau dieses Zugestiandnis
soll in der Idee der Selbstgesetzgebung als selbstauferlegter Verpflichtung enthal-
ten sein.23

Ein spannungsvolles Verhiltnis von moralischer und politischer Selbstgesetzge-
bung bleibt gleichwohl bestehen. Denn wo liegt im Konfliktfall die letzte Autori-
tit, wenn ich den offentlichen Griinden der Mehrheit nicht folgen kann? Welche
Rolle soll der Wille der anderen fiir die Frage meiner Verpflichtung, politischen
Gesetzen zu gehorchen, im Zweifelsfall spielen? Rousseaus Aussagen dazu sind
nicht wirklich eindeutig, aber lassen doch zumindest folgende Schlussfolgerung
zu: Je mehr ich davon tiberzeugt bin, dass das vitale Interesse daran, das gemein-
schaftliche Gute (im Sinne der basalen Interessen aller Mitglieder) zu suchen im
sozialen und politischen Leben einer Gesellschaft prasent ist und die Dispositio-
nen der Mitglieder prigt, desto eher kann ich die in der 6ffentlichen Beratung
vorgebrachten Grinde als Versuche begreifen, geteilte Grundsitze der Gerechtig-
keit nach besten Wissen und Gewissen anzuwenden. Angesprochen ist so etwas
wie ein institutionell und ethisch-kulturell vermittelter Legitimitatsglaube, ein
Vertrauen in die generelle moralische ,,Gesundheit“ der politischen Gemeinschaft
(Neuhouser 2010, S. 215), deren Urteile ich als autoritativ bindend anerkenne.
Wiirde ich diese Urteile unter den genannten Bedingungen nicht anerkennen, so
wiirde ich handeln als ob ich fiir mich selbst allein das Recht behalten hitte, Ge-
setze fuir alle zu geben. Wenn ich in einer politischen Gemeinschaft leben will, und
wenn ich diese Gemeinschaft und ihre Institutionen fiir integer halte, muss und
will ich dem Mehrheitswillen die Autoritit zubilligen, den Gemeinwillen zu be-
stimmen.

Wahrscheinlich ist freilich, dass weder vollkommene Akzeptanz noch vollkom-
mener Dissens die politische Praxis pragen und sich die personliche Einschatzung
institutioneller und ethischer Integritit irgendwo in der Mitte bewegt. Hinzu-
kommt die Frage, ob es einen Bereich der buirgerlichen Freiheit gibt, eine Sphare
der Privatautonomie, in dem der Wille der Mehrheit, moge er sein welcher er
wolle, keine Rolle zu spielen hat? Der Abschnitt im Gesellschaftsvertrag ,,Uber
die Grenzen der Staatsmacht® legt nahe, Rousseaus Position im Sinne eines Be-
griundungszirkels zu verstehen: Er spricht einerseits von einem ,,naturgegebenen

23 “[... Aln individual who subjects herself to the rule of law must, as a condition of belonging to
such an order, relinquish her right to be the final arbiter of what she is permitted or obligated to
do” (Neuhouser 2010, S. 212).

620 PVS, 53.]g., 4/2012

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

Recht“, das die Biirger ,,als Menschen® geniefSen und will dieses Recht gleich-
wohl nicht sakrosankt setzen. Recht wird allererst durch die Volkssouveranitat
gesetzt. Die Akte der Volkssouverinitat lassen sich jedoch intern begrenzen: ,,Der
Biirger schuldet dem Staat alle Dienste, die er zu leisten vermag, sobald sie der
Souveridn verlangt. Der Souveran dagegen kann den Untertanen keinen Zwang
auferlegen, der der Gemeinschaft nichts ntitzt: Er kann es nicht einmal wollen*
(GV 2/4,S. 90). Der Souveran kann die Subjekte nicht mit Mafsnahmen belasten,
die fiir die Gemeinschaft nutzlos sind. Nur o6ffentlicher Nutzen rechtfertigt den
Einsatz politischen Zwangs. Nun wird natiirlich genau das umstritten sein, aber
wesentlich ist, dass der Einsatz gesetzlichen Zwangs als gegentiber personlichen
Anspriichen begriindungspflichtig begriffen wird. Sowohl die Behauptung, man
habe ein vorgingiges Recht als auch die Behauptung es gebe einen offentlichen
Nutzen miissen sich offentlich rechtfertigen und aneinander abarbeiten. Wenn die
Volkssouveranitit bei Rousseau auf diese Weise intern zu beschrinken ist, diirften
sich Konflikte zwischen personlicher und politischer Autonomie zumindest ent-
schirfen lassen.4

Bei der bis hierhin diskutierten Vermittlung von Freiheit und Mehrheitsprinzip
geht es um die Vermittlung von Fremdzwang und Selbstzwang auf der Ebene der
Gesetzgebung. Die Perspektive der Freiheit im Gesellschaftszustand ist aber darii-
ber hinaus, wie erwihnt, mit dem Problem des Zwangs auf der Ebene des Geset-
zesvollzugs, der Exekutive, konfrontiert — auf dieser Ebene sogar in besonderem
Mafle, denn die Erfahrung, gezwungen zu werden, wird hier im Falle des Dis-
senses auch physisch spiirbar werden (durch Justiz, Polizei). Durch die Einsetzung
einer Regierung schafft sich das Volk eine Erzwingungsgewalt, die in seinem Na-
men handeln soll. Hier steckt eine besondere Gefahr fiir die Freiheit. Denn was
nun entsteht ist, wie Rousseau sagt, eine ,,Zwischenkorperschaft®, eine ,,besonde-
re Macht“, der bestimmte Vollmachten tibertragen werden (GV 3/1, S. 118). Die
Mitglieder dieser besonderen Macht werden ein ,,besonderes Ich“, ein Kollektiv-
bewusstsein, entwickeln, und durch ein Zusammengehorigkeitsgefithl zusammen-
gehalten. Die Gleichgewichtsiiberlegungen, die Rousseau in diesem Zusammen-
hang anstellt, drehen sich im Wesentlichen um die Frage, wie die Macht der
Regierung, das Volk als Untertan zu zwingen und die Macht des Volkes als Souve-
ran die Regierung zu beauftragen und zu kontrollieren die Waage gehalten wer-
den konnen. Je zahlreicher das Volk, umso stirker muss die Regierung sein, je
schlechter das Volk, umso starker muss die Regierung und ihre Erzwingungsge-
walt sein. Hier sieht Rousseau eindeutig einen Zusammenhang. Es ist die grofSte
Herausforderung tiberhaupt, den Zwang, den eine Regierung als ,,besondere,
also nicht mit dem Gesamtkorper identische Macht austbt, nicht als Fremd-

24 Fir eine interne Begrenzung der Volkssouverinitit in Rousseaus Theorie spricht auch die Bindung
der Volkssouverinitit an die Form des Rechts. Zwar geht aus der Volkssouverinitit allein das le-
gitime Recht hervor. Es ist insofern grundsitzlich revidierbar (,,es [ist] wider die Natur des Staats-
korpers, dafs sich der Souverin ein Gesetz auferlegt, das er nicht tibertreten konnte“; GV 1/7, S.
76). Dass das souverine Volk gleichwohl nicht willkiirlich verfahren kann, wird ersichtlich, wenn
man Rousseaus Erlduterungen zur Praxis in der Volksversammlung (dem Ort, an dem die Volks-
souverdnitit praktisch wird) beachtet: Volksversammlungen miissen gesetzmifSig tagen, ,,selbst
die Einberufung zur Versammlung muss vom Gesetz ausgehen® (GV 3/13, S. 154).

621

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Themenschwerpunkt Rousseau

zwang, sondern als Selbstzwang zu interpretieren. In diesem Zusammenhang zeigt
sich ein tendenziell libertirer, oder besser gesagt anarchischer Zug in Rousseaus
Denken (jedenfalls alles andere als der Verfechter eines Uberstaats). Rousseaus
Beispiele, etwa in seinen Verfassungsentwiirfen, machen deutlich, dass er davon
ausgeht, dass insbesondere Steuern zu zahlen, auch bei noch so viel Tugendhaftig-
keit, tendenziell als Akt der Unterwerfung unter staatliche Gewalt empfunden
werden wird. Deshalb hilt er es fiir besser, in einem Staat zu leben, in dem man
wenig Steuern zahlen muss (weil es aufgrund einfacher Lebensweise oder guter
Sitten wenig zu regeln gibt und das, was es zu regeln gibt, eher gemeinschaftlich
erledigt wird und wenig Zwang angewendet werden muss). Lieber selbst die Stra-
Ben pflastern als eine staatliche Biirokratie schaffen, die das in Auftrag gibt, so
Rousseaus Empfehlung fiir Korsika. Es ist das Selbsterhaltungsinteresse der Insti-
tution demgegeniiber er besondere Wachsamkeit fiir geboten hilt und die sich,
davon ist Rousseau tiberzeugt, als Fessel firr die demokratische Freiheit des Volkes
erweisen wird.

3. Schluss: Ambivalenzen der Griindung und Neugriindung

Man wird die Aufforderung, gemeinsam die StrafSe zu pflastern, heute kaum noch
als wortlichen Ratschlag ernst nehmen kénnen — wohl aber die Frage die Rous-
seau umtreibt: namlich wie sich Erfahrungen gemeinsamen Handelns vermitteln,
soziale Aktivitaten die Beziige stiften und die Interessen unterschiedlicher Indivi-
duen auf ein geteiltes Ziel richten und ihnen damit vermitteln, was es heifSt, eine
gemeinsame Unternehmung zu teilen. Die Griindung einer politischen Ordnung
der Freiheit setzt zunachst die intersubjektive Erweiterung der solipsistischen Per-
spektive des Naturzustandes und die Entwicklung von Vorstellungen der Gegen-
seitigkeit voraus. Der Zwang, der hierfiir etabliert wird, ist der Zwang des (gleich-
heitssichernden) Gesetzes. Die Erhaltung einer politischen Ordnung der Freiheit
ist durch die Teilnahme an einer kollektiven Praxis der Selbstgesetzgebung vermit-
telt. Eine solche Praxis setzt die Ermichtigung eines politischen Subjekts, des Vol-
kes, voraus. Die Probleme, die sich auf dieser Ebene stellen, betreffen die institu-
tionelle Vermittlung von Dissens, die Begrindung von Sphiren personlicher/
privater Autonomie und gesellschaftlicher Selbstorganisation.

Die Aufgabe der Grindung und Erhaltung einer politischen Ordnung der Frei-
heit hat angesichts des hochgesteckten Ziels und der moglichen Fehlschlige einer
Vermittlung von Fremdzwang und Selbstzwang etwas Aussichtsloses, wenn nicht
Paradoxes. Rousseau selbst vergleicht sie in seinen Betrachtungen iiber die Regie-
rung von Polen mit einer ,,Quadratur des Kreises“ (BRP, S. 435). Auch im Contrat
Social ist bekanntlich von einem Zirkel die Rede, der durchbrochen werden miiss-
te, und der auf ein tragisches Moment des Politischen zu verweisen scheint: ,,Da-
mit ein Volk, das erst entsteht, Freude an gesunden politischen Maximen hat und
den Grundregeln der Staatsvernunft folgt, miisste die Wirkung zur Ursache wer-
den. Der Gesellschaftsgeist, der das Werk der Verfassung sein soll, musste schon
vor der Verfassung vorhanden sein“ (GV 2/7, S. 102). Fiir Rousseau stellt sich das
Problem so massiv, weil er nicht davon ausgeht, dass institutionelle Verfahren fir
sich genommen schon die Qualitit der Gesetzgebung bestimmen, sondern Moti-

622 PVS, 53.]g., 4/2012

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

vations- und Erziehungsfragen einen zentralen Stellenwert fiir die politische The-
orie einrdumt (Kersting 2003, S. 19). Die Griindung demokratischer Freiheit ist
von der Konstitution einer kollektiven Macht zur Selbstregierung abhingig. Da-
bei geht es um ein Volk als politisches Subjekt, das als Gesamtheit ein Bewusstsein
seiner selbst als Handlungsmacht ausbilden und erhalten soll?°. Einen Willen zur
Einheit hervorzubringen ist dabei kein einmaliger Akt, sondern eine andauernde
Aufgabe. Die Konstitution eines Volkes ist nicht mit einem irgendwie gearteten
Griindungsakt abgeschlossen, sondern verwirklicht sich durch politische Praxis,
in institutionalisierter und aufSerinstitutioneller Form. Sie hat eine affirmative Sei-
te — das Zelebrieren des Gemeinsamen in 6ffentlichen Symbolisierungen und Fes-
ten —, aber auch eine kritische und neuerschlieffende Dimension, und es fragt sich,
ob diese bei Rousseau, der ein grofSe Sehnsucht nach dem Statischen hat, hinrei-
chend Berucksichtigung findet.

Darauf dass Rousseaus politisches Denken voller Ambivalenzen steckt, ist in
der Rezeption immer wieder hingewiesen wurde.26 Abschliefend soll hier im
Kontext der Problematisierung demokratischer Freiheit eine Ambivalenz im Be-
sonderen illustriert werden, die mit der kritisch-neuerschlieffenden Dimension
und der eingangs gestellten Frage zusammen hangt, was uns zur Zeit in besonde-
rer Weise problematisch und deshalb an Rousseau besonders interessant sein
konnte: die Frage nach dem Subjekt politischer Einheit, politischer Zugehorigkeit,
kollektiver Ermachtigung und der Dynamik von Griindung und Neugriindung.

Dazu einen kurzen Abstecher in Rousseaus Emil. Bevor Emil heiratet und sich
auf seinem Landgut niederlasst (ein Leben, das ihn in die Gesellschaft integrieren,
ihm aber zugleich hinreichende Unabhingigkeit lassen soll) muss er zwei Bil-
dungsreisen unternehmen. Diese Reisen bereiten seine ,, Verbuirgerlichung® vor —
in dem doppelten Sinne: Er tritt in einen burgerlichen Stand ein, der tber die Ehe
vermittelt ist und einen buirgerlichen Beruf (Emil, S. 503). Und er soll sich mit
politischen Grundsitzen befassen, um bestehende Regierungsformen beurteilen
und seine Pflichten als Biirger (in einem politischen Sinn) ausfiillen zu konnen.
Denn, wenn man frei und unabhingig leben will, muss man tiberlegen, in wel-
chem Land, unter welcher Verfassung, man das am ehesten tun kann. Emil hat
sich, wie Rousseau betont, bislang in seinen physischen und moralischen Bezie-
hungen zu seinen Mitmenschen betrachtet, nun soll er sie als Mitglieder sozialer
und politischer Gemeinschaften verstehen lernen. Vorher stand bei seiner Erzie-
hung stets die Erziehung zur Menschlichkeit im Vordergrund. Emil sollte erfah-
ren, dass die menschliche Natur prinzipiell zum Guten fihig ist, aber durch widri-
ge Umstinde immer wieder auf vielfaltige Weise korrumpiert wird. Er sollte
lernen, sich nicht iiber seine Mitmenschen zu erheben, sondern sein reiferes Urteil
auf die privilegierten Bedingungen seiner Erziehung zurtickzufiihren. Nun also
soll er reisen und dabei die Menschen als Mitglieder von Kollektiven kennenler-
nen. In diesem Zusammenhang driickt Rousseau sein Bedauern dartiber aus, dass

25 Der Verdacht ist freilich immer noch prisent, dass dabei das Volk als Pluralitit aufgegeben wird,
dass es Rousseau nicht gelingt, ,,the people taken as a whole“ (Simpson 2006, S. 71) und ,,the
people as plurality“ (Pettit 2006, S. 302) zu vermitteln.

26 Vgl. u. a. Spaemann 2008, Cassirer 1989.

623

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Themenschwerpunkt Rousseau

die Franzosen keine richtigen Franzosen, die Englander keine richtigen Englander,
die Griechen nicht mehr so schon und die Perser nicht mehr so hisslich sind. Und
naturlich, dass die Mianner keine richtigen Manner und die Frauen keine richtigen
Frauen mehr sind. Alles mischt sich durch die ,europdische Unrast“ (Emil, S.
499). Das Zeitalter der allgemeinen Menschengleichheit, so deutet sich in diesen
Passagen an, bringt das Bediirfnis nach neuen Formen der Differenzversicherung
hervor, vor allem solchen entlang von Rasse und Geschlecht.2”

Eine Naturalisierung von Volksgemeinschaftlichkeit wird man Rousseau indes
nur mit einem sehr einseitigen Blick unterstellen konnen. Gleichwohl: das Verhalt-
nis des Rousseau’schen Republikanismus zu einem nationalen Gemeinschafts-
ethos bleibt zwiespaltig. In den ,,Betrachtungen tiber die Regierung von Polen*
reflektiert Rousseau uiber die politischen Einrichtungen, die notig sind, um aus
einem ,,umherirrenden, knechtischen Haufen einen politischen Korper, ein freies
Volk* zu bilden. Um einen Volkskorper zu bilden, gilt es zu verhindern, dass ein
Volk mit fremden Volkern verschmilzt. Es muss Sitten, Brauche, Gewohnheiten
ausbilden, die es von anderen Volkern unterscheiden. Einheitsstiftung geht, so
scheint es, notwendig mit einem Von-anderen-Abgrenzen einher. ,,[E]s gibt nur
noch Europaer®, klagt Rousseau wieder. ,,Alle haben die gleichen Vorlieben, Lei-
denschaften, Sitten, weil kein Volk durch ihm eigentiimliche Einrichtungen eine
nationale Gestalt bekommen hat“ (BRP, S. 441). Rousseaus Pladoyer fir eine na-
tionale Erziehung scheint fur die Frage, welche allgemeinen Pflichten Burger als
Angehorige der Menschengemeinschaft haben, nur noch wenig Raum zu lassen.
»Wenn ein Kind die Augen aufschligt, muf es das Vaterland erblicken, und es
darf bis zu seinem Tode nichts anderes sehen als das Vaterland. Jeder wahrhafte
Republikaner hat mit der Muttermilch die Liebe zum Vaterland, also zu den Ge-
setzen und zur Freiheit, eingesogen. Diese Liebe macht all sein Dasein aus; er sieht
nur das Vaterland, er lebt nur fir dieses; sobald er allein steht, ist er nichts: sobald
er kein Vaterland mehr hat, ist er nicht mehr, und ist er alsdann nicht tot, so ist er
nur schlimmer dran“ (BRP, S. 447). Abgesehen von der gender-grundierten Bebil-
derung, gilt es zu bedenken, dass Rousseau die Vaterlandsliebe hier als die Liebe
zu den Gesetzen und zur Freiheit definiert. Er steht damit in der Tradition eines
republikanischen Patriotismus, die im Geiste Montesquieus davon ausgeht, dass
uberhaupt nur die freie Republik ein Vaterland sein kann (Sternberger 1990, S.
20). Nationale Erziehung ist so gesehen auf Freiheit bezogen, sie komme, so
Rousseau, nur ,,freien Menschen zu: ,,nur sie haben ein gemeinsames Dasein und
sind wahrhaft durch das Gesetz verbunden® (Emil, S. 447). Analog zur Erziehung
des Emil, der zunichst isoliert werden muss, um das freie Urteilsvermogen eines
Menschen zu entwickeln, geht es um eine Erziehung zu politischer Freiheit in ei-
ner freiheitsfeindlichen Umgebung (ganz Europa will wie die Franzosen sein und
kettet sich damit zugleich an deren Laster, die sie unfihig machen zu einer repub-
likanischen Lebensform).

27 Was die Geschlechterfrage angeht (zu der viel mehr zu sagen wire) erstaunt das Maf$ an Natura-
lisierung, das Rousseau vornimmt. Der kritische Blick auf die kulturelle Uberformung der mensch-
lichen Natur, die seinen ,,Diskurs iiber die Ungleichheit* so eindrucksvoll macht, verlasst ihn hier
fast ganzlich. Zur kritischen Auseinandersetzung vgl. Kuster 1999, Young 2005.

624 PVS, 53. Jg., 4/2012

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

Aber damit ist natiirlich das Verhiltnis zwischen der Erziehung des Biirgers
und der Erzichung des Menschen keineswegs geklart. Als Emil seinen Erzieher
fragt, wo denn das Vaterland, so verstanden, sein soll — es gebe nur ,,Regierungen
und Mockgesetze“, er habe keine Vaterland — gibt dieser zu bedenken, dass er
immerhin eine Heimat habe, als Anhinglichkeit an den Geburtsort. ,,Emil, wo ist
der rechtschaffene Mensch, der seiner Heimat nichts schuldet? Wer er auch sei, er
schuldet ihr das Kostbarste des Menschen, die Sittlichkeit seiner Handlungen und
die Liebe zur Tugend“ (Emil, S. 523). Andererseits: ,,Es gibt Umstinde, wo ein
Mensch, seinen Mitbiirgern niitzlicher sein kann, wenn er aufserhalb seines Vater-
landes als mitten unter ihnen lebt“ - dann ist das Exil seine Pflicht, die er ohne
Murren ertragen muss (Emil, S. 523). Emil, der, innerlich gefestigt, am Ende seiner
zweiten Bildungsreise angekommen ist, bringt die Weltldufigkeit mit, die notig ist,
um eine (wo auch immer herkommende) Heimat- und Vaterlandsliebe zugleich zu
relativieren. Er ist mit jeder Nation, die er bereist hat — so wollte es sein Erzieher
— durch einen ,,Gastfreundschaftspakt* verbunden. Durch die fortdauernde Kom-
munikation beugt er der ,,Herrschaft nationaler Vorurteile“ vor. ,,Nichts eignet
sich besser, ihnen die Macht zu nehmen, als der uneigenntitzige Verkehr mit ver-
nuinftigen Menschen, die man schitzt und die uns, da sie diese Vorurteile nicht
haben und sie mit ihren eigenen bekampfen, die Mittel an die Hand geben, unun-
terbrochen die einen gegen die anderen auszuspielen und uns derart vor allen zu
schiitzen“ (Emil, 521).

Das reflexive Aufbrechen nationaler Vorurteile bleibt, zumindest im Emil, auf
eine personliche Ebene beschrankt. Strukturell ist bei Rousseau nicht wirklich
klar zu erkennen, was der Orientierung eines — nennen wir es — demokratischen
Kosmopolitismus entgegenkommen, was sie stiitzen konnte.28 Zu dem Dilemma
der Griindung demokratischer Freiheit tritt ein Dilemma der Verwurzelung hinzu:
Betrachtet man die Erziechung des Menschen, so gehort die Einsicht in die histori-
sche Kontingenz aller sozialen Bindungen, kulturellen Praktiken und konfessio-
neller Orientierungen zu ihren zentralen Merkmalen. Republikanischer Patriotis-
mus indes hat das Ziel, diese Kontingenz kiinstlich vergessen zu machen. Diese
Aufgabe scheint tatsiachlich paradoxen Charakter zu haben. Sie ist die zentrale
Herausforderung der kosmopolitisch orientierten Demokratietheorie unserer
Zeit.

28 Zu den Aporien des Staats- und Volkerrechts bei Rousseau, die die Konzeptualisierung eines
solchen demokratischen Kosmopolitismus erschweren, vgl. im Ubrigen Asbach 2002, insbes. Kap.
Iv.s.

625

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Themenschwerpunkt Rousseau

Literatur

Rousseaus Schriften werden nach folgenden Abkiirzungen zitiert:

GV: Jean-Jacques Rousseau. 1977. Vom Gesellschaftsvertrag. In ders., Politische Schriften
Bd. 1. Paderborn: Schoningh.

DU: Jean-Jacques Rousseau. 1984. Diskurs iiber die Ungleichbeit. Paderborn u. a.:
Schoningh.

Emil: Jean-Jacques Rousseau. 1991. Emil oder Uber die Erziehung. Paderborn u. a.:
Schéningh.

BRP: Jean-Jacques Rousseau. 1989. Betrachtungen iiber die Regierung von Polen. In ders.,
Kulturkritische und Politische Schriften, Bd. 2, Hrsg. Martin Frontius. Berlin: Riitten
und Loening.

VK: Jean-Jacques Rousseau. 1989. Entwurf einer Verfassung fiir Korsika. In ders., Kultur-
kritische und Politische Schriften, Bd. 2, Hrsg. Martin Frontius. Berlin: Riitten und
Loening.

Bekenntnisse: Jean-Jacques Rousseau. 1985. Bekenntnisse. Frankfurt a. M.: Insel Verlag.

Abizadeh, Arash. 2001. Banishing the Particular. Rousseau on Rhetoric, Patrie, and the
Passions. Political Theory 24:556-582.

Asbach, Olaf. 2002. Die Zdahmung der Leviathane. Die Idee einer Rechtsordnung zwischen
Staaten bei Abbé de Saint-Pierre und Jean-Jacques Rousseau. Berlin: Akademie Verlag.

Asbach, Olaf. 2011. Rousseau und das politische Denken der Moderne. Zeitschrift fiir
Politische Theorie 2:129-150.

Bachofen, Blaise. 2002. La Condition de la Liberté. Rousseau, critique des raisons poli-
tiques. Paris: Payot.

Cassirer, Ernst. 1989. Das Problem Jean-Jacques Rousseau. In Drei Vorschlige Rousseau
zu lessen, Hrsg. Ernst Cassirer, Jean Starobinski und Robert Darnton, 7-78. Frankfurt
a. M.: Fischer.

Cobhen, Joshua. 2010. Rousseau. A Free Community of Equals. Oxford: Oxford University
Press.

Dahl, Robert A. 1989. Democracy and its Critics. New Haven/London: Yale University
Press.

Fetscher, Iring. 1975. Rousseaus politische Philosophie. Zur Geschichte des demokrati-
schen Freibeitsbegriffs. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Fraenkel, Ernst. 2011. Der Pluralismus als Strukturelement der freiheitlich-rechtsstaatli-
chen Demokratie. In ders.: Gesammelte Werke, Bd. 5, Hrsg. Alexander v. Brunneck,
Hubertus Buchstein und Gerhard Gohler, 256-280. Baden-Baden: Nomos.

Habermas, Jirgen. 2005. Eine politische Verfassung fiir die pluralistische Weltgesellschaft?
In ders., Zwischen Naturalismus und Religion, 324-366. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kersting, Wolfgang. 2003. Vom Vertragsstaat zur Tugendrepublik. Die politische Philoso-
phie Jean-Jacques Rousseaus. In ders. (Hg.), Die Republik der Tugend. Jean-Jacques
Rousseaus Staatsverstindnis, 11-24. Baden-Baden: Nomos.

Kuster, Friederike. 1999. Sophie oder Julie? Paradigmen von Weiblichkeit und Geschlech-
terordnung im Werk Jean-Jacques Rousseaus. Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie
47:13-33.

626 PVS, 53.]g., 4/2012

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

Laborde, Cécile, und John Maynor (Hrsg.). 2008. Republicanism and Political Theory.
Malden/Oxford: Blackwell Publishing.

Maus, Ingeborg. 1994. Zur Aufklirung der Demokratietheorie. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Maus, Ingeborg, 2011. Uber Volkssouverinitit. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

McCormick, John. 2011. Machiavellian Democracy. Cambridge u. a.: Cambridge Univer-
sity Press.

Miinkler, Herfried. 1992. Politische Tugend. Bedarf die Demokratie einer sozio-morali-
schen Grundlegung? In ders. (Hg.), Die Chancen der Freibeit. Grundprobleme der De-
mokratie, 25-46. Miunchen: Piper.

Nisstrom, Sofia. 2007. The Legitimacy of the People. Political Theory 35:624-658.

Neuhouser, Frederick. 2006. Die kritische Funktion der Genealogie im Denken Jean-Jac-
ques Rousseaus. Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 54:495-509.

Neuhouser, Frederick. 2009. Die normative Bedeutung von ,,Natur® im moralischen und
politischen Denken Rousseaus. In Sozialphilosophie und Kritik, Hrsg. Martin Hartmann,
Rahel Jaeggi, Martin Saar und Rainer Forst, 109-133. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Neuhouser, Frederick. 2010. Rousseau’s Theodicy of Self-Love. Evil, Rationality, and the
Drive for Recognition. Oxford: Oxford University Press.

Pettit, Philip. 1997. Republicanism. A Theory of Freedom and Government. Oxford: Clar-
endon Press.

Pettit, Philip. 2006. Democracy, National and International. The Monist 89:301-324.

Schwan, Alexander. 1992. Ethos der Demokratie. Paderborn u. a.: Schoningh.

Simpson, Matthew. 2006. Rousseau’s Theory of Freedom. London: Continuum Interna-
tional Publishing.

Skinner, Quentin. 2009. Die Idee der negativen Freiheit. Machiavelli und die moderne Dis-
kussion. In ders., Visionen des Politischen, 135-170. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Spaemann, Robert. 2008. Rousseau — Mensch oder Biirger: das Dilemma der Moderne.
Stuttgart: Metzler.

Sternberger, Dolf. 1990. Verfassungspatriotismus. In ders., Schriften, Bd. 10, 17-38. Frank-
furt a. M.: Insel Verlag.

Strauss, Leo. 1947. On the Intention of Rousseau. Social Research 14:455-487.

Talmon, Jacob L. 1970. The Origins of Totalitarian Democracy. New York: Norton
Library.

Young, Iris M. 2005. Anerkennung von Liebesmiihe. Zu Axel Honneths Feminismus.
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 53:415-433.

Autorinnenangaben

Prof. Dr. Sandra Seubert,

Goethe-Universitat Frankfurt am Main, Institut fiir Politikwissenschaft,
Robert-Mayer-Strafle 1, Fach 101, 60054 Frankfurt am Main,
seubert@soz.uni-frankfurt.de

627

- m 29.01.2026, 13:4314. @
untersagt, 10r oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

