
609

THEMENSCHWERPUNKT ROUSSEAU

PVS, 53. Jg., 4/2012, S. 609-627

Ambivalenzen demokratischer Freiheit. Zur Aktualität von 

Rousseaus politischer Theorie.*

Sandra Seubert

Ambivalences of Democratic Freedom. On the Currentness of Rousseau’s Political Theory.

Abstract: In the context of current challenges in democratic theory new motives for recon-
ceptualising Rousseau’s idea of democratic freedom arise. Processes of transnationalisation 
have put the question of what constitutes a people urgently on the agenda. Rousseau’s 
‘problem of freedom’ will be related to questions of peopleness. It is located on the level of 
founding as well as on the level of institution-building. The foundation and maintenance 
of a political order of freedom turns out to be an ambivalent project, especially in the light 
of cosmopolitan challenges.

Keywords: Democratic Freedom, Political Unity, Peopleness, Republican Patriotism

Schlagwörter: Demokratische Freiheit, politische Einheit, Volk, republikanischer Patriotismus

1. Einleitung: Zwang zur Freiheit oder Freiheit von Zwang?

In der Diskussion um Rousseaus politische Theorie spiegeln sich Prozesse gesell-
schaftlicher Selbstverständigung wie bei wenigen anderen Denkern. An der Ausei-
nandersetzung um die Interpretation seiner Schriften lässt sich in besonderer Wei-
se ablesen, was einer jeweiligen Zeit als problematisch gilt. Natürlich spielt das 
bei der Interpretation von Klassikern immer eine Rolle, aber Rousseau war und 
ist offenbar geeignet, die gesellschaftliche Selbstverständigung in ein besonders 
grelles Licht zu setzen. Für die Nachkriegs-Politikwissenschaft im geteilten 
Deutschland war Rousseau einer der umstrittensten politischen Denker – aus na-
heliegenden, nicht allein werkimmanenten Gründen. Er galt einfl ussreichen Ver-
tretern des Faches als Verfechter eines demokratischen Totalitarismus, der in Ge-
gensatz zu einer liberalen Tradition politischen Denkens gesehen wurde.1 Die 
Linie Platon – Rousseau – Marx – Lenin bis hin zum (damals) real existierenden 

* Die Beiträge dieses Themenhefts gehen auf eine internationale Tagung zurück, die anlässlich des 
300. Geburtstags von Jean-Jacques Rousseau vom 28.-30. Juni 2012 an der Goethe-Universität 
Frankfurt a. M. stattfand. Gedankt sei an dieser Stelle der DFG sowie den Freunden und För-
derern der Goethe-Universität für ihre fi nanzielle Unterstützung.

1 Vgl. etwa Ernst Fraenkel (2011), Alexander Schwan (1992, S. 31  ff.). Ähnlich auch Jacob L. 
 Talmon (1970), insbes. Kap. III .

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


610 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rousseau

Sozialismus erschien, ganz im Geiste der Blockkonfrontation, als Gegensatz zu 
der Linie Aristoteles – Locke – Montesquieu – Federalist Papers. In diesem Sinne 
qualifi zierte etwa Ernst Fraenkel Rousseau als „Apostel des Anti-Pluralismus“ 
(Fraenkel 2011, S. 264). Fraenkel hielt Rousseaus politisches Denken deshalb für 
so gefährlich, weil seine Lehren in das „Unterbewußtsein des westlichen Men-
schen eingedrungen“ seien. Und dieses Unterbewusstsein hatte sich politisch fol-
genreich ausgewirkt. Carl Schmitt erscheint als Rousseaus gelehrigster Schüler. Im 
Lichte der historischen Erfahrung mit totalitären Regimen im 20. Jahrhundert, 
wurden die Grundbegriffe der Rousseau’schen Theorie als Bauanleitungen für Pa-
ternalismus und Zwangsherrschaft interpretiert. Sie stützen sich auf die bis heute 
berüchtigten Passagen des Contrat Social, in denen vom Zwang zur Freiheit die 
Rede ist.

Nun gab es gegen diese nicht nur in Deutschland wirkmächtige Lesart früh 
auch Gegenbewegungen: Als wegweisend muss in diesem Zusammenhang Iring 
Fetschers erstmals 1960 erschienene Habilitationsschrift genannt werden, die 
Rousseaus politische Philosophie im Lichte eines demokratischen Freiheitsbegriffs 
interpretiert (Fetscher 1975). Die spätere Rekonstruktion eines republikanischen 
„Tugenddiskurses“ durch Herfried Münkler sowie Ingeborg Maus’ „Aufklärung 
der Demokratietheorie“ über das ihr eigene Prinzip der Volkssouveränität lassen 
sich Etappen einer Aneignung der Rousseau’schen Theorie begreifen, die sich v. a. 
auf die auch in etablierten Demokratien noch uneingelösten Versprechen der Frei-
heit, Gleichheit und Gemeinschaftlichkeit beziehen (Münkler 1992, Maus 1994). 
Aber auch im Heimatland des sogenannten „freiheitlichen Pluralismus“ ist Rous-
seau ein nicht wegzudenkender Bezugspunkt der demokratietheoretischen Dis-
kussion. Ob man Robert Dahl nimmt, der Rousseau zwar eine „exzentrische De-
mokratiedefi nition“ bescheinigt, ihm aber insofern begriffl ich verbunden bleibt 
als er die liberalen Repräsentativdemokratien unserer Zeit als „Polyarchien“ be-
zeichnet (Dahl 1989, S. 113), oder Benjamin Barbers Kritik an der „mageren 
 Demokratie“ des Liberalismus (Barber 1994) – Rousseau war und ist ein expo-
nierter Gewährsmann für die Artikulation von Kritik an bestehenden, institutio-
nalisierten Formen der Demokratie.2

Wenn sich also in der Rezeption von Rousseau der Problemhorizont der Ge-
genwart spiegelt, was ist uns heute als Zeitgenossen besonders problematisch?3 
Welche Herausforderungen stehen im Vordergrund und wie haben diese unser 
Verhältnis zu Rousseaus politischem Denken verändert? Können wir Fraenkel in-
zwischen beruhigen und behaupten, dass gesellschaftlicher Pluralismus und der 
Schutz von Sphären privater Autonomie so weit ins „Unterbewußtsein des westli-

2 In diesem Sinne ist auch Barbers jüngster Aufruf „Occupy Rousseau: Inequality and Social Justi-
ce“ gemeint, eine Veranstaltung, die im März dieses Jahres in der New York Public Library statt-
fand.

3 Problematisch in dem Sinne, dass es ein bedeutsames gesellschaftliches/wissenschaftliches Diskurs-
feld konstituiert (vgl. Foucault 1983, Kap. II). Eine solche Fragerichtung deckt sich nur teilweise 
mit dem was Olaf Asbach kürzlich als „aktualisierende Zugänge“ differenziert hat, insofern es 
auch darum geht, das, was einer Zeit jeweils als „aktualisierend“ gilt, allererst refl exiv einzuholen 
(ohne andererseits zu übersehen, dass zwischen „uns“ und „Rousseau“ eine nicht überbrückbare 
historische Differenz liegt) (Asbach 2011, S. 131-132).

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


611

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

chen Menschen eingedrungen“ sind, dass wir uns nicht länger um zu viel Einheit 
sorgen müssen, sondern eher um zu wenig? Sind es nicht mehr so sehr Kollektivis-
mus und Zwang als vielmehr Individualismus, Beliebigkeit und eine strukturelle 
Entmutigung von Bürgersinn, die demokratischen Gesellschaften heute Probleme 
bereiten? Man wird eine angemessene Zeitdiagnose kaum auf so knappe Schlag-
worte bringen können. Aber der Problemhorizont hat sich offensichtlich doch in 
einer spezifi schen Weise verschoben. Das Problem politischer Einheit und politi-
scher Zugehörigkeit, die Frage nach der soziale Bezugsgruppe für eine Praxis kol-
lektiver Selbstbestimmung, für die Zurechnung wechselseitiger Verpfl ichtung und 
Verantwortung, spielen eine zentrale Rolle in der aktuellen demokratietheoreti-
schen Diskussion, und dies hat auch die Perspektive auf Rousseau verändert.4

Die Frage, von der her Rousseaus politiktheoretische Überlegungen ihren Aus-
gang nehmen, nämlich, wie wird „ein Volk ein Volk?“ (GV 1/5, S. 71), und was 
unterscheidet es von einer „Menge“, einer bloßen „aggregation“, erscheint heute 
in einem anderen Licht und mit neuer Dringlichkeit.5 Wie sieht der Akt der politi-
schen Ermächtigung aus? Was bedeutet es für eine Gruppe, so etwas wie die Vor-
stellung von einem Gemeinwillen zu entwickeln? Einen Kollektivkörper zu bilden, 
der ein Verständnis des gemeinsamen Guten hat und für sich die Autorität in An-
spruch nimmt, dieses zu bestimmen? Das nämlich macht den Begriff eines Volkes 
aus – ein Begriff, der ja, wie andere zentralen Begriffe bei Rousseau auch, ein 
normativer Begriff ist. Wie lässt sich die Idee demokratischer Selbstbestimmung, 
die Rousseau anvisiert, angesichts einer dritten Transformation der Demokratie 
(Dahl) – von der Polis um Nationalstaat zur Transnationalisierung – reformulie-
ren? Oder, wenn man nicht die Diagnose der Transnationalisierung, sondern die 
der Ent- oder Post-Demokratisierung nimmt: Wie lässt sie sich überhaupt retten? 
Vor dem Hintergrund dieser Herausforderungen entstehen neue Motive, die Kon-
zeptualisierung demokratischer Freiheit bei Rousseau zu diskutieren. Wenn man 
also nach dem Horizont von Themen fragt, die uns als Zeitgenossen Rousseau 
auf eine spezifi sche Weise interessant machen, so lässt sich wohl mit einiger Be-
rechtigung auf diesen Problemkontext verweisen.

Nun hängt Rousseaus Frage, wie ein Volk ein Volk wird, natürlich aufs Engste 
mit seinem Freiheitsbegriff zusammen, insofern dieser auf soziale und politische 
Bedingungen der Verwirklichung verweist (s. u.). Der Freiheitsbegriff gilt zu Recht 
als Schlüssel zum Verständnis von Rousseaus politischer Theorie. Allerdings ist es 
alles andere als eindeutig, was mit ihm im Lichte der gegenwärtigen Herausforde-
rungen der Demokratie anzufangen ist. Gibt es überhaupt einen einzigen, kohä-
renten Freiheitsbegriff bei Rousseau oder nicht vielmehr mehrere, spannungsvolle 
Facetten? Es ist bemerkenswert, dass die Frage des Verhältnisses von demokrati-
scher/politischer, bürgerlicher und moralischer Freiheit in der neueren wissen-

4 Hier ist die Diskussion um Möglichkeiten und Grenzen demokratischer Selbstbestimmung in der 
„postnationalen Konstellation“ gemeint (vgl. stellvertretend Habermas 2005).

5 Insofern sich die Frage nach dem Subjekt der Politik nicht mehr selbstverständlich mit dem (nati-
onal verfassten) Volk beantworten lässt (vgl. Näsström 2007).

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


612 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rousseau

schaftlichen Diskussion zu Rousseau breiten Raum einnimmt.6 Dabei steht auch 
zur Diskussion, wie die institutionellen sowie motivationalen Voraussetzungen 
kollektiver Selbstbestimmung zu verstehen sein sollen. Aus einer eher Kantischen 
Perspektive wird nahe gelegt, eine liberale Freiheitsdimension in Rousseaus Kon-
zeption demokratischer Freiheit zu integrieren, die Freiräume persönlicher Unab-
hängigkeit und privater Autonomie in Rechnung stellt. Rousseaus Verständnis 
politischer Gemeinschaft soll sich als mit der „Freiheit der Modernen“ (Constant) 
zumindest nicht von vorneherein unvereinbar erweisen.7 Dem stehen Rousseau-
Interpretationen mit Hegelianischem Einschlag zur Seite, welche soziale Praktiken 
und Institutionen auszeichnen, die verschiedenen Bedürfnissen und Formen der 
Anerkennung Rechnung tragen: der (moralischen und politischen) Gleichheit der 
Bürger ebenso wie der individuellen Besonderheit und exzeptionellen Leistung. 
Aus dieser Perspektive muss das Programm politischer und gesellschaftlicher Er-
neuerung, das Rousseau entwirft, von Formen authentischer Gemeinschaftlichkeit 
her gedacht werden, die den verschiedenen Dimensionen der Anerkennung Rech-
nung zu tragen vermögen.8

Im Folgenden sollen einige Fragen umrissen werden, die sich ergeben, wenn 
man Rousseaus Konzeptualisierung demokratischer Freiheit im Lichte der Her-
ausforderungen politischer Einheit, und der Konstitutionsbedingungen eines (po-
litisch begriffenen) „Volkes“, betrachtet. Dabei gilt das Augenmerk jenen Moti-
ven im Rousseau’schen Denken, die das „Freiheitsproblem“ in verschiedenen 
Hinsichten umkreisen und produktive Anknüpfungspunkte an die demokratiethe-
oretischen Herausforderungen der Gegenwart bieten.9 Zunächst werden verschie-
dene Ebenen differenziert, auf denen sich das Freiheitsproblem stellt: die Grün-
dungsebene, auf der die natürliche zugunsten der gesellschaftlichen Freiheit 
aufgegeben wird (2.1), und die Institutionalisierungsebene (2.2), auf der die Un-
terwerfung unter legislativen bzw. exekutiven Zwang behandelt wird. Die Grün-
dung und Erhaltung einer politischen Ordnung der Freiheit erweist sich als vor-
aussetzungsvolles Projekt: Es setzt nicht nur eine einmalige Ermächtigung eines 
politischen Subjekts, des Volkes, voraus, sondern die fortgesetzte Vermittlung der 
gemeinsamen Interessen, derentwegen der Gesellschaftsvertrag geschlossen wur-
de, durch eine inklusive demokratische Praxis. Angesichts der aktuellen Heraus-
forderungen der Demokratietheorie erweist sich freilich v. a. das Verhältnis des 
Rousseau’schen Republikanismus zu einem nationalen Gemeinschaftsethos als 

6 Vgl. etwa Mathew Simpson (2006), Joshua Cohen (2010), Frederick Neuhouser (2010), Blaise 
Bachofen (2002), Arash Abizadeh (2001). Auch in den aktuellen  Diskussionen um Republikanis-
mus (in seinen „neo-aristotelischen“ und „neo-römischen“ Varianten) wird das Verhältnis der 
verschiedenen Freiheitsdimensionen verhandelt (vgl. Laborde u. Maynor 2008). Auffällig ist frei-
lich, dass selbst in den neo-römischen Varianten eher an Machiavelli oder Harrington als an Rous-
seau angeknüpft wird. Für Philip Pettit etwa ist Rousseau ein Vertreter des „populist view“, der 
das republikanische Freiheitsverständnis auf demokratische Selbstregierung engführe (vgl. Pettit 
1997, S. 30, außerdem Skinner 2009, McCormick 2011).

7 Vgl. in diesem Sinne insbesondere Joshua Cohen (Cohen 2010).
8 Dieser Zusammenhang tritt besonders bei Frederick Neuhouser hervor (Neuhouser 2010).
9 Mit „Freiheitsproblem“ ist hier die Rousseau’sche Frage gemeint, wie wir in Gesellschaft und 

durch politische Herrschaft frei sein können (s. u.).

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


613

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

zwiespältig. In Frage steht, ob sich sein republikanischer Patriotismus überhaupt 
zu einem demokratischen Kosmopolitismus erweitern lässt (3).

2. Politische Gemeinschaft als Bedingung von Freiheit

Um zu erkennen, wie Rousseau die Konstitutionsbedingungen demokratischer 
Freiheit betrachtet, ist es hilfreich zunächst verschiedene Ebenen seiner Problem-
stellung zu differenzieren. Das mag u. a. dazu beitragen, einige, zum Teil durchaus 
selbst verschuldete, Missverständnisse aufzuzeigen, deren Entstehen Rousseau da-
durch begünstigt, dass seine Argumentation nicht immer ganz gradlinig verläuft. 
Es gibt zwei Ebenen, die zur differenzierten Lokalisierung der Freiheitsproblema-
tik unterschieden werden sollten: Da ist zunächst eine Gründungsebene, bei der es 
um jenen „Urvertrag“ geht, durch den die einzelnen den Naturzustand verlassen, 
und der begründet, warum sie sich überhaupt in Gesellschaft begeben sollen. Es 
ist die erste Stufe, auf der der politische Körper, wie Rousseau sagt, „Existenz und 
Leben“ erhält (GV 2/6, S. 95). Erst wenn diese Frage geklärt ist, kann man sich 
mit jener institutionellen Ebene befassen, auf der es darum geht, die dargelegten 
Legitimitätsbedingungen politischer Ordnung in politisch-institutionelle Praxis zu 
übersetzen, den politischen Körper zum „Handeln und Wollen“ (GV 2/6, S. 95) 
zu bewegen. Auf beiden Ebenen wird das Problem von Freiheit und Zwang ver-
handelt, aber es stellt sich unterschiedlich.

2.1 Von der natürlichen zur gesellschaftlichen Freiheit

Das Grundproblem, das der Gesellschaftsvertrag lösen soll, besteht bekanntlich 
darin, eine Gesellschaftsform zu fi nden, in der „jeder einzelne, mit allen verbün-
det, nur sich selbst gehorcht und so frei bleibt wie zuvor“ (GV 1/6, S. 73). Dass er 
so frei bleibt „wie zuvor“ ist bereits eine jener tückischen Rousseau-Formulierun-
gen, bei denen sich die Bedeutung der Begriffe unter der Hand verschiebt. Denn es 
kann sich, angesichts der Transformationen, die das Leben in Gesellschaft zumu-
tet, schwerlich um ein und dieselbe Freiheit handeln. Die Freiheit, die dem 
Mensch „zuvor“ zukommt, ist auf jene ursprüngliche Existenzweise im sog. „Na-
turzustand“ bezogen, den Rousseau im Diskurs über die Ungleichheit beschreibt. 
Der Mensch ist hier im wesentliches ein freies Wesen aufgrund seiner solipsisti-
schen Existenz. Sein „Herz (ist) in Frieden“, sein „Körper gesund“ (DU, S. 133). 
Er hat keine unerfüllten Bedürfnisse und keine unerfüllten Wünsche. Das hängt 
vor allem damit zusammen, dass er frei ist von sozialen Beziehungen, und das 
heißt für Rousseau frei von Abhängigkeit und Unterwerfung, die damit potenziell 
einhergeht. Es gibt im ersten Naturzustand zwar möglicherweise temporäre Kon-
fl ikte aber keine Herrschaftsbeziehungen, nicht zwischen den Geschlechtern und 
nicht zwischen Klassen von Arm und Reich.

Dass der Mensch sich als „frei Handelnder“ erfährt, ist in seinem Vermögen 
begründet „zu wollen, oder vielmehr zu wählen“, statt bloß blind Instinkten fol-
gen zu müssen (DU, S. 102-103). Für das Urteilen und Handeln freilich sind Spra-
che und Denken nötig, und deren Entwicklung ist nur in sozialen Beziehungen 
möglich. Obwohl Rousseau den ursprünglichen Naturzustand mit Asozialität ver-

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


614 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rousseau

knüpft, wird im Fortgang der Argumentation rasch deutlich, dass der Mensch 
wesentliche Charakteristiken des Menschlichen erst in der Sozialität entfaltet. 
Dann aber muss auch Freiheit letztlich als ein „soziales Phänomen“ gedacht wer-
den. Freiheit ist wesentlich mit dem Anspruch verbunden, keinem fremden Willen 
unterworfen zu sein (Neuhouser 2009, S. 118, sowie 2006, S. 496 ff.). Frei ist 
man oder wird man, wenn man keine systematische Übermächtigung durch ande-
re fürchten muss und sich auf einer Basis der Gleichheit begegnen kann. Mit der 
Sozialität der Menschen, mit der Entwicklung von Wesen, die ihre Identität in sich 
schrittweise erweiternden sozialen Bezügen gewinnen, kommt aber – und das 
weiß auch Rousseau – die nie wieder stillzustellende Gefahr der Beherrschung ins 
Spiel.10 Welche Chancen können dann überhaupt bestehen, in Gesellschaft (und 
nicht vielmehr trotz Gesellschaft) frei zu sein? Das ist Rousseaus Frage und man 
muss sie deutlich herausstellen, nicht zuletzt deshalb, weil eine gewichtige Traditi-
onslinie der politischen Theorie die Aufgabe, die Rousseau sich stellt, für unlösbar 
hält (Abizadeh 2001, S. 556).

Rousseau möchte politische Vergemeinschaftung als Bedingung und nicht Ein-
schränkung von Freiheit begreifen. Er stellt die Begründung politischer Einheit 
und die Konstitution eines Volkes als Subjekt dieser Einheit freilich in den Rah-
men des modernen Legitimationsmodells einer Vertragstheorie.11 Die Legitimität 
des Vertrages und die Motivation ihn zu schließen, sollen sich sowohl aus den 
Interessen der Einzelnen als auch der Einsicht in ein gemeinsames Interesse herlei-
ten. Die Interessen der einzelnen werden schon bei der Formulierung des Grund-
problems im ersten Buch des Gesellschaftsvertrags genannt, „die Person und die 
Habe eines jeden einzelnen Mitglieds zu verteidigen und zu beschützen“ (GV 1/6, 
S. 73). Auf das gemeinsame Interesse kommt Rousseau indes erst im zweiten Buch 
zu sprechen (nachdem von der Zwangsbefugnis des Gemeinwillens, von dem 
noch gar nicht klar ist, wie er sich bilden soll, bereits die Rede war). „Denn wenn 
der Gegensatz der Einzelinteressen die Bildung von Gesellschaften notwendig ge-
macht hat, so hat sie das Zusammenspiel der gleichen Interessen möglich ge-
macht. Das soziale Band bildet das Gemeinsame in diesen verschiedenen Interes-
sen“ (GV 2/1, S. 84). Gäbe es dieses Gemeinsame, das „soziale Band“, nicht, so 
könnte keine Gesellschaft existieren. Wenn nun Rousseau im Anschluss daran 
betont, aus dem gemeinsamen Interesse müsse die Gesellschaft „einzig und allein 
regiert werden“, so heißt das nicht, dass es keine anderen nachgelagerten Interes-
sen geben könnte, wohl aber dass, wenn die Basis des Bewusstseins eines gemein-
samen Grundinteresses verloren geht, gesellschaftliche Desintegration die Folge 
ist. Ein Volk wird seine Eigenschaft als Volk verlieren, es wird wieder eine bloße 
Menge oder ein „knechtische[r] Haufen“ (BRP, S. 437), wenn kollektive (Selbst-)
Ermächtigung das Kriterium ist.

Nun hängt natürlich viel daran, wie weitgehend man das gemeinsame Grundin-
teresse, das offensichtlich nicht aus einem quasi natürlichen Zusammenhang her-
aus schon gegeben ist, interpretiert. Es muss, so viel ist klar, stark genug sein, um 

10 Die potentiell zerstörerische Dynamik der Vergesellschaftung verhandelt Rousseau im Diskurs 
über die Ungleichheit, den Ausweg sucht er im Gesellschaftsvertrag.

11 Zu den Schwierigkeiten dieser Konstruktion vgl. Kersting 2003, S. 18 ff.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


615

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

einen Willen zur Einheit hervorzubringen. Wie umfassend wird es von Rousseau 
selbst beschrieben? Und welche Begründung gibt er dafür, dass wir dieses Ge-
meinsame vernünftigerweise wollen können und sollen? Rousseau spricht von ei-
ner „vollständigen Überäußerung“ (GV 1/6, S. 73), die der Gesellschaftsvertrag 
erfordere, und daran entzündet sich der Verdacht, das gemeinsame Interesse, aus 
dem die Gesellschaft regiert werden soll, könnte das gesamte gesellschaftliche Le-
ben durchziehen. „Jeder von uns unterstellt gemeinschaftlich seine Person und 
seine ganze Kraft der höchsten Leitung des Gemeinwillens und wir empfangen als 
Körper jedes Glied als unzertrennlichen Teil des Ganzen“ (GV 1/6, S. 74).

Die „vollständige Überäußerung“, die Rousseau fordert, sollte allerdings nicht 
vorschnell als illiberaler Anti-Individualismus interpretiert werden. Vollständige 
Überäußerung – in diesem Gründungs-Stadium – ist die Voraussetzung, um die 
„Bedingung für alle gleich“ zu machen (GV 1/6, S. 73) in dem Sinne, allen die 
Möglichkeit zu geben, sich als prinzipiell Gleiche gegenüberzutreten: Keiner soll 
Vorrechte zurück behalten oder nur unter einem strategischen Vorbehalt dem ge-
sellschaftlichen Zusammenhang beitreten. Der „Zwang zur Freiheit“, von dem 
auf dieser Ebene die Rede ist, richtet sich gegen diejenigen, die in Gesellschaft le-
ben wollen, ohne sich zu ihren Mitmenschen in ein Verhältnis der Gegenseitigkeit 
zu setzen und dem prinzipiell gleichen Anspruch auf Freiheit Rechnung zu tragen 
(Maus 2011, S. 214). Es geht zunächst einmal darum, den Vorrang anzuerkennen, 
den ein Zustand (gemeinschaftlich geschaffenen) Rechts vor Formen willkürlicher 
persönlicher Herrschaftsausübung hat. Denn, so Rousseau, Natur schafft kein 
Recht, Stärke schafft kein Recht und auch nicht Gewalt, sondern nur Vereinba-
rung. Jenseits der Vereinbarung herrscht eine Ungebundenheit, die vor Zwang 
i. S. von (aktueller oder potenzieller) Beherrschung nicht systematisch schützt. 
Insofern ist der „Zwang zur Freiheit“ ein Zwang unter den Zwang des Gesetzes, 
der überhaupt erst das Tor öffnet, um die gesellschaftlichen Beziehungen auf eine 
andere Basis zu stellen.

Was erreichen Personen als einzelne und als Gemeinschaft durch diese Verein-
barung, die sich „Gesellschaftsvertrag“ nennt? Es ist zum einen die Sicherheit der 
Person, die Rousseau auch, aber nicht vor allem im Hobbes’schen Sinne versteht, 
sondern wesentlich als Schutz vor persönlicher Abhängigkeit (GV 1/7, S. 78). Sie 
beinhaltet außerdem den Schutz von Ressourcen und ein (allerdings durch die 
Volkssouveränität vermitteltes) Recht auf Eigentum.12 Das ist für die „bürgerliche 
Freiheit“ wesentlich (GV 1/8, S. 79). Der zentrale Punkt für Rousseau aber ist, 
dass Personen im Gesellschaftszustand auch moralische Freiheit gewinnen. Diese 
Freiheit macht den Menschen „zum Herren seiner selbst“, und sie gibt das Vor-
bild für die politische Freiheit ab. „Gehorsam dem Gesetz gegenüber, das man 
sich selbst gegeben hat, ist Freiheit“ (GV 1/8, S. 79), formuliert Rousseau, und 
politische Freiheit dementsprechend, den Gesetzen unterworfen zu sein, deren Ur-
heber man ist“ (GV 2/7, S. 98). Freiheit durch das Gesetz und nicht trotz des Ge-

12 Rousseau verankert dieses nicht naturrechtlich, aber er stimmt der Locke’schen Eigentumstheorie 
grundbegriffl ich zumindest insofern zu als es Arbeit ist, durch die sich eine Person ein „Eigentums-
zeichen“ (GV 1/9, S. 81) erwirbt, das freilich erst durch gesellschaftliche Zustimmung zu einem 
Rechtstitel wird. Siehe auch DU, S. 203.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


616 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rousseau

setzes (wie die Anhänger einer negativen Freiheitskonzeption betonen) ist das 
Prinzip, nach dem Rousseaus glaubt, das Grundproblem des Gesellschaftsvertrags 
aufl ösen zu können.

Moralische und politische Freiheit gewinnen Personen für Rousseau durch die 
Beherrschung der Leidenschaften – ganz besonders derjenigen, die sich im Um-
gang mit anderen entwickeln und die uns unsere Eigenliebe einfl ößt: uns in den 
Augen der anderen Geltung zu verschaffen, unsere Höherwertigkeit zu behaupten 
und die anderen nach Möglichkeit unserem Willen gemäß zu lenken.13 Nimmt 
der einzelne ein (über Kalkülrationalität hinausgehendes) Interesse daran, diese 
Leidenschaften der Eigenliebe, des amour propre, zu beherrschen, da sie, wie er 
erkennen kann, eine Dynamik der Gewalt und des Unfriedens mit sich führen? 
Nimmt er also ein Interesse daran, die Freiheit zur Selbstgesetzgebung zu gewin-
nen? Diese Frage ist heikel.14 Im Zivilstatus ist der Mensch nicht länger ein „be-
schränktes Tier“, sondern ein „intelligentes Wesen“. „Seine Fähigkeiten entwi-
ckeln sich, seine Ideen erweitern sich, seine Gefühle läutern sich und seine ganze 
Seele erhebt sich“ (GV 1/8, S. 79). Seine im ersten Naturzustand noch in Latenz 
gehaltenen Fähigkeiten bewirken eine Vervollkommnung des Individuums.15 Ist 
der Prozess der Vergesellschaftung einmal in Gang gekommen, so müsste der 
Mensch, dank seiner Fähigkeit „zu wollen und zu wählen“, zumindest potenziell 
in der Lage sein, auch nicht-strategische Gründe für einen Übergang in den Ge-
sellschaftszustand zu geben.16 Bieten ihm der Schutz der Person und des Eigen-
tums bereits hinreichend eigeninteressierte Motive in den Gesellschaftszustand zu 
treten, so eröffnet der Prozess der Vergesellschaftung seinerseits die Möglichkeit 
(keinesfalls die Garantie!) eines institutionell unterstützten moralischen Lernpro-
zesses, der im Wesentlichen darin besteht, die Interessen der Selbstliebe mit den 
Interessen anderer und sodann mit einem gemeinsamen Interesse zu vermitteln. In 
der Refl exion über die Perspektivenerweiterung, die mit der Vergesellschaftung 
einhergeht17, kommt Rousseau auf eine intersubjektive Dynamik zu sprechen: Die 
„Rechtsgleichheit und die Vorstellung der Gerechtigkeit, die sie hervorruft“ leiten 
sich, so argumentiert er, aus der Bevorzugung her, „die jeder beansprucht und die 

13 „Diese Herrschaft des sittlichen Selbst über seine Leidenschaften ist die Voraussetzung der Freiheit 
im moralischen wie im politischen Bereich“ (Fetscher 1988, S. 99). Damit Gesellschaft überhaupt 
als etwas anderes als von außen aufgenötigter Zwang erscheinen kann, darf sie nicht allein auf 
zwangsbewehrten (äußeren) Gesetzen beruhen, sondern auf intrinsischer sittlicher Selbstbindung 
(Tugend).

14 Denn wäre sie positiv zu beantworten, hätte das für Rousseau im zweiten Diskurs so wichtige 
Argument der rein externen Dynamik – es sind „zufällige Umstände“, die den Ausgang aus dem 
Naturzustand und das Aufbrechen der solipsistischen Existenz bewirken (DU, S. 95) – einen Riss.

15 Sie führen nach Rousseau, sofern sie nur auf dem technisch-zivilisatorischen Aspekt beschränkt 
bleiben, bekanntlich zugleich zum Verfall der Art (DU, S. 105). Die Frage ist, inwieweit die Ver-
vollkommnung des Individuums auch die Vervollkommnung seiner moralischen Vermögen ein-
schließen kann.

16 Das können die Hobbes’schen Akteure im Naturzustand zwar potenziell auch, aber ihnen ist 
motivational der Weg versperrt, diese Gründe in eine stabile Handlungsdisposition (Tugend) zu 
überführen. Sie müssen daher Gesetze notwendig als Einschränkung von Freiheit begreifen (vgl. 
Hobbes, Leviathan, Kap. 21).

17 „[...] warum wollen alle immer das Glück eines jeden einzelnen von ihnen, wenn nicht darum, 
weil es eben niemanden gibt, der das Wort jeder nicht auf sich selbst bezieht und an sich selber 
denkt, wenn er für alle stimmt“ (GV 2/4, S. 90-91).

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


617

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

folglich in der Natur des Menschen liegt“ (GV 2/4, S. 91). Weil aber nun jeder 
erfährt, dass auch der andere sich selbst bevorzugt, jeder in den Augen der ande-
ren etwas gelten will, können sie sich wechselseitig als Gleiche erkennen.18

Um den moralischen Lernprozess auf Dauer zu stellen, muss dem Übergang in 
den Zivilstatus zugleich eine „Verwandlung“ folgen. Vergesellschaftung bedeutet 
einen Übergang in eine andere Form der Existenz: Rousseau versucht zu verste-
hen, was es bedeutet, eine Gemeinschaft, in seinen Worten: einen Kollektivkörper, 
zu bilden, von dem man sich zukünftig in seinem Selbstverhältnis, seiner prakti-
schen Identität, als abhängig erfährt.19 Diese Verwandlung soll helfen, das Prob-
lem des Zwangs auf der zweiten Ebene, der Ebene bei der es nach der Gründung 
um die Institutionalisierung demokratischer Freiheit geht, zu lösen.

2.2 Institutionalisierung demokratischer Freiheit: Das Problem legislativen und 

exekutiven  Zwangs

Was also die Gründungsebene betrifft, so argumentiert Rousseau, dass eine Ge-
sellschaft ihre Existenz und ihren Bestand aus dem Moment schafft, in dem die 
Einzelinteressen konvergieren, dass diese Konvergenz ein rein strategisches 
 Moment übersteigt und (trotz Korrumpierbarkeit) die Möglichkeit moralischen 
Lernens freisetzen kann.20 Wird vor diesem Hintergrund klarer, was das gemein-
same Interesse ausmacht, von dem die Konstitution und der Fortbestand eines 
Volkes abhängig sind? Das gemeinsame Interesse muss darin bestehen, die basa-
len Interessen, derentwegen der Gesellschaftsvertrag von allen geschlossen wird, 
für alle zu sichern, dieses gemeinsame Interesse zugleich allen zu vermitteln und es 
für alle erfahrbar und lebendig zu machen. Der Gesellschaftsvertrag errichtet zwi-
schen den Bürgern eine Gleichheit, die darauf beruht, dass „alle die gleichen Ver-

18 Auf diese Dynamik weist auch Frederick Neuhouser hin: Das – durch die Eigenliebe vermittelte – 
Bedürfnis sich zu vergleichen ist es, das auch eine Idee der Gleichwertigkeit vermittelt (Neuhouser 
2010, S. 223).

19 In diese Richtung gelesen, lässt sich Rousseau als Vorläufer einer Theorie der Sittlichkeit (Hegel) 
interpretieren. Nimmt man die Ethik persönlicher Beziehungen hinzu – v. a. die Ethik der Freund-
schaft, die sich im Emil, in Rousseaus Autobiographie und seinen literarischen Schriften andeutet 
– so kristallisieren sich Formen der Vergemeinschaftung heraus, die jeweils spezifi sche Verwand-
lungen des Selbstverhältnisses mit sich bringen. Jede dieser Formen geht mit neuen Abhängigkeits-
erfahrungen einher, die sich aber im Idealfall transformieren in Erlebnisse von Verbundenheit und 
Verpfl ichtung der jeweiligen sozialen Einheit gegenüber. Auf der Ebene persönlicher Beziehungen 
lässt sich allerdings auch der Zerbrechlichkeit dieser Perspektive nachspüren. Soziale Beziehun-
gen, Freundschaftsbeziehungen insbesondere, verlangen „allerlei Rücksichtnahmen“, die leicht in 
ein freiheitsbeschränkendes „Gefühl der Fessel“ umschlagen können. „Keinen Augenblick lang 
gehörte ich mehr mir selbst“, klagt Rousseau in einer Passage der Bekenntnisse, in der sein Leben 
auf dem Landgut von Épinay geschildert wird. Gegen das Gewicht der „Kette“ kann „einzig und 
allein die Freundschaft unempfi ndlich machen“ (Bekenntnisse, S. 574-575 sowie S. 607). Im Falle 
von Rousseau besteht die besondere Schwierigkeit darin, dass seine Freundschaftspfl ichten häufi g 
genug zugleich Gönnern geschuldet sind, von deren persönlichem Wohlwollen er abhängig ist. 
Ungleichheit, so zeigt sich hier, steht auch dem Gelingen privater Beziehungsformen entgegen.

20 Rousseau misstraut dieser Möglichkeit moralischen Lernens freilich zugleich, wenn er dem Ge-
setzgeber empfi ehlt, „weder Gewalt noch logisches Denken“ anzuwenden, sondern „auf eine 
Macht anderer Ordnung“ zurückzugreifen, „die ohne Zwang mitreißt und ohne Versicherung 
überzeugt. Gemeint ist die Indienstnahme der Religion (GV 2/7, S. 103). Vgl. in dieser Hinsicht 
Strauss 1947, S. 481-482.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


618 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rousseau

pfl ichtungen eingehen und sich der gleichen Rechte erfreuen“ (GV 2/4, S. 92). 
Gegen kritische Vorbehalte, die eine substantialistische Aufl adung des Gemein-
interesses fürchten, lässt sich auf dieser Ebene zumindest geltend machen, dass 
das allgemeine Interesse mit den Interessen aller einzelnen inhärent verknüpft ist. 
Das erste und oberste gemeinsame Interesse besteht so gesehen zumindest nicht 
unabhängig von einer auch rechtlich vermittelten Form von Gerechtigkeit (Cohen 
2010, S. 42).

 Aber das wirft ein neues Bündel von Fragen auf. Was sind die Grundlagen die-
ses (auch aber nicht allein) rechtlich vermittelten Verständnisses des gemeinschaft-
lichen Guten? In welches Verhältnis treten persönliche und politische Autonomie, 
wenn man die Idee demokratischer Freiheit weiter expliziert, die mit Rousseaus 
Gerechtigkeitsverständnis verbunden ist? Die Frage, wie aus einer Menge ein Volk 
wird, ist für Rousseau deshalb grundlegend, weil es jenseits der individuellen 
Gründe um ein „Wir“ geht, das sich konstituiert, und zwar durch seinen Willen 
zur Einheit konstituiert. Welchen Charakter aber hat diese Einheit? Ist sie dem 
demokratischen Praxis vorgegeben oder nachgelagert? Ist sie Folge oder Konstitu-
tionsbedingung des Politischen? Rousseau insistiert, dass Vergesellschaftung (oder 
besser: ein Bewusstwerden des gesellschaftlichen Zusammenhangs) das Selbstver-
hältnis der Menschen verändern muss. Nur dann kann (abstrakter) sittlicher Ein-
sicht zugleich (konkretes) Wollen folgen.

In der neueren Rousseau-Diskussion wir vielfach versucht, Vorbehalte gegen 
Rousseaus Vorstellung von politischer Einheit, zwar nicht völlig wegzuwischen 
aber doch neu zu justieren. Gefordert sei, so argumentiert etwa Joshua Cohen, 
nicht ein bedingungsloses Aufgehen in der politischen Gemeinschaft, sondern im 
Sinne einer Hierarchie praktischer Gründe im Konfl iktfall partikulare Interessen 
hinter die basalen Interessen, die es jedem zu sichern gilt, zurückzustellen.21 Aber 
auch hier gibt es freilich stärkere und schwächere Lesarten: Soll die Hierarchisie-
rung von Gründen ins Recht einwandern oder auch unsere Identität und Motiv-
struktur durchdringen? Soll sie uns nur in der Rolle als Bürger interessieren oder 
muss sie unsere persönliche Moralität soweit prägen, dass wir unser persönliches 
Glück in allen sozialen Sphären gar nicht anders als in gleichzeitiger Sorge um das 
öffentliche Wohl fi nden können?

Auch wenn man zugestehen möchte, dass die Gesellschaft nur aus einem basa-
len gemeinsamen Interesse ins Leben gerufen und am Lebens erhalten werden 
kann, so drängt sich gleichwohl die Frage auf, wie Uneinigkeit darüber, wie das 
gemeinsame Interesse am besten zu verwirklichen ist, im politischen Prozess zur 
Geltung gebracht werden kann. In dieser Hinsicht ist Rousseaus Theorie noto-
risch berüchtigt, insofern sie als unfähig gilt, gesellschaftlichen Pluralismus ange-

21 Cohen schlägt vor, die Art der zivilen Einheit als ein „common ordering of reasons“ zu beschrei-
ben und spricht in diesem Zusammenhang von einer „priority condition“: Gründe, die sich auf 
das gemeinsame Interesse (und damit auf die basalen Interessen der Mitglieder) beziehen, sollen 
im Konfl iktfall Vorrang vor anderen Gründen haben (Cohen 2010, S. 55). Cohen betont allerdings 
auch – auf Rousseaus kommunitäre Seite hinweisend –, dass Personen ohne tiefgehende soziale 
Bindungen psychologisch unfähig werden, eine freie Gemeinschaft von Gleichen aufrecht zu erhal-
ten. Spannungen in Rousseaus Denken ließen sich darauf zurückführen, dass er „philosophically 
liberal and sociologically communitarian“ sei (Cohen 2010, S. 22).

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


619

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

messen zu berücksichtigen (Fraenkel 2011, S. 268.). Die Frage verweist auf jene 
zweite Ebene, bei der es um die institutionelle Form geht, durch die das Legitimi-
tätsprinzip politischer Ordnung – Freiheit durch Selbstgesetzgebung – unter gege-
benen Umständen am besten organisatorisch zur Geltung gebracht werden kann. 
Das Problem des Zwangs stellt sich auf dieser Ebene wiederum in zwei Hinsich-
ten: mit Blick auf die Gesetzgebung, die legislative Gewalt, und mit Blick auf die 
Regierung, die exekutive Gewalt. Die Begründungslast ist in jedem Fall hoch, 
wenn man, wie Rousseau, in beiden Hinsichten zeigen will, dass Freiheit durch 
politische Herrschaft und nicht trotz politischer Herrschaft möglich ist.

Das Problem des Zwangs auf der Ebene der Gesetzgebung betrifft die Recht-
fertigung des Mehrheitsprinzips und das berüchtigte Verhältnis von Mehrheitswil-
le und Gemeinwille22. Bedingung demokratischer Freiheit ist ja, dass Personen 
keinem anderen als ihrem eigenen Willen gehorchen. Dieser Wille äußert sich in 
Gesetzen, und das Mehrheitsprinzip ist die beste Möglichkeit zu bestimmen, was 
Gesetz werden soll, weil es ein Abstimmungsverfahren darstellt, das Personen als 
Gleiche behandelt. Wie aber kann ich meinem eigenen Willen gehorchen, wenn 
ich letztlich dem Gesetz gehorchen muss, das die Mehrheit unterstützt hat? Rous-
seaus Überlegungen dazu sind nicht leicht zu interpretieren, denn in Frage steht, 
unter welchen Bedingungen der Mehrheitswille den sogenannten Gemeinwillen 
zum Ausdruck bringen kann. Im Contrat Social stehen sich eine arithmetische 
und eine ethisch-kulturelle Argumentation gegenüber, aber Rousseau betont, dass 
der Wille ohnehin weniger durch die Zahl der Stimmen verallgemeinert werde als 
vielmehr durch das gemeinsame Interesse, das sie verbindet (GV 2/4, S. 91-92). 
Der schwierigste Punkt aber ist, dass Rousseau eben nicht nur sagt, dass wir prin-
zipiell gute pragmatische und moralische Gründe haben können, uns dem Mehr-
heitsprinzip zu unterwerfen, sondern dass es auch unser eigenes Urteil in der Sa-
che beeinfl usst: Wenn ich überstimmt werde, sei bewiesen, so meint er, dass ich 
mich geirrt habe, „dass es nicht der Gemeinwille war, was ich dafür gehalten 
habe“ (GV 4/2, S. 172). Die Frage, wie man sich dem Mehrheitsprinzip unterwer-
fen kann und trotzdem nur sich selbst gehorcht, sei falsch gestellt. Sie unterstelle 
fälschlicherweise, die Minderheit hätte nicht zugestimmt. Genau das aber will 
Rousseau behaupten: die überstimmte Minderheit gehorcht sich selbst, weil sie 
nach der Abstimmung annehmen muss, dass sie sich geirrt hat. Aber ist das nicht 
politischer Zynismus? Wird hier nicht im Namen der Freiheit ein perfi des 
Zwangsregime begründet? Rousseaus Argumentation ist voraussetzungsvoll: Dass 
ein Mehrheitsentscheid politische Verpfl ichtung erzeugen kann, ist an anspruchs-
volle Bedingungen gebunden. Um diese Bedingungen zu erfassen, ist es wichtig, 
sich noch einmal die erste Ebene der Begründung zu vergegenwärtigen. Der Über-
gang in den gesellschaftlichen Zustand verlangt von den einzelnen, ihren ur-
sprünglichen Solipsismus aufzugeben. Damit geht eine Dezentrierung des Urtei-
lens einher, die eine Vermittlung des Eigeninteresses mit den Interessen der 
anderen, möglich macht. Sie drückt sich nicht nur in einer Haltung des Respekts 
aus, die man ihren Meinungen entgegen bringt, sondern auch in einem Misstrau-

22 Erst auf dieser Ebene macht die Rede von einem „Gemeinwillen“ Sinn, wenn nämlich die erste 
Frage, wie aus einer Menge ein Volk wird, beantwortet ist.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


620 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rousseau

en gegen die eigenen Gründe etwas fürwahr zu halten. Die einzelnen sollen erken-
nen, dass sie nur eine von vielen Teilnehmerinnen im Prozess der kollektiven Su-
che nach dem sind, was die Gesellschaft als das für sie Richtige bestimmt. Die 
Frage ist, wie die verschiedenen, prinzipiell der vernünftigen Einsicht fähigen Wil-
len zusammen kommen, um sich über die Prinzipien ihrer Kooperation zu eini-
gen. Auf der Ebene des Politischen kann individuelles Fürwahrhalten nicht hinrei-
chend sein, um allgemeine Verpfl ichtung zu erzeugen. Denn es sind öffentliche 
Gründe, nicht persönliche, aus denen die Autorität verbindlicher Rechtsetzung 
erwächst. In dieser Anerkennung öffentlich geteilter Gründe besteht das zentrale 
Zugeständnis der Vergesellschaftung. Es erwächst aus der Einsicht, was es heißt in 
Gesellschaft zu leben, ein politisches „Volk“ zu sein. Genau dieses Zugeständnis 
soll in der Idee der Selbstgesetzgebung als selbstauferlegter Verpfl ichtung enthal-
ten sein.23

Ein spannungsvolles Verhältnis von moralischer und politischer Selbstgesetzge-
bung bleibt gleichwohl bestehen. Denn wo liegt im Konfl iktfall die letzte Autori-
tät, wenn ich den öffentlichen Gründen der Mehrheit nicht folgen kann? Welche 
Rolle soll der Wille der anderen für die Frage meiner Verpfl ichtung, politischen 
Gesetzen zu gehorchen, im Zweifelsfall spielen? Rousseaus Aussagen dazu sind 
nicht wirklich eindeutig, aber lassen doch zumindest folgende Schlussfolgerung 
zu: Je mehr ich davon überzeugt bin, dass das vitale Interesse daran, das gemein-
schaftliche Gute (im Sinne der basalen Interessen aller Mitglieder) zu suchen im 
sozialen und politischen Leben einer Gesellschaft präsent ist und die Dispositio-
nen der Mitglieder prägt, desto eher kann ich die in der öffentlichen Beratung 
vorgebrachten Gründe als Versuche begreifen, geteilte Grundsätze der Gerechtig-
keit nach besten Wissen und Gewissen anzuwenden.  Angesprochen ist so etwas 
wie ein institutionell und ethisch-kulturell vermittelter Legitimitätsglaube, ein 
Vertrauen in die generelle moralische „Gesundheit“ der politischen Gemeinschaft 
(Neuhouser 2010, S. 215), deren Urteile ich als autoritativ bindend anerkenne. 
Würde ich diese Urteile unter den genannten Bedingungen nicht anerkennen, so 
würde ich handeln als ob ich für mich selbst allein das Recht behalten hätte, Ge-
setze für alle zu geben. Wenn ich in einer politischen Gemeinschaft leben will, und 
wenn ich diese Gemeinschaft und ihre Institutionen für integer halte, muss und 
will ich dem Mehrheitswillen die Autorität zubilligen, den Gemeinwillen zu be-
stimmen.

Wahrscheinlich ist freilich, dass weder vollkommene Akzeptanz noch vollkom-
mener Dissens die politische Praxis prägen und sich die persönliche Einschätzung 
institutioneller und ethischer Integrität irgendwo in der Mitte bewegt. Hinzu-
kommt die Frage, ob es einen Bereich der bürgerlichen Freiheit gibt, eine Sphäre 
der Privatautonomie, in dem der Wille der Mehrheit, möge er sein welcher er 
wolle, keine Rolle zu spielen hat?  Der Abschnitt im Gesellschaftsvertrag „Über 
die Grenzen der Staatsmacht“ legt nahe, Rousseaus Position im Sinne eines Be-
gründungszirkels zu verstehen: Er spricht einerseits von einem „naturgegebenen 

23 “[... A]n individual who subjects herself to the rule of law must, as a condition of belonging to 
such an order, relinquish her right to be the fi nal arbiter of what she is permitted or obligated to 
do” (Neuhouser 2010, S. 212).

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


621

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

Recht“, das die Bürger „als Menschen“ genießen und will dieses Recht gleich-
wohl nicht sakrosankt setzen. Recht wird allererst durch die Volkssouveränität 
gesetzt. Die Akte der Volkssouveränität lassen sich jedoch intern begrenzen: „Der 
Bürger schuldet dem Staat alle Dienste, die er zu leisten vermag, sobald sie der 
Souverän verlangt. Der Souverän dagegen kann den Untertanen keinen Zwang 
auferlegen, der der Gemeinschaft nichts nützt: Er kann es nicht einmal wollen“ 
(GV 2/4, S. 90). Der Souverän kann die Subjekte nicht mit Maßnahmen belasten, 
die für die Gemeinschaft nutzlos sind. Nur öffentlicher Nutzen rechtfertigt den 
Einsatz politischen Zwangs. Nun wird natürlich genau das umstritten sein, aber 
wesentlich ist, dass der Einsatz gesetzlichen Zwangs als gegenüber persönlichen 
Ansprüchen begründungspfl ichtig begriffen wird. Sowohl die Behauptung, man 
habe ein vorgängiges Recht als auch die Behauptung es gebe einen öffentlichen 
Nutzen müssen sich öffentlich rechtfertigen und aneinander abarbeiten. Wenn die 
Volkssouveränität bei Rousseau auf diese Weise intern zu beschränken ist, dürften 
sich Konfl ikte zwischen persönlicher und politischer Autonomie zumindest ent-
schärfen lassen.24

Bei der bis hierhin diskutierten Vermittlung von Freiheit und Mehrheitsprinzip 
geht es um die Vermittlung von Fremdzwang und Selbstzwang auf der Ebene der 
Gesetzgebung. Die Perspektive der Freiheit im Gesellschaftszustand ist aber darü-
ber hinaus, wie erwähnt, mit dem Problem des Zwangs auf der Ebene des Geset-
zesvollzugs, der Exekutive, konfrontiert – auf dieser Ebene sogar in besonderem 
Maße, denn die Erfahrung, gezwungen zu werden, wird hier im Falle des Dis-
senses auch physisch spürbar werden (durch Justiz, Polizei). Durch die Einsetzung 
einer Regierung schafft sich das Volk eine Erzwingungsgewalt, die in seinem Na-
men handeln soll. Hier steckt eine besondere Gefahr für die Freiheit. Denn was 
nun entsteht ist, wie Rousseau sagt, eine „Zwischenkörperschaft“, eine „besonde-
re Macht“, der bestimmte Vollmachten übertragen werden (GV 3/1, S. 118). Die 
Mitglieder dieser besonderen Macht werden ein „besonderes Ich“, ein Kollektiv-
bewusstsein, entwickeln, und durch ein Zusammengehörigkeitsgefühl zusammen-
gehalten. Die Gleichgewichtsüberlegungen, die Rousseau in diesem Zusammen-
hang anstellt, drehen sich im Wesentlichen um die Frage, wie die Macht der 
Regierung, das Volk als Untertan zu zwingen und die Macht des Volkes als Souve-
rän die Regierung zu beauftragen und zu kontrollieren die Waage gehalten wer-
den können. Je zahlreicher das Volk, umso stärker muss die Regierung sein, je 
schlechter das Volk, umso stärker muss die Regierung und ihre Erzwingungsge-
walt sein. Hier sieht Rousseau eindeutig einen Zusammenhang. Es ist die größte 
Herausforderung überhaupt, den Zwang, den eine Regierung als „besondere“, 
also nicht mit dem Gesamtkörper identische Macht ausübt, nicht als Fremd-

24 Für eine interne Begrenzung der Volkssouveränität in Rousseaus Theorie spricht auch die Bindung 
der Volkssouveränität an die Form des Rechts. Zwar geht aus der Volkssouveränität allein das le-
gitime Recht hervor. Es ist insofern grundsätzlich revidierbar („es [ist] wider die Natur des Staats-
körpers, daß sich der Souverän ein Gesetz auferlegt, das er nicht übertreten könnte“; GV 1/7, S. 
76). Dass das souveräne Volk gleichwohl nicht willkürlich verfahren kann, wird ersichtlich, wenn 
man Rousseaus Erläuterungen zur Praxis in der Volksversammlung (dem Ort, an dem die Volks-
souveränität praktisch wird) beachtet: Volksversammlungen müssen gesetzmäßig tagen, „selbst 
die Einberufung zur Versammlung muss vom Gesetz ausgehen“ (GV 3/13, S. 154).

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


622 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rousseau

zwang, sondern als Selbstzwang zu interpretieren. In diesem Zusammenhang zeigt 
sich ein tendenziell libertärer, oder besser gesagt anarchischer Zug in Rousseaus 
Denken (jedenfalls alles andere als der Verfechter eines Überstaats). Rousseaus 
Beispiele, etwa in seinen Verfassungsentwürfen, machen deutlich, dass er davon 
ausgeht, dass insbesondere Steuern zu zahlen, auch bei noch so viel Tugendhaftig-
keit, tendenziell als Akt der Unterwerfung unter staatliche Gewalt empfunden 
werden wird. Deshalb hält er es für besser, in einem Staat zu leben, in dem man 
wenig Steuern zahlen muss (weil es aufgrund einfacher Lebensweise oder guter 
Sitten wenig zu regeln gibt und das, was es zu regeln gibt, eher gemeinschaftlich 
erledigt wird und wenig Zwang angewendet werden muss). Lieber selbst die Stra-
ßen pfl astern als eine staatliche Bürokratie schaffen, die das in Auftrag gibt, so 
Rousseaus Empfehlung für Korsika. Es ist das Selbsterhaltungsinteresse der Insti-
tution demgegenüber er besondere Wachsamkeit für geboten hält und die sich, 
davon ist Rousseau überzeugt, als Fessel für die demokratische Freiheit des Volkes 
erweisen wird.

3. Schluss: Ambivalenzen der Gründung und Neugründung

Man wird die Aufforderung, gemeinsam die Straße zu pfl astern, heute kaum noch 
als wörtlichen Ratschlag ernst nehmen können – wohl aber die Frage die Rous-
seau umtreibt: nämlich wie sich Erfahrungen gemeinsamen Handelns vermitteln, 
soziale Aktivitäten die Bezüge stiften und die Interessen unterschiedlicher Indivi-
duen auf ein geteiltes Ziel richten und ihnen damit vermitteln, was es heißt, eine 
gemeinsame Unternehmung zu teilen. Die Gründung einer politischen Ordnung 
der Freiheit setzt zunächst die intersubjektive Erweiterung der solipsistischen Per-
spektive des Naturzustandes und die Entwicklung von Vorstellungen der Gegen-
seitigkeit voraus. Der Zwang, der hierfür etabliert wird, ist der Zwang des (gleich-
heitssichernden) Gesetzes. Die Erhaltung einer politischen Ordnung der Freiheit 
ist durch die Teilnahme an einer kollektiven Praxis der Selbstgesetzgebung vermit-
telt. Eine solche Praxis setzt die Ermächtigung eines politischen Subjekts, des Vol-
kes, voraus. Die Probleme, die sich auf dieser Ebene stellen,  betreffen die institu-
tionelle Vermittlung von Dissens, die Begründung von Sphären persönlicher/
privater Autonomie und gesellschaftlicher Selbstorganisation.

Die Aufgabe der Gründung und Erhaltung einer politischen Ordnung der Frei-
heit hat angesichts des hochgesteckten Ziels und der möglichen Fehlschläge einer 
Vermittlung von Fremdzwang und Selbstzwang etwas Aussichtsloses, wenn nicht 
Paradoxes. Rousseau selbst vergleicht sie in seinen Betrachtungen über die Regie-
rung von Polen mit einer „Quadratur des Kreises“ (BRP, S. 435). Auch im Contrat 
Social ist bekanntlich von einem Zirkel die Rede, der durchbrochen werden müss-
te, und der auf ein tragisches Moment des Politischen zu verweisen scheint: „Da-
mit ein Volk, das erst entsteht, Freude an gesunden politischen Maximen hat und 
den Grundregeln der Staatsvernunft folgt, müsste die Wirkung zur Ursache wer-
den. Der Gesellschaftsgeist, der das Werk der Verfassung sein soll, müsste schon 
vor der Verfassung vorhanden sein“ (GV 2/7, S. 102). Für Rousseau stellt sich das 
Problem so massiv, weil er nicht davon ausgeht, dass institutionelle Verfahren für 
sich genommen schon die Qualität der Gesetzgebung bestimmen, sondern Moti-

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


623

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

vations- und Erziehungsfragen einen zentralen Stellenwert für die politische The-
orie einräumt (Kersting 2003, S. 19). Die Gründung demokratischer Freiheit ist 
von der Konstitution einer kollektiven Macht zur Selbstregierung abhängig. Da-
bei geht es um ein Volk als politisches Subjekt, das als Gesamtheit ein Bewusstsein 
seiner selbst als Handlungsmacht ausbilden und erhalten soll25.  Einen Willen zur 
Einheit hervorzubringen ist dabei kein einmaliger Akt, sondern eine andauernde 
Aufgabe. Die Konstitution eines Volkes ist nicht mit einem irgendwie gearteten 
Gründungsakt abgeschlossen, sondern verwirklicht sich durch politische Praxis, 
in institutionalisierter und außerinstitutioneller Form. Sie hat eine affi rmative Sei-
te – das Zelebrieren des Gemeinsamen in öffentlichen Symbolisierungen und Fes-
ten –, aber auch eine kritische und neuerschließende Dimension, und es fragt sich, 
ob diese bei Rousseau, der ein große Sehnsucht nach dem Statischen hat, hinrei-
chend Berücksichtigung fi ndet.

Darauf dass Rousseaus politisches Denken voller Ambivalenzen steckt, ist in 
der Rezeption immer wieder hingewiesen wurde.26 Abschließend soll hier im 
Kontext der Problematisierung demokratischer Freiheit eine Ambivalenz im Be-
sonderen illustriert werden, die mit der kritisch-neuerschließenden Dimension 
und der eingangs gestellten Frage zusammen hängt, was uns zur Zeit in besonde-
rer Weise problematisch und deshalb an Rousseau besonders interessant sein 
könnte: die Frage nach dem Subjekt politischer Einheit, politischer Zugehörigkeit, 
kollektiver Ermächtigung und der Dynamik von Gründung und Neugründung.

Dazu einen kurzen Abstecher in Rousseaus Emil. Bevor Emil heiratet und sich 
auf seinem Landgut niederlässt (ein Leben, das ihn in die Gesellschaft integrieren, 
ihm aber zugleich hinreichende Unabhängigkeit lassen soll) muss er zwei Bil-
dungsreisen unternehmen. Diese Reisen bereiten seine „Verbürgerlichung“ vor – 
in dem doppelten Sinne: Er tritt in einen bürgerlichen Stand ein, der über die Ehe 
vermittelt ist und einen bürgerlichen Beruf (Emil, S. 503). Und er soll sich mit 
politischen Grundsätzen befassen, um bestehende Regierungsformen beurteilen 
und seine Pfl ichten als Bürger (in einem politischen Sinn) ausfüllen zu können. 
Denn, wenn man frei und unabhängig leben will, muss man überlegen, in wel-
chem Land, unter welcher Verfassung, man das am ehesten tun kann. Emil hat 
sich, wie Rousseau betont, bislang in seinen physischen und moralischen Bezie-
hungen zu seinen Mitmenschen betrachtet, nun soll er sie als Mitglieder sozialer 
und politischer Gemeinschaften verstehen lernen. Vorher stand bei seiner Erzie-
hung stets die Erziehung zur Menschlichkeit im Vordergrund. Emil sollte erfah-
ren, dass die menschliche Natur prinzipiell zum Guten fähig ist, aber durch widri-
ge Umstände immer wieder auf vielfältige Weise korrumpiert wird. Er sollte 
lernen, sich nicht über seine Mitmenschen zu erheben, sondern sein reiferes Urteil 
auf die privilegierten Bedingungen seiner Erziehung zurückzuführen. Nun also 
soll er reisen und dabei die Menschen als Mitglieder von Kollektiven kennenler-
nen. In diesem Zusammenhang drückt Rousseau sein Bedauern darüber aus, dass 

25 Der Verdacht ist freilich immer noch präsent, dass dabei das Volk als Pluralität aufgegeben wird, 
dass es Rousseau nicht gelingt, „the people taken as a whole“ (Simpson 2006, S. 71) und „the 
people as plurality“ (Pettit 2006, S. 302) zu vermitteln.

26 Vgl. u. a. Spaemann 2008, Cassirer 1989.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


624 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rousseau

die Franzosen keine richtigen Franzosen, die Engländer keine richtigen Engländer, 
die Griechen nicht mehr so schön und die Perser nicht mehr so hässlich sind. Und 
natürlich, dass die Männer keine richtigen Männer und die Frauen keine richtigen 
Frauen mehr sind. Alles mischt sich durch die „europäische Unrast“ (Emil, S. 
499). Das Zeitalter der allgemeinen Menschengleichheit, so deutet sich in diesen 
Passagen an, bringt das Bedürfnis nach neuen Formen der Differenzversicherung 
hervor, vor allem solchen entlang von Rasse und Geschlecht.27

Eine Naturalisierung von Volksgemeinschaftlichkeit wird man Rousseau indes 
nur mit einem sehr einseitigen Blick unterstellen können. Gleichwohl: das Verhält-
nis des Rousseau’schen Republikanismus zu einem nationalen Gemeinschafts-
ethos bleibt zwiespältig. In den „Betrachtungen über die Regierung von Polen“ 
refl ektiert Rousseau über die politischen Einrichtungen, die nötig sind, um aus 
einem „umherirrenden, knechtischen Haufen einen politischen Körper, ein freies 
Volk“ zu bilden. Um einen Volkskörper zu bilden, gilt es zu verhindern, dass ein 
Volk mit fremden Völkern verschmilzt. Es muss Sitten, Bräuche, Gewohnheiten 
ausbilden, die es von anderen Völkern unterscheiden. Einheitsstiftung geht, so 
scheint es, notwendig mit einem Von-anderen-Abgrenzen einher. „[E]s gibt nur 
noch Europäer“, klagt Rousseau wieder. „Alle haben die gleichen Vorlieben, Lei-
denschaften, Sitten, weil kein Volk durch ihm eigentümliche Einrichtungen eine 
nationale Gestalt bekommen hat“ (BRP, S. 441). Rousseaus Plädoyer für eine na-
tionale Erziehung scheint für die Frage, welche allgemeinen Pfl ichten Bürger als 
Angehörige der Menschengemeinschaft haben, nur noch wenig Raum zu lassen. 
„Wenn ein Kind die Augen aufschlägt, muß es das Vaterland erblicken, und es 
darf bis zu seinem Tode nichts anderes sehen als das Vaterland. Jeder wahrhafte 
Republikaner hat mit der Muttermilch die Liebe zum Vaterland, also zu den Ge-
setzen und zur Freiheit, eingesogen. Diese Liebe macht all sein Dasein aus; er sieht 
nur das Vaterland, er lebt nur für dieses; sobald er allein steht, ist er nichts: sobald 
er kein Vaterland mehr hat, ist er nicht mehr, und ist er alsdann nicht tot, so ist er 
nur schlimmer dran“ (BRP, S. 447). Abgesehen von der gender-grundierten Bebil-
derung, gilt es zu bedenken, dass Rousseau die Vaterlandsliebe hier als die Liebe 
zu den Gesetzen und zur Freiheit defi niert. Er steht damit in der Tradition eines 
republikanischen Patriotismus, die im Geiste Montesquieus davon ausgeht, dass 
überhaupt nur die freie Republik ein Vaterland sein kann (Sternberger 1990, S. 
20). Nationale Erziehung ist so gesehen auf Freiheit bezogen, sie komme, so 
Rousseau, nur „freien Menschen zu: „nur sie haben ein gemeinsames Dasein und 
sind wahrhaft durch das Gesetz verbunden“ (Emil, S. 447). Analog zur Erziehung 
des Emil, der zunächst isoliert werden muss, um das freie Urteilsvermögen eines 
Menschen zu entwickeln, geht es um eine Erziehung zu politischer Freiheit in ei-
ner freiheitsfeindlichen Umgebung (ganz Europa will wie die Franzosen sein und 
kettet sich damit zugleich an deren Laster, die sie unfähig machen zu einer repub-
likanischen Lebensform).

27 Was die Geschlechterfrage angeht (zu der viel mehr zu sagen wäre) erstaunt das Maß an Natura-
lisierung, das Rousseau vornimmt. Der kritische Blick auf die kulturelle Überformung der mensch-
lichen Natur, die seinen „Diskurs über die Ungleichheit“ so eindrucksvoll macht, verlässt ihn hier 
fast gänzlich. Zur kritischen Auseinandersetzung vgl. Kuster 1999, Young 2005.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


625

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

Aber damit ist natürlich das Verhältnis zwischen der Erziehung des Bürgers 
und der Erziehung des Menschen keineswegs geklärt. Als Emil seinen Erzieher 
fragt, wo denn das Vaterland, so verstanden, sein soll – es gebe nur „Regierungen 
und Mockgesetze“, er habe keine Vaterland – gibt dieser zu bedenken, dass er 
immerhin eine Heimat habe, als Anhänglichkeit an den Geburtsort. „Emil, wo ist 
der rechtschaffene Mensch, der seiner Heimat nichts schuldet? Wer er auch sei, er 
schuldet ihr das Kostbarste des Menschen, die Sittlichkeit seiner Handlungen und 
die Liebe zur Tugend“ (Emil, S. 523). Andererseits: „Es gibt Umstände, wo ein 
Mensch, seinen Mitbürgern nützlicher sein kann, wenn er außerhalb seines Vater-
landes als mitten unter ihnen lebt“ - dann ist das Exil seine Pfl icht, die er ohne 
Murren ertragen muss (Emil, S. 523). Emil, der, innerlich gefestigt, am Ende seiner 
zweiten Bildungsreise angekommen ist, bringt die Weltläufi gkeit mit, die nötig ist, 
um eine (wo auch immer herkommende) Heimat- und Vaterlandsliebe zugleich zu 
relativieren. Er ist mit jeder Nation, die er bereist hat – so wollte es sein Erzieher 
– durch einen „Gastfreundschaftspakt“ verbunden. Durch die fortdauernde Kom-
munikation beugt er der „Herrschaft nationaler Vorurteile“ vor. „Nichts eignet 
sich besser, ihnen die Macht zu nehmen, als der uneigennützige Verkehr mit ver-
nünftigen Menschen, die man schätzt und die uns, da sie diese Vorurteile nicht 
haben und sie mit ihren eigenen bekämpfen, die Mittel an die Hand geben, unun-
terbrochen die einen gegen die anderen auszuspielen und uns derart vor allen zu 
schützen“ (Emil, 521).

Das refl exive Aufbrechen nationaler Vorurteile bleibt, zumindest im Emil, auf 
eine persönliche Ebene beschränkt. Strukturell ist bei Rousseau nicht wirklich 
klar zu erkennen, was der Orientierung eines – nennen wir es – demokratischen 
Kosmopolitismus entgegenkommen, was sie stützen könnte.28 Zu dem Dilemma 
der Gründung demokratischer Freiheit tritt ein Dilemma der Verwurzelung hinzu: 
Betrachtet man die Erziehung des Menschen, so gehört die Einsicht in die histori-
sche Kontingenz aller sozialen Bindungen, kulturellen Praktiken und konfessio-
neller Orientierungen zu ihren zentralen Merkmalen. Republikanischer Patriotis-
mus indes hat das Ziel, diese Kontingenz künstlich vergessen zu machen. Diese 
Aufgabe scheint tatsächlich paradoxen Charakter zu haben. Sie ist die zentrale 
Herausforderung der kosmopolitisch orientierten Demokratietheorie unserer 
Zeit.

28 Zu den Aporien des Staats- und Völkerrechts bei Rousseau, die die Konzeptualisierung eines 
 solchen demokratischen Kosmopolitismus erschweren, vgl. im Übrigen Asbach 2002, insbes. Kap. 
IV.5.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


626 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rousseau

Literatur

Rousseaus Schriften werden nach folgenden Abkürzungen zitiert:
GV: Jean-Jacques Rousseau. 1977. Vom Gesellschaftsvertrag. In ders., Politische Schriften 

Bd. 1. Paderborn: Schöningh.
DU: Jean-Jacques Rousseau. 1984. Diskurs über die Ungleichheit. Paderborn u.  a.: 

Schöningh.
Emil: Jean-Jacques Rousseau. 1991. Emil oder Über die Erziehung. Paderborn u.  a.: 

Schöningh.
BRP: Jean-Jacques Rousseau. 1989. Betrachtungen über die Regierung von Polen. In ders., 

Kulturkritische und Politische Schriften, Bd. 2, Hrsg. Martin Frontius. Berlin: Rütten 
und Loening.

VK: Jean-Jacques Rousseau. 1989. Entwurf einer Verfassung für Korsika. In ders., Kultur-
kritische und Politische Schriften, Bd. 2, Hrsg. Martin Frontius. Berlin: Rütten und 
Loening.

Bekenntnisse: Jean-Jacques Rousseau. 1985. Bekenntnisse. Frankfurt a. M.: Insel Verlag.

Abizadeh, Arash. 2001. Banishing the Particular. Rousseau on Rhetoric, Patrie, and the 
Passions. Political Theory 24:556-582.

Asbach, Olaf. 2002. Die Zähmung der Leviathane. Die Idee einer Rechtsordnung zwischen 
Staaten bei Abbé de Saint-Pierre und Jean-Jacques Rousseau. Berlin: Akademie Verlag.

Asbach, Olaf. 2011. Rousseau und das politische Denken der Moderne. Zeitschrift für 
Politische Theorie 2:129-150.

Bachofen, Blaise. 2002. La Condition de la Liberté. Rousseau, critique des raisons poli-
tiques. Paris: Payot.

Cassirer, Ernst. 1989. Das Problem Jean-Jacques Rousseau. In Drei Vorschläge Rousseau 
zu lessen, Hrsg. Ernst Cassirer, Jean Starobinski und Robert Darnton, 7-78. Frankfurt 
a. M.:  Fischer.

Cohen, Joshua. 2010. Rousseau. A Free Community of Equals. Oxford: Oxford University 
Press.

Dahl, Robert A. 1989. Democracy and its Critics. New Haven/London: Yale University 
Press.

Fetscher, Iring. 1975. Rousseaus politische Philosophie. Zur Geschichte des demokrati-
schen Freiheitsbegriffs. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Fraenkel, Ernst. 2011. Der Pluralismus als Strukturelement der freiheitlich-rechtsstaatli-
chen Demokratie. In ders.: Gesammelte Werke, Bd. 5, Hrsg. Alexander v. Brünneck, 
Hubertus Buchstein und Gerhard Göhler, 256-280. Baden-Baden: Nomos.

Habermas, Jürgen. 2005. Eine politische Verfassung für die pluralistische Weltgesellschaft? 
In ders., Zwischen Naturalismus und Religion, 324-366. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kersting, Wolfgang. 2003. Vom Vertragsstaat zur Tugendrepublik. Die politische Philoso-
phie Jean-Jacques Rousseaus. In ders. (Hg.), Die Republik der Tugend. Jean-Jacques 
Rousseaus Staatsverständnis, 11-24. Baden-Baden: Nomos.

Kuster, Friederike. 1999. Sophie oder Julie? Paradigmen von Weiblichkeit und Geschlech-
terordnung im Werk Jean-Jacques Rousseaus. Deutsche Zeitschrift für Philosophie 
47:13-33.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609


627

Seubert | Ambivalenzen demokratischer Freiheit

Laborde, Cécile, und John Maynor (Hrsg.). 2008. Republicanism and Political Theory. 
Malden/Oxford: Blackwell Publishing.

Maus, Ingeborg. 1994. Zur Aufklärung der Demokratietheorie. Frankfurt a.  M.: 
Suhrkamp.

Maus, Ingeborg, 2011. Über Volkssouveränität. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
McCormick, John. 2011. Machiavellian Democracy. Cambridge u. a.: Cambridge Univer-

sity Press.
Münkler, Herfried. 1992. Politische Tugend. Bedarf die Demokratie einer sozio-morali-

schen Grundlegung? In ders. (Hg.), Die Chancen der Freiheit. Grundprobleme der De-
mokratie, 25-46. München: Piper.

Näsström, Sofi a. 2007. The Legitimacy of the People. Political Theory 35:624-658.
Neuhouser, Frederick. 2006. Die kritische Funktion der Genealogie im Denken Jean-Jac-

ques Rousseaus. Deutsche Zeitschrift für Philosophie 54:495-509.
Neuhouser, Frederick. 2009. Die normative Bedeutung von „Natur“ im moralischen und 

politischen Denken Rousseaus. In Sozialphilosophie und Kritik, Hrsg. Martin Hartmann, 
Rahel Jaeggi, Martin Saar und Rainer Forst , 109-133. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Neuhouser, Frederick. 2010. Rousseau’s Theodicy of Self-Love. Evil, Rationality, and the 
Drive for Recognition. Oxford: Oxford University Press.

Pettit, Philip. 1997. Republicanism. A Theory of Freedom and Government. Oxford: Clar-
endon Press.

Pettit, Philip. 2006. Democracy, National and International. The Monist 89:301-324.
Schwan, Alexander. 1992. Ethos der Demokratie. Paderborn u. a.: Schöningh. 
Simpson, Matthew. 2006. Rousseau’s Theory of Freedom. London: Continuum Interna-

tional Publishing.
Skinner, Quentin. 2009. Die Idee der negativen Freiheit. Machiavelli und die moderne Dis-

kussion. In ders., Visionen des Politischen, 135-170. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Spaemann, Robert. 2008. Rousseau – Mensch oder Bürger: das Dilemma der Moderne. 

Stuttgart: Metzler.
Sternberger, Dolf. 1990. Verfassungspatriotismus. In ders., Schriften, Bd. 10, 17-38. Frank-

furt a. M.: Insel Verlag.
Strauss, Leo. 1947. On the Intention of Rousseau. Social Research 14:455-487.
Talmon, Jacob L. 1970. The Origins of Totalitarian Democracy. New York: Norton 

 Library.
Young, Iris M. 2005. Anerkennung von Liebesmühe. Zu Axel Honneths Feminismus. 

Deutsche Zeitschrift für Philosophie 53:415-433.

Autorinnenangaben

Prof. Dr. Sandra Seubert,
Goethe-Universität Frankfurt am Main, Institut für Politikwissenschaft, 
Robert-Mayer-Straße 1, Fach 101, 60054 Frankfurt am Main,
seubert@soz.uni-frankfurt.de

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:43:14. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-609

