
Jenseits des Begriffs

So ein Buch ist nicht gesund, nicht für den Verfasser, und auch nur in homöopathischen

Dosen für die Leser*innen. Spinoza und Nietzsche wussten es: Dort, wo ein Denken

nicht aus sich selbst heraus seinen Norden findet, sondern sich gegen etwas konstitu-

iert, dort, wo das Nein das erste Wort ist, da findet eine Art der Vergiftung statt. Das

Denken wird enger, angina intellectus, es wird misstrauisch, im schlimmsten Fall inqui-

sitorisch, und dann hört es schließlich auch auf, Denken zu sein. Wenn man vor lauter

Beschäftigung mit den Reaktionären schon kaum noch merkt, wie man bei allen Lek-

türen nach Schlagworten fahndet; wenn man schockiert feststellen muss, dass bei die-

sem oder jenemHeros aus dem persönlichen Pantheon irgendeine Betonung des Todes

oder des Kampfes steht; wennman darangeht, diesen Heros dann völlig freizusprechen

von aller Verbindung zu den Rechten (so ein Heros hat natürlich nur darauf gewartet,

dass ich ihn von irgendwas freispreche); wenn man also nicht nur den Begriff wie eine

Checkliste zu gebrauchen beginnt, sondern selbst eine, nur anders gelagerte Unaufrich-

tigkeit kultiviert – dann ist der Begriff zum Fetisch geworden und das kritische Denken

in sein Zerrbild gekippt: ins Ressentiment. Gut fühlen kann man sich auch da, nämlich

in der Gewissheit der moralischen Überlegenheit. Dabei wusste man doch einmal, dass

dieWirklichkeit etwasUnsauberes ist, demmanmit schlichtemEins undNull nicht bei-

kommt.AmEndewirdmandemFeind immer ähnlicher,undnicht zuletzt dadurch,dass

man in ihm vor allem den Feind sieht: Dann gibt man der agonalen Weltsicht recht, ob

man es noch bemerkt oder nicht.

Doch die Schwierigkeit besteht eben darin, dass das Erste wahr bleibt: Der Faschis-

mus ist falsch, grundfalsch, er muss bekämpft werden. Und es bleibt wahr, dass ein en-

gagierter Nazi moralisch disqualifiziert ist. Doch wie weit reicht das? Ist, im Angesicht

der Rektoratsrede,der SchwarzenHefteundmeiner Rekonstruktion von SeinundZeit, alles

falsch, was Heidegger schreibt? Oder immerhin alles philosophisch diskreditiert? Und

wennnicht:Wo ist dieGrenze zwischen demBefleckten und dem,was nicht vomSchim-

mel erfasstwurde?Diese beidenwidersprechendenAufforderungen – loszulassen, ohne

nachzugeben – bezeichnen den Grat, auf dem sich das Denken zu bewegen hat und an

dem es sich bewährt. Vorgegebene Antworten gibt es da nicht.Diese Verschränkung des

Inkompatiblen bezeichnet schlichtweg einen Knoten der Wahrheit, dessen Uneindeu-

tigkeit auszuhalten ist. Die Versuchung ist groß, hier einfache Antworten zu finden. Es

https://doi.org/10.14361/9783839469798-019 - am 14.02.2026, 11:51:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


354 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

ist dieselbe Versuchung, zumindest ihrem Antrieb nach, die die Reaktionäre von einem

gewaltsamen Großreinemachen träumen lässt. Der einfachen Antwort ist aber zumiss-

trauen: Vielleicht nicht, weil es keine einfachen Antworten geben kann; manchmal gibt

es die. Das Misstrauen kommt daher, dass hier die Sehnsucht nach Eindeutigkeit und

nicht zuletzt nach Selbstbestätigung durch moralische Überlegenheit die Feder führt.

Mit etwas Glück wird mir ein Lesen und Denken jenseits des Begriffs der Reakti-

on gelingen: nicht dass es anginge, wie in einer berühmten Passage von Wittgenstein,

auf den Sätzen über sie hinauszusteigen.Was analysiert wurde, behält seine Gültigkeit,

wenn es denn eine hat. Jedenfallswerde ichmichnicht davon abwenden können.Eswird

weiterwirken, und das sollte es auch. Doch es sollte nicht von sich aus die denkerischen

Entscheidungenbestimmen.DasDenkenmacht sichunfrei,wennes sich andieResulta-

te dieser Kritik fesselt und von ihnen abhängig macht. Der Gegner würde so noch einen

späten Sieg einfahren. Die notwendige kritische Selbstreflexion des Denkenden würde

fehlgehen,wennsie zumreflexhaftenExorzismusall dessendegenerierte,wasdieAnaly-

se als reaktionäreMotive ausgemacht hat. Einige davon sind erkennbar unsinnig. Ande-

re aber bezeichnen philosophische Probleme ersten Ranges, um dieman sich nicht drü-

cken darf, nur weil die Reaktionäre schlechten Gebrauch von ihnen gemacht haben. So

muss auch für das fundamental Rätselhafte und Unverfügbare von Existenz und Natur

ein Platz im Denken bleiben. So wird unsere Sterblichkeit nicht aufhören, die Art und

Weise zu bestimmen, in der wir leben und denken – wenn auch die Aufgabe darin be-

steht, diese Sterblichkeit im Namen des Lebens zum Einsatz zu bringen, und nicht um-

gekehrt, das Leben unter das fahle Licht der Totenlampen zu rücken. Sowird, zwar nicht

derHeld,wohl aber dasVorbild in seiner Bedeutung für allemenschlichen Interaktionen

zu würdigen sein. So gibt es auch keinen Grund, das Erhabene einfach den Rechten zu

überlassen – es muss im Gegenteil aus deren Umarmung und aus der Versteinerung in

den reaktionärenDiskurs herausgebrochenwerden.Die Aufgabe ist dann, dem reaktio-

nären Denken nichts kampflos zu überlassen, was vielleicht auch andere, emanzipato-

rische oder auch ganz unpolitische Wirkungskräfte zu entfalten vermag. Und vielleicht

werde ich eines Tages auch noch einmal Heidegger ohne Schüttelanfälle lesen können.

Wobei mir scheint, dass das für mein irdisches Glück nicht unverzichtbar ist.

Überhauptmussman sich immer selbst wieder daran erinnern, dassWelt undMen-

schen nicht in der Form einer zu kategorisierenden Masse existieren. Selbst die besten

politischen Kategorien greifen nicht überall. Vielleicht greifen sie nicht einmal in den

meisten Fällen, wenn sie auch für paradigmatische Fälle ergiebig sind. So sehr der In-

dividualismus moderner, liberaler Spielart politisch so falsch ist wie metaphysisch, es

bleibt doch wahr, dass die Einzelnen zuerst und meistens Quertreiber sind: solche, die

unsere Versuche, sie einordnen, unterlaufen. Es ist eben keiner eine Kategorie.

Das klingt nun, als wollte ich auf den letzten Seiten die gesamte Arbeit in Frage stel-

len, als sei es mit dem, was hier erarbeitet wurde, doch nicht so ernst. Als sei das alles

nur vorläufig. Ja, vorläufig ist es, so wie allesWissen vorläufig ist. Doch entgegen einem

in der Philosophiegeschichte verbreiteten Vorurteil ist ein Wissen dadurch keineswegs

disqualifiziert: Es ist vielmehr eine positive Charakteristik des Wissens in einer Welt,

die ohnehin nur Vorläufiges produziert. Doch mehr als das: Am Ende wird diese Relati-

vierung (wenn sie denn eine ist) die konsequenteste Fortführung der Militanz sein, die

diesesBuchgetragenhat. ImKampfgegendie reaktionärenDenkweisen ist dieZärtlich-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-019 - am 14.02.2026, 11:51:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jenseits des Begriffs 355

keit für die endlichen Dinge, so wie sie sind, die schärfste Waffe – weil sie das ist, was in

deren Repertoire gar nicht existieren kann und was ein wirklich kritisches Denken mit

dem Wirklichen in fruchtbarem Kontakt hält. Eine kritische, emanzipatorische Denk-

weise muss sich nicht an fixe Essenzen gebunden fühlen, nicht einmal an die des Fein-

des. Im Gegenteil muss sie sich ihre Sensibilität für die Zweideutigkeiten bewahren. Ei-

ne menschliche Philosophie entsteht dort, wo die Verunsicherung durch den anderen,

selbst noch den Gegner,möglich bleibt.

Loslassen, ohne aufzugeben. Weich werden, ohne in der Sache nachzugeben. Das

klingt schwierig, und das ist es auch. Ein radikaler Pazifismus wird sich gegen die Ge-

lüste der Tyrannen nicht wehren können. Eine kompromisslose Militanz droht, gerade

das Gegenteil der freien Gesellschaft zu errichten, auf die es einmal abgesehen war. Das

kritische Denken hat immer gerade erst angefangen.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-019 - am 14.02.2026, 11:51:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469798-019 - am 14.02.2026, 11:51:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

