Jenseits des Begriffs

So ein Buch ist nicht gesund, nicht fiir den Verfasser, und auch nur in homgopathischen
Dosen fir die Leser*innen. Spinoza und Nietzsche wussten es: Dort, wo ein Denken
nicht aus sich selbst heraus seinen Norden findet, sondern sich gegen etwas konstitu-
iert, dort, wo das Nein das erste Wort ist, da findet eine Art der Vergiftung statt. Das
Denken wird enger, angina intellectus, es wird misstrauisch, im schlimmsten Fall inqui-
sitorisch, und dann hért es schliefilich auch auf, Denken zu sein. Wenn man vor lauter
Beschiftigung mit den Reaktioniren schon kaum noch merkt, wie man bei allen Lek-
tiiren nach Schlagworten fahndet; wenn man schockiert feststellen muss, dass bei die-
sem oder jenem Heros aus dem personlichen Pantheon irgendeine Betonung des Todes
oder des Kampfes steht; wenn man darangeht, diesen Heros dann vollig freizusprechen
von aller Verbindung zu den Rechten (so ein Heros hat natiirlich nur darauf gewartet,
dass ich ihn von irgendwas freispreche); wenn man also nicht nur den Begriff wie eine
Checkliste zu gebrauchen beginnt, sondern selbst eine, nur anders gelagerte Unaufrich-
tigkeit kultiviert — dann ist der Begriff zum Fetisch geworden und das kritische Denken
in sein Zerrbild gekippt: ins Ressentiment. Gut fithlen kann man sich auch da, nimlich
in der Gewissheit der moralischen Uberlegenheit. Dabei wusste man doch einmal, dass
die Wirklichkeit etwas Unsauberes ist, dem man mit schlichtem Eins und Null nicht bei-
kommt. Am Ende wird man dem Feind immer dhnlicher, und nicht zuletzt dadurch, dass
man in ihm vor allem den Feind sieht: Dann gibt man der agonalen Weltsicht recht, ob
man es noch bemerkt oder nicht.

Doch die Schwierigkeit besteht eben darin, dass das Erste wahr bleibt: Der Faschis-
mus ist falsch, grundfalsch, er muss bekimpft werden. Und es bleibt wahr, dass ein en-
gagierter Nazi moralisch disqualifiziert ist. Doch wie weit reicht das? Ist, im Angesicht
der Rektoratsrede, der Schwarzen Hefte und meiner Rekonstruktion von Sein und Zeit, alles
falsch, was Heidegger schreibt? Oder immerhin alles philosophisch diskreditiert? Und
wenn nicht: Wo ist die Grenze zwischen dem Befleckten und dem, was nicht vom Schim-
mel erfasst wurde? Diese beiden widersprechenden Aufforderungen — loszulassen, ohne
nachzugeben — bezeichnen den Grat, auf dem sich das Denken zu bewegen hat und an
dem es sich bewihrt. Vorgegebene Antworten gibt es da nicht. Diese Verschrinkung des
Inkompatiblen bezeichnet schlichtweg einen Knoten der Wahrheit, dessen Uneindeu-
tigkeit auszuhalten ist. Die Versuchung ist grof3, hier einfache Antworten zu finden. Es

14.02.2026, 11:51:51 @



https://doi.org/10.14361/9783839469798-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

354

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

ist dieselbe Versuchung, zumindest ihrem Antrieb nach, die die Reaktionire von einem
gewaltsamen GrofRreinemachen triumen lisst. Der einfachen Antwort ist aber zu miss-
trauen: Vielleicht nicht, weil es keine einfachen Antworten geben kann; manchmal gibt
es die. Das Misstrauen kommt daher, dass hier die Sehnsucht nach Eindeutigkeit und
nicht zuletzt nach Selbstbestitigung durch moralische Uberlegenheit die Feder fiihrt.

Mit etwas Gliick wird mir ein Lesen und Denken jenseits des Begriffs der Reakti-
on gelingen: nicht dass es anginge, wie in einer berithmten Passage von Wittgenstein,
auf den Sitzen iiber sie hinauszusteigen. Was analysiert wurde, behilt seine Giiltigkeit,
wenn es denn eine hat. Jedenfalls werde ich mich nicht davon abwenden kénnen. Es wird
weiterwirken, und das sollte es auch. Doch es sollte nicht von sich aus die denkerischen
Entscheidungen bestimmen. Das Denken macht sich unfrei, wenn es sich an die Resulta-
te dieser Kritik fesselt und von ihnen abhingig macht. Der Gegner wiirde so noch einen
spiten Sieg einfahren. Die notwendige kritische Selbstreflexion des Denkenden wiirde
fehlgehen, wenn sie zum reflexhaften Exorzismus all dessen degenerierte, was die Analy-
se als reaktionidre Motive ausgemacht hat. Einige davon sind erkennbar unsinnig. Ande-
re aber bezeichnen philosophische Probleme ersten Ranges, um die man sich nicht drit-
cken darf, nur weil die Reaktionire schlechten Gebrauch von ihnen gemacht haben. So
muss auch fiir das fundamental Ritselhafte und Unverfiigbare von Existenz und Natur
ein Platz im Denken bleiben. So wird unsere Sterblichkeit nicht aufhéren, die Art und
Weise zu bestimmen, in der wir leben und denken — wenn auch die Aufgabe darin be-
steht, diese Sterblichkeit im Namen des Lebens zum Einsatz zu bringen, und nicht um-
gekehrt, das Leben unter das fahle Licht der Totenlampen zu riicken. So wird, zwar nicht
der Held, wohl aber das Vorbild in seiner Bedeutung fiir alle menschlichen Interaktionen
zu wiirdigen sein. So gibt es auch keinen Grund, das Erhabene einfach den Rechten zu
tiberlassen — es muss im Gegenteil aus deren Umarmung und aus der Versteinerung in
den reaktioniren Diskurs herausgebrochen werden. Die Aufgabe ist dann, dem reaktio-
niren Denken nichts kampflos zu tiberlassen, was vielleicht auch andere, emanzipato-
rische oder auch ganz unpolitische Wirkungskrifte zu entfalten vermag. Und vielleicht
werde ich eines Tages auch noch einmal Heidegger ohne Schiittelanfille lesen kénnen.
Wobei mir scheint, dass das fiir mein irdisches Gliick nicht unverzichtbar ist.

Uberhaupt muss man sich immer selbst wieder daran erinnern, dass Welt und Men-
schen nicht in der Form einer zu kategorisierenden Masse existieren. Selbst die besten
politischen Kategorien greifen nicht iiberall. Vielleicht greifen sie nicht einmal in den
meisten Fillen, wenn sie auch fiir paradigmatische Fille ergiebig sind. So sehr der In-
dividualismus moderner, liberaler Spielart politisch so falsch ist wie metaphysisch, es
bleibt doch wahr, dass die Einzelnen zuerst und meistens Quertreiber sind: solche, die
unsere Versuche, sie einordnen, unterlaufen. Es ist eben keiner eine Kategorie.

Das klingt nun, als wollte ich auf den letzten Seiten die gesamte Arbeit in Frage stel-
len, als sei es mit dem, was hier erarbeitet wurde, doch nicht so ernst. Als sei das alles
nur vorliufig. Ja, vorliufig ist es, so wie alles Wissen vorldufig ist. Doch entgegen einem
in der Philosophiegeschichte verbreiteten Vorurteil ist ein Wissen dadurch keineswegs
disqualifiziert: Es ist vielmehr eine positive Charakteristik des Wissens in einer Welt,
die ohnehin nur Vorliufiges produziert. Doch mehr als das: Am Ende wird diese Relati-
vierung (wenn sie denn eine ist) die konsequenteste Fortfithrung der Militanz sein, die
dieses Buch getragen hat. Im Kampf gegen die reaktioniren Denkweisen ist die Zartlich-

14.02.2026, 11:51:51 @



https://doi.org/10.14361/9783839469798-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Jenseits des Begriffs

keit fir die endlichen Dinge, so wie sie sind, die schirfste Waffe — weil sie das ist, was in
deren Repertoire gar nicht existieren kann und was ein wirklich kritisches Denken mit
dem Wirklichen in fruchtbarem Kontakt hilt. Eine kritische, emanzipatorische Denk-
weise muss sich nicht an fixe Essenzen gebunden fithlen, nicht einmal an die des Fein-
des. Im Gegenteil muss sie sich ihre Sensibilitit fiir die Zweideutigkeiten bewahren. Ei-
ne menschliche Philosophie entsteht dort, wo die Verunsicherung durch den anderen,
selbst noch den Gegner, méglich bleibt.

Loslassen, ohne aufzugeben. Weich werden, ohne in der Sache nachzugeben. Das
klingt schwierig, und das ist es auch. Ein radikaler Pazifismus wird sich gegen die Ge-
liiste der Tyrannen nicht wehren kénnen. Eine kompromisslose Militanz droht, gerade
das Gegenteil der freien Gesellschaft zu errichten, auf die es einmal abgesehen war. Das
kritische Denken hat immer gerade erst angefangen.

14.02.2026, 11:51:51 @

355


https://doi.org/10.14361/9783839469798-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:51:51 @



https://doi.org/10.14361/9783839469798-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

