B Unterwerfung und Kontrolle

Hier wird aber genau auf das zuriickgegriffen, was in den Forschungen von
Michel Foucault als >Pastoralmacht< definiert wird. Um diese den ganzen
Menschen bis in sein Innerstes bestimmende Macht zu begreifen, rekon-
struiert Foucault die Geschichte der Uberwachung des Menschen. Denn —
so der Gedanke dahinter — die Uberwachung und Kontrolle der Seele und
des Subjekts wird im Laufe der Neuzeit und der Moderne sikularisiert und
perfektioniert in den Anstalten, die sich um die >Disziplinen< bemithen. Dies
rekonstruiert Foucault minutiés am Beispiel des Gefangenen.

2. Bildung des Subjekts in der Unterwerfung: Foucaults Studie
Uberwachen und Strafen

Foucault entwickelt seine grundlegenden Gedanken in Uberwachen und Stra-
fen®, das Werk, in dem es vorrangig um die Konstituierung des Subjekts als
gefangener Mensch geht.™* Dabei beschrinkt sich Foucaults Herrschaftsbe-
griff der Gesellschaft nicht auf Gefingnisse, sondern weitet sich auf Schulen,
Fabriken etc. aus. Er geht davon aus, dass es iiberall dort Strukturen gibt,
die dhnlich wirken wie ein Gefingnis, auch wenn sie einen anderen Inhalt
haben. In Uberwachen und Strafen wird »Bestrafung als komplexe gesellschaft-
liche Funktion betrachtet [...] in der Perspektive der politischen Taktik; [...] die
Technologie der Macht soll also als Prinzip der Vermenschlichung der Strafe
wie auch der Erkenntnis des Menschen gesetzt werden. [...].«** Foucault be-
obachtet, dass die Justiz die Seele und den Kérper beachte. Hat sich durch
die Form der Uberwachung »die Art und Weise, in welcher der Kérper von
den Machtverhiltnissen besetzt wird, transformiert [?, GW].<'® Der Kérper
sei dabei, so Foucault, das einzig sicher erreichbare Gut der Uberwachung."”

In der Verinderung der Justiz und der Entdeckung des Menschen als »ho-
mo-oeconomicus« wird der Gefangene u.a. nach dem »Prinzip der Nichtof-
fentlichkeit«*® behandelt.

13 Vgl. M. Foucault: 2008c, S. 701-1019; vgl. Butler 2000¢, hier S. 336f.
14 Vgl. Thiem: 2008, 28ff.

15 M. Foucault: 2008c, S. 726.

16  Ebd.

17 Vgl.ebd,, S.727f.

18  Ebd.,S.826f.

14.02.2026, 16:58:57.

33


https://doi.org/10.14361/9783839455074-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

»Die Zlichtigung und die durch sie zu erreichende Besserung sind Prozes-
se, die sich zwischen dem Héftling und seinen Aufsehern abspielen. Diese
Prozesse fiihren zu einer Umformung des gesamten Individuums — seines
Korpers und seiner Gewohnheiten durch die Arbeiten, zu der es gezwungen
wird, seines Geistes und seines Willens durch die geistliche Fiirsorge, deren
Gegenstand er ist.«"°

Insgesamt beobachtet Foucault Ende des 18. Jahrhunderts drei Moglichkeiten,
Strafe zu organisieren.*® Wenngleich die Form der Bestrafung immer weiter
ausgefeilt wurde, ist der wirkliche Erfolg ausgeblieben. Daher stellt Foucault
die Frage,

»wozu der Misserfolg der Gefdngnisse gut ist. [...] Vielleicht sollte man nach
dem suchen, was sich hinter den offenkundigen Zynismus der Strafjustiz
verbirgt, die den Verurteilten nach Abbuflung seiner Strafe mit einer Reihe
von Stigmatisierungen nachsetzt [..] und damit denjenigen als Delinquen-
ten verfolgt, der als Tater seine Strafe verbiifit hat.<”

Foucault setzt die These, dass »das Strafsystem [...] eine geschlossene, abge-
sonderte und niitzliche Gesetzeswidrigkeit« produziert.”” »Der Kreislauf der
Delinquenz ist nicht das Nebenprodukt eines Gefingnisses, das beim Bes-
sern versagt; er ist vielmehr das unmittelbare Ergebnis eines Strafsystems,
das zur Kontrolle der Gesetzeswidrigkeiten einige davon in einen Mechanis-
mus von »Bestrafung/Bewihrung« einschlief3t, dessen wichtigste Elemente
die Verwahranstalten sind.«** Foucault beendet seinen Durchgang durch die

19 Ebd., S.829.

20 Vgl ebd., S. 835. Die erste beruht auf dem Monarchenrecht, »die beiden anderen be-
rufen sich auf eine praventive, utilitaristische, korrektive Konzeption eines Rechts zu
strafen, das der gesamten Gesellschaft eignen soll.« Als weiteren Ubergang macht Fou-
cault die Entwicklung der panoptischen Anstalt fest. »Wir haben es hier also mit zwei
entgegengesetzten Bildern von Disziplin zu tun. Auf der einen Seite die Disziplin als
Blockade, als geschlossene Anstalt, die innerhalb bestimmter Grenzen auf negieren-
de Funktionen ausgerichtet ist: Bannung des Ubels, Unterbrechung der Beziehungen,
Aufhebung der Zeit. Auf der anderen Seite die Disziplin als panoptischer Betrieb, als
Funktionszusammenhang, der die Ausiibung der Macht verbessern, d.h. beschleuni-
gen, erleichtern, effektiver machen soll: ein Entwurf subtiler Zwangsmittel fiir eine
kinftige Gesellschaft.« (Ebd., S. 915).

21 Ebd, S.980.

22 Ebd., S.986.

23 Ebd.

14.02.2026, 16:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

Geschichte mit der Beobachtung, dass die Psychologie in ihrer Entstehung
eine Nihe zu Gefingnissen habe.*

»Es handelt sich nicht um die Behauptung, die Humanwissenschaften seien
aus dem Gefangnis hervorgegangen. Aber sie konnten sich nur formieren
und die bekannten Umwalzungen in der Episteme auslsen, weil sie von
einer spezifischen und neuen Spielart der Macht getragen waren. Eine
bestimmte Politik des Korpers, eine bestimmte Methode, die Anhdufung
der Menschen gefligig und niitzlich zu machen, machte die Eingliederung
bestimmter Wissensbeziehungen in die Machtverhiltnisse erforderlich;
sie verlangte nach einer Technik zur Verflechtung der subjektivierenden
Unterwerfung und der objektivierenden Vergegenstandlichung; sie brachte
neue Verfahren der Individualisierung mit sich.«*

Was Foucault iber die Jahrhunderte von Einkerkerung und Gefingnis beob-
achtend analysiert, fasst er im Prozess der Subjektivation zusammen. Gerade
aufgrund seiner inhaltlichen Verortung geht dieser Prozess zentral durch den
Korper. Anfangs noch zur Schau gestellt, ist er im Laufe der Entwicklung der
Ort, an dem sich durch Strafe und Kontrolle die Subjektivation vollzieht. Es
ist aber eben darum nicht die duflerliche Machtbeziehung, die den Hiftling
reglementiert. »Ganz im Gegenteil wird der Hiftling geformt, genauer noch
formuliert durch seine diskursiv konstituierte >Identititc als Hiftling.«** Die
Macht wirket also nicht einseitig auf den Hiftling ein, sondern sie aktiviert
ihn als Subjekt.

»Subjektivation ist also weder einfach Beherrschung, noch einfach Erzeu-
gung eines Subjekts, sondern bezeichnet eine gewisse Beschrankung in der
Erzeugung, eine Restriktion, ohne die das Subjekt gar nicht hervorgebracht
werden kann, eine Restriktion, durch welche diese Hervorbringung sich erst
vollzieht.«*

Die Identitit des Hiftlings wird totalisiert und so zu einem Teil des Gefing-
nisses. Genau deswegen wird der Gefangene zu seinem eigenen Gefingnis.

»Wenn der Diskurs Identitdt produziert, indem er ein Reglementierungs-
prinzip bereitstellt und durchsetzt, das das Individuum zutiefst durchdringt,

24 Vgl.ebd,, S.1007ff.

25  Ebd, S.1016f.

26 M. Foucault: 2008¢, S. 726; vgl. J. Butler: 2001, S. 81.
27 ].Butler: 2001, S. 82.

14.02.2026, 16:58:57.

35


https://doi.org/10.14361/9783839455074-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

totalisiert und vereinheitlicht, dann scheint jede >ldentitatc als totalisieren-
de genau als solche >den Kérper einkerkernde Seele«zu fungieren.«*®

Diese Erkenntnis setzt Foucault weiterhin auf die Beherrschung und Kontrol-
le jenseits des Gefingnisses um.

In der grofRangelegten Studie Uberwachen und Strafen*® untersucht Michel
Foucault das Gefingnis wie auch das Militdr als machtférmige Institutionen,
die ihre Mitglieder fundamental prigen und verwandeln wollen. In seiner
Analyse hebt Foucault aber immer wieder auf Verallgemeinerbarkeit der Me-
chanismen der Disziplinierung ab, die spitestens seit dem 18. Jahrhundert
zu finden seien. Als entscheidendes Motiv benennt Foucault nun die »pein-
liche Kontrolle der Kopertitigkeiten und die dauerhafte Unterwerfung ihrer
Krifte<’°, ein Motiv wiederum, das ja bereits in der Entwicklung der Beichte
begegnet. Dieses Gelehrig- und Niitzlich-Machen des Subjekts im Sinne ei-
ner Methodik nennt Foucault nun Disziplin(en), die im Laufe des 17. und 18.
Jahrhunderts zur tiblichen Form der Herrschaft geworden seien. Die Diszi-
plin arbeitet mit wenigen, hoch effektiven Methoden, die sich im Blick auf
die »gelehrigen Korper«* auf vier Merkmale konzentrieren: auf die Vertei-
lung der Individuen im vorgegebenen Raum (1), Kontrolle der Titigkeiten
(2), Organisation von Entwicklungen (3) und Zusammensetzung der Krifte
(4). Mit diesen Methoden bringt die Disziplin eine Individualitit hervor, die
zugleich jene entbehrt, weil sie in das System der gleichen Individualititen
eingeschlossen ist. »Die Mittel der guten Abrichtung«** bedienen sich unter-
schiedlicher Mechanismen, die durch den Einsatz einfacher Mittel erfolgreich
sind: es sind die hierarchischen Uberwachungen (1), die normierten Sanktio-
nen (2) und die Einfithrung von Priifungen (3). Die Disziplin wird zur Dressur,
die »kriftige Korper heranzuziichten«® hat und folglich Gefahren dieses Ziels
auszublenden hat. Das berithmte Panoptikum ist die Konsequenz dieser Dis-
ziplinmacht, die die Uberwachung in allem zum Ziel hat. Deswegen ist der
Foucault’sche Panoptismus auch die Methodik der Disziplin, die alle anderen
Methoden in sich einschlief3t. Historisch kann Foucault dies im Kontext der
Pest rekonstruieren. Selbst wenn dort die umfassende Uberwachung jeder

28 Ebd,S. 83.

29 M. Foucault: 2008c.
30 Ebd,S. 839.

31 Ebd.,S. 837.

32 Ebd.,S. 87s.

33 Ebd.,S.878.

14.02.2026, 16:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

Person, jedes Hauses iiberlebensnotwendig ist, verselbstindigen sich diese
Motive anschlieffend.** Die Uberwachung hat zwei Funktionen:

1. Die Uberwachung ist eine Weiterentwicklung im Umgang mit der Epide-
mie, denn die Lepra, so Foucault, wird durch den Ausschluss der Kranken
bekiampft. Da geht es nicht um das Wissen und Dokumentieren, sondern
um den grofdtmoglichen Abstand zu den Ausgeschlossenen.

2. Die Uberwachung ist also urspriinglich fiir den Notfall perfektioniert wor-
den und hat sich anschliefend zu einem Mechanismus weiterentwickelt,
der, weil er so einfach ist, vielfiltig einsetzbar ist. Dabei will Foucault
letztlich darauf hinaus, das historische Ereignis der pestbefallenen Stadt
in ein Sinnbild zu iiberfithren, dass diese »verpestete Stadt« als »Utopie
der vollkommen regierten Stadt/Gesellschaft« erscheinen lisst, allerdings
auch als eine Stadt, die »im allgemeinen Funktionieren einer besonderen
Macht iiber alle individuellen Kérper erstarrt«®.

Diese Ausfithrungen Foucaults lesen sich 2020/21, mitten in der Corona-
Pandemie, aktueller denn je. Denn in der derzeitigen Situation scheint es,
dass sich die zwei Systeme miteinander verbunden haben. So werden Men-
schen wiber ssocial distancing« voneinander getrennt, in ihren Wohnraum
verbannt, in der Bewegungsfreiheit eingeschrinkt und zugleich werden die
Kranken ausgeschlossen und in Quarantine gesetzt. Auflerdem werden die
besonders Gefihrdeten vereinzelt und in Isolation gebracht. Ich mdchte mich
hier iiberhaupt nicht zu der Frage duflern, wie nétig oder ethisch angemessen
diese Vorgehensweisen sind, sondern nur darauf hinweisen, dass mit diesen
Verfahren auch eine weitere Ordnung in Gang gesetzt wird, die auch nach
Beendigung der Anwendungen dieser Regeln weiter bestehen bleiben konnte.

34 Vgl ebd., S.900-910. Foucault macht vor allem darauf aufmerksam, dass die grund-
legende Veridnderung daran festzumachen ist, dass der Ausbruch der Lepra zu einer
Trennung der Gesunden von den Kranken gefiihrt habe. Die Pest habe eine liickenlose
Uberwachung zu Folge gehabt, in der die Registrierung und Kontrolle aller Bewoh-
ner(innen) der Stadt organisatorisch und technisch durchgefiihrt wurde. »Der Lepra-
kranke wird verworfen, ausgeschlossen, verbannt: ausgesetzt; draufien lasst man ihn
in einer Masse verkommen, die zu differenzieren sich nicht lohnt. Die Pestkranken hin-
gegen werden sorgfiltig erfasst und individuell differenziert— von einer Macht, die
sich vervielfaltigt, sich gliedert und verzweigt. Die grofle Einsperrung auf der einen
Seite und die gute Abrichtung auf der anderen.« (Ebd., S. 903).

35 Ebd, S.904.

14.02.2026, 16:58:57.

37


https://doi.org/10.14361/9783839455074-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Sei es real durch neue Gesetze, neue Uberwachungsméglichkeiten, sei es real
in der intrapsychischen Verfassung, die die Begrenzung und Vorschriften so
internalisiert hat, dass sich das Sozialverhalten nachhaltig verandert hat.

Im 19. Jahrhundert nihern sich die beiden Modelle des Ausschlusses und
der Uberwachung an, indem ehemals Ausgeschlossene nun in institutionel-
le Uberwachungen eingegliedert werden. Das Panoptikum zergliedert dabei
die zu beobachtende Masse in Individuen, die wiederum ungefihrlich sind,
weil sie in der dauernden Beobachtung vereinsamt und handlungsunfihig
werden. Die eigentliche Unterwerfung geht »mechanisch aus einer fiktiven
Beziehung hervor, so dass man auf Gewaltmittel verzichten kann«<*¢, um die
Absicht der Macht durchzusetzen. Dahinter steht die Logik des Uberwachens,
dass der Uberwachte/die Uberwachte die Uberwachung bereits so internali-
siert hat, dass die Uberwachten sich bereits selbst iiberwachen. Die Unter-
werfung in der Uberwachung hat durch die dauernde Prisenz der Uberwa-
chenden diese fiktive Beziehung konstruiert, die bereits keine eigenstindige
Wahrnehmung des Subjekts jenseits des in der Uberwachung Unterworfe-
nen mehr erméglicht. Die {iberwachten Subjekte haben ihr Uberwacht-Sein
bis in die korperliche Ausdrucksform iitbernommen, weil sie bis in die kor-
perlichen Ausdrucksformen (gleiche Kleidung, gleicher Schritt, gleiche Zeiten
zum Essen und Schlafen und Reden etc.) iiberwacht sind. Dieser Zirkel ist bei
Foucault kaum zu unterbrechen und unterscheidet sich damit von der Ambi-
valenz und Gleichzeitigkeit von Bildung und Kontrolle, wie es die neuzeitliche
Entwicklung der Beichte bis zur Moderne noch moglich machte. Das Panop-
tikum also ist »das Diagramm eines auf seine ideale Form reduzierten Macht-
mechanismus«”’, vielseitig einsetzbar und wird »zur allgemeinen Formel«*®
der Disziplinarinstitutionen. Mit dieser Verallgemeinerung findet zugleich
eine Transformation statt, die zu einer Verfliissigung und damit gleichzei-
tig Ausweitung des Panoptikums fithrt. Denn die Mechanismen der Diszipli-
narmacht weiten sich tiber den faktisch bewachten Raum aus und itberneh-
men die Kontrolle threr Umwelt gleich mit. Besonders deutlich wird dies, so
Foucault, bei den christlichen Schulen, die neben den eigenen Schiiler(innen)
auch gleich die Eltern und das familiire Umfeld kontrollieren.*

36 Ebd.,S.908.

37  Ebd., S 91

38  Ebd., S.915.

39 Vgl.ebd, S 917f.

14.02.2026, 16:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

Die Analysen Foucaults bieten dezidierte Einblicke in die Funktionalitit
von Macht. Gerade weil Foucault an der Funktionsfrage von Macht festhilt,
kann er deren diskursive und zugleich anonyme Struktur offenlegen. Macht
ist »keine personale Potenz, sondern ein anonymer Vorgang. [...] Macht ist ein
Verfahren, nicht jemand, der so oder so verfihrt«*°. Als solche Macht ist sie
durchdringend, absolut und erméglicht keinem, auch nicht dem Machtvollen,
ein Auerhalb dieser Macht. Foucaults Analysen lassen an folgenden Punkten
aufhorchen:

1. Bei der Bedeutung, die die Gleichheit der Individuen fiir das jeweilige
Individuum bekommt. Durch die Aufldsung der Gruppe verunmoglicht
die Disziplinarmacht zugleich Solidaritit und gemeinsame Aktionen, sie
beférdert Schweigen und Vereinzelung obwohl alle gleich aussehen.

2. Die Macht braucht keine grofien Instrumente, um zu wirken. Die fiktive
Beziehung durch die Allgegenwirtigkeit der Kontrolle reicht bereits aus,
um zu einer Selbstkontrolle und Selbstidentifizierung als bemichtigtes
Subjekt zu fithren.

3. Die Disziplinarmacht ist in der allgemeinen Formel des Panoptikums in
einem Prozess der Ausweitung begriffen, der weit iiber den zu bewachen-
den Bereich hinausgeht.

Fiir das Subjeke gibt es kein AuRerhalb der Macht. Weil Macht so umfassend
ist, gibt es kein Entrinnen.* Die Ambivalenz und Gleichzeitigkeit von Bildung
und Kontrolle, wie es die neuzeitliche Entwicklung der Beichte bis zur Mo-
derne noch méglich machte, ist aufgehoben. Das Panoptikum also ist »das
Diagramm eines auf seine ideale Form reduzierten Machtmechanismus«**,
vielseitig einsetzbar und wird »zur allgemeinen Formel«* der Disziplinarin-
stitutionen. Mit dieser Verallgemeinerung findet zugleich eine Transforma-
tion statt, die zu einer Verfliissigung und damit gleichzeitig Ausweitung des
Panoptikums fithrt. Denn die Mechanismen der Disziplinarmacht weiten sich
iiber den faktisch bewachten Raum aus und itbernehmen die Kontrolle ihrer

40 H.-).Sander: 2003, hier S.113.

41 Vgl. dazu auch G. Werner: 2019a; dies.: 2019¢, S.147-174; dies.: 2020d, S. 209-222; M.
ROII/R. Nigro 2017; H. Kimpf: 2008; G. Unterthurner: 2008; K. Schubert: 2008.

42 Ebd., S.91.

43 Ebd., S.915.

14.02.2026, 16:58:57.

39


https://doi.org/10.14361/9783839455074-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Umwelt gleich mit. Besonders deutlich wird dies, so Foucault, bei den christ-

lichen Schulen, die neben den eigenen Schiiler(innen) auch gleich die Eltern

und das familidre Umfeld kontrollieren.**

3.

Was kann das Subjekt dennoch tun?*

Zweite theologiehistorische Case Study: Institutionalisierung
der Kontrolle in der Ohrenbeichte und ihre
machtformigen Konsequenzen

Durch die Institutionalisierung der Kontrolle der Siinde bei gleichzeitiger Er-

wartung der Bildung der inneren Regungen des Subjekts im Prinzip ist mit

dem Konzil von Trient erneut auf die Ohrenbeichte festgelegt. Nachtridenti-

nisch bleibt der kirchliche Wunsch der Kontrolle allerdings nicht bei diesem

Sakrament bestehen. Es addieren sich, eben besonders nach der Reformati-

on durch die Konfessionalisierung auf der einen, die beginnende Loslésung

von kirchlicher Vormundschaft durch die Philosophie und die erstarkende

Naturwissenschaft auf der anderen Seite, andere Formen hinzu.*® Die Ver-

antwortung der oder des Einzelnen fiir ihr/sein Inneres und daraus folgernd

fiir ihre/seine Taten werden immer weiter ausgeweitet”’, und auf diese Weise

44
45

46

47

Vgl. ebd., S. 917f.

Vgl. dazu auch G. Werner: 2019a; dies.: 2019¢; dies.: 2020d; M. Roll/R. Nigro 2017; H.
Kampf: 2008; G. Unterthurner: 2008; K. Schubert: 2008.

Ebertz fiihrt als weiteres verstarkendes Element das Aufstellen des Beichtstuhls an,
der sowohl das Geheimnis als auch den 6ffentlichen Raum verband und durch die Dis-
kretion ermdglichte, an Leitfaden orientierte detaillierte Fragen zu stellen. Der regel-
maRigere Eucharistieempfang hatte nicht nur die haufigere Beichte zur Folge, sondern
mitihrdie regelmafiige Gewissenserforschung, »all diese und andere MaRnahmen zur
Gewissensmodellierung, zur Steigerung von Selbstzwingen tber die Verinnerlichung
von Fremdzumutungen, die sich durch neue Formen der wechselseitigen Abhangig-
keit im 16. und 17. Jahrhundert ergaben, liegen in der Linie der Erzeugung des smo-
dernen Selbstc.« (M. N. Ebertz: 2004, S.144) Zudem zéhlt Ebertz die Einfihrung der
Kollektiverstkommunion sowie die Kontrolle des regelmafiigen Beichtens von Schul-
klassen an. (Vgl. ebd.) »Hiermit wurden bereits Kinder zumindest in Ansidtzen mehr
oder weniger kontinuierlich damit konfrontiert, auch ihren Affekthaushalt selbstin-
diger kontrollieren und steuern zu lernen und die Trennung des Handelns von den
eigenen Impulsen einzuliben.« (Ebd., S.144f., S.149f) Vgl. zum Beichtstuhl: Gisevius:
2020.

Vgl. A. Prosperi: 2001, S.175-197. Prosperi untersucht in diesem Zusammenhang die
weitreichenden Entscheidungen, die im Nachgang des Konzils von Trient getroffen

14.02.2026, 16:58:57.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

