»ihrem Wesen nach kritisch und revolutionar«
Wahrheit in Marx’ wissenschaftlicher Gesellschaftskritik

Matthias Spekker

1. Kommunistische oder wissenschaftliche Kritik? -
Ein Problemaufriss

Das Kapital ist das unbestrittene Hauptwerk von Karl Marx, in ihm kulmi-
niert ein jahrzehntelanger Forschungsprozess, dessen Ziel die wissenschaftli-
che Kritik der kapitalistischen Produktionsweise war. So heruntergebrochen,
miisste sich die akademische Marx-Forschung eigentlich ganz unbeschwert
der scholastischen Rekonstruktion und Uberpriifung der Marx’schen Beweis-
fithrung und logischen Argumentation iiberlassen kénnen — wiren da nicht
einzelne Sitze wie ganze Abschnitte, die sich so gar nicht dem Wissenschafts-
ideal fiigen wollen, das man auch im Kapital wiederzuerkennen meint. Nicht
nur oder gar zuvorderst in Vor- und Nachworten, sondern im Haupttext, wo
doch die wissenschafiliche Darstellung der kapitalistischen Verhiltnisse erfolgt,
ist man immer wieder unversehens mit Andeutungen auf die befreite Gesell-
schaft, bisweilen gar mit geschichtsphilosophischen Uberlegungen konfron-
tiert.

Den mit Abstand gréfiten Stein des Anstofes liefert hier bekanntlich
der Abschnitt tber die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen Akkumu-
lation im 24. Kapitel*, und die deterministische Sprache, die Marx hier
benutzt, fordert nicht nur den Einspruch seiner marxologischen Kritikerin-
nen und Kritiker heraus, sondern hat auch ihn selbst spiter zumindest zu

1 Einige grundlegende Einsichten, die in die vorliegende Studie eingeflossen sind, ha-
ben erst durch die intensiven Diskussionen, die ich mit Patrick Viol und Jan Ricker-
mann gefiihrt habe, Kontur gewonnen. Beiden gilt mein besonderer Dank.

2 Siehe zu dessen Bedeutung auch Spekker 2018.

12.02.2026, 21:11:14.


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Wahrheit und Revolution

Relativierungen gezwungen.’ Indes sind es gerade auch die vermeintlich
unscheinbaren Formulierungen, solche, die im Laufe einer nunmehr schon
tiber 150-jihrigen Geschichte der Kapital-Rezeption mitsamt ihren Syste-
matisierungen, Rekonstruktionen, auch Popularisierungen, jedenfalls ihrem
(natiurlich erst einmal gerechtfertigten) engen Fokus auf die Grundkategorien
und -begriffe der Marx’schen Wissenschaft aus dem Blick geraten sind, deren
Geringschitzung bis Nichtbeachtung sympomatisch fiir viele der heutigen
Marx-Lesarten ist. Tatsdchlich sprechen gerade diese Formulierungen jedoch
bei genauerem Hinsehen Binde dariiber, welcher unabweisbare Anspruch
eigentlich die Kritik der politischen Okonomie bis in ihre Begriffe und ihre
Grundargumentation hinein ausfillt.

Was sagt es etwa iber Marx’ kritische Darstellung aus, wenn er iiber die
Entwicklung der grofien Industrie feststellt, dass sie in einen Widerspruch
zu ihrer kapitalistischen Form geraten miisse und gezwungen sein werde,
die »moglichste Vielseitigkeit des Arbeiters als allgemeines gesellschaftliches
Gesetz der Produktion anzuerkennen, und die Verhiltnisse seiner normalen
Verwirklichung gemifd umzugestaltens, die ihrerseits erst gewahrleistet sei,
wenn der Arbeiter nichts weniger als ein »total entwickelte[s] Individuum«
geworden sein werde (MEGA? II/s: 400; Herv. M.S.)? Trigt es zur Analyse
bei, das Zwangsgesetz der Wertverwertung zugleich als »reale Basis einer ho-
heren Gesellschaftsform« zu bestimmen, »deren Grundprincip die volle und
freie Entwicklung jedes Individuums« ist (ebd. 477)? Was hat die Feststel-
lung, durch die Kooperation in der kapitalistischen Fabrik streife »der Arbei-
ter seine individuellen Schranken ab und entwickel[e] sein Gattungsvermo-
genc« (ebd.: 266), mit der Erklirung der Produktion des relativen Mehrwerts
zu tun? Selbst — oder besser: gerade auch - im Fetisch-Kapitel, in das die
Wertformanalyse miindet und deren beider zentrale Stellung innerhalb der
Marx’schen Okonomiekritik zurecht immer betont wird, finden sich derartige
Hinweise auf die befreite Gesellschaft. Hier werden die Verwirklichung eines
»praktischen Werkeltagslebens«, das »den Menschen tagtiglich durchsich-
tig verniinftige Beziehungen zu einander und zur Natur« darstellt, und die
Verwirklichung eines »gesellschaftlichen Lebensprozesses, d.h. eines materi-
ellen Produktionsprozesses«, der »als Produkt frei vergesellschafteter Men-
schen unter deren bewufiter planmifiger Controle steht« (ebd.: 48), nicht

3 Siehe seinen 1877 verfassten, allerdings nie abgeschickten Brief an die Redaktion der
Otetschestwennyje Sapiski (MEW 19: 107 ff.), auf den an spaterer Stelle zuriickzukom-
men ist.

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

etwa als Resultat, sondern als Voraussetzung dafiir bestimmt, dass der von den
bestehenden 6konomischen Verhiltnissen hervorgebrachte Fetischismus und
die ihnen entsprechenden religiésen Illusionen verschwinden werden. Marx
verkniipft seine Kritik also offenbar mit einer historischen Transzendenz, die
er sogar in einen inneren Zusammenhang mit der Erkenntnis der 6konomi-
schen Formen und Kategorien selbst stellt, wenn er schliefilich schreibt:

»Formen, denen es auf der Stirn geschrieben steht, dafs sie einer Gesell-
schaftsformation angehoren, worin der ProduktionsprozefR die Menschen,
der Mensch noch nicht den ProduktionsprozeR bemeistert, gelten ihrem
[der politischen Okonomie; M.S.] biirgerlichen Bewufitsein fiir eben so
selbstverstindliche Naturnothwendigkeit als die produktive Arbeit selbst.«
(Ebd.: 49)

Insbesondere in der deutschsprachigen akademischen Marx-Rezeption gelten
solche Formulierungen heute eher als weltanschauliches Beiwerk, das grund-
sitzlich vom wissenschaftlichen Kern der Kritik der politischen Okonomie
getrennt werden miisse — eine Haltung, die sich gar nicht erst in der expliziten
Aufspaltung des Marx’schen Texts in eine >esoterisches, d.h. innerlich kohi-
rente, Wissenschaft einerseits und mit dieser nicht zu vereinbarende >exote-
rische« Behauptungen andererseits duflern muss.* Oftmals werden die irritie-
renden Aussagen auch einfach stillschweigend itbergangen oder zumindest in
ihrer ganzen Tragweite nicht verstanden.® Rekonstruktionen wiederum, die
in solchen Auflerungen Marxens, statt sie abzuspalten oder zu iibergehen,
vielmehr ein starkes ethisches Motiv erkennen und dieses der wissenschaft-
lichen Darstellung an die Seite gestellt wissen wollen, unterscheiden sich oft
nur auf den ersten Blick von jener zuvor genannten Rezeptionslinie. Tatsich-
lich teilen sie grundsitzlich deren Verstindnis von Marx’ Wissenschaft, mit
der jene vermeintlich ethischen Teile dann letztlich auch in keinem notwen-
digen, sondern lediglich in einem sie von auf’en komplementierenden Ver-
hiltnis stehen.®

4 Siehe ausfiihrlicher zum Unternehmen, das Marx’sche Kapital entlang der Trennlinie
>esoterisch/exoterisch<aufzuspalten, Spekker 2017.

5 Darauf wird diese Studie besonders im vierten Kapitel eingehen.

6 Dies lasst sich anschaulich an Urs Lindners Studie Marx und die Philosophie nachvoll-
ziehen, in der Lindner den >wissenschaftlichen Realismus< des Kapital nicht zuletzt
unter Bezug auf den Strukturalismus Louis Althussers und den analytischen Marxis-
mus darin ausmacht, dass es auf keinen Fall als Ausdruck eines mittlerweile Giberwun-
denen shistorischen Materialismuss, sondern »als prozesstheoretisches Werk zu lesen

12.02.2026, 21:11:14.

27


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Wahrheit und Revolution

Um Missverstindnissen vorzubeugen, sei hier betont, dass es natiirlich
nicht darum gehen kann, a priori von Marx’ dkonomiekritischem Werk als
einem in sich geschlossenen, stimmigen Ganzen auszugehen, das keinerlei
Widerspriiche in sich triige und deshalb in jedem seiner Sitze und Gedan-
ken konsistent und iiberzeugend wire. Eine derartige Harmonisierung, die
tatsichlich vorhandene Widerspriiche einfach ignoriert oder wegdiskutiert,
hitte mit verniinftigem Textverstindnis nichts zu tun. Nur ist umgekehrt ge-
rade auch dort eine unzulissige Harmonisierung am Werke, wo alles, was
sich nicht dem im Zuge eigener Interpretationsleistung einmal definierten
wissenschaftlichen Kern der Okonomiekritik fiigt, als vermeintlicher Wider-
spruch einfach abgespalten wird.

Dagegen soll im Folgenden plausibilisiert werden, dass es sich bei den auf
die eine oder andere Weise auf die befreite, von den Menschen verniinftig ein-
gerichtete Gesellschaft hinweisenden Textstellen im Kapital keineswegs blof3
um ausschmiickende Bewegungs-Prosa oder auch vermeintlich vom Marx’-
schen Wissenschaftsansatz lingst iiberwundene philosophische Atavismen
handelt, noch hier lediglich politische Schlussfolgerungen aus einer bereits fer-
tigen wissenschaftlichen Analyse gezogen werden. Vielmehr driickt sich in
ihnen eine Problematik aus, die fiir Marx’ gesamtes Werk, und zwar gera-
de auch fiir das Unternehmen der Kritik der politischen Okonomie und den
spezifischen Charakter ihrer Wissenschaftlichkeit, wesentlich ist. Sie zeu-
gen nicht etwa von einer vermeintlich ethischen Motivation fiir seine wis-
senschaftliche Kritik, sondern vielmehr von deren epistemischer Grundlage.

[seil, das struktur- und handlungstheoretische Uberlegungen in komplexititswissen-
schaftlicher Perspektive« (Lindner 2013: 284) integriere und — wie es dann unter Be-
zug auf einerseits den Ethiker Bernard Williams, andererseits den kritischen Realis-
ten Andrew Sayer heifit—mit auf »dichten ethischen Begriff[en]« fufienden »evaluati-
ven Deskriptionen« (ebd.: 285) verknipft sei. Hier wiederholt sich in gewisser Weise,
was bereits vor rund 50 Jahren Alfred Schmidt in Der strukturalistische Angriff auf die
Geschichte am Anti-Historizismus der Pariser Althusser-Schule kritisiert hat: Den fal-
schen Zustand subjektlos-naturwiichsiger Produktionsverhiltnisse »kann die struk-
turalistische Marx-Interpretation innertheoretisch nicht wirklich bewiltigen, weil die
(auch materialistisch nicht zu iberspringende) Konstitutionsfrage auRerhalb des Ho-
rizonts verbleibt; sie kann ihn ledliglich moralisch verdammen — in den Kategorien
eines der politischen Sphéare entlehnten Humanismus« (Schmidt1971a: 208). Bei Lind-
ner ist es entsprechend nun die Ethik. Ahnlich wie Teile der heutigen Marx-Rezeption
trennt Althusser »seine theoretische Konstruktion von der Idee der Weltverinderung,
an welcher der Wissenschaftsbegriff des dialektischen Materialismus gerade orientiert
ist« (ebd.).

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Deutlicher noch tritt die Grundproblematik jener eingangs aus dem Ka-
pital zitierten Aussagen in den knapp zehn Jahre zuvor verfassten Grundris-
se-Manuskripten zutage. Gegen Adam Smiths Bestimmung des >Werts der
Arbeit« durch das Quantum an Ruhe, Freiheit und Gliick etwa, das der Ar-
beiter fiir ein bestimmtes Quantum Arbeit >opfern< miisse, fithrt Marx nicht
nur ins Feld, dass es einen solchen >sWert der Arbeit« gar nicht geben kann,
sondern holt er zudem zu einer Bestimmung von Arbeit aus, die nicht ein-
fach — wie bei Smith, der damit indes die »historischen Formen der Arbeit
als Sklaven-Frohnde-Lohnarbeit« durchaus treffend beschreibe — das Gegen-
teil von Freiheit und Gliick ist, sondern in Form einer zukiinftigen »travail
attractif« gerade deren Verwirklichung wire:

»Daflaberdie Ueberwindungvon Hindernissen an sich Bethdtigung der Frei-
heit — und dafs ferner die dusseren Zwecke den Schein blos dusserer Na-
turnothwendigkeit abgestreift erhalten und als Zwecke, die das Individuum
selbst erst sezt, gesezt werden — also als Selbstverwirklichung, Vergegen-
standlichung des Subjects, daherreale Freiheit, deren Action eben die Arbeit
ahnt A. Smith ebenso wenig [wie das>Bedrfnif einer normalen Portion von
Arbeit M.S.].« (MEGAZ? 11/1.2: 499; Herv. M.S.)

Was Marx hier formuliert, ist nichts Geringeres als die Bestimmung verwirk-
lichter Vernunft, und die hier aufscheinende Konnotation von Grundgedanken
des Deutschen Idealismus, insbesondere Hegels, ist keineswegs Zufall, son-
dern verdeutlicht gerade im Rahmen der Kritik der politischen Okonomie,
wie diese keinen alle Verbindungen kappenden Bruch, sondern — das wird
hier zu zeigen sein — das durchgefithrte Projekt der materialistischen Authe-
bung der idealistischen Begriindung verniinftiger Subjekt-Objeki-Einheit dar-
stellt. Im Gegensatz etwa zur Hegel'schen Philosophie begreift Marx diese
Verwirklichung des Subjekts aber natiirlich nicht mehr als die des absolu-
ten Geistes, sondern als die praktische Selbstverwirklichung des Menschen,
dessen Resultat die »Universalitit des Individuums« im Sinne der »Universa-
litat seiner realen und ideellen Beziehungen« (ebd.: 440), also eines bis jetzt
noch gar nicht Wirklichen, ist. Ebenso wenig wird hier den realen Verhilt-
nissen ein Ideal, ein normativer Maf3stab, duflerlich entgegengehalten. Wo-
rum es Marx ganz wesentlich geht, ist, die materiellen Verhiltnisse als solche
auszuweisen, die aus sich selbst heraus notwendig »die realen Bedingungen
ihrer eignen Aufhebung« (ebd.) hervorbringen und so die Menschen in den
Zustand versetzen, erstmals zum Subjekt zu werden, »das in dem Produc-
tionsprocess nicht in blos natiirlicher, naturwiichsiger Form, sondern als alle

12.02.2026, 21:11:14.

29


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Wahrheit und Revolution

Naturkrifte regelnde Thitigkeit erscheint« (ebd.: 499). Damit wiren die »uni-
versal entwickelten Individuen, deren gesellschaftliche Verhiltnisse als ihre
eignen, gemeinschaftlichen Beziehungen auch ihrer eignen gemeinschaftli-
chen Controlle unterworfen sind, [...] kein Product der Natur, sondern der
Geschichte« (MEGA? I1/1.1: 94).

Nach Hegels berithmtem Diktum ist das Ganze das Wahre, (vgl. Hegel
1970: 24) Wahrheit also die durchgefiihrte (Selbst-)Erkenntnis des Geistes als
sich durch seine Bestimmungen hindurch dialektisch entfaltender Substanz
und damit in eins des Subjekts der so als verniinftig begriindeten Totalitit,
der Wirklichkeit. Doch auch in den oben aufgefithrten Formulierungen, in
denen noch Marx’ frithe materialistische Hegel-Kritik widerscheint, ist das
angedeutet, was man seinen emphatischen Wahrheitsbegriff nennen kann, der
sich — bei allen fundamentalen Unterschieden — ebenso wenig wie derjenige
Hegels als die blof3e Beschreibung dessen, was ist, also als positivistische Tat-
sachenfeststellung, geniigt, sondern auf die — von Marx nun allerdings histo-
risch und sozialtheoretisch gewendete — verwirklichte Vernuntft zielt, als de-
ren Synonym der durch revolutionire Umwilzung der verkehrten Verhiltnis-
se zu verwirklichende Kommunismus zu verstehen ist. Wahrheit ist demnach
— das soll diese Studie verdeutlichen - nicht einfach das Kriterium richtiger
(Einzel-)Aussagen iiber den unmittelbar vorliegenden und blof szientistisch
anzuschauenden Ist-Zustand, sondern ein geschichtlich erst noch Durchzuset-
zendes, ihre Erkenntnis daher von der realen Méglichkeit verninftiger Praxis
nicht zu lésen.

Bekanntlich hat Marx keine methodologischen Ausfithrungen zu seinem
Wahrheitsverstindnis, geschweige denn eine >Theorie der Wahrheit< nieder-
geschrieben, und wenn er in seinen 6konomiekritischen Manuskripten und
Publikationen der 1850er und 1860er Jahre den Begriff >Wahrheit« verwendet,
dann fiir gewohnlich im Sinne des Alltagsverstindnisses als korrekte, unver-
blendete Tatsachenbeschreibung.” Das als letztes Wort zu dieser Thematik
anzusehen, wire indes oberflichlich und verkiirzt, denn es ist natiirlich nicht
der Name, sondern die Sache selbst, in diesem Fall die Kritik der politischen
Okonomie, an der sich der Inhalt, das Marx’sche Wahrheitsverstindnis, aus-
weisen lassen muss. Das gilt allerdings genauso fur die vorliegende Studie:

7 So z.B. im Vorwort zum Kapital, wo er die englischen Fabrikinspektoren, drztlichen Be-
richterstatter und Untersuchungskommissare als »sachverstandige, unparteiische und
riicksichtslose Mdnner« bezeichnet, die mit grofer »Machtvollkommenheit [...] zur Er-
forschung der Wahrheit ausgeriistet« seien. (MECA? 11/5: 13)

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Wenn ich im Folgenden die Entstehung des Marx’schen Wahrheitsverstind-
nisses u.a. aus der materialistisch aufgehobenen Tradition des Deutschen
Idealismus und seines Vernunft- und Wahrheitsanspruchs nachzeichne, geht
es daher mitnichten darum, bestimmte einzelne Formulierungen aus Marx’
Hauptwerk allein schon aufgrund ihres Anklangs als Beweis fiir das ungebro-
chene Fortdauern ilterer, dem Marx’schen Frithwerk inhirenter Problemati-
ken und Argumentationen zu nehmen. Im Gegenteil muss sich ein solches
Wahrheitsvestindnis schliefilich auch im Rahmen der grundlegenden Argu-
mentation der Kritik der politischen Okonomie selbst plausibilisieren lassen.

Das Ziel dieser Studie ist daher, ausgehend vom hier niher auszufith-
renden emphatischen Wahrheitsverstindnis Marxens nachzuweisen, dass ein
inwendiger Zusammenhang zwischen Marx’ Perspektive auf eine kommunisti-
sche, revolutionire Umwilzung, d.h. der praktischen Verwirklichung einer
verniinftigen Gesellschaft, und seiner wissenschaftlichen Kritik der kapitalis-
tischen Gesellschaftsform besteht.? Es soll gezeigt werden, dass Marx’ Kritik

8 Ich greife damit nicht zuletzt einen in der heutigen akademischen Marx-Forschung
weitestgehend vergessenen Gedanken wieder auf, der insbesondere fir die Kritische
Theorie —als Fortfiihrung der Marx’schen Kritik unter den verdnderten Umstanden des
20. Jahrhunderts — noch zentral war. So schreibt bereits 1941 Herbert Marcuse in sei-
ner Hegel-Studie Vernunft und Revolution, die Marx'schen Kategorien zielten »auf eine
neue Form der Gesellschaft ab, selbst wenn sie ihre herkémmliche beschreiben. Ih-
rem Wesen nach wenden sie sich einer Wahrheit zu, die nur durch die Abschaffung
der biirgerlichen Cesellschaft zu erreichen ist.« (Marcuse 1962: 229) Und er resiimiert:
»Marx zufolge besteht die richtige Theorie im Bewuf3tsein einer Praxis, die auf die Ver-
anderung der Welt abzielt.« (Ebd.: 282) Diese Feststellung, die sich schon in Max Hork-
heimers programmatischem Aufsatz Traditionelle und kritische Theorie (1937) in der Be-
stimmung ausdriickt, kritische Gesellschaftstheorie (und damit wesentlich auch die
Marx’sche) sei »ein einziges entfaltetes Existenzialurteil« (Horkheimer 2005a: 244),
wird spater zu einem zentralen Thema von Alfred Schmidts Studien zur Marx’schen
Kritik. So zeigt Schmidt, dass Marx die »dialektische Wahrheit der Geschichte«in der
Schaffung der »— zunichst — kapitalistisch vermittelte[n] Universalitit der mensch-
lichen Wesenskrifte« (Schmidt 1976: 92) ausmacht und dass er entsprechend — wie
Schmidt verschiedentlich schreibt — das Kapitalverhaltnis »unter dem Gesichtspunkt
seiner kiinftigen Aufhebbarkeit untersucht« (Schmidt1977: 165; vgl. Schmidt1971b: 55
u.131f, Fn. 2). Schmidt sei hier auch deshalb hervorgehoben, weil er mit seiner Dis-
sertation Der Begriff der Natur in der Lehre von Karl Marx (Schmidt1962) und weiteren, in
den darauffolgenden Jahren publizierten Aufsidtzen und Monografien zu Marx’ Werk
eine derzentralen Figuren war, die in der BRD jene wichtige Revision des bislang domi-
nanten Marx-Verstandnisses ins Rollen gebracht hatten, die als Neue Marx-Lektiire be-
kannt werden sollte. Heute umfasst diese heterogene >Stromung< gerade auch (und in

12.02.2026, 21:11:14.

3


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Wahrheit und Revolution

der politischen Okonomie ihre innere Ausrichtung nicht zuletzt aus dem als
historisch zu verwirklichende Wahrheit begriffenen Kommunismus bezieht,
hier also eine epistemische Grundlage des Kapital zu finden ist, das wiederum
erst so als systematische Darstellung des Kapitalverhiltnisses als eines negati-
ven, verkehrten Vergesellschaftungsmodus plausibel wird, dem die Menschen
unterworfen sind, weil und solange sie ihre Geschichte noch nicht selbstbe-
wusst machen. Dieser Begriff der kapitalistischen Produktionsweise hat sein
Wabhrheitskriterium - das soll hier als ein wesentliches Moment des Marx'-
schen Wissenschaftsverstindnisses rekonstruiert werden — in nichts weniger
als der Aufhebung dieses negativen gesellschaftlichen Verhiltnisses.

2. Das »aufgeldste Rathsel der Geschichte« -
Die Begriindung des Kommunismus im Marx'schen Friihwerk

Die Marx’sche Bestimmung des Kommunismus, wie sie sich allein schon in
den wenigen obigen Zitaten andeutet, spielt in den meisten Rekonstruktio-
nen der Marx’schen Methode der Kritik der politischen Okonomie keine Rolle
— aufler bisweilen die negative, als nicht relevant fiir Marx’ Wissenschaft zu
gelten.” Woher Marx diese Uberlegungen nimmt und wie er sie begriindet,

wohl groRerem MaRe) Marx-Interpretationen, die ausgehend z.B. von Althusser einem
solchen durch die Kritische Theorie vermittelten, stirker philosophisch begriindeten
Marx-Verstindnis eher ablehnend gegeniiberstehen. Weitergefiihrt und auf das unab-
weisbare — und von der Kritischen Theorie zum Dreh- und Angelpunkt ihrer Anstren-
gungen gemachte — Problem konzentriert, wie die im Bewusstsein oder zumindest in
der Hoffnung auf die realen Moglichkeiten eines befreienden Geschichtsverlaufs hin
durchgefiihrte Marx’sche Kritik angesichts des im 20. Jahrhundert erfolgten geschicht-
lichen Umschlags in die Barbarei tiberhaupt noch moglich sei, wird jener Strang heute
hingegen eher auRerhalb der Akademie und oft in Form polemischer Interventionen,
wie man sie insbesondere in Publikationen des Freiburger ca ira-Verlags und etwa aus
der Feder des kiirzlich verstorbenen Joachim Bruhn finden kann.

9 Dass es Marx um den Kommunismus ging, wird zwar nicht bestritten, sondern selbst-
verstandlich anerkannt. Mit dem wissenschaftlichen Gehalt der Kritik habe das aber
nichts zu tun. So heifst es etwa symptomatisch bei Anne Steckner in Die Waffen schirfen.
Zum Kritikbegriff bei Karl Marx: »Marx will mit seinem theoretischen Werk den Kapita-
lismus begrifflich erfassen und durchdringen. Dass er besonders in seinen politischen
und journalistischen Schriften immer wieder beiRende Kritik am Kapitalismus formu-
liert und sich in die gesellschaftlichen Auseinandersetzungen zwischen Arbeit und Ka-
pital auf Seite der Lohnabhéngigen eingemischt hat, dndert daran nichts.« (Steckner
2012:158; Herv. M.S.)

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

wird oft nicht weiter verfolgt; es bleibt nicht selten nur bei Andeutungen etwa
auf die (frith-)sozialistischen und kommunistischen Bewegungen, mit denen
Marx auf unterschiedliche Weise verbunden war, oder dem Verweis auf (un-
zulissige) geschichtsphilosophische Uberzeugungen Marxens.’® Tatsichlich
aber steht der Marx’sche Versuch einer wissenschaftlichen Begriindung des
Kommunismus, deren philosophischer und zugleich philosophiekritischer Ge-
halt im Folgenden nachgezeichnet werden soll, nicht nur bereits am Anfang
seiner theoretischen Bemithungen, sondern macht auch deren weitere Ent-
wicklung iiberhaupt erst sinnvoll begreifbar.

Im deutschsprachigen Raum wurde die Diskussion um den Kommunis-
mus spitestens ab 1842 — u.a. befeuert durch Lorenz v. Steins Schrift Der So-
cialismus und Communismus des heutigen Frankreich — intensiv gefithrt. Wahrend
zu dieser Zeit Intellektuelle und Radikale aus dem Kreis der Junghegelianer
— etwa Moses Hess, der auch Redakteur der von ihm mitgegriindeten Rhei-
nischen Zeitung (RhZ) war und schon in seiner Heiligen Geschichte der Mensch-
heit (1837) erste sozialistische Forderungen formuliert hatte, aber auch Engels
- den Kommunismus bereits zu ihrer Sache erklirten, (vgl. Stedman Jones
2017: 175 f.) stand Marx diesem zunichst noch ablehnend gegeniiber." Die
Griinde dafiir, dass Marx, der bis dahin noch aus (jung-)hegelianisch begriin-
deter radikaldemokratischer Uberzeugung fiir einen wahrhaft allgemeinen,
verniinftigen Staat als Verkorperung der Freiheit optiert hatte, schon kurze
Zeit spiter dann selbst zum Kommunisten wurde, sind vielfiltig; zentral ist
aber mit Sicherheit die neue Erfahrung der sozialen Realitit der arbeitenden
Bevolkerung, die er im Pariser Exil ab Oktober 1843 machte,” und der gleich-

10 Michael Heinrich hingegen widmet in der Wissenschaft vom Wert der Entstehung des
Marx’schen Kritikunternehmens und speziell auch Marx’ Begriindung des Kommunis-
mus im Frithwerk eine ausfiihrliche Betrachtung, allerdings mit dem Ziel, Marx einen
1845 erfolgenden Bruch mit diesen zuvor entwickelten Konzeptionen nachzuweisen;
vgl. Heinrich 2006: 86-157. Darauf ist an spaterer Stelle zuriickzukommen. Dass ich
im Folgenden meine Ausfithrungen immer wieder gerade den Marx-Interpretationen
Heinrichs gegenlberstellen werde, hat seinen Grund v.a. darin, dass in den letzten
zwei Jahrzehnten wohl niemand so sehr das Marx-Verstandnis im deutschsprachigen
Raum gepragt hat wie eben Heinrich, dessen Wissenschaft vom Wert mittlerweile in der
siebten, dessen Kapital-Lektlreanleitung in der dritten und dessen Einfithrung in die
Kritik der politischen Okonomie gar in der 14. Auflage vorliegt.

1 So sah sich Marx bemiifdigt, den Vorwurf zu entkraften, die RhZ sei kommunistisch;
vgl. z.B. MEGA? | /1: 237 ff.

12 Bereitsdasjournalistische Tagesgeschift als Chefredakteur der RhZ hatte Marx seinen
Blick starker auf konkrete soziale Probleme richten lassen, wofiir die bekanntesten Bei-

12.02.2026, 21:11:14.

33


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Wahrheit und Revolution

zeitige Kontakt mit einer bereits institutionalisierten Szene sozialistischer
und kommunistischer Handwerkerbiinde samt einer regen literarischen Tra-
dition. Diese Erfahrung traf zusammen mit seiner Interpretation der Phi-
losophie Ludwig Feuerbachs. Seine erste ausfithrliche Bestimmung und Be-
griindung des Kommunismus formulierte Marx schliefdlich Mitte des Jahres
1844 in seinen zu Lebzeiten nicht verdffentlichten Okonomisch-philosophischen
Manuskripten.

Insbesondere im dritten Heft der Manuskripte entwickelt Marx einen Be-
griff des Kommunismus, der nicht den biirgerlichen Verhiltnissen duflerlich
ist bzw. als Ideal entgegengesetzt wird, sondern die positive geschichtliche
Aufhebung des noch herrschenden Privateigentums darstellen soll, welches
Marx »aus dem Begriff der entdusserten Arbeit, d.i. d[es] entiusserten Menschen,
der entfremdeten Arbeit, des entfremdeten Lebens, d[es] entfremdeten Men-
schen« (MEGA? 1/2: 244) zu erkliren versucht. Hier kommt wesentlich Marx’
eigentiimliches Ankniipfen an Feuerbachs Philosophie des Gattungswesens
zum Tragen: Er ibernimmt die Feuerbach’sche Position keineswegs unmittel-
bar und hilt sie dann einfach der vormals von ihm geteilten Hegel'schen Phi-
losophie entgegen, sondern konfrontiert letztere mit ersterer auf eine Weise,
dass er ihre Form und zentrale Begriffe bewahrt und so zugleich iiber Feuer-
bachs statische Form des Materialismus hinausgeht.?

Was Marx — wie schon andere Junghegelianer vor ihm - zu Feuerbachs
Denken gefiihrt hatte, war insbesondere dessen radikaler Anspruch, die Welt
nicht mehr aus der Idee, sondern aus den wirklichen Menschen zu erkliren,
also — so Marx — »das gesellschaftliche Verhiltnif [..] >des Menschen zum
Menschenc« [...] zum Grundprincip der Theorie« (ebd.: 276) zu machen. Feuer-
bach war deshalb so wichtig fiir Marx, weil er einen Ausweg aus dem Grund-
problem anbot, das seit nunmehr zehn Jahren die Junghegelianer umtrieb:
dass angesichts der repressiven Verhiltnisse die philosophische Begriindung
der Wirklichkeit als einer verniinftigen nicht mehr haltbar erschien. (Vgl.
Arndt 2012: 20) Wihrend die Junghegelianer dieses Problem noch selbst wie-
der philosophisch zu 16sen versuchten, erklirte Feuerbach nun die Philoso-

spiele seine Artikel iiber das Holzdiebstahlsgesetz und iber die Lage der Moselbauern
sind; vgl. MEGAZ 1/1:199 ff. u. 296 ff.

13 Essollim Folgenden nicht darum gehen, Marx’ Anschluss und Kritik an Feuerbach und
Hegel darauf hin zu (berpriifen, ob Marx die letzteren beiden tiberhaupt grundle-
gend richtig verstanden hat und ihnen wirklich gerecht wird. Worum es mir geht, sind
die Konsequenzen, die sich aus dieser eigentiimlichen Ankniipfung fir Marx’ weiteres
Denken ergeben.

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

phie (v.a. die Hegel'sche) — analog zur Religion — als eine »Form und Daseins-
weise der Entfremdung des menschlichen Wesens« (MEGA? 1/2: 276), das er
indes nicht als eine dem einzelnen Menschen innewohnende Essenz, son-
dern als Beziehung zwischen den Menschen begriff: »Der einzelne Mensch
fiir sich hat das Wesen des Menschen nicht in sich [...]. Das Wesen des Menschen
ist nur in der Gemeinschaft, in der Einheit des Menschen mit dem Menschen«
(Feuerbach 1990: 338 f.). Anders als bei Feuerbach ist es aber laut Marx nicht
die Liebe, durch die sich das Gattungswesen betitigt; dieses duflert sich viel-
mehr als menschliche Arbeit: »Das praktische Erzeugen einer gegenstindlichen
Welt, die Bearbeitung der unorganischen Natur ist die Bewihrung des Men-
schen als eines bewuf3ten Gattungswesens, d.h. eines Wesens, das sich zu der
Gattung als seinem eignen Wesen oder zu sich als Gattungswesen verhilt.«
(MEGA? 1/2: 241) Das ist allerdings keine bloRRe Begriffsverschiebung, son-
dern stellt eine fundamentale Differenz zu Feuerbach dar, die nicht zuletzt in
der kritischen Konfrontation der Hegel'schen Phinomenologie des Geistes mit
Feuerbachs Philosophie des Gattungswesens griindet — eine Konfrontation,
die ihn zugleich ndmlich das »Grosse an der Hegelschen sPhinomenologie«
(ebd.: 292) erkennen lisst. Denn die Phinomenologie, die zu entfalten bean-
sprucht, wie der Geist in der Geschichte fortschreitet zum absoluten Wis-
sen, in welchem er die Welt schliefllich als durch ihn selbst konstituiert und
damit als verniinftig erkannt hat, fasst — so Marx — »die Arbeit als das We-
sen, als das sich bewihrende Wesen d[es] Menschen, als das »Fiirsichwerden
dles] Menschen« — allerdings nur »innerhalb der Entiusserung oder als entius-
serter Mensch« (ebd.: 293), weil hier, bei Hegel, die Arbeit nur »innerhalb der
Abstraktion« (ebd.: 301), als Arbeit des Geistes, bestimmt sei. Entscheidend
fiir Marx’ Hegel-Kritik ist hier die Wendung, den Menschen als unmittelbar
»menschliches Naturwesen« (ebd.: 297) zu bestimmen. Das wird besonders am
Begriff der Entfremdung respektive Entiuflerung deutlich: Fiir Hegel, dem es
ganz wesentlich auch darum geht, den erkenntnistheoretischen Dualismus
von Erkenntnissubjekt und >Ding an sich« zu iiberwinden, ist die objektive
Welt nicht nur — wie noch bei Kant - als Erkenntnisgegenstand »durch die (in-
tellektuelle) Titigkeit des Subjekts konstituiert« (Marcuse 1962: 92), sondern
die gegenstindliche, sinnliche Wirklichkeit ist Produkt der realen Selbstentiu-
Rerung des Subjekts, d.h. des Geistes, und eben als solches verniinftig erkenn-
bar. Wissen ist dementsprechend nicht geschichtslos, sondern ein Werden-
des, das als Gang durch die historischen Erscheinungen des Geistes hindurch
nachzuvollziehen ist. Das absolute Wissen ist so schlieflich in der Erkennt-
nis erreicht, dass der Geist »das Selbst des wirklichen Bewuf3tseins [ist], dem

12.02.2026, 21:11:14.

35


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Wahrheit und Revolution

er oder vielmehr das sich als gegenstandliche wirkliche Welt gegeniibertritt,
welche aber ebenso fiir das Selbst alle Bedeutung eines Fremden, so wie das
Selbst alle Bedeutung eines von ihr getrennten, abhingigen oder unabhingi-
gen Fursichseins verloren hat« (Hegel 1970: 325). Damit fasst Hegel zwar die
duferliche Welt, die sinnlichen Gegenstinde, als Vergegenstindlichung des
menschlichen Wesens, anders als Marx geht es ihm aber erst einmal nur da-
rum, dass das Bewusstsein die Gegenstande, die zunichst als dessen Negation
erscheinen, »als seine Selbstentiusserung weifs« (MEGA? 1/2: 298), ihre gegen-
stindliche Auferlichkeit also durch den spekulativen Denkakt der »Negation
der Negation« authebt.

Entiduflerung oder Entfremdung und deren schliefdliche Zuriicknahme
sind bei Hegel also selbstredend keine moralisch wertenden Begriffe, son-
dern stellen die Bewegungsformen des Geistes und des spekulativen Den-
kens dar, mit dem dieser sich selbst erfasst: Das menschliche Wesen ist der
Geist, der sich als Substanz und Subjekt (in) der Geschichte realisiert. Marx’
Vorwurf lautet deshalb, dass Hegel sich iiberhaupt nicht am »bestimmte[n]
Charakter des Gegenstandes« (ebd.) stofRe, in welchem sich der Geist vermit-
tels menschlicher Praxis entiufiere. Diese ebenso wie ihre Resultate sind in
ihrer konkreten Gestalt also letztlich bedeutungslos; es spiele keine Rolle, ob
»das menschliche Wesen sich unmenschlich, im Gegensatz zu sich selbst sich
[sic] vergegenstindlicht« (ebd.: 284). So werde die Welt in ihrer dem Menschen
entfremdeten Gestalt affirmiert und ungerechtfertigterweise als »wahres Da-
sein« (ebd.: 299) des Menschen ausgegeben.

Indem Marx nun aber mit Feuerbach (und iiber ihn hinaus) das Wesen
des Menschen in dessen praktischer Gattungstitigkeit, der Arbeit, ausmacht,
stellt sich ihm die Hegel'sche Phinomenologie in einem anderen Licht dar:
Hegel habe mit der >Negation der Negation« als »Selbstbethitigungsakt al-
les Seins [...] nur den abstrakten, logischen, spekulativen Ausdruck fiir die Be-
wegung der Geschichte gefunden, die noch nicht wirkliche Geschichte d[es]
Menschen als eines vorausgesezten Subjekts, sondern erst Erzeugungsakt, Ent-
stehungsgeschichte des Menschen ist« (ebd.: 277). Denn wenngleich Hegel quasi
noch auf dem »Standpunkt der Nationalokonomen« (ebd.: 292 f.) stehe, weil
er die gegenwirtigen Gestalten des entiuflerten Lebens, welche die spekulati-
ve Aufhebung als blof3e Gedankenmomente bestehen lisst, schon als »wahres
menschliches« (ebd.: 299) Leben ausgibt,** driicke sich hier in idealistischer

14 Siehe entsprechend auch Marx’ Charakterisierung des Standpunkts der National6ko-
nomen in seinem unmittelbar nach den Okonomisch-philosophischen Manuskripten ver-

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Form dennoch bereits die praktische Authebung der Entfremdung durch die
wirkliche »Aneignung des gegenstindlichen Wesens« (ebd.: 301) aus. Marx be-
greift die biirgerlichen 6konomischen Verhiltnisse, die er erstmals in den Ma-
nuskripten anhand der Theorien insbesondere Adam Smiths, David Ricardos
und Jean-Baptiste Says zu kritisieren versucht, als dem menschlichen Wesen
real entfremdet. Die produktive Titigkeit des Menschen sei sein natiirliches
Gattungswesen, das darin bestehe, sich die dufiere gegenstindliche Welt, d.h.
Natur, anzueignen, indem er sie in »freie[r] bewuf3te[r] Thitigkeit« (ebd.:
240) bearbeitet, sie also sukzessive humanisiert, ihr dadurch einen »mensch-
lichen Sinn« (ebd.: 270) gibt, dass er sich in ihr vergegenstandlicht. (Vgl. ebd.:
296 £.) Doch in den von den Nationalékonomen einfach vorausgesetzten 6ko-
nomischen Formen driicke sich aus, dass die (Kapital und Grundeigentum
gegeniiberstehende) Arbeit gerade nicht diesem Wesen entspreche, sondern
entfremdet sei:” So trete dem Arbeiter in seinem Produkt, das ihm nicht ge-
hort, seine eigene Macht als eine ihm fremde gegeniiber, weshalb auch seine
Arbeit selbst ihm nicht gehére, ihm kein Bediirfnis, keine Selbsttitigkeit sei,
sondern nur blof3es Mittel. Ihm werde also mit den Gegenstinden seiner Pro-
duktion sein sich gegenstindlich duflerndes Gattungsleben entrissen, es wer-
de zum bloRRen Existenzmittel, statt bewusste Auflerungsform seines freien
Willens zu sein, wodurch schliefilich der Mensch seinem Gattungswesen und
— was dasselbe ist — »ein Mensch d[em] andern [...] entfremdet« sei (ebd.:
242). Wenn Marx nun so den Hegel'schen Entfremdungsbegriff materialis-
tisch wendet und ihn zu einem denunzierenden macht, dann kann allerdings
auch die Aufhebung der Entfremdung, die >Negation der Negations, keine
spekulative mehr, kein nur »denkende[s] Aufheben« sein, das die gegebene
»Wirklichkeit als Selbstbestitigung seiner selbst« (ebd.: 300) behauptet und
affirmiert. Sie muss stattdessen die praktische Authebung der entfremdeten
Verhiltnisse sein und impliziert damit notwendig nicht nur eine Theorie der
Geschichte, deren Ziel diese revolutionire Authebung ist, sondern kann zudem

fassten>Mill-Exzerpt« »Man sieht, wie die Nationalokonomie die entfremdete Form des
geselligen Verkehrs als die wesentliche und urspriingliche und der Menschlichen Bestim-
mung entsprechende fixirt. [...] Die Nationalokonomie — wie die wirkliche Bewegung
— geht aus von dem Verhdltnifs des Menschen zum Menschen, als dem des Privateigenthii-

mers zum Privateigenthiimer.« (MEGAZ? IV/2: 453)
15 Die vier unterschiedlichen Dimensionen entfremdeter Arbeit, die Marx in den Okono-

misch-philosophischen Manuskripten aufzeigt (vgl. MEGA? |/2: 234-247), sind angesichts
deren ausfiihrlicher Rezeptionsgeschichte hinlianglich bekannt und sollen hier des-
halb nur kurz benannt, nicht aber eingehender untersucht werden.

12.02.2026, 21:11:14.

37


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Wahrheit und Revolution

erst aus diesen Verhiltnissen selbst erwachsen. Deshalb spricht Marx auch
mehrfach von der anstehenden »positive[n] Aufthebung des Privateigenthums«
(ebd.: 263). Die kapitalistischen Verhiltnisse stehen nicht einem >urspriing-
lichen« menschlichen Idealzustand entgegen; im Gegenteil — und das hebt
Marx gerade auch an Hegels (wenngleich idealistisch verkehrter) Philosophie
positiv hervor — seien »Selbstentfremdung, Wesensentiusserung, Entgegen-
stindlichung und Entwirklichung d[es] Menschen« (ebd.: 301) die dem Pri-
vateigentum entsprechenden historischen Formen, durch die hindurch das
menschliche Wesen sich erst verwirkliche. Sein »Verhalten zu sich als frem-
dem Wesen und das Bethitigen seiner als eines fremden Wesens« sei »das
werdende GattungsbewufStsein und Gattungsleben« (ebd.). Die »Erzeugung des
Menschen durch die menschliche Arbeit« (ebd.: 274) vollzieht sich laut Marx
also erst geschichtlich durch die Entfremdung hindurch.

Die Wirklichkeit des Gattungswesens ist fiir Marx also — und das ist eine
weitere zentrale Differenz zu Feuerbach — kein »iiberzeitlich-anthropologi-
sche[r] Befund« (Schmidt 1976: 96), kein gegenwirtiges Faktum, das die Men-
schen nur noch erkennen miissten und so die religiésen Gedankenformen,
in denen sich ihr eigenes Wesen verkehrt ausdriicke, itberwinden, sondern
ein historisch erst noch Werdendes, fiir das er so unterschiedliche Begrif-
fe wie Gesellschaft'®, »der durchgefithrte Naturalismus d[es] Menschen und
der durchgefithrte Humanismus der Natur« (MEGA? 1/2: 267), Sozialismus und

16  »Wie durch die Bewegung des Privateigenthums und seines Reichtums, wie Elends —
oder materiellen und geistigen Reichthums und Elends — die werdende Gesellschaft
zu dieser Bildung alles Material vorfindet, so producirt die gewordne Gesellschaft den
Menschen in diesem ganzen Reichthum seines Wesens, den reichen all und tiefsinni-
gen Menschen als ihre stete Wirklichkeit.« (MEGA? |/2: 270 f.) Vor diesem Hintergrund
kénnen die folgenden Zeilen, die Marx ziemlich genau zum Zeitpunkt der Fertigstel-
lung der Mauskripte in einen Brief an Feuerbach schrieb, als Versuch verstanden wer-
den, diesem nicht einfach nur eine Ehrerbietung zu erweisen, sondern ihn gleichzeitig
freundlich in die Richtung von Marx’ eigener Interpretation zu lenken: »Sie haben —
ich weifd nicht, ob absichtlich — in diesen Schriften [Crundsitze der Philosophie der Zu-
kunft und Uber das>Wesen des Christentums<; M.S.] dem Socialismus eine philosophische
Crundlage gegeben, und die Communisten haben diese Arbeiten auch sogleich in die-
ser Weise verstanden. Die Einheit d. Menschen mit d. Menschen, die auf dem realen
Unterschied der Menschen begriindet ist, der Begriff der Menschengattung aus dem
Himmel der Abstraktion auf die wirkliche Erde herabgezogen, was ist der anders als
der Begriff der Gesellschaft?« (MEGAZ? Ill/1: 63)

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Kommunismus” findet. Wenn Marx nun die »Geschichte der Industrie und das
gewordne gegenstindliche Dasein der Industrie« als das — allerdings noch unter
der Form der Entfremdung — »aufgeschlagne Buch der menschlichen Wesenskrif-
te« (ebd.: 271) bezeichnet oder an spiterer Stelle, in Auseinandersetzung mit
den politokonomischen Theorien der Arbeitsteilung, betont, dass Arbeitstei-
lung und Austausch als »Gestaltungen des Privateigenthums« den »doppel-
te[n] Beweis« dafiir lieferten, »sowohl daf das menschliche Leben zu seiner
Verwirklichung des Privateigenthums bedurfte, wie andrerseits, daf} es jetzt der
Aufhebung des Privateigenthums bedarf« (ebd.: 313), so wird ersichtlich, dass
ihm auch schon 1844 klar war, dass der Kommunismus aus der materiellen
Wirklichkeit selbst, als ihr selbst innewohnende Bewegung, erklirt werden
muss. Keineswegs sind hier Marx’ Versuche einer solchen Erklirung schon
hinreichend, doch ergibt es nur von einem solchen Verstindnis aus Sinn,
wenn Marx den

»Communismus als positive Aufhebung des Privateigenthums, als menschlicher
Selbstentfremdung und darum als wirkliche Aneignung des menschlichen We-
sens durch und fiir d[en] Menschen; darum als vollstindige, bewuf}t und
innerhalb des ganzen Reichthums der bisherigen Entwicklung gewordne
Riickkehr des Menschen fiir sich als eines gesellschaftlichen, d.h. mensch-
lichen Menschen [bestimmt]. Dieser Communismus ist als vollendeter
Naturalismus = Humanismus, als vollendeter Humanismus = Naturalismus,
erist die wahrhafte Auflosung des Widerstreits des Menschen mit der Natur
und mit d[em] Menschen, die wahre Auflésung des Streits zwischen Exis-
tenz und Wesen, zwischen Vergegenstidndlichung und Selbstbestitigung,
zwischen Freiheit und Nothwendigkeit, zwischen Individuum und Gattung.
Erist das aufgelste Rathsel der Geschichte und weifs sich als diese Losung.«
(Ebd.: 263)

Es sollte bis hier bereits deutlich geworden sein, dass wir es bei den Okono-
misch-philosophischen Manuskripten keineswegs mit einem ideologischen, qua-
si >vor-marxschen< Anwendungsfall Feuerbach’scher Philosophie zu tun ha-

17 Inden Manuskripten verwendet Marx die Begriffe Sozialismus und Kommunismus teil-
weise noch recht unspezifisch, an einer entscheidenden Stelle sogar gegenteilig zur
spater im Marxismus kanonisch werdenden historischen Stufenfolge Sozialismus —
Kommunismus, wenn er den Sozialismus als geschichtliches Endziel, den Kommunis-
mus aber als dorthinfithrende Bewegung der Aufhebung der bestehenden Ordnung
beschreibt; vgl. MEGA? |/2: 274 f.

12.02.2026, 21:11:14.

39


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Wahrheit und Revolution

ben, wie ihn Althusser mit seiner These vom »epistemische[n] Einschnitt« bzw.
Bruch behauptet hat, der Marx’ folgende Arbeiten ab 1845 rigoros von sei-
nen »Jugendwerke[n]« (Althusser 2011: 33) trenne. Dennoch ist genau das bis
heute die gingigste Behauptung, die in der gegenwairtigen Marx-Forschung
am prominentesten von Michael Heinrich in der Wissenschaft vom Wert un-
ter dem Stichwort sWesensphilosophie« und in einer Aneinanderreihung von
Missverstindnissen reproduziert wird. Tatsichlich aber trifft nicht nur nicht
auf Marx, sondern nicht einmal auf Feuerbach Heinrichs Behauptung zu, fiir
den Marx der Manuskripte werde die wahre Gesellschaft »durch das den einzel-
nen Individuen innewohnende Gattungswesen hergestellt« (Heinrich 2006:
115). Diese Interpretation, was mit >Gattungswesen< gemeint sei, irritiert um
so mehr, als Heinrich nur einen Satz zuvor noch Feuerbachs explizite Be-
stimmung des menschlichen Wesens als eines Verhaltnisses, welches einzig
zwischen den Menschen existiere, selbst zitiert. (Vgl. Feuerbach 1990: 338 f.)
Dass Marx in den Manuskripten noch »vom selben Individualismus [...] wie die
politische Okonomie« (Heinrich 2006: 115) ausgehe, ist also schon ideenge-
schichtlich betrachtet falsch. Genauso wenig steht in der Argumentation der
Manuskripte die gesellschaftliche Wirklichkeit »dichotomisch einem irgend-
wie gearteten Wesen oder dem Denken gegeniiber« (ebd.: 147). Wenn Marx
kritisiert, dass die gegenwirtige Form der Produktion nicht Ausdruck des
menschlichen Wesens sei, dann »destilliert« er mitnichten aus einer vorge-
fassten Anthropologie »einen dem menschlichen Wesen entsprechenden Ge-
sellschaftszustand heraus und stellt ihn der Wirklichkeit als Ideal gegeniiber«,
misst er nicht »die schlechte Wirklichkeit am wahren menschlichen Wesen«
(ebd.: 117; vgl. ebd.: 103), sondern versucht er, wie wir gesehen haben, die biir-
gerlichen 6konomischen Verhiltnisse als Formen zu fassen, unter denen sich
dieses menschliche Wesen iiberhaupt erst praktisch — aber noch in entfrem-
deter Form — entwickelt. Es ist unzweifelhaft, dass ihm dieser Nachweis hier
noch nicht tberzeugend gelingt, nichtsdestotrotz steht er damit weder »an
der Grenze zum utopischen Sozialismus«, noch wendet er eine »moralische
Kritikfigur« (ebd.: 117) an. Weder die Marx’sche Kritik noch die Philosophie,
die ihr sowohl Gegenstand als auch Grundlage ist, werden hier richtig er-
fasst."® Gerade vor dem Hintergrund der Kritik der Hegel'schen Phinomenolo-

18 Gegen derartige Missverstandnisse hat schon Max Horkheimer in einem Nachtrag zu
Traditionelle und kritische Theorie betont: »Die dialektische Theorie bt keine Kritik aus
derbloRen Idee. Schon inihreridealistischen Gestalt hat sie die Vorstellung von einem
an sich Guten, das der Wirklichkeit blo8 entgegengehalten wird, verworfen. Sie urteilt

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

gie ist es unhaltbar, zu behaupten, Marx’ Bestimmung des Kommunismus als
»vollstindige, bewuf’t und innerhalb des ganzen Reichthums der bisherigen Ent-
wicklung gewordne Rickkehr des Menschen fiir sich als eines gesellschaftlichen,
d.h. menschlichen Menschen« (MEGA? I/2: 263)" impliziere einen urspriing-
lichen Zustand, »in welchem der Mensch sein menschliches Wesen« als ein
eigentliches »noch besafR« (Heinrich 2006: 116).>° Damit schiebt man Marx ei-
ne Position unter, die er selbst am Beispiel des >rohen Kommunismus< expli-
zit kritisiert, da dieser die Zivilisation nur abstrakt negiere und die »Riick-
kehr zur unnatiirlichen Einfachheit des armen und bediirfniRlosen Menschen
[sei], der nicht tiber das Privateigenthum hinaus, sondern noch nicht ein-
mal bei demselben angelagt ist.« (MEGA? I/2: 262) Genauso wie bei Hegel
der Geist ist bei Marx der wahrhaft gesellschaftliche Mensch aber nicht Ur-
sprung, sondern Resultat seiner Selbstverwirklichung. Wenn die Phinomeno-
logie des Geistes den Geist durch die »Fortwilzung« der Bewusstseinsgestalten
und den »Riickgang in ihren Grund und Wesen« als »das sich selbst tragende,
absolute reale Wesen« (Hegel 1970: 325 f.) entwickelt, dann ist damit keine Er-
kundung irgendeiner Ursuppe eines gespenstischen eigentlichen« Geistes ge-

nicht nach dem, was (iber der Zeit, sondern nach dem, was an der Zeit ist.« (Horkhei-
mer 2005b: 267)

19 Alle Hervorhebungen bis auf die letzte sind von mir. Heinrich wiederum unterschlagt
genau diese ndhere Bestimmung dersRickkehr«.

20 Diese Behauptung ttbernimmt auch Denis Mader in seiner Studie Fortschritt bei Marx
und meint gar, eine »geschichtsphilosophische Aporie«in den Okonomisch-philosophi-
schen Manuskripten ausmachen zu kdnnen: »Wenn die Menschen erst werden miissen,
was sie sein sollen, was sie aber gleichzeitigimmer schon gewesen sind, wie konnen sie
dann tberhaupt eine CGeschichte haben?« (Mader 2010: 158) Mader missversteht Marx
in gleich zweifacher Weise: Zum einen iibernimmt dieser nicht einfach — wie Mader
meint — Feuerbachs Philosophie des Cattungswesens, sondern transformiert sie fun-
damental, wenn er das menschliche Wesen in der Selbsterzeugung durch Arbeit aus-
macht und es dadurch notwendig als ein sich Entwickelndes begreift. Deshalb ist das
>Neues, dessen Auftreten Mader zum Wesensmerkmal von geschichtlicher Entwick-
lung und Fortschritt bestimmt, weder das»>Alte<,>Urspriingliche<— das ware tatsachlich
eine Aporie —noch ein »auf sich selbst gegriindetes, unvermitteltes Neues« (ebd.), wie
Feuerbach es gegen die Hegel'sche sNegation der Negation«setzt, sondern ein Werden-
des. Zum anderen erkennt Mader nicht, dass ein wesentliches Motiv der Manuskripte
ist, den Kommunismus oder >den wirklichen Menschen< gerade entgegen den jung-
hegelianischen und anderen Ansitzen (und als Kritik an diesen) nicht aus einer »ei-
gentlichen Bestimmung der Menschen« (ebd.: 156), also >bestimmungsteleologischs,
sondern aus den verkehrten Verhiltnissen selbst als deren historisch moglich gewor-
denes Resultat zu entwickeln.

12.02.2026, 21:11:14.

4


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Wahrheit und Revolution

meint, sondern der durchgefiihrte »Prozefd der Erfahrung des Bewuf3tseins«
(Schnidelbach 1999: 77), durch den hindurch sich der Geist als das geschicht-
lich gewordene »Ganze[...] der geistigen oder kulturellen Wirklichkeit« (ebd.:
72) begreift,” von dem Hegel entsprechend schon in der Vorrede zur Phéinome-
nologie schreibt, es — das Ganze - sei »nur das durch seine Entwicklung sich
vollendende Wesen. Es ist von dem Absoluten zu sagen, dafd es wesentlich
Resultat, dafS es erst am Ende das ist, was es in Wahrheit ist; und hierin eben
besteht seine Natur, Wirkliches, Subjekt oder Sichselbstwerden zu sein.« (He-
gel 1970: 24) Marx wiederum verwirft diese Philosophie nicht einfach, sondern
kritisiert, dass in ihr »Subjekt und Pridicat [...] das Verhiltnif einer absolu-
ten Verkehrung zu einander« haben, weil hier der »wirkliche Mensch und die
wirkliche Natur« (MEGA? I/2: 302) als blofRe Pridikate des absoluten Geistes
figurieren. Wohlgemerkt lautet der Vorwurf nicht auf Verkehrung von Sub-
jekt und Pridikat tberhaupt, denn »formell und abstrakt« (ebd.) erfasse Hegel
damit die innerhalb der Entfremdung sich vollziehende Selbsterzeugung des
Menschen ja durchaus nicht falsch. Was Marx Hegel nicht ohne Sarkasmus
vorwirft, ist die Verabsolutierung dieser Verkehrung und deren Verklirung zur
wirklichen Vernunft: »Also die Vernunft ist bei sich in der Unvernunft als Un-
vernunft. [...] Die Selbstbejahung, Selbstbestitigung im Widerspruch mit sich
selbst, sowohl mit dem Wissen, als mit dem Wesen des Gegenstandes, ist also
das wahre Wissen und Leben.« (Ebd.: 299)

Angesichts der Art und Weise sowie der Resultate der bis hier geschilder-
ten Hegel-Kritik Marxens muss klar sein, dass aus obigem Zitat keineswegs
die strikte Absage an diese zentralen Prinzipien der idealistischen Philoso-
phie — Vernunft und Wahrheit — spricht,”> Marx sich aber ebenso wenig auf
sie noch ungebrochen, quasi in junghegelianischer Manier, als Referenzpunk-
te einer innerphilosophischen Kritik bezieht®. Was also sind Vernunft und
Wahrheit fiir Marx?

Schon ein Jahr zuvor, in seiner ebenfalls nicht zu Lebzeiten veréffentlich-
ten Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, hilt Marx gegen Hegel, dass dieser

21 Marcuse nenntden Geist daher den»Terminus, der Vernunftals Geschichte kennzeich-
net« (1962: 21).

22 Auchan dieser Stelle hat Marx mit Feuerbachs materialistischem Sensualismus wenig
gemein, demzufolge —und in expliziter Ablehnung von Hegels spekulativer Figur der
Negation der Negation— Wahrheit sich demv.a. als rezeptiv, passiv verstandenen Sub-
jekt als unmittelbare sinnliche Gewissheit von den duReren Gegenstianden ergibt; vgl.
Marcuse 1962: 240.

23 So lautet etwa Althussers Unterstellung (2011: 94 ff.).

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

»iiberall die Idee zum Subjekt macht, und das eigentliche, wirkliche Subjekt
[...] zum Pridicat« (MEGA? I/2: 11), so aber die bitrgerliche Wirklichkeit zu-
rechtbiege und spekulativ der »Sache der Logik« (ebd.: 18) anpasse, um die
Wirklichkeit als verniinftig zu rechtfertigen. Damit war Hegel nicht einfach
Apologet des Bestehenden, denn es ging ihm dabei um nicht weniger als eine
Begriindung der Einheit von vernunftbegriindetem Allgemeinem und selbst-
bestimmtem Individuum - ein Unternehmen, dessen kritischen Gehalt auch
Adorno hervorgehoben hat: »Nur soweit das Wirkliche transparent auf die
Idee der Freiheit, also die reale Selbstbestimmung der Menschheit ist, kann
es fiir verniinftig gelten. Wer dies Erbe der Aufklirung aus Hegel eskamotiert
und eifert, dafd seine Logik eigentlich mit der verniinftigen Einrichtung der
Welt nichts zu tun habe, verfilscht ihn.« (Adorno 1975: 288)** Auch Marx weif3
das, und er zeiht Hegel nicht einfach (nur) der unbegriindeten, voreiligen
Behauptung der bereits waltenden Wirklichkeit der Vernunft oder einer ab-
sichtsvoll reaktioniren Legitimation irrationaler Herrschaft, sondern erkennt
- besonders in den Okonomisch-philosophischen Manuskripten — auch, dass hier
ein Problem vorliegt, dessen Losung innerhalb der (Hegel'schen) Philosophie,
mit theoretischen Mitteln, gar nicht moglich ist. Diese kann nicht anders,
als die Widerspriiche, die realen Antagonismen, gewaltsam unter ihren Hut
zu bringen, wenn sie die Verwirklichung der Vernunft als Selbstbewegung
und -verwirklichung des Geistes entfaltet.” Erst Marx eréffnet, indem er die
Vernunft materialistisch in ihrer praktischen Dimension als historisch voran-
schreitende Selbsterzeugung der Menschen durch Arbeit, durch die praktische

24  Siehe auch Marcuses Erkldarung, dass der idealistische Versuch, eine »universell ver-
niinftige Ordnung« aus der allgemeinen Struktur des Denkens, aus dem Subjekt zu
begriinden, gegen den »Angriff des englischen Empirismus« gerichtet war (Marcuse
1962: 26 f.), der den Menschen letztlich auf die Unterwerfung unter das schlichtweg
Gegebene verpflichtete, weil er Begriffe und Denken einzig als blofle Ausdriicke der
gewohnlichen Erfahrung von gegebenen Tatsachen auffasste.

25  Inseiner Vorlesung zur Erkenntnistheorie (1957/58) hat Adorno die Daumenregel for-
muliert, man solle bei Schwierigkeiten, sich unter (spekulativen) Begriffen wie dem
des Geistes etwas Bestimmtes vorstellen zu kdnnen, versuchen, »die Probleme zu kon-
struieren, die durch die Einfithrung, durch die Konstruktion eines solchen Begriffes
gelost werden sollen« (Adorno 0.).: 89). Ein wesentlicher Sinn der Spekulation besteht
namlich darin, die sich dem idealistischen Denken ergebenden Widerspriiche »bis zu
einem Grad auszugleichen« (ebd.: 191; vgl. MEGA? |/2: 299 f.). Die Logik entspricht da-
mit den Formen des Staates, wie ihn Marx etwa in Zur Judenfrage als abstrakte All-
gemeinheit kritisiert, und des die einander gegensatzlichen Waren gleichsetzenden
Geldes, weshalb Marx die Logik gar als »Geld des Geistes« (ebd.: 278) bezeichnet.

12.02.2026, 21:11:14.

43


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ly Wahrheit und Revolution

Bearbeitung der Natur, begreift, ein Verstindnis von der Moglichkeit einer

wirklichen Aufhebung der Widerspriiche:

»Man sieht wie Subjektivismus und Objektivismus, Spiritualismus und Ma-
terialismus, Thatigkeit und Leiden erst im gesellschaftlichen Zustand«—al-
so im Sozialismus/Kommunismus —»ihren Gegensatz, und damit ihr Dasein
als solche Cegensatze verlieren; man sieht, wie die Losung der theoretischen
Cegensitze«—nach Hegel also die verniinftige Erkenntnis ihrer Einheit in ei-
ner dialektisch vermittelten Totalitit und damit die Erkenntnis der Wahrheit
—»selbst nur auf eine praktische Art, nur durch die praktische Energie d[es]
Menschen moglich ist und ihre Losung daher keineswegs nur eine Aufgabe
der Erkenntnifs, sondern eine wirkliche Lebensaufgabe ist, welche die Philo-
sophie nicht16sen konnte, eben weil sie dieselbe als nur theoretische Aufgabe
faflte.« (Ebd.: 271)%

Um die Wirklichkeit der Vernunft nach dem Maf3stab von Allgemeinheit und
Notwendigkeit zu begriinden, musste die (idealistische) Philosophie ein Sub-

jekt konstruieren, das iiber das konkrete, zufillige Bewusstsein, die Psycho-

logie und die Interessen der Einzelsubjekte hinausgehend deren Gemeinsa-

mes darstellt und - hier entsprechen sich Hegels >List der Vernunft« und
Adam Smiths >unsichtbare Hand« — durch sie hindurch wirkt. (Vgl. Adorno
0.].: 78 £.) Die hier notwendig auf dem FufRe folgende Hypostasierung des ob-

jektiven Geistes gegeniiber den Individuen — sie werden gar »geopfert und

26

In seinen ein Jahr spater verfassten Thesen ad Feuerbach wird er denselben Gedanken
noch einmal dhnlich (und mit noch eigenwilligerer Interpunktion) formulieren: »Die
Frage, ob dem menschlichen Denken — gegenstiandliche Wahrheit zukomme —ist kei-
ne Frage der Theorie, sondern eine praktische Frage. In der Praxis mufd der Mensch die
Wabhrheiti.e. Wirklichkeit u. Macht, Diesseitigkeit seines Denkens beweisen.« (MEGA?
IV/3:20) Uberhaupt stellen die Feuerbach-Thesen —anders als Heinrich 2006:127, dem
Althusser'schen Diktum folgend, behauptet—gar keinen Bruch mit den Okonomisch-phi-
losophischen Manuskripten dar und sagen nichts aus, was nicht auch schon in diesen —
allenfalls teilweise weniger pointiert — entwickelt wurde. Einzig die Kritik des Begriffs
»Gattung«in der sechsten These ist neu, doch selbst hier ist zu vermerken, dass Marx
sich damit zum einen nur gegen Feuerbachs konkrete ahistorische und ungesellschaft-
liche Konzeption wendet, was er de facto auch schon in den Manuskripten mit seiner
Bestimmung des Gattungswesens als sukzessiver Selbst- wie gegenseitiger Erzeugung
der Menschen durch Arbeit getan hat. Zum anderen wird er den Gattungsbegriff, wie
wir bereits gesehen haben, auch in den folgenden Jahren und Jahrzehnten immer wie-
der selbst gebrauchen.

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

preisgegeben« (Hegel 1986: 49) — fithrt die Bestimmung der Vernunft als Set-
zung der Welt unter die Bestimmungen des Menschen ad absurdum. Die-
sen Selbstwiderspruch, diese Aporie der idealistischen Philosophie 16st Marx
mit seinem Vestindnis vom menschlichen Gattungswesen als bewusst ge-
meinschaftlich-gesellschaftlichem Zusammenhang der menschlichen Arbei-
ten, als praktischer Selbsterzeugung der Gattung: Dass Hegel die Wirklich-
keit der Vernunft spekulativ begriinden musste, hat seinen Grund darin, dass
die Menschen - wie erst im Horizont der Marx’schen Bestimmungen von ih-
rem praktischen Gattungswesen greifbar wird — die Welt noch nicht mit Be-
wusstsein gemeinschaftlich einrichten, das Allgemeine und Notwendige — der
die Einzelnen iibergreifende gesellschaftliche Zusammenhang - sich also bis-
lang nur hinter ihrem Riicken entwickelt und durchsetzt. Der zentrale Inhalt
und Gegenstand der Philosophie — Vernunft — verschwindet damit aber nicht
aus Marx’ Werk, er ist im Gegenteil — als praktische Selbsterzeugung und
-bestimmung der Menschen — aufgehoben in der bereits dargestellten Bestim-
mung des Kommunismus und dessen materialistischer Herleitung aus der
geschichtlichen Entwicklung selbst.”” Diese Transformation hat Horkheimer
einmal sehr treffend so pointiert:

»Die Selbstanschauung der Vernunft, die fiir die alte Philosophie die hochste
Stufe des Gliicks bildete, istim neueren Denken in den materialistischen Be-

27  Marx’ Betonung der praktischen Dimension der Vernunft als Selbsterzeugung der
menschlichen Gattung sollte indes nicht zu der falschen Annahme verleiten, Ver-
nunft werde von Marx durch blinde virile Praxis ersetzt, als subjektives, intellektuelles
Vermaogen also verabschiedet und der Mensch damit auf ein bloRRes Reiz-Reaktions-
Biindel reduziert. Praxis ohne Vernunftvermogen zeichnet das Tier aus, nicht den Men-
schen, wie Marx in den Manuskripten zu Protokoll gibt: »Das Thier ist unmittelbar eins
mitseiner Lebensthatigkeit. Es ist sie. Der Mensch macht seine Lebensthatigkeit selbst
zum Gegenstand seines Wollens und seines Bewufitseins. Er hat bewufite Lebenstha-
tigkeit. Es ist nicht eine Bestimmtheit, mit der er unmittelbar zusammenflieRt. Die
bewufite Lebensthatigkeit unterscheidet d[en] Menschen unmittelbar von der thie-
rischen Lebensthatigkeit. Eben nur dadurch ist er ein Gattungswesen. Oder er ist nur
ein Bewufstes Wesen, d.h. sein eignes Leben ist ihm Gegenstand, eben weil er ein Gat-
tungswesen ist. Nur darum ist seine Thatigkeit freie Thatigkeit.« (MEGA? I/2: 240) Aus
diesen Zeilen klingt auch heraus, dass Marx —wenngleich das in den Manuskripten auf
den ersten Blick vielleicht etwas untergeht— Hegel gar nicht den erst einmal ganz rich-
tigen Impuls vorhilt, die Geschichte als sukzessive vernunftgeleitete Aneignung der
Welt, als »Fortschritt im Bewufstsein der Freiheit« (Hegel 1986: 32) erfassen zu wollen,
sondern die idealistische Art und Weise kritisiert, in der Hegel das tut und so in die
Affirmation unverniinftiger Zustinde abgleiten muss.

12.02.2026, 21:11:14.

45


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Wahrheit und Revolution

griff der freien, sich selbst bestimmenden Gesellschaft umgeschlagen; vom
Idealismus bleibt dabei tbrig, dafd die Méglichkeiten des Menschen noch
andere sind, als im heute Bestehenden aufzugehen, andere als die Akku-
mulation von Macht und Profit.« (Horkheimer 2005b: 265)

Im selben Zug transformiert sich damit auch der in Vernunft griindende
Wahrheitsbegriff. Wahr ist bei Marx das Ganze als Wirklichkeit der Vernunft
selbstredend nicht mehr in dem Sinne, dass es sich begrifflich als dialekti-
sche Entfaltung des Geistes durch dessen Erscheinungen hindurch darstellen
lasst, der sich so als Substanz und Subjekt dieses Ganzen beweist, dessen
Widerspriiche in ihm >aufgehoben« fortbestehen. Als im emphatischen Sin-
ne wahr — und auch Hegels Wahrheitsbegriff ist schon ein emphatischer
— erweist sich das Ganze fiir Marx erst, wenn es wirklich und praktisch
unter die bewussten Bestimmungen der vereinigten Menschen »als eines
vorausgesezten Subjekts« (MEGA? I/2: 277) gestellt ist.”® Wissenschaft, deren
Ziel Wahrheit ist, geht es, wie Marx auch noch 20 Jahre spiter in seinem
kritischen >Nachruf< auf Pierre-Joseph Proudhon auf den Punkt bringt, um
die »kritischel[...] Erkenntnif} der geschichtlichen Bewegung [...], die selbst
die materiellen Bedingungen der Emancipation producire« (MEGA? 1/20: 63).
Ging es bereits Hegel nicht um die einfache Wiedergabe dessen, was ist,
sondern darum, mit der gegliickten Darstellung des Ganzen als entfalteter
begrifflicher Totalitit dieses als verniinftig konstituiert zu beweisen und erst
diese Erkenntnis des Ganzen als wahr zu bestimmen, ist blofier Tatsachen-
positivismus die Sache des Marx’schen Materialismus sogar noch weniger.
Wenn Marx die Geschichte als bislang den Menschen entfremdeten Prozess
der Entfaltung der praktischen menschlichen Wesenskrifte begreift, dann
ist das Bestehende nicht — wie Hegel noch zeigen wollte — mit seinem Begriff
identisch, indem es als spekulative Einheit die Widerspriiche begrifflich in
sich integrierend aufhebt; dann kann nur eine Wissenschaft wahr sein,
die die entfremdete Gesellschaft als ein Ganzes darstellen kann, dessen
reale Widerspriiche es itber sich hinaustreiben auf die noch ausstehende
praktisch verwirklichte »Aneignung des menschlichen Wesens durch und fiir
dl[en] Menschen« (MEGA? 1/2: 263). Worauf sich die Marx’sche im Gegensatz

28 In den Feuerbach-Thesen stellt Marx seinen sneuen< Materialismus daher — gleicher-
mafen gegen den Idealismus wie gegen Feuerbachssaltens, »anschauenden<Materia-
lismus gerichtet, dem Wahrheit nur aus sinnlicher Anschauung folgt —auf den Stand-
punkt der smenschliche[n] Gesellschaft« oder der »gesellschaftliche[n] Menschheit«
(MECAZ IV/3: 21), ergo: des Kommunismus.

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

zur Hegel'schen Erkenntnis zubewegt, ist, in den Worten von Schmidt,
»kein absoluter Begriff, sondern die alle logische Immanenz sprengende,
nie zu vergeistigende Geschichte« (Schmidt 1971b: 64). In diesem Sinne kann
die kapitalistische Gesellschaft gar nicht als verniinftige Einheit begriffen
werden, die alle ihre Einzelmomente in sich aufgehoben hat, sondern ist erst
der Kommunismus, in dem die Widerspriiche der bisherigen verkehrten,
herrschaftsférmigen Gesellschaft >wahrhaft aufgelost< sein werden (vgl.
MEGA? I/2: 263), die geschichtlich einst durchgesetzte Wahrheit dieser noch
unwahren Gesellschaft.

3. Die »wirkliche Bewegung welche den jetzigen Zustand
aufhebt« - Ein radikaler Bruch?

Die Marx’schen Artikel und Manuskripte der Jahre 1843 und 1844 — und ge-
rade die Okonomisch-philosophischen Manuskripte — als Kritikversuche abzutun,
die noch auf dem Terrain und innerhalb der Problematik der Philosophie ver-
blieben und mit dem >historischen Materialismus« der folgenden Jahre nichts
zu tun hitten, ignoriert nicht nur, was Marx mit jenen fritheren Forschungen
eigentlich bezweckt hat, und zeugt obendrein nicht nur von einem Unver-
stindnis fir die selbstverstindlich auch praktischen und politischen Impli-
kationen des Deutschen Idealismus. Es gerit so auch vollig aus dem Blick,
auf welcher grundsitzlichen Problematik das Projekt eines shistorischen Ma-
terialismus« eigentlich aufbaut. Die Manuskripte sind — als ein erster Versuch
— ganz wesentlich von dem Anspruch getragen, den Sozialismus bzw. Kom-
munismus nicht als Idee oder gespeist aus (nicht selten christlich begriinde-
ten) Gerechtigkeitsvorstellungen gegen die Wirklichkeit zu halten, sondern
ihn als sich real durchsetzendes Moment dieser Wirklichkeit selbst auszu-
weisen, indem deren Widerspriichlichkeit anhand der Ergebnisse des damals
fortgeschrittensten Stands der Gesellschaftswissenschaften: der politischen
Okonomie, verdeutlicht wird, und erst die ausfithrliche Auseinandersetzung
mit und Kritik an Hegel (und Feuerbach), wie ich sie bis hier geschildert ha-

29 »Wabhrheit ist nicht nur mit Lehrsitzen und Urteilen verknpft; sie ist, kurz gesagt,
nicht nur ein Attribut des Denkens, sondern der im Prozefd stehenden Wirklichkeit.
Etwas ist dann wahr, wenn es ist, was es sein kann, indem es alle seine objektiven Mog-
lichkeiten verwirklicht.« (Marcuse 1962: 33)

12.02.2026, 21:11:14.

47


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Wahrheit und Revolution

be, liefert Marx iiberhaupt die Mittel dafiir an die Hand*°: Erst ausgehend
von einem Begriff des menschlichen Gattungswesens als sukzessiver Selbster-
zeugung durch Arbeit erkennt er die Kategorien der politischen Okonomie als
Formen, unter denen diese Selbsterzeugung nur entfremdet, also als verkehr-
ter Prozess, stattfindet, von dem die Menschen beherrscht werden, statt ihn
bewusst zu gestalten, und der dennoch so erst die Bedingungen der Moglich-
keit dafiir schafft, dass die Menschen ihre Verhiltnisse einst mit Bewusstsein
unter ihre kollektive Regie nehmen werden. Und so ist seinerseits auch der
Begriff der Entfremdung nicht einfach das Mittel einer die bestehenden Pro-
duktionsverhiltnisse moralisch anklagenden, sondern einer historisch auf-
klirenden Kritik und thematisiert er schliefilich nicht weniger als die Ermdg-
lichungsbedingung, den Bildungsprozess, der menschlichen Befreiung. Die
Manuskripte zur Deutschen Ideologie kniipfen an genau dieses bereits in den
Okonomisch-philosophischen Manuskripten grundlegend formulierte Desiderat,
den Kommunismus aus der Entwicklung der materiellen Verhiltnisse zu er-
kliren, an und formulieren in mehreren ausfiithrlicheren Anliufen Ansitze ei-
ner materialistischen Geschichtsschreibung aus, mit der nicht nur im selben Zug
die idealistischen und junghegelianischen Vorstellungen von Geschichte er-
klart und kritisiert werden, sondern zentral der Kommunismus als eine sol-
che »wirkliche Bewegung« begriindet werden soll.*

Nun ist das Besondere an der Deutschen Ideologie bekanntlich aber, dass sie
nicht nur eine (mehr noch fiir Marx’ als fiir Engels’ damalige Standards) véllig
neue, ja anti-philosophische Sprache an den Tag legt, sondern ganz explizit

30 Vgl. Arndt 2012: 39, der allerdings auch konstatiert, dass Marx Ceschichte lediglich
mit Hegels Phinomenologie parallelisiere und so den Widerspruch zum »energetischen
Prinzip« (ebd.: 43) hypostasiere, statt die wirklichen Widerspriiche als solche zu unter-
suchen. Dass Marx hier noch keine immanente Kritik der Kategorien der politischen
Okonomie leistet, ist ebenso véllig richtig wie die Feststellung, dass auf der anderen
Seite die Manuskripte auf eine Uberwindung der Spekulation und die noch ausstehen-
de Erforschung der gegenstindlichen Vermittlungsformen samt ihrer geschichtlichen
Entstehung drangen. Wie im Folgenden deutlich werden soll, wird damit aber kei-
neswegs jene Geschichtskonstruktion aufgelost (vgl. ebd.: 44), sondern zieht sie sich
weiterhin gerade auch durch die dann folgenden Forschungen Marxens.

31 Die Zentralitat dieses Punktes heben Marx und Engels im Manuskript sogar durch die
Anstreichung der gesamten Passage eigens hervor: »Der Communismus ist fiir uns
nicht ein Zustand, der hergestellt werden soll, ein Ideal, wonach die Wirklichkeit sich
zu richten haben [sic]. Wir nennen Communismus die wirkliche Bewegung welche den
jetzigen Zustand aufhebt. Die Bedingungen dieser Bewegung ergeben sich aus der
jezt bestehenden Voraussetzung.« (MEGA? I/s: 37)

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

als Kritik des philosophischen Diskurses, gar als — so sollte Marx es Jahre spi-
ter formulieren - grundlegende >Abrechnung< mit dem eigenen »ehemaligen
philosophischen Gewissen« (MEGA? II/2: 101) gedacht ist, das nicht zuletzt
noch die Okonomisch-philosophischen Manuskripte getragen hatte.>* Hier ist zu-
nichst noch einmal in Erinnerung zu rufen, welchen Zweck Marx und Engels
(zeitweise auch die an diesem Projekt mitwirkenden Moses Hess, Joseph Wey-
demeyer und Roland Daniels) mit der — schlieflich nicht zustandegekomme-
nen - Verdffentlichung der Deutschen Ideologie verfolgt haben®:

Sowohl Bruno Bauer als auch Max Stirner hatten kurz zuvor den Kommu-
nismus als blofien Feuerbachianismus denunziert. Besonders Stirner hatte in
seiner polemischen Schrift Der Einzige und sein Eigentum (1844) u.a. materia-
listisch intendierte Kategorien wie >der Mensch« und das menschliche >Gat-
tungswesenc als blofle Umkehrung religioser Kategorien angegriffen und da-
mit auf nichts Geringeres als das Fundament der sozialistischen und kommu-
nistischen Publizistik in Deutschland gezielt, die tatsichlich wesentlich auf
Feuerbach aufbaute. Marx und Engels setzen indes nicht zu einer Entkriftung
dieser Feuerbach-Kritik an, lassen sich aber ebenso wenig auf Stirners Eloge
auf den véllig vermittlungslosen konkreten »Einzigenc< ein,** sondern vertiefen
den schon in den Okonomisch-philosophischen Manuskripten anvisierten Ansatz
einer Erklirung des Kommunismus aus den zu ihrer geschichtlichen Uber-
windung treibenden realen Widerspriichen der ékonomischen Verhiltnisse.
Interessant ist hier allerdings, wie sich die Argumentation gegeniiber den Ma-
nuskripten augenscheinlich verschoben hat: Hing sie in diesen noch inwendig
zusammen mit einer Theorie des Gattungswesens, wird sie in der Deutschen
Ideologie nun explizit gegen Feuerbach und die Philosophie tiberhaupt in An-
schlag gebracht. Aus genealogischer Perspektive kann man hier ein durchaus

32 Dass die Deutsche Ideologie nicht nur vom Partei-Marxismus zur Grundlage einer >his-
torisch-materialistischen Weltanschauung< erhoben wurde, sondern auch — quasi am
anderen Ende des Spektrums der Anknipfungen an Marx —von grofien Teilen der wis-
senschaftlichen Marx-Forschung als zentrales Dokument des Bruchs mit der Philoso-
phie interpretiert werden konnte, kommt also selbstverstandlich nicht von ungefahr.

33  Siehe hierzu ausfiihrlicher Spekker 2018, insb. S.175-190, sowie Bohlender 2018.

34  Stirners quasi antiphilosophische Philosophie des>Ich<bzw. des>Einzigen<wird in epi-
scher Breite im projektierten Kapitel I1l. Sankt Max zerpfliickt. Zur Problematisierung
siehe besonders Matthias Bohlenders Studie im vorliegenden Buch. Cum grano salis
lasst sich diese Auseinandersetzung zwischen Stirner, Marx und Engels sowie Moses
Hess (mit seiner 1845 erschienenen Schrift Die letzten Philosophen) als sUrszene< des
Konflikts zwischen (postmoderner) Dekonstruktion und Kritischer Theorie lesen.

12.02.2026, 21:11:14.

49


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Wahrheit und Revolution

brillantes, wenngleich folgenreiches Ausweichmanéver beobachten, mit dem
Marx und Engels Stirner und Bauer vorfithren wollen, dass die letzteren bei-
den einen Scheingegner bekimpfen, der sich zwar in Gestalt des deutschen
philosophischen Kommunismus respektive >wahren Sozialismus« tatsachlich
selbst fiir einen Teil der kommunistischen Bewegung halten mag, mit deren
wirklichen Ausprigungen aber iiberhaupt nichts zu tun habe®:

»Charakteristisch ist es aber, daf® die Heiligen Bruno & Max die Vorstellung
Feuerbachs vom Kommunisten sogleich an die Stelle des wirklichen Kom-
munisten setzen, was theilweise schon deswegen geschieht, damit sie auch
den Kommunismus als >Geist vom Ceists, als philosophische Kategorie, als
ebenbiirtigen Gegner bekimpfen kénnen« (MEGA? I/5: 57).

Mit grofRer Geste halten Marx und Engels jetzt gegen die >ideologischen«< Aus-
einandersetzungen der Philosophen die Empirie. Insbesondere in den fiir ein
projektiertes Kapitel 1. Feuerbach ausgekoppelten Manuskriptteilen fithren sie
vor, weshalb all die philosophischen Begriindungen des Kommunismus (samt
den ebenfalls philosophischen Versuchen ihrer Widerlegung) unsinnig seien:
Mit philosophischen Prinzipien und Ideen habe der Kommunismus im Grun-
de gar nichts zu tun, man miisse nur unvoreingenommen die materiellen
Verhaltnisse und deren geschichtliche Entwicklung anschauen, sie auf »rein
empirischem Wege« (ebd.: 8) konstatieren, um zu begreifen, dass der Kom-
munismus als Bewegung ihrer revolutioniren Aufhebung von ihnen selbst
notwendig hervorgebracht werde.*® So demonstrieren sie anhand kurzer his-
torischer Rekonstruktionen der Entwicklung der gesellschaftlichen Arbeits-
teilung und Eigentumsformen, wie die Entfaltung der menschlichen Produk-

35 Siehe insbesondere Marx’ und Engels’ Polemik gegen dieses >Selbstmissverstandnis«
des deutsch-philosophischen Kommunismus in den Kapiteln der Deutschen Ideologie
iber den>wahren Sozialismus<und Karl Griin; MECA? I/s5: 515-589. Wie sehr diese Aus-
einandersetzungen keineswegs blof die Konsequenz wissenschaftlicher Einsichten
sind, sondern auch aus dem politischen Tagesgeschaft Marxens und Engels’ — insbe-
sondere im Bund der Gerechten — erklart und so in ihrer Bedeutung begriffen werden
miissen, ihrerseits die wissenschaftliche Kritik auf bestimmte Weise auszurichten, ha-
be ich in Spekker 2018: 181 ff. zu erhellen versucht. Siehe zu dieser Episode der Marx’-
schen>Kritik im Handgemenge<auch Bohlender 2016 und 2018.

36  Nurwenig spater wird Marx in der Misére de la Philosophie in entsprechender Weise ge-
gen Proudhon wie den >Utopismus< gleichermafRen halten, die Sozialisten und Kom-
munisten hatten»nur sich Rechenschaft abzulegen von dem, was sich vor ihren Augen
abspielt[,] und sich zum Organ desselben zu machen« (MEGA? |/30: 302).

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

tivkrafte deren jeweiligem Stand entsprechende gesellschaftliche und politi-
sche Verhiltnisse und Verkehrsformen ebenso wie Bewusstseinsformen her-
vorbringe. Mit dem in diesem Zusammenhang erstmals formulierten und
fiur den Marxismus kanonisch werdenden Paradigma, wonach mit der vo-
ranschreitenden Entwicklung der Produktivkrifte »an die Stelle der fritheren,
zur Fessel gewordenen Verkehrsform, eine neue, den entwickelteren Produk-
tivkraften & damit der fortgeschrittenen Art der Selbstbethitigung der Indi-
viduen entsprechende gesetzt wird, die & son tour wieder zur Fessel & dann
durch eine andre ersetzt wird« (ebd.: 103), sind sich Marx und Engels sicher,
die geschichtliche Entwicklung und schliellich den Kommunismus als deren Ziel
ohne jegliche philosophische Vor- oder Grundannahmen erkliren zu kénnen.
Zwar unterscheidet sich die Argumentation gar nicht so sehr von derjenigen
in den Okonomisch-philosophischen Manuskripten: Mit der unter der Herrschaft
des Privateigentums vorangeschrittenen Arbeitsteilung haben sich die Pro-
duktivkrifte als sachliche Gewalt gegen die zunehmend voneinander isolier-
ten Individuen verselbstindigt. Die sich so entwickelnde »grofie Industrie«
(ebd.: 91 et passim) schafft zugleich aber dadurch, dass mit ihr die Produktiv-
krifte erstmals als Totalitit und »nur innerhalb eines universellen Verkehrs«
(ebd.: 112) existieren, auch erstmals die Voraussetzung dafiir, dass diese Indi-
viduen sich vereinigen und diese Produktivkrifte als ganze aneignen konnen:

»Die Aneignung dieser Krifte ist selbst weiter nichts als die Entwicklung der
den materiellen Produktionsinstrumenten entsprechenden individuellen
Fahigkeiten. Die Aneignung einer Totalitidt von Produktionsinstrumenten
ist schon defshalb die Entwicklung einer Totalitit von Fahigkeiten in den In-
dividuen selbst. Diese Aneignung ist ferner bedingt durch die aneignenden
Individuen. Nur die von aller Selbstbethitigung vollstindig ausgeschlos-
senen Proletarier der Cegenwart sind im Stande, ihre vollstindige, nicht
mehr bornirte Selbstbethitigung, die in der Aneignung einer Totalitit von
Produktivkriften & der damit gesetzten Entwicklung einer Totalitdt von
Fahigkeiten besteht, durchzusetzen.« (Ebd.)¥

37  Dass es sich hier um eine notwendige Voraussetzung handele, wird an anderer Stelle
noch deutlicher: »[..] in der gofien Industrie ist der Widerspruch zwischen dem Pro-
duktionsinstrument & Privateigenthum erst ihr Produkt, zu dessen Erzeugung sie be-
reits sehr entwickelt sein mufs. Mit ihr ist also auch die Aufhebung des Privateigen-
thums erst moglich.« (MEGA? I/s: 70 f.; Herv. M.S.)

12.02.2026, 21:11:14.

51


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Wahrheit und Revolution

Hier wird also niher ausgefithrt, was Marx meint, wenn er in den Manu-
skripten die Industrie als das »aufgeschlagne Buch der menschlichen Wesenskrifte«
(MEGA? I/2: 271) bezeichnet, und das Resultat dieses Prozesses: die »totalen
Individuens, deren »Selbstbethitigung mit dem materiellen Leben« zusam-
menfalle MEGA? I/s5:113), ist im Grunde das, was Marx dort mit dem bewuss-
ten, wirklichen Gattungswesen gemeint hat.

Doch genau diese >historisch-materialistische« Argumentation wird in der
Deutschen Ideologie nun explizit gegen die Verwendung solcher philosophi-
schen Begriffe gehalten: »Die Individuen, die nicht mehr unter der Theilung
der Arbeit subsumirt werden, haben die Philosophen sich als Ideal unter dem
Namen: »der Mensch« vorgestellt« (ebd.: 114) und diesen dann als iiberhisto-
risch wirklich »apotheosirt« (ebd.: 46), so dass es nur eine Frage der Bewusst-
seinsentwicklung sein miisste, dass sich der Mensch dereinst als das wirkliche
Subjekt erkennen werde. Und Feuerbach bleibe schlief3lich »bei dem Abstrak-
tum >der Mensch« stehen« (ebd.: 25), dessen Sinnlichkeit er nur in der Liebe
und Freundschaft, nicht aber in dessen praktischer Tatigkeit, der Produk-
tion des eigenen materiellen Lebens, ausmache,*® weshalb sein Materialismus
also ahistorisch sei.

Von solchen Angriffen auf die Philosophie, insbesondere die Feuerbachs,
sollte man sich indes nicht tiuschen lassen: Auch die Argumentation in den
Okonomisch-philosophischen Manuskripten ist — wie bereits dargelegt — durch
diese fundamentale Differenz zu Feuerbach gekennzeichnet, nur sieht Marx
hier offenbar noch keine Veranlassung, diese Differenz auch auszubuchsta-
bieren, wihrend in der Deutschen Ideologie solche expliziten Gegeniiberstel-
lungen nun wesentlich zur Argumentationstrategie gegen Stirner & Co. geho-
ren und nicht zuletzt die neuerliche Betonung rein empirisch konstatierba-
rer Fakten unterstreichen sollen: Der Kommunismus ist eine mittels positiver
Wissenschaft als sich geschichtlich durchsetzend erklirbare Tatsache.

Doch wie itberzeugend ist dieser neue Objektivismus itberhaupt? Und ist
mit ihm wirklich die Sache der Philosophie in Marx’ wissenschaftlicher Kritik
grundlegend erledigt? Alfred Schmidt hat die berechtigte Frage aufgeworfen,
wie eine historische Dialektik — und nichts anderes ist das Marx’sche Paradig-
ma der Produktivkraftentfaltung — iiberhaupt moglich sei, wenn gleichzeitig
im Zuge der materialistischen Kritik der Hegel’schen Philosophie der speku-
lative Begriff entfalle. (Vgl. Schmidt 1977: 158 u. 176) Explizit weisen Marx und
Engels ja die idealistische Geschichtsphilosophie als >spekulative Verdrehung«

38  Siehe hierzu auch die neunte These ad Feuerbach; MEGA? IV/3: 21.

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

des wirklichen Geschichtsverlaufs zuriick, die die »spatere Geschichte zum
Zweck der fritheren« mache und den ganz selbstverstindlichen »aktiven Ein-
fluR, den die frithere Geschichte auf die spitere« ausiibe, in ihre spekulativen
Begriffe itberfithre (MEGA? 1/5: 40).* Und tatsichlich kommt ihre materialis-
tische Rekonstruktion der Geschichte ohne Vorstellungen von einer sich in ihr
verwirklichenden Idee, vom Geist als der Einheit, dem Wesen der aufeinander
folgenden geschichtlichen >Erscheinungen« aus. Es sind die Produktivkrifte:
die objektiven 6konomischen Bedingungen selbst, die die Geschichte voran-
treiben und die technischen Voraussetzungen fiir den Kommunismus ebenso
wie das massenhafte Bewusstsein fiir dessen objektive Moglichkeit erst schaf-
fen. Nun kann allerdings kaum die Rede davon sein, dass Marx und Engels
hier mittels akribischer historischer Forschung ein wissenschaftlich belastba-
res Gesetz historischen Fortschritts nachgewiesen hitten, (vgl. Reichelt 1983:
411f)) doch kénnte man zunichst ja meinen, dass es zumindest die plausi-
belste Erkliarung fir den realen »proletarischen Kommunismus« (MEGA? I/5:
516) sei, wie er sich unter den Industriearbeiterinnen und -arbeitern in den
6konomisch und politisch fortgeschrittensten Lindern Europas damals he-
rausgebildet hatte. Marx und Engels wiren demnach von einem empirischen
Faktum ausgegangen, das von sich aus wichtige Hinweise auf die konkreten
materiellen Voraussetzungen seiner Entstehung gebe, die nun vergleichswei-
se einfach rekonstruiert werden kdnnten.*® Dieses >Faktum« muss indes selbst
noch als Konstruktion Marxens und Engels’ begriffen werden: Die dem philo-
sophischen >wahren Sozialismus< entgegengehaltene »Proletariatsbewegung
Frankreichs & Englands« (ebd.: 515), deren »wirkliche Parteiinteressen« (ebd.:
517) dem »Bewufitsein bestimmter geschichtlich bedingter Lebenssphirenc
(ebd.: 516) entsprachen, argumentiert zu dieser Zeit kaum weniger >utopischs,
smoralisch« und >philosophisch« als der deutsche Kommunismus; vor allem
aber setzt sich ihre Basis weniger aus modernen Industriearbeiterinnen und
-arbeitern denn aus radikalen proletarisierten Handwerkern zusammen, die

39  Auffilligist, dass diese Kritik indes den idealistischen Anspruch einer im spekulativen
Begriff sich niederschlagenden Vernunftbegriindung der Ceschichte einfach iibergeht.

40 Und so heifdt es in der Deutschen Ideologie auch: »Die Existenz revolutionirer Gedan-
ken in einer bestimmten Epoche setzt bereits die Existenz einer revolutiondren Klasse
voraus, lUber deren Voraussetzungen bereits oben (p ) das Néthige gesagt ist « (ME-
GAZ |/5: 61f) In der MEW-Ausgabe der Deutschen Ideologie haben die Editoren in die
Leerstelle die Seitenangabe »[33-36]« (MEW 3: 47) eingefiigt, womit sie auf die Teile
verweisen, in denen der Kommunismus als »wirkliche Bewegung«aus der Entwicklung
der 6konomischen Produktivkrifte erklart wird.

12.02.2026, 21:11:14.

53


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Wahrheit und Revolution

aber nach Marx und Engels doch gar nicht fiir eine universelle revolutioni-
re Aneingung der Produktionsmittel geeignet sein konnen, weil all ihre Re-
volutionsversuche aufgrund ihrer Subsumtion unter ein blof3 »beschrinktes
Produktionsinstrument & einen beschrinkten Verkehr« (ebd.: 112) borniert
bleiben miissten. (Vgl. Spekker 2018: 187 ff.) Der Kommunismus, wie Marx
und Engels ihn als bereits »wirkliche Bewegung« behaupten, wird im Grunde
in der Deutschen Ideologie und ebenso im wenig spater erscheinenden Mani-
fest der Kommunistischen Partei, das wesentlich auch Resultat der Ausschliisse
all jener >kleinbiirgerlichens, sphilosophischen« und >reaktioniren«< Fraktionen
ist, zu einem guten Teil erst herbeigeschrieben.

Fur das Projekt einer >historisch-materialistischen< Begriindung des
Kommunismus, um die es Marx und Engels hier geht, heif3t das aber: Zwar
ist ihre Darstellung der Geschichte selbstverstindlich keine spekulative Phi-
losophie im Sinne Hegels — und doch kommt sie ohne spekulative Ziige nicht
aus. Marx und Engels analysieren nicht einfach wert- und interessenfrei die
Geschichte, die sozusagen von ganz allein, infolge blofier Anschauung, ihr
Lied vom Kommunismus zu singen begénne. Im Gegenteil: Der Kommunis-
mus ist das bestimmte Interesse, das Marx’ und Engels’ Geschichtsauffassung
und -erkenntnis bereits vorausgesetzt ist und zu erkliren hilft, warum sie sich
so fundamental ebenso von der gingigen »Beschrinkung auf hochténende
Haupt- & Staatsaktionen« (MEGA? I/5: 39) abheben konnte wie von der Na-
tionalokonomie, die den biirgerlichen Gesellschaftszusammenhang und die
kapitalistische Arbeitsteilung aus einem natiirlichen Hang zum Tausch, der
den als monadische Privateigentiimer hypostasierten Einzelnen innewohne,
ableitet und also naturalisiert.* Taugt erstere im Grunde zu nichts weiter als
blof3er Chronik, die eher der legitimierenden Herrschaftserzihlung dient, als
dass sie den inneren Zusammenhang geschichtlicher Entwicklung aufzeigen
konnte, liuft letztere auf ein vollig ahistorisches Verstindnis von Gesellschaft
hinaus, weil Geschichte sich ihr auf die dogmatische Unterscheidung zwi-
schen >unnatiirlichen< und snatiitlichen« Verhiltnissen reduzieren muss*.
Beide konnen die Gesellschaft tiberhaupt nicht als eine selbstzerrissene, sich
selbst widersprechende begreifen, (vgl. MEGA? 1V/3: 20) deren Widerspriiche
zu ihrer historischen Aufhebung treiben miissen. Es gehért zum Kern

41 So Marx schon in den Okonomisch-philosophischen Manuskripten; vgl. MEGAZ I/2: 309 ff.
42 So Marx in seiner kurze Zeit nach der Arbeit an der Deutschen Ideologie erschienenen
Polemik gegen Proudhon; vgl. MEGAZ1/30: 299. Auf diesen Punkt wird Marx im Fetisch-
Kapitel im Kapital zuriickkommen, und so soll es also auch die vorliegende Studie tun.

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

der Hegel'schen Philosophie, dass Entzweiung und Widerspruch iberhaupt
verniinftig zu begreifen, notwendig impliziert, diese als zueinander in Bezie-
hung stehende Diremtionen einer Einheit, eines Ganzen zu entwickeln. Diese
Einheit stellt der zur Totalitit entfaltete absolute Begriff dar, und ohne dieses
spekulative Moment ist die verniinftige Erkenntnis des Ganzen (und seiner
geschichtlichen Gewordenheit) laut Hegel tberhaupt nicht méglich. (Vgl.
Stapelfeldt 2009: 256 ff.) Nun sprechen Marx und Engels dieser spekulativen
Philosophie, die sich um das »wirkliche[...] Leben« nicht schere, zwar ab, zur
wissenschaftlichen Darstellung des »praktischen Entwicklungsprozesses der
Menschen« (MEGA? I/5: 136) iiberhaupt etwas beitragen zu konnen: Als Er-
scheinungen einer sie umfassenden verniinftigen Einheit behauptet, werden
die realen Widerspriiche »geschlichtet« (Stapelfeldt 2009: 265) statt, wie Marx
schon 1843 gegen Hegel hilt, selbst als wesentliche begriffen, (vgl. MEGA? I/2:
100) die es zu erkliren gilt und die zu ihrer praktisch-revolutiondren Aufhebung
fithren miissen (vgl. MEGA? IV/3: 20). Doch auch Marx und Engels kénnen
diese wirklichen Widerspriiche - aller vordergriindigen Betonung der Em-
pirie zum Trotz — tiberhaupt nicht begreifen geschweige denn als »absolut
nothwendige praktische Voraussetzung« (MEGA? I/5: 38) fir den kommunis-
tischen Umsturz erkliren, ohne selbst schon einen Begriff von verniinftiger,
wirklicher Einheit zu haben, die ihnen eben der Kommunismus ist. Dass die
geschichtlich sich entwickelnden Formen der praktischen Naturaneignung,
der »Produktion des materiellen Lebens« (ebd.: 26), einen gesellschaftlichen
Zusammenhang stiften, der @berhaupt erst ein »gemeinschaftliche[s] In-
teresse« schafft, das in der bisherigen »naturwiichsigen Gesellschaft« zwar
noch in der verkehrten Form einer »fremden, gegeniiberstehenden Macht«
besteht, doch zugleich so erst die notwendige Moglichkeitsbedingung einer
bewusst eingerichteten, »kommunistischen Gesellschaft« darstellt (ebd.: 34;
vgl. ebd.: 42), in der besonderes und gemeinschaftliches Interesse nicht mehr
im Widerspruch zueinander stehen - das erschliefft sich Marx und Engels
iiberhaupt erst aus ihrer bereits eingenommenen kommunistischen Perspek-
tive heraus, und diese Erfahrungsfihigkeit ist, wie Max Horkheimer rund 9o
Jahre spiter pointieren wird, eine differentia specifica zwischen kritischer und
traditioneller Theorie:

»Die Gesichtspunkte, welche diese [die kritische Theorie; M.S.] als Ziele
menschlicher Aktivitit der historischen Analyse entnimmt, vor allem die
Idee einer verniinftigen, der Allgemeinheit entsprechenden gesellschaft-
lichen Organisation, sind der menschlichen Arbeit immanent, ohne den

12.02.2026, 21:11:14.

55


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Wahrheit und Revolution

Individuen oder dem Gffentlichen Geist in richtiger Form gegenwirtig zu sein. Es
gehort ein bestimmtes Interesse dazu, diese Tendenzen zu erfahren und
wahrzunehmen.« (Horkheimer 2005a: 229 f.; Herv. M.S.)

Das bedeutet auch mitnichten, dass hier der Kommunismus ein blof3 willkiir-
licher, von aufen an die biirgerliche Gesellschaft herangetragener Mafistab
wire, dem Marx und Engels »die Wissenschaft [...] zu accomodieren« suchten
(MEGA? 11/3.3: 771). Diese epistemische Voraussetzung ihrer Forschung ver-
suchen sie ja gerade einzuholen durch die wissenschaftliche respektive mate-
rialistische Darstellung der Verhaltnisse als solcher, die den Kommunismus
als aus ihnen selbst entstehende »wirkliche Bewegung« begriinden, »welche
den jetzigen Zustand aufhebt«. Die biirgerlichen Verhiltnisse im Lichte der
von ihnen selbst erzeugten Moglichkeit ihrer kommunistischen Aufhebbar-
keit darzustellen, ist so auch nicht das blanke Gegenteil von Spekulation,
sondern deren Aufhebung in historisch-materialistische Kritik: Nur weil und
wenn der Kommunismus, also die verniinftige Organisation der menschli-
chen Beziehungen, als bestimmte Negation der biirgerlichen Gesellschaft prak-
tisch moglich ist, dieser inhiriert (und so auch erst verniinftig gedacht wer-
den kann), lisst sich diese iiberhaupt als ein negativer, also noch nicht verniinf-
tiger Zustand begreifen.” Die verniinftige wissenschaftliche Erkenntnis der
biirgerlichen Gesellschaft ist also gar nicht anders méglich denn als deren
Kritik und steht als solche mit der anstehenden kommunistischen Abschaf-
fung ebendieser Gesellschaft in einer virtuellen Beziehung. Wissenschaft, wie
Marx und Engels sie in der Deutschen Ideologie betreiben oder besser: umrei-
3en, und >wissenschaftlicher Kommunismus« sind — ungeachtet dessen, was
man im (Partei-)Marxismus spiter mit diesem Ausdruck gemeint hat — ein
und dasselbe.

43 DieserGrundgedanke findetsich dhnlich, wenngleich noch starkerin philosophischem
Duktus, auch schon in Marx’ (freilich von Arnold Ruge redigiertem) Brief aus den
Deutsch-Franzésischen Jahrbiichern, dem zufolge der Kritiker aus den »Formen der exis-
tirenden Wirklichkeit die wahre Wirklichkeit als ihr Sollen und ihren Endzweck entwi-
ckeln« kann, eben weil die Vernunft im Bestehenden schon existiert, »nur nicht [...] in
der verninftigen Form« (MEGAZ? |/2: 487).

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

4. »...der Mensch noch nicht den ProduktionsprozeB
bemeistert« - Die befreite Gesellschaft in der Kritik
der politischen Okonomie

Ein zeitlicher Sprung: Marx, der seit der Niederschlagung der 1848er Revo-
lutionen in London lebt, verdffentlicht nach jahrelanger Forschung 1867, zu-
nichst nur in deutscher Sprache, Das Kapital, und dass es ein ganz und gar
wissenschaftliches Werk sei, daran lisst er, etwa wenn er schon im Vorwort
den zeitgendssischen biirgerlichen Okonomen ihre Wissenschaftlichkeit ab-
spricht, keinen Zweifel. Doch steht seine wissenschaftliche Kritik auch im-
mer noch in jenem inwendigen Zusammenhang mit der Perspektive auf die
verniinftige — und das heif3t fiir Marx eben: kommunistische — Einrichtung der
Gesellschaft?

Bekanntlich fithrt Marx im ersten Unterkapitel des Kapitels Die Ware meh-
rere sogenannte »Robinsonaden« (MEGA? 11/6: 107) auf,** um den von der Wa-
renform selbst erzeugten Fetischismus der biirgerlichen Okonomie aufzuhel-
len, dass Arbeitsprodukte von Natur aus Waren seien und einen Wert hitten,
dessen Grofle durch die zu ihrer Herstellung benétigte Arbeitszeit bestimmt
sei: Was dem nationalékonomischen wie dem Alltagsbewusstsein als Selbst-
verstiandlichkeit erscheint, gilt weder fiir das literarische Beispiel des gestran-
deten Robinson Crusoe noch fiir Fron- und Leibeigenenarbeit im Mittelalter
oder fiir die patriarchale Bauernfamilie. In diesen Produktionsformen sind
»alle wesentlichen Bestimmungen des Werths enthalten« (MEGA? II/s: 45),
d.h. die Gesamtheit der produktiven Arbeiten ist unter den einzelnen Indi-
viduen (bzw. im Falle Robinsons zeitlich aufeinander folgend) aufgeteilt und
die Arbeiten werden durch die zeitliche Dauer ihrer Verausgabung gemes-
sen, stehen also in einem bestimmten quantitativen Verhiltnis zueinander.
Dennoch nehmen die Arbeitsprodukte hier keine Wertform an und driickt
sich entsprechend auch die jeweilige Dauer der zu ihrer Herstellung bené-
tigten Arbeit nicht in bestimmten Wertgréf3en aus. Allerdings schildert Marx
als weiteres und letztes Beispiel einer nicht auf Waren- und Wertproduk-
tion beruhenden Gesellschaftsform auch noch einen »Verein freier Menschen,

44 InderErstauflage verwendet Marx diesen Terminus nicht, zudem fithrt er hierihrer nur
zwei stattvier auf; vgl. MEGA? I1/s: 45 f. Im Folgenden werde ich Stellen aus dem Kapital
immer nach derjenigen Auflage wiedergeben, in der sie zum ersten Mal stehen. Stellen,
die in Folgeauflagen nicht mehr zu finden sind, werde ich gesondert kennzeichnen.

12.02.2026, 21:11:14.

57


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Wahrheit und Revolution

die mit gemeinschaftlichen Produktionsmitteln arbeiten und ihre vielen in-
dividuellen Arbeitskrifte selbstbewuf3t als eine gesellschaftliche Arbeitskraft
verausgaben« (ebd.), also eine mégliche zukiinftige kommunistische Gesell-
schaft, und es stellt sich die Frage, welchen zusitzlichen Erklirungsgehalt
diese >Robinsonade« iiberhaupt liefert. Dass hier die Gesamtarbeitszeit der
Vereinsmitglieder ebenso wie der je individuelle Anteil, der vom Gesamtpro-
dukt verzehrt werden kann, gesellschaftlich planmiRig verteilt werden, ist
zwar, wie Michael Heinrich in seinen Kapital-Lektiirehinweisen als zentrale
Funktion dieses Beispiels behauptet, ein Kontrast zur Warenproduktion, in
der »beide Prozesse durch den Wert vermittelt [werden], die gesellschaftli-
chen Beziehungen der Privatarbeiten [..] sich daher als gesellschaftliche Be-
ziehungen von Sachen dar[stellen]« (Heinrich 2008: 98). Doch wird diese Be-
sonderheit der Waren- und Wertproduktion, welcher der Schein ahistorischer
Natiirlichkeit anhaftet, auch schon durch die beiden vorangegangenen histo-
rischen Beispiele hinreichend deutlich kontrastiert.* Der »Verein freier Men-
schen« hingegen weist — gerade im Zusammenhang mit der wissenschaftli-
chen Argumentation im ersten Kapitel — auf etwas viel Weitreichenderes hin,
nimlich auf jenen epistemischen Zusammenhang zwischen der Darstellbar-
keit des biirgerlichen Gesellschaftszusammenhangs als eines negativen und
seiner bestimmten Negation, dem Kommunismus, mithin also auf den spezifi-
schen politisch-historischen Gehalt der Kritik dieser Verhiltnisse itberhaupt.

Die Tatsache namlich, dass nur unter von Warenproduktion und -tausch
bestimmten biirgerlichen Verhiltnissen Arbeit sich in nach ihrer Verausga-
bungsdauer gemessenen Werten ausdriickt und der Wert die gesellschaftli-
chen Beziehungen vermittelt, wihrend dies in vorbiirgerlichen Produktions-
verhiltnissen nicht der Fall war, ficht die biirgerliche Okonomie erst einmal
tiberhaupt nicht an. Die Frage, »warum dieser Inhalt« (Arbeit, Arbeitszeit)
»jene Form« (Wert, WertgroRe) annimmt (MEGA? 11/6: 110), stellt sich fiir sie
nicht, denn: »Vorbiirgerliche Formen des gesellschaftlichen Produktionsor-
ganismus werden [...] von ihr behandelt wie etwa von den Kirchenvitern vor-
christliche Religionen.« (MEGA? I1/s: 49) Die biirgerlichen Okonomen wissen
selbstverstandlich, dass die Gesetze der Warenproduktion frither nicht gegol-
ten haben; ihre Behandlung des Werts ist aber auch keine rein analytische,

45  Und umgekehrt hitte Marx, wenn diese Besonderheit aufzuzeigen die zentrale Funk-
tion des Beispiels »Verein freier Menschen« hitte sein sollen, die >Robinsonadencin
der zweiten Auflage des Kapital auch gar nicht um die mittelalterliche und die klein-
bauerliche Produktionsweise erweitern mussen.

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

sondern hat ein normatives Fundament, worauf Marx denn auch mit seinem
Selbstzitat aus der Misére de la Philosophie hinweist: »Es gibt fiir sie nur zwei
Arten von Institutionen, kiinstliche und natiirliche. Die Institutionen des Feu-
dalismus sind kiinstliche Institutionen; die der Bourgeoisie natiirliche. [...]
Somit hat es eine Geschichte gegeben, aber es gibt keine mehr« (MEGA? 1/30:
299;vgl. 11/5: 49, Fn. 28). Es geht den biirgerlichen Okonomen, wie Marx in der
Misére festhilt, um die Begriindung von Verhiltnissen, »in denen die Erzeu-
gung des Reichthums und die Entwicklung der Produktivkrifte sich gemdss
den Naturgesetzen vollziehen« — Gesetzen, »welche stets die Gesellschaft zu re-
gieren haben« (ebd.; Herv. M.S.). Die Okonomen sind also nicht einfach naiv,
sondern legitimieren — wie man das auch schon von John Lockes Eigentums-
theorie kennt, die eine wichtige Wegbereiterin der Arbeitswerttheorie war —
ihre Einsichten naturrechtlich.

Hilt man sich indes den weiteren Argumentationsverlauf genauer vor Au-
gen, der sich den Robinsonaden anschliefit,* erschlieit sich besser, worauf
Marx mit dem Beispiel einer kommunistischen Produktionsweise hinaus will:
dass die auf Warenproduktion und -tausch beruhenden biirgerlichen Verhilt-
nisse nicht nur ein historisches Produkt, ein Gewordenes, sondern — entgegen
dem Anspruch der Okonomen - noch nicht verniinftig, also ein noch Werden-
des sind. Dieses >noch nicht¢, das besonders prominent auch die Grundrisse-
Manuskripte durchzieht, in denen Marx z.B. die »Fremdartigkeit und Selb-
stindigkeit«, welche der Zusammenhang der Individuen im Warenverhaltnis
erhilt, als Beweis daftir auffithrt, »daf sie noch in der Schépfung der Bedin-
gungen ihres socialen Lebens begriffen sind, statt von diesen Bedingungen
aus es begonnen zu haben« (MEGA? 11/1.1: 94; Herv. M.S.),* lasst sich durch
die Kontrastierung mit vorbiirgerlichen Produktions- und Verteilungsweisen
iiberhaupt nicht aufzeigen, da diese »auf Ueber- und Unterordnung (natur-
wiichsig oder politisch) der Individuen unter einander [...] (welchen Character
diese Ueber- und Unterordnung annehme: patriarchal, antik, oder feudal)«
(ebd.: 91 f.) beruhen, also noch unverniinftiger sind als die biirgerliche Verge-
sellschaftungsform selbst. Marx geht es darum, an der »Circulation als ers-
te[r] Totalitit unter den 6konomischen Categorieen [sic] [..] zur Anschauung

46  Inderzweiten Auflage hat Marx die knapp anderthalb Seiten, die auf den »Verein frei-
er Menschen« folgen, weiter nach vorne verschoben und erweitert, worunter jedoch
die Vermittlung zum sich nun stattdessen anschlieflenden Gedanken (iiber die Ent-
sprechung von Warenproduktion und Protestantismus) ein wenig leidet; vgl. MEGA?
11/5: 46 f. u. 11/6:109.

47  Diesen Satz hat Marx im Manuskript sogar eigens angestrichen.

12.02.2026, 21:11:14.

59


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Wahrheit und Revolution

zu bringen«, dass die Verselbstindigung der gesellschaftlichen Beziehungen
im Wert »nothwendiges Resultat dessen [ist,] da’ der Ausgangspunkt nicht
das freie gesellschaftliche Individuum ist« (ebd.: 127)*. Auf die Gegeniiber-
stellung von biirgerlicher Tausch- und kommunistischer Gesellschaft in Marx’
Fetischismuskritik nun folgt (in der Erstauflage des Kapital) die Auflosung
des Mystizismus der Warenform: Indem die Menschen im Warentausch »ih-
re Produkte auf einander als Werthe beziehn, beziehen sie »ihre verschiednen
Arbeiten auf einander als menschliche Arbeit, die ihrerseits ihnen so jedoch
notwendig »in sachlicher Hiille«, nimlich — wie Marx zuvor in der Wertform-
analyse dargestellt hat - in Form von Ware und Geld, gegeniibertritt
MEGAZ?11/5:46).* Das Resultatisteinerseits eine reale gesellschaftliche Verkeh-
rung — »Die eigne gesellschaftliche Bewegung der Produzenten besitzt fir
sie die Form einer Bewegung von Sachen, unter deren Controle sie stehn,
statt sie zu controliren« —, die andererseits durch die Wertform selbst »sach-
lich verschleiert« wird (ebd.: 47), so dass die Menschen nicht wissen, dass sie im
Warentausch »ihre veschiednen Arbeiten abstrakt menschlicher Arbeit« (ebd.:
46), also der »werthbildenden Substanz« (ebd.: 20), gleichsetzen. Die ganze
Tragweite der von Marx eingefithrten Kategorie der abstrakten menschlichen
Arbeit, die sich in der Wertform der von unabhingigen Privatarbeiten als Wa-
ren hergestellten Gebrauchsgegenstinde ausdriickt, wird indes noch deutli-
cher im Zusammenhang mit dem hier (bzw. in der zweiten Auflage direkt im
Anschluss an die >Robinsonadend) folgenden Gedanken der Entsprechung von
Warengesellschaft und (protestantischem) Christentum:

»Fiir eine Gesellschaft von Waarenproducenten, deren allgemein gesell-
schaftliches Produktionsverhaltnifd darin besteht, sich zu ihren Produkten
als Waaren, also als Werthen zu verhalten, und in dieser sachlichen Form ihre
Privatarbeiten aufeinander zu beziehn als gleiche menschliche Arbeit, ist das
Christenthum, mit seinem Kultus des abstrakten Menschen, namentlich in
seiner birgerlichen Entwicklung, dem Protestantismus, Deismus u. s. w.,
die entsprechendste Religionsform.« (ebd.: 47 f.)

48  Darunter versteht er eben die erst im kommunistischen Verein freier Menschen exis-
tierenden»universal entwickelten Individuen, deren gesellschaftliche Verhaltnisse als
ihre eignen, gemeinschaftlichen Beziehungen auch ihrer eignen gemeinschaftlichen
Controlle unterworfen sind« (MEGAZ 11/1.1: 94).

49  Vgl. MEGA? |1/6: 88, wo die Formulierungen leicht abweichen von der Erstauflage.

12.02.2026, 21:11:14.


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Was Marx mit dieser Entsprechung, die in der Erstauflage zusammen mit
dem »Verein freier Menschen« die soeben dargelegte Entmystifizierung der
Warenform einrahmt, verdeutlichen will, muss einer vorwiegend nur analyti-
schen Lesart des Kapital, wie Michael Heinrich sie vorschligt, entgehen. Wenn
dieser meint, die Entsprechung bestiinde darin, dass im Christentum von den
konkreten Unterschieden der Menschen, indem sie »vor Gott [..] als seine
Geschopfe gleich« seien, auf dhnliche Weise abstrahiert werde wie im Wa-
rentausch »von jeder konkreten Bestimmung« und »Unterschiedlichkeit« der
konkreten Menschen und ihrer Arbeiten (Heinrich 2008: 199), dann erkennt
er offenbar weder die Herkunft noch den Sinn des Arguments, das schon von
Marx’ nicht zuletzt durch die Feuerbach’sche Religionskritik beeinflusstem
Frithwerk her bekannt ist: Gott ist nicht einfach nur eine Abstraktion von den
konkreten Unterschieden der Menschen, sondern in Gott — so Feuerbach —
schauen die Menschen ihr eigenes Wesen, also das an, was sie miteinander
als menschliche Gattung und damit als Gleiche ausmacht, und externalisie-
ren es in eine unwesentliche Instanz, die als das Verbindende zwischen den
Menschen erscheint. Der junge Marx wird als Grund fiir dieses »verkehrte]...]
WeltbewufStsein« die »verkehrte Welt« (MEGA? 1/2:170) selbst ausmachen und zu
untersuchen beginnen. Den Grundgedanken Feuerbachs radikalisierend, er-
kennt er sowohl im modernen politischen Staat als auch im Geld reale Formen
einer solchen verkehrten Vermittlung: Wie im Geld das »entiusserte Vermagen
der Menschheit« (ebd.: 320) selbstindige Gestalt annimmt, so tritt den Men-
schen, die in biirgerlichen Verhiltnissen einander nur als egoistische Einzelne
gegeniiberstehen, ihr gemeinsames Band, ihr Gattungswesen, als politischer
Staat, in dem »der wahre Mensch erst in der Gestalt des abstrakten citoyen an-
erkannt« (ebd.: 162) ist, entgegen, ist mit anderen Worten im Staat (wie auch
im Geld) die Menschheit also bisher nur eine abstrakte, keine wirkliche Allge-
meinheit.

In diesem Sinne muss auch der Begriff der abstrakt menschlichen Arbeit
verstanden werden. Er driickt mehr aus als blof eine von jeglicher konkreten,
sich je unterschiedlich duflernden praktischen (Privat-)Arbeit vollzogene Abs-
traktion, die sich im Wert ausdriickt und in dessen gegenstandlicher Form,
einem allgemeingiiltigen Tauschwert, tatsichlich reale Existenz hat. Abstrakt
menschliche Arbeit muss zugleich im Sinne jenes >noch nicht« verstanden
werden: Unter den biirgerlichen Verhiltnissen des universellen Warentauschs
erhilt die »menschliche Arbeit« (MEGA?11/5: 46), als das »gemeinsame]...] Ver-
mogen« (MEGA? 11I/1.1: 91) der menschlichen Gattung, im Wert erstmals den
allgemeinen gesellschaftlichen Charakter, den sie in vorbiirgerlichen Formen

12.02.2026, 21:11:14.

61


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Wahrheit und Revolution

der Arbeitsteilung und Produktion nie hatte.*® Doch erscheint dieses Gemein-
same hier eben auch véllig losgel6st von den wirklichen, konkreten und v.a.
nur privat, also unmittelbar ungesellschaftlich verausgabten Arbeiten in sach-
licher Hiille, ist es also nur abstrakt verwirklicht. Zum einen ist die im Wert
vergegenstindlichte abstrakte menschliche bzw. gleiche Arbeit also nicht nur
eine Absehung von den konkret unterschiedlichen Arbeiten, die die verschiede-
nen Gebrauchswerte produzieren, sondern was im Wert »als ein VerhingnifR«
(ebd.) aufler den Menschen existiert, ist ihr gemeinsames Vermdgen, das von
ihren konkreten Arbeiten abgezogen, getrennt ist, die so umgekehrt eben un-
mittelbar nur als private, ungesellschaftliche verausgabt werden, also auch
allein in der Form der Unterschiedlichkeit in Betracht kommen.”* Zum an-
deren aber begreift Marx unter dem Wert als der von den realen Menschen
getrennten Gemeinschaftlichkeit ihrer Arbeiten und damit Verkérperung der
abstrakten Arbeit zugleich auch die Form, in der auf verkehrte Weise und
sachlich vermittelt sich iiberhaupt erst »ein System des allgemeinen gesell-
schaftlichen Stoffwechsels, der universalen Beziehungen, allseitiger Bediirf-
nisse, und universeller Vermogen bildet«, in dem die Menschen - allerdings
erst>an sich¢, ihnen dufierlich — ihre praktischen Krifte zu einer Universalitit
entwickeln, die schliefSlich die in einem Verein freier Menschen verwirklichte

50 Man mag zwar im Nachhinein feststellen kénnen, dass in »jeder gesellschaftlichen
Arbeitsform [..] die Arbeiten der verschiednen Individuen auch als menschliche auf
einander bezogen« sind (MEGA? II/5: 41). Wie Marx jedoch am historisch notwendi-
gen Scheitern des Aristoteles aufzeigt, ein in Tauschgegenstinden ruhendes Gleiches
zu bestimmten, das deren Austauschbarkeit gegeneinander logisch erkliren konnte,
konnte hier — und das gilt fiir alle vorbiirgerlichen Verhaltnisse, in denen (wie Marx
mitden>Robinsonaden Il und Ill<zeigt) unmittelbare personliche Herrschaft oder (ver-
meintlich) naturgegebene Hierarchien das Band zwischen den Menschen sowie zwi-
schen ihren Arbeiten auszeichneten — die »gleiche menschliche Arbeit« gar nicht als ge-
meinsame Substanz der Arbeitsprodukte verstanden werden, weil die Produktion da-
mals »die Ungleichheit der Menschen und ihrer Arbeiten zur Naturbasis hatte« (ebd.: 636).
Dass der »Begriff der menschlichen Gleichheit« die »Festigkeit eines Volksvorurtheils be-
sitzt«, sei liberhaupt »erst moglich in einer Gesellschaft, worin die Waarenform die all-
gemeine Form des Arbeitsprodukts ist, also auch das Verhaltnif der Menschen zu ein-
ander als Waarenbesitzer das herrschende gesellschaftliche VerhaltniRR ist« (ebd.). Auch
in den Theorien iiber den Mehrwert betont Marx ausdriicklich, dass erst die biirgerlichen
Produktionsverhiltnisse, in denen Arbeit und Eigentum an den Produktionsbedingun-
gen getrennt, einander entrissen sind, »die Arbeit als gesellschaftliche Arbeit und die
Productivkraft der gesellschaftlichen Arbeit entwickeln« konnen (MEGA? 11/3.5: 1855).

51 Die historischen Ursachen dafiir wird Marx dann schlieftlich im Kapitel iiber Die s. g.
Urspriingliche Accumulation umreifien; vgl. MEGA? 1/5: 574-610.

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

»Unterordnung ihrer gemeinschaftlichen, gesellschaftlichen Productivitit als
ihres gesellschaftlichen Vermogens« ermoglicht (ebd.: 91).

Mit dem Fetischcharakter der Ware und seinem Geheimnis driickt Marx also
noch mehr aus als die Eigentiimlichkeit, dass die Warenform »den Menschen
die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eignen Arbeit als gegenstindliche
Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als gesellschaftliche Natureigenschaf-
ten der Dinge zuriickspiegelt« (MEGA? 11/6: 103) und der gesellschaftliche
Zusammenhang nur durch ihre sachliche Vermittlung zustande kommt.
Gerade das Beispiel des Vereins freier Menschen, die Thematisierung der
Entsprechung von Warentauschgesellschaft und Protestantismus, schlieRlich
auch die eingangs zitierte Feststellung Marxens, den 6konomischen Formen
der biirgerlichen Gesellschaft stehe »auf der Stirn geschrieben [..], daf’
sie einer Gesellschaftsformation angehéren, worin der Produktionsprozef3
die Menschen, der Mensch noch nicht den Produktionsprozefy bemeistert«
(MEGA? I1/5: 49; Herv. M..S.), zeugen davon, dass innerhalb und sogar erst
durch dieses in der Warenform sich ausdriickende »quid pro quo« (MEGA?
11/6: 103), durch diese Verkehrung, sich die geschichtliche Entwicklung auf die
verniinftige, kommunistische Gesellschaft als deren bestimmte Negation hin
erdffnet. Und mehr noch: Es zeigt sich, dass Marx umgekehrt hinter das
»Geheimnifdvolle der Waarenform« (ebd.) kommen kann, weil er die biir-
gerlichen Formen, wie er einst ad Feuerbach notiert hat, vom »Standpunkt«
der — freilich zunichst nur theoretisch vorweggenommenen — »mensch-
liche[n] Gesellschaft« (MEGA? IV/3: 21) aus als notwendige Erscheinungen
von noch unverniinftigen, nicht unter den planmifligen Bestimmungen eines
selbstbewussten Subjekts stehenden Verhiltnissen ins Visier nimmt.*>

52 Dieserepistemische Zusammenhang ldsst sich auch genealogisch erhirten, und zwar,
wie ich ausfiihrlich in Spekker 2016 gezeigt habe, insbesondere an Marx’ Auseinander-
setzung mit dem Proudhonismus in den Crundrissen. Obschon dieser sich in Opposi-
tion zur kapitalistischen Okonomie wihnt, weil er gegen den geldvermittelten Tausch
eine vermeintlich gerechte Okonomie von selbstindigen Kleinproduzenten hilt, de-
nen der ganze, nach ihrer konkret aufgebrachten Arbeitszeit bemessene sWert< ihrer
feilgebotenen Produkte zukommen solle, affimiert er damit—wie Marx auch schon in
der Misere de la Philosophie kritisiert hatte —in Wirklichkeit nur die Grundprinzipien der
von ihm angeprangerten 6konomischen Verhaltnisse und erkennt—wie schon die biir-
gerlichen Okonomen vor ihm —den vereinzelten Produzenten und dessen Privatarbeit
als Basis einer gerechten, idealen Ordnung an, die —so Proudhon und seine Adepten —
durch die Macht des Geldes behindert wiirde, weshalb dieses durch>Stundenzettel<er-
setzt werden miisse. Es ist wesentlich die (auch in die damaligen Auseinandersetzun-
gen innerhalb der sozialistischen/kommunistischen Szene getragene) kommunistische

12.02.2026, 21:11:14.

63


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Wahrheit und Revolution

Auf ein solches Verstindnis der 6konomischen Formen der biirgerlichen
Gesellschaft - ihre Untersuchung »unter dem Gesichtspunkt ihrer kiinftigen
Aufhebbarkeit« (Schmidt 1977: 165) — muss ein positivistisches Wissenschafts-
verstindnis wahlweise mit dem Vorwurf der »geschichtsphilosophischen« Be-
hauptung oder mit der Konzilianz, der wissenschaftliche Kern des Kapital sei
davon zum Gliick nicht berithrt, einschnappen. Wie indes schon an Marx’
Frithschriften und gerade auch an der Deutschen Ideologie aufgewiesen wur-
de, lasst sich der kapitalistische Gesellschaftszustand gar nicht allein als das,
was er unmittelbar ist, darstellen, ohne ihn zugleich als noch unverniinftigen,
notwendig iber sich historisch hinausweisenden zu begreifen, bedingen sich
seine wissenschaftliche Darstellung und seine kommunistische Kritik also ge-
genseitig. Dass das fir die >reife« wissenschaftliche Kritik im Kapital nicht im
geringsten minder gilt, hat Marx auch in einer methodologischen Sentenz im
Nachwort zur zweiten Auflage hervorgehoben, wo er seine Darstellungswei-
se als Dialektik in ihrer »rationellen Gestalt« ausweist, die »in dem positiven
Verstindnif des Bestehenden zugleich auch das Verstindnif} seiner Nega-
tion, seines nothwendigen Untergangs einschlieft, jede gewordne Form im
Flusse der Bewegung, also auch nach ihrer verginglichen Seite auffafit, sich
durch nichts imponiren 48, ihrem Wesen nach kritisch und revolutionir ist«

Frontstellung Marxens gegen dieses >kleinbiirgerliche« Ideal, die ihn erst zu der ent-
scheidenden Erkenntnis fithrt, dass sich die Arbeitszeit gar nicht als konkrete im Wert
ausdricken kann, sondern dieser notwendig neben der Form der Ware die Form von
Celd haben und dieses »die Arbeitszeit als allgemeiner Gegenstand, oder die Verge-
genstindlichung der allgemeinen Arbeitszeit« (MEGA? 11/1.1: 100; Herv. M.S.) sein muss.
Marx entdeckt hier also als erster, dass die Arbeit sich im Wert von sich selbst als abs-
trakte Arbeit unterscheiden muss, weil er — im Gegensatz zu den biirgerlichen Oko-
nomen und ihren sozialistischen Epigonen — begreift, dass die warenproduzierende
Arbeit»nicht unmittelbar gesellschaftlich ist, nicht the offspring of association, die die
Arbeit unter sich vertheilt. Die Individuen sind unter die gesellschaftliche Production
subsumirt, die als ein Verhdngnifd ausser ihnen existirt; aber die gesellschaftliche Pro-
duction ist nicht unter die Individuen subsumirt, die sie als ihr gemeinsames Vermagen
handhaben .« (Ebd.: 91; Herv. im zweiten Satz M.S.) So erschlieft sich Marx aber nicht
nur das Geheimnis der 6konomischen Formen der biirgerlichen Cesellschaft, sondern
er kann auf dieser Grundlage schliellich auch mit seiner spater im Kapital systema-
tisch ausgefiihrten Fetischismuskritik immanent aufzeigen, warum die birgerlichen
Okonomen ebenso wie die an deren Theorien»antikapitalistisch<ankniipfenden Sozia-
listen ein sozialatomistisches Verstandnis von Arbeit haben und den Wert naturalisie-
ren mussen: Essind diese Formen selbst, die diesen Fetischismus als »gegenstindlichen«
und realen »Schein« erzeugen (MEGA? I1/5: 50).

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

(MEGA? 11/6: 709). Das heif3t aber auch, dass Marx jenes >noch nicht«: jenen
inwendigen Zusammenhang zwischen dem negativen Charakter der 6kono-
mischen Formen und ihrer erst durch sie selbst ermdglichten bestimmten Ne-
gation, nicht nur punktuell als vorausgesetzte Annahme in die wissenschaftli-
che Darstellung der kapitalistischen Produktionsweise einflieRen lassen darf,
sondern die systematische Darstellung als ganze auf den Kommunismus als
bestimmte Negation gehen, mit ihr die Wahrheit dieses snoch nicht« erst noch
begriindet werden muss.

Dass es ihm darum tatsichlich ging, betont Marx auch ausdriicklich zehn
Jahre nach der Erstveroffentlichung des Kapital in seinem (nie abgeschick-
ten) Brief an die russische Zeitschrift Otetschestwennyie Sapiski: Fir seine im
Abschnitt tiber die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen Akkumulation auf-
gestellte These, die kapitalistische Produktionsweise bringe notwendig den
Kommunismus als ihre eigene Negation hervor, liefere er »keinen Beweis,
aus dem guten Grunde, daf diese Behauptung selbst nichts anderes ist als
die summarische Zusammenfassung langer Entwicklungen, die vorher in den
Kapiteln iiber die kapitalistische Produktion gegeben worden sind« (MEW 19:
111). Diese Aussage ist — vor dem Hintergrund des oben Dargestellten — zu
prizisieren: Vom ersten Saiz des Kapital an lduft Marx’ gesamte Argumentation
auf diese Negation der Negation zu. Der theoretische Anfang des Kapital und die
Bestimmung des historischen Endes des Kapitals sind notwendig miteinan-
der vermittelt.

Marx beginnt ausnahmslos alle seine (iiberlieferten) systematischen Dar-
stellungen der kapitalistischen Produktionsweise — vom ersten Entwurf eines
Kapitels 1) Werth. in den Grundrisse-Manuskripten iiber das Erste Heft von Zur
Kritik der politischen Okonomiebis zuden Resultaten des unmittelbaren Productions-
processes und schlieRlich dem Kapital in all seinen verschiedenen Fassungen
— mit dem Reichtum. (Vgl. MEGA? 11/1.2: 740; 11/2:107; 11/4.1: 24; 11/5: 17) Wenn
Marx zunichst betont, dass unter biirgerlichen Produktionsverhiltnissen die
Ware die Elementar- bzw. Erscheinungsform des Reichtums ist, und er sie al-
so keineswegs unmittelbar analysiert, zeigt das, dass er die biirgerlichen For-
men von vornherein als notwendige Ausdriicke einer geschichtlich tiber sich
hinausweisenden Verkehrung begreift. Denn Reichtum ist nicht einfach eine
»ungeheure Waarensammlung« (MEGA? 11/2: 107; 11/5: 17), sondern erscheint
in ihr unter der Form der »totale[n] Entfremdung« (MEGA? II/1.2: 392). Was
Reichtum ist, »wenn die bornirte biirgerliche Form abgestreift wird« (ebd.),
fithrt Marx niher in den Grundrissen und unter Verwendung von Bildern aus,
wie sie ausgerechnet von den Okonomisch-philosophischen Manuskripten her be-

12.02.2026, 21:11:14.

65


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Wahrheit und Revolution

kannt sind: Reichtum ist nimlich nichts anderes als »die im universellen Aus-
tausch erzeugte Universalitit der Bediirfnisse, Fahigkeiten, Geniisse, Produc-
tivkrifte etc der Individuenc, die »volle Entwicklung der menschlichen Herr-
schaft tiber die Naturkrifte, die der s. g. Natur sowohl, wie seiner eignen Na-
tur«, das »absolute Herausarbeiten seiner schopferischen Anlagen«; er macht
die »Entwicklung aller menschlichen Krifte« zum »Selbstzweck« (ebd.). Doch
ebenso wenig, wie Marx den Reichtum mit seiner Warenformigkeit itberhis-
torisch identifiziert, beschreibt er hier, was der Reichtum denn seigentlich«
sei. Im Gegenteil: Reichtum muss die Form von Waren und (wie Marx im Ka-
pital begrifflich entfalten wird) von als Kapital sich vermehrendem Geld an-
nehmen, also — wie die menschliche Arbeit als gemeinsames Gattungsver-
mogen, das in jenem Reichtumsbegriff ja enthalten ist — die Form abstrakter
Allgemeinheit annehmen, um sich itberhaupt erstmals zu jener Universalitit
entwickeln, ein wahrhaft allgemeiner Reichtum werden zu konnen. So heifdt es
etwa in den Resultaten des unmittelbaren Productionsprocesses iiber die im Kapital
als der Herrschaft der Sachen iiber die Menschen sich ausdriickende »Ver-
kehrung des Subjekts in das Objekt und umgekehrt« (MEGA? I1/4.1: 64 f.):

»Historisch betrachtet erscheint diese Verkehrung als der nothwendige
Durchgangspunkt, um die Schépfung des Reichthums als solchen, d.h. der
riicksichtslosen Productivkrafte der gesellschaftlichen Arbeit, welche allein
die materielle Basis einer freien menschlichen Gesellschaft bilden kénnen,
auf Kosten der Mehrzahl zu erzwingen. Es muf durch diese gegensatzliche
Form durchgangen werden, ganz wie der Mensch seine Ceisteskrifte zu-
nachst sich als unabhdngige Michte gegeniiber religios gestalten mufS. Es
ist der Entfremdungsprocef seiner eignen Arbeit.« (Ebd.: 65; vgl. ebd.: 129)

Marx beginnt das Kapital also mit diesem Begriff vom Reichtum und dessen
verkehrter Erscheinungsform, und dass er wissenschaftlich die Vorausset-
zungen dieses Begriffs einholen, also darstellen will, wie diese Form: die
Herrschaft des Kapitals, zugleich die Bedingung der Méglichkeit seiner his-
torischen Verwirklichung darstellt, bestimmt wesentlich die argumentative
Struktur des Kapital.® Erst hier gelingt es ihm nimlich iiberhaupt, die Pro-

53  Auf den inwendigen Zusammenhang zwischen dem begrifflichen Anfang des Kapital
und der historischen Abschaffung von dessen Gegenstand durch die kommunistische
Revolution hat m.W. als einziger und mit Nachdruck Joachim Bruhn in seiner Polemik
Studentenfutter insistiert, die sich gegen »akademische« Marx-Lesarten richtet, wie sie
etwa Ingo Elbe, Michael Heinrich oder Dieter Wolf vertreten, und nachweisen will, wie
hier der Marx’schen Kritik ihr revolutionarer Gehalt ausgetrieben werde. Allerdings

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

duktivkraftentfaltung, die er als notwendige Bedingung der Moglichkeit nicht
nur der technisch-praktischen Umsetzung einer zukiinftigen kommunisti-
schen Gesellschaft, sondern ebenfalls eines kommunistischen Bewusstseins

gelingt ihm leider selbst nicht, den notwendigen Zusammenhang von kritischer Dar-
stellung und revolutiondrem Imperativ iberzeugend zu bestimmen. Seine schon im
Untertitel hervorgehobene Emphase materialistischer Kritik und seine Ablehnung von
normativen Urteilen, Ethik und Moral kénnen nicht dariiber hinwegtauschen, dass die
»in der Form der Kritik gesetzte und gesellschaftlich durchgefiihrte Evidenz der Ver-
nunft«, wie er sie im Kapital erkennen will und Marx sie angeblich »aus dem proleta-
rischen Naturrecht« des Frithsozialismus beziehe (Bruhn 2007: 25), bei Bruhn selbst
letztlich doch genau das ist: normative Kritik. Denn der Reichtum, den er im Einklang
mit den Grundrissen als »allgemeine und freie Aneignung nach Beduirfnis, freie Asso-
ziation« fasst, kommt bei ihm eben ganz und gar als ein >Eigentliches< daher (das es
bei Marx gerade nicht ist!), das als Ware »in der Form seines geraden Gegenteils, als
»Selbstnegatorische[s]«, erscheine (ebd.: 26). Bruhn betont zwar véllig zurecht, dass
der Wert die negative Vermittlungsform der in der antagonistisch gespaltenen Gat-
tung negierten Gesellschaftlichkeit ist, doch reduziert er das Revolutionire der Kritik
der politischen Okonomie auf eine »Provokation[..]« (ebd.: 27) auf den revolutioni-
ren Umsturz, der im Grunde nur noch als unerklarbares >Ereignis< aus dem »Augen-
blick der revolutiondren Entscheidung« (ebd.: 29) heraus das ganz Andere einfiihren
werde. Der innertheoretische Grund fiir dieses —angesichts der ansonsten so gnaden-
losen wie richtigen Kritik Bruhns und der ISF am Heideggerianismus und Schmittia-
nismus befremdliche — Kippen in den politischen Existenzialismus, das nicht richtiger
wird, wenn man es einen »Dezisionismus der Vernunft« (ebd.: 32, Fn. 27) nennt, liegt
in Bruhns wesentlich durch Stefan Breuer gepréagtes Kapital-Verstindnis. Nach Breuer
schildere Marx mit der reellen Subsumtion der Arbeit unter das Kapital einen Prozess
dervom Wert als automatischem Subjekt erzeugten totalen Vergesellschaftung, der jeg-
liche immanente Begriindung revolutiondren Bewusstseins aus der wertvermittelten
Gesellschaft verunmogliche. Damit wird Marx aber aus einem historischen Materia-
listen zu einem Strukturalisten und Systemtheoretiker gemacht und nicht begriffen,
dass er umgekehrt gerade in jener Verkehrung erst die Entstehung der realen Mog-
lichkeit kommunistisch-revolutioniren Bewusstseins begriindet sah; vgl. zur Kritik an
Breuer auch Krug 1999. Nun ging es Bruhn vollig zurecht immer darum, dass auf die
befreite Gesellschaft zielende Kritik der politischen Okonomie die Erfahrung des im
20. Jahrhundert erfolgten Umschlags der kapitalistischen Produktionsweise nicht et-
wa in die befreite Gesellschaft, sondern in die Barbarei, reflexiv in sich aufnehmen
muss, statt sie — sei es aus von der Wirklichkeit unbeirrter Revolutionsnostalgie, sei
es aus exegetischer Buchstabentreue — zu unterdriicken. Doch wére seiner konkreten
Ausfithrung mit Adorno zu antworten: »Existentialistischer Dezisionismus ist blof Re-
flexbewegung auf die liickenlose Totalitat des Weltgeists. Gleichwohl ist diese aber
auch Schein.« (Adorno 1969: 44)

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Wahrheit und Revolution

bestimmt, wissenschaftlich zu begriinden. War in den Okonomisch-philoso-
phischen Manuskripten noch sehr allgemein von der auf Privateigentum und
Arbeitsteilung beruhenden modernen Industrie als dem »aufgeschlagne[n]
Buch der menschlichen Wesenskrifte« (MEGA? 1/2: 271) die Rede und wurde
die Produktivkraftentfaltung in der Deutschen Ideologie eher auf Grundlage
historischer Indizien nacherzihlt denn als Gesetz erwiesen, so kann Marx
im Grunde erst jetzt im Rahmen der Werttheorie iiberzeugend darstellen,
wie und warum die Produktivkrifte sich in einem den Menschen gegen-
tiber verselbstindigten Prozess rastlos entwickeln und die kapitalistischen
Verhaltnisse tiber sich hinaustreiben miissen. Im Kapital zeigt er nicht nur,
dass der Wert der dinglich-verkehrte Ausdruck des gesellschaftlichen Cha-
rakters der menschlichen Arbeiten ist, sondern er muss im weiteren Verlauf
iiberhaupt erst noch die reale Méglichkeit eines solchen Wertbegrifts erkla-
ren. Hat Marx in der Wertformanalyse bereits gezeigt, dass der Wert nur
erscheinen (und also existieren) kann, wenn es ein gesellschaftlich giiltiges
allgemeines Aquivalent fiir alle Waren gibt, nimlich das Geld, (vgl. MEGA?
11/5: 27-43; 11/6: 80-102) so argumentiert er in den folgenden Abschnitten
weiter, dass die einfache Zirkulation: der wertvermittelte Tausch von Waren ge-
gen Geld, das wiederum gegen andere Waren eingetauscht wird (W-G-W),
(vgl. MEGA? 11/5: 65-74) vom Standpunkt des Geldbesitzers aus gesehen,
also als Bewegung G-W-G, itberhaupt keinen Sinn hitte, wenn der an den
Warenkauf sich anschlieRende Warenverkauf die urspriinglich ausgegebene
Geldsumme nicht vermehrte, d.h. einen Mehrwert realisierte, die Bewegung
also die Gestalt G-W-G’ hitte. Geld wird tiberhaupt nur in die Zirkulation
geworfen zum Zwecke der Verwertung von Wert, d.h. der Schaffung von
Mehrwert, also als Kapital, (vgl. ebd.: 102-110) und so macht Marx hier
deutlich, was indes iiberhaupt nicht verstanden werden kann, wenn man
hier die Beschreibung einer vermeintlich historischen Entwicklung von ver-
einzeltem Tausch tiber eine >einfache Warenproduktion« (mit dem Geld als
blofem Tauschinstrument) hin zu einer kapitalistischen Usurpation dieses
surspriinglichens, »gerechten< Prozesses zu erkennen meint: dass es den Wert
ohne seine dingliche, selbstindige Form als Geld und dessen Eigenschaft,
als Kapital sich rastlos vergrofRern zu miissen, gar nicht geben kann. In
diesem rastlosen Prozess, der seine notwendige Existenzbedingung ist, stellt
der Wert also nicht nur das aufler ihnen in sachlicher Hiille existierende
gesellschaftliche Verhiltnis der Produzenten dar, sondern ist er zugleich »au-

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

tomatisches Subjekt« und »sich selbst bewegende Substanz« dieses Prozesses
(MEGAZ? 11/6: 172; vgl. 11/5: 109).>*

Marx fithrt nun bekanntlich aus, wie Mehrwert, der den Menschen nur
als Profit augenscheinlich wird, erzielt werden kann, ohne im Widerspruch
zum Gleich um Gleich des wertvermittelten Warentauschs zu stehen, nim-
lich durch den Kauf der Ware Arbeitskraft und deren Anwendung im Produk-
tionsprozess, in dem sie linger angewandt werden kann, als an gesellschaft-
lich notwendiger Arbeitszeit nétig ist, um die fiir ihre eigene Reproduktion
notigen Lebensmittel herzustellen; in dem sie also ihren Arbeitsgegenstinden
mehr Wert zusetzen kann, als sie selbst wert ist, und somit Waren produziert,
deren schliefdlich im Verkauf realisierter Wert hoher ist als das vom Kapita-
listen fir Arbeitskrifte und Produktionsmittel vorgeschossene Kapital. (Vgl.
MEGA? 11/5: 120-147) Das Erstaunliche ist aber nun, dass Marx diese Ausbeu-
tung gar nicht so unmittelbar verdammt, wie man das zunichst meinen sollte.
Zwar schildert er ausfithrlich die ganzen menschlichen Verheerungen, die der
kapitalistische »Heiffhunger nach Mehrarbeit« (ebd.: 183) verursacht, indem
etwa der Arbeitstag immer weiter ausgedehnt wird oder Bedingungen ge-
schaffen werden, unter denen dauerhaft eine vollig verelendete »disponible,
industrielle Reservearmee« (ebd: 392 et passim) bereitsteht (noch schlimmer,
als ausgebeutet zu werden, ist fiir den eigentumslosen Lohnabhingigen be-
kanntlich, nicht ausgebeutet zu werden). Doch sieht Marx hierin eben keinen
Prozess, der am besten riickgingig zu machen sei, geschweige denn, dass
er ihm einen >gerechten Tausch« entgegenhielte, den er ja gerade als die re-
al-existierende und notwendige Vermittlungsform fiir jene Ausbeutung im

54 Indiesem Sinne—und daraufspielt Marx hier natirlich mit den Begriffen>Subjektcund
>Substanzc<an —kommen dem Wert Eigenschaften zu, die bei Hegel der Geist innehat:
Die Widerspriiche, die der Wert, als deren Einheit, vermittelt, also die 6konomischen
Formen (Ware, Celd), sind seine eigenen Diremtionen, zwischen denen er bestandig
hin- und herprozessiert und sich so vergrofiert. Diese Formen sind allerdings, wie Marx
bereits erklart hat, selbst schon Ausdruck einer wirklichen gesellschaftlichen Spaltung
der Menschen in einander gegeniiberstehende Atome (und — als deren Grundlage —
eine antagonistische Klassengesellschaft, wie er im Laufe der weiteren Argumenta-
tion noch aufklaren wird), und es wiederholt sich hier entsprechend auf der Ebene der
6konomischen Begriffe noch einmal die frithe Marx’sche Hegel-Kritik: Der Wert ist die
gesellschaftliche Synthesis, die die wirklichen Widerspriiche nur gewaltsam im Sys-
tem der kapitalistischen Produktionsweise zusammenhilt und perpetuiert. Er stellt
die verkehrte, unverniinftige Einheit dieser Widerspriiche dar, die erst noch wirklich
aufgelost werden missen, damit sich schliefilich die Menschen zum bewusst gestal-
tenden, verniinftigen (also nicht automatischen) Subjekt erheben.

12.02.2026, 21:11:14.

69


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Wahrheit und Revolution

Produktionsprozess nachgewiesen hat. Im Gegenteil: Der Kapitalist, der un-
ter den Bedingungen der allgemeinen Konkurrenz mit allen anderen Kapi-
talisten den Arbeiterinnen und Arbeitern ihre Mehrarbeit mit immer aus-
gekliigelteren Methoden abpresst, sei gerade deshalb »respektabel«, weil er
als »Fanatiker der Verwerthung des Werths [..] riicksichtslos die Menschheit
zur Produktion um der Produktion willen, daher zu einer Entwicklung der gesell-
schaftlichen Produktivkrifte und zur Schépfung von materiellen Produktionsbedin-
gungen [zwingt], welche allein die reale Basis einer hoheren Gesellschaftsform
bilden kénnen, deren Grundprincip die volle und freie Entwicklung jedes In-
dividuums ist« (ebd.: 477; vgl. 11/1.2: 439 £.).% Die kapitalistische Produktions-
weise selbst, deren Eigengesetzlichkeit die einzelnen Kapitalisten nicht weni-
ger (wenngleich mit véllig anderen Konsequenzen fiir ihr Leben) unterworfen
sind als das Proletariat, treibt also »die ihrer Tendenz und Svvéuet nach all-
gemeine Entwicklung der Productivkrifte — des Reichthums itberhaupt —«
(MEGA? I1/1.2: 440) voran; es ist dies laut Marx gar »der Zweck (immanen-
te) dieses Processes« (ebd.: 698), und der dem Wert notwendig immanente
Zwang zur eigenen Vermehrung ist sein Motor.*

55 In seiner Auseinandersetzung mit den burgerlichen Theorien iiber den Mehrwert hilt
Marx sogar noch rigoroser gegen die»sentimentale[n] Gegner Ricardo’s«,»dafd Produc-
tion um der Production halber nichts heifdt als Entwicklung der menschlichen Produc-
tivkrafte, also Entwicklung des Reichthums der menschlichen Natur als Selbstzweck. Stellt
man, wie Sismondi, das Wohl des Einzelnen diesem Zweck gegeniiber, so behauptet
man, da die Entwicklung der Gattung aufgehalten werden muf}, um das Wohl des Ein-
zelnen zu sichern [..]. DaR diese Entwicklung der Fihigkeiten der Gattung Mensch, ob-
gleich sie sich zunachst auf Kosten der Mehrzahl der Menschenindividuen und ganzer
Menschenklassen macht, schliefdlich diesen Antagonismus durchbricht und zusam-
menfallt mit der Entwicklung des einzelnen Individuums, da also die héhre Entwick-
lung der Individualitat nur durch einen historischen Procef$ erkauft wird, worin die
Individuen geopfert werden, wird nicht verstanden« (MEGA? 11/3.3: 768). Man beachte
auch den Wortlaut der letzten Bemerkung, der wohl kaum durch Zufall so auch schon
in Hegels Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte zu finden ist; vgl. Hegel 1986:
49. Solche inszenierte Cleichgiiltigkeit gegen das>Einzelschicksal<angesichts der gro-
Reren historischen Sache findet man haufiger in Marx’ Schriften und gerade auch in
seinen 6konomiekritischen; siehe als besonders frappantes Beispiel MEGAZ? 11/3.1: 327.

56  Diese Erklarung der Produktivkraftentfaltung beschriankt sich damit aber auch allein
auf die kapitalistische Produktionsweise und stellt also kein universales Geschichtsge-
setz dar. Gegen die Moglichkeit dieses Missverstindnisses hat Marx denn auch in sei-
nem Brief an die Otetschestwennyie Sapiski und auch in der franzésischsprachigen Aus-
gabe des Kapital betont, seine Darstellung beziehe sich allein auf Westeuropa. (Vgl.
MEW 19: 108; MEGA? I1/7: 634) Wenn er in diesem Brief und noch deutlicher in sei-

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Wie dieser Prozess praktisch aussieht, schildert Marx ausfithrlich im Ka-
pitel iiber Maschinerie und grofie Industrie (vgl. MEGA? 11/5: 301-413)*’: Der fiir
die kapitalistische Produktionsweise zentrale objektive Zwang zur relativen
Mehrwertsteigerung fithrt dazu, dass immer effizientere Maschinen respektive
Technologien eingefiithrt werden und die Arbeit, dem Kapital reell subsumiert,
immer weiter nach wissenschaftlichen Maf3stiben zergliedert wird. Die >gro-
Be Industrie« produziert nicht nur immer schneller und mit immer weniger
unmittelbarem menschlichem Aufwand immer mehr materiellen Reichtum
(wenngleich dieser nicht selbst Zweck, sondern nur Mittel zur Realisierung
von Wert ist), sie revolutioniert auch den Arbeitsprozess selbst soweit, dass
es schlieRlich »zu einer Frage von Leben und Tod« werde, »das Theilindividu-
um, welches bloRer Triger einer gesellschaftlichen Detailfunktion ist, durch
das total entwickelte Individuum, fiir welches die verschiednen gesellschaft-
lichen Funktionen ebenso viele verschiedne Bethitigungsweisen sind, zu er-
setzen (ebd.: 400). Unter der Form der Verkehrung entwickelt sich laut Marx
im kapitalistischen Fabriksystem also »an sich« die »Allgemeinheit des Arbei-
ters« (MEGA? I1/3.6: 2022), ist dieses System der »Ausgangspunkt der socia-
len Revolution« (MEGAZ?11/5: 408, Fn. 322), indem es »die Bildungselemente einer
neuen und die Umwilzungselemente der alten Gesellschaft« (ebd.: 408) heranreife.
Im beriichtigten Abschnitt tiber die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen
Akkumulation wird genau das zu Ende gedacht:

»Hand in Hand mit dieser Koncentration oder der Expropriation vieler Kapita-
listen durch Wenige entwickelt sich die cooperative Form des Arbeitsprozesses

nen Briefentwiirfen an Vera Sassulitsch (1881) feststellt, dass fiir Russland ausgehend
von der auf der Grundlage von Gemeineigentum produzierenden Dorfgemeinde auch
ein direkter Ubergang zu einer kommunistischen Gesellschaftsform moglich sei, dann
sollte man nun allerdings nicht glauben, dass Marx damit seine bisherige Begrindung
des Kommunismus aus der kapitalistischen Produktivkraftentfaltung fallengelassen
hatte. Denn nicht nur halt er an der Erklarung fest, der Feudalismus in Westeuropa
habe notwendig zum Kapitalismus fiihren missen, so wie dieser schliefilich erst den
Kommunismus ermdogliche. Auch die Méglichkeit einer ganz anderen Entwicklung in
Russland sieht er nur als Sonderfall, der in einem notwendigen Abhdngigkeitsverhdltnis
zu eben jener westeuropdischen Entwicklung stehe: »CGerade auf Grund ihrer Cleich-
zeitigkeit mit der kapitalistischen Produktion kann sie sich deren positive Errungen-
schaften aneignen, ohne ihre furchtbaren Wechselfélle durchzumachen. Ruiland lebt
nicht isoliert von der modernen Welt« (MEW 19: 385).

57  Siehe zum Folgenden ausfiihrlich meinen Artikel Produktivkraftentfaltung und Kommu-
nismus (Spekker 2018), insbesondere S. 165-175.

12.02.2026, 21:11:14.

n


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Wahrheit und Revolution

auf stets wachsender Stufenleiter, die bewufite technologische Anwendung
der Wissenschaft, die planmafiig gemeinsame Ausbeutung der Erde, die
Verwandlung der Arbeitsmittel in nur gemeinsam verwendbare Arbeitsmit-
tel, und die Oekonomisirung aller Produktionsmittel durch ihren Gebrauch
als gemeinsame Produktionsmittel kombinirter, gesellschaftlicher Arbeit.
Mit der bestindig abnehmenden Zahl der Kapitalmagnaten, welche alle
Vortheile dieses Umwandlungsprozesses usurpiren und monopolisiren,
wichst die Masse des Elends, des Drucks, der Knechtung, der Degradation,
der Ausbeutung, aber auch die Empoérung der stets anschwellenden und
durch den Mechanismus des kapitalistischen Produktionsprozesses selbst
geschulten, vereinten und organisirten Arbeiterklasse.« (Ebd.: 609)

Hier kulminieren also die bislang nur abstrakte, dem Menschen gegeniiber
auRerlich sich vollziehende Entwicklung ihres praktischen gesellschaftlichen
»Gattungsvermogen([s]« (ebd.: 266), die »Entwicklung des Reichthums der mensch-
lichen Natur« (MEGA? 11/3.3: 768), und — als »Product der auf dem Capital
ruhenden Productionsweise« (MEGA? 11/1.2: 371) — die Entstehung eines Be-
wusstseins der Arbeiterinnen und Arbeiter davon, dass dies ihr eigenes, ihnen
enteignetes Vermogen ist, das sie sich gemeinschaftlich anzueignen haben,
in der Notwendigkeit des revolutiondren Umsturzes, der bestimmten Negation der
kapitalistischen Produktionsweise. Dass diese ihren eigenen Umsturz »mit
der Nothwendigkeit eines Naturprozesses« (MEGA? 11/5: 609) selbst hervor-
bringen werde, ist indes eine Prognose, die mit einem deterministischen An-
spruch daherkommt, der in dieser Form unhaltbar zu sein scheint. Fiir Viele
ist damit klar: Das Kapitel iiber die Geschichtliche Tendenz ist unwissenschaft-
lich und stellt einen »exoterischen< Ballast dar, den man abwerfen muss, um
sich auf den wissenschaftlichen Kern des Kapital konzentrieren zu kénnen.
Allerdings gerit damit ein grundlegendes Problem materialistischer Gesell-
schaftskritik, das hier zum Ausdruck kommt, komplett aus den Augen.

Wie ausfithrlich gezeigt wurde, fassen Marx’ Begriffe ihren Gegenstand
als einen historisch nicht nur gewordenen, sondern werdenden: Sie fassen die
dkonomischen Formen unter der Perspektive des snoch nichts, der befreiten
Gesellschaft, deren »historische Voraussetzungen« sich in diesen Formen - als
»foreshadowing der Zukunft« (MEGA? I1/1.2: 369) bereits angedeutet — ent-
wickeln, und behandeln sie also als verginglich, tiber sich hinausweisend.
Auf dieser Grundlage kann Marx das Kapital systematisch als ein Verhiltnis
darstellen, das seine eigene bestimmte, also begrifflich notwendige, Nega-
tion enthilt und entfaltet. Diese Negation: den Kommunismus, die Verwirkli-

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

chung der Vernunft als der bewussten, plinmiigen Unterwerfung der Welt
unter die praktischen Bestimmungen der geeinten Menschheit, d.h. als der
verniinftigen Subjekt-Objekt-Einheit, beansprucht Marx also, durch wissen-
schaftliche Kritik, mit dem Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit und Notwendig-
keit ihrer Aussagen, aus den materiellen Verhiltnissen selbst zu bestimmen.
Die Wahrheit des Kapitals wire demnach, dass es das, was es ist, nicht bleiben
kann, sondern sich mit logischer Notwendigkeit selbst transzendiert, und nur
eine Darstellung, die das begrifflich erfassen kann, wire iiberhaupt wissen-
schaftlich. Die Wahrheit des Kapitals, als »wahrhafte Auflosung« (MEGA? 1/2:
263) dieses verkehrten, antagonistischen Verhiltnisses, wire seine revolutio-
nire Umwilzung durch den Kommunismus, die »wirkliche Bewegung welche
den jetzigen Zustand authebt« (MEGA? I/s: 37).%

58 Indieser materialistischen Bestimmung wird allerdings auch ein grundlegendes poli-
tisches Problem erkennbar: Die >wirkliche< Bewegung sollte nicht verwechselt werden
mitden je konkreten politischen und sozialen Bewegungen, die sich den Kampf gegen
den Kapitalismus auf die Fahnen geschrieben haben.>Wirklich«ist hier nur diejenige
Bewegung, die sich mit begrifflicher Notwendigkeit als bestimmte Negation aus den
systematisch dargestellten kapitalistischen Verhaltnissen begriinden lasst. Hier ist al-
so in der wissenschaftlichen Kritik, mit der Marx ab 1845 fiir>klare Verhaltnisse<in der
sozialistischen/kommunistischen Bewegung sorgen wollte, die Parteilogik bereits vir-
tuell angelegt (die von Marx ja auch immer wieder konsequent durchgesetzt wurde).
Das ist allerdings nicht als immanenter >Fehlerc der materialistischen Kritik oder als
Beweis dafiir anzusehen, dass sich hinter der Sprache von Wissenschaft und Wahrheit
>in Wirklichkeit« nur ein ordinares Freund-Feind-Denken verstecke, es — wie die Post-
modernen es so gerne hitten — Wahrheit also gar nicht gabe. Vielmehr driickt sich in
diesem Problem eine Aporie aus. Was Marcuse in seiner Studie Vernunft und Revolu-
tion als Kerngedanken der idealistischen Verteidigung objektiver Vernunft gegen den
englischen Empirismus herausgestellt hat, gilt in dieser Grundsatzlichkeit ebenso fiir
die Marx’'sche materialistische Kritik: »daf} das Recht der Vernunft, die Wirklichkeit
zu gestalten, von der Fihigkeit des Menschen abhing, allgemeingiiltige Wahrheiten
festzuhalten. Nur dank der Allgemeinheit und Notwendigkeit ihrer Begriffe [...] konn-
tedie Vernunft (iber das rohe Faktum dessen, was ist, hinausfithren zur Verwirklichung
dessen, was sein sollte.« (Marcuse 1962: 28) Kritik, die auf die Abschaffung aller Herr-
schaftsverhiltnisse und die Schaffung einer Welt zielt, die unter die bewussten und
planmafiigen Bestimmungen eines verniinftigen Subjekts, eines >Vereins freier Men-
schens, gesetzt ist, kann ohne Wahrheit und Vernunft, ohne allgemeine und notwen-
dige Begriffe, auf welche die aufzuhebende und die aus ihr zu schaffende Gesellschaft
zu bringen sind, nicht auskommen. Damit handelt sie sich unweigerlich jene Aporie
ein, denn die praktischen Konsequenzen ihres notwendigen»Wahrheitsabsolutismus«
(ebd.: 282) lassen sich nicht theoretisch aufldsen, sie lassen sich allenfalls — und das
wadre von allen, die sich positiv auf Marx beziehen wollen, zu verlangen — durch be-

12.02.2026, 21:11:14.

73


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Th

Wahrheit und Revolution

Wenn Marx allerdings die 6konomischen Kategorien als verkehrte For-
men versteht, in denen wahrer menschlicher Reichtum und das praktische
menschliche Gattungsvermégen erstmals in allgemeiner, jedoch noch abs-
trakter Weise erscheinen und sich entwickeln; wenn er das Kapital also be-
grifflich unter die Bestimmungen der Vernunft setzt, um es als verkehrten,
noch unverniinftigen Zustand kritisieren zu kénnen, dann muss er anderer-
seits den Kommunismus auch als logisch notwendige bestimmte Negation
darstellen, denn diesem kommt hier im Grunde die Beweislast fiir die Rich-
tigkeit jener epistemischen Voraussetzungen zu. Und hier liegt ein Problem:
Nicht nur sind Prognosen bekanntlich besonders schwierig, wenn sie die Zu-
kunft betreffen, sondern vor allem betreffen sie hier ein Terrain, das nicht
unmittelbar und quasi-automatisch nach den Gesetzen der Vernunft funk-
tioniert, sondern ein Kampffeld ist, auf dem allein aber sich die Revolution,
als Verniinftigwerden der wirklichen Verhiltnisse, praktisch vollziehen kann.
Hier handeln konkrete Individuen, die nicht nur objektiven Gedankenformen
unterworfen sind, welche es zunichst zu »>defetischisierenc gilt, sondern die
auch nie reine Vernunftwesen oder nur blofie sCharaktermasken«< 6konomi-
scher Gesetze sind. Marx kann — und das ist im Grunde ein alter philoso-
phischer Hut - lediglich auf die Vernunftfihigkeit der Menschen bauen. Ob
also Marx’ kritische Darstellung sich im emphatischen Sinne als wahr und
der Kommunismus sich wirklich als bestimmte Negation des Kapitals erwei-
sen kann, ist — wie Marx eben schon 1845 wusste — »keine Frage der Theorie,
sondern eine praktische Frage. In der Praxis mufd der Mensch die Wahrheit
i.e. Wirklichkeit u. Macht, Diesseitigkeit seines Denkens beweisen.« (MEGA?
IV/3: 20)*°

Esist diese grundlegende Problematik, die nicht zuletzt im Abschnitt iitber
die Geschichtliche Tendenz der kapitalistischen Akkumulation greifbar wird. Viel-
leicht muss das heutige Unverstindnis gegeniiber diesem inwendigen Zusam-
menhang zwischen der Perspektive auf eine praktische kommunistische Um-
wilzung der kapitalistischen Produktionsweise und deren wissenschaftlicher
Kritik; muss das heute gingige Abspalten dieser »geschichtsphilosopischen«

standige Selbstreflexion einhegen. PostmodernesKritik<hingegen kann aufall das und
schlieRlich auf Wahrheit und Vernunft gut verzichten, da es ihr ohnehin nicht um die
Einrichtung einer solchen verniinftigen, menschlichen Welt geht.

59 Insofernist auch —unter Berlicksichtung allerdings meiner oben angerissenen Kritik —
Joachim Bruhn und der ISF grundsitzlich in der Feststellung zuzustimmen, »der Ma-
terialismus sei unbewiesen vor dem Kommunismus und werde iiberfliissig durch ihn«
(Bruhn 2007: 30, Fn. 8).

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Matthias Spekker

Argumente vom vermeintlich fiir sich stehenden wissenschaftlichen >Kernc
der Kritik der politischen Okonomie als Symptom der Verdringung interpre-
tiert werden, dass diese befreiende Praxis im 20. Jahrhundert nicht nur, wo es
sie gab, (viel zu oft am eigenen Verrat) gescheitert, sondern noch viel hiufiger
ausgeblieben und der massenhaften Barbarei gewichen ist. Wie beruhigend
wire es da doch, wenn die Wissenschaft iiber derlei >profane« Probleme erha-
ben wire.

12.02.2026, 21:11:14.

75


https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.02.2026, 21:11:14.



https://doi.org/10.14361/9783839450673-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

