
Über einige notwendige Differenzierungen im Begriff
des Krieges.
Ein politiktheoretischer Einwand gegen den Ansatz von
Bernhard Taureck

Herfried Münkler

Thukydides vs. Johannes von Patmos

Kann man über Krieg nachdenken, ohne sogleich zu unterscheiden zwi‐
schen einem Krieg, den ein Staat führt, einem Krieg zumal, den dieser
Staat bzw. seine Regierung – aus welchen Gründen – auch immer von sich
aus und ohne dazu gezwungen worden zu sein begonnen hat, und einem
Krieg, mit dem ein Land überzogen wird, ohne dass dessen Regierung und
die in diesem Land lebenden Menschen dies gewollt haben? Zugegeben:
diese Gegenüberstellung von Angriffs- und Verteidigungskrieg zeichnet
zwei Idealtypen des Krieges, die so klar und eindeutig in der politischen
Realität selten anzutreffen sind. Das ändert jedoch nichts daran, dass wir
auf diese Idealtypen angewiesen sind, um die Mischungsverhältnisse in
den realen Kriegen beobachten und beschreiben zu können. Die Analyse
dieser Mischungsverhältnisse, ihrer Vorgeschichte, der Ausgangslage und
deren Veränderung im Verlauf eines Krieges ist Sache der Völkerrechtler
und Politikwissenschaftler; die Philosophie hingegen, die es wesentlich
mit Begriffen und Normen zu tun hat, ist für die theoretische Pflege der
Idealtypen verantwortlich. Umso befremdlicher ist es, dass Bernhard Tau‐
reck nicht mit dieser Zentralunterscheidung im Begriff des Krieges be‐
ginnt oder zumindest bei ihr endet.

Das ist umso erstaunlicher, als einige der Beispiele, mit denen Taureck
arbeitet, durch die Unterscheidung zwischen Angriffs- und Verteidigungs‐
krieg gekennzeichnet sind. Der bei Thukydides überlieferte berühmte Dia‐
log zwischen Athenern und Meliern ist in seiner gesamten Argumentati‐
onsstruktur ohne diese Unterscheidung nicht zu verstehen, und die furcht‐
baren Kriege, die der Verfasser der Offenbarung, ein Johannes, der auf
Patmos eine große Vision der Zukunft gehabt haben will und sie als un‐

1.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


mittelbar bevorstehende Ereignisse beschrieben hat, sind Rachephantasien
eines politisch Ohnmächtigen, die sich gegen das nach Belieben agierende
Imperium Romanum richten, das mit Kriegsgewalt gerade dem jüdischen
Staat ein Ende gemacht hat und dann auch zu einer weitreichenden Verfol‐
gung der Christen übergegangen ist. Die exzessiven Vernichtungsphantasi‐
en, denen sich der Verfasser der Johannes-Offenbarung hingibt, begründen
sich auf der Vorstellung, man sei das Opfer römischer Imperialpolitik.
Man muss schon eine starke Vorstellung von Schuld und Unschuld haben,
um die Niederschlagung eines antirömischen Aufstands und die Verfol‐
gung der Anhänger Jesu durch Rom zum Anlass zu nehmen, die Vernich‐
tung des gesamten Erdkreises und die Tötung aller Lebewesen darinnen
als Strafe dafür zu imaginieren.1

Im Melier-Dialog wie in der Johannesoffenbarung wird die andere Sei‐
te der Gegenüberstellung von Angriffs- und Verteidigungskrieg sichtbar:
nämlich der Anspruch derer, die sich als Opfer eines Angriffskrieges oder
gewaltsamer Unterdrückung sehen, auf Gerechtigkeit, auf Rache oder zu‐
mindest Vergeltung. Lassen wir zunächst dahingestellt, ob es sich dabei
um zutreffende Beschreibungen oder ideologisierte Selbstrechtfertigungen
handelt: Neben der „von außen“ herangetragenen Evaluation des Gesche‐
hens seitens der Juristen und Politikwissenschaftler gibt es also noch die
Binnenperspektive der Akteure, in der diese sich in einer bestimmten Rol‐
le imaginieren und diese dann für ihr weiteres Handeln als Legitimation
von tatsächlichem oder bloß imaginiertem Gegenhandeln übernehmen.
Zur idealtypischen Unterscheidung zwischen Angriffs- und Verteidigungs‐
krieg kommt also noch die Darstellung der eigenen Sichtweise durch die
beteiligten Kriegsakteure hinzu, die, wie im Melierdialog, von der kühlen
Sachlichkeit des politischen Abwägens geprägt oder, wie in der Johannes‐
offenbarung, eine einzige exzessive Rachephantasie sein kann. Wer über
Krieg und Kriege schreibt und das nicht im Auge hat, kann von beidem,
dem Begriff wie der Vielfalt der Erscheinungsformen des Krieges, nur
einen begrenzten Teil erfassen.

Die Beschäftigung mit dem Krieg ist immer auch (vielleicht sogar ganz
wesentlich) eine Frage der Perspektive – und zwar nicht nur, ob ich den

1 Für die Deutung der apokalyptischen Reiter, der teuflischen Trinität und der Hure Ba‐
bylon vgl. Otto Böcher, Die Johannesapokalypse, Darmstadt 31988, S. 47ff., 76ff.
und 87ff.; zu den zeitgeschichtlichen Bezügen und dem Rombild des Verfassers vgl.
Elaine Pagels, Apokalypse. Das letzte Buch der Bibel wird entschlüsselt, München
2014, S. 9–41.

108 Herfried Münkler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


Krieg als Ganzes oder nur einzelne Schlachten in ihm betrachte und ob ich
letztere „vom Feldherrnhügel“ aus oder aus der Nahperspektive eines da‐
rin Kämpfenden beschreibe,2 sondern auch, ob der Verfasser der Darstel‐
lung für eine Seite Partei ergreift, womöglich Teil von ihr ist oder ob er
sich bemüht, Äquidistanz zu halten und beide Seiten in möglichst fairer
Weise zu Wort kommen lässt, wenn sie ihre jeweilige Sicht vortragen. Ge‐
rade in dieser Hinsicht ist die Gegenüberstellung des Melier-Dialogs und
der Johannesoffenbarung aufschlussreich – nur dass Taureck das infolge
seiner Fixierung auf den Begriff des Kriegs und seines schon fast zwang‐
haften Wegschauens von dessen Vervielfältigung in Fremd- und Selbst‐
wahrnehmung nicht bemerkt und dementsprechend diese Möglichkeit zur
Analyse von Perspektivierungen des Krieges, also zu dessen epistemologi‐
scher Differenzierung, ungenutzt lässt.

Johannes ist ein jüdischer Anhänger des Jesus von Nazareth, der nach
den ersten Verfolgungen dieser kleinen Gemeinde unter Kaiser Domitian,
wie er schreibt, an einem Sonntag in ekstatische Trance geraten sei, in der
ihm das nahe Ende der Zeit geoffenbart wurde.3 Er schreibt aus der Sicht
einer Gruppe, die sich der Übermacht Roms hilflos ausgeliefert fühlt und
in Reaktion darauf das säkulare Geschehen durch ein Heilsgeschehen
überblendet, in dem die römische Macht untergehen und an ihre Stelle das
Himmlische Jerusalem treten wird. Er ist ganz und gar Partei und mobili‐
siert die kosmische Katastrophe, um Krieg und Gewalt auf Erden, unter
der die Friedliebenden leiden, für immer ein Ende zu setzen. Der von Jo‐
hannes verfasste Text ist gekennzeichnet durch eine buchstäblich zu ver‐
stehende Verteufelung des Gegners und durch Bilder eines unüberbietba‐
ren Schreckens. Das hat der Johannesoffenbarung ein periodisch wieder‐
kehrendes Interesse verschafft, in dessen Folge diese zu einem paradigma‐
tischen Narrativ geworden ist, einem Erzählmuster, in dem nicht nur das
Ressentiment der Schwachen und Hilfslosen zum Ausdruck kommt, son‐
dern das auch die Wahrnehmung und Klassifizierung von Kriegen in spä‐
teren Zeiten wesentlich angeleitet hat.

Die Johannesapokalypse ist zum Narrativ eines Kriegsgeschehens ge‐
worden, in dem sich der Krieg verselbständigt hat und zum Subjekt des

2 Dazu Herfried Münkler, „Schlachtbeschreibung: Der Krieg in Wahrnehmung und Er‐
innerung. Über ‚Kriegsberichterstattung‘“; in: ders., Gewalt und Ordnung. Das Bild
des Krieges im politischen Denken, Frankfurt/M. 1992, S. 176–207.

3 Offenbarung 1, 10–19; dazu Pagels, Apokalypse, S. 12f. und Böcher, Die Johannes‐
apokalypse, S. 29–41.

Über einige notwendige Differenzierungen im Begriff des Krieges 109

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


Geschehens geworden ist. Das kommt unter anderem in den vier „apoka‐
lyptischen Reitern“ zum Ausdruck: Sie bringen Tod und Verderben, und
es gibt keine Macht auf Erden, die sie zügeln und ihnen Grenzen setzen
könnte. Aber das ist nur das eine, denn als Zweites kommt in den vier Rei‐
tern noch hinzu: dass sie nicht nur den Tod durch den Krieg, sondern auch
durch Seuchen, Hunger und Teuerung mit sich bringen. Es kommt somit
nicht von ungefähr, dass in der Endphase lange währender Kriege den
Menschen die Bilder der Johannesoffenbarung in den Sinn gekommen
sind und die Wahrnehmung und Verarbeitung des Geschehens geprägt ha‐
ben.4 Hier wird nicht Krieg geführt von Akteuren, die Krieg als ein Mittel
zur Durchsetzung ihrer Ziele einsetzen, sondern der Krieg führt sich
selbst; er macht, was er will, und dabei verschlingt er auch die, die ihn zu‐
nächst entfesselt haben. Insofern sind die Bilder der Johannesoffenbarung
Fundamentalkritik an einer instrumentalistischen Kriegsauffassung, gegen
die geltend gemacht wird, sie sei eine bloße Selbsttäuschung. In der Ein‐
heit von Krieg und Pest, Not und Tod, für welche die vier Pferde und ihre
Reiter stehen, wird hier eine Dimension des Geschehens beschworen, die
über die Direktionsgewalt der Politik hinausgeht.

Taureck schließt sich dieser Sichtweise offenbar an, ohne zu bemerken,
dass es sich dabei um eine spezifische Sicht auf den Krieg handelt, die
erstens nur in einigen, keineswegs in allen Kriegen anzutreffen ist und die
zweitens im Wesentlichen auf die Wahrnehmung des Krieges durch eine
Seite bzw. in einem bestimmten Raum begrenzt ist: Aus US-amerikani‐
scher Sicht etwa hatte die Schlussphase des Zweiten Weltkriegs keines‐
wegs apokalyptische Züge; eher handelte es sich um die Rettung der be‐
stehenden Welt vor dem Bösen, weswegen dieser Krieg auch als ein „gu‐
ter Krieg“ ins kollektive Gedächtnis der USA eingegangen ist. Und auch
aus der Perspektive Richelieus oder Ludwigs XIII. war die letzte Dekade
des Dreißigjährigen Krieges (soweit sie diese noch erlebten) keineswegs
ein Weltuntergang, sondern das Aufgehen ihres politischen Kalküls. Tau‐
reck mag dagegen einwenden, seit Hiroshima sei diese Unterscheidung
zwischen Siegern und Besiegten obsolet geworden und auch eine territo‐
riale Begrenzung des Kriegsgeschehens gebe es nicht mehr5 – doch der
apokalyptische Atomkrieg hat nicht stattgefunden, und das Kriegsgesche‐

4 So etwa in der letzten Dekade des Dreißigjährigen Krieges oder in Deutschland wäh‐
rend der Endphase des Zweiten Weltkriegs.

5 Diese Vorstellung findet sich ausgearbeitet bei Günther Anders, Endzeit und Zeite‐
nende. Gedanken über die atomare Situation, München 1972.

110 Herfried Münkler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


hen hat in den letzten Jahrzehnten eine Veränderung durchgemacht, durch
die Kriege weit unterhalb der Nuklearschwelle weiterhin führbar sind und
stattfinden6 – durchaus mit sehr unterschiedlicher Wahrnehmung. Wer das
analysieren und erklären will, muss mit begrifflichen und typologischen
Differenzierungen beginnen.

Der Gegentyp zur Wahrnehmung und Verarbeitung eines Kriegs in der
Johannesoffenbarung findet sich in Thukydides‘ großem Werk Der Pelo‐
ponnesische Krieg. Thukydides wurde zum Historiker dieses Krieges,
nachdem er als athenischer General darin gescheitert war. Er hatte den
Flottenverband zum Entsatz des belagerten Amphipolis kommandiert und
war wenige Stunden zu spät gekommen, um die Kapitulation der Stadt zu
verhindern. Daraufhin wurde er per Beschluss der athenischen Volksver‐
sammlung für zwanzig Jahre aus seiner Heimatstadt verbannt.7 Thuky‐
dides hätte sich verbittert von Athen abwenden und eine Kriegsdarstellung
aus dem Geiste nachtragenden Grolls schreiben können. Genau das hat er
aber nicht getan, sondern seine Verbannung aus Athen als Chance zu einer
die jeweilige Sicht der Kriegsgegner berücksichtigenden Darstellung des
Krieges begriffen. Er weiß, wie diffizil das ist: „Schwierig war die Auffin‐
dung der Wahrheit, weil die jeweiligen Augenzeugen nicht dasselbe über
dasselbe berichten, sondern je nach Gunst oder Gedächtnis.“8 Das ist eine
grundlegend andere Perspektive auf den Krieg als die des Verfassers der
Johannesoffenbarung, und es kommt nicht von ungefähr, dass Nietzsche
neben Machiavelli gerade Thukydides als Repräsentanten einer ressenti‐
mentfreien Geschichts- und Politikbetrachtung gefeiert hat.9 Nicht die
Naherwartung der kosmischen Katastrophe als göttliche Strafe steht bei
Thukydides im Zentrum der Darstellung, sondern der Anspruch, eine Ana‐

6 Martin van Creveld hat in Die Zukunft des Krieges, München 1998, S. 17–61, den
Gestaltwandel des Krieges auf die wechselseitige nukleare Drohung zurückgeführt.
Zum Gestaltwandel des Krieges detailliert Herfried Münkler, Die neuen Kriege,
Reinbek 2002, sowie ders., Der Wandel des Krieges. Von der Symmetrie zur Asymme‐
trie, Weilerswist 2006.

7 Zu Vita und Werk des Thukydides vgl. Michael Grant, Klassiker der antiken Ge‐
schichtsschreibung, München 1981, S. 65–107; zu den Ereignissen von Amphipolis
H. D. Westlake, „Thukydides und der Fall von Amphipolis“; in: Hans Herter (Hg.),
Thukydides, Darmstadt 1968, S. 620–648.

8 Thukydides, Der Peloponnesische Krieg (I, 22 3), übersetzt und herausgegeben von
Helmuth Vretska und Werner Rinner, Stuttgart 2000, S. 23f.

9 Dazu ausführlich Herfried Münkler, „Analytiken der Macht: Nietzsche, Machiavelli,
Thukydides“; in: Michael Th. Greven (Hg.), Macht in der Demokratie, Baden-Baden
1991, S. 9–44.

Über einige notwendige Differenzierungen im Begriff des Krieges 111

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


lyse des Geschehens vorzulegen, aus der nachfolgende Generationen et‐
was für ihre Entscheidungen und Handlungen lernen können, weil das be‐
schriebene Vergangene in Zukunft „wieder einmal nach der menschlichen
Natur so oder ähnlich eintreten wird“.10

In Thukydides‘ Darstellung wird der Krieg von den beteiligten Parteien
kontrolliert geführt, und die Vorstellung, er habe sich verselbständigt, hat
bei ihm keinen oder nur einen sehr beschränkten Platz.11 Dementspre‐
chend ausführlich rekonstruiert er die Entscheidungen, die von den beiden
Seiten getroffen werden, und in den Reden, die er dabei über das Für und
Wider einer Entscheidung halten lässt, stellt er die Motive und Ziele der
Kriegsparteien dar. „Was nun in Reden beide Gegner vorgebracht haben,
teils während der Vorbereitungen zum Krieg, teils im Krieg selber, davon
den genauen Wortlaut im Gedächtnis zu behalten war schwierig, sowohl
für mich, was ich selber anhörte, als auch für meine Zeugen, die mir von
anderswo solche berichteten. Wie aber meiner Meinung nach jeder einzel‐
ne über den jeweils vorliegenden Fall am ehesten sprechen müsste, so sind
die Reden wiedergegeben unter möglichst engem Anschluss an das wirk‐
lich Gesagte.“12

Thukydides braucht diese Reden, um die Differenz zwischen dem Be‐
absichtigten und Erwarteten und dem dann tatsächlich Eingetretenen dar‐
stellen zu können. Die Beobachtung dieser Differenz, die das gesamte
Buch durchzieht, bringt Thukydides jedoch nicht dazu, von einer Entfes‐
selung des Krieges zu sprechen, in deren Folge die Entfesseler zum Opfer
des Krieges geworden seien, sondern es dient ihm als Material zur Schu‐
lung der politischen und strategischen Urteilskraft, und er zeigt, wie uner‐
wartet eintretende Ereignisse (Clausewitz wird später von Friktionen spre‐
chen) oder auch Abweichungen von den ursprünglichen Planungen dazu
führen, dass das angestrebte Ziel verfehlt wird. Während Johannes den
Blick eines gequälten und geschundenen Menschen kultiviert hat, der von
seinem Gott Hilfe erwartet und diese im Vorgriff einstweilen als eine alles
vernichtende Strafaktion imaginiert, blickt Thukydides den Mächtigen
über die Schulter und beobachtet sie bei ihren Kalkulationen und den da‐

10 Thukydides, Der Peloponnesische Krieg (I, 22 4), S. 24.
11 Als Ausnahme könnte die Behauptung der Athener im Dialog mit den Meliern an‐

gesehen werden, sie könnten ihre Forderungen gegenüber Melos nicht zurückneh‐
men, weil das auf einen Reputationsverlust der athenischen Thalassokratie hinaus‐
laufe. Solche „Zwänge“ dürften aber für die Politik insgesamt gelten und nicht
kriegsspezifisch sein.

12 Thukydides, Der Peloponnesische Krieg (I, 22 1), S. 23.

112 Herfried Münkler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


raus resultierenden Handlungen. Die können durchaus auch, wie er das im
Fall Athens beschreibt, in die Niederlage führen, aber die politisch-militä‐
rische Katastrophe wird nicht als Strafe Gottes für den Gebrauch von Ge‐
walt angesehen, in deren Folge den Mächtigen das widerfährt, was sie zu‐
vor den Machtlosen angetan haben. Vielmehr wird der Weg in die Nieder‐
lage als eine Abfolge von Fehlentscheidungen und Fehlhandlungen, von
Friktionen und Unvorhersehbarem begriffen, so dass die Geschichte, wenn
man anders entschieden hätte, auch anders verlaufen wäre.

Das ist im Übrigen nicht ohne Folgen für das Verständnis des Melier-
Dialogs und dessen von Taureck vorgeschlagene Interpretation: Perikles
hatte für den Krieg gegen Sparta die strategische Defensive vorgeschla‐
gen, bei der die Athener Zeit und Geld für sich arbeiten ließen, während
die kriegsgeübten Spartaner die Entscheidungsschlacht suchten und sie
nicht fanden. Sie stießen infolgedessen, so Perikles‘ Plan, ins Leere, ver‐
zettelten ihre Kräfte, erschöpften sie und würden zuletzt aufgeben müs‐
sen.13 Doch die Nachfolger des Perikles, der im zweiten Kriegsjahr einer
in der Stadt grassierenden Seuche erlegen war, besaßen nicht dessen poli‐
tischen Weitblick und seine strategische Klugheit, sondern ließen sich von
kurzfristigen Erfolgen dazu verführen, zu einer Offensivstrategie überzu‐
gehen, die Athens Kräfte und Fähigkeiten schließlich überforderte. Um
diese Entwicklung zu verstehen, bei der Perikles‘ Nachfolger Kleon und
Alkibiades eine zentrale Rolle spielen, ist die athenische Debatte über das
Schicksal Mytilenes14 wichtiger als der immer wieder beschworene Dia‐
log zwischen Athenern und Meliern,15 und letzten Endes entscheidend ist
der von der athenischen Volksversammlung gefasste Beschluss zur sizilia‐
nischen Expedition.16 Während sich in der Mytilene-Debatte zuletzt die
politische Vernunft durchsetzt, so ist die Entscheidung der Volksversamm‐
lung für den Angriff auf Syrakus und das Vorhaben einer Eroberung Sizi‐
liens durch eine Mischung aus Habgier und Abenteuerlust, politische In‐
differenz und strategische Ahnungslosigkeit geprägt. Für Thukydides zeigt
sich darin die Schwäche der Demokratie, sobald die den Stimmungen des
Augenblicks folgenden Massen nicht von einem Mann geführt werden,
der politischen Weitblick mit rhetorischer Überzeugungskraft verbindet,
wie das bei Perikles der Fall war. Das Auseinanderfallen von politisch-

13 Ebd. (I, 141–144), S. 107–111.
14 Ebd. (II, 35–50), S. 217–231.
15 Ebd. (V, 84–115), S. 450–459.
16 Ebd. (VI, 6–42), S. 465–494.

Über einige notwendige Differenzierungen im Begriff des Krieges 113

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


strategischem Weitblick und rhetorischen Fähigkeiten wird für Athen zum
Verhängnis.

Im Unterschied dazu ist der Melier-Dialog ein Beispiel für die Folgen
semantischen Missverstehens bei politischen Verhandlungen. Es geht um
den Fortbestand der Stadt Melos und das Überleben ihrer Bürger: während
die Athener darunter das physische Überleben verstehen und dementspre‐
chende Vorschläge machen, meinen die Melier damit ihre politische Selb‐
ständigkeit und den Fortbestand ihrer lakedämonischen Traditionen und
Verbindungen. Das glauben die Athener mit Blick auf ihr Prestige in der
ägäischen Inselwelt nicht akzeptieren zu können und bestehen auf physi‐
scher Fortexistenz als äußerster Konzession. Was die Melier dagegen gel‐
tend machen ist pures Wunschdenken.17 All das hat mit athenischem Beu‐
temachen, wie Taureck annimmt, nichts zu tun, und wenn beide Seiten
von Gerechtigkeit sprechen, so ist das nicht mehr als eine semantische
Spielmarke. Da Gerechtigkeit für beide Seiten unterschiedliches bedeutet,
lässt sich darüber keine Einigung herstellen. Paradigmatisch hat Thuky‐
dides hier eine der häufigsten Ursachen scheiternder Friedensverhandlun‐
gen dargestellt. – Es sind im Übrigen die Melier, die den Preis des Miss‐
verstehens zu zahlen haben.

Die Zügelung und Regulation des Krieges durch die Kunst der
Trennung von Kriegstypen

Am Beispiel von Platons Nomoi behandelt Taureck den Unterschied zwi‐
schen Bürgerkrieg und Staatenkrieg, innergesellschaftlichen und zwi‐
schenstaatlichen Gewalthandlungen, und er folgt dabei Platons Sichtwei‐
se, der innergesellschaftlicher Gewalt, die er als stasis bezeichnet, die
Qualifizierung als Krieg (polemos) verweigert hat.18 Ein weiteres Mal
spielt hier die Semantik eine ausschlaggebende Rolle, und abermals ver‐
führt sie Taureck dazu, ein entscheidendes Problem bei der Thematisie‐
rung von Krieg zu übersehen: die Separierung von Staatenkrieg und Bür‐
gerkrieg als die vermutlich wichtigste Voraussetzung für die Regulation

2.

17 Ich folge hier der von Karl-Heinz Volkmann-Schluck (Politische Philosophie,
Frankfurt/M. 1974, S. 39–55) vorgeschlagenen Lesart des Melierdialogs.

18 Hier muss offenbleiben, ob Platon den Krieg zwischen griechischen poleis nun als
polemos oder als stasis gefasst hat. Wäre letzteres der Fall, würde er nur dem ge‐
waltsam ausgetragenen „Kampf der Kulturen“ Kriegscharakter zubilligen. Dazu all‐
gemein Giorgio Agamben, Stasis. Der Bürgerkrieg als politisches Paradigma,
Frankfurt/M. 2016, S. 9–36.

114 Herfried Münkler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


der Kriegsgewalt und damit für die Zügelung, wenn nicht Fesselung des
Krieges. Der Peloponnesische Krieg etwa war beides zugleich: ein Staa‐
tenkrieg zwischen dem athenischen und dem spartanischen Machtblock, in
dem es um die Hegemonie in Griechenland ging, und zugleich eine inner‐
gesellschaftliche Auseinandersetzung, bei der die aristokratische und die
demokratische Partei in den Städten um die Oberherrschaft kämpften, wo‐
bei dieser Kampf durch ihre jeweiligen Anlehnungsmächte, Sparta bzw.
Athen, unterstützt wurde. Die wiederum mischten sich in die inneren Kon‐
flikte ein, weil der Sieg der von ihnen jeweils unterstützten Partei die Zahl
ihre Verbündeten vergrößerte. Dementsprechend wurde der Peloponnesi‐
sche Krieg sowohl in Schlachten zwischen feindlichen Heeren als auch in
Massakern in den Städten ausgetragen, bei denen die siegreiche Partei die
Anhänger der unterlegenen Partei auslöschte.

Dieses Zusammenfließen von Staatenkrieg und Bürgerkrieg verlieh
dem Krieg seine lange Dauer sowie seine Gewaltintensität und sorgte da‐
für, dass die zuvor geltenden – und auch beachteten – Regeln und Normen
der Kriegführung zunehmend außer Kraft gesetzt wurden. In Thukydides‘
Beschreibung geht diese Auflösung konventioneller Regelhaftigkeit des
Kämpfens vom Bürgerkrieg aus, exemplarisch beschrieben an den Vor‐
gängen in Kerkyra, wo die oligarchische und die demokratische Partei um
die Oberhoheit rangen,19 um dann sehr bald auf den Kampf der Heeresauf‐
gebote im Krieg der Städte überzugreifen. Üblicherweise wird das in der
„Pathologie des Krieges“ gezogene Resümee des Thukydides – „Der
Krieg aber, der die Annehmlichkeiten des täglichen Lebens raubt, ist ein
harter Lehrmeister und gleicht die Leidenschaften der Menge den Gege‐
benheiten des Augenblicks an“20 – als Aussage über den Krieg generell
angesehen, was Taurecks Sicht entgegen käme, aber die sorgfältige Lektü‐
re des Kontexts dieser Passage zeigt, dass Thukydides damit den entfes‐
selten Krieg meint, in dem die „Zwietracht in allen Städten“ mit dem
Kampf zwischen den Städten zusammenkommt und der Krieg infolge der
Vielzahl und Vielfalt der an ihm Beteiligten zu einem lange dauernden
Krieg geworden ist.21 Es ist die Beobachtung radikaler Deregulierung des
Kampfes, die Thukydides veranlasst, den Peloponnesischen Krieg als
„Krieg aller Kriege“ zu beschreiben. Das kommt dem nahe, was Clause‐

19 Thukydides, Der Peloponnesische Krieg (III, 70–81), S. 246–252.
20 Ebd. (III, 82 2), S. 253.
21 Ebd. (III, 82–84), S. 253–256.

Über einige notwendige Differenzierungen im Begriff des Krieges 115

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


witz später als den „absoluten Krieg“ bezeichnet hat22 – eine Denkfigur,
die dazu dient, beschreiben zu können, wie sehr der reale Krieg unterhalb
der Denkmöglichkeit des absoluten Krieges bleibt oder auch wie nahe er
ihm gekommen ist.

Der historische Rückblick zeigt eine Reihe von Kriegen, in denen die
Erosion der Regeln (des Kriegsrechts) und das Ineinanderfließen diverser
Kriegstypen zu einer Entfesselung der Gewalt geführt haben, die den
Krieg tatsächlich in die Nähe des von Clausewitz so bezeichneten „abso‐
luten Krieges“ gebracht haben: Neben dem Peloponnesischen Krieg sind
der Dreißigjährige Krieg, die napoleonischen Kriege im Gefolge der Fran‐
zösischen Revolution sowie der Erste und der Zweite Weltkrieg als Bei‐
spiele zu nennen. All dies sind Kriege, in denen es, teilweise infolge struk‐
tureller Rahmenbedingungen, teilweise durch die Eskalationsentscheidun‐
gen einer Seite (zumeist handelte es sich dabei um die Seite, die, da von
den aufbietbaren Kräften und den verfügbaren Ressourcen unterlegen, bei
einem regelgebundene Kräftemessen den Krieg auf längere Sicht verlieren
würde), zu einer Vermischung von Staatenkrieg und Bürgerkrieg, großem
Krieg (der mit regulären Kräften geführt wurde) und kleinem Krieg (in
dem irreguläre Kräfte eine zentrale Rolle spielen) sowie zur Auflösung
der Unterscheidung zwischen Kombattanten und Nonkombattanten kam.
Nach solchen Kriegen und unter dem Eindruck verselbständigter Kriegs‐
gewalt, deren eine an Zweck-Mittel- und Kosten-Nutzen-Relationen ori‐
entierte Politik nicht mehr Herr wurde, ist es immer wieder zu einer Neu‐
regulierung des Krieges gekommen, bei der die diversen Typen des Krie‐
ges wieder sorgfältig voneinander getrennt und die Regeln der Kriegfüh‐
rung strenger als zuvor gefasst wurden. Mit anderen Worten: die Politik
sucht des Krieges Herr zu werden, und ihn wieder in ein Instrument der
Politik im Clausewitzschen Sinn zu verwandeln. Dass ihr das, jedenfalls
in der Vergangenheit, immer nur für einige Jahrhunderte und nie ein für
allemal gelungen ist, kann nicht als Bestätigung der wegwerfenden Be‐
handlung der Clausewitz’schen Kriegstheorie bei Taureck begriffen wer‐
den. Aber sehen wir uns das hier summerisch Aufgeführte etwas genauer
an.

Der Dreißigjährige Krieg begann als ein Konflikt um die Machtvertei‐
lung in Böhmen, war also von der Ausgangslage her ein auf Böhmen be‐
grenzter innergesellschaftlicher Krieg. Da dieser Verfassungskonflikt aber

22 Carl von Clausewitz, Vom Kriege, hrsg. von Werner Hahlweg, Bonn 191980, S. 191–
195.

116 Herfried Münkler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


von Anfang an durch den ganz Europa spaltenden Konfessionskonflikt ge‐
prägt war, führten die konfessionellen Solidaritäts- und Spaltungslinien
sehr schnell zur Internationalisierung des innergesellschaftlichen Kon‐
flikts. Diese Entwicklung wurde dadurch verstärkt, dass der von den Stän‐
den abgesetzte böhmische König Ferdinand (ab 1619 Kaiser Ferdinand
II.) auf Unterstützung durch ligistische Truppen angewiesen war, die er
aber nur bekam, nachdem er dem Anführer der katholischen Liga, dem
bayerischen Herzog Maximilian, Zusagen über Gebietserweiterungen zu‐
lasten des Pfälzer Kurfürsten gemacht hatte. Dadurch wurde der Krieg –
drittens – zu einem Staatenkrieg, in dem es um Grenzverschiebungen
ging. Infolge der spanischen Hilfe für Ferdinand, die eine innerhalb des
Hauses Habsburg war, wurde der Krieg – viertens – zum europäischen
Hegemonialkrieg, in den Frankreich, zunächst verdeckt, später offen, ein‐
griff, um sich aus der „Umklammerung“ durch das Haus Habsburg zu be‐
freien.23 Die Folge dieser Inversion unterschiedlicher Kriegsmotive und
Kriegstypen war die lange Dauer dieses Krieges, die dazu führte, dass das
Kriegsgeschehen von den Zeitgenossen als das Toben einer wilden Bestie
beschrieben wurde, die keiner politischen Direktive mehr folgte.24 Es be‐
durfte vierjähriger Verhandlungen, um diesen Krieg zu beenden. Aus dem
Frieden von Münster und Osnabrück erwuchs die „Westfälische Ord‐
nung“, die auf präzisen Trennlinien beruhte: solchen zwischen Krieg und
Frieden, Staatenkrieg und Bürgerkrieg, großem Krieg und kleinem Krieg.
Dabei wurden jene Typen der Kriegführung präferiert, die regulierbar wa‐
ren (Staatenkrieg und großer Krieg), verbunden mit der Direktive, dass in‐
nergesellschaftliche Kriege räumlich begrenzt und kleine Kriege nur in
Verbindung mit großen Kriegen geführt werden sollten. Vorausgedacht
worden sind diese Regelungen, die auf eine Zügelung der Kriegsgewalt
hinausliefen, von dem Niederländer Hugo Grotius in seinem Buch De jure
belli ac pacis libri tres.25 Wie der Titel signalisiert, ging es um die Ver‐
rechtlichung des Krieges auf Grundlage eines politischen Regimes der
Trennlinien.

In gewisser Hinsicht hat die Westfälische Ordnung bis ins 20. Jahrhun‐
dert, bis in die Zeit der beiden Weltkriege, Bestand gehabt – freilich unter‐

23 Dazu ausführlich Herfried Münkler, Der Dreißigjährige Krieg. Europäische Kata‐
strophe, deutsches Trauma, Berlin 2017, zusammenfassend S. 29–31.

24 Ebd., S. 635–644.
25 Hugo Grotius, Vom Recht des Krieges und des Friedens, lat.-dt. Ausgabe, Einlei‐

tung von Walter Schätzel, Tübingen 1950.

Über einige notwendige Differenzierungen im Begriff des Krieges 117

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


brochen durch die gut zwanzig Jahre der revolutionären und napoleoni‐
schen Kriege, in deren Verlauf die politischen Konturen West- und Mittel‐
europas grundlegend verändert wurden, die politische Einheit und Ge‐
schlossenheit der Staaten durch die Entstehung prorevolutionärer bzw.
pronapoleonischer Parteien aufgebrochen wurde und der kleine Krieg, zu‐
mindest in Spanien, zu einer eigenständigen Form der Kriegführung avan‐
cierte, an der die nach dem Prinzip der Konzentration der Kräfte in Raum
und Zeit, also an kurzen Kriegen und Entscheidungsschlachten, orientier‐
ten Generäle Napoleons verzweifelten. Der Kleinkrieg in Spanien wurde
nach dem Prinzip einer Zerstreuung der Kräfte im Raum und der Ausdeh‐
nung des Widerstands in der Zeit geführt – mit der Folge, dass diese Art
des Krieges eine Grausamkeit hervorbrachte, die an die schlimmsten Zei‐
ten des Dreißigjährigen Krieges erinnerte. Francisco Goya hat das in sei‐
nen Desastres de la Guerra im Detail festgehalten.26 Ähnliches ereignete
sich im Spätherbst/Winter 1812 beim Rückzug von Napoleons Grande Ar‐
mée aus Russland. Auf dem Wiener Kongress wurde dann die Westfäli‐
sche Ordnung in ihren Grundzügen wieder hergestellt, und wenn Dieter
Langewiesche kürzlich das 19. Jahrhundert als eines der begrenzten und
kurzen Kriege darstellen konnte (mit dem Krimkrieg als Ausnahme),27 so
hat das vor allem mit dem Regime der in Münster verabschiedeten und in
Wien erneuerten Trennlinien und der Vermeidung nichtregulierbarer
Kriegstypen zu tun.

Die Strategen aller Seiten (mit Ausnahme der Briten) hatten den im
August 1914 in Europa begonnenen Krieg als schnellen, in einer Entschei‐
dungsschlacht kulminierenden Waffengang geplant, nicht zuletzt um zu
verhindern, dass der Krieg sich gegenüber der Politik verselbständigte.
Aber das Scheitern aller Offensivpläne, keineswegs nur des deutschen
Schlieffenplans, führte dazu, dass aus diesem Krieg der Erste Weltkrieg
wurde, der spätestens seit 1916 nach den Grundsätzen der Ermattungsstra‐
tegie als Erschöpfungskrieg geführt wurde.28 In einem solchen Krieg aber,

26 Francisco Goya, Desastres de la Guerra, Vorwort von K. Farner Zürich 1980; dazu
Alexander Burkhardt, „‚… und werden zu wilden Tieren‘ – Francisco Goya und die
spanische Erhebung gegen Napoleon“; in: Herfried Münkler (Hg.), Der Partisan.
Theorie, Strategie, Gestalt, Opladen 1990, S. 218–228.

27 Dieter Langewiesche, Der gewaltsame Lehrer. Europas Kriege in der Moderne,
München 2019.

28 Vgl. hierzu Herfried Münkler, Der Große Krieg. Die Welt von 1914–1918, Berlin
2013; zu den strategischen Planungen der großen Mächte, S. 110ff., zum Erschöp‐
fungskrieg ebd., S. 403ff. und 563ff.

118 Herfried Münkler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


das war sehr bald klar, würden die Mittelmächte, also Deutschland und
Österreich-Ungarn mitsamt ihren Verbündeten Bulgarien und dem Osma‐
nischen Reich, auf Dauer unterliegen, da sie nur begrenzten Zugriff auf
die weltweiten Ressourcen hatten, wohingegen der Zugriff der Entente un‐
begrenzt war. Während man in Wien seit 1916 auf Friedensangebote setz‐
te, die jedoch beim Gegner auf taube Ohre stießen, suchte die deutsche
Seite bis zuletzt den Sieg auf dem Schlachtfeld, der durch eine Politik der
„revolutionären Infektion“ unterstützt werden sollte.29 Diese Politik lief
auf die Anzettelung von Bürgerkriegen in den Ländern der Entente hinaus,
beginnend bei der „islamischen Karte“, also der Ausrufung des Heiligen
Krieges der Muslime durch den Mufti von Konstantinopel, sodann durch
das Ausspielen der „nationalistischen Karte“, etwa in Unterstützung des
irischen Osteraufstands von 1916, und schließlich im Einsatz der „sozial‐
revolutionären Karte“ beim Transfer Lenins von der Schweizer Grenze bis
nach Saßnitz und dessen Ausstattung mit Geldmitteln, die zum Kampf ge‐
gen die russische Regierung und zum Ausscheiden Russlands aus dem
Krieg führen sollten. Um den Staatenkrieg zu gewinnen, setzte die deut‐
sche Seite auf die Entfesselung von Bürgerkriegen im Machtbereich ihrer
Gegner. Weiterhin lösten die britische Handelsblockade gegen Deutsch‐
land, in Reaktion darauf der uneingeschränkte U-Bootkrieg der Deutschen
gegen Großbritannien und auch die ersten Formen des Bombenkriegs ge‐
gen große Städte die Trennlinien zwischen Kombattanten und Nonkom‐
battanten auf.30 Je länger sich der Krieg hinzog, desto mehr waren die
Kriegsparteien bereit, die Regulationssysteme, die sie bis kurz vor Kriegs‐
ausbruch zu verstärken versucht hatten,31 niederzureißen, um den Sieg zu
erringen.

Die Reaktion der internationalen Gemeinschaft auf die Zerstörung der
politischen Strukturen und der gesellschaftlichen Ordnung im Ersten Welt‐
krieg und in dessen Folge (im Osten Europas ging der Krieg als Bürger‐
krieg in Russland sowie in Kriegen zwischen den neu entstandenen Staa‐
ten bis 1922/23 weiter32) war die Erneuerung und Vertiefung der Trennli‐

29 Ebd., S. 545ff.
30 Ebd., S. 581ff., 508ff. und 526ff.
31 Dazu ausführlich Jost Dülffer, Regeln gegen den Krieg? Die Haager Friedenskonfe‐

renzen von 1899 und 1907 in der internationalen Politik, Frankfurt/M., Berlin,
Wien 1978.

32 Dazu Robert Gerwarth, Die Besiegten. Das blutige Erbe des Ersten Weltkriegs,
München 2017, und Wlodzimierz Borodziej, Maciej Górny, Der vergessene Welt‐
krieg, Bd. 2: Nationen 1917–1923, Darmstadt 2018.

Über einige notwendige Differenzierungen im Begriff des Krieges 119

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


nien, die festlegten, was in einem Krieg rechtlich zulässig war und was
nicht. Jetzt kam auch eine scharfe Unterscheidung zwischen Angriffs- und
Verteidigungskrieg hinzu, die in gewisser Hinsicht darauf abzielte, den
Krieg als Mittel der Politik zum Verschwinden zu bringen, denn wenn kei‐
ner mehr angreifen durfte, musste sich auch keiner mehr verteidigen, und
so sollte auf Grundlage des Systems der Trennlinien die von US-Präsident
Wilson ausgegebene Formel für den Kriegseintritt der USA – „a war to
end all wars“ – politische Realität werden. Das ist bekanntlich nicht ge‐
lungen; die Pariser Friedensordnung ist nach nicht einmal zwei Jahrzehn‐
ten prekären Bestands zerbrochen. Das hatte vor allem zwei Gründe: zum
einen haben die Siegermächte des Ersten Weltkriegs es in Paris nicht ge‐
schafft (man hatte es freilich auch nicht ernsthaft versucht), alle größeren
Mächte in Europa am Erhalt dieser Ordnung zu interessieren: Italien, wie‐
wohl Siegermacht des Ersten Weltkriegs und in Paris am Verhandlungs‐
tisch, fühlte sich benachteiligt und übergangen; Deutschland hatte die von
den Siegermächten festgelegten Friedensbedingungen in Versailles entge‐
gennehmen müssen, so dass bald alle deutschen Parteien nach Chancen
zur Revision suchten (die Parteien der Weimarer Koalition auf dem Ver‐
handlungsweg, die der politischen Rechten durch militärische Gewalt);
und Sowjetrussland hatte man nicht einmal nach Paris eingeladen. Und
zum anderen fehlte der Pariser Friedensordnung ein „Hüter“, der bereit
war, notfalls auch mit militärischen Mitteln dafür zu sorgen, dass die Ord‐
nung respektiert und ihre Verbote beachtet wurden. Diese Wurzel des
Kriegs ist bei Taureck nicht zu finden: die einer schlecht angelegten Frie‐
densordnung, die bei relevanten Akteuren das Streben nach Revision
mächtig werden lässt.

Nach dem Zweiten Weltkrieg, in dessen Verlauf das Niederreißen völ‐
kerrechtlicher Grenzziehungen und die systematischen Verletzung kriegs‐
rechtlicher Regeln noch einmal intensiviert worden war, begnügte man
sich nicht mit der Wiedererrichtung der vormaligen Grenzziehungen und
Regelsysteme, sondern formulierte in der Satzung der Vereinten Nationen
ein allgemeines Kriegsverbot, von dem es nur wenige, eng gefasste und
zeitlich begrenzte Ausnahmen gab. Das verhinderte freilich nicht, dass
auch nach 1945 zahlreiche Kriege geführt wurden, von denen die meisten
als Bürgerkriege begannen und nur ganz selten in klassische zwischen‐
staatliche Kriege übergingen. In der Regel wurden sie als Stellvertreter‐
kriege geführt, bei denen die jeweiligen Bürgerkriegsparteien von einem
der großen Blöcke der nördlichen Hemisphäre, dem „Westen“ oder dem
„Osten“, mit Geld, Waffen und Legitimität alimentiert wurden. Im Nor‐

120 Herfried Münkler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


den, wo sich die beiden Blöcke wechselseitig als nukleare Geiseln genom‐
men hatten, kam es zu keinem großen Krieg, was indes weniger an den
rechtlichen Regelungen und den Vereinten Nationen als an dem Schrecken
des einem solchen Krieg folgenden nuklearen Winters gelegen haben dürf‐
te. Der nämlich hätte sichergestellt, dass in einem solchen Krieg weder
Beute zu machen noch Ruhm und Ehre zu gewinnen waren.

Man kann das System der atomaren Abschreckung bzw. nuklearen Gei‐
selnahme, das auch nach Ende der Ost-West-Konfrontation fortbestand,
freilich reduziert auf weniger als zehn Prozent der einstigen Potentiale, als
eine den Clausewitz‘schen Überlegungen zur Kriegführung folgende
Struktur der Kriegsverhinderung beschreiben. Voraussetzung für die weit‐
gehende Dominanz von Clausewitz‘ Überlegungen in den Analysen des
Kalten Krieges ist das Verschwinden der beiden anderen von Taureck auf‐
geführten Kriegsursachen: der Orientierung an Beute und Ruhm sowie des
altrepublikanischen, von Taureck am Beispiel Hegels diskutierten Motivs,
wonach zwischenstaatliche Kriege ein Verhinderungsmittel gegen den Sit‐
tenverfall eines Volkes und damit ein Bollwerk gegen den sonst drohenden
Bürgerkrieg seien.33 Das Bedeutungsloswerden des Bereicherungs-, Ruh‐
mes- und Revitalisierungsmotivs macht den Weg dafür frei, dass allein das
politische Kosten-Nutzen-Kalkül für die Entscheidung über Krieg und
Frieden ausschlaggebend ist.

Nach dem Ende der napoleonischen Kriege und seit Wiederherstellung
der Westfälischen Ordnung hat Clausewitz, der in seiner „Bekenntnis-
Denkschrift“ von 1812 noch ganz dem Regenerationsmotiv angehangen

33 Hegel bildet den Endpunkt dieses republikanischen Konzepts, an dessen Anfang
Sallusts Ätiologie der Catilinarischen Verschwörung steht. Sallust begreift darin die
Drohung mit Krieg seitens mächtiger Feinde als ein Mittel, der Ausbreitung von
Herrschsucht und Habsucht innerhalb des eigenen Staates gegenzusteuern; Sallust,
Werke, lat.-dt. von Werner Eisenhut und Josef Lindauer, München und Zürich 1985,
S. 6–23. Ideengeschichtlich ist also festzuhalten, dass der von Taureck ausgemachte
zweite Kriegsgrund, den ich nicht unter die Überschrift „Notwendigkeit“, sondern
„Regeneration“ stellen würde, gegen das Dominantwerden des ersten Kriegsgrunds,
Beute und Ehre, gerichtet ist. Eine alternative Form, das Beutemotiv auszuschalten,
ist im Übrigen die Idee des Heiligen Krieges, wie sie sich im Alten Testament fin‐
det: In einem von Gott angeordneten Krieg ist jede Form des Beutemachens verbo‐
ten: alle erbeuteten Tiere und sämtliche Gefangenen, Männer, Frauen und Kinder,
sind zu töten, so dass kein weltliches Motiv die religiöse Pflicht zur Ausrottung der
Feinde kontaminiert. König Saul wurde abgesetzt, weil er gegen diesen Befehl Jah‐
wes verstoßen hatte. Das Beutemotiv, so die paradoxe Beobachtung, mindert also –
gelegentlich – die Grausamkeit des Krieges.

Über einige notwendige Differenzierungen im Begriff des Krieges 121

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


hatte,34 drei eskalierende und drei moderierende Faktoren der Kriegfüh‐
rung einander gegenübergestellt, die umstandslos auf die Entscheidung
über das Eröffnen oder Unterlassen eines Krieges anwendbar sind. Bilden
die Wechselwirkung des Kampfes, die unsichere Antizipierbarkeit der
gegnerischen Absichten und die Undurchschaubarkeit der gegnerischen
Motive die Trias des Eskalatorischen, so stehen dem die Kenntnis des
Gegners, der Faktor der Zeit und die Revidierbarkeit von Entscheidungen
und Entwicklungen als moderierende Faktoren gegenüber,35 und es ist die
Aufgabe der verantwortlichen Politiker, darüber zu befinden, welchem
dieser Faktoren er welches Gewicht beimisst. Es spricht vieles dafür, dass
die Menschen der nördlichen Erdhemisphäre auch in Zukunft auf diese
Kalkülrationalität werden vertrauen müssen, also darauf, dass Kriege hier
unendlich viel mehr kosten, als sie selbst im günstigsten Fall einbringen
können, was heißt, dass diese Kalküle eine zuverlässigere Sicherung ge‐
gen den Beginn von symmetrischen Kriegen darstellen als alle anderen
Überlegungen, eingeschlossen solche im Anschluss an Heraklit.

Eine globale Ordnung ohne Hüter und die unabsehbaren
Risiken einer verbilligten Kriegführung

Nach dem Ende der Ost-West-Konfrontation kam es im Gefolge der Vor‐
stellung einer erdumspannenden, von Werten und Normen geprägten Ord‐
nung und in Verbindung mit dem Projekt einer Verrechtlichung der Inter‐
nationalen Beziehungen zu einer Renaissance der Theorie des gerechten
Krieges, in der im Anschluss an antike und mittelalterliche Überlegungen
zum gerechten Krieg (Cicero, Thomas von Aquin, Sepúlveda) die Voraus‐
setzungen und Grenzen des Intervenierens mächtiger Akteure in die inne‐
ren Verhältnisse von Gesellschaften und darüber hinausgehend auch ten‐
denzielle Verpflichtungen zu solchen Interventionen (responsibility to pro‐

3.

34 Carl von Clausewitz, „Bekenntnisdenkschrift“; in: ders., Schriften – Aufsätze – Stu‐
dien – Briefe, hrsg. von Werner Hahlweg, Göttngen 1966, S. 682–750; dazu Her‐
fried Münkler „Instrumentelle und existenzielle Auffassung des Krieges bei Carl
von Clausewitz“; in: ders., Über den Krieg. Stationen der Kriegsgeschichte im Spie‐
gel ihrer theoretischen Reflexion, Weilerswist 2002, S. 91–115.

35 Carl von Clausewitz, Vom Kriege, S. 191–197; dazu insgesamt Herfried Münkler,
„Carl von Clausewitz“; in: Iring Fetscher, Herfried Münkler (Hg.), Pipers Hand‐
buch der politischen Ideen, München 1986, S. 92–103.

122 Herfried Münkler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


tect) formuliert wurden.36 Diese Überlegungen waren an die Vorausset‐
zung gebunden, dass es Staaten gäbe, die bereit waren, die Aufgaben eines
Polizisten zu übernehmen, und die dabei in der Lage waren, Massaker an
der Zivilbevölkerung zu verhindern und lange währende Kriege zu been‐
den. Voraussetzung dessen war, dass sie keine eigenen Interessen an den
Verhältnissen im Interventionsgebiet hatten, weder ökonomische noch
geopolitische, sondern allein die Lebensverhältnisse der Menschen dort
verbessern wollten. Konkret lief das darauf hinaus, dass sie selbstlos ein‐
griffen, weswegen diese Interventionen von vornherein an die Vorausset‐
zung kurzer Dauer und überschaubarer Kosten gebunden war. Als das je‐
doch immer häufiger nicht der Fall war, die Interventionsdauer sich hin‐
zog, Pazifizierungserfolge ausblieben, das eingesetzte eigene Militär sich
zur Eskalation der Gewalt gezwungen sah und die eigenen Verluste wuch‐
sen, verschwand mit dem Konzept der Intervention auch die Idee des ge‐
rechten Krieges wieder aus der öffentlichen Diskussion. Inzwischen spielt
sie so gut wie keine Rolle mehr – jedenfalls als rein humanitäre Interventi‐
on, bei der die Interventen keine eigenen Interessen haben. Auch das
spricht dagegen, dass das liberale Modell einer „Ordnung mit Hüter“ in
Zukunft noch eine Rolle spielen wird.

Es gibt also gute Gründe zu der Annahme, dass die Weltordnung im
kommenden Jahrzehnt so umgebaut werden wird, dass sie ohne „Hüter“
auskommen kann. Dementsprechend werden reiche und mächtige Akteure
ihre Wohlstandsräume konsolidieren und darauf bedacht sein, dass keine
fremden Mächte in sie eindringen und dort ihrem Willen Geltung ver‐
schaffen. Ein solches Eindringen ist früher mit militärischen Mitteln oder
als politische Drohung unter Verweis auf militärische Fähigkeiten erfolgt,
aber derlei dürfte im 21. Jahrhundert zwischen den großen Akteuren keine
Rolle mehr spielen. Dafür sind die Risiken einer unkontrollierbaren Eska‐
lation viel zu groß. Obendrein muss man diese Risiken auch nicht einge‐
hen, weil neue Formen der Verwundbarkeit entstanden sind, die im Spiel
der großen Mächte die zentrale Rolle spielen werden: die Vulnerabilität
der Kommunikations- und Steuerungssysteme, die zum Angriffsfeld geg‐
nerischer Akteure werden dürften. Wir haben es inzwischen mit einem
neuen Typ der Kriegführung zu tun, der weder letal ist noch auf kineti‐
scher Energie beruht und bei dem weder Beute zu machen noch Ruhm zu
erlangen ist (Letzteres nicht zuletzt deswegen, weil die Operationen im

36 Dazu Georg Kreis (Hg.), Der „gerechte Krieg“. Zur Geschichte einer aktuellen
Denkfigur, Basel 2006.

Über einige notwendige Differenzierungen im Begriff des Krieges 123

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


Verborgenen stattfinden) und von dem obendrein auch keinerlei gesell‐
schaftlich revitalisierende Effekte zu erwarten sind. Es geht in diesem Typ
von Krieg allein und ausschließlich um die Fähigkeit, den eigenen Willen
gegen den anderer zur Geltung zu bringen bzw. die Fähigkeit anderer,
einen Willen zu haben und zur Geltung zu bringen, zu begrenzen.37 Tau‐
recks Überlegungen sind für diese Art von Kriegführung bedeutungslos
bzw. gehen an den mit ihnen verbundenen politischen Problemen und ethi‐
schen Herausforderungen vorbei.

Das Gesagte bedeutet indes nicht, dass die Kriege der Zukunft allesamt
nichtletaler Art sein werden. An der Peripherie der Wohlstandszonen hat
sich nämlich eine neue Form von Kriegführung entwickelt, die durch eine
verbilligte Herstellung von Kriegführungsfähigkeit sowie eine nachhaltige
Auflösung der Trennlinie zwischen Krieg und Frieden gekennzeichnet ist.
Für diese Kriege hat sich die Bezeichnung „neue Kriege“ durchgesetzt.38

Sie werden zu einem erheblichen Teil von Gruppen geführt, für die der
Krieg zur Lebensform geworden ist und die, so paradox das auf den ersten
Blick klingen mag, vom Krieg leben. Es kann sich dabei um Warlordships
handeln, bei denen sich viele junge Leute eines im Bürgerkrieg versunke‐
nen Landes einem Kriegsunternehmer anschließen, weil ihnen das die
Möglichkeit eröffnet, sich mit Gewalt das für den Lebensunterhalt Not‐
wendige zu besorgen. Dabei kann es sich aber auch um Milizen handeln,
die den Rückweg in eine friedliche Gesellschaft nicht gefunden haben
bzw. deren Angehörige fürchten, in einer Friedensökonomie marginalisiert
zu werden. Daneben gibt es die Private Military Companies, die Abenteu‐
rer und Arbeitsuchende aus aller Welt einsammeln und die daraus geform‐
ten Verbände an Nachfragende vermieten. Das ist die hochkapitalistische
Variante des Söldnertums. Daneben gibt es schließlich noch Volksgruppen
oder Männerbunde, die sich infolge ihrer Lebensweise nicht in eine Frie‐
denswirtschaft eingliedern lassen und sich deswegen Politikern, die sie ge‐
brauchen können, gerne zur Verfügung stellen. Nennen wir sie abkürzend
„Kosaken“. Die Aussicht auf Gelderwerb, auf Beute und auf Ehre spielt
bei diesen drei Typen des neuen Söldnertums in unterschiedlicher Mi‐

37 Aus der Fülle der dazu inzwischen entstandenen Literatur sind zwei Titel zu nen‐
nen: Thomas Rid, Mythos Cyberwar. Über digitale Spionage, Sabotage und andere
Gefahren, Hamburg 2018, sowie Constanze Kurz, Frank Rieger, Cyberwar. Die Ge‐
fahr aus dem Netz, München 2018.

38 Dazu Mary Kaldor, Neue und alte Kriege. Organisierte Gewalt im Zeitalter der
Globalisierung, Frankfurt am Main 2000; Herfried Münkler, Die neuen Kriege,
Reinbek 2002.

124 Herfried Münkler

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


schung und Ausprägung eine zentrale Rolle. Es ist jedoch nur schwer vor‐
stellbar, dass man diesen Gruppen mit dem Hinweis auf ein Scheitern am
Ende des Wegs beikommen kann. Vieles spricht dafür, dass sich solche
Gruppen vor allem mit Geld und Bestechungen, aber nicht mit Argumen‐
ten beeinflussen lassen. Auch für sie bleiben Taurecks Überlegungen be‐
deutungslos.

Über einige notwendige Differenzierungen im Begriff des Krieges 125

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107


https://doi.org/10.5771/9783748910909-107 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 17:36:57. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783748910909-107

	1. Thukydides vs. Johannes von Patmos
	2. Die Zügelung und Regulation des Krieges durch die Kunst der Trennung von Kriegstypen
	3. Eine globale Ordnung ohne Hüter und die unabsehbaren Risiken einer verbilligten Kriegführung

