
Fazit: Ruinen als Schauplätze eines Ringens

des Menschen mit sich selbst

Phaidros: Das Schönste, was es gibt, kommt

nicht vor in der Ewigkeit.

Sokrates: Wohin verlegst Du es denn?

Phaidros: Nichts Schönes läßt sich vom

Leben abtrennen. Das Leben ist das, was

stirbt.1

Das vielleicht stärkste Motiv zu philosophieren, ist der Tod. Nicht ohne Grund spricht

Michel de Montaigne davon, dass Philosophieren sterben lernen heißt.2 Wir kommen

aus dem Leben nicht unbescholten heraus – diesem Schicksal kann sich niemand ent-

ziehen. In der ästhetischen Erfahrung mit den Ruinen als Spuren im Raum tritt die-

se Einsicht in die Vergänglichkeit allen Daseins einschließlich unseres eigenen unmiss-

verständlich ins Bewusstsein. Wir bräuchten uns nicht fragen, was es mit uns und der

Welt auf sich hat, wenn alles immer so oder anders weiterginge; wir könnten uns ohne

Umschweife auf eine instrumentelle Perfektionierung aller Lebensbereiche konzentrie-

ren. Wie der Mensch Zeit und Raum seines Daseins gestalten soll, macht nur Sinn zu

fragen, weil unser Raum und unsere Zeit begrenzt sind. Wie der Mensch seine Lebens-

zeit verbringen will, muss er indessen mit sich selbst, seinen Mitmenschen und seiner

Lebenswelt ausmachen, vorausgesetzt ihm kommt das Privileg zu, diese Bestimmung

überhaupt selbst vornehmen zu können. Schließlich sind viele menschliche Existenzen

durch innere und äußere Zwänge gar nicht erst in der Lage, nach ihrem Daseinssinn

zu fragen, geschweige denn ihn selbst zu setzen. Für diejenigen, die es können, ist die

Setzung das Ergebnis eines Ringens desMenschenmit sich selbst und zwar in intrasub-

jektiver wie in intersubjektiver Hinsicht. Wir haben im Zusammenhang mit der Spra-

che gesehen, dass der Mensch von vornherein als soziales Wesen gedacht werden muss

und selbst die Introspektion der privaten Selbstreflexion im Sinne des Selbstgesprächs

letztlich auf potentielle Mitteilbarkeit angelegt bleibt. Indem der individuelle Mensch

1 P. Valéry: Eupalinos oder der Architekt, S. 50f.

2 Vgl. Michel de Montaigne: Essais, ausgewählt und eingeleitet von Arthur Franz, Berlin 2008,

S. 52–62.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-028 - am 13.02.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Ruinen-Ästhetik

mit sich selbst ringt, ringt somit in gewisser Weise auch die kollektive Gattung Mensch

mit sich.

Die Ruine ist neutral, an und für sich kommt ihr keinerlei Bedeutung zu. Erst im

reflexiven Blick ihrer Betrachter erscheint sie als alles Mögliche ohne deshalb beliebig

gedeutet werden zu können. ImMedium unterschiedlicher bestimmender Medien sind

wir dazu befähigt und aufgefordert, auf dem Spiel stehende Selbst- und Weltverständ-

nisse sowie unsereWahrnehmung vonderWelt unduns selbst amGegenstandderRuine

zu reflektieren. Die Geschichte der Kunst wie der Philosophie lassen sich in dieser Per-

spektive als fragmentierte Trümmerlandschaften ihrer Reflexionen betrachten.

Das hier entfaltete Verständnis vonÄsthetik operiert zwischenBegriff undAnschau-

ung, zwischen Verständnis und Wahrnehmung, zwischen Einsichten und Aussichten.

Als ästhetische Reflexion lässt sich dieser Prozess eines Aushandlungsgeschehens zwischen

Begriff und Anschauung fassen. In der Korrespondenz, dem Dialog zwischen Subjekt

und Objekt in dem Dinge und Wahrnehmungen wechselweise aufeinander antworten,

liegt die eigensinnige Dynamik ästhetischer Wahrnehmungssituationen. Kants ästhe-

tisches Spiel der beiden Erkenntnisvermögen Einbildungskraft und Verstand ließe sich

für den Ruinenkontext statt an der Spielmetapher auch an der Metapher des Ringens

oder des Kampfes explizieren,wenngleich damit das Spielerische des Ästhetischen dem

Existentiellen weicht. Letzteres kann zumindest im Blick auf das Ruinenästhetische

überzeugen, da die mit den ästhetischen Reflexionen einhergehenden Überlegungen

uns nicht selten in besonders existentieller Weise angehen: Es geht schließlich um

nichts Geringeres als unser Leben und unseren Tod, unser Zusammenleben in einer

geteilten Lebenswelt sowie unsere Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, wenn wir

angesichts von Ruinen die hier angeführten weitreichenden Reflexionen anstellen.

Nicht allein an den Metamorphosen der realen Ruine realisiert sich diese Form der

ästhetischen Reflexion. Für das Ruinenästhetische von besonderer Bedeutung sind

zudem die ästhetischen Medien und Künste, in denen die Ruine zu einem performativen

Transformationsobjekt wird, das durch variierende Wahrnehmungs-, Verständnis- und

Darstellungsweisen immer wieder neu und immer wieder anders in Szene gesetzt wird.

Diese ästhetische Reflexionspraxis als performative Transformation der Ruine geht

mit theoretischen, ästhetischen und artistischen Reflexionen im beschriebenen Sinne

einher. Ruinen werden dieser Sichtweise zufolge zu Schauplätzen eines Ringens des

Menschenmit sich selbst.

In diesem letztgenannten Sinne lässt sich der Bogen zum Beginn der Schrift und

Simmels These von der Ruine als Schauplatz zweier miteinander streitender Parteien

der Seele schlagen. Simmels großen Kampf zwischen demWillen des Geistes und derNot-

wendigkeit der Natur, der die Ruine zum Kampfplatz zwischen Geist und Natur werden

lässt, verschieben meine Überlegungen in Richtung der ästhetischen Reflexion, welche

dieRuine zumSchauplatz einesSelbstverständigungsgeschehens zwischenAnschauung

und Begriff werden lässt. Es ist die ästhetische Erfahrung – hier als ästhetische Reflexi-

on bestimmt – die das spannungsreiche Gefüge leiblich-sinnlichen Erlebens und kogni-

tiv-begrifflichen Sondierens realisiert. In diesem Sinne eines ästhetischen Reflexions-

geschehens in atmosphärischen Erscheinungszusammenhängen werden die Ruinen zu

einem Schauplatz des Ringens des Menschenmit sich selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-028 - am 13.02.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Fazit: Ruinen als Schauplätze eines Ringens des Menschen mit sich selbst 271

›Kampf‹ und ›Ringen‹ sind zunächst eher destruktiv konnotierte Begriffe. Das passt

zwar zumThemaRuinen,worumeshierbei jedochgeht,das sinddemgegenüberdiePro-

duktivkräfte solcher Prozesse. Die auf weitreichendemWissen basierende Bedeutungs-

fülle, die sich an den Gestalten der Ruinen zeigt, verwirklicht die ästhetische Reflexion

in der ästhetischen Erfahrung.MöglicheWahrnehmungs- und Verständnisweisen ihrer

Gegenstände vergegenwärtigt die sinnliche und sinnhafte Begegnung mit der konkre-

ten Materialität der Ruinen als Spuren im Raum oder ihren medialen und artistischen

(Re-)Präsentationen.Sogesehenzeigt sich imRuinenästhetischenderBedeutungsreich-

tum menschlicher Selbst- und Weltbegegnung. Ihre stärksten Momente sind indessen

paradoxen Charakters. Zutiefst Widersprüchliches hält die ästhetische Begegnung mit

Ruinen undRuinösemzusammen.Hierin liegt nicht etwa einManko des Ruinenästheti-

schen, sondern vielmehr dessen höchster Wert: uns die prinzipielle Freiheit und Offen-

heit unserer Selbst- und Weltbestimmungen vor Augen zu führen. Diese Freiheit lässt

sich in keinen Lebensvollzügen so deutlich realisieren, wie in der ästhetischen Ausein-

andersetzung – in unserem Fall mit Ruinen. Und mehr noch: Diese Freiheit kann nur

als ein Vermögen innerhalb der Grenzen des Lebens bestimmt werden. Eine ästhetische

Gegenwart gibt es für Lebewesen nur, solange sie gegenwärtig sind. Die Anästhesie des

Leibes durch den Tod beendet auch alles Ästhetische. Wo das Leben endet, endet auch

das Ästhetische als gesteigerte Form gespürter Gegenwart. Das Schöne gibt es nur, wo

es das Leben gibt, heißt das. Und wo menschliches Leben herrscht, da entstehen Rui-

nen, die unsere ästhetische Aufmerksamkeit wecken. In der Korrespondenz zwischen

den Ruinen als Objekten und uns selbst als Subjekten der Vergänglichkeit besteht die

existentielle Dimension des Ruinenästhetischen: An den Ruinen der Welt zeigt sich un-

sereWelt als Ruine. Dass die Ruinen eines Tages denMenschen überdauern und schließ-

lich selbst verschwindenwerden,bleibt zwangsläufig eine imaginative Reflexion,da sich

kein menschlicher Standpunkt einnehmen ließe, der solcherlei Überlegungen verifizie-

ren oder falsifizieren könnte. Ob es also eines Tages heißt: »etiam periere ruinas – selbst

die Ruinen gehen unter«,3 wie Lukan, der Neffe Senecas schreibt, obliegt einzig der Re-

flexion an den Spuren im Raum.

3 A. Schnapp:Was ist eine Ruine?, S. 69.

https://doi.org/10.14361/9783839468029-028 - am 13.02.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468029-028 - am 13.02.2026, 10:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468029-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

