
II.  
Auf dem Weg zur türkischen  

„Nationalliteratur“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die klassische Moderne der türkischen Literatur:  
Entstehung, Trends und Meilensteine* 

Mit klassischer Moderne bezeichnen wir die Phase der türkischen Literatur, die 
im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts, also noch im spätosmanischen Reich, be-
ginnt und etwa 1980 mit dem letzten Militärputsch der türkischen Geschichte 
endet. Die Literatur nach 1980 subsummiert man oft unter dem verschwomme-
nen Begriff Postmoderne oder moderne Moderne. Von der türkischen Literatur-
wissenschaft ist noch keine schlüssige und differenzierte Periodisierung der türki-
schen Literatur erarbeitet worden. Das kann hier auch nicht geleistet werden. Ich 
werde vielmehr versuchen darzulegen, unter welchen Umständen die literarische 
Moderne entstanden ist, und einige Etappen bzw. Strömungen, Trends und Hö-
hepunkte schildern. Dabei lege ich großen Wert auf den historischen Kontext. 

Der Bruch mit der osmanisch-islamischen Tradition 

Die Geschichte der modernen türkischen Literatur beginnt mit der ziemlich abrup-
ten Abwendung der osmanischen Literaten von der eigenen Tradition ihrer osma-
nischen Hochliteratur, d.h. der höfischen Literatur. Diese osmanisch-türkische Lite-
ratur war stark islamisch geprägt und sie war über Jahrhunderte eng mit den Litera-
turen der anderen islamischen Völker, vor allem der Araber und Perser verbunden. 
Die Perser und die osmanischen Türken übernahmen die arabische Schrift und 
bildeten mit den Arabern im Hinblick auf die Literaturgattungen, die Metaphorik, 
die Bildwelt, die Mythen, ja sogar die Metrik eine poetologische Gemeinschaft. 
Durch das gemeinsame heilige Buch, den Koran, und die theologischen und my-
stischen Schriften gelangten viele arabische Lehnwörter ins Persische und Osma-
nisch-Türkische. Die Türken waren – bedingt durch Jahrhunderte alte, politische 
Konstellationen – bereits in ihrer zentralasiatischen Heimat große Liebhaber und 
Mäzene der persischen Literatur. Das gilt auch für die Seldschuken in Konya in 
Inneranatolien, wo im 13. Jahrhundert Celâleddin Rûmî wirkte, der sein berühm-
tes mystisches Lehrgedicht, das „Mesnevi“ in persischer Sprache schrieb. Das alles 
wirkte sich auf die osmanisch-türkische Literatursprache aus, die sogar grammati-
sche Strukturen aus den anderen Sprachen, besonders dem Persischen, übernahm. 
Daneben blühte eine reiche Volksliteratur in einer einfachen, volksnahen türki-
schen Sprache, die lange nur mündlich überliefert wurde. Der wechselseitige Ein-
fluss von Volksliteratur und Hochliteratur ist relativ schwach, fehlt aber nicht ganz. 

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2010. Die klassische Moderne der türkischen Li-
teratur: Entstehung, Trends und Meilensteine. In: Bekim Agai (Hrsg.): Der Bosporus zu Be-
such am Rhein. Eine Reise durch die zeitgenössische türkische Kultur. Berlin: EB-Verlag (Bonner
Islamstudien, 20), 11-25.

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 166 

Dieser kleine historische Rückblick ist nötig, um zu verstehen, warum die türki-
sche Moderne so lange und intensiv mit einer Sprachreform zu kämpfen, wenn 
man nicht sagen sollte, darunter zu leiden hatte. Zu Beginn der Moderne began-
nen Reformerpersönlichkeiten die osmanisch-türkische Schriftsprache als eine 
monströse Mischsprache zu empfinden, weil sie nur einer kleinen gebildeten 
Schicht verständlich war und sich als Werkzeug für Übersetzungen aus westlichen 
Sprachen nicht eignete. 

Denn militärische Niederlagen, territoriale Verluste sowie politische und öko-
nomische Abhängigkeiten von den europäischen Mächten hatten zu Anfang des 
19. Jahrhunderts im Osmanischen Reich ein Unterlegenheitsgefühl gegenüber dem
Westen erzeugt, das den Wunsch nach Reformen hervorbrachte. Das führte zur 
Proklamation von Reformedikten zur Rettung des Reiches, den so genannten 
Tanzimât-ı Hayriye (Wohltätigen Verordnungen). Diese Reformen veranlassten auf 
allen Gebieten des öffentlichen Lebens eine Öffnung nach Westen.1 Neben den is-
lamischen Bildungseinrichtungen (medrese und tekke) wurden westlich orientierte 
höhere Schulen und Hochschulen für die Ausbildung der militärischen, medizini-
schen und bürokratischen Führungskräfte gegründet. 1868 öffnete das Galatasaray-
Lyzeum seine Pforten, an dem Türkisch und Französisch unterrichtet wurde. Das 
Zeitungswesen fasste Fuß, und der Journalismus spielte für die Literaten, auch als 
Broterwerb, fortan eine bedeutende Rolle. Zu den westlichen Importen auf literari-
schem Gebiet gehörten so brisante Themen wie Freiheit und Vaterland, die zu-
nächst in den alten poetischen Formen zur Sprache kamen: Man denke an die be-
rühmte Freiheitskasside von dem bedeutenden Reformer Namık Kemal (1840-
1888), die unter den Anhängern der Verfassungsbewegung während der repressiven 
Herrschaftsjahre Abdülhamids II. (1876–1909) in aller Munde war. Auch westliche 
Literaturgattungen wie das Drama und die fiktionale Prosa, vor allem der Roman, 
machten bald in der türkischen Literatur Karriere auf Kosten der Poesie, die bis 
dahin das Feld beherrscht hatte. Man gab also allmählich die islamischen literari-
schen Traditionen auf vielen Gebieten zugunsten der westlichen auf. Die osmani-
schen Literaten der Reformperiode setzten sich für die Vereinfachung der osmani-
schen Schriftsprache ein, um mit ihren Romanen und Zeitungsartikeln breitere Le-
serschichten zu erreichen, und sie öffneten sich für Einflüsse aus der französischen 
Literatur. Der Roman wurde zu einer beliebten Gattung bei den Autoren und den 
Lesern. Man begann damit, französische Romane zu übersetzen, aber bald schrie-
ben auch türkische Autoren selbst Romane, etwa seit 1875.2 Die Reformer sahen 

1  Über diese historische Phase der Reformen im spätosmanischen Reich s. Lewis, Bernard: 
The Emergence of Modern Turkey, 2. Aufl., Oxford 1968; Faroqhi, Suraiya: Geschichte des 
Osmanischen Reiches, 2. Aufl. München 2001; Kreiser, Klaus/Neumann, Christoph K.: 
Kleine Geschichte der Türkei, Stuttgart 2003. 

2  Zur Entwicklung der türkischen Romanliteratur s. Dino, Guzine: La Genèse du roman 
turc, Paris 1973; Evin, Ahmet Ö.: Origins and Development of the Turkish Novel, Min-
neapolis 1983. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KLASSISCHE MODERNE DER TÜRKISCHEN LITERATUR 167 

im Roman ein Mittel, die gesellschaftlichen Verhältnisse realistisch zu beschreiben 
und den Verwestlichungsprozess kritisch zu begleiten. 

Eine westliche Enklave in der osmanischen Hauptstadt Istanbul war der kosmo-
politische Stadtteil Pera-Beyoğlu, wo seit eh und je die nicht-muslimischen Min-
derheiten lebten, einerseits die lange ansässigen Griechen, Armenier und Juden, die 
sog. Levantiner, andererseits die zugereisten Europäer, die Diplomaten, Kaufleute 
usw., die so genannten Frenk (Franken). Beyoğlu mit seinen Konditoreien, Knei-
pen, Kaufhäusern, Hotels, Nachtclubs, Theatern und Buchhandlungen, wo man 
französische Bücher und Zeitschriften kaufen konnte, entwickelte sich in der zwei-
ten Hälfte des 19. Jahrhunderts zu einem Klein-Paris. Dort trafen sich die Literaten 
in den Cafés und Weinstuben, und die jungen Osmanlıs (so nannte man die Bil-
dungsbürger), flanierten, nach der neuesten Pariser Mode gekleidet, über die Gran-
de Rue de Pera, die heutige İstiklal Caddesi. Die frühen türkisch-osmanischen Ro-
mane, die den Beginn der literarischen Moderne markieren, sind alle in der Zeit 
der tyrannischen Herrschaft Abdülhamids II. (1876–1909) geschrieben. Um einige 
Titel zu nennen: „İntibah“ (Das Erwachen) 1876 von Namık Kemal, „Felâtun ile 
Rakım Efendi“ (Felâtun und Rakım Efendi) von Ahmet Mithat 1876; „Şik“ (Chique) 
1888 von Hüseyin Rahmi Gürpınar; „Sergüzeşt“ (Das Abenteuer) 1889 von 
Samipaşazade Sezai; Araba Sevdası“ (Die Liebe zu den Kutschen) 1896 von Recai-
zade Mahmut Ekrem. Da damals strenge Zensur geübt wurde, enthalten sie sich 
offener politischer Kritik, aber sie spiegeln doch sehr anschaulich den gesellschaftli-
chen Wandel wider. Die Romanhelden haben meist westlich orientierte Schulen 
besucht und Französisch gelernt. Sie üben sehr oft den Beruf eines Sekretärs an der 
Hohen Pforte (Oberste osmanische Behörde) aus und tummeln sich in ihrer Frei-
zeit in Beyoğlu, wo sie sich in den Nachtlokalen mit Levantinerinnen amüsieren. 
Der verwestlichte Dandy, der sich durch übertriebene Nachäffung der westlichen 
Mode lächerlich machte, wurde zu einem beliebten Stereotypen und Beyoğlu zu 
einem bevorzugten Schauplatz dieser Romane. 

Alle diese Romane sind Liebesromane. Die Geschlechterbeziehungen aber sind 
ja auch dem gesellschaftlichen Wandel unterworfen. In diesem Zusammenhang 
lässt uns eine Notiz des osmanischen Historikers der Tanzimatepoche Cevdet Paşa 
(1822-1895) aufhorchen, die sich in einem Aufzeichnungsband seiner „Maruzat“ 
(Anliegen) findet. Er bemerkt, dass, als sich in den Jahren nach dem Krimkrieg 
(1856) der Einfluss der Europäer im Osmanischen Reich verstärkte, unter den Os-
manlis die Liebe (aşk) zu den Frauen mehr und mehr in Mode kam, während die 
Knabenliebe, die jahrhundertelang verbreitet gewesen war und in der klassischen 
Ghaselen-Lyrik ihren Ausdruck fand, abnahm. Das Zeitalter der Päderasten (gulam-
parelik) war zu Ende, die Zeit der Lebemänner, die in Liebesleidenschaft zum weib-
lichen Geschlecht entbrannten (zendostluk), begann. Die klassischen Liebespaare 
der islamischen literarischen Tradition (Leyla ve Mecnun, Ferhat ve Şirin) lebten in 
der Volksliteratur weiter. Es handelte sich aber meist um die unerfüllbare, mystisch 
angehauchte Liebe, die in keiner sozialen Realität verhaftet war. Die neue Lie-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 168 

besauffassung, die romantische Liebe zwischen Mann und Frau, die nach Erfüllung 
strebt, von der Cevdet Paşa spricht, die man auch alafranga aşk, europäische Liebe, 
nannte, wurde durch die französischen Romane eingeschleppt, denn Romanlektüre 
wurde zu einer „Seuche“.3 Manche Väter und Ehemänner verboten den Töchtern 
und Ehefrauen das Lesen von Romanen, weil es sich angeblich verderblich auf die 
Sitten auswirkte. So erging es auch Fatma Aliye, der Tochter Cevdet Paşas, der die 
Romanlektüre nach der Hochzeit von ihrem Ehemann zunächst untersagt wurde. 
Sie konnte ihn jedoch umstimmen und war die erste türkische Frau, die Romane 
schrieb.4 Die weiblichen Hauptfiguren der osmanisch-türkischen Romane sind zu-
nächst meist Sklavinnen und Levantinerinnen, die (muslimische) freie Frau wird 
erst um 1900 zur Romanfigur, als die Frauenseele (kadın ruhu) entdeckt und er-
gründet wurde. Das steht im engen Zusammenhang mit der individuellen Wahr-
nehmung und der realistischen Beschreibung der Naturvorgänge als Spiegel 
menschlicher Seelenzustände. In der osmanischen Diwan-Lyrik dagegen waren die 
Naturelemente zu Metaphern erstarrt. 

Halid Ziya Uşaklıgil mit „Aşk-ı Memnu“ (1900; dt. Ausg. 2007: „Verbotene 
Lieben“) und Mehmed Rauf 1901 mit „Eylül“ (September), waren die ersten Mei-
ster des osmanisch-türkischen psychologischen Romans. Halid Ziya spielt alle Va-
riationen der Liebe durch, sein Roman liest sich wie ein spannendes Psychodra-
ma. Die westliche Lebensart war auch in den spätosmanischen Harem eingezo-
gen, die Damen spielten Klavier und lasen französische Romane. Den Roman 
Verbotene Lieben bezeichnet man als ersten Höhepunkt der osmanisch-türkischen 
Romanliteratur. Er eröffnet chronologisch die „Türkische Bibliothek“. 

Auf dem Weg zur nationalen Literatur (Millî Edebiyat)5 

Doch diese kosmopolitische spätosmanische Gesellschaft der Stadtpaläste, der 
Flaneure auf der Grande Rue de Pera und der Ufervillen am Bosporus, die in den 
frühen Romanen beschrieben wird, ist schon zum Untergang verurteilt, denn das 
nationale Erwachen im Vielvölkerreich der Osmanen erfasste nicht nur die Grie- 

3  Zu Cevdet Paşas Äußerung und den frühen osmanisch-türkischen Romanen: Timur, Taner: 
Osmanlı-Türk Romanında Tarih, Toplum ve Kimlik, İstanbul 1991. Über frühe Romanhel-
den: Mardin, Şerif: Super Westernisation in Urban Life in the Ottoman Empire in the Last 
Quarter of the Nineteenth Century. In: Benedict, P./Tümertekin, E./Mansur, F. (Hgg.): Tur-
key, Geographie and Social Perspectives, Leiden 1974, S. 403-446. Zur Romanrezeption: 
Strauss, Johann: Romanlar, ah! O romanlar! Les debuts de la lecture moderne dans l’Empire 
Ottoman (1850–1900). In: Turcica, Revue des etudes turques, Bd. 26, 1994, S. 125-163. 

4  Zu Fatma Aliye und zur türkischen Literatur von Frauen s. Glassen, Erika: Politische und 
literarische Positionen türkischer Schriftstellerinnen in historischer Sicht. In: Tomašević, 
Dragana/Pölzl, Birgit/Reithofer, Robert (Hgg.): Frauen schreiben. Positionen aus Südost-
europa, Graz 2006, S. 174-186. 

5  Nützliche literatur-historische Zusammenfassungen und weiterführende Literatur: Spies, Ot-
to: Die türkische Prosaliteratur der Gegenwart. Abdruck aus: Die Welt des Islams, Bd. 25, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KLASSISCHE MODERNE DER TÜRKISCHEN LITERATUR 169 

chen und die Balkanvölker, sondern bald auch die Türken selbst. Die Romanau-
torin, Frauenrechtlerin und spätere Gefreite im Unabhängigkeitskrieg an der Sei-
te Mustafa Kemals, Halide Edip Adıvar (1884–1964), erlebte es als schmerzhafte 
Operation, dass aus dem komplexen Wesen, das der Osmanlı war (sie nennt den 
osmanischen Bildungsbürger „a composite being“), nun das türkische Element 
herausgeschnitten werden sollte. Die Identifikation mit dem ethnischen Türken-
tum war den meisten gebildeten Osmanlıs noch fremd. Sie hatten sich eher mit 
der multi-ethnischen islamischen Gemeinschaft identifiziert, denn sie waren die 
Herren des letzten islamischen Großreichs.6 

Politisch wurden die Weichen für den türkischen Nationalismus gestellt durch 
den Putsch der jungtürkischen Offiziere 1908, die Sultan Abdülhamid II. zwan-
gen, die Verfassung, die er auf Druck der Reformer 1876 selbst eingesetzt, kurz 
darauf aber wieder außer Kraft gesetzt hatte, erneut anzuerkennen. Das Ende der 
langen autokratischen Herrschaft Abdülhamids II., dessen strenge Zensur das gei-
stige Leben gelähmt hatte, wurde zunächst von allen, auch den nicht-muslimi- 
schen Untertanen des Osmanischen Reiches, euphorisch begrüßt. Zeitungen und 
Zeitschriften schossen wie Pilze aus dem Boden. Diese Zeit ab 1908 wurde sehr 
fruchtbar für die Literatur. Die Freiheit eines parlamentarischen Systems erlaubte 
nun auch die Diskussion über die verschiedenen Ideologien des Islamismus, 
Osmanismus und Türkismus (Panturanismus). Die Westmächte verhinderten 
durch militärische Übergriffe auf osmanisches Territorium, dass die Jungtürken 
den Demokratisierungsprozess auf friedlichem Wege voran treiben konnten. Eine 
Folge von militärischen Niederlagen und Gebietsverlusten auf dem Balkan und 
in Nordafrika brachte die jungtürkische Herrschaft in Misskredit und bewirkte 
eine Desillusionierung der Intellektuellen, die auf die geistige Annäherung an 
Europa gesetzt hatten. Diese Bewusstseinskrise der verwestlichten Schicht bereite-
te den Boden für den türkischen Nationalismus, der, wie gesagt, bislang bei den 
osmanischen Türken wenig Zuspruch gefunden hatte. Für das literarische Leben 
von großer Bedeutung wurde die Gründung des „Türken-Klubs“ 1911 und der 
damit verbundenen Zeitschrift „Türk Yurdu“ (Türkische Heimat), in der Artikel 

Heft 1/3, Leipzig 1943; Kappert, Petra: Literatur. In: Grothusen, Klaus-Detlev (Hg.): Süd- 
osteuropahandbuch, Band IV (Türkei), Göttingen 1985, S. 621-649; Lerch, Wolfgang Günter: 
Die Laute Osmans. Türkische Literatur im 20. Jahrhundert, München 2003. Eine sehr anre-
gende Studie, die auch die türkische Romanliteratur behandelt: Guth, Stephan: Brücken-
schläge. Eine integrierte ,turco-arabische’ Romangeschichte (Mitte 19. bis Mitte 20. Jahrhun-
dert), Wiesbaden 2003. Nützlich und anregend: Fethi Naci: 100 Soruda Türkiye’de Roman 
ve Toplumsal Değişme, İstanbul 1981. Unter den türkischen Gesamtdarstellungen scheint 
mir empfehlenswert, auch wegen des Versuchs einer Periodisierung, der Sammelband: Atabaş, 
Hüseyin/Şimşek, Aydın/Dirlikyapan, Devrim (Hgg.): Cumhuriyet Dönemi Türk Edebiyatı 
Sempozyumu, Ankara 1998. Die einzelnen Autoren werden detailliert behandelt (mit 
Bibliographie): Erdoğan, Tamer/Yalçın, Murat (Hgg.): Tanzimat’tan Bugüne Edebiyatçılar 
Ansiklopedisi, Yapı ve Kredi Kültür Sanat Yayıncılık, 2 Bde, İstanbul 2001. 

6  Zur politischen und kulturellen Situation in der Jungtürkenzeit s. Halide Edib: Memoirs of 
Halide Edib, Nachdruck der Ausgabe von 1926, New York 1972, hier: S. 312-322. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 170 

über historische Persönlichkeiten wie den Hunnenherrscher Attila und den 
Mongolen Dschingis Khan erschienen, die für das Türkentum vereinnahmt wur-
den. Zu den Gründungsmitgliedern gehörte der Tatare Yusuf Akçura (1876-1935), 
einer der geistigen Väter des Panturanismus. Es waren zunächst Türken aus den 
Gebieten des zaristischen Russlands, die auf die Entwicklung des ethnischen Be-
wusstseins der Türken im Osmanischen Reich Einfluss nahmen. Eine große Rolle 
spielte auch Ziya Gökalp aus Diyarbakır (1876-1924), der sich nicht nur für eine 
Vereinfachung der Schriftsprache einsetzte, sondern auch den Schatz der türki-
schen Volksliteratur entdeckte und nutzbar machte. 

Literarische Zeugnisse, die zeitnah den Diskurs über den Türkismus widerspie-
geln, sind zwei utopische Romane von Frauen, die aktiv an den Veranstaltungen 
des Türken-Klubs teilnahmen: „Yeni Turan“ (1912; dt. 1916: „Das neue Turan“) von 
Halide Edip Adıvar und „Aydemir“ (1918) von Müfide Ferid Tek (1892–1972).7 
Während Halide Edips Roman noch stark osmanistisch geprägt ist, – die Neu-
Turaner stehen dem Derwischorden der Mevlevis nahe und zeigen Toleranz gegen-
über den nicht-türkischen Elementen des Reiches –, trägt Müfide Ferits Werk pan-
turanistische Züge, ihr Held agitiert in Zentralasien und arbeitet für die Vereini-
gung aller Türkvölker. 

Es sind politische Ereignisse, die den ideologischen Auseinandersetzungen ei-
ne neue Wendung geben: Nach dem Zusammenbruch des Osmanischen Reiches 
im Ersten Weltkrieg waren die Diskussionen über den Osmanismus mit seiner 
multi-ethnischen, multi-religiösen Dimension irrelevant geworden. Das Vielvöl-
kerreich war auseinandergebrochen, die verschiedenen ethnischen Gruppen gin-
gen ihren eigenen nationalen Weg. Patriotische Gefühle erwachten nun auch bei 
den türkischen Osmanlıs, es galt den Rest des Reiches, das Vaterland Anatolien, 
zu retten. Die Istanbuler Paschasöhne, Galatasarayzöglinge, Bürokraten und Lite-
raten zogen aus dem von den Alliierten besetzten Istanbul auf der „Vaterländi-
schen Straße“ (Vatan Yolu) nach Ankara, um sich dem Unabhängigkeitskampf un-
ter Mustafa Kemal anzuschließen. Viele von ihnen kamen damals zum ersten 
Mal mit Anatolien in Berührung. Die Utopie von Halide Edips „Neu-Turan“ 
verwandelte sich in den Mythos Ankara und schien Wirklichkeit zu werden, als 
1923 die kleine staubige anatolische Provinzstadt zur Hauptstadt der Republik 
Türkei ausgerufen wurde. 

Die Zeit zwischen 1908, der Wiedereinführung der Verfassung durch die Jung-
türken, und 1923, der Gründung der Republik, war für das geistige Leben unge-
heuer fruchtbar. Damals beginnt die Periode der „nationalen Literatur“ (millî ede-
biyat), in der Themen wie Nationalismus, Verwestlichung und Frauenemanzipa-
tion behandelt werden, die auch in der frühen Republikzeit Gültigkeit behalten. 
Halide Edip arrivierte zur Kultfigur der aktiven Frauenbewegung. Sie verfasste 

                                                                                          
7  Zu diesen Romanen: Glassen, Erika: Nationale Utopien in Romanen von Halide Edib, 

Müfide Ferit und Yakub Kadri. In: Orient-Institut der DMG (Hg.): Istanbuler Almanach, 
Bd. 4, Istanbul 2000, S. 44-56. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KLASSISCHE MODERNE DER TÜRKISCHEN LITERATUR 171 

psychologische Romane wie „Handan“ (1912; dt. 1917: „Handan“), und ihre dif-
fizile Beschreibung der Seelenzustände der Frau in einer Liebesbeziehung wurde 
damals als revolutionär empfunden. Sie engagierte sich auch politisch, so 1919 
als Rednerin auf dem Sultan-Ahmet-Platz in Istanbul, nachdem griechische Be-
satzungstruppen in Izmir gelandet waren, und sie verfasste „Ateşten Gömlek“ 
(1922; dt. 1923: „Das Flammenhemd“), ein Hohelied auf den Unabhängigkeits-
krieg, an dem sie aktiv an der Seite Mustafa Kemal (Atatürks) teilgenommen hat-
te. Ihre Memoiren sind in der „Türkischen Bibliothek“ erschienen (Halide Edip 
Adıvar: „Mein Weg durchs Feuer“, dt. 2010). 

Neben Halide Edip profilierte sich Yakup Kadri Karaosmanoğlu (1889–1974) als 
einer der angesehensten Romanciers der klassischen Moderne. Mit seinen Roma-
nen, Memoiren und Essays wurde er zum Chronisten des Untergangs der alten 
osmanischen Istanbuler („Kiralık Konak“ (Herrenhaus zu vermieten): 1922; „Nur 
Baba“: 1922; „Sodom ve Gomore“: 1928) und zum Geburtshelfer und Kritiker der 
neuen türkischen Ankaraner Gesellschaft (Ankara: 1934, Panorama: 1953-4). Die 
Konkurrenz der alten osmanischen Metropole Istanbul mit der neuen republikani-
schen Hauptstadt Ankara spielte im literarischen Leben fortan eine große Rolle. 

In den zwanziger Jahren begann die literarische Karriere von Peyami Safa 
(1899-1961), einem der produktivsten und vielseitigsten türkischen Schriftsteller, 
der lange Jahre – nicht unumstritten wegen seiner chamäleonhaften Erscheinung, 
da er immer auch gleichzeitig Unterhaltungsromane unter dem Pseudonym Ser-
ver Bedi schrieb – die literarische Szene in Istanbul beherrschte. Der große Wurf 
gelang Reşat Nuri Güntekin (1889-1956) mit seinem ersten Roman „Çalıkuşu“ 
(1922; dt. 1942: „Der Zaunkönig“) über ein türkisches Mädchen, das aus Enttäu-
schung über ihren Verlobten aus Istanbul flieht und sich an verschiedenen Orten 
Anatoliens als Lehrerin durchschlägt. Als alleinstehende junge Frau ist sie der 
Missgunst und dem böswilligen Klatsch einer rückständigen Gesellschaft ausge-
setzt. Das Schicksal von Feride rührte die Leser, und „Der Zaunkönig“ wurde zum 
ersten Bestseller der türkischen Literatur. 

Im Rückblick fällt auf, dass die kulturellen und sozialen Umwälzungen der 
frühen Republikzeit kaum junge Talente zu großen literarischen Werken inspi-
riert haben. Die alte Garde der klassischen Moderne (Yakup Kadri, Halide Edip, 
Reşat Nuri Güntekin, Peyami Safa, Hüseyin Rahmi Gürpınar) produzierte bis in 
die 1950er Jahre und darüber hinaus lesenswerte Romane. Sie sorgten für Konti-
nuität, als nach der Einführung des lateinischen Alphabets 1928 und einer rigi-
den Sprachreform der Zugang zur osmanischen Tradition, d.h. auch zur spätos-
manischen und jungtürkischen literarischen Moderne in arabisch-osmanischer 
Schrift, für die junge Generation abgebrochen war. Das hatte bittere Konsequen-
zen für die Literatur.8 Obwohl die meisten der von mir genannten Autoren die 

                                                                                          
8  Dazu der aufschlussreiche Aufsatz von Flemming, Barbara: Literatur im Zeichen des Al-

phabetwechsels. In: Anatolica, Bd. VIII, 1981, S. 133-157. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 172 

kemalistischen Reformen, die einen Anschluss an die westliche Kultur beförder-
ten, bejahten, und viele einen Posten in Ankaraner Behörden übernahmen oder 
Parlamentsabgeordnete wurden, blieb das literarische Zentrum in Istanbul. Zum 
geflügelten Wort wurde: Das schönste an Ankara ist der Zug nach Istanbul. Ge-
genüber dem staubigen Provinznest Ankara der ersten Republikjahre behielten 
die alte Sultansstadt und ihr natürliches Ambiente (Prinzeninseln, Bosporus, Bä-
der in Moda und Florya) ihre Anziehungskraft als Sommerfrische. Aber sie wur-
de von der Regierung vernachlässigt. Vieles an Bausubstanz verfiel. Die schmut-
zigen Straßen von Beyoğlu mit seinen heruntergekommenen Hotels und den 
Bordellen in den Seitenstraßen beschreibt der heute zu Unrecht vergessene Reşat 
Enis (1909–1984) etwa in seinen Romanen „Gong vurdu“ (1933; Der Gong hat 
geschlagen) und »Gece konuştu“ (1935; Die Nacht hat gesprochen). Die Lokale in 
Beyoğlu und in Beyazıt waren nun Sammelpunkte einer literarischen Boheme 
und von Journalisten, die in gewisser Distanz zu Ankara lebten.9 Die Annähe-
rung an Anatolien gelang nur zögernd. Yakup Kadri hat in seinen Romanen „Ya-
ban“ (1932; dt. 1939: „Der Fremdling“) und „Ankara“ (1934) beklemmend be-
schrieben, wie tief die Kluft zwischen den Intellektuellen, die offiziell den türki-
schen Nationalismus verkündeten, und den einfachen Anatoliern war. In seinem 
Roman „Die Mieter des Herrn A.“ („Ayaşlı ile Kiracıları“: 1934, erschienen 2009 
in der „Türkischen Bibliothek“), beschreibt Memduh Şevket Esendal (1885-1952) 
die Geburtswehen der Republik in der neuen Hauptstadt Ankara, wo aus dem 
Schwemmgut des Krieges, den Balkanflüchtlingen, Glücksrittern und Schwarz-
händlern, und aus Regierungsbeamten, Bankbeamten und Parlamentsabgeordne-
ten eine homogene Gesellschaft erst geschaffen werden musste. Die Verwestli-
chung war nun nicht mehr Verlockung und Entscheidung des Einzelnen, sie 
wurde von oben verordnet. Das Bildungswesen wurde vereinheitlicht, die islami-
schen Schulen, Sufikonvente und Medresen abgeschafft. Die kemalistischen Re-
formen glichen einer Kulturrevolution. Die unmittelbare kosmopolitische osma-
nische Vergangenheit fand im kemalistischen Geschichtsbewußtsein keinen Platz. 
Zu der gereinigten Sprache, dem Öz Türkçe, gehörte auch ein ethnisch reines Tür-
kentum. Doch viele der Gebildeten wollten trotz der Segnungen der westlichen 
Zivilisation ihr kulturelles und religiöses Erbe nicht ganz verloren geben. Daher 
blieb die Suche des Individuums nach einer türkischen Identität, die das orienta-
lische Erbe mit der westlichen Zivilisation in Einklang bringen sollte, immer ein 
brennendes literarisches Thema. Dieser Konflikt wurde oft am Beispiel der Musik 
thematisiert. In Ankara lehnte man eine Zeitlang die traditionelle, osmanische 
Musik ab und suchte die klassische, westliche Musik zu etablieren. Zwei berühm-
te Romane, die sich mit den Auswirkungen dieses Kulturwandels befassen, sind 
„Fatih-Harbiye“ (1931; dt. 1943: „Zwischen Ost und West“) von Peyami Safa und 

9  Zu Beyoğlu im türkischen Roman: Çoruk, Ali Şükrü: Cumhuriyet Devri Türk Romanında 
Beyoğlu, İstanbul 1995. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KLASSISCHE MODERNE DER TÜRKISCHEN LITERATUR 173 

„Sinekli Bakkal“ (1936; dt. 2008: „Die Tochter des Schattenspielers“) von Halide 
Edip. Auch in Sabahattin Alis (1907-1948) Roman „İçimizdeki Şeytan“ (1940; dt. 
2007: „Der Dämon in uns“) wird am Rande und in Ahmed Hamdi Tanpınars 
(1901-1962) „Huzur“ (1949; dt. 2008: „Seelenfrieden“) im Zentrum die Diskussi-
on um die Verwestlichung an der Problematik der musikalischen osmanisch-
türkischen Tradition aufgehängt. Das Schwanken zwischen den Kulturen und der 
Einzug der westlichen, anonymen Massengesellschaft in die moderne Türkei 
führten zu seelischen Konflikten der Individuen. 

Der Typ des „neuen Menschen“, wie er dem Republikgründer vorschwebte, 
der enthusiastische, willensstarke Erbauer des türkischen Nationalstaats, findet 
sich unter den Helden der Romane, die von den Literaturkritikern als Ausdruck 
des jeweiligen Zeitgeists gewürdigt und mit Literaturpreisen ausgezeichnet wur-
den, nicht. Im Mittelpunkt dieser Romane stehen vielmehr zerrissene Charakte-
re, die sich selbstentfremdet in der modernen, verwestlichten städtischen Mas-
sengesellschaft treiben lassen wie der „Aylak Adam“ (1959; dt. 2007: „Der Müßig- 
gänger“) von Yusuf Atılgan (1921-1989), oder an unheilbaren Ich-Spaltungen lei-
den wie in dem Roman „Tutunamayanlar“ (1970; Die Haltlosen) von Oğuz Atay 
(1934–1977). Eine Ausnahme bildet Oğuz Atays „Der Mathematiker“ („Bir Bilim 
Adamının Romanı: Mustafa İnan“: 1975; dt. 2009). Der Autor zeichnet hier nach 
authentischem Material die Lebensgeschichte eines willensstarken Menschen, der 
nicht resigniert, sondern sich gegen alle Hindernisse behauptet. Dem Mathema-
tiker Mustafa İnan gelingt es, die östlichen und westlichen Elemente seiner Er-
ziehung, die mystische Weisheit Mevlana Rûmîs und das logische Denken Ein-
steins harmonisch zu verbinden. 

Yaşar Nabi Nayır (1908-1981), Autor und Herausgeber von „Varlık“, der lang-
lebigsten türkischen Literaturzeitschrift – sie existiert heute noch –, beklagt 1951, 
dass, von Ausnahmen abgesehen, keine anspruchsvollen Romanciers mit langem 
Atem (wie Yakup Kadri) nachgewachsen seien und sich die jungen Autoren lieber 
der Kurzprosa widmeten und den Trivialromanen das Feld überließen. Es sei ein 
türkisches Phänomen, dass die Anzahl der Erzählbände, die im Lauf eines Jahres 
publiziert würden, häufig die der Romane überstiegen.10 Tatsache ist jedenfalls, 
dass die türkische Kurzprosa bis heute als eine der beliebtesten Gattungen der 
türkischen Literatur gilt und mit Autoren wie Ömer Seyfettin (1884–1920), Sait 
Faik Abasıyanık (1906-1954), Sabahattin Ali (1907-1948), Memduh Şevket Esen-
dal (1885-1952), Orhan Kemal (1914–1970) und Aziz Nesin (1916-1995) schon 
früh eine Reihe von Meistern hervorgebracht hat, die auf die nachfolgenden Ge-
nerationen prägend wirkten. Auch die schreibenden Frauen, die seit den 1960er 
Jahren literarische Anerkennung gefunden haben, wählten neben dem Roman 
gern die Kurzgeschichte als künstlerisches Ausdrucksmittel für ihre Anliegen, so 

                                                                                          
10  Nabi, Yaşar: Romansız Edebiyat (aus Varlık, sayı 368, 1951). In: Yıllar Boyunca Edebiyat 

Dünyamız, İstanbul 1971, S. 18-22. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 174 

wie Nezihe Meriç, Tomris Uyar, Nazlı Eray, Leyla Erbil, Adalet Ağaoğlu, Füruzan,  
Pınar Kür u.v.a. 

Sozialer Realismus und Engagierte Literatur 

Ich möchte zwar hier die Entwicklung der modernen türkischen Poesie ausspa-
ren, weil sie gesondert abgehandelt wird, kann aber Nâzım Hikmet, den großen 
Revolutionär der türkischen Lyrik nicht unerwähnt lassen, denn er hatte damals 
großen Einfluss auf die türkische Literatur insgesamt.11 

Nâzım Hikmet studierte in Moskau, lernte dort den Lyriker Majakowski und 
den Theatermann Meyerhold kennen und arbeitete nach seiner Rückkehr seit 1929 
in Istanbul an der literarischen Zeitschrift „Resimli Ay“ mit. Er hat nicht nur die 
freien Rhythmen in die türkische Poesie eingeführt und damit jahrhundertealte, 
traditionelle Fesseln abgestreift, sondern er scharte auch die jungen, türkischen Li-
teraten um sich und versuchte sie im Sinne des sozialen Realismus zu beeinflussen. 
Sabahattin Ali, der zeitweise als Lehrer in Provinzstädten lebte, gehörte zu diesem 
Kreis um Nâzım und zählte zu den wenigen türkischen Erzählern, die in den 
1930er Jahren die Lebenswelt der städtischen Außenseiter und der anatolischen 
Dorfbevölkerung realistisch darstellten. Auch sein erster Roman „Kuyucaklı Yusuf“ 
(1937; Yusuf aus Kuyucak) spielt in der Provinz, in der Gegend von Edremit. Die 
türkischen Literaten begannen also das zurückgebliebene Anatolien zu entdecken. 
Es war jedoch damals gefährlich in der Türkei, eine sozialistische Gesinnung zu 
dokumentieren. Nâzım Hikmet kam, wie viele andere Literaten, so auch Sabahat-
tin Ali, mehrmals vor Gericht und ins Gefängnis. 1939 wurde er zu 20 Jahren ver-
urteilt und verbrachte nun die Zeit bis 1950 in verschiedenen anatolischen Ge-
fängnissen. Dort begegnete er Kemal Tahir (1910-1973) und Orhan Kemal (1914-
1970), mit denen er über literarische Themen diskutierte und korrespondierte. Bei-
de gehörten später zu den fruchtbarsten Erzählern der Türkei. Orhan Kemal hat 
den sozialen Realismus für die Beschreibung des städtischen Milieus durchgesetzt, 
indem er sich in vielen Kurzgeschichten und Romanen den Nöten und Sehnsüch-
ten der kleinen Leute in den proletarischen Vierteln der Großstädte widmete. 
Landflucht und Binnenmigration hatten zur Anatolisierung der Städte und zur 
Entstehung eines Großstadtproletariats geführt; Kemal Tahir publizierte u.a. Dorf-
romane und -geschichten, zu denen er in den Gefängnissen den Stoff gesammelt 
hatte. Denn für die städtischen Intellektuellen, so auch für Nâzım Hikmet, war das 
Gefängnis die Schule des Realismus. Nâzım schrieb seine „Menschenlandschaften“ 
nach den Berichten seiner Mithäftlinge. 

                                                                                          
11  Glassen, Erika: Das türkische Gefängnis als Schule des literarischen Realismus (Nâzım 

Hikmets Weg nach Anatolien). In: Baldauf, Ingeborg u.a. (Hgg.): Türkische Sprachen und 
Literaturen: Materialien der ersten deutschen Turkologen-Konferenz, Bamberg 3.–6. Juli 
1987, Wiesbaden 1991, S. 129-141. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KLASSISCHE MODERNE DER TÜRKISCHEN LITERATUR 175 

Kemal Tahir wurde später besonders berühmt durch seinen kontrovers disku-
tierten Roman „Mutter Staat“ („Devlet Ana“: 1967), einem der ersten Romane, 
der sich mit der frühen osmanischen Geschichte befasst, und das aus einer marxi-
stischen Sicht und mit der These von der asiatischen Produktionsweise, womit er 
eine Dichotomie zwischen den Osmanen und dem Westen herstellte. 

Die sogenannte Dorfliteratur als Gattung sollte seit den 1950er Jahren ihren 
Siegeszug antreten.12 Der Tatsachenbericht des Dorflehrers Mahmut Makal (geb. 
1930) „Bizim Köy“ (1950; dt. 1971: „Mein Dorf in Anatolien“), den er zuerst in 
der Zeitschrift „Varlik“ publiziert hatte, schlug ein wie eine Bombe. Der Verfasser 
wurde verhaftet. Er schilderte die katastrophalen sozialen Zustände in den anato-
lischen Dörfern als Augenzeuge. Mahmut Makal war selbst Bauernsohn und Ab-
solvent eines Dorfinstituts. Die Dorfinstitute, die 1940 mit dem Ziel, kompeten-
te Dorfschullehrer auszubilden, gegründet wurden, verdächtigte man später, lin-
kes Gedankengut zu verbreiten. Sie wurden 1951 geschlossen. Einige Absolven-
ten dieser Institution verfassten Dorfromane von literarischem Niveau, so etwa 
Fakir Baykurt (1929-1999), der besonders mit dem Roman „Yılanların Öcü“ 
(1959; dt. 1981: „Die Rache der Schlangen“) auch in Deutschland Erfolg hatte. 
Bis in die 1970er Jahre blieb das Genre produktiv. Auch andere Autoren wandten 
sich nun der anatolischen Provinz zu und machten sie literaturfähig. Dem größ-
ten kurdischstämmigen Romancier türkischer Sprache, Yaşar Kemal (geb. 1923), 
gelang schon mit seinem ersten Roman „İnce Memed“ (1955; dt. 1960: „Ince 
Memed“ und 1982: „Memed, mein Falke“) der internationale Durchbruch. Man 
kann ihn nicht unter die Dorfromane einreihen, er ist von anderem literarischen 
Kaliber. Der Autor hat in seinen Texten die alten Mythen und Sagen seiner Hei-
matprovinz, der Çukurova, wiederbelebt, und die Figur des Memed erinnert an 
Köroğlu, den edlen Räuber der türkischen Volksliteratur. Andere Landschaften 
wurden ins Licht gerückt: Halikarnas Balıkçısı (1890-1973), der 1925 nach Bo-
drum verbannt worden war, blieb an der Ägäis, lebte mit den Einheimischen, 
den Helden seiner Romane und Erzählungen, und er erforschte und beschrieb 
die in der „blauen“ Landschaft beheimateten antiken Mythen.13 Ferit Edgüs (geb. 
1936) Roman „0“ (1977; dt. 1987: „Ein Winter in Hakkari“) führt uns ins Kur-
dengebiet. Die Aufzeichnungen eines Lehrers (Edgü konnte dabei auf eigene Er-
fahrungen zurückgreifen) bringen dem Leser die beklemmend fremd empfunde-
ne Welt dieser ostanatolischen Gebirgsgegend und ihrer Menschen nahe. Diese 
Beispiele zeigen, dass die Topographie des türkischen Romans seit den 1950er 
Jahren nicht mehr auf Istanbul oder Ankara beschränkt bleibt, sondern sich auf 
andere Regionen des Landes ausgeweitet hat. Für die „Türkische Bibliothek“ hat 
Tevfik Turan in dem Erzählband „ Von Istanbul nach Hakkâri“ (Zürich 2005) Ge-
schichten aus den verschiedenen Regionen der Türkei zusammengestellt. 
                                                                                          
12  Zu den Dorfromanen: Fethi Naci (1981), S. 261-325. 
13  Kranz, Barbara: Das Antikenbild der modernen Türkei, (MISK: Mitteilungen zur Sozial- 

und Kulturgeschichte der islamischen Welt, Bd. 2), Würzburg 1998. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 176 

Zur politisch engagierten Literatur gehören die sog. Putschromane, die vor allem 
nach dem Eingreifen des Militärs am 12. März 1971 entstanden.14 Dabei wird die 
linke Intellektuellenszene, die sich seit den 1950er Jahren trotz der antikommuni-
stischen Paranoia des Systems hatte entwickeln können, in den Mittelpunkt ge-
rückt. Auch Gefängniserfahrungen linker Akteure werden thematisiert wie bei Er-
dal Öz (geb. 1935) in seinem Roman „Yaralısın“ (1974; dt. 1982: „Du bist verwun-
det“). Es ist auffällig, dass besonders Schriftstellerinnen, die damals das literarische 
Leben beherrschten, dieses Genre bedienten. Zu ihnen gehört Adalet Ağaoğlu 
(geb. 1929), die 1979 den Roman „Bir Düğün Gecesi“ (Eine Hochzeitsnacht) vorleg-
te. Darin tauchen Randfiguren aus ihrem Erstlingswerk „Ölmeye Yatmak“ (1973; dt. 
2008: „Sich hinlegen und sterben“) wieder auf, so dass die historischen Dimensio-
nen und psychischen Konsequenzen der politischen Entwicklung, die in blutige 
Auseinandersetzungen zwischen linken und rechten Gruppierungen ausgeartet war, 
sichtbar werden. Romane von Frauen, die sich mit der linken Szene und dem Ein-
greifen des Militärs am 12. März befassen, sind „47liler“ (Die 47er) 1974 von Fürü-
zan (geb. 1932); „Şafak“ (Morgendämmerung) 1975 von Sevgi Soysal (1936-1976) 
und „Yarın..yarın“ (Morgen..morgen) 1976 von Pınar Kür (geb. 1943). 

Die schreibenden Frauen haben sicher ihren Anteil an der neuen Innerlichkeit, 
der diffizilen Beschreibung der psychischen Vorgänge, die man neben dem poli-
tischen und sozialkritischen Engagement in der türkischen Literatur dieser Peri-
ode beobachten kann. In ihren Erzählungen und Romanen erfährt man etwas 
über die Krisen des Individuums, die Einsamkeit, Isolation, innere Leere und 
Kommunikationslosigkeit in der modernen Arbeitswelt. Man kann daher die 
türkischen Autorinnen nicht als Anhängerinnen einer ideologisch beschränkten, 
feministischen Frauenliteratur betrachten. Sie vertreten keinen extrem weiblichen 
Standpunkt, wenn sie auch gelegentlich ihren Zorn über die festgefügten patriar-
chalischen Strukturen der türkischen Männergesellschaft, in der sie sich trotz der 
gesetzlich verbrieften Gleichberechtigung nur schwer behaupten können, nicht 
verbergen. Sie möchten als mündige Menschen und eigenständige Persönlichkei-
ten wahrgenommen werden, nicht nur als geschlechtliche Wesen. Der vielschich-
tige Roman „Tuhaf Bir Kadın“ (1971; dt. 2005: „Eine seltsame Frau“) von Leyla 
Erbil (geb. 1931) zeigt in humorvoller Weise, wie eine junge, gebildete Frau sich 
in der literarischen Szene durchzusetzen versucht und wie ihr linkes Engagement 
bei dem „geliebten Volk“ in einem gecekondu, das sie aus der geistigen Unmün-
digkeit befreien will, ins Leere läuft. Der Schauplatz von Leyla Erbils Roman ist 
das Istanbul der Jahre zwischen 1950 und 1970. Dagegen ist der erste Roman von 
Adalet Ağaoğlu (geb. 1929) „Ölmeye Yatmak“ (1973; dt. 2008: „Sich hinlegen und 
sterben“) einer der wenigen großen Ankara-Romane der türkischen Literatur. 
Adalet Ağaoğlu wurde in ihrer Geburtsstadt, der mittelanatolischen Provinzstadt 
Nallıhan und in Ankara sozialisiert. Ihr Roman trägt stark autobiographische Zü-

14  Fethi Naci (1981), S. 261-325. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE KLASSISCHE MODERNE DER TÜRKISCHEN LITERATUR 177 

ge und vermittelt dem Leser ganz intensiv die Auswirkungen der kemalistischen 
Erziehung auf ihre Generation. Ihre Heldin Aysel, eine 40jährige Dozentin der 
Soziologie, zieht sich wegen einer privaten Krise (sie hat ihren Mann betrogen, 
mit einem ihrer Studenten geschlafen und scheint schwanger zu sein) in ein Ho-
telzimmer zurück, um zu sterben. In ihrem Bewusstseinsstrom werden durch 
Rückblenden und Assoziationen 30 Jahre Republikgeschichte lebendig. Sie ver-
folgt nämlich die Lebensschicksale ihrer Klassengefährten seit der Abschlussfeier 
der Grundschule im Todesjahr Atatürks 1938 bis zum Jahr der Studentenrevolten 
1968. Der Roman ist auch formal sehr interessant und zeigt schon Merkmale 
postmoderner Strukturen, wie Kritiker jüngst herausgearbeitet haben. 

Die türkischen Schriftstellerinnen sind unabhängige Künstlerpersönlichkeiten, 
die im Hauptstrom der modernen türkischen Literatur neben ihren männlichen 
Kollegen eine unverzichtbare, kreative Rolle spielen. 

Zusammenfassend möchte ich darauf hinweisen, dass alle Themen und Tenden-
zen, die seit Beginn der türkischen Moderne bis 1980 in der türkischen Literatur 
virulent waren, in den Texten der „Türkischen Bibliothek“, die jetzt vollständig vor-
liegt, repräsentativ behandelt werden.15 Die interessierten deutschen Leser sind also 
in der Lage, sich durch eigene Lektüre einen umfassenden Eindruck von der Litera-
tur der klassischen Moderne zu verschaffen. In ausführlichen Nachworten werden 
die Werke in den historischen und kulturellen Kontext eingeordnet. Mit Halide 
Edip Adıvars Memoiren und mit Leyla Erbils und Adalet Ağaoğlus Romanen ha-
ben wir auch eine weibliche Perspektive auf die Probleme der Zeit. Wir haben mit 
„Verbotene Lieben“ von Halid Ziya Uşaklıgil, mit Sabahattin Alis „Der Dämon in 
uns“, Ahmed Hamdi Tanpınars „Seelenfrieden“, Yusuf Atılgans „Der Müßiggän-
ger“, Leyla Erbils „Eine seltsame Frau“ und Oğuz Atays „Der Mathematiker“ große 
Istanbul-Romane ausgewählt, während Memduh Şevket Esendals „Die Mieter des 
Herrn A.“ und Adalet Ağaoğlus „Sich hinlegen und sterben“ die neue Hauptstadt 
Ankara zum Schauplatz haben. Durch alle diese Romane zieht sich wie ein roter 
Faden die Problematik der Verwestlichung nach dem Bruch mit der Tradition, und 
es scheinen die Konflikte zwischen Individuum und Gesellschaft auf, die sich im 
Spannungsfeld von Identitätsverlust und Identitätssuche ergeben. Auch die Litera-
tur nach 1980, auf die an anderer Stelle von Stephan Guth in diesem Band näher 
eingegangen wird, die sog. Postmoderne, ist in der „Türkischen Bibliothek“ mit 
herausragenden Werken vertreten. So kann unsere Reihe als eine Geistesgeschichte 
der modernen Türkei gelesen werden. 

                                                                                          
15  Glassen, Erika: Die „Türkische Bibliothek“. In: Inamo, Heft 52, Winter 2007, S. 58-59. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163 - am 22.01.2026, 04:11:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

