
86 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

3.5 Das Ende der Bestattung als »umfassende
Transformationsvorrichtung«

Mori (2014: 8) fasst den Trend zur Direktbestattung als ein Indiz dafür auf, dass der

frühere Common Sense – denn kein staatliches Gesetz schreibt ein bestimmtes Ze-

remoniell für Bestattungen vor – den Übergang der Verstorbenen von der Welt der

Lebenden zu der der Toten auf die eine oder andereWeise zeremoniell zu begehen,

nun aufgelöst sei. Auch wenn sie keine belastbaren Zahlen dazu nennen können, so

schätzen sowohl Mori (2014: 8) als auch Yamada (2010: 110), dass ca. 20–30 Prozent

der Bewohner Tōkyōs sich inzwischen für die Direktbestattung entscheiden.Die ja-

panische Konsumzentrale kam bei einer Untersuchung aus dem Jahr 2010 auf eine

Verbreitung von 22 Prozent (vgl. SCA 2013: 115).

Diese Zahlen sind frappant, wenn man sich vor Augen hält, dass Direktbe-

stattungen früher einmal die Ausnahme bildeten und ausschließlich für von der

Norm abweichende Todesfälle in Frage kamen, etwa für Sozialhilfeempfänger oder

für nicht identifizierbare anonyme Verstorbene (mimoto fumei no kōryo shibōnin).

Inzwischen sei aber auch die Direktbestattung »in der Mitte der Gesellschaft«

angekommen. Die Tatsache, dass auch immer mehr Menschen mit Familie eine

Direktbestattung ohne jegliches Zeremoniell für sich in Erwägung ziehen, deutet

laut Yamada (2010) auf eine generelle Verkleinerung und Vereinfachung der Be-

stattung hin. Dies bezieht sich nicht nur auf den Umfang der Bestattungsrituale,

sondern auch auf die Teilnehmerzahl. Denn die Nachfrage nach Bestattungen

im kleinen Familien- und Bekanntenkreis nehme zu. Diese Art von Bestattungen

sei früher als »enge Bestattung« (missō) bezeichnet worden, weil dies aber einen

negativen Klang habe, sei man inzwischen dazu übergegangen, euphemistisch

von »Familienbestattung« (kazokusō) zu sprechen. Ebenso setze es sich zunehmend

durch, das Ableben eines Familienmitglieds erst nach der Bestattung öffentlich

bekanntzugeben, um eine zu hohe Teilnehmerzahl und damit zu hohe Kosten zu

verhindern (Yamada 2010: 110). Auf diese Weise habe die Bestattung in der Gegen-

wart ihre frühere Funktion als »umfassende Transformationsvorrichtung« (sōgōteki

henkansōchi) eingebüßt (ebd. 111). In Yamadas (2010: 112; 2007: 4–14)Theorie bestehe

der Tod aus drei Aspekten, die durch die Bestattung umgesetzt würden:

1. Der physiologische Tod (seiriteki na shi), bei dem der Körper des/der Verstorbe-

nen sich wandelt;

2. Der kulturelle Tod (bunkateki na shi), bei demdie Seele des/der Verstorbenen sich

transformiert, und

3. Der gesellschaftliche Tod (shakaiteki na shi), bei dem die der sozialen Rolle zuge-

schriebenen Aufgaben des/der Verstorbenen auf die Hinterbliebenen übertra-

gen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839467411-014 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Frühere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben? 87

Daraus lassen sich analog Funktionen von Bestattungen ableiten:

1. Physiologische Transformation: aus einem lebendenwird ein verstorbener Kör-

per, der entsorgt wird;

2. Kulturelle Transformation: die Person des Verstorbenen wird auf der Grundla-

ge kultureller (z.B. religiöser)Überzeugungen vomLebendenzumVerstorbenen

umgedeutet; im japanischen Fall wird sie im Laufe der Zeit zumBuddha (hotoke)

und zum Ahnen (senzo);

3. Soziale Transformation: die sozialen Beziehungen werden reorganisiert, weil

die Aufgaben, welche der/die Verstorbene ehemals erfüllt hat, nun neu verteilt

werdenmüssen.

Die physiologische Transformation, also die Beseitigung des Körpers, habe sich

schon nach dem Krieg gewandelt, da sie immer häufiger kommerziellen Be-

stattungsinstituten anvertraut worden sei anstatt durch die nachbarschaftliche

Gemeinschaft gemeinsam durchgeführt zu werden. Durch die Praxis der Firmen-

bestattungen (shasō) seien die traditionellen Bestattungsrituale aber noch erhalten

geblieben, weil Bestattungsunternehmen ab den 1960er Jahren Rahmenverträge

mit Großunternehmen geschlossen hätten und sich dadurch die unausgesprochene

Norm entwickelt habe,möglichst viel Geld in eine Bestattung zu investieren (Yama-

da 2010: 113). In den 1990er Jahren habe sich die Bestattung jedoch individualisiert,

denn der Zusammenbruch des ie-Bewusstseins sei weiter vorangeschritten und

mit der Rezession habe für viele auch die Zugehörigkeit zu einemdie Gemeinschaft

ersetzenden Großunternehmen aufgelöst. Dabei handle es sich, so Yamada – und

diesen Punkt zu unterstreichen ist ein erklärtes Ziel der vorliegenden Forschungs-

arbeit – nicht nur um einen Wunsch nach Individualisierung, sondern zum Teil

auch um eine Notwendigkeit: »Das Bewusstsein dafür, Selbstbestimmung ausüben

zuwollen oder auch notgedrungen dazu gezwungen zu sein, stieg […]« (ebd., übers.

DM).

Mit der Individualisierung wandelte sich die kulturelle Transformationsfunk-

tion der Bestattung. Sie dient nun nicht mehr der Überführung der Verstorbenen

in die buddhistische Welt der Toten und ihrer Transformation zu Ahnen, sondern

es gehe nunmehr in erster Linie um den Abschied der Hinterbliebenen von der nun

nichtmehr lebendenPerson.23Der einstmals Lebende verwandelt sich nun lediglich

23 DieseÜberführungwurde imÜbrigen früher auch physisch durch eine Trauer-Prozession (sō-

retsu) vom Haus bis zum Friedhof dargestellt, an der die gesamte Nachbarschaft teilhaben

konnte (Quelle: persönliches Gespräch mit Yamada, 24.05.2016). Diese wurde in der Stadt

vom Automobil ersetzt – interessant ist es hier, die verschiedenen Typen von Leichenwagen

zu betrachten, vom Typ vergoldeter »Schrein« bis hin zum bescheidenen, unauffälligen Mo-

dell. Zunehmend gibt es auch Versuche der Unsichtbarmachung auch dieser vereinfachten

https://doi.org/10.14361/9783839467411-014 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

zu einem Verstorbenen (ebd. 115). Die Trauerfeier fokussiert dann die Eigenheiten

des Verstorbenen zu Lebzeiten, sodass der Fokusmehr auf dem vergangenen Leben

als auf demTod liege.Diese Inszenierung der Individualität sei zwar schon seit dem

Ende der Meiji-Zeit aufgetaucht, aber erst in den Shōwa 40er Jahren (ca. 1965–75)

aufgeblüht, als die Gründer der Nachkriegsunternehmen begannen, Bestattungen

abzuhalten (ebd.). Damit wurde es auch obsolet, Bestattungen vor einem religiö-

sen Hintergrund abzuhalten; Antworten darauf, was nach dem Tod passiere, wür-

den nichtmehr geliefert. Es habe sich zudemein typischer,musterhafter Ablauf der

Bestattungmit Abschiedsworten,Musik, Blumenniederlegung etc. herausgebildet,

der das Leben des Verstorbenen als Erfolgsgeschichte erzähle, sodass es verunmög-

lichtwerde,voneinemnormalenLebeneinesnormalenMenschenzu sprechen (ebd.

116). Damit, so ließe sich dieser Gedanke weiterdenken, erfüllen Bestattungen, die

die Lebenserfolge eines Verstorbenen zelebrieren, eine Anrufungsfunktion für die

Trauergäste: sie werden dadurch daran erinnert, dass sie selbst noch amLeben sind

und noch die Chance haben, selbst ein erfolgreiches Leben zu gestalten. Wenn der

Tod, gelöst vom religiösen Glauben an ein Fortleben danach, das absolute Ende be-

deutet, und es bei Bestattungen nicht mehr um die Überführung der Verstorbenen

ins Jenseits geht, dann betonen sie dieWichtigkeit undNotwendigkeit, aus dem ei-

genen Leben noch etwas zumachen, solange sie es noch können. Sie erfüllen damit

auch eine Aktivierungsfunktion für die Anwesenden, was auch in der shūkatsu-Pra-

xis in der Formulierung zumAusdruck kommt, dass es sich dabei eigentlich um ein

Nachdenken über das Leben und nicht über den Tod handele (siehe Abschnitt 4.3.3).

Yamada zufolge verliert die Bestattung durch die Individualisierung die Funk-

tion einer spirituellen Auseinandersetzungmit dem Leben und dem Tod, da es dar-

in nur noch um den Verstorbenen, sein Leben und seinen Beitrag zur Gesellschaft,

nicht jedoch um eine generelle, universelle und das Individuum sowie die Gesell-

schaft transzendierende Auseinandersetzung mit dem Leben gehe. Sie sei mehr zu

einem Abschied vom Leben als eine Begrüßung des Todes geworden – dies würde

für eine Tabuisierung des Todes sprechen. Yamada glaubt jedoch wiederum, dass

der heute vermehrt geäußerteWunsch nach einer individuellen Trauerfeier und ei-

nem individuellen, d.h. zum Individuum passenden Sterben (jibunrashii shi, siehe

Abschnitt 4.3.1), letztlichdochwieder eineVerbindungzuSpiritualität undGemein-

schaft schaffe, insoferndieVerstorbenen in spe damit eineAngst äußerten, allein zu

sterben (kodokushi) und zu einem im Stich gelassenen Verstorbenen/Buddha (muen-

botoke) zu werden (vgl. ausführlich: Rowe 2011: Kapitel 2 und Abschnitt 4.1.2 in die-

sem Buch). Der Wunsch nach einer jibunrashii Beerdigung könne auch als ein Aus-

druck dafür verstanden werden, so Yamada, dass Menschen trotz aller Einsamkeit

undmotorisierten Form der Prozession, indem z.B. die frühen Morgenstunden gewählt wer-

den.

https://doi.org/10.14361/9783839467411-014 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Frühere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben? 89

eben doch den Wunsch hätten, dass jemand den eigenen Willen nach dem Tod zur

Kenntnis nimmt und umsetzt.

3.6 Kolumbarien – architektonische Vergegenständlichungen
des post-modernen Sterbe-Dispositivs

Das gewandelte Verhältnis zum Tod und zu den Verstorbenen schlägt sich auch ar-

chitektonisch im Bau von Friedhöfen und Grabanlagen nieder. Eine besondere Ver-

gegenständlichung dieses gewandelten Verständnisses findet sich zum Beispiel in

Form vollautomatisierter Kolumbarien. Es handelt sich dabei ummehrstöckige Ge-

bäude, in denen die Urnen Verstorbener, anstatt sie unter der Erde zu vergraben, in

Regalen übereinander gestapelt aufbewahrt werden. Hierzu werden sie in speziel-

len Kästen verstaut, in die je nach Modell bis zu acht Urnen hineinpassen. Es gibt

hier also ebenso wie bei traditionellen Friedhöfen die Möglichkeit ein Familiengrab

anzulegen. Möchten Angehörige das »Grab« besuchen, so können sie das Gebäude

mit einer Chipkarte betreten und sich die Urne über ein Fließband an einen Altar

fahren lassen.

Im Unterschied zu horizontal angelegten Friedhöfen können in Kolumbarien

durch das Stapeln der Urnen in Regalen auf einemBruchteil des ansonsten für Grä-

ber benötigten Grundstücks Tausende Urnen untergebracht werden. Ohnehin hat

bereits die Kremation eine Platzeinsparung gegenüber der Erdbestattung gebracht,

da für Urnen weitaus weniger Platz benötigt wird als für einen Sarg. Die neuarti-

gen städtischen High-Tech-Kolumbarien optimieren die maximal mögliche Nut-

zungdes knappenRaums jedochnoch einmal umeinVielfaches.Sie lösendamit das

Platzproblem, das vor allem in Tōkyō die Preise für Gräber ebenso wie die Immobi-

lienpreise seit Beginn der 1990er Jahre hat ins Unermessliche steigen lassen (Mori

2014). Kotani (2014) weist darauf hin, dass es die lokale Verwaltung v.a. in Tōkyō jah-

relang versäumthabe,demPlatzmangel auf öffentlichenFriedhöfenbeizukommen,

obwohl das Problem schon lange bekannt gewesen sei. Die Grundstücksspekulatio-

nen in der Bubble-Wirtschaft der 1980er Jahre führten zu immensen Preissteige-

rungen auch bei den sog. »ewigenNutzungsrechten« (eitai shiyō), diemit demGrab-

erwerb zu entrichten sind. Selbst wer sich dies leisten konnte, bekam aber häufig

noch nicht einmal einen Grabplatz. Bereits 1987 habeman z.B. auf dem städtischen

Friedhof in Hachiōji die Grabplätze nur über Lotterien zugewiesen bekommen; bei

manchen Friedhöfen in der Metropolregion Tōkyō kämen heute bis zu 150 Bewer-

ber*innen auf einen Platz. Da die öffentliche Verwaltung für das Platzproblem kein

Lösungskonzept habe vorstellen können – öffentliche Friedhöfe werden kaum er-

weitert geschweige denn neu gebaut –, hätten sich Privatunternehmen (z.B. Im-

mobilienfirmenund Steinmetze) dieses Vakuums angenommen, indem sie sichmit

https://doi.org/10.14361/9783839467411-014 - am 13.02.2026, 15:00:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

