86

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

3.5 Das Ende der Bestattung als »umfassende
Transformationsvorrichtung«

Mori (2014: 8) fasst den Trend zur Direktbestattung als ein Indiz dafiir auf, dass der
frithere Common Sense — denn kein staatliches Gesetz schreibt ein bestimmtes Ze-
remoniell fiir Bestattungen vor — den Ubergang der Verstorbenen von der Welt der
Lebenden zu der der Toten auf die eine oder andere Weise zeremoniell zu begehen,
nun aufgeldst sei. Auch wenn sie keine belastbaren Zahlen dazu nennen kénnen, so
schitzen sowohl Mori (2014: 8) als auch Yamada (2010: 110), dass ca. 20-30 Prozent
der Bewohner Tokyos sich inzwischen fiir die Direktbestattung entscheiden. Die ja-
panische Konsumzentrale kam bei einer Untersuchung aus dem Jahr 2010 auf eine
Verbreitung von 22 Prozent (vgl. SCA 2013: 115).

Diese Zahlen sind frappant, wenn man sich vor Augen hilt, dass Direktbe-
stattungen frither einmal die Ausnahme bildeten und ausschliellich fiir von der
Norm abweichende Todesfille in Frage kamen, etwa fiir Sozialhilfeempfinger oder
fur nicht identifizierbare anonyme Verstorbene (mimoto fumei no kdryo shibonin).
Inzwischen sei aber auch die Direktbestattung »in der Mitte der Gesellschaft«
angekommen. Die Tatsache, dass auch immer mehr Menschen mit Familie eine
Direktbestattung ohne jegliches Zeremoniell fiir sich in Erwigung ziehen, deutet
laut Yamada (2010) auf eine generelle Verkleinerung und Vereinfachung der Be-
stattung hin. Dies bezieht sich nicht nur auf den Umfang der Bestattungsrituale,
sondern auch auf die Teilnehmerzahl. Denn die Nachfrage nach Bestattungen
im kleinen Familien- und Bekanntenkreis nehme zu. Diese Art von Bestattungen
sei frither als »enge Bestattung« (misso) bezeichnet worden, weil dies aber einen
negativen Klang habe, sei man inzwischen dazu iibergegangen, euphemistisch
von »Familienbestattung« (kazokuso) zu sprechen. Ebenso setze es sich zunehmend
durch, das Ableben eines Familienmitglieds erst nach der Bestattung offentlich
bekanntzugeben, um eine zu hohe Teilnehmerzahl und damit zu hohe Kosten zu
verhindern (Yamada 2010: 110). Auf diese Weise habe die Bestattung in der Gegen-
wart ihre frithere Funktion als »umfassende Transformationsvorrichtung« (sogoteki
henkansachi) eingebiift (ebd. 111). In Yamadas (2010: 112; 2007: 4—14) Theorie bestehe
der Tod aus drei Aspekten, die durch die Bestattung umgesetzt witrden:

1. Der physiologische Tod (seiriteki na shi), bei dem der Korper des/der Verstorbe-
nen sich wandelt;

2. Der kulturelle Tod (bunkateki na shi), bei dem die Seele des/der Verstorbenen sich
transformiert, und

3. Der gesellschaftliche Tod (shakaiteki na shi), bei dem die der sozialen Rolle zuge-
schriebenen Aufgaben des/der Verstorbenen auf die Hinterbliebenen iibertra-
gen werden.

- am 13.02.2026, 15:00:37.


https://doi.org/10.14361/9783839467411-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Friihere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben?

Daraus lassen sich analog Funktionen von Bestattungen ableiten:

1. Physiologische Transformation: aus einem lebenden wird ein verstorbener Kor-
per, der entsorgt wird,;

2. Kulturelle Transformation: die Person des Verstorbenen wird auf der Grundla-
gekultureller (z.B. religiéser) Uberzeugungen vom Lebenden zum Verstorbenen
umgedeutet; im japanischen Fall wird sie im Laufe der Zeit zum Buddha (hotoke)
und zum Ahnen (senzo);

3. Soziale Transformation: die sozialen Beziehungen werden reorganisiert, weil
die Aufgaben, welche der/die Verstorbene ehemals erfiillt hat, nun neu verteilt
werden miissen.

Die physiologische Transformation, also die Beseitigung des Kérpers, habe sich
schon nach dem Krieg gewandelt, da sie immer hiufiger kommerziellen Be-
stattungsinstituten anvertraut worden sei anstatt durch die nachbarschaftliche
Gemeinschaft gemeinsam durchgefiithrt zu werden. Durch die Praxis der Firmen-
bestattungen (shaso) seien die traditionellen Bestattungsrituale aber noch erhalten
geblieben, weil Bestattungsunternehmen ab den 1960er Jahren Rahmenvertrige
mit Grounternehmen geschlossen hitten und sich dadurch die unausgesprochene
Norm entwickelt habe, méglichst viel Geld in eine Bestattung zu investieren (Yama-
da 2010:113). In den 1990er Jahren habe sich die Bestattung jedoch individualisiert,
denn der Zusammenbruch des ie-Bewusstseins sei weiter vorangeschritten und
mit der Rezession habe fiir viele auch die Zugehorigkeit zu einem die Gemeinschaft
ersetzenden Grofiunternehmen aufgeldst. Dabei handle es sich, so Yamada — und
diesen Punkt zu unterstreichen ist ein erklirtes Ziel der vorliegenden Forschungs-
arbeit — nicht nur um einen Wunsch nach Individualisierung, sondern zum Teil
auch um eine Notwendigkeit: »Das Bewusstsein dafiir, Selbstbestimmung ausitben
zuwollen oder auch notgedrungen dazu gezwungen zu sein, stieg [...]« (ebd., iibers.
DM).

Mit der Individualisierung wandelte sich die kulturelle Transformationsfunk-
tion der Bestattung. Sie dient nun nicht mehr der Uberfiithrung der Verstorbenen
in die buddhistische Welt der Toten und ihrer Transformation zu Ahnen, sondern
es gehe nunmehr in erster Linie um den Abschied der Hinterbliebenen von der nun
nicht mehrlebenden Person.” Der einstmals Lebende verwandelt sich nun lediglich

23 Diese Uberfithrung wurde im Ubrigen frither auch physisch durch eine Trauer- Prozession (so-
retsu) vom Haus bis zum Friedhof dargestellt, an der die gesamte Nachbarschaft teilhaben
konnte (Quelle: personliches Gesprach mit Yamada, 24.05.2016). Diese wurde in der Stadt
vom Automobil ersetzt —interessant ist es hier, die verschiedenen Typen von Leichenwagen
zu betrachten, vom Typ vergoldeter »Schrein« bis hin zum bescheidenen, unauffilligen Mo-
dell. Zunehmend gibt es auch Versuche der Unsichtbarmachung auch dieser vereinfachten

- am 13.02.2026, 15:00:37.

87


https://doi.org/10.14361/9783839467411-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

zu einem Verstorbenen (ebd. 115). Die Trauerfeier fokussiert dann die Eigenheiten
des Verstorbenen zu Lebzeiten, sodass der Fokus mehr auf dem vergangenen Leben
als auf dem Tod liege. Diese Inszenierung der Individualitit sei zwar schon seit dem
Ende der Meiji- Zeit aufgetaucht, aber erst in den Showa 40er Jahren (ca. 1965-75)
aufgeblitht, als die Griinder der Nachkriegsunternehmen begannen, Bestattungen
abzuhalten (ebd.). Damit wurde es auch obsolet, Bestattungen vor einem religio-
sen Hintergrund abzuhalten; Antworten darauf, was nach dem Tod passiere, wiir-
den nicht mehr geliefert. Es habe sich zudem ein typischer, musterhafter Ablauf der
Bestattung mit Abschiedsworten, Musik, Blumenniederlegung etc. herausgebildet,
der das Leben des Verstorbenen als Erfolgsgeschichte erzihle, sodass es verunmaog-
licht werde, von einem normalen Leben eines normalen Menschen zu sprechen (ebd.
116). Damit, so lief3e sich dieser Gedanke weiterdenken, erfiillen Bestattungen, die
die Lebenserfolge eines Verstorbenen zelebrieren, eine Anrufungsfunktion fiir die
Trauergiste: sie werden dadurch daran erinnert, dass sie selbst noch am Leben sind
und noch die Chance haben, selbst ein erfolgreiches Leben zu gestalten. Wenn der
Tod, gel6st vom religidsen Glauben an ein Fortleben danach, das absolute Ende be-
deutet, und es bei Bestattungen nicht mehr um die Uberfiihrung der Verstorbenen
ins Jenseits geht, dann betonen sie die Wichtigkeit und Notwendigkeit, aus dem ei-
genen Leben noch etwas zu machen, solange sie es noch kénnen. Sie erfiillen damit
auch eine Aktivierungsfunktion fiir die Anwesenden, was auch in der shitkatsu-Pra-
xis in der Formulierung zum Ausdruck kommt, dass es sich dabei eigentlich um ein
Nachdenken iiber das Leben und nicht iiber den Tod handele (siche Abschnitt 4.3.3).

Yamada zufolge verliert die Bestattung durch die Individualisierung die Funk-
tion einer spirituellen Auseinandersetzung mit dem Leben und dem Tod, da es dar-
in nur noch um den Verstorbenen, sein Leben und seinen Beitrag zur Gesellschaft,
nicht jedoch um eine generelle, universelle und das Individuum sowie die Gesell-
schaft transzendierende Auseinandersetzung mit dem Leben gehe. Sie sei mehr zu
einem Abschied vom Leben als eine BegriifSung des Todes geworden — dies wiirde
fiir eine Tabuisierung des Todes sprechen. Yamada glaubt jedoch wiederum, dass
der heute vermehrt gedufierte Wunsch nach einer individuellen Trauerfeier und ei-
nem individuellen, d.h. zum Individuum passenden Sterben (jibunrashii shi, siehe
Abschnitt 4.3.1), letztlich doch wieder eine Verbindung zu Spiritualitit und Gemein-
schaft schaffe, insofern die Verstorbenen in spe damit eine Angst duflerten, allein zu
sterben (kodokushi) und zu einem im Stich gelassenen Verstorbenen/Buddha (muen-
botoke) zu werden (vgl. ausfithrlich: Rowe 2011: Kapitel 2 und Abschnitt 4.1.2 in die-
sem Buch). Der Wunsch nach einer jibunrashii Beerdigung konne auch als ein Aus-
druck dafiir verstanden werden, so Yamada, dass Menschen trotz aller Einsamkeit

und motorisierten Form der Prozession, indem z.B. die frithen Morgenstunden gewahlt wer-
den.

- am 13.02.2026, 15:00:37.


https://doi.org/10.14361/9783839467411-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Friihere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben?

eben doch den Wunsch hitten, dass jemand den eigenen Willen nach dem Tod zur
Kenntnis nimmt und umsetzt.

3.6 Kolumbarien - architektonische Vergegenstandlichungen
des post-modernen Sterbe-Dispositivs

Das gewandelte Verhiltnis zum Tod und zu den Verstorbenen schlagt sich auch ar-
chitektonisch im Bau von Friedhofen und Grabanlagen nieder. Eine besondere Ver-
gegenstindlichung dieses gewandelten Verstindnisses findet sich zum Beispiel in
Form vollautomatisierter Kolumbarien. Es handelt sich dabei um mehrstdckige Ge-
biude, in denen die Urnen Verstorbener, anstatt sie unter der Erde zu vergraben, in
Regalen iibereinander gestapelt aufbewahrt werden. Hierzu werden sie in speziel-
len Kisten verstaut, in die je nach Modell bis zu acht Urnen hineinpassen. Es gibt
hier also ebenso wie bei traditionellen Friedhéfen die Moglichkeit ein Familiengrab
anzulegen. M6chten Angehérige das »Grab« besuchen, so konnen sie das Gebaude
mit einer Chipkarte betreten und sich die Urne tiber ein FlieRband an einen Altar
fahren lassen.

Im Unterschied zu horizontal angelegten Friedhofen kénnen in Kolumbarien
durch das Stapeln der Urnen in Regalen auf einem Bruchteil des ansonsten fiir Gra-
ber benétigten Grundstiicks Tausende Urnen untergebracht werden. Ohnehin hat
bereits die Kremation eine Platzeinsparung gegeniiber der Erdbestattung gebracht,
da fir Urnen weitaus weniger Platz bendtigt wird als fiir einen Sarg. Die neuarti-
gen stidtischen High-Tech- Kolumbarien optimieren die maximal mogliche Nut-
zung des knappen Raums jedoch noch einmal um ein Vielfaches. Siel6sen damit das
Platzproblem, das vor allem in Tokyd die Preise fiir Griber ebenso wie die Immobi-
lienpreise seit Beginn der 1990er Jahre hat ins Unermessliche steigen lassen (Mori
2014). Kotani (2014) weist darauf hin, dass es die lokale Verwaltung v.a. in Tokyo jah-
relang versaumt habe, dem Platzmangel auf 6ffentlichen Friedhofen beizukommen,
obwohl das Problem schon lange bekannt gewesen sei. Die Grundstiicksspekulatio-
nen in der Bubble-Wirtschaft der 1980er Jahre fithrten zu immensen Preissteige-
rungen auch bei den sog. »ewigen Nutzungsrechten« (eitai shiyo), die mit dem Grab-
erwerb zu entrichten sind. Selbst wer sich dies leisten konnte, bekam aber hiufig
noch nicht einmal einen Grabplatz. Bereits 1987 habe man z.B. auf dem stadtischen
Friedhof in Hachioji die Grabplitze nur iiber Lotterien zugewiesen bekommen; bei
manchen Friedhéfen in der Metropolregion Tokyd kimen heute bis zu 150 Bewer-
ber*innen auf einen Platz. Da die 6ffentliche Verwaltung fiir das Platzproblem kein
Losungskonzept habe vorstellen konnen — 6ffentliche Friedhéfe werden kaum er-
weitert geschweige denn neu gebaut —, hitten sich Privatunternehmen (z.B. Im-
mobilienfirmen und Steinmetze) dieses Vakuums angenommen, indem sie sich mit

- am 13.02.2026, 15:00:37.

89


https://doi.org/10.14361/9783839467411-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

