
Soziale Welt 55 (2004), S. 369 - 388

Autonome Artefakte – ein Testfall für die Autonomie des 
Menschen?

Von Eduard Kaeser

Von den Maschinen fortlaufen und auf den Acker
zurückkehren, ist unmöglich. Sie geben uns nicht
frei und wir geben sie nicht frei. Mit rätselhafter Ge-
walt sind sie in uns, wir in ihnen. 

Helmut Plessner

Die Inversion von Mensch und Mittel

Vieles verrichtet heute die Maschine selber, was früher der Mensch tat. Wir delegieren
körperliche und geistige Arbeiten an sie und zumindest in einem lockeren Sprachgebrauch
ist schon seit längerem die Rede von Automaten, die »entscheiden«, »planen«, »wahrneh-
men«, »auswählen«, »voraussehen«. Umgangsformen greifen Platz, in denen Maschinen die
Rolle von Partnern, Akteuren, Quasi-Personen, Usurpatoren, womöglich Feinden überneh-
men. Das zwingt uns zur Verabschiedung unserer souveränen Position als Herren und Meis-
ter über das Reich der Artefakte. Die Maschine beginnt sich sozusagen in unseren
technisierten Lebensformen einzubürgern. Wir brauchen sie nicht bloß, wir leben mit ihr zu-
sammen, wie mit Mitmensch und Tier. Das Gerät wird sozialisierbar.1

Seit einiger Zeit schon macht es auch den Anschein, als würde es autonom. Der Um-
schlagspunkt einer technologischen Entwicklung zeichnet sich ab, wo nicht mehr die Frage
gestellt wird, was für Gerät der Mensch zur Erleichterung und Bewältigung des Lebens
braucht, sondern, ob nun all das Gerät, das er geschaffen hat, ihn selbst eigentlich noch
braucht. Eine Zukunftsperspektive eröffnet sich, in der Maschinen nicht nur immer kleiner
und effizienter, sondern auch zur Replikation fähig sein und möglicherweise den Menschen
in einem neuen postbiologischen Evolutionsschub verdrängen werden. Die transhumane
Spezies des Robot sapiens nimmt zumindest in den Visionen einschlägiger Technologenkrei-
se Gestalt an und sie befeuert ebenso Hoffnungen auf ein selbstgebasteltes Paradies wie sie
uns jenes Schicksal in Aussicht zu stellen scheint, das der Oekonomie-Nobelpreisträger Le-
ontief einmal den Pferden voraussagte: »Wenn man Pferde durch Traktoren ersetzt, wird
man sie deswegen nicht besser behandeln. Man wird sie liquidieren.«

Wie immer man es halten mag mit den technoevangelischen oder -apokalyptischen Zu-
kunftsfantasien, zu konstatieren ist eine schleichende Aufweichung der Grenze zwischen
Künstlichem und Natürlichem, Artefakt und Mensch. Und im Hinterhalt lauert die Frage:
Wenn es uns gelingt, das, was uns Menschen ausmacht, in künstlichen Systemen zu reprodu-
zieren, was ist dann eigentlich so einzigartig und großartig am Menschen?

Ich halte diese Frage für die eigentliche tiefe – und damit meine ich: anthropologische –
Herausforderung des autonomen Artefakts. Man muß sich ihre Dimension deutlich vor Au-
gen führen: Sie dreht den Spieß um, indem sie dem Menschen die Beweislast seiner Exzel-
lenz gegenüber dem Gerät aufbürdet. Einer der hellsichtigsten Denker des 20. Jahrhunderts,
Günther Anders, brachte das Szenario dieser Inversion in seinem Buch Die Antiquiertheit
des Menschen in den 1950er Jahren auf. Er sprach von der »prometheischen Scham«, daß
der Mensch sich in seltsamer Selbstverleugnung immer mehr als Gerät unter Geräten, ja, als

1) Weshalb ja auch bereits eine »Soziologie der Geräte« gefordert worden ist (Woolgar 1985). 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


370

defiziente Version der Maschine wahrzunehmen beginne (Anders 1950).2 Marshal McLuhan
pointierte etwa zur selben Zeit in seinem Buch Die magischen Kanäle: »Indem wir fortlau-
fend neue Techniken übernehmen, machen wir uns zu ihren Servomechanismen (..) Ein Indi-
aner ist der Servomechanismus seines Kanus, wie der Cowboy der seines Pferdes, oder der
Beamte der seiner Uhr« (McLuhan 1995:81).

Man kann diese Redeweise (wie vieles von McLuhan) forciert finden. Abstreiten lässt sich
hingegen kaum, daß das Gerät uns in vielerlei Hinsicht überlegen ist, daß es menschliche Fä-
higkeiten verbessert, verstärkt, verfeinert, erweitert. Nicht die Inversion ist dabei der sprin-
gende Punkt, sondern der grassierende Vulgärdeterminismus ihrer postulierten Unaufhalt-
samkeit. Es gibt eine wachsende Zahl von Autoren, die in dieser Entwicklung eine post-
natürliche Evolution zum künstlichen Menschen, zum Cyborg (cybernetic organism) sehen
und dementsprechend Anthropologie zum Fortsatz der Technologie umdefinieren. Anthro-
pologie selbst erhält den scheppernden Klang alten Blechs in der Garage und scheint nur dar-
auf zu warten, als Androidologie fortgeschrieben zu werden.3

Ich möchte im Folgenden einen vergleichsweise nüchternen Blick auf das Mensch-Ma-
schinen-Verhältnis werfen, indem ich einige Argumentationslinien aus der rezenten Tech-
nikphilosophie und -soziologie aufnehme und verknüpfe, namentlich jene von Langdon
Winner, Don Ihde, Albert Borgmann und Bruno Latour. Dabei schlage ich vor, das Offen-
sichtliche zum Ausgangspunkt zu nehmen: Geräte bilden unser Lebensmedium. Von hier aus
gesehen rückt eine Grundbeziehung zwischen Mensch und Gerät in den Brennpunkt, die mit
unserer körperhaften Existenz zu tun hat: Einleibung. Sie kann in zwei Richtungen gelesen
werden: Wir richten unsere Körper in technischen Systemen ein; und Technik hält, mikro-
oder nanodimensional, Einzug in unsere Körper. Ich schlage für dieses Zwei-Weg-Verhält-
nis den Begriff der Interferenz vor. Wenn wir Technik von unserer Körperlichkeit her den-
ken, dann manifestiert die Beziehung zwischen Mensch und Gerät unvermeidliche Ambigui-
täten. In ihnen verbirgt sich eine latente Dialektik, welche ich für die wesentliche Charakte-
ristik des Mensch-Maschinen-Verhältnisses halte, und zwar nicht erst im Sinne der Nutzen-
Risiken-Phraseologie gängiger Technikdiskurse (zumal der Technikfolgenabschätzungen).
Vielmehr sehe ich diese Ambiguitäten schon in unserem körperhaften Umgang mit den Din-
gen angelegt, also anthropologisch. Ich werde deshalb argumentieren, daß uns eine kritische
anthropologische Sicht auf die Technik als Rückbesinnung auf unsere Körperlichkeit davor
bewahren kann, gutes Leben in einer Welt der Geräte bloß noch in der Kategorie guten
Funktionierens zu verstehen. Gleichzeitig sollte uns eine solche Sicht umgekehrt auch dazu
führen, in den Aktionen der Geräte noch etwas anderes wahrzunehmen als »bloßes« Funktio-
nieren. Kurz: Kritische Anthropologie muss das Verhältnis von Mensch und Artefakt neu
überdenken.

Technik als Lebensmedium

Die Interferenz von Mensch und Gerät

Banales vorab. Es fällt heute auf, wie häufig wir uns anhand von Geräten gruppieren und so-
zial differenzieren. Es gibt Auto-Fahrer, Eisenbahn-Pendler, Handy-Träger, Radio-Hörer,
TV-Zuschauer, Computer-Benutzer, Internet-User, Roboterhunde-Halter usw. Ganz offen-
sichtlich deuten alle diese Komposita auf das vertraute Faktum hin, daß wir in zahlreichen

2) Anders spricht von der »Desertion« des Menschen ins Lager der Geräte.
3) Schon zu Beginn der 1960er Jahre fügte der amerikanische Philosoph Michael Scriven seinem Auf-

satz »Der vollkommene Roboter« den Untertitel an: »Prolegomena zu einer Androidologie« – mit ei-
nem Schuss Ironie freilich, den nicht wenige Robotiker heute vermissen lassen (Scriven 1960). 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


371

Lebensbereichen, an zahlreichen Schnittstellen, auf zahlreichen Funktionsstufen mit Geräten
interferieren, oft so, daß wir es schon gar nicht mehr bemerken.

Ich sage ausdrücklich: Wir interferieren mit Geräten, wir gebrauchen sie nicht einfach.
Diese Sprechweise bedient sich einer Analogie zum physikalischen Phänomen der Interfe-
renz: Zwei unabhängige Wellenzüge überlagern sich zu einem einzigen neuen Wellenmus-
ter, das sich von den beiden ursprünglichen völlig unterscheiden kann. In diesem Sinne bil-
den auch Mensch und Gerät neue Verhaltensmuster, in denen beide neuartige Rollen und
Funktionen erhalten können. So setzt z.B. bereits das Schreiben mit der Füllfeder einen Ge-
brauch und eine Fertigkeit meiner Hände (ja, den ganzen Einsatz meines Körpers, meiner
selbst) voraus, welche sich vom Schreiben mit dem Computer deutlich unterscheiden. Text-
schreiben mit Füllfeder und Texteditieren mit Computer sind zwei völlig verschiedene »In-
terferenzen«, sie definieren mich als Schreibzeug-Nutzer unterschiedlich. Ohne auf dieses
Thema gebührlich eingehen zu können, möchte ich an dieser Stelle nur den generellen Punkt
an der Interferenz hervorheben, daß wir uns mit der Technik zu komplexen human-techni-
schen Aggregaten überlagern können, innerhalb derer das Verhältnis von Mensch und Gerät
neue, nicht-klassische4 Züge an den Tag legt. Ein beliebiges Ding, das ich für bestimmte
Zwecke gebrauche, verwandelt sich in ein Werkzeug. Aber das Werkzeug, das ich gebrau-
che, verwandelt auch mich. »Jedes Artefakt,« schreibt Bruno Latour, »hat sein Skript und
das Potential, einen Passanten aufzuhalten und zu zwingen, in seiner Geschichte eine Rolle
zu übernehmen« (Latour 1999:215).5

Mit dem Begriff der Interferenz nehmen wir also Abstand von einer Auffassung der Tech-
nik, die asymmetrisch ist, sozusagen »klassisch« anthropozentrisch. Ihr gemäß positionieren
wir uns gegenüber dem Gerät vorzugsweise als souveränes Subjekt, das sich des Instruments
bedient. Aber diese Asymmetrie hat sich in den neueren technischen Kontexten längst in
Richtung einer Symmetrie verschoben. Das lässt sich bereits am einfachen Beispiel des Ent-
wicklungsschritts vom mechanischen Rechenschieber zum elektronischen Taschenrechner
verfolgen. Dem Rechenschieber war noch klar seine inerte Gerätehaftigkeit anzumerken:
Läufer und Zunge mussten von meiner Hand bewegt werden, ich war es, der sich ihrer zum
Rechnen bediente. Ein moderner komplexer Taschenrechner erweist sich als viel »autono-
mer«. Er »bietet« mir im Gegensatz zum mechanischen Rechner schon heute so viele Optio-
nen an, daß ich ein Handbuch brauche, um seine Möglichkeiten auszuschöpfen. Ich bediene
ihn, damit er rechnet.

Die klassische Position erschien einleuchtend am Beispiel einfachen Werkzeugs. Wir er-
greifen den Hammer, schlagen Nägel ein zu einem bestimmten Zweck und legen ihn nach
getaner Arbeit wieder aus der Hand. Der Hammer ist ein disponibles Gerät. Die Souveränität
des Benutzers drückt sich darin aus, daß Fragen des sinnvollen, kompetenten, zweckmäßi-
gen, verantwortungsvollen Gebrauchs eindeutig an den Benutzer gerichtet werden und nicht
an das Gerät (von daher auch das traditionelle Ethos: »Nur ein schlechter Handwerker macht
sein Werkzeug schlecht«). Das Gerät kann durchaus integriert sein in unseren Alltagskontext
– denken wir an die »klassische« Werkstatt im Keller oder im Schuppen –, aber ohne Inter-
vention des Menschen ist es ein »schlafendes Arsenal«.

Die neuen Technologien dagegen sind »aufgewacht«, sie bilden ein aktives Arsenal, sie
funktionieren und agieren auch ohne Benutzer. Wir sprechen von »interaktiven« Artefakten.

4) Ich vermeide hier den modischeren Begriff der »post-klassischen« Technik, weil es sich meines Er-
achtens nicht um eine einfache zeitliche Sukzession handelt. 

5) Von Latour übernehme ich insbesondere den Begriff der Interferenz (cf. speziell Kap.6), ohne aller-
dings den theoretischen Hintergrund seiner »symmetrischen« Anthropologie der »Hybriden« zu ak-
zeptieren (Latour 1995).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


372

Die Interaktivität wird meist ziemlich schnell und unkritisch mit einem Human Touch verse-
hen. Geräte »nehmen wahr«, »kommunizieren«, »entscheiden«, »kennen meine Vorlieben«.
Dem entspricht eine Integrationsform des Geräts, welche neue, nicht-klassische technische
Kontexte definiert. Zahlreiche technische Objekte, die wir heute im Alltag gebrauchen, sind
nicht disponible Geräte, die wir nach Gebrauch einfach beiseite legen, vielmehr infiltrieren
sie sozusagen unsere Lebensweisen. Ein klassisches Beispiel ist die Uhr. Dieses Artefakt
wird nicht nur gebraucht, es wird zum Brauch, zur gängigen Praxis, es normiert unsere Le-
bensweise, es gibt den Takt des Alltags vor, es sinkt ein in unsere Psyche.6

Die normative Macht des Artefaktischen

Wir können von normativen Geräten sprechen. Sie erweitern, verstärken, verfeinern, verbes-
sern nicht nur unsere traditionellen Aktivitäten, sie definieren sie um. Das Gerät wird ein-
gewoben in die Textur des sozialen Lebens. Technik wird zum Lebensmedium. Normen
gehören zur Kategorie des Sozialen. Der klassischen Unterscheidung zwischen Gerät und
seinem Gebrauch lag die Trennung zwischen der Kategorie des Technischen und der Kate-
gorie des Sozialen zugrunde. Das Nicht-Klassische an den neuen Technologien besteht, so
gesehen, darin, daß sie diese Trennung immer weniger zulassen (Joerges 1989). Die hybri-
den Mensch-Maschine-Schnittstellen mehren sich, wo es schwer fällt, eindeutig zu sagen:
das ist Sache der Maschine, das ist Sache des Menschen. In diesem Sinne schlägt die Ent-
wicklung autonomer Artefakte ebenso in die Technikgeschichte wie in die Sozialgeschichte.

Es gibt eine versteckte Diskrepanz zwischen der nicht-klassischen Realität heutiger tech-
nisierter Lebensformen und der nach wie vor weit verbreiteten klassischen Auffassung dieser
Realität. Damit meine ich folgendes. Man hört, vor allem, wenn man sich Technik-skeptisch
äußert, oft den klassischen Ausstiegs-Einwand: Du kannst ja das Gerät ausschalten, wenn du
dich seinem Einfluss entziehen willst! Nichts ist einfacher als das – und nichts ist irreführen-
der als dieses Argument. Das Gerät kann ich durchaus ausschalten, nicht so schnell aber das
Verhaltensmuster, das es erzeugt hat. Oberflächlich gesehen benutzen wir ja tatsächlich Te-
lephon, Fernseher, elektrisches Licht, Auto, Computer in der »klassischen« Art, wie wir
Hammer oder Beißzange benutzen. Wir schalten sie ein und aus, so wie wir Hammer und
Beißzange benützen und beiseite legen. Aber wir machen uns etwas vor, wenn wir meinen,
wir könnten mit unserer Lebensweise gleich verfahren, welche von diesen technischen Sys-
temen tief geprägt ist. Die angesprochene Diskrepanz liegt darin, daß wir in den neuen nicht-
klassischen Kontexten immer noch so tun, als befänden wir uns auf einer klassischen Ham-
mer-und-Beißzange-Stufe im Umgang mit der technischen Welt und hätten das Gerät über
die Einschalt- und Ausschalttaste im Griff. Dieses Bild eines vormodern-handwerklichen
Umgangs des Menschen mit dem Gerät prägt nach wie vor die Rede vom verantwortungs-
vollen Gebrauch der Technik, obwohl sich die Technik längst schon von einem solchen Um-
gang verabschiedet hat.

Ein Beispiel

Ob und wie weit sich ein Gerät in unserer Lebensform eingenistet hat, lässt sich anhand ei-
nes relativ einfachen Kriteriums eruieren. Wir stellen uns die Frage: Ist es, wenn wir es aus-
geschaltet oder beiseite gelegt haben, immer noch irgendwie da, und zwar »nicht
schlafend«? Ich konkretisiere dies an einem Beispiel aus meiner Berufspraxis, dem Lehrer-

6) Lewis Mumford hat bekanntlich die These vertreten, daß »die Uhr, nicht die Dampfmaschine die
Schlüssel-Maschine des modernen Industriezeitalters ist« (Mumford 1963:12). Joseph Weizenbaum
bezeichnet die Uhr als »autonome Maschine«, die nicht mehr »prothesenartig« sei (Weizenbaum
1982:44).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


373

Schüler-Verhältnis. Es geht um den Gebrauch des Computers. Gelegentlich passiert es, daß
Schülerinnen oder Schüler eine grössere Arbeit nicht termingerecht abgeben mit der Ent-
schuldigung, ihr Computer sei gerade abgestürzt oder die Arbeit sei im schulinternen Server
momentan nicht mehr auffindbar. In der Regel weise ich natürlich darauf hin, daß, wenn
man sich schon neuer Medien bedient, auch entsprechende mediengerechte Vorkehrungen zu
treffen seien, wozu etwa die Anfertigung einer Sicherheitsdiskette gehöre. 

Was mich nun anfangs überraschte, war die Art der Reaktion: Die Schüler fühlten sich un-
gerecht behandelt, und zwar auf eine Weise, die den Computer miteinbezog. Zwei Wahrneh-
mungsweisen geraten in Konflikt. Meine ist die »klassisch« pädagogische, welche im Schü-
ler – zumindest idealiter – das Subjekt sieht, das verantwortungsvoll und kompetent mit dem
neuen technischen Medium umzugehen hat. In dieser Sicht ist die Schuld denn auch ganz
dem Schüler zuzuschreiben und seine Erklärung als Ausrede zu taxieren; genau so, als wenn
er sein Versäumnis etwa durch eine abgebrochene Bleistiftspitze oder durch die fehlende
Tinte im Kugelschreiber entschuldigt hätte.

Wie ich aber allmählich begriff, will der Schüler, daß ich ihn nicht-klassisch, als eine neu-
artige Technik-vermittelte Arbeitseinheit wahrnehme, sozusagen als eine »Körperschaft«
Schüler-plus-Computer. In ihr situiert er sich auch neu und erwartet von mir nun im Grunde
eine Beurteilung dieser hybriden Körperschaft, in welcher insbesondere die Schuldzuwei-
sung umzuverteilen ist7 – und zwar nicht mehr im alten klassischen Sinn des Handwerkers,
der sein Werkzeug schlecht macht.

»Subjekt«-Werdung des Geräts

In diesem Kontext erhält das Gerät einen neuen Status. Es wird in den Geltungsbereich der
Entschuldigung eingegliedert. Und damit ist es nicht mehr bloßes disponibles Objekt, son-
dern ein Quasi-Partner, dem man gegebenenfalls auch Schuld zuweisen kann. Damit meine
ich nicht, daß ich den Computer nun als moralisches oder juristisches Subjekt akzeptiere (ob-
wohl dies bereits als seriöses Thema diskutiert wird (Lenk 1994)). Und selbstverständlich
gibt es nach wie vor Fälle von Versäumnissen, die eine ziemlich eindeutige Schuldzuwei-
sung gestatten. Immer noch klagt man im Übrigen den Schützen vor Gericht an und nicht
sein Gewehr.

Aber das Beispiel deutet eine Tendenz an, welche sich nicht nur in der Schule, sondern ge-
nerell in dem Maße verstärkt, in dem wir unsere sozialen und anderen Transaktionen immer
Computer-vermittelter gestalten. Wie steht es z.B. mit dem gar nicht so seltenen Fall einer
Systempanne, etwa bei der Kontrolle des immer dichter werdenden Flugverkehrs? Wen ma-
chen wir für die falsche »Systementscheidung« verantwortlich, wenn wir den einfachstmög-
lichen Fall individuell-menschlichen Versagens für einmal ausschließen? Den System- und
Softwareentwicklern? Den Leitern der in Frage kommenden Rechenzentren? Den CEOs der
Luftfahrtsgesellschaft? Den Politikern, welche die Rahmenbedingungen für die Installierung
des Kontrollsystems guthießen? Oder aber niemand Besonderem? Es fällt schwer, in den
technischen Großsystemen von heute so etwas wie »klassische« menschliche Verantwortung
zu lokalisieren.

Dem Gerät »Subjektivität« zubilligen heißt nicht, daß man ihm auf einmal ein mysteriöses
neues Modul namens »maschinelles Selbst« einbauen könnte (ein unerfüllbarer Traum der

7) Es handelt sich also hier um das, was Werner Rammert »verteiltes Handeln in soziotechnischen Kon-
stellationen« nennt (Rammert 2002).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


374

Robotiker).8 Es heißt primär, daß wir Menschen einen neuartigen Umgang mit der Maschine
pflegen, in dem die Grenzen zwischen dem Technischen und dem Sozialen verschwimmen.
Schon bezeichnet man die Mensch-Computer-Beziehung nicht als Beziehung zwischen
Mensch und Gerät, sondern als Beziehung zwischen Partnern.9 Die »Handlungsträgerschaft«
von Maschinen ist nachgerade zu einem »hot spot« der Soziologie geworden.10 Wir begin-
nen, die neuen Technologien, an die wir Intelligenzleistungen delegieren, selber wie »intelli-
gente« Quasi-Subjekte wahrzunehmen. Wenn wir gegen einen Schachcomputer spielen,
dann erscheint es uns ganz natürlich, gegen einen künstlichen Spiel-Partner und nicht gegen
einen Haufen vernetzter Schaltelemente zu spielen – genau so, wie wir gegen eine Person
spielen und nicht gegen deren Neuronen.

Historisch gesehen könnten wir diese »Subjektwerdung« des Geräts als eine aktuelle Ver-
sion des uralten Zaubers betrachten, den der Automat seit der Antike ausstrahlt. »Menschen
sind sofort von jeder Ausweitung ihrer selbst in einen anderen Stoff als dem menschlichen
fasziniert«, notiert McLuhan (McLuhan 1995:73). Immer schon hat die selbstläufige Bewe-
gung, die Eigentätigkeit, das scheinbare »Selbst« des Artefakts den Menschen in seinen ma-
gischen Bann gezogen – von den automatischen Tempeltüren Herons von Alexandrien über
die astronomischen Uhrwerke des Mittelalters, die Automatenpuppen des Barock, die me-
chanischen Rechner des 19. Jahrhunderts bis zu den universellen elektronischen Symbolver-
arbeitern von heute (de Solla Price 1975). So betrachtet, ist unser Zeitalter mitnichten »ent-
zaubert«. Im Gegenteil. Wir leben in einer Epoche des fortgeschrittenen Techno-Animismus.

Einleibung 11

Das Gerät ist uns intus

Mir scheint dieser Animismus des Artefakts ein Indiz dafür zu sein, daß das Verhältnis von
Mensch und Technik nicht erst heute, sondern schon in der Anlage viel intimer ist als ein
bloßes Verfügen über Werkzeug oder Gerät. Der Mensch formt seit alters mit Werkzeugen,
Geräten und Maschinen nicht nur seine natürliche und soziokulturelle Umwelt. Werkzeuge,
Geräte, Maschinen formen auch ihn, meist auf eine unbemerkte Weise. Neu ist das keines-
wegs. Das Gerät gehört zur wandelbaren Natur des Menschen. Es ist uns – vom Faustkeil bis
zum Computer – in einem wesentlichen Sinne intus. Was wir Menschen sind, sind wir in un-
serer tätigen, handfesten, körperhaften Auseinandersetzung mit der Welt, und diese Ausein-
andersetzung erweist sich, zumindest in hochtechnisierten Gesellschaften, als Technik-
vermittelt wie nie zuvor. Das deutet der Begriff der Interferenz an. Er muss jetzt im Hinblick
auf das Mensch-Gerät-Verhältnis spezifiziert werden.

Man bezeichnet Technik als in Artefakten verkörpertes und vergegenständlichtes Wissen
und Können des Menschen. Aber in dem Grad, in dem wir menschliches Vermögen in Arte-
fakte hinausverlagern, verlagern wir das künstliche Vermögen der Artefakte in uns hinein.
Technik als Lebensmedium heißt, daß wir die von Geräten vorgegebenen Verhaltensweisen
und Normen gewissermaßen inkarnieren. Wir haben es mit dieser Inkarnierung des Artefak-
tischen weit gebracht, so weit, ist man versucht zu sagen, daß wir selbst den eigenen Körper

8) In einer interessanten Arbeit diskutiert William Bechtel deskriptive Kriterien, unter denen man ein
»intentionales« Maschinensystem als »verantwortlich« beschreiben kann (Bechtel 1985). 

9) Die in dieser Hinsicht wohl bahnbrechende Studie stammt von Sherry Turkle (Turkle 1984). 
10) Es sei noch einmal auf den von Werner Rammert und Ingo Schulz-Schaeffer herausgegebenen Band

hingewiesen (Rammert/Schulz-Schaeffer 2002).
11) In diesem Abschnitt bin ich Don Ihde verpflichtet, der als einer der wenigen zeitgenössischen Philo-

sophen ein phänomenologisches Verständnis der Technik entwickelt hat (Ihde 1979; 1990).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


375

bloß noch als Artefakt (oder Bio-Artefakt) unter anderen zu betrachten beginnen, welches
man kosmetisch, pharmakologisch, chirurgisch oder gentechnisch konfektionieren kann.

Hier hakt eine kritische Anthropologie der Technik ein. Sie kehrt die gängige technikphi-
losophische Fragerichtung der Auswirkungen von Technik auf den Menschen um zur Frage
nach den Voraussetzungen des Verhältnisses von Mensch und Gerät. Pointiert gesagt, gibt es
für sie die Zwei-Welten-Trennung nicht: Hier das Handeln von Menschen, dort das Funktio-
nieren von Maschinen. »Technik«, so lautet meine Lieblingsformel – sie stammt vom ameri-
kanischen Philosophen Don Ihde – »ist die Symbiose von Artefakt und Benutzer in einer
menschlichen Tätigkeit« (Ihde 1990:73). Um die Bewusstmachung dieser Symbiose geht es
daher, nicht um das Gerät. Die einfachstmögliche Einheit der Technik – sozusagen ihr Prim-
element – ist immer Gerät-und-Mensch (Noam Chomsky soll in einer seiner notorisch bissi-
gen Übertreibungen behauptet haben, das eigentliche Ziel der USA sei, Minimaleinheiten
aus je einem Menschen und einem Fernsehgerät zu schaffen).12

Gewohnheit, Einwohnen

Diese Symbiose manifestiert sich alltäglich im Unbewusstwerden des routiniert gebrauchten
Geräts. »Routine« heißt ja, nicht ständig über die Handhabung nachdenken zu müssen. Sie
geht uns – wie man so sagt – »in Fleisch und Blut« über. Philosophen (vornehmlich phäno-
menologischer Prägung) sprechen in diesem Zusammenhang von der »Körperwerdung« oder
»Einleibung« des Geräts. Es wird zu einer Erweiterung unseres Körpers, zum Zusatzorgan.
Selbst der Körper wird im Laufe der individuellen menschlichen Entwicklung »eingeleibt«,
indem uns seine Funktionen überhaupt erst zur Routine werden müssen. Erst dann wird er
sozusagen zum eigenleiblichen Medium – zu der Person, die er ist.

So wie unsere naturwüchsigen Organe normalerweise stillschweigend, unbewusst, funkti-
onieren, so auch das künstliche Organ des eingeleibten Geräts. Konstatierbar bereits am
Sprachgebrauch. Gewöhnlich sagen wir kurz »Ich schlage den Nagel ein«, was soviel bedeu-
tet wie »Ich schlage den Nagel mit dem Hammer ein«. Wir unterdrücken den Hinweis auf
das Werkzeug, weil es stillschweigend mitgemeint ist: Ich bin sozusagen der Hammer. Die
Verkürzung bringt den Hammer-als-Körperteil-meiner-selbst – als »Prothese« – deutlich
zum Ausdruck. Die Prothese funktioniert generell in dem Maße, in dem sie eingeleibt ist. In-
sofern sie eingeleibt ist, wird sie nicht mehr als Prothese wahrgenommen. Umgekehrt kann
man auch feststellen, daß die allzu bewusste Wahrnehmung und gezielte Beschäftigung mit
dem eigenen Leib diesen immer mehr in eine Prothese verwandelt.

Maurice Merleau-Ponty hat in seiner berühmten Analyse der Gewohnheit sehr anschaulich
diese Einleibung des Geräts beschrieben: 

» Eine Frau hält ohne jede Berechnung zwischen der Feder ihres Hutes und den Gegenständen, die sie 
zerknicken könnten, einen Sicherheitsabstand ein, sie hat es im Gefühl, wo die Feder ist, wie wir fühlen, 
wo unsere Hand ist (..) Sich an einen Hut, an ein Automobil oder an einen Stock gewöhnen heißt, sich in 

12) Genauer gesehen, müsste man von der Triade Mensch-Gerät-Zielsetzung reden. Ein Gerät ist immer
Mittel für jemand und zugleich Mittel zu etwas. Werkzeuge, Geräte, Maschinen sind in Verwen-
dungskontexte eingebettet. Das Ziel des Schiffbaus ist nicht das Schiff, sondern die Schiffahrt. Die
ersten Menschen, die einen Hammer konstruierten, hatten nicht das Werkzeug vor Augen, sondern
bestimmte Zwecke, für die es eingesetzt werden konnte. In diesem Sinne gibt es immer schon eine
intime Verbindung von Mensch und Gerät (was ja auch im griechischen organon zum Ausdruck
kommt). Zum Hammer gehört unablösbar die Hand, die ihn führt, und das heißt: die Hand eines Men-
schen mit bestimmten Ideen, Normen, Absichten. Der Begriff des »Hammers an sich« bedeutet
nichts; ebensowenig wie der Begriffs des »Mittels an sich« oder des »Organs an sich«. Das Gerät ist
nicht einfach ein Gegenstand, sondern die Vergegenständlichung einer Idee oder Absicht. Es ist
künstlich verkörperte Intentionalität.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


376

ihnen einrichten, oder umgekehrt, sie an der Voluminosität des eigenen Leibes teilhaben lassen. Die Ge-
wohnheit ist der Ausdruck unseres Vermögens, unser Sein zur Welt zu erweitern oder unsere Existenz 
durch Einbezug neuer Werkzeuge in sie zu verwandeln.« (Merleau-Ponty 1966:173). 

Zwei Punkte an dieser Charakterisierung seien für die folgenden Ausführungen hervorge-
hoben. Erstens ist Gewohnheit weder explizite Kenntnis (»Berechnung«) noch bloßer Auto-
matismus. Man muß sie als etwas Drittes, als eine Virtuosität und Grundkompetenz des
menschlichen Leibes betrachten, als Einwohnen-Können in den Dingen: »Ein Wissen, das in
den Händen ist, das allein der leiblichen Betätigung zur Verfügung steht, ohne sich in objek-
tive Bezeichnung übertragen zu lassen... Der Leib ist es (..), der im Erwerb einer Gewohnheit
›versteht‹.« (Merleau-Ponty 1966:174)13

Zweitens fällt in Merleau-Pontys Begriffswahl eine eigentümliche Ambiguität auf. Wir
richten uns leiblich in den Dingen ein, so wie wir die Dinge an unserer Leiblichkeit teilhaben
lassen. Wir werden Teil des Werkzeugs in gleichen Zug, wie es Teil von uns wird. Dieser
Doppelsinn ist kein Zufall. In jedem Gerät schlummern Ambiguitäten, welche wir auf dieses
eigentümliche Zwei-Weg-Verhältnis der Einleibung zurückführen können. Sie verlangen
nach einem einlässlicheren Blick.

Ambiguitäten

Gebrauchen-Gebrauchtwerden

Geläufig sind die Ambiguitäten von Segen und Fluch, Nutzen und Risiko, Stärke und
Schwäche, Perfektion und Imperfektion, Kontrollierbarkeit und Unkontrolliertheit der Tech-
nik. Meiner Meinung nach begründen sie einen halbierten Technikdiskurs und greifen zu
wenig tief, betreffen sie doch in der Regel nur die unbedachten Folgen oder Nebenwirkun-
gen von Erfindungen. Die Ambiguitäten, die ich anvisiere, stecken dagegen nicht erst in den
Folgen, sie sind bereits in der Interferenz von Mensch und Gerät angelegt.

Eine elementare Ambiguität läßt sich zunächst an der Doppeldeutigkeit des Begriffs vom
Gebrauch der Technik aufzeigen. Das heißt: Im Grunde gebrauche ich ein Gerät ebenso wie
ich von ihm gebraucht werde. Die umgekehrte Relation – das Vom-Gerät-gebraucht-werden
– nennen wir üblicherweise Geschicklichkeit, Fertigkeit, Routine. Sie bedeuten ja eine ge-
wisse Adaptation an das Gerät. Diese Adaptation prägt mich, den Benutzer. Die Füllfeder
zum Beispiel »benutzt« mich anders als der Computer beim Schreiben. Sie verlangt eine
Feinmotorik der Hände, eine Haltung des Körpers, vielleicht auch des Geistes, die man als
»analogen« Modus des Zeichnens und Malens charakterisieren könnte. Der Computer dage-
gen verlangt von mir die »digitale« Motorik des Tastendrückens, den Schreibmaschinen-
Modus sozusagen. Der Übergang von der Handschrift zur Maschinenschrift markiert eine
Umwertung der Hand in der Schreibtätigkeit. Während sie im »klassischen« Schreiben noch
zentrales ausführendes Organ war, wird sie im neuen Kontext zur Peripherie. Der Computer
»benutzt« sie sozusagen nur noch als Anklick-Modul für bestimmte Texteditierfunktionen.

13) Michael Polanyi hat dieses Vermögen sui generis, in dem sozusagen unser leiblicher Rumpf schlum-
mert, implizites Wissen genannt. Auch er betont den einwohnenden Charakter: »Indem wir eine Spra-
che sprechen, lesen und schreiben, erweitern wir unsere körperliche Ausstattung und werden zu
intelligenten menschlichen Wesen. Wenn wir eine Sprache, ein Sondierinstrument oder ein Werk-
zeug gebrauchen lernen und uns mithin diese Dinge so bewusst machen, wie wir unseres Körpers be-
wusst sind, dann verinnerlichen wir diese Dinge und wohnen ihnen gleichsam ein« (Polanyi
1969:148, Übers. E.K.).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


377

Um relativ problemlos mit Geräten zusammenzuleben, durchlaufen wir eine Unzahl sol-
cher Adaptationen.14 Die neuen Routinen, welche uns die modernen Technologien abverlan-
gen, gehen natürlich weit über manuelle Fertigkeiten und körperliche Vermögen hinaus. Wie
gesagt, setzen sie heute spezifische Anpassungsleistungen voraus, die tief in unsere Lebens-
formen hineinsinken. Ein Autofahrer verwendet in diesem Sinne sein Vehikel nicht mehr
bloß als disponibles Transportmittel, er hat sich vielmehr an ein ganzes großtechnisches Ver-
kehrssystem anzupassen, das sein Leben bis ins Intime beeinflusst. Er fährt das Auto ebenso,
wie das Auto ihn fährt (deshalb wäre »Heteromobilität« eigentlich der zutreffendere Aus-
druck). Ein Computer-User ist nicht einfach mehr ein Computer-Gebraucher, er hat sich auf
ein Verhältnis mit dem Gerät eingelassen, in dem das Gebrauchen-Gebrauchtwerden den
Charakter zwischenmenschlicher Beziehungen anzunehmen beginnt.

Enkulturierung des Geräts

Es gibt nicht nur die »Inkarnierung« des Geräts, es gibt auch seine »Enkulturierung«. Eine
Technologie kann erst dann breitenwirksam werden, wenn sie getragen ist von einer »Gerä-
te-adaptierten« Kultur (von daher die Schwierigkeiten des Technologietransfers in viele
Drittweltländer). Was wir an Hammer oder Füllfeder feststellen, kommt in weit ausgeprägte-
rem Maße an den in unseren Alltag integrierten Geräten – Radio, Fernseher, Auto, Handy,
Computer – zum Zuge. Sie gebrauchen uns. Sie dringen ein in unsere Motivations- und Be-
dürfnisstruktur. Symptome sind: Die Adaptierung unserer Denk- und Sprechweisen an die
digitale Denk- und Sprachstruktur des Computers, unserer Hör- und Sehgewohnheiten an au-
diovisuelle Systeme, unserer Bewegungsweisen an das Verkehrsnetz, unserer Umgangsfor-
men an die elektronischen Kommunikationssysteme. Der Mensch entpuppt sich geradezu als
ein Wunder der technomorphen Plastizität, der Anpassung an das Gerät. Das wissen speziell
die Designer benutzerfreundlicher Technologien nur zu gut. Wie der Programmentwickler
Charles Petzold schreibt: »Menschen und Computer sind sehr verschiedene Tiere (sic), und
unglücklicherweise ist es leichter, Menschen zu überzeugen, sich den Eigenheiten des Com-
puters anzupassen als umgekehrt« (Petzold 1999:365, Übers. E.K.).

Zur angesprochenen Enkulturierung gehört auch ein Phänomen, das Langdon Winner poin-
tiert unter dem Stichwort »Politik der Artefakte« in die Diskussion gebracht hat. Viele techni-
sche Systeme, die unsere heutigen Lebensformen prägen – Autobahnen, Computer- und Tele-
visionsnetze – haben wir (zumindest in demokratischen Ländern) in gewissem Sinne durchaus
selber gewählt. Die meisten von uns haben sich irgendeinmal relativ frei entschieden, ein Au-
to, einen Computer, ein Fernsehgerät anzuschaffen. Diese Wahlfreiheit ist am größten in der
ersten Phase der Durchsetzung einer technischen Innovation. Setzt sich die Innovation in der
Breite durch, verschwindet in der Regel die ursprüngliche Flexibilität. Das Gerät bestimmt die
Art, wie wir arbeiten, kommunizieren, reisen, konsumieren etc., es beginnt seinen indirekten
»Sachzwang« auszuüben: Ohne in einem direkten Sinn gezwungen zu sein, es zu brauchen,
kann ich doch nicht auf es verzichten. So gesehen ähneln technische Innovationen gesetzge-
berischen Akten: Sie verändern den Rahmen öffentlichen Lebens und können ihn auf Genera-
tionen hinaus festlegen. Wie Langdon Winner schreibt: »Die Meinungsverschiedenheiten,
welche die Menschen in der Gesellschaft trennen oder verbinden, werden nicht nur in den In-
stitutionen und Praktiken der eigentlichen Politik entschieden, sondern ebenfalls, und dies we-
niger offenkundig, in berührbaren Konstruktionen aus Stahl und Beton, Drähten und Halblei-
tern, Schrauben und Bolzen« (Winner 1989:29, Übers. E.K.).

14) Eine sehr gute Darstellung dieses »Expertentums des Alltags« liefert Karl Hörning (Hörning 2001).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


378

Erweitern-Ersetzen

Marshal McLuhan bezeichnete Technik als Ausweitung und als Selbst-Amputation des Men-
schen (McLuhan 1995, Kap.4). Damit brachte er eine weitere Ambiguität auf den Punkt. In der
Erweiterung unserer Fähigkeiten durch Technik ist eine finale Entwicklung angelegt: Das Ge-
rät kann sich von seinem Erfinder ablösen. Der Hammer als Erweiterung der Faust stellt sich
in letzter Konsequenz als Ersatz der Faust heraus. Es läßt sich z.B. ohne weiteres eine Vorrich-
tung konstruieren, die auf die Faust völlig verzichtet und an Stelle der Hand ein künstliches
Glied betätigt. Diese Maschine nimmt uns den Hammer aus der Hand und weist ihr eine neue
Rolle im ganzen Funktionsablauf zu, etwa den Knopfdruck oder die Steuerung der Maschine.
In diesem Sinn zieht sich unser körperliches Engagement fortlaufend zurück in einem Prozess,
den wir auf kollektiver Ebene als Automation unserer Lebensvollzüge kennen.15

Bereits 1835 hob Andrew Ure, der Philosoph der Manufaktur, diese Reduktion hervor,
welche er ausdrücklich als Maßnahme gegen die »Schwäche der menschlichen Natur« im
Allgemeinen und gegen die Unkontrollierbarkeit des Arbeiters im Besonderen forderte. Je
geschickter nämlich der Arbeiter sei, desto eigenwilliger (self-willed) und unlenkbarer (in-
tractable) werde er, »somit umso ungeeigneter als Komponente eines mechanischen Sys-
tems, welchem er durch gelegentliche Unregelmäßigkeit großen Schaden zufügen kann. Das
erhabene Ziel des modernen Fabrikanten liegt deshalb darin, durch die Vereinigung von Ka-
pital und Wissenschaft die Aufgabe des Arbeiters auf die Ausübung von Wachsamkeit (vigi-
lance) und Flinkheit (dexterity) zu reduzieren«. (Ure 1835:18; Übers. E.K.)

Die Geschichte der Arbeit ist zu einem wesentlichen Teil die Geschichte des Arbei-
terkörpers. Die Maschinen erweitern-ersetzen ihn. Locus classicus dieser These ist natürlich
Karl Marx‘ Analyse der industriell-ökonomisch-sozialen Verhältnisse im 19. Jahrhundert.
Marx war der erste Technikphilosoph, welcher die latente soziale Gestaltungskraft des (vom
Kapital getriebenen) Geräts klar erkannte. So erweitert-ersetzt nach ihm die Maschine das
Werkzeug, genauer: die Hand des Arbeiters, welche das Werkzeug führt. Die Maschinenar-
beit ist denn auch der zentrale Faktor der »Abstraktion«, der Entkörperlichung – und das be-
deutet in Marx‘ Diagnose: der Entfremdung des Menschen von seiner Arbeit.

Die von Marx beobachteten Phänomene der Entfremdung sind uns in zeitgemäßer Gestalt
nicht nur erhalten geblieben, sie haben sich vermehrt.16 Es handelt sich hier um das alte Pa-
radox, daß Maschinen den Menschen keineswegs bloß von physischen Anstrengungen ent-
lasten, sondern zugleich auch von seinen physischen Fertigkeiten. Davon betroffen sind so-
wohl die »blauen« als auch die »weißen Kragen«.17 Die neuen selbstläufigen Operationen,

15) Es gibt eine Tendenz in der Technikphilosophie, die Entwicklung der Technik gleichsam »naturge-
setzlich« zu verstehen. In diesem Sinne hat z.B. Hermann Schmidt in den 1950er Jahren ein Drei-
Stadien-Schema Werkzeug-Maschine-Automat als anthropologischen Evolutionsschritt gezeichnet
(»Die Entwicklung der Technik als Phase der Wandlung des Menschen«, zit. in Gehlen 1964:17f.).
Es fand große Zustimmung bei Arnold Gehlen, der es in seiner bekannten »Entlastungstendenz« der
Technik auf die Stufe einer Gesetzmäßigkeit hob. Die Gesamtentwicklung der Technik manifestiert
gemäß Gehlen eine »hintergründige, bewusstlos aber konsequent verfolgte Logik, die sich allein mit
den Begriffen der fortschreitenden Objektivation menschlicher Arbeit und Leistung sowie der zuneh-
menden Entlastung des Menschen beschreiben lässt.« (Gehlen, op.cit. S.19). Obwohl sich solche
Schemata durchaus zur Beschreibung von technischen Entwicklungslinien eignen können, lehnen wir
ihre Interpretation als »Gesetze« ab. Cf weiter unten.

16) Eine besonders überzeugende neue Darstellung ist Shoshana Zuboffs In the Age of the Smart Machine
zu verdanken (Zuboff 1988). 

17) Genauer betrachtet führt die Verlagerung der »harten« Arbeit von den Fabrikhalle ins »bequeme«
moderne Büro nicht zu einer Entlastung des Körpers, sondern zu einer Umlastung, wie dies Edward
Tenner gezeigt hat (Tenner 1999:235ff). 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


379

welche die einen in den Planungsbüros und Simulationslabors entwerfen, nehmen den an-
dern die Arbeit aus der Hand und aus dem Kopf, degradieren sie zu bloßen »Ausführenden«
(wie vormals den Arbeiter zur »factory hand«). Mit den Programmen, die in den grosstechni-
schen Systemen Einzug halten, sind gewissermaßen auch die gesellschaftlichen Krisen vor-
programmiert. Die Ambiguität des Gebrauchen-Gebrauchtwerdens tritt zutage als sozialer
Riss zwischen den aktiven Produzenten-Experten und den passiven Konsumenten-Bürgern.
Verwerfungen solcher Art sind speziell an automationsgefährdeten Stellen akut, zum Bei-
spiel in der heutigen Luftfahrt. 

Ihre Entwicklung liest sich geradezu wie eine Mustergeschichte des Erweitern-Ersetzens.
Am Anfang stand zweifellos der Bau des Flugzeugs als Erweiterung menschlichen Vermö-
gens, als Traum, es den Vögeln gleichzutun. Bei den ersten (erfolglosen) Prototypen ist diese
Erweiterung noch direkt sichtbar am Einbezug menschlicher Körperkräfte (der Arme zum
Schwingen, der Beine zum Pedaltreten) in die Flugkonstruktion. Erfolgreich indes wurde der
Menschenflug erst von dem Moment an, wo die Kräfte der Motoren und des resultierenden
aerodynamischen Auftriebs die Muskelkräfte ersetzten. Der Rückzug des Piloten ins Steuer-
zentrum des Cockpits entsprach diesem Ersatz. Aber noch im Steuerzentrum sah er sich als
»klassischen« Souverän des Vehikels: Er »fliegt« das Flugzeug. Diese Souveränität beginnt
zu bröckeln. Der Pilot wird zum Gerätebediener. »Nach der Epoche der Druckluftflugzeuge,
der Überschallflugzeuge, der grossen Transportmaschinen weicht der prometheische Ehrgeiz
nun der Suche nach einem Doppelgänger des Menschen«, schreibt der französische Soziolo-
ge Victor Scardigli in seiner Feldstudie über die Automation des Flugzeugs (Scardigli
2001:224; Übers. E.K.). »In Zukunft, glauben die Systementwerfer, verfügen sie über die
Flugerfahrung, .. zentralisieren sie das Wissen über alles, was sich im Flugzeug abspielt. Sie
können ihre Anweisungen den Piloten übermitteln, die zu ihren Delegierten an Bord gewor-
den sind. Sie berufen die Welt in ihrem Büro ein« (a.a.O.:224).

Stärken-Schwächen

Auch die Ambiguität von Stärke und Schwäche ist bereits in der Interferenz von Mensch und
Gerät angelegt. Interferenzen können – wie wir von der Physik her wissen – zu Verstärkun-
gen, aber auch zu Abschwächungen führen. Jedes Gerät stärkt-schwächt uns. Seine Effizienz
und Überlegenheit beruhen in der Regel, könnte man sagen, auf seinem reduzierten Wir-
kungsfeld. Die Linsen optischer Geräte zum Beispiel verstärken, schärfen unseren Blick. Mi-
kroskop und Teleskop lassen uns Objekte wahrnehmen, die dem ungerüsteten Auge
unzugänglich sind. Sie bringen Fernes nahe, sie machen Kleines groß. Zugleich aber konsta-
tieren wir am optischen Gerät eine typische Reduktion des Blicks, im Sinne der Verengung,
Fokussierung, Verflachung. Man muss das Untersuchungsobjekt durch geeignete Manipula-
tion in die Brennebene bringen, und dadurch diffundieren meist andere, tieferliegende Ob-
jekte aus dem Blickfeld. Das führt zur typischen dünnen Tiefe des mikroskopischen Scharf-
Sehens. Es blendet gleichzeitig das Tiefen-Sehen aus, welches die normale Wahrnehmung
kennzeichnet. Deren »dichte« Tiefe lässt sich im Vergleich zur »dünnen« Schärfe gerade da-
durch charakterisieren, daß in ihr nicht bloß die Augen, sondern die Augen-im-Körper-in-
der-Umwelt kopräsent sind. Normales Sehen ist ein Sehen mit dem ganzen (situierten) Leib.
Diese Trivialität gewinnt in der Perspektive des Geräte-adaptierten Wahrnehmens plötzlich
die neue unvorhergesehene Bedeutung einer anthropologischen Entdeckung.

Bei einfachen Werkzeugen und Instrumenten erscheint das Risiko gering, daß wir unseren
Blick ausschliesslich von ihnen dirigieren lassen. Aber die Tendenz, immer umfangreichere
Handlungs- und Entscheidungsbereiche zu technisieren, macht auch die damit verbundene
Ambiguität virulenter. Je totaler die Stärkung, desto totaler auch die Schwächung. Das zeigt
die Interferenz der aktuellen Informations- und Kommunikationstechnologien mit unserer

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


380

Wahrnehmung und Erfahrung. Die Fern-Steuerung, das Fern-Gespräch, das Fern-Sehen, die
Fern-Erfahrung üben einen seltsamen Reiz auf uns aus. Weite Bereiche des sozialen, kultu-
rellen, politischen und wirtschaftlichen Lebens sind heute durch diesen weltumspannenden
mediatisierten Tele-Charakter geprägt (Goldberg 2002). In diesem Sinne überlagern sich die
entsprechenden Technologien unseren naturwüchsigen Vermögen, sie können sie verstärken,
erweitern, verbessern. Und je selbstverständlicher – lebensförmiger – solche Technologien
der Ferne und ihre virtualisierten Umgangsformen werden, desto deutlicher treten zugleich
ihre abschwächenden, reduzierenden, sagen wir es deutlich: derealisierenden Tendenzen zu-
tage.18 Sie entfernen uns auch von unserer eigenleiblichen Erfahrung der Welt.

Das zeigt sich besonders deutlich an den »immersiven« Technologien, die uns sozusagen
ganzkörperlich aufzunehmen suchen. Bekanntlich zielt die Entwicklung des Cyberspace dar-
auf ab, auch den auditiven, taktilen und kinästhetischen Sinn in die Erfahrung des Virtuellen
einzubeziehen, und die künstlich aufgeputschten Wonnen eines multisensorischen Eintau-
chens ins Netz werden uns von einschlägiger Seite in den euphorischsten Tönen verheißen.

Die neuen Entwicklungen sind gewiss oft spektakulär und dramatisch. Aber sie lassen uns
in der Diskussion über die simulierten Welten gerne das rezessive Problem übersehen, das in
ihrem Schatten lauert. Es ist das Problem der Ambiguität von Stärken/Schwächen. Der Tele-
Charakter der Erfahrung im Internet ist primär auf das Auge abgestellt. Ohnehin sind die heu-
te maßgebenden Technologien visualisierende Technologien. Sie »schneiden« vom Auge
(oder von der Auge-Hand-Koordination) den Restkörper ab. Wenn McLuhans These von der
Amputation zutrifft, dann hier zuerst. Der Nerd vor dem Bildschirm braucht seinen Körper
nur auf äußerst residuale Weise, um sich in den virtuellen Weiten umzutun. Der Körper selber
wird »heruntergefahren«, stillgelegt zum nervösen Anschlussmodul (das englische Nerd für
»Schwachkopf« ist insofern zutreffend, als ein Kopf ohne Körper eben tatsächlich ein schwa-
cher Kopf ist). »Nichts könnte entkörperlichter sein als der Cyberspace,« jubiliert ein Apostel
der schönen neuen virtuellen Welt: »Es ist, als ob dir alles amputiert worden wäre.«19

Das zentrale Problem dabei erweist sich (wie so oft) nicht als ein technisches, sondern als
ein anthropologisches. Virtuelle Realität eröffnet uns ohne Zweifel ein neues Spektrum von
Erfahrungen. Aber dieses Spektrum gegen Real Life auszuspielen, ist vom Anspruch her lä-
cherlich, von der Tendenz her insidiös.20 Um eine veranschaulichende Analogie zu verwen-
den: Das Bild einer Landschaft ist nicht die Landschaft. Die neuen Technologien offerieren
uns gewissermaßen die Möglichkeit, ins Bild einzutreten und die Landschaft im Bild zu er-
fahren. Aber niemand, der bei Sinnen ist, wird diese Art von Erfahrung mit der Erfahrung
von wirklicher Landschaft verwechseln. Ich sage ausdrücklich: bei Sinnen. In der Tat liegt
hier die Herausforderung der neuen Immersionstechnologien: Die Erweiterung unserer Er-
fahrungen im Cyberspace werden sozusagen erkauft durch ein Nicht-bei-Sinnen-sein, durch
Entkörperung. Das Grundparadox dabei bleibt die Ambiguität, welche sich durch technische
Mittel nicht beseitigen lässt, sondern gerade durch die scheinbare Beseitigung verstärkt wird.
Diese Ambiguität hat zu tun mit unserem leiblichen »Einwohnen« im Real Life, und zumin-

18) Bereits Arnold Gehlen wies in Die Seele im technischen Zeitalter auf die mehr oder weniger erträg-
liche Leichtigkeit unseres technisch entlasteten Seins hin. Er sprach von der »Entsinnlichung«, den
»Erfahrungen zweiter Hand«, dem damit zusammenhängenden »Realitätsverlust, vom Aufkommen
eines »überangepassten«, reizgesteuerten, passiven Verbraucher-Typus‘ (Gehlen 1964:39ff.). In sei-
nem Pamphlet über den Cyberspace spricht der amerikanische Autor Mark Slouka 50 Jahre später
von der »Strasse zur Unrealität« (road to unreality), welche gepflastert sei durch die »dramatischen
Tendenzen« des 20.Jahrhunderts: Urbanisierung, Konsumismus, zunehmende Mobilität, Regionali-
tätsverslust, wachsende Entfremdung von der Landschaft (Slouka 1995:2). 

19) John Perry Barlow (zit. aus Slouka 1995:39). 
20) Schon der Begriff ist eigentlich ein Oxymoron. 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


381

dest solange, als wir einen Sinn entwickeln für unsere inkorporierte Existenz, werden wir die
»Exkorporierung« unserer Vermögen in die Geräte ausbalancieren können. Die Frage ist, ob
und wie wir das können wollen.

Das Gerät als Option

Die andere Grundfrage

Unser Leben in westlichen (und verwestlichten) Industriestaaten spielt sich immer mehr ab
in Technotopen. Das ist als faktische Randbedingung unbestritten. Randbedingung bedeutet
aber nicht Determiniertheit. Die Ambiguitäten, die wir am Gerät feststellen, markieren einen
Spielraum zwischen Autonomie des Menschen und Autonomie des Artefakts. Wenn es ein
»Subjekt« der Technik gibt, dann ist es hier aufzuspüren. Das ist letztlich trivial, nicht aber
überholt. Subjektsein heißt Wählenkönnen. In der Ambiguität des Geräts spiegelt sich impli-
zite die Wahlmöglichkeit von uns Menschen. Jede Erfindung ist Ausdruck einer Option, und
diese Option definiert uns als Subjekte. Wenn mir die Gentechnologen verheißen, mich
selbst bis in die Erbmaterie umbauen zu können; wenn mir die Designer künftiger Technoto-
pe versprechen, statt einer realen Person nun ihrem Roboter-Duplikat begegnen zu können;
oder wenn man mir in Aussicht stellt, statt im realen Bern oder Berlin in einer virtuellen
Stadt flanieren und einkaufen gehen zu können, dann frage ich: Schön und gut, aber will ich
das überhaupt können?

Die Frage lässt sich an alle Geräte und ihr Könnens-Angebot stellen. Freilich eröffnet sich
uns diese Wahlmöglichkeit heute auch in einem technischen Kontext. Und deshalb kommt
alles darauf an, wie wir darin unsere Optionalität wahrnehmen. Gewiss bedeutet sie nicht
bloß die Wahl zwischen diesem oder jenem Gerät. Vielmehr müssen wir versuchen – wenn
wir das Subjektsein in der technischen Entwicklung als Option behalten wollen –, unseren
Geräte-fixierten Blick durch einen andern zu komplementieren. Und dies führt uns von der
alten Leitfrage: Können wir das, was wir wollen? zur neuen Leitfrage: Wollen wir das, was
wir können?21

Das Andere der Technik

So zu fragen ist Ausdruck einer Freiheit, nennen wir sie unprätentiös Unterscheidungsver-
mögen. Sie bedeutet, in den genannten Beispielen, zu wissen und zu würdigen, was es heißt,
eine verkörperte Person zu sein, einem realen Menschen zu begegnen oder in einer realen
Stadt zu flanieren. Sie bedeutet, einen Umgang mit dem Gerät zu kultivieren, der eine Balan-
ce hält zwischen Gebrauch und Nicht-Gebrauch (oder zumindest einer Vorstellung davon,
was es heißt, das Gerät nicht zu gebrauchen). Vor allem aber entspringt eine solche Frage
keinem anti-technischen Reflex – sie gehört zur Technik selbst. Wir müssen Technik als in
einem wesentlichen Sinn nicht-technisch wahrnehmen.

Was ist dieses Nicht-Technische oder, wie ich vorziehe zu sagen, dieses Andere der Tech-
nik? Es liegt, kurz gesagt, in einer anderen Einstellung zum Gerät, in der sich unser Körper
als Lebensmitte und Lebensmittel Geltung verschafft. Das erscheint schon erläuterungsbe-

21) Der Fragewechsel spiegelt erneut die Inversion von »klassischer« zu »nicht-klassischer« Technikauf-
fassung. Sie wurde bereits von Hans Freyer in seiner Charakterisierung des Übergangs zur industri-
ellen Technik im 19. Jahrhundert angedeutet. Sie füge sich nicht mehr in die Formel, »die für alle
Technik bis einschließlich zum 18. Jahrhundert gegolten hat: der Mensch schaffe sich, um seine kon-
stanten Lebenszwecke zu erreichen, zweckdienliche Mittel und Werkzeuge und verbessere sie so lan-
ge, bis sie für ihren Zweck spezifisch geeignet geworden sind: der Sinn der Technik sei also die Sorge
dafür, daß der Mensch das, was er will, auch kann« (Freyer 1996:247).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


382

dürftig in einer Epoche und Zivilisation, welche menschliche Fähigkeiten zunehmend als Fä-
higkeiten definiert, über Geräte zu verfügen, Geräte zu bedienen, sich durch Geräte zu ent-
lasten oder gar zu ersetzen. Aber die Frage kann nicht ausbleiben: Die Handarbeit mag ja
durch die Maschine abgeschafft werden, aber wie steht es mit der Hand? Mit unseren Kör-
pern? Offensichtlich müssen sie einen Ort im technischen Kontext haben.

In der Tat sehen wir gerade hier die Ambiguität der Technik ihre verborgene Dialektik
entfalten. Es verhält sich vielfach so, daß technische Erfindungen alte Fähigkeiten nicht ent-
behrlich machen, sondern sie uns in einem neuen Kontext erst wieder zu Bewusstsein brin-
gen, wenn nicht sogar einfordern. Der Röntgenapparat oder das Stethoskop machten ein neu-
es versiertes ärztliches Sehen und Hören notwendig. Die heutige Mikrochirurgie mit
Glasfaserlichtquelle, Miniaturkameras und Miniaturinstrumenten – die Laparoskopie – ak-
zentuiert ein ganz spezifisches räumlich-taktiles Vermögen des Arztes.22 Im Kontext der
zeitgenössischen »smarten« Technologien findet keineswegs nur der »Rückzug« des Kör-
pers aus der industriellen Arbeit statt, sondern auch ein gegenläufiger Prozess der Rückkehr.
Wenn Andrew Ure zu Beginn des Industriezeitalters eine Abwertung der körperlichen Fer-
tigkeiten des Arbeiters (de-skilling) als Basis für die Mechanisierung der Fabriken forderte,
werden in der post-tayloristischen Epoche sozusagen in ironischer Umkehr Postulate einer
Wiederaufwertung ebendieser Fertigkeiten (re-skilling) laut. So hat z.B. Shoshana Zuboff in
ihrer höchst instruktiven Feldstudie In the Age of the Smart Machine gezeigt, daß die Auto-
matisierung von Fabrikhallen und Büros auch dem auf Erfahrung basierenden Knowhow des
Arbeiters, Büroangestellten oder Managers eine neue Bedeutung verleihen kann. Präsenz
und Expertise des Körpers sind nun nicht mehr so sehr als direkt-physische Geschicktheit
mit dem zu bearbeitenden Material (acting on) gefragt, sondern als »Gefühl für« die Compu-
ter-vermittelte Datenflut in Arbeitsprozessen und Beziehungsnetzen (acting with).23 In der
Ambiguität der modernen Technologien liegt deshalb sowohl ihre automatisierende (auto-
mating), den Körper verdrängende, als auch ihre – wie Zuboff sie nennt – »informatisieren-
de« (informating), die Kundigkeit des Körpers einbeziehende Tendenz.24

Eine ähnliche Wiederaufwertung ist z.B. auch in der Luftfahrt zu beobachten. Bezeichnen-
derweise beginnen sich die Piloten angesichts ihrer automatisierten Doppelgänger auf die
traditionelle aeronautische Praxis zurückzubesinnen. »Alte« professionelle Tugenden wie
»manuelle« Manövrierfähigkeit, persönliche Flugerfahrung und -fertigkeit des Piloten wer-
den im neuen technischen Kontext aufgewertet und als Gegengewichte zur bloßen Compu-
terbedienung in die Waagschale gelegt. Der spezifische »Einleibungs«-Charakter ihres Ver-

22) Edward Tenners Buch Die Tücken der Technik (englisch unter dem viel treffenderen Titel Why
Things Bite Back) liefert eine Vielzahl von Beispielen für das, was ich weiter oben die »Ambiguität«
des Technikgebrauchs genannt habe (Tenner 1999:72f. ).

23) Auch im technisierten Kontext des modernen wissenschaftlichen Labors wird der Körper des For-
schers durch die Instrumente nicht verdrängt, sondern auf neue Art »instrumentalisiert«, wie dies
etwa Karin Knorr-Cetina gezeigt hat (Knorr-Cetina 1988).

24) Zuboff hebt an der Informationstechnologie ihre »fundamentale Dualität« hervor. »Einerseits kann
die Technologie auf die Automatisierung von Operationen angewandt werden gemäß einer Logik, die
sich kaum vom Maschinensystem des 19.Jahrhunderts unterscheidet – Ersatz des menschlichen Kör-
pers durch eine Technologie, welche erlaubt, die gleichen Prozesse kontinuierlicher und kontrollier-
ter auszuführen. Andererseits erzeugt diese Technologie gleichzeitig Information über die
grundlegenden Produktions- und Administrationsvorgänge, durch die eine Organisation ihr Werk zu-
stande bringt. Sie macht auf einer tieferen Ebene Aktivitäten transparent, welche vorher teilweise
oder ganz undurchsichtig gewesen sind. Auf diese Weise verdrängt die Informationstechnologie die
herkömmliche Logik der Automation. Ich habe für diese einzigartige Fähigkeit den Begriff ›informa-
tisieren‹ (informate) geprägt« (Zuboff 1988:9/10, Übers.E.K.).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


383

hältnisses zum Flugzeug wird betont, auch der damit verbundene soziale Status.25 »Das
Fliegen eines klassischen Flugzeugs forderte den gesamten Körper,« schreibt Scardigli, »die
Aufmerksamkeit aller Sinne, die Präsenz der ganzen Person«.26 »Der Systementwerfer liest
die Realität durch die Brille des Positivismus. Folgt er dem herrschenden Paradigma, wird er
den allzumenschlichen Teilen des Technikbenutzers misstrauen: dem Körper und den Lei-
denschaften, der Innerlichkeit des Menschen, der gelebten und weitgehend unkommunizier-
baren Erfahrung eines jeden« (Scardigli 2001:223). Es gibt freilich Ansätze zur »Ko-Inventi-
on«, d.h. zu Versuchen, sowohl die Perspektive des Systementwerfers wie die des
Systembenutzers in den Kontext der Automation zu integrieren. Ob und inwieweit
günstigstenfalls ein Synergieeffekt aus automatisiertem Ablauf des Geräts und Versiertheit
des Piloten resultieren könnte, ist eine offene Frage.27

Ersetzen als Freisetzen

Ich plädiere dafür, solche Phänomene nicht einfach in einem betriebsökonomischen, arbeits-
psychologischen und -organisatorischen Kontext wahrzunehmen, sondern in einem weiteren
kulturell-anthropologischen Horizont. Deshalb sei hier noch kurz das Beispiel einer ganz
elementaren Tätigkeit betrachtet: das Gehen. Bis weit in das 19. Jahrhundert hinein gehörte
der Gang zu Fuß zur normalen Bewegungsform des Europäers. Der technisch ermöglichte
Massen- und Individualverkehr durch Eisenbahn, Auto und Flugzeug verdrängt zwar diese
Bewegungsart auf vielen Gebieten heutigen Lebens, aber gleichzeitig schafft er auch neue
Kontexte für sie. Gerade weil wir nicht mehr gehen müssen, können wir gehen wollen. Zu-
mindest in den verdichteten urbanisierten Lebenswelten von heute ist das Gehen nicht eine
Notwendigkeit, sondern eine durch Technisierung ermöglichte Option. Die Frage, die sich
dem Bewohner solcher Umgebungen stellt, ist eine Palette der Wahl: Nehme ich ein öffentli-
ches Verkehrsmittel, das Auto, das Fahrrad, den Scooter, oder gehe ich zu Fuß? Wir lernen
in unserem natürlichen Gang auf einmal so etwas wie eine »pedestrische« Freiheit kennen,
die in früheren nicht-technisierten Kontexten nicht vorhanden war. Erst der Kontext der Hy-
permobilität, wo Räume immer ausschließlicher in der Perspektive ihrer Erreichbarkeit und
Durchlässigkeit für den technisierten Verkehr wahrgenommen werden, verleiht der Vision
des bewohnbaren – lies: begehbaren – Nahraums ihre neue Überzeugungskraft. Und derart
vermag sich in kleinen Schritten eine (möglichweise immer vitalere) Kultur der Langsamkeit
unserem technisch disponierten Verhalten aufzumodulieren.28

So gesehen, erscheint die Retardiertheit des Menschen gegenüber dem technischen Fort-
schritt des Geräts nicht als Defizit, sondern als Potential. Dem aufrechten Gang folgt nun-
mehr neu der langsame Gang als Humanum. Statt Langsamkeit bloß zum Symptom des

25) Diesen auf der Kunst des Pilotierens basierenden Standesstolz lässt z.B. ein Interviewpartner deutlich
durchblicken: »Sicher hatte der Beruf des Piloten eine noble Seite, welche jetzt ziemlich demokrati-
siert worden ist. Es ist nicht mehr die Elite, wie sie noch vor einer gewissen Zeit existierte. Manuelle
Kompetenz ist weniger gefragt, viel weniger als früher, weil man eine Anzahl Automatismen und
Schutzvorkehrungen kennt, die es erlauben, Piloten zu haben, die manuell weniger befähigt sind, we-
niger fein im Fliegen, irgendwie.« (Scardigli 2001:105, Übers. E.K.)

26) Victor Scardigli, Maschinenmenschen im Landeanflug, Le Monde diplomatique, Oktober, 2003. 
27) Scardigli gibt sich keinen Illusionen hin, angesichts der immer rüderen Bedingungen des kommerzi-

alisierten Luftverkehrs. ».. die Lebensart wird im Planungsbüro entworfen, dann den Konsumenten
aufgedrängt. Diese werden wie die Piloten sozusagen auf der ›Hülle‹ der Informationsgesellschaft
konsultiert; Warentests befragen sie über die Farbe des Waschmittelpakets oder den Preis, den sie für
ihr Handy zu zahlen bereit sind. Nie aber werden sie befragt über das ›Herz‹ der Informatisierung,
über die Folgen ihrer Entwicklungslogik für Mensch und Gesellschaft von morgen« (Scardigli
2001:234f).

28) Ich habe dies für den urbanen Raum skizzert (Kaeser 2002a).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


384

Abgehängtseins zu degradieren, bietet sie einen komplementären Lebensansatz an, welcher
die »Vernichtung des Raumes« zwar nicht rückgängig macht, aber doch durch Praktiken wie
Gehen ein neues altes Verhältnis zu unseren Umgebungen wiedergewinnt: Raumerfahrung
und nicht Raumdurchfahrung. Gerade darin verbucht sich der anthropologische Gewinn der
Erleichterung und Entlastung durch das Gerät: Wir entdecken Technik nicht nur als Bedin-
gung der Ablösung vom körperlichen Leben, sondern der Hinführung zum körperlichen Le-
ben.29

Auch hier ist eine Ambiguität zu konstatieren: Ersetzen heißt zugleich Freisetzen. Die
Schnelligkeit des Verkehrsmittels setzt das regenerative Potential unserer Langsamkeit frei;
die Telekommunikation die Bedeutung des Gesprächs von Angesicht zu Angesicht; das In-
ternet und seine Online-Aktivitäten den handfesten Umgang mit realen Dingen; die biomedi-
zinische Heiltechnologie die Selbstsorge um unseren Körper (Kaeser 2000). Weil uns Tech-
nik so viel ermöglicht, was unsere organische Ausstattung übersteigt, ermöglicht sie uns
gleichzeitig, auf jeder Entwicklungsstufe, auch neu zu entdecken, was wir eigentlich an die-
ser Ausstattung haben. Es geht paradoxerweise darum, das wieder zu lernen, was wir schon
können.30 Je technisierter unsere Welt, desto offener wird sie für die komplementäre Mög-
lichkeit eines solchen Lernens, das uns die freien Valenzen unseres Körpers buchstäblich
spürbar macht. Kurz: Die Handhabung, Durchsetzung und »Einbürgerung« der neuen Tech-
nologien ist kein Nullsummenspiel, sondern ein Zwei-Weg-Prozess, eine (immer riskante)
Koevolution von Mensch und Gerät (Kaeser 2002b).

Kritische Anthropologie der Technik

Das Vermögen, unsere Fähigkeiten an Artefakte zu delegieren, erinnert an das, was Helmut
Plessner die »natürliche Künstlichkeit« des Menschen genannt hat.31 Menschwerdung und
Menschsein sind in dieser Sicht immer schon eingewoben in ein dichtes, feinmaschiges Netz
von Artefakten – von Sprache und anderen Symbolsystemen, von sozialen Konventionen
und historisch gewachsenen Traditionen, von Werkzeugen und ihren gewohnten Handha-
bungen. Weil er Technik intrinsisch mit dem Menschen verknüpft, bietet sich der Gedanke
der natürlichen Künstlichkeit geradezu an als Leitfaden einer kritischen Anthropologie der

29) In diesem Sinne muss auch unterschieden werden zwischen einer Technik als Bedingung der Freiheit
und einer Technik als Bedingung oder Aufrechterhaltung organischen Lebens, wie wir sie vor allem
aus der Intensivmedizin kennen. Nur um erstere geht es mir hier. Selbstverständlich hat z.B. ein
komatöser Patient nicht die Wahl, ob er an die lebenserhaltende Apparatur angeschlossen werden soll
oder nicht. Hier fungiert die Technik als Bedingung leiblicher Existenz und nicht als Bedingung der
von mir diskutierten Freiheit, nämlich sich als Subjekt in der Interferenz mit der klinischen Techno-
logie zu definieren. Im Extremfall hirntoter potentieller Organspender ist ja der Patient sogar als Sub-
jekt ausgelöscht und zum »Artefakt« geworden, wie dies Andrea Manzei in ihrer Studie über die
Transplantationsmedizin eindrücklich beschreibt (Manzei 2003). Generell scheint mir das Konzept
der Interferenz dazu geeignet, die Frage, wer oder was denn nun Subjekt in der Mensch-Technik-In-
teraktion sei, nicht mehr im »klassischen« Sinne zugunsten des Menschen vorzuentscheiden, sondern
graduell anzugehen. So gesehen steht dann der hirntote Patient am einen Ende des Spektrum, der
»klassisch« souveräne Gerätebenutzer am anderen. 

30) Man erkennt in dieser Formel eine Variation von Helmut Plessners anthropologischer Grundcharak-
terisierung des Menschen als eines »exzentrisch organisierten« Wesens, das sich zu dem, was es
schon ist, erst machen muss (Plessner 1975:309). Cf. auch weiter unten.

31) Ich danke hier dem anonymen Gutachter dieser Studie für den Verweis auf Plessners Anthropologie.
Es ist mir im Rahmen der vorliegenden Arbeit nicht möglich, Plessners Ansatz in dem Maße zu dis-
kutieren, das ihm gebührt. Ich beabsichtige aber, dies an einer anderen Stelle zu tun. Hinweisen möchte
ich noch einmal auf Andrea Manzei (Manzei 2003), die an Plessners Philosophie anknüpft, um eine
kritisch anthropologische Sicht auf die Transplantationstechnologie zu gewinnen. Ich sehe mich in der
Stoßrichtung mit ihr einig. 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


385

Technik. Plessner nennt den Menschen aufgrund seiner Existenzform künstlich. Er ist »ex-
zentrisch organisiert« – d.h. lebt nicht wie das Tier »aus seiner Mitte« heraus, sondern führt
sein Leben. Dazu muss er nicht nur aus seiner tierlichen Mitte heraustreten, dazu benötigt er
»ein Komplement nichtnatürlicher, nichtgewachsener Art«. Und darin liegt der »letzte
Grund für das Werkzeug und dasjenige, dem es dient: die Kultur« (Plessner 1975:309f).

Das Konzept der Interferenz nimmt diesen Gedanken auf und legt ihn dem Projekt einer
kritischen Anthropologie der Technik zu Grunde, das ich abschließend kurz in vier Postula-
ten umreißen möchte. 

1. Wenn wir den Menschen denken, denken wir ihn immer schon als »interferierend« mit Ar-
tefakten. Insofern erscheint auch sein Handeln durch solche Interferenzen geprägt. Was im
Kontext der aktuellen Technologien mehr als bisher hervorgehoben werden muss, ist die
Rolle und das Gewicht unserer Körperlichkeit in dieser Interferenz. Wir fassen daher Pless-
ners Exzentrizität primär im Sinne von »Exkorporierung« auf, wie wir sie in den Beispielen
geschildert haben. Im Verhältnis des Menschen zum Gerät spiegelt sich das intim-distan-
zierte Verhältnis, das er auch zu seinem Körper hat. Mittels Technik treibt er sich sozusagen
immer wieder aus sich selbst hinaus. Die Technotope, in denen er sich zunehmend einnistet,
sind Ausdruck solcher »Exkorporierung«. 

2. Dieses Außer-sich-Sein kann freilich nie zu einer völligen Ablösung vom leiblich-persona-
len Dasein führen. In diesem Sinne artikuliert das Konzept der Interferenz zugleich Mög-
lichkeit und Unmöglichkeit einer Überwindung unserer Körperlichkeit durch das Gerät.
Das bedeutet, daß man Exzentrizität auch in umgekehrter Richtung interpretieren muss, di-
alektisch. Das Doppelverhältnis des Menschen zu seinem Körper wird durch die avancier-
ten Techniken der Körperentlastung und -überwindung erst recht neu akzentuiert. Wie weit
die Technik den Menschen in die Exzentrizität einer »zweiten Natur« treiben mag, so gilt
es gleichzeitig in Erinnerung zu behalten, daß er in dieser »zweiten Natur« Körperwesen
bleibt. Gerade dies bringt das Konzept der Interferenz in Anschlag: Körper und Gerät gehö-
ren zusammen. Technik ist ohne das Andere der Technik nicht zu denken. 

3. So gesehen, gewinnt Körperlichkeit den Status einer emanzipatorischen Kategorie, die sich
überall da ins Treffen führen lässt, wo die vermeintliche »Überwindung« unserer Physis be-
vorsteht. Wir können unseren Körper instrumentalisieren, zum Gerät machen, aber gleich-
zeitig bleibt er selbst in seiner äußersten Gerätehaftigkeit das Medium, der Fokus je meines
Lebens.32 Ich kann nicht hinter meine leiblich-personale Existenz zurückgehen. Daß Geräte

32) Obwohl mir klar ist, der Technikphilosophie Albert Borgmanns durch eine bloße Fußnote in keiner
Weise gerecht zu werden, möchte ich trotzdem auf seinen äußerst interessanten Ansatz hinweisen,
speziell auf zwei Punkte. Borgmanns Konzeption der Technik ist zentriert um das, was er »Paradigma
des Geräts« (device paradigm) nennt: eine Haltung und Wahrnehmungsweise, die alles unter dem
Gesichtspunkt des leicht Verwendbaren, Verfügbaren, Konsumierbaren sieht (Borgmann 1987:
40ff.). Etwas ist Gerät, wenn ich es als »Zeug zu...« behandle. In diesem Sinne sind nicht nur techni-
sche Objekte Geräte, sondern z.B. auch Häuser, Nahrungsmittel, Landschaften, Städte, Tiere, Perso-
nen. Diese oberflächliche konsumptive Geräte-Haltung führt tendenziell zur Ablenkung von uns
selber, zur Zerstreuung unserer Aufmerksamkeit, zur Verkümmerung unserer Fertigkeiten und Fä-
higkeiten. Ihr stellt Borgmann eine fokale Haltung gegenüber. Fokale Praktiken haben den Körper im
Brennpunkt, sie definieren buchstäblich Herde eines anderen, nicht-technischen Umgangs mit Din-
gen, zumal mit technischen Objekten. Fokale Praktiken sind stets körper-engagierend, z.B. Musizie-
ren, Gärtnern, Laufen und Gehen, die Tischkultur. Man sollte daraus nicht den Schluss ziehen, daß
Borgmann eine retrograde Position zur modernen Technologie ins Treffen führt. Im Gegenteil, der
springende Punkt ist, daß wir eine fokale Haltung auch in technischen Kontexten wählen können. Für
jede Tätigkeit, die wir an die Geräte delegiert haben, die uns »zer-streut«, läßt sich mit etwas Phan-
tasie und Bereitschaft eine nicht-technische Variante finden, die uns sammelt und »zusammen-
nimmt« (Borgmann 1987, speziell Kap. 22-24).

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


386

unsere Fähigkeiten übernehmen heißt daher auch, daß sie sie uns zurückgeben. So wie das
Teleskop den Blick in kosmische Fernen getragen hat, so hat es ihn gleichzeitig auf uns
selbst zurückgeworfen, in der Besinnung auf unsere neue Stellung im Kosmos. In diesem
Sinne weiten die neuen Erfindungen und Artefakte unseren Blick und unsere Fähigkeiten
ins kaum schon Absehbare aus, und gleichzeitig werfen sie ihn zurück auf die Stellung un-
seres Körpers in der Gerätewelt. 

4. Die »klassische« Technikauffassung war dominiert von einer Anthropozentrik: Der
Mensch verfügt als souveränes Subjekt über das Mittel, die Maschine, das Artefakt. Inzwi-
schen hat der technische Fortschritt einen Entwicklungsstand erreicht, der eine solche Posi-
tion in Frage stellt. Mit dem autonomen Artefakt tritt der Anspruch der Technik gebieterisch
in Erscheinung, mehr als bloß disponibles Mittel zu sein. Was sich daraus ergibt, ist freilich
nicht das Aufgeben menschlicher Autonomie. Wir verabschieden lediglich ein überkomme-
nes Konzept der Autonomie. Das »Unvermeidliche« der Mensch-Maschinen-Beziehung –
die Interferenz – ist weder Verheissung noch Verhängnis, es symbolisiert vielmehr die He-
rausforderung, im Umgang mit dem Gerät den impliziten Rumpf unserer Physis als den
»Subjektpol« der Mensch-Technik-Beziehung immer wieder neu zu entdecken (oder sollte
man vielleicht sogar sagen: zu verteidigen). Letztlich also den menschlichen Körper, nicht
als das Residuum technischer Entwicklung, sondern als deren Angelpunkt. 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


387

Literatur

Anders, G.(1984): Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen
Revolution, Zürich. 

Bechtel, W.(1985):Attributing Responsibility to Computer Systems, in: Metaphilosophy 16, S.296-306.

Borgmann, A.( 1987): Technology and the Character of Contemporary Life, Chicago.

Freyer, H. (1996): Ueber das Dominantwerden technischer Kategorien in der Lebenswelt der industriellen
Gesellschaft, in: P. Fischer (Hrsg.), Technikphilosophie, Stuttgart, S.237-254. 

Gehlen, A. (1964): Die Seele im technischen Zeitalter, Hamburg. 

Goldberg, K. (ed.), (2000): The Robot in the Garden. Telerobotics and Telepistemology in the Age of the
Internet,Cambridge (Mass.). 

Hörning, K.H. (2001): Experten des Alltags. Die Wiederentdeckung des praktischen Wissens,Weilers-
wist.

Ihde, D. (1990): Technology and the Lifeworld, Bloomington/Indianapolis.

Ihde, D. (1979): Technics and Praxis, Dordrecht.

Joerges,B. (1989): Technische Normen – soziale Normen?, Soziale Welt 40, S.242-258.

Kaeser, E. (2002a): Stadtaussichten: Gerät, Körper, aisthetisches Gelände, in: J. Hasse (Hrsg.): Subjekti-
vität in der Stadtforschung, Ffm., S.149-178.

Kaeser, E., (2002b): Der Mensch: Das Tier, der Automat. ›Koevolution‹ von Mensch und Maschine, Vier-
teljahresschrift der Naturforschenden Gesellschaft Zürich 147/3, S.125-132.

Kaeser, E. (2001): Die Last der Entlastung. Anthropologie im technischen Kontext, in: E.Kubli/
A.K.Reinhardt (Hrsg.): Die Perfektionierung des Menschen, Bern/Berlin/etc., S.235-259.

Kaeser,E. (2000): Der körpermündige Mensch, in: A.Thurneysen (Hrsg.): Der Leib – seine Bedeutung für
die heutige Medizin, Bern/Berlin/ etc., S. 31-47.

Knorr-Cetina, K. (1988): Das naturwissenschaftliche Labor als Ort der ›Verdichtung‹ von Gesellschaft,
Zeitschrift für Soziologie 17, S.85-101. 

Latour,B.(1999): Die Hoffnung der Pandora, Ffm.

Latour,B.(1995): Wir sind nie modern gewesen, Berlin.

Lenk, H.(1994): Können Informationssysteme moralisch verantwortlich sein?, in: H.Lenk: Macht und
Machbarkeit der Technik, Stuttgart, S.66-84.

Manzei, A. (2003): Körper-Technik-Grenzen. Kritische Anthropologie am Beispiel der Transplantations-
medizin, Münster/Hamburg/London.

McLuhan, M. (1995): Die magischen Kanäle. Understanding Media, Dresden/Basel. 

Merleau-Ponty, M. (1966): Phänomenologie der Wahrnehmuung, Berlin.

Mumford, L. (1963): Technics and Civilization, New York.

Petzold,C.(1999): Code. The Hidden Language of Computer Hardware and Software, Redmond, Was-
hington. 

Plessner, H. (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch, Berlin/ New York.

Polanyi, M. (1969): Knowing and Being, Chicago.

Rammert, W. (2002): Technik und Handeln. Wenn technisches Handeln sich auf menschliches Verhalten
und technische Abläufe verteilt, in: W.Rammert/I.Schulz-Schaeffer (Hrsg.):Können Maschinen han-
deln? Soziologische Beiträge zum Verhältnis von Mensch und Technik, Ffm., S.11-64.

Scardigli,V. (2001): Un anthropologe chez les automates, Paris.

Scriven, M. (1960): The Compleat Robot: A Prolegomena to Androidology, in: S.Hook (ed.): Dimensions
of Mind, New York. 

Slouka, M. (1995): War of the Worlds. Cyberspace and the Assault on Reality, New York.

deSolla Price, D. (1975): Automata and the Origins of Mechanism and Mechanic Philosophy, in: D.de-
Solla Price: Science since Babylon, Chicago.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369


388

Tenner, E. (1999): Die Tücken der Technik. Wenn Fortschritt sich rächt, Ffm.

Turkle, S. (1984): Die Wunschmaschine. Vom Entstehen der Computerkultur, Reinbek bei Hamburg.

Ure, A.. (1835): The Philosophy of Manufactures, London.

Weizenbaum, J. (1982): Die Macht der Computer und die Ohnmacht der Vernunft, Ffm.

Winner,L. (1989): The Whale and the Reactor. A Search für Limits in an Age of High Technology, Chi-
cago.

Woolgar,S. (1985): Why not a Sociology of Machines? The Case of Sociology and Artificial Intelligence,
Sociology 19, S. 557-572.

Zuboff, S. (1988): In the Age of the Smart Machine, New York.

Dr. Eduard Kaeser
Gerechtigkeitsgasse 26

CH-3011 Bern
e.cheese@gmx.net

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 19:43:00. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

