Autonome Artefakte — ein Testfall fiir die Autonomie des
Menschen?

Von Eduard Kaeser

Von den Maschinen fortlaufen und auf den Acker
zuriickkehren, ist unmoglich. Sie geben uns nicht
frei und wir geben sie nicht frei. Mit ritselhafter Ge-
walt sind sie in uns, wir in ihnen.

Helmut Plessner

Die Inversion von Mensch und Mittel

Vieles verrichtet heute die Maschine selber, was frilher der Mensch tat. Wir delegieren
korperliche und geistige Arbeiten an sie und zumindest in einem lockeren Sprachgebrauch
ist schon seit lingerem die Rede von Automaten, die »entscheiden«, »planen«, »wahrneh-
men, »auswihlen«, »voraussehen«. Umgangsformen greifen Platz, in denen Maschinen die
Rolle von Partnern, Akteuren, Quasi-Personen, Usurpatoren, woméglich Feinden iiberneh-
men. Das zwingt uns zur Verabschiedung unserer souveridnen Position als Herren und Meis-
ter liber das Reich der Artefakte. Die Maschine beginnt sich sozusagen in unseren
technisierten Lebensformen einzubiirgern. Wir brauchen sie nicht blof3, wir leben mit ihr zu-
sammen, wie mit Mitmensch und Tier. Das Gerit wird sozialisierbar.!

Seit einiger Zeit schon macht es auch den Anschein, als wiirde es autonom. Der Um-
schlagspunkt einer technologischen Entwicklung zeichnet sich ab, wo nicht mehr die Frage
gestellt wird, was fiir Gerdt der Mensch zur Erleichterung und Bewiltigung des Lebens
braucht, sondern, ob nun all das Gerit, das er geschaffen hat, ihn selbst eigentlich noch
braucht. Eine Zukunftsperspektive eroffnet sich, in der Maschinen nicht nur immer kleiner
und effizienter, sondern auch zur Replikation fihig sein und moglicherweise den Menschen
in einem neuen postbiologischen Evolutionsschub verdringen werden. Die transhumane
Spezies des Robot sapiens nimmt zumindest in den Visionen einschlidgiger Technologenkrei-
se Gestalt an und sie befeuert ebenso Hoffnungen auf ein selbstgebasteltes Paradies wie sie
uns jenes Schicksal in Aussicht zu stellen scheint, das der Oekonomie-Nobelpreistriger Le-
ontief einmal den Pferden voraussagte: »Wenn man Pferde durch Traktoren ersetzt, wird
man sie deswegen nicht besser behandeln. Man wird sie liquidieren.«

Wie immer man es halten mag mit den technoevangelischen oder -apokalyptischen Zu-
kunftsfantasien, zu konstatieren ist eine schleichende Aufweichung der Grenze zwischen
Kiinstlichem und Natiirlichem, Artefakt und Mensch. Und im Hinterhalt lauert die Frage:
Wenn es uns gelingt, das, was uns Menschen ausmacht, in kiinstlichen Systemen zu reprodu-
zieren, was ist dann eigentlich so einzigartig und grofartig am Menschen?

Ich halte diese Frage fiir die eigentliche tiefe — und damit meine ich: anthropologische —
Herausforderung des autonomen Artefakts. Man muf sich ihre Dimension deutlich vor Au-
gen fiihren: Sie dreht den Spiefl um, indem sie dem Menschen die Beweislast seiner Exzel-
lenz gegeniiber dem Gerit aufbiirdet. Einer der hellsichtigsten Denker des 20. Jahrhunderts,
Giinther Anders, brachte das Szenario dieser Inversion in seinem Buch Die Antiquiertheit
des Menschen in den 1950er Jahren auf. Er sprach von der »prometheischen Scham«, daf3
der Mensch sich in seltsamer Selbstverleugnung immer mehr als Gerit unter Geriten, ja, als

1) Weshalb ja auch bereits eine »Soziologie der Gerite« gefordert worden ist (Woolgar 1985).

Soziale Welt 55 (2004), S. 369 - 388

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

370

defiziente Version der Maschine wahrzunehmen beginne (Anders 1950).2 Marshal McLuhan
pointierte etwa zur selben Zeit in seinem Buch Die magischen Kandle: »Indem wir fortlau-
fend neue Techniken iibernehmen, machen wir uns zu ihren Servomechanismen (..) Ein Indi-
aner ist der Servomechanismus seines Kanus, wie der Cowboy der seines Pferdes, oder der
Beamte der seiner Uhr« (McLuhan 1995:81).

Man kann diese Redeweise (wie vieles von McLuhan) forciert finden. Abstreiten lésst sich
hingegen kaum, daf} das Gerit uns in vielerlei Hinsicht {iberlegen ist, dal es menschliche Fi-
higkeiten verbessert, verstiarkt, verfeinert, erweitert. Nicht die Inversion ist dabei der sprin-
gende Punkt, sondern der grassierende Vulgédrdeterminismus ihrer postulierten Unaufhalt-
samkeit. Es gibt eine wachsende Zahl von Autoren, die in dieser Entwicklung eine post-
natiirliche Evolution zum kiinstlichen Menschen, zum Cyborg (cybernetic organism) sehen
und dementsprechend Anthropologie zum Fortsatz der Technologie umdefinieren. Anthro-
pologie selbst erhilt den scheppernden Klang alten Blechs in der Garage und scheint nur dar-
auf zu warten, als Androidologie fortgeschrieben zu werden.?

Ich mochte im Folgenden einen vergleichsweise niichternen Blick auf das Mensch-Ma-
schinen-Verhiltnis werfen, indem ich einige Argumentationslinien aus der rezenten Tech-
nikphilosophie und -soziologie aufnehme und verkniipfe, namentlich jene von Langdon
Winner, Don Ihde, Albert Borgmann und Bruno Latour. Dabei schlage ich vor, das Offen-
sichtliche zum Ausgangspunkt zu nehmen: Gerite bilden unser Lebensmedium. Von hier aus
gesehen riickt eine Grundbeziehung zwischen Mensch und Gerit in den Brennpunkt, die mit
unserer korperhaften Existenz zu tun hat: Einleibung. Sie kann in zwei Richtungen gelesen
werden: Wir richten unsere Korper in technischen Systemen ein; und Technik hélt, mikro-
oder nanodimensional, Einzug in unsere Korper. Ich schlage fiir dieses Zwei-Weg-Verhilt-
nis den Begriff der Interferenz vor. Wenn wir Technik von unserer Korperlichkeit her den-
ken, dann manifestiert die Beziehung zwischen Mensch und Gerét unvermeidliche Ambigui-
tdten. In ihnen verbirgt sich eine latente Dialektik, welche ich fiir die wesentliche Charakte-
ristik des Mensch-Maschinen-Verhiltnisses halte, und zwar nicht erst im Sinne der Nutzen-
Risiken-Phraseologie gingiger Technikdiskurse (zumal der Technikfolgenabschitzungen).
Vielmehr sehe ich diese Ambiguitéten schon in unserem korperhaften Umgang mit den Din-
gen angelegt, also anthropologisch. Ich werde deshalb argumentieren, daf3 uns eine kritische
anthropologische Sicht auf die Technik als Riickbesinnung auf unsere Korperlichkeit davor
bewahren kann, gutes Leben in einer Welt der Gerite bloB noch in der Kategorie guten
Funktionierens zu verstehen. Gleichzeitig sollte uns eine solche Sicht umgekehrt auch dazu
fithren, in den Aktionen der Gerite noch etwas anderes wahrzunehmen als »bloBes« Funktio-
nieren. Kurz: Kritische Anthropologie muss das Verhiltnis von Mensch und Artefakt neu
iiberdenken.

Technik als Lebensmedium

Die Interferenz von Mensch und Geriit

Banales vorab. Es fillt heute auf, wie hdufig wir uns anhand von Geriten gruppieren und so-
zial differenzieren. Es gibt Auto-Fahrer, Eisenbahn-Pendler, Handy-Tréger, Radio-Horer,
TV-Zuschauer, Computer-Benutzer, Internet-User, Roboterhunde-Halter usw. Ganz offen-
sichtlich deuten alle diese Komposita auf das vertraute Faktum hin, dal wir in zahlreichen

2) Anders spricht von der »Desertion« des Menschen ins Lager der Geriite.

3) Schon zu Beginn der 1960er Jahre fiigte der amerikanische Philosoph Michael Scriven seinem Auf-
satz »Der vollkommene Roboter« den Untertitel an: »Prolegomena zu einer Androidologie« — mit ei-
nem Schuss Ironie freilich, den nicht wenige Robotiker heute vermissen lassen (Scriven 1960).

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

371

Lebensbereichen, an zahlreichen Schnittstellen, auf zahlreichen Funktionsstufen mit Geriten
interferieren, oft so, dafl wir es schon gar nicht mehr bemerken.

Ich sage ausdriicklich: Wir interferieren mit Geriten, wir gebrauchen sie nicht einfach.
Diese Sprechweise bedient sich einer Analogie zum physikalischen Phédnomen der Interfe-
renz: Zwei unabhingige Wellenziige iiberlagern sich zu einem einzigen neuen Wellenmus-
ter, das sich von den beiden urspriinglichen vollig unterscheiden kann. In diesem Sinne bil-
den auch Mensch und Gerit neue Verhaltensmuster, in denen beide neuartige Rollen und
Funktionen erhalten konnen. So setzt z.B. bereits das Schreiben mit der Fiillfeder einen Ge-
brauch und eine Fertigkeit meiner Hénde (ja, den ganzen Einsatz meines Korpers, meiner
selbst) voraus, welche sich vom Schreiben mit dem Computer deutlich unterscheiden. Text-
schreiben mit Fiillfeder und Texteditieren mit Computer sind zwei vollig verschiedene »In-
terferenzen, sie definieren mich als Schreibzeug-Nutzer unterschiedlich. Ohne auf dieses
Thema gebiihrlich eingehen zu konnen, mochte ich an dieser Stelle nur den generellen Punkt
an der Interferenz hervorheben, da3 wir uns mit der Technik zu komplexen human-techni-
schen Aggregaten iiberlagern konnen, innerhalb derer das Verhiltnis von Mensch und Geriit
neue, nicht-klassische* Ziige an den Tag legt. Ein beliebiges Ding, das ich fiir bestimmte
Zwecke gebrauche, verwandelt sich in ein Werkzeug. Aber das Werkzeug, das ich gebrau-
che, verwandelt auch mich. »Jedes Artefakt,« schreibt Bruno Latour, »hat sein Skript und
das Potential, einen Passanten aufzuhalten und zu zwingen, in seiner Geschichte eine Rolle
zu iibernehmen« (Latour 1999:215).5

Mit dem Begriff der Interferenz nehmen wir also Abstand von einer Auffassung der Tech-
nik, die asymmetrisch ist, sozusagen »klassisch« anthropozentrisch. Ihr geméf positionieren
wir uns gegeniiber dem Gerit vorzugsweise als souverdnes Subjekt, das sich des Instruments
bedient. Aber diese Asymmetrie hat sich in den neueren technischen Kontexten lidngst in
Richtung einer Symmetrie verschoben. Das ldsst sich bereits am einfachen Beispiel des Ent-
wicklungsschritts vom mechanischen Rechenschieber zum elektronischen Taschenrechner
verfolgen. Dem Rechenschieber war noch klar seine inerte Geritehaftigkeit anzumerken:
Laufer und Zunge mussten von meiner Hand bewegt werden, ich war es, der sich ihrer zum
Rechnen bediente. Ein moderner komplexer Taschenrechner erweist sich als viel »autono-
mer«. Er »bietet« mir im Gegensatz zum mechanischen Rechner schon heute so viele Optio-
nen an, daf ich ein Handbuch brauche, um seine Mdglichkeiten auszuschopfen. Ich bediene
ihn, damit er rechnet.

Die klassische Position erschien einleuchtend am Beispiel einfachen Werkzeugs. Wir er-
greifen den Hammer, schlagen Nigel ein zu einem bestimmten Zweck und legen ihn nach
getaner Arbeit wieder aus der Hand. Der Hammer ist ein disponibles Gerit. Die Souverinitit
des Benutzers driickt sich darin aus, da Fragen des sinnvollen, kompetenten, zweckmifi-
gen, verantwortungsvollen Gebrauchs eindeutig an den Benutzer gerichtet werden und nicht
an das Gerit (von daher auch das traditionelle Ethos: »Nur ein schlechter Handwerker macht
sein Werkzeug schlecht«). Das Gerit kann durchaus integriert sein in unseren Alltagskontext
— denken wir an die »klassische« Werkstatt im Keller oder im Schuppen —, aber ohne Inter-
vention des Menschen ist es ein »schlafendes Arsenal«.

Die neuen Technologien dagegen sind »aufgewacht«, sie bilden ein aktives Arsenal, sie
funktionieren und agieren auch ohne Benutzer. Wir sprechen von »interaktiven« Artefakten.

4) Ich vermeide hier den modischeren Begriff der »post-klassischen« Technik, weil es sich meines Er-
achtens nicht um eine einfache zeitliche Sukzession handelt.

5) Von Latour iibernehme ich insbesondere den Begriff der Interferenz (cf. speziell Kap.6), ohne aller-
dings den theoretischen Hintergrund seiner »symmetrischen« Anthropologie der »Hybriden« zu ak-
zeptieren (Latour 1995).

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

372

Die Interaktivitidt wird meist ziemlich schnell und unkritisch mit einem Human Touch verse-
hen. Gerite »nehmen wahr«, »kommunizieren«, »entscheiden«, »kennen meine Vorlieben«.
Dem entspricht eine Integrationsform des Geriits, welche neue, nicht-klassische technische
Kontexte definiert. Zahlreiche technische Objekte, die wir heute im Alltag gebrauchen, sind
nicht disponible Gerite, die wir nach Gebrauch einfach beiseite legen, vielmehr infiltrieren
sie sozusagen unsere Lebensweisen. Ein klassisches Beispiel ist die Uhr. Dieses Artefakt
wird nicht nur gebraucht, es wird zum Brauch, zur gingigen Praxis, es normiert unsere Le-
bensweise, es gibt den Takt des Alltags vor, es sinkt ein in unsere Psyche.®

Die normative Macht des Artefaktischen

Wir kénnen von normativen Geriten sprechen. Sie erweitern, verstirken, verfeinern, verbes-
sern nicht nur unsere traditionellen Aktivititen, sie definieren sie um. Das Gerit wird ein-
gewoben in die Textur des sozialen Lebens. Technik wird zum Lebensmedium. Normen
gehoren zur Kategorie des Sozialen. Der klassischen Unterscheidung zwischen Gerit und
seinem Gebrauch lag die Trennung zwischen der Kategorie des Technischen und der Kate-
gorie des Sozialen zugrunde. Das Nicht-Klassische an den neuen Technologien besteht, so
gesehen, darin, daf sie diese Trennung immer weniger zulassen (Joerges 1989). Die hybri-
den Mensch-Maschine-Schnittstellen mehren sich, wo es schwer fillt, eindeutig zu sagen:
das ist Sache der Maschine, das ist Sache des Menschen. In diesem Sinne schligt die Ent-
wicklung autonomer Artefakte ebenso in die Technikgeschichte wie in die Sozialgeschichte.

Es gibt eine versteckte Diskrepanz zwischen der nicht-klassischen Realitéit heutiger tech-
nisierter Lebensformen und der nach wie vor weit verbreiteten klassischen Auffassung dieser
Realitit. Damit meine ich folgendes. Man hort, vor allem, wenn man sich Technik-skeptisch
dulBert, oft den klassischen Ausstiegs-Einwand: Du kannst ja das Gerit ausschalten, wenn du
dich seinem Einfluss entziehen willst! Nichts ist einfacher als das — und nichts ist irrefiihren-
der als dieses Argument. Das Gerit kann ich durchaus ausschalten, nicht so schnell aber das
Verhaltensmuster, das es erzeugt hat. Oberfldchlich gesehen benutzen wir ja tatséchlich Te-
lephon, Fernseher, elektrisches Licht, Auto, Computer in der »klassischen« Art, wie wir
Hammer oder Beiflzange benutzen. Wir schalten sie ein und aus, so wie wir Hammer und
Beiflzange beniitzen und beiseite legen. Aber wir machen uns etwas vor, wenn wir meinen,
wir konnten mit unserer Lebensweise gleich verfahren, welche von diesen technischen Sys-
temen tief geprigt ist. Die angesprochene Diskrepanz liegt darin, dal wir in den neuen nicht-
klassischen Kontexten immer noch so tun, als befinden wir uns auf einer klassischen Ham-
mer-und-BeiBzange-Stufe im Umgang mit der technischen Welt und hitten das Gerit iiber
die Einschalt- und Ausschalttaste im Griff. Dieses Bild eines vormodern-handwerklichen
Umgangs des Menschen mit dem Gerit prigt nach wie vor die Rede vom verantwortungs-
vollen Gebrauch der Technik, obwohl sich die Technik ldngst schon von einem solchen Um-
gang verabschiedet hat.

Ein Beispiel

Ob und wie weit sich ein Gerit in unserer Lebensform eingenistet hat, ldsst sich anhand ei-
nes relativ einfachen Kriteriums eruieren. Wir stellen uns die Frage: Ist es, wenn wir es aus-
geschaltet oder beiseite gelegt haben, immer noch irgendwie da, und zwar »nicht
schlafend«? Ich konkretisiere dies an einem Beispiel aus meiner Berufspraxis, dem Lehrer-

6) Lewis Mumford hat bekanntlich die These vertreten, dal »die Uhr, nicht die Dampfmaschine die
Schliissel-Maschine des modernen Industriezeitalters ist« (Mumford 1963:12). Joseph Weizenbaum
bezeichnet die Uhr als »autonome Maschine«, die nicht mehr »prothesenartig« sei (Weizenbaum
1982:44).

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

373

Schiiler-Verhiltnis. Es geht um den Gebrauch des Computers. Gelegentlich passiert es, daf3
Schiilerinnen oder Schiiler eine grossere Arbeit nicht termingerecht abgeben mit der Ent-
schuldigung, ihr Computer sei gerade abgestiirzt oder die Arbeit sei im schulinternen Server
momentan nicht mehr auffindbar. In der Regel weise ich natiirlich darauf hin, daB, wenn
man sich schon neuer Medien bedient, auch entsprechende mediengerechte Vorkehrungen zu
treffen seien, wozu etwa die Anfertigung einer Sicherheitsdiskette gehore.

Was mich nun anfangs iiberraschte, war die Art der Reaktion: Die Schiiler fiihlten sich un-
gerecht behandelt, und zwar auf eine Weise, die den Computer miteinbezog. Zwei Wahrneh-
mungsweisen geraten in Konflikt. Meine ist die »klassisch« padagogische, welche im Schii-
ler — zumindest idealiter — das Subjekt sieht, das verantwortungsvoll und kompetent mit dem
neuen technischen Medium umzugehen hat. In dieser Sicht ist die Schuld denn auch ganz
dem Schiiler zuzuschreiben und seine Erkldrung als Ausrede zu taxieren; genau so, als wenn
er sein Versdumnis etwa durch eine abgebrochene Bleistiftspitze oder durch die fehlende
Tinte im Kugelschreiber entschuldigt hiitte.

Wie ich aber allméhlich begriff, will der Schiiler, daf ich ihn nicht-klassisch, als eine neu-
artige Technik-vermittelte Arbeitseinheit wahrnehme, sozusagen als eine »Korperschaft«
Schiiler-plus-Computer. In ihr situiert er sich auch neu und erwartet von mir nun im Grunde
eine Beurteilung dieser hybriden Korperschaft, in welcher insbesondere die Schuldzuwei-
sung umzuverteilen ist’ — und zwar nicht mehr im alten klassischen Sinn des Handwerkers,
der sein Werkzeug schlecht macht.

»Subjekt«-Werdung des Gerdits

In diesem Kontext erhilt das Gerit einen neuen Status. Es wird in den Geltungsbereich der
Entschuldigung eingegliedert. Und damit ist es nicht mehr bloBes disponibles Objekt, son-
dern ein Quasi-Partner, dem man gegebenenfalls auch Schuld zuweisen kann. Damit meine
ich nicht, daf} ich den Computer nun als moralisches oder juristisches Subjekt akzeptiere (ob-
wohl dies bereits als serioses Thema diskutiert wird (Lenk 1994)). Und selbstverstiandlich
gibt es nach wie vor Fille von Versdumnissen, die eine ziemlich eindeutige Schuldzuwei-
sung gestatten. Immer noch klagt man im Ubrigen den Schiitzen vor Gericht an und nicht
sein Gewehr.

Aber das Beispiel deutet eine Tendenz an, welche sich nicht nur in der Schule, sondern ge-
nerell in dem MafRe verstirkt, in dem wir unsere sozialen und anderen Transaktionen immer
Computer-vermittelter gestalten. Wie steht es z.B. mit dem gar nicht so seltenen Fall einer
Systempanne, etwa bei der Kontrolle des immer dichter werdenden Flugverkehrs? Wen ma-
chen wir fiir die falsche »Systementscheidung« verantwortlich, wenn wir den einfachstmog-
lichen Fall individuell-menschlichen Versagens fiir einmal ausschliefen? Den System- und
Softwareentwicklern? Den Leitern der in Frage kommenden Rechenzentren? Den CEOs der
Luftfahrtsgesellschaft? Den Politikern, welche die Rahmenbedingungen fiir die Installierung
des Kontrollsystems guthiefen? Oder aber niemand Besonderem? Es fillt schwer, in den
technischen Grof3systemen von heute so etwas wie »klassische« menschliche Verantwortung
zu lokalisieren.

Dem Gerit »Subjektivitit« zubilligen heiflt nicht, dal man ihm auf einmal ein mysterioses
neues Modul namens »maschinelles Selbst« einbauen konnte (ein unerfiillbarer Traum der

7) Es handelt sich also hier um das, was Werner Rammert »verteiltes Handeln in soziotechnischen Kon-
stellationen« nennt (Rammert 2002).

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

374

Robotiker).? Es heiBt primir, daB wir Menschen einen neuartigen Umgang mit der Maschine
pflegen, in dem die Grenzen zwischen dem Technischen und dem Sozialen verschwimmen.
Schon bezeichnet man die Mensch-Computer-Beziehung nicht als Beziehung zwischen
Mensch und Gerit, sondern als Beziehung zwischen Partnern.® Die »Handlungstriigerschaft«
von Maschinen ist nachgerade zu einem »hot spot« der Soziologie geworden.'® Wir begin-
nen, die neuen Technologien, an die wir Intelligenzleistungen delegieren, selber wie »intelli-
gente« Quasi-Subjekte wahrzunehmen. Wenn wir gegen einen Schachcomputer spielen,
dann erscheint es uns ganz natiirlich, gegen einen kiinstlichen Spiel-Partner und nicht gegen
einen Haufen vernetzter Schaltelemente zu spielen — genau so, wie wir gegen eine Person
spielen und nicht gegen deren Neuronen.

Historisch gesehen konnten wir diese »Subjektwerdung« des Geriits als eine aktuelle Ver-
sion des uralten Zaubers betrachten, den der Automat seit der Antike ausstrahlt. »Menschen
sind sofort von jeder Ausweitung ihrer selbst in einen anderen Stoff als dem menschlichen
fasziniert«, notiert McLuhan (McLuhan 1995:73). Immer schon hat die selbstldufige Bewe-
gung, die Eigentitigkeit, das scheinbare »Selbst« des Artefakts den Menschen in seinen ma-
gischen Bann gezogen — von den automatischen Tempeltiiren Herons von Alexandrien iiber
die astronomischen Uhrwerke des Mittelalters, die Automatenpuppen des Barock, die me-
chanischen Rechner des 19. Jahrhunderts bis zu den universellen elektronischen Symbolver-
arbeitern von heute (de Solla Price 1975). So betrachtet, ist unser Zeitalter mitnichten »ent-
zaubert«. Im Gegenteil. Wir leben in einer Epoche des fortgeschrittenen Techno-Animismus.

Einleibung 1

Das Gerdit ist uns intus

Mir scheint dieser Animismus des Artefakts ein Indiz dafiir zu sein, da3 das Verhiltnis von
Mensch und Technik nicht erst heute, sondern schon in der Anlage viel intimer ist als ein
bloBes Verfiigen iiber Werkzeug oder Gerit. Der Mensch formt seit alters mit Werkzeugen,
Geriten und Maschinen nicht nur seine natiirliche und soziokulturelle Umwelt. Werkzeuge,
Gerite, Maschinen formen auch ihn, meist auf eine unbemerkte Weise. Neu ist das keines-
wegs. Das Gerit gehort zur wandelbaren Natur des Menschen. Es ist uns — vom Faustkeil bis
zum Computer — in einem wesentlichen Sinne intus. Was wir Menschen sind, sind wir in un-
serer tatigen, handfesten, korperhaften Auseinandersetzung mit der Welt, und diese Ausein-
andersetzung erweist sich, zumindest in hochtechnisierten Gesellschaften, als Technik-
vermittelt wie nie zuvor. Das deutet der Begriff der Interferenz an. Er muss jetzt im Hinblick
auf das Mensch-Gerit-Verhiltnis spezifiziert werden.

Man bezeichnet Technik als in Artefakten verkorpertes und vergegenstindlichtes Wissen
und Konnen des Menschen. Aber in dem Grad, in dem wir menschliches Vermogen in Arte-
fakte hinausverlagern, verlagern wir das kiinstliche Vermogen der Artefakte in uns hinein.
Technik als Lebensmedium heif3t, dal wir die von Geriten vorgegebenen Verhaltensweisen
und Normen gewissermafen inkarnieren. Wir haben es mit dieser Inkarnierung des Artefak-
tischen weit gebracht, so weit, ist man versucht zu sagen, daf} wir selbst den eigenen Korper

8) In einer interessanten Arbeit diskutiert William Bechtel deskriptive Kriterien, unter denen man ein
»intentionales« Maschinensystem als »verantwortlich« beschreiben kann (Bechtel 1985).

9) Die in dieser Hinsicht wohl bahnbrechende Studie stammt von Sherry Turkle (Turkle 1984).

10) Es sei noch einmal auf den von Werner Rammert und Ingo Schulz-Schaeffer herausgegebenen Band
hingewiesen (Rammert/Schulz-Schaeffer 2002).

11) In diesem Abschnitt bin ich Don Ihde verpflichtet, der als einer der wenigen zeitgenossischen Philo-
sophen ein phidnomenologisches Verstindnis der Technik entwickelt hat (IThde 1979; 1990).

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

375

bloB noch als Artefakt (oder Bio-Artefakt) unter anderen zu betrachten beginnen, welches
man kosmetisch, pharmakologisch, chirurgisch oder gentechnisch konfektionieren kann.

Hier hakt eine kritische Anthropologie der Technik ein. Sie kehrt die gingige technikphi-
losophische Fragerichtung der Auswirkungen von Technik auf den Menschen um zur Frage
nach den Voraussetzungen des Verhiltnisses von Mensch und Gerit. Pointiert gesagt, gibt es
fiir sie die Zwei-Welten-Trennung nicht: Hier das Handeln von Menschen, dort das Funktio-
nieren von Maschinen. »Technik, so lautet meine Lieblingsformel — sie stammt vom ameri-
kanischen Philosophen Don Thde — »ist die Symbiose von Artefakt und Benutzer in einer
menschlichen Tétigkeit« (Thde 1990:73). Um die Bewusstmachung dieser Symbiose geht es
daher, nicht um das Gerit. Die einfachstmogliche Einheit der Technik — sozusagen ihr Prim-
element — ist immer Gerit-und-Mensch (Noam Chomsky soll in einer seiner notorisch bissi-
gen Ubertreibungen behauptet haben, das eigentliche Ziel der USA sei, Minimaleinheiten
aus je einem Menschen und einem Fernsehgeriit zu schaffen).!?

Gewohnheit, Einwohnen

Diese Symbiose manifestiert sich alltdglich im Unbewusstwerden des routiniert gebrauchten
Geriits. »Routine« heif3t ja, nicht stindig tiber die Handhabung nachdenken zu miissen. Sie
geht uns — wie man so sagt — »in Fleisch und Blut« iiber. Philosophen (vornehmlich phéno-
menologischer Pragung) sprechen in diesem Zusammenhang von der »Korperwerdung« oder
»Einleibung« des Gerits. Es wird zu einer Erweiterung unseres Korpers, zum Zusatzorgan.
Selbst der Korper wird im Laufe der individuellen menschlichen Entwicklung »eingeleibt,
indem uns seine Funktionen iiberhaupt erst zur Routine werden miissen. Erst dann wird er
sozusagen zum eigenleiblichen Medium — zu der Person, die er ist.

So wie unsere naturwiichsigen Organe normalerweise stillschweigend, unbewusst, funkti-
onieren, so auch das kiinstliche Organ des eingeleibten Gerits. Konstatierbar bereits am
Sprachgebrauch. Gewohnlich sagen wir kurz »Ich schlage den Nagel ein«, was soviel bedeu-
tet wie »Ich schlage den Nagel mit dem Hammer ein«. Wir unterdriicken den Hinweis auf
das Werkzeug, weil es stillschweigend mitgemeint ist: Ich bin sozusagen der Hammer. Die
Verkiirzung bringt den Hammer-als-Korperteil-meiner-selbst — als »Prothese« — deutlich
zum Ausdruck. Die Prothese funktioniert generell in dem Mal3e, in dem sie eingeleibt ist. In-
sofern sie eingeleibt ist, wird sie nicht mehr als Prothese wahrgenommen. Umgekehrt kann
man auch feststellen, daf} die allzu bewusste Wahrnehmung und gezielte Beschiftigung mit
dem eigenen Leib diesen immer mehr in eine Prothese verwandelt.

Maurice Merleau-Ponty hat in seiner beriihmten Analyse der Gewohnheit sehr anschaulich
diese Einleibung des Geriits beschrieben:

» Eine Frau hdilt ohne jede Berechnung zwischen der Feder ihres Hutes und den Gegenstdnden, die sie
zerknicken konnten, einen Sicherheitsabstand ein, sie hat es im Gefiihl, wo die Feder ist, wie wir fiihlen,
wo unsere Hand ist (..) Sich an einen Hut, an ein Automobil oder an einen Stock gewdhnen heifit, sich in

12) Genauer gesehen, miisste man von der Triade Mensch-Gerit-Zielsetzung reden. Ein Gerit ist immer
Mittel fiir jemand und zugleich Mittel zu etwas. Werkzeuge, Gerite, Maschinen sind in Verwen-
dungskontexte eingebettet. Das Ziel des Schiffbaus ist nicht das Schiff, sondern die Schiffahrt. Die
ersten Menschen, die einen Hammer konstruierten, hatten nicht das Werkzeug vor Augen, sondern
bestimmte Zwecke, fiir die es eingesetzt werden konnte. In diesem Sinne gibt es immer schon eine
intime Verbindung von Mensch und Gerit (was ja auch im griechischen organon zum Ausdruck
kommt). Zum Hammer gehort unablosbar die Hand, die ihn fiihrt, und das hei3t: die Hand eines Men-
schen mit bestimmten Ideen, Normen, Absichten. Der Begriff des »Hammers an sich« bedeutet
nichts; ebensowenig wie der Begriffs des »Mittels an sich« oder des »Organs an sich«. Das Geriit ist
nicht einfach ein Gegenstand, sondern die Vergegenstindlichung einer Idee oder Absicht. Es ist
kiinstlich verkorperte Intentionalitiit.

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

376

ihnen einrichten, oder umgekehrt, sie an der Voluminositdit des eigenen Leibes teilhaben lassen. Die Ge-
wohnheit ist der Ausdruck unseres Vermaogens, unser Sein zur Welt zu erweitern oder unsere Existenz
durch Einbezug neuer Werkzeuge in sie zu verwandeln.« (Merleau-Ponty 1966:173).

Zwei Punkte an dieser Charakterisierung seien fiir die folgenden Ausfiihrungen hervorge-
hoben. Erstens ist Gewohnheit weder explizite Kenntnis (»Berechnung«) noch bloBer Auto-
matismus. Man muf} sie als etwas Drittes, als eine Virtuositit und Grundkompetenz des
menschlichen Leibes betrachten, als Einwohnen-Konnen in den Dingen: »Ein Wissen, das in
den Hénden ist, das allein der leiblichen Betitigung zur Verfiigung steht, ohne sich in objek-
tive Bezeichnung iibertragen zu lassen... Der Leib ist es (..), der im Erwerb einer Gewohnheit
sversteht«.« (Merleau-Ponty 1966:174)!3

Zweitens fillt in Merleau-Pontys Begriffswahl eine eigentiimliche Ambiguitit auf. Wir
richten uns leiblich in den Dingen ein, so wie wir die Dinge an unserer Leiblichkeit teilhaben
lassen. Wir werden Teil des Werkzeugs in gleichen Zug, wie es Teil von uns wird. Dieser
Doppelsinn ist kein Zufall. In jedem Gerit schlummern Ambiguititen, welche wir auf dieses
eigentiimliche Zwei-Weg-Verhiltnis der Einleibung zuriickfiihren konnen. Sie verlangen
nach einem einlésslicheren Blick.

Ambiguitiiten

Gebrauchen-Gebrauchtwerden

Geldufig sind die Ambiguititen von Segen und Fluch, Nutzen und Risiko, Stirke und
Schwiche, Perfektion und Imperfektion, Kontrollierbarkeit und Unkontrolliertheit der Tech-
nik. Meiner Meinung nach begriinden sie einen halbierten Technikdiskurs und greifen zu
wenig tief, betreffen sie doch in der Regel nur die unbedachten Folgen oder Nebenwirkun-
gen von Erfindungen. Die Ambiguititen, die ich anvisiere, stecken dagegen nicht erst in den
Folgen, sie sind bereits in der Interferenz von Mensch und Gerit angelegt.

Eine elementare Ambiguitit 146t sich zunichst an der Doppeldeutigkeit des Begriffs vom
Gebrauch der Technik aufzeigen. Das heifit: Im Grunde gebrauche ich ein Gerit ebenso wie
ich von ihm gebraucht werde. Die umgekehrte Relation — das Vom-Gerit-gebraucht-werden
— nennen wir iiblicherweise Geschicklichkeit, Fertigkeit, Routine. Sie bedeuten ja eine ge-
wisse Adaptation an das Gerit. Diese Adaptation prigt mich, den Benutzer. Die Fiillfeder
zum Beispiel »benutzt« mich anders als der Computer beim Schreiben. Sie verlangt eine
Feinmotorik der Hénde, eine Haltung des Korpers, vielleicht auch des Geistes, die man als
»analogen« Modus des Zeichnens und Malens charakterisieren konnte. Der Computer dage-
gen verlangt von mir die »digitale« Motorik des Tastendriickens, den Schreibmaschinen-
Modus sozusagen. Der Ubergang von der Handschrift zur Maschinenschrift markiert eine
Umwertung der Hand in der Schreibtitigkeit. Wihrend sie im »klassischen« Schreiben noch
zentrales ausfithrendes Organ war, wird sie im neuen Kontext zur Peripherie. Der Computer
»benutzt« sie sozusagen nur noch als Anklick-Modul fiir bestimmte Texteditierfunktionen.

13) Michael Polanyi hat dieses Vermogen sui generis, in dem sozusagen unser leiblicher Rumpf schlum-
mert, implizites Wissen genannt. Auch er betont den einwohnenden Charakter: »Indem wir eine Spra-
che sprechen, lesen und schreiben, erweitern wir unsere korperliche Ausstattung und werden zu
intelligenten menschlichen Wesen. Wenn wir eine Sprache, ein Sondierinstrument oder ein Werk-
zeug gebrauchen lernen und uns mithin diese Dinge so bewusst machen, wie wir unseres Korpers be-
wusst sind, dann verinnerlichen wir diese Dinge und wohnen ihnen gleichsam ein« (Polanyi
1969:148, Ubers. E.K.).

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

371

Um relativ problemlos mit Geréten zusammenzuleben, durchlaufen wir eine Unzahl sol-
cher Adaptationen.'* Die neuen Routinen, welche uns die modernen Technologien abverlan-
gen, gehen natiirlich weit tiber manuelle Fertigkeiten und korperliche Vermogen hinaus. Wie
gesagt, setzen sie heute spezifische Anpassungsleistungen voraus, die tief in unsere Lebens-
formen hineinsinken. Ein Autofahrer verwendet in diesem Sinne sein Vehikel nicht mehr
bloB als disponibles Transportmittel, er hat sich vielmehr an ein ganzes grofitechnisches Ver-
kehrssystem anzupassen, das sein Leben bis ins Intime beeinflusst. Er fihrt das Auto ebenso,
wie das Auto ihn fihrt (deshalb wire »Heteromobilitit« eigentlich der zutreffendere Aus-
druck). Ein Computer-User ist nicht einfach mehr ein Computer-Gebraucher, er hat sich auf
ein Verhiltnis mit dem Gerit eingelassen, in dem das Gebrauchen-Gebrauchtwerden den
Charakter zwischenmenschlicher Beziehungen anzunehmen beginnt.

Enkulturierung des Geriits

Es gibt nicht nur die »Inkarnierung« des Geriits, es gibt auch seine »Enkulturierung«. Eine
Technologie kann erst dann breitenwirksam werden, wenn sie getragen ist von einer »Geré-
te-adaptierten« Kultur (von daher die Schwierigkeiten des Technologietransfers in viele
Drittweltldander). Was wir an Hammer oder Fiillfeder feststellen, kommt in weit ausgeprégte-
rem Mafle an den in unseren Alltag integrierten Gerdten — Radio, Fernseher, Auto, Handy,
Computer — zum Zuge. Sie gebrauchen uns. Sie dringen ein in unsere Motivations- und Be-
diirfnisstruktur. Symptome sind: Die Adaptierung unserer Denk- und Sprechweisen an die
digitale Denk- und Sprachstruktur des Computers, unserer Hor- und Sehgewohnheiten an au-
diovisuelle Systeme, unserer Bewegungsweisen an das Verkehrsnetz, unserer Umgangsfor-
men an die elektronischen Kommunikationssysteme. Der Mensch entpuppt sich geradezu als
ein Wunder der technomorphen Plastizitit, der Anpassung an das Gerit. Das wissen speziell
die Designer benutzerfreundlicher Technologien nur zu gut. Wie der Programmentwickler
Charles Petzold schreibt: »Menschen und Computer sind sehr verschiedene Tiere (sic), und
ungliicklicherweise ist es leichter, Menschen zu iiberzeugen, sich den Eigenheiten des Com-
puters anzupassen als umgekehrt« (Petzold 1999:365, Ubers. E.K.).

Zur angesprochenen Enkulturierung gehort auch ein Phédnomen, das Langdon Winner poin-
tiert unter dem Stichwort »Politik der Artefakte« in die Diskussion gebracht hat. Viele techni-
sche Systeme, die unsere heutigen Lebensformen priagen — Autobahnen, Computer- und Tele-
visionsnetze — haben wir (zumindest in demokratischen Landern) in gewissem Sinne durchaus
selber gewihlt. Die meisten von uns haben sich irgendeinmal relativ frei entschieden, ein Au-
to, einen Computer, ein Fernsehgerit anzuschaffen. Diese Wahlfreiheit ist am grofiten in der
ersten Phase der Durchsetzung einer technischen Innovation. Setzt sich die Innovation in der
Breite durch, verschwindet in der Regel die urspriingliche Flexibilitit. Das Gerit bestimmt die
Art, wie wir arbeiten, kommunizieren, reisen, konsumieren etc., es beginnt seinen indirekten
»Sachzwang« auszuiiben: Ohne in einem direkten Sinn gezwungen zu sein, es zu brauchen,
kann ich doch nicht auf es verzichten. So gesehen dhneln technische Innovationen gesetzge-
berischen Akten: Sie verdndern den Rahmen 6ffentlichen Lebens und kénnen ihn auf Genera-
tionen hinaus festlegen. Wie Langdon Winner schreibt: »Die Meinungsverschiedenheiten,
welche die Menschen in der Gesellschaft trennen oder verbinden, werden nicht nur in den In-
stitutionen und Praktiken der eigentlichen Politik entschieden, sondern ebenfalls, und dies we-
niger offenkundig, in beriihrbaren Konstruktionen aus Stahl und Beton, Drihten und Halblei-
tern, Schrauben und Bolzen« (Winner 1989:29, Ubers. E.K.).

14) Eine sehr gute Darstellung dieses »Expertentums des Alltags« liefert Karl Horning (Horning 2001).

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

378

Erweitern-Ersetzen

Marshal McLuhan bezeichnete Technik als Ausweitung und als Selbst-Amputation des Men-
schen (McLuhan 1995, Kap.4). Damit brachte er eine weitere Ambiguitit auf den Punkt. In der
Erweiterung unserer Fihigkeiten durch Technik ist eine finale Entwicklung angelegt: Das Ge-
rit kann sich von seinem Erfinder ablosen. Der Hammer als Erweiterung der Faust stellt sich
in letzter Konsequenz als Ersatz der Faust heraus. Es 146t sich z.B. ohne weiteres eine Vorrich-
tung konstruieren, die auf die Faust vollig verzichtet und an Stelle der Hand ein kiinstliches
Glied betitigt. Diese Maschine nimmt uns den Hammer aus der Hand und weist ihr eine neue
Rolle im ganzen Funktionsablauf zu, etwa den Knopfdruck oder die Steuerung der Maschine.
In diesem Sinn zieht sich unser korperliches Engagement fortlaufend zuriick in einem Prozess,
den wir auf kollektiver Ebene als Automation unserer Lebensvollziige kennen.!

Bereits 1835 hob Andrew Ure, der Philosoph der Manufaktur, diese Reduktion hervor,
welche er ausdriicklich als MaBinahme gegen die »Schwiche der menschlichen Natur« im
Allgemeinen und gegen die Unkontrollierbarkeit des Arbeiters im Besonderen forderte. Je
geschickter ndamlich der Arbeiter sei, desto eigenwilliger (self-willed) und unlenkbarer (in-
tractable) werde er, »somit umso ungeeigneter als Komponente eines mechanischen Sys-
tems, welchem er durch gelegentliche Unregelmifigkeit groen Schaden zufiigen kann. Das
erhabene Ziel des modernen Fabrikanten liegt deshalb darin, durch die Vereinigung von Ka-
pital und Wissenschaft die Aufgabe des Arbeiters auf die Ausiibung von Wachsamkeit (vigi-
lance) und Flinkheit (dexterity) zu reduzieren«. (Ure 1835:18; Ubers. E.K.)

Die Geschichte der Arbeit ist zu einem wesentlichen Teil die Geschichte des Arbei-
terkorpers. Die Maschinen erweitern-ersetzen ihn. Locus classicus dieser These ist natiirlich
Karl Marx‘ Analyse der industriell-6konomisch-sozialen Verhiltnisse im 19. Jahrhundert.
Marx war der erste Technikphilosoph, welcher die latente soziale Gestaltungskraft des (vom
Kapital getriebenen) Geriits klar erkannte. So erweitert-ersetzt nach ihm die Maschine das
Werkzeug, genauer: die Hand des Arbeiters, welche das Werkzeug fiihrt. Die Maschinenar-
beit ist denn auch der zentrale Faktor der » Abstraktion«, der Entkorperlichung — und das be-
deutet in Marx‘ Diagnose: der Entfremdung des Menschen von seiner Arbeit.

Die von Marx beobachteten Phinomene der Entfremdung sind uns in zeitgeméBer Gestalt
nicht nur erhalten geblieben, sie haben sich vermehrt.!¢ Es handelt sich hier um das alte Pa-
radox, dal Maschinen den Menschen keineswegs blol von physischen Anstrengungen ent-
lasten, sondern zugleich auch von seinen physischen Fertigkeiten. Davon betroffen sind so-
wohl die »blauen« als auch die »weien Kragen«.!” Die neuen selbstliufigen Operationen,

15) Es gibt eine Tendenz in der Technikphilosophie, die Entwicklung der Technik gleichsam »naturge-
setzlich« zu verstehen. In diesem Sinne hat z.B. Hermann Schmidt in den 1950er Jahren ein Drei-
Stadien-Schema Werkzeug-Maschine-Automat als anthropologischen Evolutionsschritt gezeichnet
(»Die Entwicklung der Technik als Phase der Wandlung des Menschen, zit. in Gehlen 1964:17f.).
Es fand groBe Zustimmung bei Arnold Gehlen, der es in seiner bekannten »Entlastungstendenz« der
Technik auf die Stufe einer GesetzmiBigkeit hob. Die Gesamtentwicklung der Technik manifestiert
gemil Gehlen eine »hintergriindige, bewusstlos aber konsequent verfolgte Logik, die sich allein mit
den Begriffen der fortschreitenden Objektivation menschlicher Arbeit und Leistung sowie der zuneh-
menden Entlastung des Menschen beschreiben ldsst.« (Gehlen, op.cit. S.19). Obwohl sich solche
Schemata durchaus zur Beschreibung von technischen Entwicklungslinien eignen konnen, lehnen wir
ihre Interpretation als »Gesetze« ab. Cf weiter unten.

16) Eine besonders iiberzeugende neue Darstellung ist Shoshana Zuboffs In the Age of the Smart Machine
zu verdanken (Zuboff 1988).

17) Genauer betrachtet fiihrt die Verlagerung der »harten« Arbeit von den Fabrikhalle ins »bequeme«

moderne Biiro nicht zu einer Entlastung des Korpers, sondern zu einer Umlastung, wie dies Edward
Tenner gezeigt hat (Tenner 1999:235ff).

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

379

welche die einen in den Planungsbiiros und Simulationslabors entwerfen, nehmen den an-
dern die Arbeit aus der Hand und aus dem Kopf, degradieren sie zu blo3en »Ausfiihrenden«
(wie vormals den Arbeiter zur »factory hand«). Mit den Programmen, die in den grosstechni-
schen Systemen Einzug halten, sind gewissermallen auch die gesellschaftlichen Krisen vor-
programmiert. Die Ambiguitidt des Gebrauchen-Gebrauchtwerdens tritt zutage als sozialer
Riss zwischen den aktiven Produzenten-Experten und den passiven Konsumenten-Biirgern.
Verwerfungen solcher Art sind speziell an automationsgefihrdeten Stellen akut, zum Bei-
spiel in der heutigen Luftfahrt.

Ihre Entwicklung liest sich geradezu wie eine Mustergeschichte des Erweitern-Ersetzens.
Am Anfang stand zweifellos der Bau des Flugzeugs als Erweiterung menschlichen Vermo-
gens, als Traum, es den Vogeln gleichzutun. Bei den ersten (erfolglosen) Prototypen ist diese
Erweiterung noch direkt sichtbar am Einbezug menschlicher Korperkrifte (der Arme zum
Schwingen, der Beine zum Pedaltreten) in die Flugkonstruktion. Erfolgreich indes wurde der
Menschenflug erst von dem Moment an, wo die Krifte der Motoren und des resultierenden
aerodynamischen Auftriebs die Muskelkrifte ersetzten. Der Riickzug des Piloten ins Steuer-
zentrum des Cockpits entsprach diesem Ersatz. Aber noch im Steuerzentrum sah er sich als
»klassischen« Souverin des Vehikels: Er »fliegt« das Flugzeug. Diese Souverénitit beginnt
zu brockeln. Der Pilot wird zum Geritebediener. »Nach der Epoche der Druckluftflugzeuge,
der Uberschallflugzeuge, der grossen Transportmaschinen weicht der prometheische Ehrgeiz
nun der Suche nach einem Doppelginger des Menschen, schreibt der franzosische Soziolo-
ge Victor Scardigli in seiner Feldstudie iiber die Automation des Flugzeugs (Scardigli
2001:224; Ubers. E.K.). »In Zukunft, glauben die Systementwerfer, verfiigen sie iiber die
Flugerfahrung, .. zentralisieren sie das Wissen iiber alles, was sich im Flugzeug abspielt. Sie
konnen ihre Anweisungen den Piloten iibermitteln, die zu ihren Delegierten an Bord gewor-
den sind. Sie berufen die Welt in ihrem Biiro ein« (a.a.0.:224).

Stéirken-Schwdchen

Auch die Ambiguitit von Stirke und Schwéche ist bereits in der Interferenz von Mensch und
Gerit angelegt. Interferenzen konnen — wie wir von der Physik her wissen — zu Verstirkun-
gen, aber auch zu Abschwichungen fiihren. Jedes Geriit stdrkt-schwdicht uns. Seine Effizienz
und Uberlegenheit beruhen in der Regel, konnte man sagen, auf seinem reduzierten Wir-
kungsfeld. Die Linsen optischer Geréte zum Beispiel verstirken, schérfen unseren Blick. Mi-
kroskop und Teleskop lassen uns Objekte wahrnehmen, die dem ungeriisteten Auge
unzuginglich sind. Sie bringen Fernes nahe, sie machen Kleines gro83. Zugleich aber konsta-
tieren wir am optischen Gerit eine typische Reduktion des Blicks, im Sinne der Verengung,
Fokussierung, Verflachung. Man muss das Untersuchungsobjekt durch geeignete Manipula-
tion in die Brennebene bringen, und dadurch diffundieren meist andere, tieferliegende Ob-
jekte aus dem Blickfeld. Das fiihrt zur typischen diinnen Tiefe des mikroskopischen Scharf-
Sehens. Es blendet gleichzeitig das Tiefen-Sehen aus, welches die normale Wahrnehmung
kennzeichnet. Deren »dichte« Tiefe ldsst sich im Vergleich zur »diinnen« Schirfe gerade da-
durch charakterisieren, daf} in ihr nicht blof} die Augen, sondern die Augen-im-Korper-in-
der-Umwelt koprisent sind. Normales Sehen ist ein Sehen mit dem ganzen (situierten) Leib.
Diese Trivialitdt gewinnt in der Perspektive des Gerite-adaptierten Wahrnehmens plotzlich
die neue unvorhergesehene Bedeutung einer anthropologischen Entdeckung.

Bei einfachen Werkzeugen und Instrumenten erscheint das Risiko gering, da wir unseren
Blick ausschliesslich von ihnen dirigieren lassen. Aber die Tendenz, immer umfangreichere
Handlungs- und Entscheidungsbereiche zu technisieren, macht auch die damit verbundene
Ambiguitit virulenter. Je totaler die Stiarkung, desto totaler auch die Schwichung. Das zeigt
die Interferenz der aktuellen Informations- und Kommunikationstechnologien mit unserer

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

380

Wahrnehmung und Erfahrung. Die Fern-Steuerung, das Fern-Gesprich, das Fern-Sehen, die
Fern-Erfahrung iiben einen seltsamen Reiz auf uns aus. Weite Bereiche des sozialen, kultu-
rellen, politischen und wirtschaftlichen Lebens sind heute durch diesen weltumspannenden
mediatisierten Tele-Charakter geprigt (Goldberg 2002). In diesem Sinne iiberlagern sich die
entsprechenden Technologien unseren naturwiichsigen Vermogen, sie konnen sie verstirken,
erweitern, verbessern. Und je selbstverstindlicher — lebensformiger — solche Technologien
der Ferne und ihre virtualisierten Umgangsformen werden, desto deutlicher treten zugleich
ihre abschwiéchenden, reduzierenden, sagen wir es deutlich: derealisierenden Tendenzen zu-
tage.!® Sie entfernen uns auch von unserer eigenleiblichen Erfahrung der Welt.

Das zeigt sich besonders deutlich an den »immersiven« Technologien, die uns sozusagen
ganzkorperlich aufzunehmen suchen. Bekanntlich zielt die Entwicklung des Cyberspace dar-
auf ab, auch den auditiven, taktilen und kinésthetischen Sinn in die Erfahrung des Virtuellen
einzubeziehen, und die kiinstlich aufgeputschten Wonnen eines multisensorischen Eintau-
chens ins Netz werden uns von einschldgiger Seite in den euphorischsten Tonen verheifien.

Die neuen Entwicklungen sind gewiss oft spektakulidr und dramatisch. Aber sie lassen uns
in der Diskussion iiber die simulierten Welten gerne das rezessive Problem iibersehen, das in
ihrem Schatten lauert. Es ist das Problem der Ambiguitit von Stirken/Schwichen. Der Tele-
Charakter der Erfahrung im Internet ist primér auf das Auge abgestellt. Ohnehin sind die heu-
te maBgebenden Technologien visualisierende Technologien. Sie »schneiden« vom Auge
(oder von der Auge-Hand-Koordination) den Restkorper ab. Wenn McLuhans These von der
Amputation zutrifft, dann hier zuerst. Der Nerd vor dem Bildschirm braucht seinen Korper
nur auf duBerst residuale Weise, um sich in den virtuellen Weiten umzutun. Der Korper selber
wird »heruntergefahren, stillgelegt zum nervosen Anschlussmodul (das englische Nerd fiir
»Schwachkopf« ist insofern zutreffend, als ein Kopf ohne Korper eben tatsidchlich ein schwa-
cher Kopf ist). »Nichts konnte entkorperlichter sein als der Cyberspace,« jubiliert ein Apostel
der schonen neuen virtuellen Welt: »Es ist, als ob dir alles amputiert worden wiire.«!®

Das zentrale Problem dabei erweist sich (wie so oft) nicht als ein technisches, sondern als
ein anthropologisches. Virtuelle Realitét er6ffnet uns ohne Zweifel ein neues Spektrum von
Erfahrungen. Aber dieses Spektrum gegen Real Life auszuspielen, ist vom Anspruch her 14-
cherlich, von der Tendenz her insidis.20 Um eine veranschaulichende Analogie zu verwen-
den: Das Bild einer Landschaft ist nicht die Landschaft. Die neuen Technologien offerieren
uns gewissermaBen die Moglichkeit, ins Bild einzutreten und die Landschaft im Bild zu er-
fahren. Aber niemand, der bei Sinnen ist, wird diese Art von Erfahrung mit der Erfahrung
von wirklicher Landschaft verwechseln. Ich sage ausdriicklich: bei Sinnen. In der Tat liegt
hier die Herausforderung der neuen Immersionstechnologien: Die Erweiterung unserer Er-
fahrungen im Cyberspace werden sozusagen erkauft durch ein Nicht-bei-Sinnen-sein, durch
Entkorperung. Das Grundparadox dabei bleibt die Ambiguitit, welche sich durch technische
Mittel nicht beseitigen ldsst, sondern gerade durch die scheinbare Beseitigung verstiarkt wird.
Diese Ambiguitit hat zu tun mit unserem leiblichen »Einwohnen« im Real Life, und zumin-

18) Bereits Arnold Gehlen wies in Die Seele im technischen Zeitalter auf die mehr oder weniger ertrag-
liche Leichtigkeit unseres technisch entlasteten Seins hin. Er sprach von der »Entsinnlichung«, den
»Erfahrungen zweiter Hand«, dem damit zusammenhingenden »Realitéitsverlust, vom Aufkommen
eines »iiberangepassten, reizgesteuerten, passiven Verbraucher-Typus‘ (Gehlen 1964:39ff.). In sei-
nem Pamphlet iiber den Cyberspace spricht der amerikanische Autor Mark Slouka 50 Jahre spiter
von der »Strasse zur Unrealitit« (road to unreality), welche gepflastert sei durch die »dramatischen
Tendenzen« des 20.Jahrhunderts: Urbanisierung, Konsumismus, zunehmende Mobilitit, Regionali-
titsverslust, wachsende Entfremdung von der Landschaft (Slouka 1995:2).

19) John Perry Barlow (zit. aus Slouka 1995:39).
20) Schon der Begriff ist eigentlich ein Oxymoron.

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

381

dest solange, als wir einen Sinn entwickeln fiir unsere inkorporierte Existenz, werden wir die
»Exkorporierung« unserer Vermogen in die Gerite ausbalancieren konnen. Die Frage ist, ob
und wie wir das konnen wollen.

Das Geriit als Option

Die andere Grundfrage

Unser Leben in westlichen (und verwestlichten) Industriestaaten spielt sich immer mehr ab
in Technotopen. Das ist als faktische Randbedingung unbestritten. Randbedingung bedeutet
aber nicht Determiniertheit. Die Ambiguitéten, die wir am Gerit feststellen, markieren einen
Spielraum zwischen Autonomie des Menschen und Autonomie des Artefakts. Wenn es ein
»Subjekt« der Technik gibt, dann ist es hier aufzuspiiren. Das ist letztlich trivial, nicht aber
iiberholt. Subjektsein heilit Wihlenkonnen. In der Ambiguitit des Gerits spiegelt sich impli-
zite die Wahlmoglichkeit von uns Menschen. Jede Erfindung ist Ausdruck einer Option, und
diese Option definiert uns als Subjekte. Wenn mir die Gentechnologen verheiffen, mich
selbst bis in die Erbmaterie umbauen zu kénnen; wenn mir die Designer kiinftiger Technoto-
pe versprechen, statt einer realen Person nun ihrem Roboter-Duplikat begegnen zu koénnen;
oder wenn man mir in Aussicht stellt, statt im realen Bern oder Berlin in einer virtuellen
Stadt flanieren und einkaufen gehen zu konnen, dann frage ich: Schon und gut, aber will ich
das tiberhaupt konnen?

Die Frage lasst sich an alle Gerite und ihr Kénnens-Angebot stellen. Freilich eroffnet sich
uns diese Wahlmoglichkeit heute auch in einem technischen Kontext. Und deshalb kommt
alles darauf an, wie wir darin unsere Optionalitit wahrnehmen. Gewiss bedeutet sie nicht
blof die Wahl zwischen diesem oder jenem Gerit. Vielmehr miissen wir versuchen — wenn
wir das Subjektsein in der technischen Entwicklung als Option behalten wollen —, unseren
Gerite-fixierten Blick durch einen andern zu komplementieren. Und dies fiihrt uns von der
alten Leitfrage: Konnen wir das, was wir wollen? zur neuen Leitfrage: Wollen wir das, was
wir kinnen??!

Das Andere der Technik

So zu fragen ist Ausdruck einer Freiheit, nennen wir sie unpritentios Unterscheidungsver-
mogen. Sie bedeutet, in den genannten Beispielen, zu wissen und zu wiirdigen, was es heifit,
eine verkorperte Person zu sein, einem realen Menschen zu begegnen oder in einer realen
Stadt zu flanieren. Sie bedeutet, einen Umgang mit dem Gerit zu kultivieren, der eine Balan-
ce hilt zwischen Gebrauch und Nicht-Gebrauch (oder zumindest einer Vorstellung davon,
was es heifit, das Gerit nicht zu gebrauchen). Vor allem aber entspringt eine solche Frage
keinem anti-technischen Reflex — sie gehort zur Technik selbst. Wir miissen Technik als in
einem wesentlichen Sinn nicht-technisch wahrnehmen.

Was ist dieses Nicht-Technische oder, wie ich vorziehe zu sagen, dieses Andere der Tech-
nik? Es liegt, kurz gesagt, in einer anderen Einstellung zum Gerit, in der sich unser Korper
als Lebensmitte und Lebensmittel Geltung verschafft. Das erscheint schon erlduterungsbe-

21) Der Fragewechsel spiegelt erneut die Inversion von »klassischer« zu »nicht-klassischer« Technikauf-
fassung. Sie wurde bereits von Hans Freyer in seiner Charakterisierung des Ubergangs zur industri-
ellen Technik im 19. Jahrhundert angedeutet. Sie fiige sich nicht mehr in die Formel, »die fiir alle
Technik bis einschlieBlich zum 18. Jahrhundert gegolten hat: der Mensch schaffe sich, um seine kon-
stanten Lebenszwecke zu erreichen, zweckdienliche Mittel und Werkzeuge und verbessere sie so lan-
ge, bis sie fiir ihren Zweck spezifisch geeignet geworden sind: der Sinn der Technik sei also die Sorge
dafiir, da3 der Mensch das, was er will, auch kann« (Freyer 1996:247).

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

382

diirftig in einer Epoche und Zivilisation, welche menschliche Fahigkeiten zunehmend als Fé-
higkeiten definiert, iber Gerite zu verfiigen, Gerite zu bedienen, sich durch Gerite zu ent-
lasten oder gar zu ersetzen. Aber die Frage kann nicht ausbleiben: Die Handarbeit mag ja
durch die Maschine abgeschafft werden, aber wie steht es mit der Hand? Mit unseren Kor-
pern? Offensichtlich miissen sie einen Ort im technischen Kontext haben.

In der Tat sehen wir gerade hier die Ambiguitidt der Technik ihre verborgene Dialektik
entfalten. Es verhilt sich vielfach so, daf} technische Erfindungen alte Fihigkeiten nicht ent-
behrlich machen, sondern sie uns in einem neuen Kontext erst wieder zu Bewusstsein brin-
gen, wenn nicht sogar einfordern. Der Rontgenapparat oder das Stethoskop machten ein neu-
es versiertes drztliches Sehen und Horen notwendig. Die heutige Mikrochirurgie mit
Glasfaserlichtquelle, Miniaturkameras und Miniaturinstrumenten — die Laparoskopie — ak-
zentuiert ein ganz spezifisches rdumlich-taktiles Vermdgen des Arztes.?2 Im Kontext der
zeitgendssischen »smarten« Technologien findet keineswegs nur der »Riickzug« des Kor-
pers aus der industriellen Arbeit statt, sondern auch ein gegenldufiger Prozess der Riickkehr.
Wenn Andrew Ure zu Beginn des Industriezeitalters eine Abwertung der korperlichen Fer-
tigkeiten des Arbeiters (de-skilling) als Basis fiir die Mechanisierung der Fabriken forderte,
werden in der post-tayloristischen Epoche sozusagen in ironischer Umkehr Postulate einer
Wiederaufwertung ebendieser Fertigkeiten (re-skilling) laut. So hat z.B. Shoshana Zuboff in
ihrer hochst instruktiven Feldstudie In the Age of the Smart Machine gezeigt, dall die Auto-
matisierung von Fabrikhallen und Biiros auch dem auf Erfahrung basierenden Knowhow des
Arbeiters, Biiroangestellten oder Managers eine neue Bedeutung verleihen kann. Pridsenz
und Expertise des Korpers sind nun nicht mehr so sehr als direkt-physische Geschicktheit
mit dem zu bearbeitenden Material (acting on) gefragt, sondern als »Gefiihl fiir« die Compu-
ter-vermittelte Datenflut in Arbeitsprozessen und Beziehungsnetzen (acting with).2* In der
Ambiguitit der modernen Technologien liegt deshalb sowohl ihre automatisierende (auto-
mating), den Korper verdringende, als auch ihre — wie Zuboff sie nennt — »informatisieren-
de« (informating), die Kundigkeit des Kérpers einbeziehende Tendenz.2*

Eine dhnliche Wiederaufwertung ist z.B. auch in der Luftfahrt zu beobachten. Bezeichnen-
derweise beginnen sich die Piloten angesichts ihrer automatisierten Doppelginger auf die
traditionelle aeronautische Praxis zuriickzubesinnen. »Alte« professionelle Tugenden wie
»manuelle« Manovrierfihigkeit, personliche Flugerfahrung und -fertigkeit des Piloten wer-
den im neuen technischen Kontext aufgewertet und als Gegengewichte zur blolen Compu-
terbedienung in die Waagschale gelegt. Der spezifische »Einleibungs«-Charakter ihres Ver-

22) Edward Tenners Buch Die Tiicken der Technik (englisch unter dem viel treffenderen Titel Why
Things Bite Back) liefert eine Vielzahl von Beispielen fiir das, was ich weiter oben die » Ambiguitit«
des Technikgebrauchs genannt habe (Tenner 1999:72f. ).

23) Auch im technisierten Kontext des modernen wissenschaftlichen Labors wird der Korper des For-
schers durch die Instrumente nicht verdringt, sondern auf neue Art »instrumentalisiert«, wie dies
etwa Karin Knorr-Cetina gezeigt hat (Knorr-Cetina 1988).

24

=

Zuboff hebt an der Informationstechnologie ihre »fundamentale Dualitdt« hervor. »Einerseits kann
die Technologie auf die Automatisierung von Operationen angewandt werden gemal einer Logik, die
sich kaum vom Maschinensystem des 19.Jahrhunderts unterscheidet — Ersatz des menschlichen Kor-
pers durch eine Technologie, welche erlaubt, die gleichen Prozesse kontinuierlicher und kontrollier-
ter auszufithren. Andererseits erzeugt diese Technologie gleichzeitig Information iiber die
grundlegenden Produktions- und Administrationsvorginge, durch die eine Organisation ihr Werk zu-
stande bringt. Sie macht auf einer tieferen Ebene Aktivititen transparent, welche vorher teilweise
oder ganz undurchsichtig gewesen sind. Auf diese Weise verdridngt die Informationstechnologie die
herkommliche Logik der Automation. Ich habe fiir diese einzigartige Fihigkeit den Begriff »informa-
tisierenc (informate) geprigt« (Zuboff 1988:9/10, Ubers.E.K.).

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

383

hiltnisses zum Flugzeug wird betont, auch der damit verbundene soziale Status.?> »Das
Fliegen eines klassischen Flugzeugs forderte den gesamten Korper,« schreibt Scardigli, »die
Aufmerksamkeit aller Sinne, die Priisenz der ganzen Person«.?® »Der Systementwerfer liest
die Realitit durch die Brille des Positivismus. Folgt er dem herrschenden Paradigma, wird er
den allzumenschlichen Teilen des Technikbenutzers misstrauen: dem Korper und den Lei-
denschaften, der Innerlichkeit des Menschen, der gelebten und weitgehend unkommunizier-
baren Erfahrung eines jeden« (Scardigli 2001:223). Es gibt freilich Ansétze zur »Ko-Inventi-
on«, d.h. zu Versuchen, sowohl die Perspektive des Systementwerfers wie die des
Systembenutzers in den Kontext der Automation zu integrieren. Ob und inwieweit
glinstigstenfalls ein Synergieeffekt aus automatisiertem Ablauf des Gerits und Versiertheit
des Piloten resultieren konnte, ist eine offene Frage.?

Ersetzen als Freisetzen

Ich pléddiere dafiir, solche Phinomene nicht einfach in einem betriebsokonomischen, arbeits-
psychologischen und -organisatorischen Kontext wahrzunehmen, sondern in einem weiteren
kulturell-anthropologischen Horizont. Deshalb sei hier noch kurz das Beispiel einer ganz
elementaren Tétigkeit betrachtet: das Gehen. Bis weit in das 19. Jahrhundert hinein gehorte
der Gang zu FuB} zur normalen Bewegungsform des Européers. Der technisch ermoglichte
Massen- und Individualverkehr durch Eisenbahn, Auto und Flugzeug verdringt zwar diese
Bewegungsart auf vielen Gebieten heutigen Lebens, aber gleichzeitig schafft er auch neue
Kontexte fiir sie. Gerade weil wir nicht mehr gehen miissen, konnen wir gehen wollen. Zu-
mindest in den verdichteten urbanisierten Lebenswelten von heute ist das Gehen nicht eine
Notwendigkeit, sondern eine durch Technisierung ermoglichte Option. Die Frage, die sich
dem Bewohner solcher Umgebungen stellt, ist eine Palette der Wahl: Nehme ich ein 6ffentli-
ches Verkehrsmittel, das Auto, das Fahrrad, den Scooter, oder gehe ich zu Ful? Wir lernen
in unserem natiirlichen Gang auf einmal so etwas wie eine »pedestrische« Freiheit kennen,
die in fritheren nicht-technisierten Kontexten nicht vorhanden war. Erst der Kontext der Hy-
permodbilitdt, wo Rdume immer ausschlieBlicher in der Perspektive ihrer Erreichbarkeit und
Durchldssigkeit fiir den technisierten Verkehr wahrgenommen werden, verleiht der Vision
des bewohnbaren — lies: begehbaren — Nahraums ihre neue Uberzeugungskraft. Und derart
vermag sich in kleinen Schritten eine (moglichweise immer vitalere) Kultur der Langsamkeit
unserem technisch disponierten Verhalten aufzumodulieren.?

So gesehen, erscheint die Retardiertheit des Menschen gegeniiber dem technischen Fort-
schritt des Gerits nicht als Defizit, sondern als Potential. Dem aufrechten Gang folgt nun-
mehr neu der langsame Gang als Humanum. Statt Langsamkeit blof zum Symptom des

25) Diesen auf der Kunst des Pilotierens basierenden Standesstolz lidsst z.B. ein Interviewpartner deutlich
durchblicken: »Sicher hatte der Beruf des Piloten eine noble Seite, welche jetzt ziemlich demokrati-
siert worden ist. Es ist nicht mehr die Elite, wie sie noch vor einer gewissen Zeit existierte. Manuelle
Kompetenz ist weniger gefragt, viel weniger als friiher, weil man eine Anzahl Automatismen und
Schutzvorkehrungen kennt, die es erlauben, Piloten zu haben, die manuell weniger befihigt sind, we-
niger fein im Fliegen, irgendwie.« (Scardigli 2001:105, Ubers. E.K.)

Victor Scardigli, Maschinenmenschen im Landeanflug, Le Monde diplomatique, Oktober, 2003.
Scardigli gibt sich keinen Illusionen hin, angesichts der immer riideren Bedingungen des kommerzi-
alisierten Luftverkehrs. ».. die Lebensart wird im Planungsbiiro entworfen, dann den Konsumenten
aufgedringt. Diese werden wie die Piloten sozusagen auf der >Hiille< der Informationsgesellschaft
konsultiert; Warentests befragen sie tiber die Farbe des Waschmittelpakets oder den Preis, den sie fiir
ihr Handy zu zahlen bereit sind. Nie aber werden sie befragt iiber das >Herz< der Informatisierung,
iiber die Folgen ihrer Entwicklungslogik fiir Mensch und Gesellschaft von morgen« (Scardigli
2001:234f).

28) Ich habe dies fiir den urbanen Raum skizzert (Kaeser 2002a).

26
27

NN

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

384

Abgehingtseins zu degradieren, bietet sie einen komplementéren Lebensansatz an, welcher
die »Vernichtung des Raumes« zwar nicht riickgéngig macht, aber doch durch Praktiken wie
Gehen ein neues altes Verhéltnis zu unseren Umgebungen wiedergewinnt: Raumerfahrung
und nicht Raumdurchfahrung. Gerade darin verbucht sich der anthropologische Gewinn der
Erleichterung und Entlastung durch das Gerit: Wir entdecken Technik nicht nur als Bedin-
gung der Ablosung vom korperlichen Leben, sondern der Hinfiihrung zum korperlichen Le-
ben.?

Auch hier ist eine Ambiguitidt zu konstatieren: Ersetzen heifit zugleich Freisetzen. Die
Schnelligkeit des Verkehrsmittels setzt das regenerative Potential unserer Langsamkeit frei;
die Telekommunikation die Bedeutung des Gesprichs von Angesicht zu Angesicht; das In-
ternet und seine Online-Aktivititen den handfesten Umgang mit realen Dingen; die biomedi-
zinische Heiltechnologie die Selbstsorge um unseren Korper (Kaeser 2000). Weil uns Tech-
nik so viel ermoglicht, was unsere organische Ausstattung iibersteigt, ermoglicht sie uns
gleichzeitig, auf jeder Entwicklungsstufe, auch neu zu entdecken, was wir eigentlich an die-
ser Ausstattung haben. Es geht paradoxerweise darum, das wieder zu lernen, was wir schon
konnen.30 Je technisierter unsere Welt, desto offener wird sie fiir die komplementire Mog-
lichkeit eines solchen Lernens, das uns die freien Valenzen unseres Korpers buchstéblich
spiirbar macht. Kurz: Die Handhabung, Durchsetzung und »Einbiirgerung« der neuen Tech-
nologien ist kein Nullsummenspiel, sondern ein Zwei-Weg-Prozess, eine (immer riskante)
Koevolution von Mensch und Gerit (Kaeser 2002b).

Kritische Anthropologie der Technik

Das Vermogen, unsere Fiahigkeiten an Artefakte zu delegieren, erinnert an das, was Helmut
Plessner die »natiirliche Kiinstlichkeit« des Menschen genannt hat.3! Menschwerdung und
Menschsein sind in dieser Sicht immer schon eingewoben in ein dichtes, feinmaschiges Netz
von Artefakten — von Sprache und anderen Symbolsystemen, von sozialen Konventionen
und historisch gewachsenen Traditionen, von Werkzeugen und ihren gewohnten Handha-
bungen. Weil er Technik intrinsisch mit dem Menschen verkniipft, bietet sich der Gedanke
der natiirlichen Kiinstlichkeit geradezu an als Leitfaden einer kritischen Anthropologie der

29) In diesem Sinne muss auch unterschieden werden zwischen einer Technik als Bedingung der Freiheit
und einer Technik als Bedingung oder Aufrechterhaltung organischen Lebens, wie wir sie vor allem
aus der Intensivmedizin kennen. Nur um erstere geht es mir hier. Selbstverstindlich hat z.B. ein
komatoser Patient nicht die Wahl, ob er an die lebenserhaltende Apparatur angeschlossen werden soll
oder nicht. Hier fungiert die Technik als Bedingung leiblicher Existenz und nicht als Bedingung der
von mir diskutierten Freiheit, ndmlich sich als Subjekt in der Interferenz mit der klinischen Techno-
logie zu definieren. Im Extremfall hirntoter potentieller Organspender ist ja der Patient sogar als Sub-
jekt ausgeloscht und zum »Artefakt« geworden, wie dies Andrea Manzei in ihrer Studie iiber die
Transplantationsmedizin eindriicklich beschreibt (Manzei 2003). Generell scheint mir das Konzept
der Interferenz dazu geeignet, die Frage, wer oder was denn nun Subjekt in der Mensch-Technik-In-
teraktion sei, nicht mehr im »klassischen« Sinne zugunsten des Menschen vorzuentscheiden, sondern
graduell anzugehen. So gesehen steht dann der hirntote Patient am einen Ende des Spektrum, der
»klassisch« souveridne Geritebenutzer am anderen.

30) Man erkennt in dieser Formel eine Variation von Helmut Plessners anthropologischer Grundcharak-
terisierung des Menschen als eines »exzentrisch organisierten« Wesens, das sich zu dem, was es
schon ist, erst machen muss (Plessner 1975:309). Cf. auch weiter unten.

31) Ich danke hier dem anonymen Gutachter dieser Studie fiir den Verweis auf Plessners Anthropologie.
Es ist mir im Rahmen der vorliegenden Arbeit nicht moglich, Plessners Ansatz in dem Mafle zu dis-
kutieren, das ihm gebiihrt. Ich beabsichtige aber, dies an einer anderen Stelle zu tun. Hinweisen mochte
ich noch einmal auf Andrea Manzei (Manzei 2003), die an Plessners Philosophie ankniipft, um eine
kritisch anthropologische Sicht auf die Transplantationstechnologie zu gewinnen. Ich sehe mich in der
StoBrichtung mit ihr einig.

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

385

Technik. Plessner nennt den Menschen aufgrund seiner Existenzform kiinstlich. Er ist »ex-
zentrisch organisiert« — d.h. lebt nicht wie das Tier »aus seiner Mitte« heraus, sondern fiihrt
sein Leben. Dazu muss er nicht nur aus seiner tierlichen Mitte heraustreten, dazu benotigt er
»ein Komplement nichtnatiirlicher, nichtgewachsener Art«. Und darin liegt der »letzte
Grund fiir das Werkzeug und dasjenige, dem es dient: die Kultur« (Plessner 1975:309f).

Das Konzept der Interferenz nimmt diesen Gedanken auf und legt ihn dem Projekt einer
kritischen Anthropologie der Technik zu Grunde, das ich abschlieend kurz in vier Postula-
ten umreiflen mochte.

1. Wenn wir den Menschen denken, denken wir ihn immer schon als »interferierend« mit Ar-
tefakten. Insofern erscheint auch sein Handeln durch solche Interferenzen geprigt. Was im
Kontext der aktuellen Technologien mehr als bisher hervorgehoben werden muss, ist die
Rolle und das Gewicht unserer Korperlichkeit in dieser Interferenz. Wir fassen daher Pless-
ners Exzentrizitit primir im Sinne von »Exkorporierung« auf, wie wir sie in den Beispielen
geschildert haben. Im Verhiltnis des Menschen zum Geriit spiegelt sich das intim-distan-
zierte Verhiltnis, das er auch zu seinem Korper hat. Mittels Technik treibt er sich sozusagen
immer wieder aus sich selbst hinaus. Die Technotope, in denen er sich zunehmend einnistet,
sind Ausdruck solcher »Exkorporierung«.

2. Dieses Aufer-sich-Sein kann freilich nie zu einer volligen Ablosung vom leiblich-persona-
len Dasein fiihren. In diesem Sinne artikuliert das Konzept der Interferenz zugleich Mog-
lichkeit und Unmoglichkeit einer Uberwindung unserer Korperlichkeit durch das Geriit.
Das bedeutet, dal man Exzentrizitdt auch in umgekehrter Richtung interpretieren muss, di-
alektisch. Das Doppelverhiltnis des Menschen zu seinem Korper wird durch die avancier-
ten Techniken der Korperentlastung und -iiberwindung erst recht neu akzentuiert. Wie weit
die Technik den Menschen in die Exzentrizitét einer »zweiten Natur« treiben mag, so gilt
es gleichzeitig in Erinnerung zu behalten, dal3 er in dieser »zweiten Natur« Korperwesen
bleibt. Gerade dies bringt das Konzept der Interferenz in Anschlag: Korper und Gerit geho-
ren zusammen. Technik ist ohne das Andere der Technik nicht zu denken.

3. So gesehen, gewinnt Korperlichkeit den Status einer emanzipatorischen Kategorie, die sich
iiberall da ins Treffen fiihren lisst, wo die vermeintliche »Uberwindung« unserer Physis be-
vorsteht. Wir konnen unseren Korper instrumentalisieren, zum Gerit machen, aber gleich-
zeitig bleibt er selbst in seiner duflersten Geritehaftigkeit das Medium, der Fokus je meines
Lebens.32 Ich kann nicht hinter meine leiblich-personale Existenz zuriickgehen. DaB Geriite

32) Obwohl mir klar ist, der Technikphilosophie Albert Borgmanns durch eine bloe FuBnote in keiner
Weise gerecht zu werden, mochte ich trotzdem auf seinen duflerst interessanten Ansatz hinweisen,
speziell auf zwei Punkte. Borgmanns Konzeption der Technik ist zentriert um das, was er »Paradigma
des Gerits« (device paradigm) nennt: eine Haltung und Wahrnehmungsweise, die alles unter dem
Gesichtspunkt des leicht Verwendbaren, Verfiigbaren, Konsumierbaren sieht (Borgmann 1987:
40ff.). Etwas ist Gerit, wenn ich es als »Zeug zu...« behandle. In diesem Sinne sind nicht nur techni-
sche Objekte Gerite, sondern z.B. auch Hiuser, Nahrungsmittel, Landschaften, Stédte, Tiere, Perso-
nen. Diese oberfldchliche konsumptive Gerite-Haltung fiihrt tendenziell zur Ablenkung von uns
selber, zur Zerstreuung unserer Aufmerksamkeit, zur Verkiimmerung unserer Fertigkeiten und Fi-
higkeiten. Ihr stellt Borgmann eine fokale Haltung gegeniiber. Fokale Praktiken haben den Korper im
Brennpunkt, sie definieren buchstéblich Herde eines anderen, nicht-technischen Umgangs mit Din-
gen, zumal mit technischen Objekten. Fokale Praktiken sind stets korper-engagierend, z.B. Musizie-
ren, Girtnern, Laufen und Gehen, die Tischkultur. Man sollte daraus nicht den Schluss ziehen, da
Borgmann eine retrograde Position zur modernen Technologie ins Treffen fiihrt. Im Gegenteil, der
springende Punkt ist, da} wir eine fokale Haltung auch in technischen Kontexten wihlen konnen. Fiir
jede Tatigkeit, die wir an die Gerite delegiert haben, die uns »zer-streut«, 146t sich mit etwas Phan-
tasie und Bereitschaft eine nicht-technische Variante finden, die uns sammelt und »zusammen-
nimmt« (Borgmann 1987, speziell Kap. 22-24).

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

386

unsere Fahigkeiten iibernehmen heif3t daher auch, daf sie sie uns zuriickgeben. So wie das
Teleskop den Blick in kosmische Fernen getragen hat, so hat es ihn gleichzeitig auf uns
selbst zurtickgeworfen, in der Besinnung auf unsere neue Stellung im Kosmos. In diesem
Sinne weiten die neuen Erfindungen und Artefakte unseren Blick und unsere Fihigkeiten
ins kaum schon Absehbare aus, und gleichzeitig werfen sie ihn zuriick auf die Stellung un-
seres Korpers in der Gerédtewelt.

4.Die »klassische« Technikauffassung war dominiert von einer Anthropozentrik: Der
Mensch verfiigt als souveridnes Subjekt iiber das Mittel, die Maschine, das Artefakt. Inzwi-
schen hat der technische Fortschritt einen Entwicklungsstand erreicht, der eine solche Posi-
tion in Frage stellt. Mit dem autonomen Artefakt tritt der Anspruch der Technik gebieterisch
in Erscheinung, mehr als blof} disponibles Mittel zu sein. Was sich daraus ergibt, ist freilich
nicht das Aufgeben menschlicher Autonomie. Wir verabschieden lediglich ein iiberkomme-
nes Konzept der Autonomie. Das »Unvermeidliche« der Mensch-Maschinen-Beziehung —
die Interferenz — ist weder Verheissung noch Verhingnis, es symbolisiert vielmehr die He-
rausforderung, im Umgang mit dem Gerit den impliziten Rumpf unserer Physis als den
»Subjektpol« der Mensch-Technik-Beziehung immer wieder neu zu entdecken (oder sollte
man vielleicht sogar sagen: zu verteidigen). Letztlich also den menschlichen Korper, nicht
als das Residuum technischer Entwicklung, sondern als deren Angelpunkt.

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

387

Literatur

Anders, G.(1984): Die Antiquiertheit des Menschen. Uber die Seele im Zeitalter der zweiten industriellen
Revolution, Ziirich.

Bechtel, W.(1985): Attributing Responsibility to Computer Systems, in: Metaphilosophy 16, S.296-306.

Borgmann, A.( 1987): Technology and the Character of Contemporary Life, Chicago.

Freyer, H. (1996): Ueber das Dominantwerden technischer Kategorien in der Lebenswelt der industriellen
Gesellschaft, in: P. Fischer (Hrsg.), Technikphilosophie, Stuttgart, S.237-254.

Gehlen, A. (1964): Die Seele im technischen Zeitalter, Hamburg.

Goldberg, K. (ed.), (2000): The Robot in the Garden. Telerobotics and Telepistemology in the Age of the
Internet,Cambridge (Mass.).

Horning, K.H. (2001): Experten des Alltags. Die Wiederentdeckung des praktischen Wissens,Weilers-
wist.

Ihde, D. (1990): Technology and the Lifeworld, Bloomington/Indianapolis.
Thde, D. (1979): Technics and Praxis, Dordrecht.
Joerges,B. (1989): Technische Normen — soziale Normen?, Soziale Welt 40, S.242-258.

Kaeser, E. (2002a): Stadtaussichten: Gerit, Korper, aisthetisches Gelinde, in: J. Hasse (Hrsg.): Subjekti-
vitdt in der Stadtforschung, Ffm., S.149-178.

Kaeser, E., (2002b): Der Mensch: Das Tier, der Automat. >Koevolution< von Mensch und Maschine, Vier-
teljahresschrift der Naturforschenden Gesellschaft Ziirich 147/3, S.125-132.

Kaeser, E. (2001): Die Last der Entlastung. Anthropologie im technischen Kontext, in: E.Kubli/
A.K.Reinhardt (Hrsg.): Die Perfektionierung des Menschen, Bern/Berlin/etc., S.235-259.

Kaeser,E. (2000): Der korpermiindige Mensch, in: A.Thurneysen (Hrsg.): Der Leib — seine Bedeutung fiir
die heutige Medizin, Bern/Berlin/ etc., S. 31-47.

Knorr-Cetina, K. (1988): Das naturwissenschaftliche Labor als Ort der >Verdichtung< von Gesellschaft,
Zeitschrift fiir Soziologie 17, S.85-101.

Latour,B.(1999): Die Hoffnung der Pandora, Ffm.
Latour,B.(1995): Wir sind nie modern gewesen, Berlin.

Lenk, H.(1994): Konnen Informationssysteme moralisch verantwortlich sein?, in: H.Lenk: Macht und
Machbarkeit der Technik, Stuttgart, S.66-84.

Manzei, A. (2003): Korper-Technik-Grenzen. Kritische Anthropologie am Beispiel der Transplantations-
medizin, Miinster/Hamburg/London.

McLuhan, M. (1995): Die magischen Kanile. Understanding Media, Dresden/Basel.
Merleau-Ponty, M. (1966): Phianomenologie der Wahrnehmuung, Berlin.
Mumford, L. (1963): Technics and Civilization, New York.

Petzold,C.(1999): Code. The Hidden Language of Computer Hardware and Software, Redmond, Was-
hington.

Plessner, H. (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch, Berlin/ New York.
Polanyi, M. (1969): Knowing and Being, Chicago.

Rammert, W. (2002): Technik und Handeln. Wenn technisches Handeln sich auf menschliches Verhalten
und technische Abldufe verteilt, in: W.Rammert/I.Schulz-Schaeffer (Hrsg.):Konnen Maschinen han-
deln? Soziologische Beitrdge zum Verhiltnis von Mensch und Technik, Ffm., S.11-64.

Scardigli,V. (2001): Un anthropologe chez les automates, Paris.

Scriven, M. (1960): The Compleat Robot: A Prolegomena to Androidology, in: S.Hook (ed.): Dimensions
of Mind, New York.

Slouka, M. (1995): War of the Worlds. Cyberspace and the Assault on Reality, New York.

deSolla Price, D. (1975): Automata and the Origins of Mechanism and Mechanic Philosophy, in: D.de-
Solla Price: Science since Babylon, Chicago.

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

388

Tenner, E. (1999): Die Tiicken der Technik. Wenn Fortschritt sich richt, Ffm.

Turkle, S. (1984): Die Wunschmaschine. Vom Entstehen der Computerkultur, Reinbek bei Hamburg.
Ure, A.. (1835): The Philosophy of Manufactures, London.

Weizenbaum, J. (1982): Die Macht der Computer und die Ohnmacht der Vernunft, Ffm.

Winner,L. (1989): The Whale and the Reactor. A Search fiir Limits in an Age of High Technology, Chi-
cago.

Woolgar,S. (1985): Why not a Sociology of Machines? The Case of Sociology and Artificial Intelligence,
Sociology 19, S. 557-572.

Zuboff, S. (1988): In the Age of the Smart Machine, New York.

Dr. Eduard Kaeser
Gerechtigkeitsgasse 26
CH-3011 Bern
e.cheese @gmx.net

i 21873.218.80, am 25.01.2026, 19:43:00. @ i itzter Inhalt.
Erlaubnis Ist Inhalts Im for oder



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2004-4-369

