Der Dithyrambus des Witzes

(Uber)Reden und Wahrheit

Wolfram Groddeck

Der Versuch, jemandem einen Witz zu erkliren, den er oder sie nicht
verstanden hat, gelingt zwar — meiner Erfahrung nach — in den mei-
sten Fillen, aber um den Preis, dafi der- oder diejenige, der oder die
iiber die Lustigkeit dessen, was er oder sie nicht verstanden hat, weit-
laufig belehrt wird, keine Lust mehr hat, dariiber zu lachen. — Ich
mochte mich jetzt nicht auf die komplizierten psychologischen und
im Grunde auch physiologischen Aspekte des Lachens beim Witz
einlassen, sondern nur das eine Moment hervorheben, daf} das un-
mittelbare Verstehen eines Witzes von einem Evidenzgefiihl, einem
Gefiihl der Wahrheit begleitet wird, das sich im Lachen Ausdruck
verschafft und das bei der nachtriglichen Rationalisierung des Wit-
zes in aller Regel ausbleibt. Das spontane >ja, stimmt eigentlich« ist
aus der Phinomenologie des Witzes, zumindest des sogenannten >gu-
ten Witzes¢, nicht wegzudenken. Dieses Evidenzgefiihl von Wahrheit
beim Witz, der spontane Eindruck, daf8 etwas auf den Punkt — die
Pointe — gebracht wird, ist aber weitgehend unberechenbar, es ist
hochgradig instabil, d. h. das Gefiihl der Wahrheit beim Witz ist zeit-
abhingig, es ertrigt keine Dauer. Im Zusammenhang damit steht
auch noch ein anderer Effekt: In den meisten Fillen vergiffit man
einen Witz schnell, auch wenn man ihn verstanden hat.

Das ephemere Wahrheitserlebnis beim Witz im Moment des
verstehenden Lachens hat vielleicht auch Kant zu seiner vielzitierten
Formulierung in der Kritik der Urteilskraft bewegt:

»Das Lachen ist ein Affect aus der plotzlichen Verwandlung einer gespannten
Erwartung in nichts.«!

Kants Erklarung des Lachens — so wie ich sie verstehe — setzt eine
stillschweigende Enttduschung voraus; denn Kant schreibt aus-

' Kritik der Urteilskraft, hrsg. von der Kéniglich PreuBischen Akademie der Wissen-
schaften, 1. Abteilung, Bd. 5, Berlin 1913, §54, S. 332.

166  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Dithyrambus des Witzes

driicklich, da8 »der Spall immer etwas in sich enthalten muf3, welches
auf einen Augenblick tduschen kann«?. Das verstehende Lachen ist
folglich der Ausdruck einer Ent-T4uschung. Doch Kants Formel von
der »plétzlichen Verwandlung einer gespannten Erwartung in
nichts« vermag auch die »Tauschung« nur als ein Negatives zu den-
ken, das in Wahrheit »nichts« sei. Es mag im Rahmen einer philoso-
phischen Tagung ein bifichen vermessen erscheinen, wenn ein Lite-
raturwissenschaftler behauptet, dal Kant mit seiner Formel den
Punkt, auf den es ankommt, haarscharf verfehlt habe. Aber ich wage
es und versuche, Kants Formulierung pointierend zu deuten: Weder
die »gespannte Erwartung« noch das »Nichts¢, in welche jene ver-
wandelt wird, sondern die Zeitdimension der Plotzlichkeit ist der —
im allerwortlichsten Sinne — springende Punkt beim Witz. Und die-
ser springende Punkt ist — so scheint es — nur als Tauschung bzw. als
Enttduschung — wahrzunehmen. Fiir die Rationalitdt des Philosophen
ist die Wahrheit im Witz daher nur als ein chaotisch wirkendes
»Nichts« wahrzunehmen.

1. Die Herkunft des Witzes aus der Rhetorik

Die Komplizenschaft mit der Tauschung, die Instabilitit des Wahr-
heitsgefithls und das plotzliche Verschwinden im Lachen verraten
noch etwas iiber Herkunft und Heimat des Witzes. Denn der Witz
stammt urspriinglich aus der Rhetorik. Und jeder Versuch einer Klas-
sifikation des Witzes — allen voran die Versuche von Freud in seinem
Buch Der Witz und seine Beziehung zum Unbewufiten — greift offen
oder verdeckt auf die Begrifflichkeit der Rhetorik zuriick. Daf$ der
Witz in der Rhetorik beheimatet ist, zeigt sich schon daran, daf8 der
klassische Redner erklartermaflen mit den Gefiihlen oder den Affek-
ten der Zuhorer operiert. Die Einwirkung der Redehaltungen von
Pathos und Ethos auf die Affekte des Publikums fiihrte sogar — etwa
in der Rhetorik des Aristoteles — zu einer eigenen ausformulierten
Psychologie der Redeadressaten. Das Besondere an der Psychologie
der Rhetorik liegt darin, da8 der Rhetor ein natiirliches Interesse an
der Tauschung seines Publikums haben mufl - wie es die antiken
Theoretiker auch mehr oder weniger offen zugegeben haben. Denn
der eigentliche Zweck aller Rhetorik ist das Uberreden.

? Aa0O,S 334

Rationalititstypen A 167

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfram Groddeck

Erst in der Rhetoriklehre der Neuzeit wurde in bezug auf den
eigentlichen Zweck der Rhetorik die Unterscheidung zwischen »iiber-
reden< und »iiberzeugenc eingefiihrt. Diese mit einer ethischen Wer-
tung verbundene Unterscheidung diffamiert die Absicht des >Uber-
redens< und schrinkt die Wirkabsicht des Redens darauf ein, daf das
Publikum »iiberzeugt:, d. h. zur Einsicht in einen wahren Sachverhalt
gebracht werden miisse. Wihrend also der Begriff des Uberzeugens
mit der Wahrheit verbunden wird, steht der Begriff des Uberredens
unter dem Verdacht, der Manipulation und der Tauschung der Zu-
hérer zu dienen. Mit dem Begriff oder Programm einer Rhetorik des
Uberzeugens versucht sich auch die akademische Rhetorik der Ge-
genwart, etwa die sogenannte Tiibinger Rhetorik, eine ethische Wiir-
de zu sichern, die sich mit Sdtzen wie >der wahre Redner will nicht
iiberreden, sondern iiberzeugen« als eine »humanistische Utopie«®
anpreist.

Aber diese Unterscheidung, die inzwischen kaum noch — um ein
Wort von Nietzsche zu verwenden —>hinterfragt« wird, erscheint mir
hochst problematisch. Abgesehen davon, daf sich die »Uberzeugung:
sehr wohl auf Unwahres beziehen kann — schliefllich gibt es auch
iiberzeugte Nazis —, ist der Begriff der sUberzeugungc auch sprachlich
ein sehr seltsames Gebilde, das neben dem biederen Hauptsinn mehr
als einen verdichtigen Nebensinn vernehmen lafst. Walter Benjamin
hat es in einem knappen Aphorismus auf den Begriff gebracht. Er
sagt in der Einbahnstrafle: »Fiir Manner. Uberzeugen ist unfrucht-
bar.«* — Das ist, von der Form her, ein ausgezeichneter Witz. Und auf
die Gefahr hin, die Lachlust zu frustrieren, machte ich erkliren, wie
dieser geistreiche Witz technisch funktioniert: Als rhetorische Figur
betrachtet, handelt es sich dabei zundchst um eine Metalepsis, d.h.
der ethische Begriff des >Uberzeugens< wird durch ein iiberraschen-
des kontextfremdes Synonym, namlich »unfruchtbar«, zu einem
physiologischen Uber-Zeugen umgedeutet, das gerade nicht mehr
zeugt, sondern — aufgrund des Ubermafles — steril ist. Der Erkennt-
niseffekt, das Gefiihl der Wahrheit, stellt sich iiber Walter Benjamins
Formulierung plotzlich ein; aber diese unmittelbare Evidenz verliert

* Neue Ziircher Zeitung, 13. Mirz 1996, S. 4.
* W. Benjamin: Gesammelte Schriften, unter Mitwirkung von Th. W. Adorno und

G. Scholem, hrsg. von R. Tiedemann und H. Schweppenhiuser, 2. Aufl. Frankfurt a. M.
1978, Bd 4/1, S. 87.

168  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Dithyrambus des Witzes

sich auch wieder, wenn man die Formulierung ihrer Witzdynamik
beraubt und sie in einen argumentierenden Diskussionszusammen-
hang stellt. Denkbar wiire eine angeregte Debatte iiber die Frage, ob
man wirklich so fahrlissig den ethischen Begriff der Uberzeugung
aufs Spiel, und sei’s nur aufs Wortspiel, setzen diirfe. Es wiirde viel-
leicht deutlich, daf8 Benjamins Formulierung eine Wahrheit aus-
spricht, die nur im Moment ihres Aufleuchtens einleuchtet und die
sich beim Versuch, eine Uberzeugung daraus zu gewinnen, in Nichts
auflost. Genau darin besteht aber ihre eigene Wahrheit; wenn dieses
Wortspiel hingegen selbst >iiberzeugen« konnte, wiirde es einen per-
formativen Widerspruch darstellen.

Die Spitzfindigkeit, die mit dem Phanomen des Witzes eng ver-
wandt ist, hat vor allem in den Anfingen der Rhetorik eine wichtige
Rolle gespielt. Historisch gesehen hat sich die Technik der Spitzfin-
digkeit bei den Sophisten im 5. vorchristlichen Jahrhundert in Sizi-
lien entwickelt — und sie hat von daher auch den abwertenden Namen
des >Sophismus« erhalten. Obwohl die Quellenlage aus den Anfingen
der Rhetorik sehr diirftig ist, ist das Skandalon doch eindeutig iiber-
liefert, das darin lag, daf8 die Sophisten die Wahrheit durch die Tech-
nik der Rede fiir machbar hielten.

Von Gorgias, einem der ersten und grofSten Redner und Rheto-
rik-Lehrer Siziliens, stammt der berithmt-beriichtigte Ausspruch,

daf3

»derjenige, der tduscht, mehr Recht hat als der, der nicht tduscht, und der
Getiuschte andererseits mehr versteht als der, der nicht getduscht wird. Wer
tauscht, hat namlich mehr Recht, weil er ausgefiihrt hat, was er versprach;
der Getauschte aber versteht mehr: denn schén 1aft sich hinreifen von der
Lust der Worte, was nicht empfindungslos ist«®.

Auch Simonides, der Erfinder der Gedichtniskunst, soll auf die Frage,
warum er denn ausgerechnet die Thessalier niemals tdusche, geant-
wortet haben: »weil sie zu dumm sind, um von mir getduscht zu
werden.«® Der alte Begriff der Tauschung — griechisch dmdt, d.h.
wortlich >Irrwegc oder >Abweg« oder >Entfithrungc — ist hier noch
nicht pejorativ besetzt, und vor allem ist er noch nicht seiner Wesen-

5 Gorgias von Leontinoi: Reden, Fragmente und Testimonien, hrsg. mit Ubersetzung
und Kommentar von Th. Buchheim, griechisch-deutsch, Hamburg 1989, S. 93.
¢ A.a.0,S XXL

Rationalititstypen A 169

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfram Groddeck

haftigkeit beraubt. Der alte Begriff der Tduschung hat noch eine on-
tologische Dignitét, er befindet sich in einem Konkurrenzverhaltnis
zur feststehenden Wahrheit, ja, er kann besser, intensiver als diese
sein.

Aus dem urspriinglichen Skandal einer als >Tauschung« diskur-
siv — will sagen durch die Kunst des Redens — herstellbaren Wahrheit
rettete man sich spiter durch die Unterscheidung von Wahrheit und
Wahrscheinlichkeit. Aber das war schon ein erstes Zeichen der be-
ginnenden Unterwanderung der Rhetorik durch die Aufklirung, die
sich auch in der Vorherrschaft des >Uberzeugungs«-Programms
durchgesetzt hat.

Der schlechte Ruf der Sophisten haftete aber der Rhetorik auch
dann noch an, als sie sich langst als eine ehrbare Kunst etabliert hatte.
Ich halte es im Zusammenhang dieser historischen Konstruktion
einer immer harmloser werdenden Geschichte der Rhetorik fiir sehr
bemerkenswert, daf3 in den systematischen Lehrbiichern der Rheto-
rik die Theorie des Witzes und des Wortspiels immer mehr als ein
marginales Thema gegeniiber der eigentlichen Technik des Redens
behandelt wurde. Ich wiirde sogar behaupten wollen, daf sich Witz
und Wortspiel dhnlich zur Rhetorik-Lehre verhalten wie die Rheto-
rik zur aufgekldrten Philosophie: Es laft sich als Verhiltnis einer
halbherzigen Ausgrenzung bezeichnen. Weil aber die Philosophie
ohne Rhetorik stumm und die Rhetorik ohne Witz geistlos bliebe,
so hat die Theorie des Witzes immer wieder die Theoretiker heraus-
gefordert. Ich will nur an ein paar bedeutende Witz-Denker der deut-
schen Sprache erinnern: an Lichtenberg, Schlegel, Jean Paul, Heine,
Nietzsche, Freud. Und aus dieser Reihe machte ich Jean Paul hervor-
heben, der nicht nur witzig geschrieben hat, sondern der auch iiber
den Witz geschrieben hat. Ich meine das Kapitel aus der Vorschule
der Asthetik, das den vielversprechenden Titel »Witzprogramme
trigt. Auf diese Theorie des Witzes mochte ich nun meine weiteren
Uberlegungen beziehen.

2. Jean Pauls Definition des Witzes und die Metaphorik

Jean Paul beginnt seine Darlegungen iiber den Witz mit der Feststel-
lung, dafl der Witz — zunichst als Eigenschaft eines Menschen ver-
standen — ein geselliges Phdanomen sei, genauso wie die Schonheit;

denn - so die witzige Beobachtung Jean Pauls — »was gewinne ein

170  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Dithyrambus des Witzes

witziger Einsiedler oder eine schéne Einsiedlerin?«’. Den sozialen
Charakter des Witzes, nicht nur der Charaktereigenschaft oder des
geistigen Vermogens, sondern des trivialen Witzes — also nicht nur
des Witzes, den man hat, sondern auch des Witzes, den man macht -,
hebt Sigmund Freud ausdriicklich in seinem Witz-Buch hervor:
Wihrend der Traum ein vollkommen asoziales seelisches Produkt
sei, liefe sich der Witz als die »sozialste aller auf Lustgewinn zielen-
den seelischen Leistungen«® begreifen. (Auf die von Jean Paul beob-
achtete Vergleichbarkeit zwischen der Wirkung erotischer Schonheit
und dem Vermagen, witzig zu sein, laf3t sich Freud aber meines Wis-
sens nicht néher ein.)

Bevor ich auf den urspriinglichen Akt des Vergleichens zu spre-
chen kommen werde, aus dem Jean Paul seinen Begriff vom Witz
entwickelt, der sich sowohl auf das spezifische geistige Vermégen,
witzig zu sein, als auch auf das sprachliche Resultat, den Witz im
trivialen Sinne, beziehen 1aflt, méchte ich noch kurz bei einer selt-
samen Negativdefinition verweilen, die, einigermaflen ritselhaft, am
Anfang seiner Reflexionen im Witz-Kapitel steht. Diese Negativde-
finition lautet:

»Was ist nun Witz? Wenigstens keine Kraft, die ihre eigene Beschreibung
zustande bringt.«°

Jean Paul ldf3t diese Bemerkung jedoch undiskutiert stehen und wen-
det sich sogleich der Widerlegung anderer Witz-Definitionen zu. Die
zitierte Bemerkung iiber das Unvermégen des Witzes, sich selbst be-
schreiben zu konnen, mag zunichst mit dem erwihnten Aspekt der
Geselligkeit zusammenhéngen, wonach Witz und Schonheit sich
nicht selbst geniigen konnen. Aber das wire oberflachlich gelesen.
Ich denke, daf$ das behauptete Unvermégen des Witzes, seine eigene
Beschreibung zustande bringen zu konnen, vielmehr mit der Katego-
rie der Plétzlichkeit zu hat. Denn der Witz produziert ja keine dauer-
hafte Wahrheit, und seine Definitionen, wenn sie wirklich witzig
sind, vergessen sich immer wieder. Jean Pauls Negativdefinition des
Witzes begreife ich daher als Ausdruck eines fundamentalen Darstel-
lungsdilemmas: Eine witzige Darstellung des Witzes kann keine ver-

7 Jean Paul: Vorschule der Asthetik, in: Werke, Bd. 5, hrsg. von N. Miller, 3. Aufl.
Miinchen 1973, S. 169.

® S. Freud: Psychologische Schriften, Studienausgabe, hrsg. von A. Mitscherlich u.a.,
Bd. 4. Frankfurt a. M. 1982, S. 167.

* Jean Paul: Vorschule der Asthetik, a.a.0., S. 169.

Rationalititstypen A 171

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfram Groddeck

bindlichen, >haltbaren< Definitionen liefern. Umgekehrt liuft jeder
Versuch, den Witz nicht-witzig, sondern systematisch deduktiv, also
»wissenschaftlich¢, darstellen zu wollen, Gefahr, vom Eigensinn des
Witzes — und sei es nur der Beispielwitze — unterlaufen und didak-
tisch langweilig oder unfreiwillig komisch zu werden. Selbst Freuds
Buch iiber den Witz und seine Beziehung zum Unbewuften ist von
diesem Effekt nicht ganz verschont geblieben; es ist zwar bis heute
eine der besten Darstellungen des Witzes seit Jean Paul geblieben,
aber es wird in sich irritiert durch unberechenbare Selbstbeziiglich-
keiten in der Diskussion der Beispiel-Witze. Nicht zufillig hat Freud
gerade an diesem Buch spiter das Interesse verloren; in den Vor-
lesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse bemerkt er zu seinem
Witz-Buch, es habe ihn »seinerzeit ein Stiick von meinem Wege ab-
gefiihrt«® (wobei ich jetzt doch bei Freuds Bemerkung, er sei durch
die Frage nach dem Witz von seinem >Wege abgefiihrt« worden, auf
den alten Begriff der dsmdarn, der >Tauschung: und des >Abwegess,
aufmerksam machen muf8 ...).

Was nun aber Jean Pauls Darstellung des Witzes betrifft, so
kénnte man bei der Lektiire des Witz-Programms gerade iiber dieser
Behauptung, dafl der Witz nicht fihig sei, seine eigene Beschreibung
zustande zu bringen, irre werden; denn Jean Paul riskiert im ganzen
Kapitel immer wieder auf ausgesprochen witzige Weise Definitionen
des Witzes. Es scheint also durchaus gerade die »Kraft« des Witzes zu
sein, mit der der Autor seine Beschreibungen des Witzes zuwege
bringt. Aber es gelingt Jean Paul nur unter der vorangestellten Pra-
misse, dafl es eigentlich nicht gelingen kann. Allerdings kann man
auch daran zweifeln, ob es ihm wirklich gelungen sei, die Witzigkeit
witzig darzustellen, jedenfalls sagt Nietzsche in einem Aphorismus
aus Menschliches, Allzumenschliches iiber Jean Paul:

»]a, er hatte Witz, — aber leider fiir seinen Heisshunger darnach viel zu wenig:
weshalb er den Leser gerade durch seine Witzlosigkeit zur Verzweiflung
treibt.«"

Dafs ein Zuviel an Witz die Wirkung des Witzes zum Verschwinden
bringt, ist ein bekannter Effekt, den man an jedem Stammtisch be-

10 S, Freud: Psychologische Schriften, a.a.0., Bd. 4, S. 11.
" F. Nietzsche: Samtliche Werke, Kritische Studienausgabe in 15 Bden., hrsg. von
G. Colli und M. Montinari, Miinchen 1980, Bd. 2, S. 596 {.

172 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Dithyrambus des Witzes

obachten kann und den Jean Paul auch selbst in seiner Untersuchung
thematisiert.

Die unmittelbare Fortsetzung des Satzes, wonach der Witz nicht
seine eigene Beschreibung zustande bringen kénne, lautet in Jean
Pauls Text:

»Einiges ist gegen die alte [Definition] zu sagen, daf er [der Witz] namlich
ein Vermdgen sei, entfernte Ahnlichkeiten zu finden.«!

Interessanterweise bezieht sich Jean Paul hier, ohne es ausdriicklich
zu sagen, auf eine Stelle aus der Rhetorik des Aristoteles. Und zwar
auf eine Passage aus der Stilistik, wo es um den evidenten Ausdruck
geht und um die Fihigkeit, Metaphern zu bilden. Aristoteles sagt an
dieser Stelle:

»Man muf aber Metaphern bilden [...] von verwandten aber auf den ersten
Blick nicht offen zutage liegenden Dingen, wie es z. B. auch in der Philosophie
Charakteristikum eines richtig denkenden Menschen ist, das Ahnliche auch
in weit auseinander liegenden Dingen zu erkennen.«"

Die Maxime zur Metaphernbildung ist in der Tradition der rhetori-
schen Stilistik sehr folgenreich gewesen und steht bei Aristoteles im
unmittelbaren Zusammenhang mit der Beschreibung des Witzes. Die
Lehrmeinung iiber die Fihigkeit des Metaphorikers, Ahnlichkeiten
in weit auseinander liegenden Dingen zu erkennen — wodurch er nota
bene einem Philosophen vergleichbar ist! -, wird nun von Jean Paul
mit identitatsphilosophischen Argumenten aufgeldst — eine Widerle-
gung, die wenig interessant ist, weil sie letztlich auf einem Mif3ver-
stindnis (oder einer schlechten Ubersetzung) der fraglichen Aristo-
teles-Stelle beruht. Von grofler Bedeutung fiir die Darstellung des
Witzes bei Jean Paul ist aber der Bezug auf die Metapher — und zwar
auf die Metapher im Sinne der rhetorischen Tradition, wonach die
Metapher nichts anderes als ein »gekiirzter Vergleich« ist. Diese sim-
ple Definition — aus dem Vergleich >Achill kimpft wie ein Léwe< wird
die Metapher vom sLéwen Achill< — ist in der Geschichte der Meta-
pherntheorien zwar verpént, weil sie dem komplexen Phinomen des
metaphorischen Ausdrucks wirklich nicht entspricht, aber sie hat bis
heute iiberlebt. Fiir Jean Paul ist es denn auch weniger die Frage nach
der Ahnlichkeit, der Similaritdt, welche ihn bei der Metapher inter-

2 Jean Paul: Vorschule der Asthetik, a.a.0., S. 169.
1 Aristoteles: Rhetorik, iibers. von E G. Sieveke, 2. Aufl. Miinchen 1987, S. 194f.

Rationalititstypen A 173

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfram Groddeck

essiert, sondern das Phinomen der Gleichheit, auf welche der Akt des
Vergleichens ausgerichtet ist. Er sagt:

»Auf der untersten Stufe, wo der Mensch sich anfingt, ist das erste leichteste

Vergleichen zweier Vorstellungen [...] schon Witz, wiewohl im weitesten
Sinn [...]J«".

So gewinnt er iiber den Umweg einer Kritik der aristotelischen Me-
tapherndefinition iiberraschend einen anthropologischen Ansatz fiir
die Bestimmung des Witzes, welche, wenn auch »im weitesten Sinng,
den Witz — als das Vermagen, iiberhaupt irgend etwas zu vergleichen
- zum eigentlichen Anfang des Menschseins erkliart. Der Witz wird
nun definiert als die »Kraft zu wissen« — iibrigens in einer korrekten
etymologischen Herleitung: »daher kommt das Wort Witz, als die
Kraft zu wissen«'. Gegeniiber dem Witz »im weitesteten Sinn« steht
dann der eigentliche Witz oder der »asthetische Witz«, der aber im-
mer noch zu jener »Kraft zu wissen« in einer unmittelbar etymolo-
gischen, sprachevidenten Beziehung steht. Dafiir findet nun Jean
Paul einen Vergleich bzw. eine Metapher, welche schon Freud begei-
stert hat und die er auch in seinem Witz-Buch zitiert:

»Der dsthetische Witz, oder der Witz im engsten Sinne, der verkleidete Prie-
ster, der jedes Paar kopuliert, tut es mit verschiedenen Trauformeln.«'¢

Die Bildlichkeit, die Jean Paul hier verwendet, um sein Kapitel iiber
den >unbildlichen Witz« einzuleiten, ist — auch nach dem ausdriick-
lichen Zeugnis von Sigmund Freud — »selbst witzig«". Doch ist die
Pointe in dieser witzigen Witzdefinition gar nicht so leicht zu fassen,
weil die Bildlichkeit mehrdeutig ist und sich nicht in der Aussage
erschopft, da8 im Witz alles und jedes miteinander verglichen wer-
den konne. Vielmehr verdunkelt diese Formulierung gerade das, was
sie aufhellen sollte, indem sie die logischen Beziige chaotisiert: Ist der
Witz ein Priester, der sich verkleidet hat, damit man ihn nicht als
Priester erkennt, wenn er jedes Paar traut? Oder ist der Witz gerade
kein Priester, sondern hat sich verkleidet, damit er wie ein Priester
aussieht und jedes Paar trauen kann? Oder ist der Vergleich mit dem
Priester nur gewihlt, damit weit Auseinanderliegendes plotzlich als
das Gleiche erscheine, in einer doppeldeutigen Gleichheit allerdings,

4 Jean Paul: Vorschule der Asthetik, a.a.O., S. 171.
5 AaO.

' Aa0,S 173.

v S, Freud: Psychologische Schriften, a.a.O., S. 15.

174  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Dithyrambus des Witzes

welche sich wiederum in dem etwas zweideutigen Verb »kopuliert«
spiegelt. Unter >kopulierenc ist einerseits die logische Funktion der
Kopula, jenes schlichte Gleichsetzungszeichen >istc gemeint. >Kopu-
lieren< kann aber auch >begatten meinen oder — das ist allerdings eine
etwas veraltete Ausdrucksweise —>kirchlich trauenc. Bei der witzigen
Witzdefinition von Jean Paul wird ebenfalls deutlich, daf3 die eigent-
liche Sprengkraft des Witzes im Potential der Metaphorik liegt. Und,
genau besehen, gibt gerade diese Definition mit ihren chaotisieren-
den Effekten einen Beweis dafiir ab, daf der Witz tatsichlich »keine
Kraft ist, die ihre eigene Beschreibung zustande bringt«'®. Allerdings,
das wird jetzt deutlich, nicht aus Mangel oder Schwiche, sondern aus
der Uberfiille der moglichen Beziige, aus einem semantischen Uber-
schufs.

Indem der Witz in Jean Pauls Definition als »verkleidet« er-
scheint, verwendet die Formulierung eine topische Metapher fiir die
metaphorische oder iiberhaupt fiir die stilisierte Rede, eine Metapher,
die seit Cicero die Rhetorik-Lehrbiicher belebt und die auch lingst
zur Redewendung habitualisiert worden ist. Die Metapher des Ge-
wandes bezeichnet in der Rhetorik das, womit man die Gedanken
einkleidet: den Schmuck der Rede, die gesamte Stilistik also. Insofern
gibt Jean Pauls witzige Witzdefinition einen deutlichen Hinweis auf
die Heimat des Witzes, auf die Rhetorik als die Lehre vom Reden und
vom Uberreden.

Es gibt bei Jean Paul ein Wissen iiber die Allgegenwart der Me-
taphorik, die er in eine Formulierung gefaflt hat, welche auf die
Sprachphilosophie des 19. Jahrhunderts und auch direkt auf Nietz-
sche gewirkt hat: Die Sprache sei »in Riicksicht geistiger Beziehun-
gen« nichts anderes als ein »Warterbuch erblasseter Metaphern«™.
Das Besondere der — gleichsam nebenbei, in Hinblick auf die Witz-
theorie entworfenen — Metapherntheorie Jean Pauls ist ihre stupende
Selbstbeziiglichkeit. Die verwirrenden Effekte der metaphorologi-
schen Autoreferenz zeigen sich nicht nur bei der Metapher vom Witz
als dem »verkleideten Priester«, sondern sie begleiten die Darstel-
lung eigentlich durchgingig. So schliefit z. B. der Paragraph 51 iiber
die Allegorie mit der Feststellung:

8 Jean Paul: Vorschule zur Asthetik, a.a. 0., S. 169.
¥ A.a.0,S. 184,

Rationalititstypen A 175

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Wolfram Groddeck

»Hier hab’ ich selber iiber die Allegorie allegorisch gesprochen; indes (es war-
ne mich und jeden!) nicht sonderlich. «*

Oder ein anderes Beispiel: Der Paragraph 45 »Sprachkiirze«, der ein
ganz wichtiges Moment des Witzes, namlich die Kiirze, behandelt,
schlieft so:

»Um nicht die Kiirze iiber sie selber zu vergessen, wollen wir sie verlassen
und zum — witzigen Zirkel kommen.«?

3. Witz-Zirkel, Wortspiel und Dithyrambus des Witzes

In Hinblick auf Jean Pauls Herkunft aus der Rhetorik deckt sich der
Begriff des >witzigen Zirkelsc weitgehend mit dem rhetorischen Be-
griff einer figura etymologica. (Damit werden alle rhetorischen Sti-
lisierungen wie >betrogene Betriiger« oder auch die Luhmannschen
>beobachteten Beobachter« bezeichnet.) Die Beispiele von Jean Paul
sind nicht immer ganz evident, aber er gibt auch rhetorisch deutliche
Formulierungen wie >sich vom Erholen erholen< oder vom »Dieb an
Dieben«?. Wichtiger ist aber seine Reflexion auf das Phinomen oder
das theoretische Konstrukt des >witzigen Zirkels¢, der nun als »wahre
causa sui«? bezeichnet wird in Anspielung immerhin auf eine mit-
telalterliche Definition Gottes. Jean Paul sagt zum >Witz-Zirkel::

»Aufer der Kiirze erfreuet daran noch, daff der Geist, der ewig fortschreiten
muf, dieselbe Idee, z.B. »das Erholen< zum zweiten Male, aber als ihre eigne
Widersacherin vor sich stehen und sich durch die Gleichheit genétiget sieht,
einige Ahnlichkeit zwischen ihr selber auszukundschaften. «*

Die paradoxe Zuspitzung, in welche die Definition des selbstbeziig-
lichen, schopferischen >Witz-Zirkels fithrt, wird zum Indiz einer
Sprach- und Weltkonzeption, welche keine Referenz auflerhalb der
Sprache mehr zuzulassen scheint. Die Rede wird im Spiel der Worte
zur Uber-Rede, zur witzigen Rede iiber sich selbst. Im Paragraph 52
tiber »Das Wortspiel« wird das so beschrieben:

* Aa.0,S 191.
1 Aa.0Q,5.178.
2 Aa.0,5.179.
3 AaO.
* AaO

ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Dithyrambus des Witzes

»Der zweite wahre Reiz des Wortspiels ist das Erstaunen iiber den Zufall, der
durch die Welt zieht, spielend mit Klingen und Weltteilen. Jeder Zufall, als
eine wilde Paarung ohne Priester, gefillt uns vielleicht, weil darin der Satz der
Ursachlichkeit (Kausalitit) selber, wie der Witz, Unéhnliches zu gatten schei-
nend, sich halb versteckt und halb bekennt.«*

Wenn man diese Beschreibung des Wortspiels als eines autonomen
Zufalls mit der frither zitierten witzigen Definition des Witzes als
»verkleideter Priester«, der »jedes Paar kopuliert«, vergleicht, dann
fillt auf, da3 zwar der Witz selbst, der die Kraft zu haben scheint,
»Unihnliches zu gatten, erhalten bleibt, daf8 aber der »Priester« in-
zwischen entbehrlich ist. Denn im witzigen Wortspiel ereignet sich
nun eine »wilde Paarung ohne Priester«. Und was sich darin »halb
versteckt und halb bekennt«, das ist das Gesetz der Kausalitit, das
zum Teil bestitigt und zum Teil suspendiert erscheint. Der Witz —
der von Jean Paul in einer konsequent sprachimmanenten Metapher
als »das Anagramm der Natur«* bezeichnet wird — erweist sich als
autopoietisch: er ist als >wahre causa sui< nur noch auf sich selbst
bezogen und »von Natur ein Geister- und Gétter-Leugner«?.

Im gleichen Paragraph 54, welcher der »Notwendigkeit deut-
scher witziger Kultur« gewidmet ist, findet sich dann eine héchst
signifikante Sequenz:

»Nun gibt es einen lyrisch-witzigen Zustand, welcher nur aushungert und
verddet, wenn er bleibt und herrscht, aber wie das viertigige Fieber die herr-
lichste Gesundheit nachldsset, wenn er geht. Wenn namlich der Geist sich
ganz frei gemacht hat — wenn der Kopf nicht eine tote Polterkammer, sondern
ein Polterabend der Brautnacht geworden — wenn eine Gemeinschaft der
Ideen herrscht wie der Weiber in Platons Republik und alle sich zeugend ver-
binden — wenn zwar ein Chaos da ist, aber dariiber ein heiliger Geist, welcher
schwebt, oder zuvor ein infusorisches, welches aber in der Nihe sehr gut ge-
bildet ist und sich selber gut fortbildet und fortzeugt — wenn in dieser all-
gemeinen Auflgsung, wie man sich den Jiingsten Tag auf8erhalb des Kopfs
denkt, Sterne fallen, Menschen auferstehen und alles sich untereinander-
mischt, um etwas Neues zu gestalten — wenn dieser Dithyrambus des Witzes,
welcher freilich nicht in einigen kargen Funken eines geschlagenen toten Kie-
sels, sondern im schimmernden Fort- und Uberstromen einer warmen Gewit-
terwolke besteht, den Menschen mehr mit Licht als mit Gestalten fiillt: dann
ist ihm durch die allgemeine Gleichheit und Freiheit der Weg zur dichteri-

¥ A:a0,5 193,
* A.a.0,S.201
¥ AaO

Rationalititstypen A 177

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfram Groddeck

schen und zur philosophischen Freiheit und Erfindung aufgetan, und seine
Findkunst (Heuristik) wird jetzo nur durch ein schoneres Ziel bestimmt.«*

Der slyrisch-witzige Zustands, von dem in dieser Passage die Rede ist,
wird hier durch die rhetorischen Mittel der Uberredung gleichsam
performativ zur Darstellung gebracht: Im Ganzen nimmt der Passus
die Form einer weitgespannten, durch Anaphern skandierten und
kunstvoll gesteigerten Periode an, die — dezent selbstbeztiglich — mit
den Worten »ein schoneres Ziel bestimmt« abgeschlossen wird. Es
wire Aufgabe einer ausfiihrlichen rhetorischen Analyse, das figura-
tive Instumentarium von Metaphern und Wortspielen zu benennen,
aus dessen Zusammenwirken der Eindruck des Dithyrambischen ent-
steht. Denn Jean Pauls Rede vom »Dithyrambus des Witzes« wird
selbst zum Dithyrambus und bedient sich all der rhetorischen Lizen-
zen, welche schon Aristoteles in seiner Rhetorik ausdriicklich fiir die
»Dithyrambendichter« vorbehalten hatte — »denn sie lieben den
Wortschwall«®.

Rhetorik und Poetik vereinigen sich also bei Jean Paul zur pro-
grammatischen Darstellung eines poetisch iiberhéhten Zustandes
von Witzigkeit, in dem sich nun das zu entfalten scheint, was sonst
beim Witz in der Plétzlichkeit der Pointe konzentriert ist und dem
gewohnlichen rationalen Bewufltsein nur als >Tauschung¢ in der
lachenden Erfahrung eines >Nichts< zuginglich ist. Der Witz in die-
ser verlangsamten Transformation zu einer dithyrambischen >Uber-
Rede« stellt — durch das >Uberstrémenc der sprachlichen Mittel — eine
kiinstliche poetische Dauer der Evidenzerfahrung her, welche sich im
Vergleich mit dem kathartischen >viertigigen Fieber< dennoch als ein
fliichtiger Zustand, als ein zeitlicher Ausnahmezustand weifs.

In Jean Pauls Uberredungssuada verbildlicht sich iibrigens auch
das Gefiihl der eigenen Uberzeugungskraft im Vergleich der freien
»Ideen« mit der platonischen Weibergemeinschaft, die — in witzigem
Woértlichnehmen des Begriffs der Uber-Zeugung — »alle sich zeugend
verbinden«. In solcher dithyrambischen Darstellung des lyrisch-wit-
zigen Zustandes zeigen sich nun Aspekte der plétzlichen Wahrheit
im Witz, die — iiber die Metaphorik vermittelt — lesbar werden als
revolutionire Signale. So verbinden sich die Parolen von »Freiheit«
und »Gleichheit« mit einer kiihnen, frithsozialistisch anmutenden
Deutung von Platons Politeia und mit einer apokalyptischen Vorstel-

® A.a.0,S. 202.
¥ Aristoteles: Rhetorik, a.a.0., S. 175.

178  ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Dithyrambus des Witzes

lung des Jiingsten Tages: Es wird eine vollkommene Erneuerungs-
vision entworfen, eine Revolution, die »mehr mit Licht als mit Ge-
stalten fillt«. Dieses »Licht« gleicht in der zitierten Passage — der
Hinweis auf die »Gewitterwolke« im Text macht das deutlich — einem
kiinstlich verlangsamten Blitz. Das »Licht« ist die Metapher
schlechthin fiir die >Wahrheit< — noch im Begriff der »Aufklarung:
ist sie enthalten —, und der »Blitz« ist, wie es die Redewendung vom
>Geistesblitzc belegt, die Metapher einer plotzlichen Einsicht in die
Wahrheit.

Insofern erlaubt der »Dithyrambus des Witzes« eine poetisch dif-
ferenzierte Einsicht in die Wirkungsweise des Witzes und in die selt-
same Struktur seiner Pointe, die als sWahrheit« erscheint, aber in der
rationalisierenden Ubersetzung, der verniinftigen Erklirung des
Witzes, nicht fortdauern kann, sondern den Charakter der »Tau-
schung« und des »Nichts« annimmt.

Zum Verstindnis dieser paradoxen Wahrheitserfahrung im
Witz gibt nun die Metaphorik der zitierten Stelle noch einen wei-
teren wichtigen Hinweis. Es ist — nicht nur vermittelt iiber die Bild-
lichkeit von Revolution und Jiingstem Tag, sondern auch in direkter
Nennung — von einem schopferischem »Chaos« die Rede. Es lohnt
vielleicht, diese Sequenz im dithyrambischen »Wortschwall« ge-
nauer zu bedenken. Ich zitiere noch einmal:

»— wenn zwar ein Chaos da ist, aber dariiber ein heiliger Geist, welcher
schwebt, oder zuvor ein infusorisches, welches aber in der Nihe sehr gut ge-
bildet ist und sich selber gut fortbildet und fortzeugt —«

Die Rede ist hier von zwei Erscheinungsformen des Chaos. Das eine
Chaos ist das biblisch-mythische, das Tohuwabohu aus der Genesis 1,
Vers 2:

»Und die Erde war wiist und leer, und es war finster auf der Tiefe; und der
Geist Gottes schwebte auf dem Wasser.«

In der Jean Paulschen Ubersetzung wird in diesem Bericht iiber das
anfangliche Chaos aus dem »Geist Gottes« ein »heiliger Geist«, und
das »Wasser, iiber welchem er schwebt, wird nicht erwiahnt. Das
zweite Chaos, von dem im Text die Rede ist, wird ein »infusorisches«
genannt, was heute vielleicht nicht unmittelbar verstandlich ist. Das
Epitheton bezieht sich auf die >Infusorien< oder die >Aufgufitierchen.
Sie heifien >AufgufStierchen¢, weil sie sich im scheinbar leeren Was-
ser, das man auf Erde oder Stroh aufgieft und stehen ld8t, rasch ent-

Rationalititstypen A 179

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wolfram Groddeck

wickeln und unter dem Mikroskop als ein eigener, mikroskopischer
Kosmos sichtbar werden. Diese Lebewesen im subliminalen Bereich
der Wahrnehmung bewegten nach ihrer Entdeckung das ganze
18. Jahrhundert, weil sich der Schreck iiber das Leben im scheinbar
leeren Wasser mit der Faszination des Formenreichtums dieser Lebe-
wesen mischte. Auf diese Erfahrung also bezieht sich die Formulie-
rung Jean Pauls, wonach das »infusorische Chaos [...] in der Nihe
sehr gut gebildet ist und sich selber gut fortbildet und fortzeugt«.

Das doppelte Bild des Chaos wird nun lesbar als Chiffre fiir die
schopferische Potenz und die mikrologische Feinstruktur des Witzes,
dessen scheinbare Leere als Tauschung wahrgenommen wird, der
aber, in der Nahe gesehen, den paradoxen Anblick eines wohlgeord-
neten Chaos zeigt. Eine solche Deutung entspricht nun dem, was in
den letzten Jahrzehnten in der modernen Naturwissenschaft als
»Chaos« erforscht wird: Es handelt sich um jene hochdifferenzierten
Formen mit selbstihnlichen Mustern, die unerwartete Gesetzmifig-
keiten entwickeln. Ich denke nicht, dafl man Jean Paul einer plumpen
Aktualisierung aussetzt, wenn man die Existenz und Reflexion sol-
cher Strukturen und Logiken in seinen Texten — und speziell in seiner
Witztheorie — feststellt, sondern eher wire das als ein Hinweis auf
den Diskurs der romantischen Naturwissenschaft zu begreifen, der —
aufgrund neuer Beobachtungen und Techniken — heute wieder aktu-
ell geworden ist.

In unserem Zusammenhang interessiert vor allem, dafd im Pha-
nomen des Witzes das Chaos als eine andere, eigenstiandige Existenz-
weise der Wahrheit und nicht einfach als deren Negation sichtbar
wird. Die instabile Wahrheit des Witzes liefe sich so tiber den Um-
weg der Rhetorik und iiber die Vermittlung der Metaphorik begrei-
fen als eine chaotische Erfahrungsweise der Erkenntnis, die sich den
systematisch verfahrenden Rationalititstypen gegeniiber immer
wieder als eine Ent-Taduschung darstellt. So wie das Chaos in der
Natur, wenn man es genau und in der Nahe betrachtet, eigene For-
men und GesetzméfBigkeiten zeigt, so hat auch der Witz in seinem
Doppelaspekt als inhaltloser Spaf8 und als Modus eines anderen, in-
stabilen, plotzlichen Wissens seine eigene Rationalitat. Die Rationa-
litdt des Witzes 148t sich aber — das wire meine Schlufthese — durch-
aus an die anderen Rationalititstypen sanschliefen«. Auch dariiber
gibt Jean Pauls dithyrambischer Abschnitt Auskunft. Indem nidmlich
der>lyrisch-witzige Zustand« sich als ein voriibergehender weifs, wird
durch ihn, wie es am Ende der zitierten Passage heift: »der Weg zur

180 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg)

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Dithyrambus des Witzes

dichterischen und zur philosophischen Freiheit und Erfindung auf-
getan, und seine Findkunst (Heuristik) wird jetzo nur durch ein
schéneres Ziel bestimmt«.

In diesem allesverséhnenden Schlufl vereinigen sich nicht nur
Poesie und Dichtung, sondern es wird auch der Begriff der »Erfin-
dung« in einem neuen Lichte sichtbar. Denn mit der »Erfindung«
verweist der »Dithyrambus des Witzes« zuriick in die Rhetorik, in
den Bereich der inventio, der Lehre von der Auffindung der Dinge
und Gedanken. Der Witz ist ein Instrument der Erfindung, oder —
nach Jean Pauls schonem Begriff — der »Findkunst«. Der Witz als eine
Weise der Erkenntnis ist schopferisch, aber nicht konservativ. Er
kann nicht bewahren und auch nicht festhalten, was schon vorhan-
den ist. Er ist wesentlich innovativ. Daher ist er auch begreiflich als
die groBe kreative Kraft, die fiir die Erkenntnis alles Neuen unver-
zichtbar ist, von der man aber nicht erwarten kann, dafl sie »ihre
eigene Beschreibung zustande bringt«®.

0 Jean Paul: Vorschule der Asthetik, a.a. 0., S. 169.

Rationalititstypen A 181

20.01.2028, 10:27:40.



https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2026, 10:27:40.


https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

