
Der Dithyrambus des Witzes

(Über)Reden und Wahrheit

Wolfram Groddeck

Der Versuch, jemandem einen Witz zu erklären, den er oder sie nicht 
verstanden hat, gelingt zwar - meiner Erfahrung nach - in den mei­
sten Fällen, aber um den Preis, daß der- oder diejenige, der oder die 
über die Lustigkeit dessen, was er oder sie nicht verstanden hat, weit­
läufig belehrt wird, keine Lust mehr hat, darüber zu lachen. - Ich 
möchte mich jetzt nicht auf die komplizierten psychologischen und 
im Grunde auch physiologischen Aspekte des Lachens beim Witz 
einlassen, sondern nur das eine Moment hervorheben, daß das un­
mittelbare Verstehen eines Witzes von einem Evidenzgefühl, einem 
Gefühl der Wahrheit begleitet wird, das sich im Lachen Ausdruck 
verschafft und das bei der nachträglichen Rationalisierung des Wit­
zes in aller Regel ausbleibt. Das spontane >ja, stimmt eigentlich< ist 
aus der Phänomenologie des Witzes, zumindest des sogenannten >gu- 
ten Witzes<, nicht wegzudenken. Dieses Evidenzgefühl von Wahrheit 
beim Witz, der spontane Eindruck, daß etwas auf den Punkt - die 
Pointe - gebracht wird, ist aber weitgehend unberechenbar, es ist 
hochgradig instabil, d. h. das Gefühl der Wahrheit beim Witz ist zeit­
abhängig, es erträgt keine Dauer. Im Zusammenhang damit steht 
auch noch ein anderer Effekt: In den meisten Fällen vergißt man 
einen Witz schnell, auch wenn man ihn verstanden hat.

Das ephemere Wahrheitserlebnis beim Witz im Moment des 
verstehenden Lachens hat vielleicht auch Kant zu seiner vielzitierten 
Formulierung in der Kritik der Urteilskraft bewegt:

»Das Lachen ist ein Affect aus der plötzlichen Verwandlung einer gespannten 
Erwartung in nichts.«1

Kants Erklärung des Lachens - so wie ich sie verstehe - setzt eine 
stillschweigende Enttäuschung voraus; denn Kant schreibt aus­

1 Kritik der Urteilskraft, hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie der Wissen­
schaften, 1. Abteilung, Bd. 5, Berlin 1913, §54, S. 332.

166 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

drücklich, daß »der Spaß immer etwas in sich enthalten muß, welches 
auf einen Augenblick täuschen kann«2. Das verstehende Lachen ist 
folglich der Ausdruck einer Ent-Täuschung. Doch Kants Formel von 
der »plötzlichen Verwandlung einer gespannten Erwartung in 
nichts« vermag auch die »Täuschung« nur als ein Negatives zu den­
ken, das in Wahrheit »nichts« sei. Es mag im Rahmen einer philoso­
phischen Tagung ein bißchen vermessen erscheinen, wenn ein Lite­
raturwissenschaftler behauptet, daß Kant mit seiner Formel den 
Punkt, auf den es ankommt, haarscharf verfehlt habe. Aber ich wage 
es und versuche, Kants Formulierung pointierend zu deuten: Weder 
die »gespannte Erwartung« noch das »Nichts«, in welche jene ver­
wandelt wird, sondern die Zeitdimension der Plötzlichkeit ist der - 
im allerwörtlichsten Sinne - springende Punkt beim Witz. Und die­
ser springende Punkt ist - so scheint es - nur als Täuschung bzw. als 
Enttäuschung - wahrzunehmen. Für die Rationalität des Philosophen 
ist die Wahrheit im Witz daher nur als ein chaotisch wirkendes 
»Nichts« wahrzunehmen.

1. Die Herkunft des Witzes aus der Rhetorik

Die Komplizenschaft mit der Täuschung, die Instabilität des Wahr­
heitsgefühls und das plötzliche Verschwinden im Lachen verraten 
noch etwas über Herkunft und Heimat des Witzes. Denn der Witz 
stammt ursprünglich aus der Rhetorik. Und jeder Versuch einer Klas­
sifikation des Witzes - allen voran die Versuche von Freud in seinem 
Buch Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten - greift offen 
oder verdeckt auf die Begrifflichkeit der Rhetorik zurück. Daß der 
Witz in der Rhetorik beheimatet ist, zeigt sich schon daran, daß der 
klassische Redner erklärtermaßen mit den Gefühlen oder den Affek­
ten der Zuhörer operiert. Die Einwirkung der Redehaltungen von 
Pathos und Ethos auf die Affekte des Publikums führte sogar - etwa 
in der Rhetorik des Aristoteles - zu einer eigenen ausformulierten 
Psychologie der Redeadressaten. Das Besondere an der Psychologie 
der Rhetorik liegt darin, daß der Rhetor ein natürliches Interesse an 
der Täuschung seines Publikums haben muß - wie es die antiken 
Theoretiker auch mehr oder weniger offen zugegeben haben. Denn 
der eigentliche Zweck aller Rhetorik ist das Überreden.

2 A.a.O., S. 334.

Rationalitätstypen A- 167

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

Erst in der Rhetoriklehre der Neuzeit wurde in bezug auf den 
eigentlichen Zweck der Rhetorik die Unterscheidung zwischen >über- 
reden< und >überzeugen< eingeführt. Diese mit einer ethischen Wer­
tung verbundene Unterscheidung diffamiert die Absicht des >Über- 
redens< und schränkt die Wirkabsicht des Redens darauf ein, daß das 
Publikum >überzeugt<, d.h. zur Einsicht in einen wahren Sachverhalt 
gebracht werden müsse. Während also der Begriff des Überzeugens 
mit der Wahrheit verbunden wird, steht der Begriff des Überredens 
unter dem Verdacht, der Manipulation und der Täuschung der Zu­
hörer zu dienen. Mit dem Begriff oder Programm einer Rhetorik des 
Überzeugens versucht sich auch die akademische Rhetorik der Ge­
genwart, etwa die sogenannte Tübinger Rhetorik, eine ethische Wür­
de zu sichern, die sich mit Sätzen wie >der wahre Redner will nicht 
überreden, sondern überzeugem als eine »humanistische Utopie«3 
anpreist.

Aber diese Unterscheidung, die inzwischen kaum noch - um ein 
Wort von Nietzsche zu verwenden - >hinterfragt< wird, erscheint mir 
höchst problematisch. Abgesehen davon, daß sich die >Überzeugung< 
sehr wohl auf Unwahres beziehen kann - schließlich gibt es auch 
überzeugte Nazis -, ist der Begriff der >Überzeugung< auch sprachlich 
ein sehr seltsames Gebilde, das neben dem biederen Hauptsinn mehr 
als einen verdächtigen Nebensinn vernehmen läßt. Walter Benjamin 
hat es in einem knappen Aphorismus auf den Begriff gebracht. Er 
sagt in der Einbahnstraße: »Für Männer. Überzeugen ist unfrucht­
bar.«4 - Das ist, von der Form her, ein ausgezeichneter Witz. Und auf 
die Gefahr hin, die Lachlust zu frustrieren, möchte ich erklären, wie 
dieser geistreiche Witz technisch funktioniert: Als rhetorische Figur 
betrachtet, handelt es sich dabei zunächst um eine Metalepsis, d.h. 
der ethische Begriff des >Überzeugens< wird durch ein überraschen­
des kontextfremdes Synonym, nämlich »unfruchtbar«, zu einem 
physiologischen Über-Zeugen umgedeutet, das gerade nicht mehr 
zeugt, sondern - aufgrund des Übermaßes - steril ist. Der Erkennt­
niseffekt, das Gefühl der Wahrheit, stellt sich über Walter Benjamins 
Formulierung plötzlich ein; aber diese unmittelbare Evidenz verliert 

3 Neue Zürcher Zeitung, 13. März 1996, S. 4.
4 VJ. Benjamin: Gesammelte Schriften, unter Mitwirkung von Th. W. Adorno und 
G. Schölern, hrsg. von R. Tiedemann und H. Schweppenhäuser, 2. Aufl. Frankfurt a. M. 
1978, Bd 4/1, S. 87.

168 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

sich auch wieder, wenn man die Formulierung ihrer Witzdynamik 
beraubt und sie in einen argumentierenden Diskussionszusammen­
hang stellt. Denkbar wäre eine angeregte Debatte über die Frage, ob 
man wirklich so fahrlässig den ethischen Begriff der Überzeugung 
aufs Spiel, und sei's nur aufs Wortspiel, setzen dürfe. Es würde viel­
leicht deutlich, daß Benjamins Formulierung eine Wahrheit aus­
spricht, die nur im Moment ihres Aufleuchtens einleuchtet und die 
sich beim Versuch, eine Überzeugung daraus zu gewinnen, in Nichts 
auflöst. Genau darin besteht aber ihre eigene Wahrheit; wenn dieses 
Wortspiel hingegen selbst >überzeugen< könnte, würde es einen per- 
formativen Widerspruch darstellen.

Die Spitzfindigkeit, die mit dem Phänomen des Witzes eng ver­
wandt ist, hat vor allem in den Anfängen der Rhetorik eine wichtige 
Rolle gespielt. Historisch gesehen hat sich die Technik der Spitzfin­
digkeit bei den Sophisten im 5. vorchristlichen Jahrhundert in Sizi­
lien entwickelt - und sie hat von daher auch den abwertenden Namen 
des >Sophismus< erhalten. Obwohl die Quellenlage aus den Anfängen 
der Rhetorik sehr dürftig ist, ist das Skandalon doch eindeutig über­
liefert, das darin lag, daß die Sophisten die Wahrheit durch die Tech­
nik der Rede für machbar hielten.

Von Gorgias, einem der ersten und größten Redner und Rheto­
rik-Lehrer Siziliens, stammt der berühmt-berüchtigte Ausspruch, 
daß

»derjenige, der täuscht, mehr Recht hat als der, der nicht täuscht, und der 
Getäuschte andererseits mehr versteht als der, der nicht getäuscht wird. Wer 
täuscht, hat nämlich mehr Recht, weil er ausgeführt hat, was er versprach; 
der Getäuschte aber versteht mehr: denn schön läßt sich hinreißen von der 
Lust der Worte, was nicht empfindungslos ist«5.

Auch Simonides, der Erfinder der Gedächtniskunst, soll auf die Frage, 
warum er denn ausgerechnet die Thessalier niemals täusche, geant­
wortet haben: »weil sie zu dumm sind, um von mir getäuscht zu 
werden.«6 Der alte Begriff der Täuschung - griechisch ärtötTT], d.h. 
wörtlich >Irrweg< oder >Abweg< oder >Entführung< - ist hier noch 
nicht pejorativ besetzt, und vor allem ist er noch nicht seiner Wesen­

5 Gorgias von Leontinoi: Reden, Fragmente und Testimonien, hrsg. mit Übersetzung 
und Kommentar von Th. Buchheim, griechisch-deutsch, Hamburg 1989, S. 93.
6 A.a.O., S.XXI.

Rationalitätstypen A- 169

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

haftigkeit beraubt. Der alte Begriff der Täuschung hat noch eine on­
tologische Dignität, er befindet sich in einem Konkurrenzverhältnis 
zur feststehenden Wahrheit, ja, er kann besser, intensiver als diese 
sein.

Aus dem ursprünglichen Skandal einer als >Täuschung< diskur­
siv - will sagen durch die Kunst des Redens - herstellbaren Wahrheit 
rettete man sich später durch die Unterscheidung von Wahrheit und 
Wahrscheinlichkeit. Aber das war schon ein erstes Zeichen der be­
ginnenden Unterwanderung der Rhetorik durch die Aufklärung, die 
sich auch in der Vorherrschaft des >Überzeugungs<-Programms 
durchgesetzt hat.

Der schlechte Ruf der Sophisten haftete aber der Rhetorik auch 
dann noch an, als sie sich längst als eine ehrbare Kunst etabliert hatte. 
Ich halte es im Zusammenhang dieser historischen Konstruktion 
einer immer harmloser werdenden Geschichte der Rhetorik für sehr 
bemerkenswert, daß in den systematischen Lehrbüchern der Rheto­
rik die Theorie des Witzes und des Wortspiels immer mehr als ein 
marginales Thema gegenüber der eigentlichen Technik des Redens 
behandelt wurde. Ich würde sogar behaupten wollen, daß sich Witz 
und Wortspiel ähnlich zur Rhetorik-Lehre verhalten wie die Rheto­
rik zur aufgeklärten Philosophie: Es läßt sich als Verhältnis einer 
halbherzigen Ausgrenzung bezeichnen. Weil aber die Philosophie 
ohne Rhetorik stumm und die Rhetorik ohne Witz geistlos bliebe, 
so hat die Theorie des Witzes immer wieder die Theoretiker heraus­
gefordert. Ich will nur an ein paar bedeutende Witz-Denker der deut­
schen Sprache erinnern: an Lichtenberg, Schlegel, Jean Paul, Heine, 
Nietzsche, Freud. Und aus dieser Reihe möchte ich Jean Paul hervor­
heben, der nicht nur witzig geschrieben hat, sondern der auch über 
den Witz geschrieben hat. Ich meine das Kapitel aus der Vorschule 
der Ästhetik, das den vielversprechenden Titel »Witzprogramm« 
trägt. Auf diese Theorie des Witzes möchte ich nun meine weiteren 
Überlegungen beziehen.

2. Jean Pauls Definition des Witzes und die Metaphorik

Jean Paul beginnt seine Darlegungen über den Witz mit der Feststel­
lung, daß der Witz - zunächst als Eigenschaft eines Menschen ver­
standen - ein geselliges Phänomen sei, genauso wie die Schönheit; 
denn - so die witzige Beobachtung Jean Pauls - »was gewänne ein 

170 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

witziger Einsiedler oder eine schöne Einsiedlerin?«7. Den sozialen 
Charakter des Witzes, nicht nur der Charaktereigenschaft oder des 
geistigen Vermögens, sondern des trivialen Witzes - also nicht nur 
des Witzes, den man hat, sondern auch des Witzes, den man macht-, 
hebt Sigmund Freud ausdrücklich in seinem Witz-Buch hervor: 
Während der Traum ein vollkommen asoziales seelisches Produkt 
sei, ließe sich der Witz als die »sozialste aller auf Lustgewinn zielen­
den seelischen Leistungen«8 begreifen. (Auf die von Jean Paul beob­
achtete Vergleichbarkeit zwischen der Wirkung erotischer Schönheit 
und dem Vermögen, witzig zu sein, läßt sich Freud aber meines Wis­
sens nicht näher ein.)

Bevor ich auf den ursprünglichen Akt des Vergleichens zu spre­
chen kommen werde, aus dem Jean Paul seinen Begriff vom Witz 
entwickelt, der sich sowohl auf das spezifische geistige Vermögen, 
witzig zu sein, als auch auf das sprachliche Resultat, den Witz im 
trivialen Sinne, beziehen läßt, möchte ich noch kurz bei einer selt­
samen Negativdefinition verweilen, die, einigermaßen rätselhaft, am 
Anfang seiner Reflexionen im Witz-Kapitel steht. Diese Negativde­
finition lautet:

»Was ist nun Witz? Wenigstens keine Kraft, die ihre eigene Beschreibung 
zustande bringt.«9

Jean Paul läßt diese Bemerkung jedoch undiskutiert stehen und wen­
det sich sogleich der Widerlegung anderer Witz-Definitionen zu. Die 
zitierte Bemerkung über das Unvermögen des Witzes, sich selbst be­
schreiben zu können, mag zunächst mit dem erwähnten Aspekt der 
Geselligkeit Zusammenhängen, wonach Witz und Schönheit sich 
nicht selbst genügen können. Aber das wäre oberflächlich gelesen. 
Ich denke, daß das behauptete Unvermögen des Witzes, seine eigene 
Beschreibung zustande bringen zu können, vielmehr mit der Katego­
rie der Plötzlichkeit zu hat. Denn der Witz produziert ja keine dauer­
hafte Wahrheit, und seine Definitionen, wenn sie wirklich witzig 
sind, vergessen sich immer wieder. Jean Pauls Negativdefinition des 
Witzes begreife ich daher als Ausdruck eines fundamentalen Darstel­
lungsdilemmas: Eine witzige Darstellung des Witzes kann keine ver­

7 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik, in: Werke, Bd. 5, hrsg. von N. Miller, 3. Aufl. 
München 1973, S. 169.
8 S. Freud: Psychologische Schriften, Studienausgabe, hrsg. von A. Mitscherlich u.a., 
Bd. 4. Frankfurt a.M. 1982, S. 167.
9 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik, a.a.O., S. 169.

Rationalitätstypen tV 171

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

bindlichen, >haltbaren< Definitionen liefern. Umgekehrt läuft jeder 
Versuch, den Witz nicht-witzig, sondern systematisch deduktiv, also 
wissenschaftliche darstellen zu wollen, Gefahr, vom Eigensinn des 
Witzes - und sei es nur der Beispielwitze - unterlaufen und didak­
tisch langweilig oder unfreiwillig komisch zu werden. Selbst Freuds 
Buch über den Witz und seine Beziehung zum Unbewußten ist von 
diesem Effekt nicht ganz verschont geblieben; es ist zwar bis heute 
eine der besten Darstellungen des Witzes seit Jean Paul geblieben, 
aber es wird in sich irritiert durch unberechenbare Selbstbezüglich­
keiten in der Diskussion der Beispiel-Witze. Nicht zufällig hat Freud 
gerade an diesem Buch später das Interesse verloren; in den Vor­
lesungen zur Einführung in die Psychoanalyse bemerkt er zu seinem 
Witz-Buch, es habe ihn »seinerzeit ein Stück von meinem Wege ab­
geführt«10 11 (wobei ich jetzt doch bei Freuds Bemerkung, er sei durch 
die Frage nach dem Witz von seinem >Wege abgeführt< worden, auf 
den alten Begriff der durdTT], der >Täuschung< und des >Abweges<, 
aufmerksam machen muß ...).

Was nun aber Jean Pauls Darstellung des Witzes betrifft, so 
könnte man bei der Lektüre des Witz-Programms gerade über dieser 
Behauptung, daß der Witz nicht fähig sei, seine eigene Beschreibung 
zustande zu bringen, irre werden; denn Jean Paul riskiert im ganzen 
Kapitel immer wieder auf ausgesprochen witzige Weise Definitionen 
des Witzes. Es scheint also durchaus gerade die »Kraft« des Witzes zu 
sein, mit der der Autor seine Beschreibungen des Witzes zuwege 
bringt. Aber es gelingt Jean Paul nur unter der vorangestellten Prä­
misse, daß es eigentlich nicht gelingen kann. Allerdings kann man 
auch daran zweifeln, ob es ihm wirklich gelungen sei, die Witzigkeit 
witzig darzustellen, jedenfalls sagt Nietzsche in einem Aphorismus 
aus Menschliches, Allzumenschliches über Jean Paul:

»Ja, er hatte Witz, - aber leider für seinen Heisshunger darnach viel zu wenig: 
weshalb er den Leser gerade durch seine Witzlosigkeit zur Verzweiflung 
treibt.«11

Daß ein Zuviel an Witz die Wirkung des Witzes zum Verschwinden 
bringt, ist ein bekannter Effekt, den man an jedem Stammtisch be­

10 S. Freud: Psychologische Schriften, a.a.O., Bd. 4, S. 11.
11 F. Nietzsche: Sämtliche Werke, Kritische Studienausgabe in 15 Bden., hrsg. von 
G. Colli und M. Montinari, München 1980, Bd. 2, S. 596 f.

172 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

obachten kann und den Jean Paul auch selbst in seiner Untersuchung 
thematisiert.

Die unmittelbare Fortsetzung des Satzes, wonach der Witz nicht 
seine eigene Beschreibung zustande bringen könne, lautet in Jean 
Pauls Text:

»Einiges ist gegen die alte [Definition] zu sagen, daß er [der Witz] nämlich 
ein Vermögen sei, entfernte Ähnlichkeiten zu finden.«12

Interessanterweise bezieht sich Jean Paul hier, ohne es ausdrücklich 
zu sagen, auf eine Stelle aus der Rhetorik des Aristoteles. Und zwar 
auf eine Passage aus der Stilistik, wo es um den evidenten Ausdruck 
geht und um die Fähigkeit, Metaphern zu bilden. Aristoteles sagt an 
dieser Stelle:

»Man muß aber Metaphern bilden [...] von verwandten aber auf den ersten 
Blick nicht offen zutage liegenden Dingen, wie es z. B. auch in der Philosophie 
Charakteristikum eines richtig denkenden Menschen ist, das Ähnliche auch 
in weit auseinander liegenden Dingen zu erkennen.«13

Die Maxime zur Metaphernbildung ist in der Tradition der rhetori­
schen Stilistik sehr folgenreich gewesen und steht bei Aristoteles im 
unmittelbaren Zusammenhang mit der Beschreibung des Witzes. Die 
Lehrmeinung über die Fähigkeit des Metaphorikers, Ähnlichkeiten 
in weit auseinander liegenden Dingen zu erkennen - wodurch er nota 
bene einem Philosophen vergleichbar ist! -, wird nun von Jean Paul 
mit identitätsphilosophischen Argumenten aufgelöst - eine Widerle­
gung, die wenig interessant ist, weil sie letztlich auf einem Mißver­
ständnis (oder einer schlechten Übersetzung) der fraglichen Aristo­
teles-Stelle beruht. Von großer Bedeutung für die Darstellung des 
Witzes bei Jean Paul ist aber der Bezug auf die Metapher - und zwar 
auf die Metapher im Sinne der rhetorischen Tradition, wonach die 
Metapher nichts anderes als ein gekürzter Vergleich ist. Diese sim­
ple Definition - aus dem Vergleich >Achill kämpft wie ein Löwe< wird 
die Metapher vom >Löwen Achill< - ist in der Geschichte der Meta­
pherntheorien zwar verpönt, weil sie dem komplexen Phänomen des 
metaphorischen Ausdrucks wirklich nicht entspricht, aber sie hat bis 
heute überlebt. Für Jean Paul ist es denn auch weniger die Frage nach 
der Ähnlichkeit, der Similarität, welche ihn bei der Metapher inter­

12 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik, a. a. O., S. 169.
13 Aristoteles: Rhetorik, übers, von F. G. Sieveke, 2. Aufl. München 1987, S. 194f.

Rationalitätstypen A- 173

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

essiert, sondern das Phänomen der Gleichheit, auf welche der Akt des 
Vergleichens ausgerichtet ist. Er sagt:

»Auf der untersten Stufe, wo der Mensch sich anfängt, ist das erste leichteste 
Vergleichen zweier Vorstellungen [...] schon Witz, wiewohl im weitesten 
Sinn [,..]«14.

So gewinnt er über den Umweg einer Kritik der aristotelischen Me­
tapherndefinition überraschend einen anthropologischen Ansatz für 
die Bestimmung des Witzes, welche, wenn auch »im weitesten Sinn«, 
den Witz - als das Vermögen, überhaupt irgend etwas zu vergleichen 
- zum eigentlichen Anfang des Menschseins erklärt. Der Witz wird 
nun definiert als die »Kraft zu wissen« - übrigens in einer korrekten 
etymologischen Herleitung: »daher kommt das Wort Witz, als die 
Kraft zu wissen«15. Gegenüber dem Witz »im weitesteten Sinn« steht 
dann der eigentliche Witz oder der »ästhetische Witz«, der aber im­
mer noch zu jener »Kraft zu wissen« in einer unmittelbar etymolo­
gischen, sprachevidenten Beziehung steht. Dafür findet nun Jean 
Paul einen Vergleich bzw. eine Metapher, welche schon Freud begei­
stert hat und die er auch in seinem Witz-Buch zitiert:

»Der ästhetische Witz, oder der Witz im engsten Sinne, der verkleidete Prie­
ster, der jedes Paar kopuliert, tut es mit verschiedenen Trauformeln.«16

Die Bildlichkeit, die Jean Paul hier verwendet, um sein Kapitel über 
den >unbildlichen Witz< einzuleiten, ist - auch nach dem ausdrück­
lichen Zeugnis von Sigmund Freud - »selbst witzig«17. Doch ist die 
Pointe in dieser witzigen Witzdefinition gar nicht so leicht zu fassen, 
weil die Bildlichkeit mehrdeutig ist und sich nicht in der Aussage 
erschöpft, daß im Witz alles und jedes miteinander verglichen wer­
den könne. Vielmehr verdunkelt diese Formulierung gerade das, was 
sie aufhellen sollte, indem sie die logischen Bezüge chaotisiert: Ist der 
Witz ein Priester, der sich verkleidet hat, damit man ihn nicht als 
Priester erkennt, wenn er jedes Paar traut? Oder ist der Witz gerade 
kein Priester, sondern hat sich verkleidet, damit er wie ein Priester 
aussieht und jedes Paar trauen kann? Oder ist der Vergleich mit dem 
Priester nur gewählt, damit weit Auseinanderliegendes plötzlich als 
das Gleiche erscheine, in einer doppeldeutigen Gleichheit allerdings, 

14 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik, a.a.O., S. 171.
15 A.a.O.
16 A.a.O., S. 173.
17 S. Freud: Psychologische Schriften, a.a.O., S. 15.

174 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

welche sich wiederum in dem etwas zweideutigen Verb »kopuliert« 
spiegelt. Unter >kopulieren< ist einerseits die logische Funktion der 
Kopula, jenes schlichte Gleichsetzungszeichen >ist< gemeint. >Kopu- 
lieren< kann aber auch >begatten< meinen oder - das ist allerdings eine 
etwas veraltete Ausdrucksweise - >kirchlich trauern. Bei der witzigen 
Witzdefinition von Jean Paul wird ebenfalls deutlich, daß die eigent­
liche Sprengkraft des Witzes im Potential der Metaphorik liegt. Und, 
genau besehen, gibt gerade diese Definition mit ihren chaotisieren- 
den Effekten einen Beweis dafür ab, daß der Witz tatsächlich »keine 
Kraft ist, die ihre eigene Beschreibung zustande bringt«18. Allerdings, 
das wird jetzt deutlich, nicht aus Mangel oder Schwäche, sondern aus 
der Überfülle der möglichen Bezüge, aus einem semantischen Über­
schuß.

Indem der Witz in Jean Pauls Definition als »verkleidet« er­
scheint, verwendet die Formulierung eine topische Metapher für die 
metaphorische oder überhaupt für die stilisierte Rede, eine Metapher, 
die seit Cicero die Rhetorik-Lehrbücher belebt und die auch längst 
zur Redewendung habitualisiert worden ist. Die Metapher des Ge­
wandes bezeichnet in der Rhetorik das, womit man die Gedanken 
einkleidet: den Schmuck der Rede, die gesamte Stilistik also. Insofern 
gibt Jean Pauls witzige Witzdefinition einen deutlichen Hinweis auf 
die Heimat des Witzes, auf die Rhetorik als die Lehre vom Reden und 
vom Überreden.

Es gibt bei Jean Paul ein Wissen über die Allgegenwart der Me­
taphorik, die er in eine Formulierung gefaßt hat, welche auf die 
Sprachphilosophie des 19. Jahrhunderts und auch direkt auf Nietz­
sche gewirkt hat: Die Sprache sei »in Rücksicht geistiger Beziehun­
gen« nichts anderes als ein »Wörterbuch erblasseter Metaphern«19. 
Das Besondere der - gleichsam nebenbei, in Hinblick auf die Witz­
theorie entworfenen - Metapherntheorie Jean Pauls ist ihre stupende 
Selbstbezüglichkeit. Die verwirrenden Effekte der metaphorologi- 
schen Autoreferenz zeigen sich nicht nur bei der Metapher vom Witz 
als dem »verkleideten Priester«, sondern sie begleiten die Darstel­
lung eigentlich durchgängig. So schließt z. B. der Paragraph 51 über 
die Allegorie mit der Feststellung:

” Jean Paul: Vorschule zur Ästhetik, a.a.O., S. 169.
” A.a.O., S. 184.

Rationalitätstypen A- 175

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

»Hier hab' ich selber über die Allegorie allegorisch gesprochen; indes (es war­
ne mich und jeden!) nicht sonderlich.«20

Oder ein anderes Beispiel: Der Paragraph 45 »Sprachkürze«, der ein 
ganz wichtiges Moment des Witzes, nämlich die Kürze, behandelt, 
schließt so:

»Um nicht die Kürze über sie selber zu vergessen, wollen wir sie verlassen 
und zum - witzigen Zirkel kommen.«21

3. Witz-Zirkel, Wortspiel und Dithyrambus des Witzes

In Hinblick auf Jean Pauls Herkunft aus der Rhetorik deckt sich der 
Begriff des witzigen Zirkels< weitgehend mit dem rhetorischen Be­
griff einer figura etymologica. (Damit werden alle rhetorischen Sti­
lisierungen wie >betrogene Betrügen oder auch die Luhmannschen 
beobachteten Beobachten bezeichnet.) Die Beispiele von Jean Paul 
sind nicht immer ganz evident, aber er gibt auch rhetorisch deutliche 
Formulierungen wie >sich vom Erholen erholem oder vom »Dieb an 
Dieben«22. Wichtiger ist aber seine Reflexion auf das Phänomen oder 
das theoretische Konstrukt des witzigen Zirkels<, der nun als »wahre 
causa sui«23 bezeichnet wird in Anspielung immerhin auf eine mit­
telalterliche Definition Gottes. Jean Paul sagt zum >Witz-Zirkel<:

»Außer der Kürze erfreuet daran noch, daß der Geist, der ewig fortschreiten 
muß, dieselbe Idee, z. B. >das Erholen< zum zweiten Male, aber als ihre eigne 
Widersacherin vor sich stehen und sich durch die Gleichheit genötiget sieht, 
einige Ähnlichkeit zwischen ihr selber auszukundschaften.«24

Die paradoxe Zuspitzung, in welche die Definition des selbstbezüg­
lichen, schöpferischen >Witz-Zirkels< führt, wird zum Indiz einer 
Sprach- und Weltkonzeption, welche keine Referenz außerhalb der 
Sprache mehr zuzulassen scheint. Die Rede wird im Spiel der Worte 
zur Über-Rede, zur witzigen Rede über sich selbst. Im Paragraph 52 
über »Das Wortspiel« wird das so beschrieben:

20 A.a.O., S. 191.
21 A.a.O., S. 178.
22 A.a.O., S. 179.
23 A.a.O.
24 A.a.O.

176 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

»Der zweite wahre Reiz des Wortspiels ist das Erstaunen über den Zufall, der 
durch die Welt zieht, spielend mit Klängen und Weltteilen. Jeder Zufall, als 
eine wilde Paarung ohne Priester, gefällt uns vielleicht, weil darin der Satz der 
Ursachlichkeit (Kausalität) selber, wie der Witz, Unähnliches zu gatten schei­
nend, sich halb versteckt und halb bekennt.«25

Wenn man diese Beschreibung des Wortspiels als eines autonomen 
Zufalls mit der früher zitierten witzigen Definition des Witzes als 
»verkleideter Priester«, der »jedes Paar kopuliert«, vergleicht, dann 
fällt auf, daß zwar der Witz selbst, der die Kraft zu haben scheint, 
»Unähnliches zu gatten«, erhalten bleibt, daß aber der »Priester« in­
zwischen entbehrlich ist. Denn im witzigen Wortspiel ereignet sich 
nun eine »wilde Paarung ohne Priester«. Und was sich darin »halb 
versteckt und halb bekennt«, das ist das Gesetz der Kausalität, das 
zum Teil bestätigt und zum Teil suspendiert erscheint. Der Witz - 
der von Jean Paul in einer konsequent sprachimmanenten Metapher 
als »das Anagramm der Natur«26 bezeichnet wird - erweist sich als 
autopoietisch: er ist als >wahre causa sui< nur noch auf sich selbst 
bezogen und »von Natur ein Geister- und Götter-Leugner«27.

Im gleichen Paragraph 54, welcher der »Notwendigkeit deut­
scher witziger Kultur« gewidmet ist, findet sich dann eine höchst 
signifikante Sequenz:

»Nun gibt es einen lyrisch-witzigen Zustand, welcher nur aushungert und 
verödet, wenn er bleibt und herrscht, aber wie das viertägige Fieber die herr­
lichste Gesundheit nachlässet, wenn er geht. Wenn nämlich der Geist sich 
ganz frei gemacht hat - wenn der Kopf nicht eine tote Polterkammer, sondern 
ein Polterabend der Brautnacht geworden - wenn eine Gemeinschaft der 
Ideen herrscht wie der Weiber in Platons Republik und alle sich zeugend ver­
binden - wenn zwar ein Chaos da ist, aber darüber ein heiliger Geist, welcher 
schwebt, oder zuvor ein infusorisches, welches aber in der Nähe sehr gut ge­
bildet ist und sich selber gut fortbildet und fortzeugt - wenn in dieser all­
gemeinen Auflösung, wie man sich den Jüngsten Tag außerhalb des Kopfs 
denkt, Sterne fallen, Menschen auferstehen und alles sich untereinander- 
mischt, um etwas Neues zu gestalten - wenn dieser Dithyrambus des Witzes, 
welcher freilich nicht in einigen kargen Funken eines geschlagenen toten Kie­
sels, sondern im schimmernden Fort- und Überströmen einer warmen Gewit­
terwolke besteht, den Menschen mehr mit Licht als mit Gestalten füllt: dann 
ist ihm durch die allgemeine Gleichheit und Freiheit der Weg zur dichteri­

25 A.a.O., S. 193.
26 A.a.O., S. 201.
27 A.a.O.

Rationalitätstypen A- 177

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

sehen und zur philosophischen Freiheit und Erfindung aufgetan, und seine 
Findkunst (Heuristik) wird jetzo nur durch ein schöneres Ziel bestimmt.«28

Der >lyrisch-witzige Zustande von dem in dieser Passage die Rede ist, 
wird hier durch die rhetorischen Mittel der Überredung gleichsam 
performativ zur Darstellung gebracht: Im Ganzen nimmt der Passus 
die Form einer weitgespannten, durch Anaphern skandierten und 
kunstvoll gesteigerten Periode an, die - dezent selbstbezüglich - mit 
den Worten »ein schöneres Ziel bestimmt« abgeschlossen wird. Es 
wäre Aufgabe einer ausführlichen rhetorischen Analyse, das figura­
tive Instumentarium von Metaphern und Wortspielen zu benennen, 
aus dessen Zusammenwirken der Eindruck des Dithyrambischen ent­
steht. Denn Jean Pauls Rede vom »Dithyrambus des Witzes« wird 
selbst zum Dithyrambus und bedient sich all der rhetorischen Lizen­
zen, welche schon Aristoteles in seiner Rhetorik ausdrücklich für die 
»Dithyrambendichter« vorbehalten hatte - »denn sie lieben den 
Wortschwall«29.

Rhetorik und Poetik vereinigen sich also bei Jean Paul zur pro­
grammatischen Darstellung eines poetisch überhöhten Zustandes 
von Witzigkeit, in dem sich nun das zu entfalten scheint, was sonst 
beim Witz in der Plötzlichkeit der Pointe konzentriert ist und dem 
gewöhnlichen rationalen Bewußtsein nur als >Täuschung< in der 
lachenden Erfahrung eines >Nichts< zugänglich ist. Der Witz in die­
ser verlangsamten Transformation zu einer dithyrambischen >Über- 
Rede< stellt - durch das >Überströmen< der sprachlichen Mittel - eine 
künstliche poetische Dauer der Evidenzerfahrung her, welche sich im 
Vergleich mit dem kathartischen viertägigen Fieber< dennoch als ein 
flüchtiger Zustand, als ein zeitlicher Ausnahmezustand weiß.

In Jean Pauls Überredungssuada verbildlicht sich übrigens auch 
das Gefühl der eigenen Überzeugungskraft im Vergleich der freien 
»Ideen« mit der platonischen Weibergemeinschaft, die - in witzigem 
Wörtlichnehmen des Begriffs der Über-Zeugung - »alle sich zeugend 
verbinden«. In solcher dithyrambischen Darstellung des lyrisch-wit­
zigen Zustandes zeigen sich nun Aspekte der plötzlichen Wahrheit 
im Witz, die - über die Metaphorik vermittelt - lesbar werden als 
revolutionäre Signale. So verbinden sich die Parolen von »Freiheit« 
und »Gleichheit« mit einer kühnen, frühsozialistisch anmutenden 
Deutung von Platons Politeia und mit einer apokalyptischen Vorstel­

28 A.a.O., S. 202.
29 Aristoteles: Rhetorik, a.a.O., S. 175.

178 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

lung des Jüngsten Tages: Es wird eine vollkommene Erneuerungs­
vision entworfen, eine Revolution, die »mehr mit Licht als mit Ge­
stalten füllt«. Dieses »Licht« gleicht in der zitierten Passage - der 
Hinweis auf die »Gewitterwolke« im Text macht das deutlich - einem 
künstlich verlangsamten Blitz. Das »Licht« ist die Metapher 
schlechthin für die >Wahrheit< - noch im Begriff der >Aufklärung< 
ist sie enthalten -, und der »Blitz« ist, wie es die Redewendung vom 
>Geistesblitz< belegt, die Metapher einer plötzlichen Einsicht in die 
Wahrheit.

Insofern erlaubt der >Dithyrambus des Witzes< eine poetisch dif­
ferenzierte Einsicht in die Wirkungsweise des Witzes und in die selt­
same Struktur seiner Pointe, die als >Wahrheit< erscheint, aber in der 
rationalisierenden Übersetzung, der vernünftigen Erklärung des 
Witzes, nicht fortdauern kann, sondern den Charakter der »Täu­
schung« und des »Nichts« annimmt.

Zum Verständnis dieser paradoxen Wahrheitserfahrung im 
Witz gibt nun die Metaphorik der zitierten Stelle noch einen wei­
teren wichtigen Hinweis. Es ist - nicht nur vermittelt über die Bild­
lichkeit von Revolution und Jüngstem Tag, sondern auch in direkter 
Nennung - von einem schöpferischem »Chaos« die Rede. Es lohnt 
vielleicht, diese Sequenz im dithyrambischen »Wortschwall« ge­
nauer zu bedenken. Ich zitiere noch einmal:

»- wenn zwar ein Chaos da ist, aber darüber ein heiliger Geist, welcher 
schwebt, oder zuvor ein infusorisches, welches aber in der Nähe sehr gut ge­
bildet ist und sich selber gut fortbildet und fortzeugt -«

Die Rede ist hier von zwei Erscheinungsformen des Chaos. Das eine 
Chaos ist das biblisch-mythische, das Tohuwabohu aus der Genesis 1, 
Vers 2:

»Und die Erde war wüst und leer, und es war finster auf der Tiefe; und der 
Geist Gottes schwebte auf dem Wasser.«

In der Jean Paulschen Übersetzung wird in diesem Bericht über das 
anfängliche Chaos aus dem »Geist Gottes« ein »heiliger Geist«, und 
das »Wasser«, über welchem er schwebt, wird nicht erwähnt. Das 
zweite Chaos, von dem im Text die Rede ist, wird ein »infusorisches« 
genannt, was heute vielleicht nicht unmittelbar verständlich ist. Das 
Epitheton bezieht sich auf die >Infusorien< oder die >Aufgußtierchen<. 
Sie heißen >Aufgußtierchen<, weil sie sich im scheinbar leeren Was­
ser, das man auf Erde oder Stroh aufgießt und stehen läßt, rasch ent­

Rationalitätstypen A- 179

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolfram Groddeck

wickeln und unter dem Mikroskop als ein eigener, mikroskopischer 
Kosmos sichtbar werden. Diese Lebewesen im subliminalen Bereich 
der Wahrnehmung bewegten nach ihrer Entdeckung das ganze 
18. Jahrhundert, weil sich der Schreck über das Leben im scheinbar 
leeren Wasser mit der Faszination des Formenreichtums dieser Lebe­
wesen mischte. Auf diese Erfahrung also bezieht sich die Formulie­
rung Jean Pauls, wonach das »infusorische Chaos [...] in der Nähe 
sehr gut gebildet ist und sich selber gut fortbildet und fortzeugt«.

Das doppelte Bild des Chaos wird nun lesbar als Chiffre für die 
schöpferische Potenz und die mikrologische Feinstruktur des Witzes, 
dessen scheinbare Leere als Täuschung wahrgenommen wird, der 
aber, in der Nähe gesehen, den paradoxen Anblick eines wohlgeord­
neten Chaos zeigt. Eine solche Deutung entspricht nun dem, was in 
den letzten Jahrzehnten in der modernen Naturwissenschaft als 
>Chaos< erforscht wird: Es handelt sich um jene hochdifferenzierten 
Formen mit selbstähnlichen Mustern, die unerwartete Gesetzmäßig­
keiten entwickeln. Ich denke nicht, daß man Jean Paul einer plumpen 
Aktualisierung aussetzt, wenn man die Existenz und Reflexion sol­
cher Strukturen und Logiken in seinen Texten - und speziell in seiner 
Witztheorie - feststellt, sondern eher wäre das als ein Hinweis auf 
den Diskurs der romantischen Naturwissenschaft zu begreifen, der - 
aufgrund neuer Beobachtungen und Techniken - heute wieder aktu­
ell geworden ist.

In unserem Zusammenhang interessiert vor allem, daß im Phä­
nomen des Witzes das Chaos als eine andere, eigenständige Existenz­
weise der Wahrheit und nicht einfach als deren Negation sichtbar 
wird. Die instabile Wahrheit des Witzes ließe sich so über den Um­
weg der Rhetorik und über die Vermittlung der Metaphorik begrei­
fen als eine chaotische Erfahrungsweise der Erkenntnis, die sich den 
systematisch verfahrenden Rationalitätstypen gegenüber immer 
wieder als eine Ent-Täuschung darstellt. So wie das Chaos in der 
Natur, wenn man es genau und in der Nähe betrachtet, eigene For­
men und Gesetzmäßigkeiten zeigt, so hat auch der Witz in seinem 
Doppelaspekt als inhaltloser Spaß und als Modus eines anderen, in­
stabilen, plötzlichen Wissens seine eigene Rationalität. Die Rationa­
lität des Witzes läßt sich aber - das wäre meine Schlußthese - durch­
aus an die anderen Rationalitätstypen >anschließen<. Auch darüber 
gibt Jean Pauls dithyrambischer Abschnitt Auskunft. Indem nämlich 
der Jyrisch-witzige Zustand< sich als ein vorübergehender weiß, wird 
durch ihn, wie es am Ende der zitierten Passage heißt: »der Weg zur 

180 ALBER PHILOSOPHIE Karen Gloy (Hg.)

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Dithyrambus des Witzes

dichterischen und zur philosophischen Freiheit und Erfindung auf­
getan, und seine Findkunst (Heuristik) wird jetzo nur durch ein 
schöneres Ziel bestimmt«.

In diesem allesversöhnenden Schluß vereinigen sich nicht nur 
Poesie und Dichtung, sondern es wird auch der Begriff der »Erfin­
dung« in einem neuen Lichte sichtbar. Denn mit der »Erfindung« 
verweist der »Dithyrambus des Witzes« zurück in die Rhetorik, in 
den Bereich der inventio, der Lehre von der Auffindung der Dinge 
und Gedanken. Der Witz ist ein Instrument der Erfindung, oder - 
nach Jean Pauls schönem Begriff - der »Findkunst«. Der Witz als eine 
Weise der Erkenntnis ist schöpferisch, aber nicht konservativ. Er 
kann nicht bewahren und auch nicht festhalten, was schon vorhan­
den ist. Er ist wesentlich innovativ. Daher ist er auch begreiflich als 
die große kreative Kraft, die für die Erkenntnis alles Neuen unver­
zichtbar ist, von der man aber nicht erwarten kann, daß sie »ihre 
eigene Beschreibung zustande bringt«30.

30 Jean Paul: Vorschule der Ästhetik, a.a.O., S. 169.

Rationalitätstypen Ar- 181

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993651-166 - am 20.01.2026, 10:27:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993651-166
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

