
TEILB

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Wertintuitionismus und Viertphänomenologie

1. Brentano, Scheier und Hartmann (Wolf)

Franz Brentano (1838-1917) hat mit seiner Schrift Vom Ursprung 
sittlicher Erkenntnis großen Einfluß ausgeübt auf die Werttheo­
rien der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts; Moore behauptete in 
einer Rezension und im Vorwort zu den Principia Ethica, daß er 
in wesentlichen Punkten mit Brentano übereinstimme (kritisch 
dazu McAlister 1982, 94 ff.).

Brentano hat seinen Beitrag zur Erkenntnislehre der Ethik 
„zum Gedankenkreis einer ,Deskriptiven Psychologie*“ (Brenta­
no 1955, 3) gerechnet. Damit grenzt sich Brentano von einer rein 
empiristischen, genetischen Psychologie ab, die den eigentlich 
normativen oder verpflichtenden Charakter der Ethik verfehle. 
Obwohl er sich selber der empirischen Schule zuzählt (13), tadelt 
er doch den Psychologismus in der Logik und in der Ethik. Die 
Gebote der Ethik können ebensowenig wie die Gebote der Moral 
aus dem „Drang eines Gefühls“, aus Furcht vor Strafe oder Hoff­
nung auf Belohnung oder aus einer Dressur durch einen Despoten 
abgeleitet werden (39 ff.). Auch die Kantische Lösung - den „ka­
tegorischen Imperativ“ - verwirft Brentano kurzerhand als Fik­
tion (14). Kants reiner Pflichtethik wird die von Aristoteles ange­
regte Frage nach dem Ziel oder Zweck unseres Handelns 
entgegengesetzt. Die „eigentlichste und hauptsächlichste Frage 
der Ethik“ lautet: „Welcher Zweck ist richtig, welcher unrichtig?“ 
(15) In der Zweckorientierung stimmt Brentano mit dem klassi­
schen Utilitarismus überein. Interessanter sind jedoch die Ab­
weichungen. Zum einen begnügt sich Brentano nicht mit einer 
Antwort, die das tatsächlich Erreichbare - die Erfüllung von 
Wünschen - zum Ausgangspunkt macht. Mills sog. „Beweis“ des 
Utilitarismus - die Orientierung der Wertlehre an faktischen 
Wünschen - wird zurückgewiesen (20). Ob damit Mills notori­
sches Argument tatsächlich getroffen wird, bleibe dahingestellt 
(vgl. Alican 1994).

Nicht was die Menschen tatsächlich lieben, sondern was das 

88

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Liebenswerte ist, wird zum obersten Maßstab erhoben. Brentano 
begründet diese scharfe Abgrenzung des „desirable“ vom „desi- 
red“ mit einer interessanten Analogie zwischen Wertungen und 
Urteilen. Jedes Urteil enthält neben seinem Vorstellungsgehalt ei­
nen Akt der Zustimmung oder Ablehnung, doch es ist nicht die­
ser Akt, der das Urteil zu einem wahren macht. „Also das wirkli­
che Vorkommen der Liebe bezeugt keineswegs ohne weiteres die 
Liebwürdigkeit [sic!], wie ja auch das wirkliche Anerkennen kei­
neswegs ohne weiteres die Wahrheit beweist.“ (Brentano 1955^ 
20)

Zum anderen - und hier liegt die zweite Abweichung vom Uti­
litarismus - verwirft Brentano dessen Wertlehre, den Hedonis­
mus, der besagt, Lust sei der einzige intrinsische Wert. Der psy­
chologische Hedonismus, demgemäß die Menschen letztlich nur 
nach ihrer Lust (bzw. nach dem Vermeiden von Unlust) strebten, 
sei unplausibel - Brentano verweist auf das Beispiel von Asketen. 
Als Werttheorie hat der Hedonismus zwei Mängel: Zum einen 
leugnet er den irreduziblen Wert der Erkenntnis bzw. der Liebe 
zur Erkenntnis. Zum anderen verkennt er, daß es neben dem in­
stinktiven Streben nach Lust „auch ein Gefallen und Mißfallen 
höherer Art“ gibt. Brentano hütet sich davor, den „edlen Liebes­
akt“ zum höchsten oder gar einzigen Wert zu deklarieren. „Denn 
der einzelne edle Liebesakt bleibt, so wertvoll er immer sei, ein 
endliches Gut. Ein gewisses endliches Gut aber ist auch jede Ein­
sicht.“ (29) In diesem Punkt weicht er auch von der Auffassung 
Platons und Aristoteles ab, die dazu neigten, Erkenntnis über die 
Akte ethischer Tugend zu stellen. Das wenigste, was man zum 
Verhältnis der sittlichen Werte und dem Wert der Erkenntnis be­
haupten kann, ist die These, „daß jedenfalls keine der beiden Sei­
ten auf Kosten der andern gänzlich vernachlässigt werden kann.“ 
(31) Man hat diese Forderung auch Inklusivismus genannt. Ein 
Wert sollte nie auf Kosten anderer Werte verabsolutiert werden. 
Brentano anerkennt, daß es so etwas wie eine moralische Arbeits­
teilung gibt, die dazu führt, das einige Menschen mehr der Er­
kenntnis, andere mehr der Liebe dienen. Doch das Liebenswerte 
oder Wertvolle sollte auch dann anerkannt werden, wenn man es 
selber nur wenig fördern kann. Der Inklusivismus fordert, daß 
man Werten und Idealen, denen man selber nicht dienen kann, 
nicht mit Ressentiments begegnet und damit jenen, die sich ihrer 
annehmen, keine Hindernisse in den Weg legt. Brentano preist 

89

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedoch auch das klassische Ideal, das über den Inklusivismus hin­
ausweist. Erstrebenswert sei eine „gewisse harmonische Entwick­
lung und Betätigung aller unserer edlen Anlagen“ (ib.).

Schließlich wird Benthams Idee eines hedonistischen Kalküls 
als absurd zurückgewiesen, weil sich die Intensität von Lust nicht 
aus Einheiten von Lust zusammensetzt. „Kann man wirklich er­
kennen, eine Lust sei doppelt so groß als eine andere?“ Oder muß 
man nicht vielmehr zugeben, daß „wie so vielfach auf psychi­
schem Gebiete ... auch hier eigentliche Maßbestimmungen un­
möglich“ sind (29)?

Brentano versucht nun ähnlich wie in seiner Lehre von der 
Intentionalität des Vorstellens und Urteilens, eine Intentionalität 
unserer Gefühle zu statuieren. Die Tatsache, daß es einige nicht­
intentionale Gefühle gibt, bestätigt lediglich die Regel, daß In­
tentionalität der Charakterzug alles Psychischen ist. „Kein Hö­
ren ohne Gehörtes, kein Glauben ohne Geglaubtes, kein Hoffen 
ohne Gehofftes, kein Streben ohne Erstrebtes, keine Freude oh­
ne etwas, worüber man sich freut, und so im übrigen.“ (16) Die 
psychischen Akte der Liebe, des Hasses und des Vorziehens sind 
korrelativ zu einem Objekt - dem Liebens- oder Hassenswürdi- 
gen bzw. Vorzugswürdigen. „Das mit richtiger Liebe zu Lieben­
de, das Liebwerte, ist das Gute im weitesten Sinne des Wortes.“ 
(19) Diese scheinbar tautologische Formel hat folgende Funk­
tion: Einerseits soll sie Wertungen auf den Bereich der Gemüts­
bewegungen zurückbeziehen - Werten ist, im Unterschied zu 
Urteilen, kein rein intellektueller Vorgang. Andererseits hat das 
Werturteil ebenfalls einen Gehalt - es ist kein rein emotives Ge­
bilde. Dieser Gehalt ist allerdings kein Gegenstand in der Welt, 
sondern eben der intentionale Gehalt des entsprechenden Ge­
mütsaktes. Brentano versucht, drei Thesen miteinander zu kom­
binieren:
1) Werturteile enthalten Akte des Liebens, Hassens oder Vorzie­

hens.
2) Gemütsakte haben einen intentionalen Gehalt.
3) Gemütsakte sind richtig oder falsch.
Mit der ersten These unterstreicht Brentano die Tatsache, daß 
Wertungen auf Gemütstätigkeiten oder Gefühlen beruhen (etwas 
über sie aussagen oder aus ihnen abgeleitet werden können); sie 
sind nicht Tätigkeiten eines rein vernünftigen Willens, wie bei 
Kant. Die drei emotiven Grundphänomene sind Liebe simpliciter, 

90

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haß simpliciter und Präferenz (Vorzugswahl). Liebe und Haß 
lassen sich nicht auf Präferenz zurückführen, denn es ist z.B. 
möglich, A und B zu lieben, ohne eines dem anderen vorzuziehen. 
Brentano steht der Reduktion von Liebe und Haß auf Präferen­
zen skeptisch gegenüber, weil dies einer Reduktion von Präferenz 
auf den Vorzug gegenüber dem gleichkäme, was mit größerer In­
tensität geliebt oder mit geringerer Intensität gehaßt wird. Der 
Begriff der Intensität läßt sich jedoch nur bedingt auf psychologi­
sche Phänomene anwenden, nämlich nur dann, wenn Sinnesqua- 
litäten involviert sind. Daher ist es notwendig, die Eigenständig­
keit der drei emotiven Grundphänomene anzuerkennen.

These 2 steht im Gegensatz zu einem primitiven Emotivismus, 
der Wertungen jeden Gehalt oder jede Struktur abspricht. Hier 
versucht Brentano, den Werturteilen Gehalt zuzusprechen, ohne 
sie jedoch auf Existenzbehauptungen oder Prädikationen über ein 
„Reich von Werten“ festzulegen. Sollten Urteile über intrinsisch 
Gutes überhaupt als Prädikationen verstanden werden, dann nur 
in dem Sinne, daß sie Prädikationen über Korrektheit oder Rich­
tigkeit gewisser positiver Gefühle sind. So gesehen hält Brentano 
- im Gegensatz zu Moore - ,intrinsisch gut4 für definierbar.

Brentano scheint jedoch noch einen Schritt weiter zu gehen: Er 
deutet nämlich an, daß es sich bei den Ausdrücken ,gut‘ und 
,schlecht4 in ihrer Anwendung auf in sich Wertvolles gar nicht 
um Prädikate handle, wie die meisten Philosophen bis Moore 
und die vermeintlichen Nachfolger von Brentano, Max Scheier 
und Nicolai Hartmann, meinten, sondern um „synkategoremati- 
sche“ oder „synsemantische“ Ausdrücke, die nichts behaupten 
oder aussagen, sondern eine Liebe oder einen Haß zu einem in­
tentionalen Objekt zum Ausdruck bringen (vgl. Chisholm 1986, 
51 f.). Das Urteil „Freundschaft ist in sich gut“ impliziert nicht 
das Existenzurteil, daß es Freundschaft in der Welt oder Freund­
schaft als idealen Wert gebe, obwohl man sagen kann, wenn 
Freundschaft ein Wert in sich ist, ist eine Welt, in der Freund­
schaft existiert, eine bessere Welt. Zu den sog. Wertaxiomen ge­
hört die Annahme, daß die Existenz eines positiven Wertes selbst 
ein positiver Wert sei. So lautet dieses Axiom in der Paraphrase 
von Max Scheier (Scheier 1980, 100), der sich im übrigen viel un­
bekümmerter als Brentano einer Ontologisierung der Werte an­
nähert. Auch in der Annahme, es gebe eine materiale Rangord­
nung der Werte, geht Scheier einen folgenschweren Schritt über 

91

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brentano hinaus (vgl. Scheier 1980, 105, Anm.). Brentano selber 
nimmt überhaupt keine Propositionen oder Sachverhalte an - es 
existieren nur einzelne Dinge, keine abstrakten Objekte. Natür­
lich ist diese Position nicht ohne Schwierigkeiten, doch in bezug 
auf die Werttheorie hat sie den Vorteil, daß sie ihre rigorosen An­
hänger gar nicht erst in Versuchung bringt, Werte zu ontologisie- 
ren.

Auch Wahrheit wird nicht ontologisch als Übereinstimmung 
oder gar Identität verstanden (Brentano 1955, 59 f.), sondern 
strikt epistemologisch expliziert, nämlich mit Bezug auf Evidenz. 
Nicht die empirische Beobachtungsevidenz gibt unseren Urteilen 
letzte Bestätigung oder Erfüllung, sondern die Evidenz innerer 
Wahrnehmung, mit der wir Lust oder Erkenntnis als etwas Gutes 
erleben.

Nach Brentano sind unsere letzten Werturteile apodiktisch und 
a priori begründet, während Urteile über instrumentelle Werte a 
posteriori und kontingent sind. Was ,notwendig4 bedeutet, expli­
ziert Brentano ebenfalls epistemologisch, also via apodiktische 
Urteile. Nach Brentano behaupten apodiktische Urteile keine 
notwendigen Wahrheiten, sondern sie verneinen die Möglichkeit 
von korrekten Behauptungen vom Typus ,Es gibt runde Quadra­
te4 oder ,Schmerz ist etwas in sich Gutes4 oder ,Erkenntnis ist 
etwas in sich Schlechtes4. Brentano vermeidet also auch im Blick 
auf die Modalität der Notwendigkeit den Relativismus und Sub­
jektivismus von Protagoras, ohne sich auf den Platonismus fest­
zulegen. Wir finden bei Brentano nirgends eine Bezugnahme auf 
ein notwendiges oder unveränderliches „Reich der Werte44 (vgl. 
Chisholm 1988, 44 f., 52). Vielmehr glaubt er, daß wir durch die 
Verneinung der Möglichkeit korrekter Behauptungen wie ,Lust, 
Glück, Liebe, Erkenntnis, Gerechtigkeit, Schönheit, Proportion, 
gute Absicht, Ausübung der Tugend sind in sich schlecht4 zu einer 
(unvollständigen) Liste dessen gelangen, was in sich gut und was 
in sich schlecht sei.

These 3 soll den ethischen Relativismus zurückweisen, der be­
sagt, Werturteile seien nichts als persönliche Geschmacksurteile, 
d.h. Urteile, die für einige wahr, für andere falsch sein könnten. 
Liebe und Haß können als richtig charakterisiert werden, nämlich 
dann, wenn sie sich auf Liebens- bzw. Hassenswertes richten. Ja 
sie können sich auf ganze Klassen richten, wie bereits Aristoteles 
bemerkte. Diese Verallgemeinerung findet „mit einem Schlag44, 

92

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne jede Induktion statt (Brentano 1955, 82 f.). Diese „innere 
Wahrnehmung“ soll sich von Introspektion unterscheiden, weil 
sie nicht in Analogie zur äußeren Beobachtung verstanden wer­
den kann. Im Unterschied zu Beobachtung bezieht sie sich nicht 
auf partikuläre Vorkommnisse von Gemütsakten - hier führt In­
trospektion gewöhnlich zu einer Verzerrung der Phänomene. Wer 
seinen Zorn beobachtet, hört auf, zornig zu sein. Innere Wahr­
nehmung dagegen führt von der Bekanntschaft mit partikulären 
Gefühlsakten oder der Vorstellung eines exemplarischen Falles 
mit einem Schlag zu einem Typus von Gefühlsakten. Diese „in­
tuitive Induktion“ unterscheidet sich von der empirischen Induk­
tion dadurch, daß sie von einem einzigen Beispiel sofort und ohne 
Zwischenschritte zum Allgemeinen gelangt und daß sie „untrüg­
lich“ ist. Brentano vertritt einen „philosophischen Intuitionis­
mus“, wie es Henry Sidgwick (1838-1900) nennt (vgl. Sidgwick 
1907, 200 f.), d.h. keinen handlungsdeontologischen Intuitionis- 
mus in bezug auf partikulare, situationsbezogene sittliche Urteile 
wie Prichard, sondern einen Intuitionismus in bezug auf die Er­
kenntnis allgemeiner Werte und Prinzipien. Insofern steht er der 
Position von Ross näher, der intuitive Urteile auf „prima-facie“- 
Prinzipien bezieht.

Die Überlegenheit des philosophischen Intuitionismus von 
Sidgwick, Brentano und Ross besteht darin, daß er die einzelnen 
Reaktionen und Urteile der Alltagsmoral nicht einfach en bloc 
übernimmt. Die universelle Geltung philosophischer Intuitionen 
gibt ihnen eine kritische Funktion gegenüber isolierten Vorurtei­
len der Tradition. Doch die Schwierigkeit dieser Position besteht 
darin, wie sich echte Intuitionen (die zugleich wahr und nicht 
bloß tautologisch sind) von unechten (falschen oder bloß tautolo­
gischen Intuitionen) unterscheiden lassen. Sidgwick hat dieses 
Problem - die Unterscheidung zwischen genuinen Intuitionen 
von einer gewissen Klasse von „sham-axioms“ - als eines der 
schwierigsten Hindernisse für das Studium der Ethik bezeichnet 
(Sidgwick 1907, 373-379).

Mit der Charakterisierung der Richtigkeit von Gefühlen durch 
ihren intentionalen Bezug auf Liebenswertes etc. ist für die Er­
kenntnislehre eigentlich nichts gewonnen, man muß in diesem 
Zusammenhang von einer verderblichen epistemologischen Zir- 
kularität sprechen. Wer wissen will, warum eine Liebe korrekt 
ist, wird auf das Liebenswerte verwiesen; und wer wissen möchte, 

93

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


warum etwas liebenswert ist, wird auf den Akt der korrekten Lie­
be zurückverwiesen (vgl. McAlister 1982, 91 f.).

Die von These 3 angenommene Zweiwertigkeit von Gemütsak­
ten und damit der auf ihnen basierenden Werturteile wird durch 
die indifferenten Urteile durchbrochen. Brentano hat seine Auf­
fassung nachträglich revidiert und verdeutlicht, daß das Prinzip 
des ausgeschlossenen Dritten nicht auf die Sphäre des Emotiona­
len anwendbar ist (vgl. Brentano 1955, 19, 26 und Chisholm 1988, 
55 f.).

Die Anwendung des Kriteriums, daß das Gute das Liebenswer­
te sei, ist nach Brentano nicht immer garantiert. Man könnte sich 
z.B. Wesen mit einem (nach unserer Auffassung) verkehrten 
Wertesystem ausdenken, die z.B. den Irrtum als solchen liebten 
und die Einsicht um ihrer selbst willen verabscheuten. Zwar wür­
den wir gegenüber diesen Wesen darauf insistieren, daß sie sich 
irrten, daß ihre Präferenzen falsch seien etc. Wir würden uns nicht 
mit der Feststellung begnügen, daß es eben Wesen mit einem an­
deren Geschmack sind. Doch wie könnten wir solche Wesen von 
der Verkehrtheit ihrer Liebe, ihres Hasses bzw. ihrer Präferenzen 
überzeugen? Auf der Ebene einer intersubjektiv nachvollziehba­
ren Argumentation können wir nicht viel ausrichten. Wir können 
selber nicht sicher sein, ob wir nicht auch von gewissen verkehr­
ten Lieben oder Präferenzen verblendet sind. „Wir haben keine 
Gewähr dafür, daß wir von allem, was gut ist, mit einer als richtig 
charakterisierten Liebe angemutet werden.“ (Brentano 1955, 24) 
Mit diesem Zugeständnis wird jedoch Brentanos Auszeichnung 
von korrekten Emotionen als Resultaten oder Elementen einer 
inneren und untrüglichen Wahrnehmung dementiert.

Damit hat Brentano eine Achillesferse seiner Theorie aufge­
deckt. Zwar versucht er in einer Anmerkung, diese Schwäche zu 
vertuschen, indem er sie mit unserer Unfähigkeit vergleicht, alle 
Handlungsfolgen vorauszusehen. Ebensowenig wie uns dieser 
Mangel an vollständiger Voraussicht daran hindern kann, unser 
Bestes zu versuchen, ebensowenig könne die hier namhaft ge­
machte Ungewißheit als Hindernis betrachtet werden (92 f.). 
Doch dieser Vergleich ist schief. Handelt es sich im einen Fall 
um ein Problem der Unvollständigkeit, so handelt es sich bei der 
Unsicherheit, ob uns alles, was in sich gut ist, wirksam „anmutet“, 
um eine radikale Ungewißheit. Schließt man nämlich, wie das 
Brentano in der Polemik gegen Mill tut, jede Verankerung unserer 

94

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wertungen in anthropologischen Gegebenheiten oder Tendenzen 
aus, läßt man die Tatsache, daß Menschen nach Erkenntnis, Tu­
gend etc. streben, nicht einmal als schwaches empirisches Indiz 
für die Vorzugswürdigkeit dieser Ziele gelten, so bleibt letztlich 
nichts mehr übrig als dieser geheimnisvolle Akt des „Angemutet­
werdens“, dieser Hauch eines „lumen naturale“, der sich einer 
intersubjektiven Überprüfbarkeit grundsätzlich entzieht.

Damit soll nicht bestritten werden, daß es einige Regeln des 
Vorziehens gibt, die Brentano mehr oder weniger zutreffend be­
schrieben hat. Es handelt sich um formale Axiome der Wertver­
größerung oder Wertverminderung. Diese lassen sich nicht im­
mer, wie Brentano ursprünglich glaubte, durch Addition oder 
Subtraktion bzw. als „Prinzip der Summierung“ formulieren. 
Wertaxiome belehren uns darüber, daß z.B. der Zustand eines 
sittlich schlechten Menschen, der leidet, besser ist als jener eines 
sittlich guten Menschen, der leidet, oder gar der Zustand eines 
lasterhaften Menschen, der glücklich ist und triumphiert. Hier 
trägt Brentano, auch mit Rücksicht auf die Theodizee-Problema­
tik, dem Phänomen des „organisch Guten“ Rechnung: Selbst 
Werte, die in sich gut sind, können vermindert werden durch die 
Konstellation oder Ordnung, in der sie sich mit anderen Werten 
verbinden. Neben der Schadenfreude wäre hier auch die Genug­
tuung über die Bestrafung von Übeltätern zu nennen. Wird im 
ersten Fall in sich gute Freude zu etwas Schlechtem, so wird im 
zweiten Fall in sich schlechtes Leiden der Bestraften zu etwas 
Angemessenem und somit Guten. Bereits hier stellt sich die Fra­
ge, ob man in Überlegungen dieser Art ein gültiges Argument - 
etwa für eine retributive Theorie der Strafe - zu sehen vermag. 
Der zentrale Gedanke der retributiven Straftheorie auf der Basis 
der Doktrin von organischen Ganzheiten besagt, daß aus dem 
Übel der Strafe etwas in sich Gutes wird, und zwar nicht durch 
quantitative Ausbalancierung von Gutem und Schlechtem. Ent­
scheidend ist also nicht eine Art Summenbildung, in der die Sum­
me von Gutem jene von Schlechtem überwiegt, sondern viel­
mehr der Gedanke, daß in sich Schlechtes in gewissen 
Konstellationen zu in sich Gutem wird. Es findet gleichsam eine 
alchemistische Umschmelzung von Gutem in Schlechtes oder 
umgekehrt statt. Schlechtes wird gleichsam durch Gutes besiegt 
bzw. vereitelt. Die Doktrin des organisch Guten dient Brentano 
weiterhin dazu, die Übel in der Schöpfung als notwendige Teile 

95

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer guten Ordnung zu rechtfertigen. Insofern ist selbst die 
Genugtuung der Heiligen über den Anblick der Höllenqualen 
der Sünder etwas Gutes. Tatsächlich macht Brentano, in den 
Fußstapfen des Thomas von Aquin, ausführlichen Gebrauch 
von seinen Wertaxiomen zur Verteidigung seiner Version einer 
Theodizee. Inwiefern die Lehre von organischen Ganzheiten als 
Argument gegen die Universalisierung bzw. als Argument für 
den ethischen Partikularismus verstanden werden könnte, wird 
von Brentano nicht erörtert (vgl. Lemos 1994, Kap. 3).

Die Begründung der Ethik in Erkenntnis a priori liefert ab­
strakte Regeln, die uns kaum Aufschluß geben über den Inhalt 
von Tugend und Laster oder anderer Werturteile. Brentano 
glaubt, das Fundament der Ethik seien einige selbst-evidente Ur­
teile, die nur von perversen Menschen in Zweifel gezogen wer­
den könnten. Ob wir selber zu diesen gehören, ergibt sich ledig­
lich aus dem schwer kontrollierbaren Sachverhalt, ob uns das, 
was in sich gut ist, wirksam „anmutet". Von dieser Formulierung 
ist es nicht mehr weit bis zur Metapher des ,Wertauges‘ bzw. der 
Wertblindheit, mit der Individuen oder ganze Epochen geschla­
gen seien (vgl. Hildebrand 1982, II. Teil: „Die Wertblindheit in 
ihren verschiedenen Grundformen"). Indem zuerst Scheier und 
danach Nicolai Hartmann das Wertfühlen und das Wertschauen 
als austauschbare Begriffe verwenden, fördern sie die Entwick­
lung (oder Verfälschung) von Brentanos Lehre zu einer Ontolo­
gie idealer Werte. „Werte sind der Seinsweise nach Platonische 
Ideen." (Hartmann 1926, 121, vgl. auch 125, 127) Hartmann hat 
den von Scheier ausgeführten emotionalen Apriorismus des 
Wertgefühls und die materiale Ethik auf seine Weise fortgebildet. 
Die vermeintlich a priori begründete Ethik führt jedoch zu einer 
methodischen Schwierigkeit: Sie nimmt Bezug auf Begriffe wie 
jenen der anfechtbaren oder unanfechtbaren intrinsischen Werte; 
ob ein Wert anfechtbar sei (ob z.B. Freundschaft in einer be­
stimmten Konstellation oder Ordnung von Werten zu etwas in 
sich Schlechtem werden kann) läßt sich, wenn überhaupt, wohl 
nur mit Bezugnahme auf überzeugende Gegenbeispiele entschei­
den; ob dagegen ein Wert unanfechtbar sei, läßt sich überhaupt 
nicht zeigen, weil wir die Möglichkeit eines überzeugenden Ge­
genbeispiels nicht a priori ausschließen können.

Abgesehen von dieser Schwierigkeit gibt es noch andere Grün­
de, warum sich das Programm einer apriorischen Wertethik als 

96

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sackgasse erwies. Weit entfernt davon, überzeitliche Sachverhalte 
aufzudecken, haben sich materiale Wertethiker immer als Kinder 
ihrer Zeit erwiesen. Doch was nützt die Annahme von überzeit­
lichen Wertideen, wenn wir uns de facto mit historisch und gesell­
schaftlich vermittelten Wertvorstellungen begnügen müssen? Der 
ausschweifende Dogmatismus der materialen Wertethik, in der 
inhaltliche Werte und Wertverhältnisse als objektive und unan­
tastbare Gegebenheiten deklariert werden, ist gleichsam der Ver­
größerungsspiegel jener Vagheit, die bereits in Brentanos Idee ei­
ner „Anmutung durch das Liebwerte“ angelegt ist.

Brentano glaubte, mit einem höchsten Prinzip der Moral, das 
ohne Ausnahme gelte, der positiven Sittlichkeit (den geltenden 
Moralvorstellungen) einen kritischen Standard entgegenzustellen. 
Dieses höchste Prinzip hat den Charakter einer Maximierungsre­
gel. Sie fordert uns auf, nach dem Besten für alle Wesen und für 
alle Zeiten zu streben. Dies schließt eine Pflicht zum Verzicht, 
eventuell sogar zur Selbstaufopferung ein. Bereits Bentham hat 
sich einer Abwertung der Zukunft entgegengesetzt. Insofern setzt 
sich Brentano ebenfalls dem Einwand der Überforderung aus. 
Seine Antwort darauf ist schlicht: Nur christliche Gelassenheit 
kann uns davor bewahren, angesichts der Strenge der moralischen 
Forderung in falsche Selbstvorwürfe oder übertriebene Schuldge­
fühle abzugleiten. „Hab’ mit allen, - auch mit dir Geduld.“ (91)

Brentanos Ausführungen zur praktischen Ethik sind haupt­
sächlich ein Spiegel seiner katholischen Herkunft. „Indem wir 
Nächstenliebe und Selbstaufopferung für Vaterland und Mensch­
heit als Pflicht erklärten, wiederholten wir nur, was rings um uns 
verkündet wird.“ (34) Max Scheier und Dieter von Hildebrand 
sind dieser Systematisierung der Wertlehre im Geiste der katholi­
schen Lehre gefolgt, während Nicolai Hartmann zur Wahrung 
menschlicher Freiheit für einen postulatorischen Atheismus plä­
diert.

Obwohl Brentano ein ungewöhnlich vorsichtiger und beschei­
dener Denker war, hat er mit seinem Programm einer intuitio- 
nistischen Wertlehre andere Mitglieder der phänomenologischen 
Bewegung dazu ermutigt, abenteuerliche Behauptungen als ob­
jektive Einsichten in präexistente Wertverhältnisse auszugeben. 
Der gemeinsame Grundfehler mancher der Phänomenologie na­
hestehenden Denker ist die Tendenz, alle Phänomene, auch 
Werte, einseitig deskriptiv zu deuten. Werturteile werden schein­

97

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bar unabhängig von menschlichen Entscheidungen oder Konven­
tionen „verifiziert“ - letztes Kriterium ist ein geistiges Schauen 
bzw. apriorisches Wertfühlen. Das Pathos des Deskriptivismus 
führt dazu, Elemente von Entscheidung, Abmachung und Prä- 
skription in der Ethik zu unterschlagen. Es ist kein Zufall, daß 
die Entwicklung der Wertlehre nach Brentano mit ihrem auf 
innere Evidenzerlebnisse gestützten Apriorismus die erste Hälfte 
dieses Jahrhunderts nicht überlebt hat. Überdies hat Nicolai 
Hartmann in seiner Ethik einer Idealisierung und Ontologisie- 
rung des Reichs von Werten Vorschub geleistet, die Brentano aus­
drücklich von sich gewiesen hatte.

Sieht man einmal ab von Hartmanns problematischer Ontolo­
gie, so finden sich in seiner Ethik interessante Anregungen. Be­
sonderes Interesse verdienen seine Hinweise auf Wertantinomien. 
Hartmann ist aufgeschlossen für die Unvereinbarkeit und Inkom- 
mensurabilität verschiedener Wertvorstellungen. Der Glaube an 
eine letzte Harmonie aller Werte verliert in seiner säkularen Welt­
deutung an Überzeugungskraft. Deshalb wirken manche seiner 
Analysen moderner als die katholisch geprägte Lehre von Hilde­
brand.

Die Idee einer „materialen Wertethik“ geht auf Max Scheier 
zurück. Dieser hat versucht, den ethischen Intuitionismus mit ei­
ner Methode, nämlich der phänomenologischen, zu versehen. Er 
war bestrebt, dem Formalismus von Kant jene inhaltliche An­
schaulichkeit entgegenzusetzen, auf die Edmund Husserl seine 
Philosophie des transzendentalen Bewußtseins gestützt hat. Die 
Kritik an Kants ethischem Formalismus geht auf Schopenhauer 
zurück und unterstellt Kant die Ambition, mit dem kategorischen 
Imperativ moralische Normen generieren zu wollen. Es ist jedoch 
plausibler, den kategorischen Imperativ als kritisches Testverfah­
ren zu betrachten, das den Inhalt von Maximen auf seine sittliche 
Validität hin überprüft. Die Maximen verschaffen der Ethik so­
zusagen ihr materiales „input“. So gesehen ist der Vorwurf des 
ethischen Formalismus gegenstandslos! Damit soll jedoch nicht 
bestritten werden, daß Scheier die Achillesferse von Kants Meta­
physik der Sitten getroffen hat, nämlich die Tatsache, daß Kants 
Ethik nicht in Autonomie, sondern in Logonomie gipfle, d. h. in 
einer anonymen und leibvergessenen Standardisierung der freien 
Person als Vernunftperson (Scheier 1980, 370 ff.). Damit verdun­
kelt Kant nicht nur die Vorstellung einer individuellen Zurech­

98

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nung von Verantwortung, sondern er macht die Rede von einer 
„individuellen Person“ zu einer contradictio in adjecto.

Scheier versucht der Ethik ein materiales Apriori zu verschaf­
fen. In kritischer Anknüpfung an Brentano werden Liebe und 
Haß als das letzte Fundament alles anderen Apriorismus bezeich­
net (vgl. Scheier 1980, 83, 100 und 104). Damit eröffnet er die 
Aussicht auf eine Wertphänomenologie und Phänomenologie 
des emotionalen Lebens als eines selbständigen Forschungsgebie­
tes, in dem der Gegensatz von Vernunft und Sinnlichkeit über­
wunden wird.

Mit der Übertragung der Methode der Veranschaulichung auf 
das Wertfühlen hat Scheiers Vorgehen viel von der strengen Dis­
ziplin Husserls eingebüßt. „Es fehlt bei Scheier die methodische 
Strenge, die wir bei Brentano und Husserl beobachten können.“ 
(Stegmüller 1989,130; vgl. auch die knappe Würdigung von Hart­
mann) Scheiers ethischer Personalismus enthält eine Fülle von 
Anregungen, die jedoch die grundsätzliche Frage nicht befriedi­
gend beantworten kann, ob sich ein philosophischer Intuitionis- 
mus von einem Alltagsintuitionismus klar abgrenzen läßt. Wie 
wir bereits sahen, hat Henry Sidgwick diese Schwierigkeit deut­
lich formuliert. Doch hat er sie gelöst?

Philosophischer Intuitionismus mag sich in der Mathematik 
oder in der phänomenologischen Analyse des Bewußtseins be­
währen, doch eignet er sich auch zur Analyse normativer Sätze? 
Kritiker eines ethischen Intuitionismus verweisen darauf, daß 
dieser leicht zu einem Ersatz für moralische Begründungen de­
generiert und damit ebensowenig Werturteile wie gewöhnliche 
Wissensansprüche zu stützen vermag. In dieser degenerierten 
Form würde z. B. die Antwort auf die Frage „Warum ist der bloße 
Wunsch nach Rache unmoralisch?“ lauten: „Weil ihr der Unwert 
anschaulich immanent ist, ohne daß irgendwelche Beurteilung 
über ihn zu ergehen hätte.“ (Vgl. fast wörtlich Scheier 1980, 207) 
An die Stelle des moralischen Urteils tritt ein Akt des Erlebens, 
ein Evidenzgefühl, nicht etwa, um ein Urteil zu begründen, son­
dern als Ersatz für das Urteil. Daß Scheier nicht völlig diesem 
degenerierten Intuitionismus verfällt, liegt nicht daran, daß er ei­
ne zuverlässige phänomenologische Methode in die Ethik einge­
führt hätte, sondern an der ungewöhnlichen Breite seiner histori­
schen Kenntnisse (und dem Reichtum seiner biographischen 
Phasen und Konversionen, wie man hinzufügen könnte). Scheier 

99

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat der kulturellen und historischen Relativität der Werte und 
dem Verhältnis von Ethik und persönlichem Ethos viel Aufmerk­
samkeit geschenkt. So warnt er ausdrücklich vor „jenem Hoch­
mute, der die sittlichen Wertschätzungen der eigenen Zeit ohne 
kritische Besonnenheit für die ,selbstverständlich* einzigen hält, 
und darum ihre Werte allen Zeiten fälschlich unterlegt“ (Scheier 
1980, 308).

2. Moore, Ross und Prichard (Schaber)

A. George Edward Moore

a. Naturalistischer Fehlschluß
Moores „Principia Ethica“ (PE) ist eines der berühmtesten und 
einflußreichsten moralphilosophischen Bücher dieses Jahrhun­
derts. Vor allem das darin entwickelte Konzept des naturalisti­
schen Fehlschlusses gehört zum festen Bestand metaethischer 
Diskussionen. Was ist unter dem naturalistischen Fehlschluß zu 
verstehen? Häufig wird darunter die von David Hume stammen­
de These, daß sich Sollens- nicht aus Seinsaussagen ableiten las­
sen, verstanden (vgl. dazu Hudson 1969}. Doch dies ist bei Moore 
mit dem Begriff ,naturalistischer Fehlschluß* nicht gemeint. Für 
Moore handelt es sich dabei nicht um einen falschen Schluß aus 
bestimmten Prämissen, sondern um einen Fehler, der sich nach 
Moore bei unterschiedlichen Moralphilosophen wie Bentham 
(PE, 49), Mill (a.a. O., 110/111), Spencer (a.a. O., 90) und auch 
Aristoteles (a. a. O., 246) findet. Der Fehler besteht darin, daß 
man das Wort ,gut* zu definieren versucht (a.a.O., 39ff.). Einem 
solchen Versuch kann kein Erfolg beschieden sein, da ,gut* sich - 
so Moore - nicht definieren läßt. Für diese These spricht seiner 
Ansicht nach folgendes Argument: ,Gut* kann beispielsweise 
nicht ,als das, was gewünscht wird* definiert werden, da es sinn­
voll ist zu fragen: „Diese Handlung wird gewünscht, aber ist diese 
Handlung auch gut?** (vgl. a.a.O., 46f.). Diese Frage wäre sinn­
los, wenn ,gut* dasselbe wie ,wird gewünscht* bedeuten würde. 
Zudem wäre dann die Aussage ,Das, was gewünscht wird, ist 
gut* eine Tautologie und übersetzbar in die Aussage ,Das, was 
gewünscht wird, wird gewünscht*.

100

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nach Moore bezeichnet das Wort ,gut‘ eine einfache, undefi­
nierbare Eigenschaft. Er vergleicht sie mit der Eigenschaft ,gelb‘. 
Auch diese Eigenschaft ist, wie Moore ausführt (a.a. O., 40), ein­
fach und undefinierbar. Man kann zwar versuchen, ,gelb‘ über die 
Wellenlänge des Lichts zu definieren. Damit würde aber nicht das 
definiert, was wir wahrnehmen. Im Unterschied zu ,gelb‘ be­
zeichnet ,gut‘ keine natürliche Eigenschaft. Deshalb läßt sich eine 
naturalistische Ethik nicht aufrechterhalten. Gleichzeitig ist ,gut‘ 
aber auch keine übernatürliche Eigenschaft. Daran scheitern - so 
Moore - metaphysische Moraltheorien (vgl. a. a. O., 164 ff.). Mit 
,gut‘ ist vielmehr eine Eigenschaft gemeint, die sich nicht auf an­
dere Eigenschaften - seien diese nun natürliche oder übernatür­
liche - reduzieren läßt; es handelt sich um eine Eigenschaft eige­
ner Art.

In „Principia Ethica“ läßt Moore das Verhältnis von nicht-mo­
ralischen und moralischen Eigenschaften ungeklärt. Er äußert 
sich dazu erst in dem 1942 erschienenen Aufsatz „Reply to my 
Critics“. Die Eigenschaft ,gut‘ wird dort als eine nicht-natürliche 
Eigenschaft bezeichnet, die von natürlichen Eigenschaften abhän­
gig ist: Wenn etwas gut ist, dann folgt dies aus den natürlichen 
Eigenschaften, die der in Frage stehende Gegenstand besitzt 
(Moore 1942, 588). Die Eigenschaft ,guf tritt zu bestimmten na­
türlichen Eigenschaften hinzu, ohne auf sie reduziert werden zu 
können (vgl. dazu Sylvester 1990, 140 ff.).

b. Moralische Intuitionen
Moore wird gerne als ein Vertreter des ethischen Intuitionismus 
gesehen. Die genauere Betrachtung zeigt aber, daß moralische In­
tuitionen für ihn keine Garanten moralischer Wahrheit sind. Sei­
ner Ansicht nach liefern sie uns gerade im Blick auf moralische 
Normen keine unverbrüchlichen Gewißheiten. Unsere morali­
schen Pflichten sind Moore zufolge - anders als Ross und Pri- 
chard glauben (vgl. IV, 2.B.) - nicht aus sich selber einsichtig 
(vgl. PE, 212). Um zu wissen, was unsere Pflichten sind, können 
wir uns deshalb nicht allein auf moralische Intuitionen verlassen. 
Nach Moore geben uns Intuitionen nur eine Antwort auf die Fra­
ge, welche Dinge an sich gut sind (vgl. a.a.O., 205); damit wird 
der legitime Bereich der Intuitionen sehr stark eingeschränkt. Für 
die Erkenntnis moralischer Normen spielen sie, wenn überhaupt, 
eine bloß untergeordnete Rolle. Moore vertritt keinen Intuitio- 

101

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nismus in bezug auf moralische Normen oder Pflichten, sondern 
bloß einen Intuitionismus im Blick auf das, was intrinsisch gut ist. 
(Eine Ausnahme bildet die von ihm ebenfalls zugelassene Intui­
tion in bezug auf eine Brückennorm zwischen dem Guten und 
dem Richtigen, welche besagt, daß es richtig sei, das Gute zu ma­
ximieren.)

c. Der ideale Utilitarismus
Moore beschäftigt sich in der PE wie auch in seinem 1912 erschie­
nen Buch „Ethics“ (E) auch mit der Frage, was es heißt, richtig zu 
handeln. Er geht dabei von einer Definition des Ausdrucks ,rich- 
tig* aus: ,Richtig* ist nach Moore gleichbedeutend mit ,das 
größtmögliche Gut hervorbringend* (vgl. PE, 210; E, 143). Damit 
meint er, die einzig sinnvolle Bedeutung von ,richtig* zu formu­
lieren. Moore glaubt es hier mit einer echten Intuition, und nicht 
mit einer bloßen Verbaldefinition zu tun zu haben. Richtig han­
delt dementsprechend derjenige, der das Gute maximiert. Dabei 
ist für Moore - anders als für die klassischen Utilitaristen - nicht 
allein Glück (pleasure) gut, sondern z.B. auch die Wahrnehmung 
des Schönen oder die Pflege freundschaftlicher Beziehungen. 
Moore teilt mit den klassischen Utilitaristen einzig das Maximie­
rungsgebot, nicht aber deren Werttheorie.

Wir können nun aber, wie Moore meint, nicht mit Sicherheit 
wissen, welche Handlung in einer bestimmten Situation die be­
sten Konsequenzen haben wird. Im günstigsten Fall sind wir ein­
zig in der Lage, das zu bestimmen, was wahrscheinlich die besten 
Folgen haben wird (PE, 215 ff.). Entsprechend können wir einzig 
Regeln bestimmen, deren Befolgung im allgemeinen das bestmög­
liche Resultat nach sich zieht. Doch auch wenn es nicht immer 
besser sein muß, diesen Regeln zu folgen, ist Moore der Meinung, 
daß wir uns strikt an die utilitaristischen Regeln halten sollten. 
Das ist in unserer Unwissenheit begründet: Wir können nie mit 
Sicherheit wissen, ob es im Einzelfall besser ist, eine moralische 
Regel zu verletzen (vgl. a. a. O., 228 f.). Moore gibt zu, daß es Fälle 
geben kann, in denen es offensichtlich moralisch besser wäre, eine 
Regel zu verletzen. Doch solche Regelverletzungen motivieren 
andere dazu, dasselbe zu tun und zwar in Situationen, in denen 
es in keiner Weise vorteilhaft ist, von der Regel abzuweichen 
(a. a.O., 230 f.). Deshalb sollten nach Moore Regeln auch dann 
befolgt werden, wenn der Akteur zu wissen meint, daß deren Ver­

102

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letzung in diesem besonderen Fall die besseren Folgen nach sich 
ziehen würde. Dieses Paradox, daß der Utilitarist im Einzelfall 
nicht utilitaristisch überlegen oder sogar gegen seine utilitaristi­
sche Berechnung für den Einzelfall, zugunsten einer längerfristi­
gen Strategie, handeln sollte, wurde bereits von Sidgwick erörtert 
(vgl. Sidgwick 1907, 492, wo er sich jedoch selber zu widerspre­
chen scheint; vgl. die Kritik in Railton 1984, in: Scheffler 1988, 
121, n. 30).

d. Egoismus
Nach Moore läßt sich die Frage, ob es rational sei, moralisch gut 
zu handeln, leicht lösen. Seiner Ansicht nach handelt es sich dabei 
nämlich um eine sinnlose Frage. Damit nimmt er explizit gegen 
Henry Sidgwick Stellung, der die Frage nach dem Verhältnis von 
Rationalität und Moral zu den grundlegendsten Problemen der 
Ethik zählt (vgl. Sidgwick 1907, 110, Anm. 1). Moore ist hier an­
derer Ansicht: Der Egoist, welcher der Auffassung ist, daß allein 
sein Eigeninteresse ihm Gründe zum Handeln liefert, vertritt eine 
irrationale Position. Der Egoismus - so Moore - widerspricht 
sich selbst. Dies versucht er folgendermaßen deutlich zu machen: 
Dem Egoismus zufolge ist das, was gut für mich ist, das einzige 
Gut. Das kann aber nur bedeuten, daß das, was jeweils gut ist für 
eine Person, allein gut ist. Der Egoismus behauptet also, daß das 
Gut jeder Person das einzige ist, was gut ist (PE, 151). Moore 
bezeichnet dies als einen absoluten Widerspruch.

Der Einwand liegt nahe, daß der Egoist nicht behauptet, daß 
das, was gut für ihn ist, das einzige ist, was gut ist. Er behauptet 
bloß, daß das eigene Gut für ihn das alleinige Gut ist. Wie Moore 
argumentiert hat dieser Zusatz ,für ihn4 bzw. ,für mich4 jedoch 
keinen Sinn (vgl. a. a. O., 152). Etwas ist - so Moore - entweder 
an sich gut oder an sich nicht gut. Dementsprechend gilt auch: 
Was für mich gut ist, ist an sich gut oder an sich nicht gut {„gut 
im absoluten Sinne“; vgl. a. a. O., 150). Deshalb ist der Egoist nach 
Moore auf die sich selbst widersprechende These verpflichtet, daß 
das, was jeweils gut ist für Personen, an sich das einzig Gute ist.

Dagegen läßt sich einwenden, daß durchaus zwischen dem, was 
an sich gut, und dem, was für eine Person gut ist, unterschieden 
werden kann. Es leuchtet nicht ein, daß alles, was gut ist, an sich 
gut sein muß, da etwas für mich gut sein kann, ohne für andere gut 
zu sein oder ohne aus einer objektiven Perspektive gut zu sein.

103

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Egoist widerspricht sich nur, wenn er das, was für ihn gut ist, 
als etwas versteht, das unabhängig von ihm gut ist. Auf dieses 
Verständnis seines eigenen Guts ist der Egoist jedoch nicht ver­
pflichtet.

e. Organische Einheiten
Nach Moore kann etwas gut als Mittel zum Zweck oder intrinsich 
gut sein (vgl. a.a.O., 57). Gut im ersten Sinn ist etwas aufgrund 
seiner Folgen. Intrinsisch gut sind diejenigen Dinge, die auch gut 
wären, wenn sie nur für sich existieren würden (vgl. a.a.O., 258: 
„Dinge, welche wir, wenn sie für sich existierten, in absoluter Iso­
lation, dennoch für gut halten würden“). Die vorrangige Aufgabe 
der Ethik ist es - so Moore - das zu bestimmen, was intrinsisch 
gut ist. Dabei gibt es Dinge, die als Teil eines Ganzen und Dinge, 
die als Ganzes intrinsisch gut sind. Moore betont, daß der Wert 
eines Ganzen nicht die Summe des Werts der Teile sein muß (vgl. 
a. a. O., 62). Das Ganze bildet - so Moore - eine organische Ein­
heit (vgl. a.a.O., 65ff.). Die Idee organischer Einheiten läßt sich 
im Blick auf ein Beispiel folgender Art plausibel machen: Wenn 
ich mich am Leiden einer anderen Person freue, dann haben wir 
einen Teil, meine Freude, die gut ist, und ein Ganzes, meine Scha­
denfreude, die in sich schlecht ist. Oder umgekehrt können ein 
wertneutraler Teil und ein Teil, der nur wenig wertvoll ist, zusam­
men einen hohen Wert haben. Für Moore ist das der Fall, wenn 
man sich der Schönheit eines Objekts bewußt wird (vgl. a.a.O., 
62/63). Die Schönheit für sich genommen ist nach Moore wert­
neutral, und bewußte Zustände als solche haben nur geringen 
Wert. Wichtig ist: Der hohe Wert, den diese beiden Teile zusam­
men haben, ist nicht die Summe des Werts der Teile.

Man kann bestreiten, daß Teile einen anderen Wert haben kön­
nen als organische Einheiten (vgl. dazu Ross 1930, 136; vgl. zum 
Problem auch Lemos 1994, 40 ff.). Die Freude am Leiden anderer 
hat keine guten Teile; sie besteht nicht aus der Freude, die gut, und 
dem Leiden der anderen, das schlecht ist. Schadenfreude ist viel­
mehr ein schlechtes Ganzes.

104

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. William David Ross und Harold Arthur Prichard

a. Ross’ ethischer Pluralismus
Moores Moralphilosophie hat auf die Position von Ross einen 
starken Einfluß ausgeübt. Ross knüpft in seinem bekanntesten 
Werk ,The Right and the Good4 (RG) an Moores These, ,gut4 sei 
undefinierbar, an. Er teilt diese Auffassung, geht aber gleichzeitig 
einen Schritt weiter als Moore. Ross ist - anders als Moore - der 
Ansicht, daß auch der Ausdruck ,richtig4 nicht definiert werden 
kann (vgl. RG, Kap. L). ,Richtig4 kann z.B. nicht ,die bestmögli­
chen Folgen hervorbringend4 bedeuten, weil sonst die Aussage 
,Es ist richtig, das zu tun, was die bestmöglichen Folgen hat4 tau­
tologisch wäre. Solche Aussagen sind aber nicht tautologisch.

Auch anders als Moore lehnt Ross den Utilitarismus ab. Seiner 
Ansicht nach ist der Utilitarismus falsch, weil er dem ,persönli­
chen Charakter4 moralischer Pflichten nicht Rechnung zu tragen 
vermag (vgl. a.a. O., 22; vgl. Wolf 1996). Viele moralische Pflich­
ten gehen nach Ross aus den verschiedenen Beziehungen hervor, 
die ich zu anderen Menschen habe. Ich kann anderen nicht nur - 
wie der Utilitarist unterstellt - als Wohltäter gegenüberstehen, 
sondern auch als Kollege, als Freund, als Vater, als Schuldner, als 
Mitbürger usw. (vgl. RG, 19). Aus all diesen sozialen Beziehun­
gen und nicht bloß aus der Wohltäterrelation gehen nach Ross 
spezifische Pflichten hervor. Ross hält den Utilitarismus aber 
auch darum für falsch, weil es, wie er meint, Handlungen gibt, 
die unabhängig von ihren Folgen richtig sind (vgl. a. a.O., 46 f.). 
So ist es richtig, ein Versprechen zu halten, ob dies nun gute Fol­
gen nach sich zieht oder nicht.

Welche moralischen Pflichten wir haben, ist nach Ross aus sich 
selbst heraus einsichtig. Seiner Ansicht nach ist es offensichtlich 
und keiner Begründung bedürftig, daß wir z. B. die Pflicht haben, 
Versprechen zu halten oder das Wohl anderer zu fördern (vgl. 
a. a. O., 29). Unsere moralischen Pflichten sind für Ross genauso 
evident wie mathematische Axiome. Dabei versteht er diese 
Pflichten nicht als absolute, sondern als prima-facie-Pftichten. 
Das heißt: Es ist meine moralische Pflicht, meine Versprechen zu 
halten, sofern es nicht moralische Gründe gibt, die es mir nahele­
gen, ein bestimmtes Versprechen nicht zu halten.

Nach Ross haben unsere moralischen Pflichten unterschiedli­
che Quellen, die sich nicht auf ein einziges Prinzip zurückführen 

105

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lassen. Ross sieht im Fehlen eines letzten Prinzips keinen Mangel 
und auch keinen Einwand gegen den von ihm vertretenen Intui- 
tionismus. Er schreibt dazu in seinem 1939 erschienen Buch 
„Foundations of Ethics“ (FE): „We have a natural wish to reach 
a single principle from which the rightness or wrongness of all 
actions can be deduced. But it is more important that a theory be 
true than that it be simple...“ (FE, 83). Nach Ross ist es zwar 
legitim, nach einem grundlegenden Prinzip zu suchen. Doch 
dem Versuch, die unterschiedlichen moralischen Prinzipien auf 
ein Prinzip zu reduzieren, sei kein Erfolg beschieden. Ein mora­
lisches System, das auf einem Prinzip aufbaut, kann den unter­
schiedlichen Dingen, die wir als moralisch ansehen, nicht Rech­
nung tragen. Deshalb ist der ethische Pluralismus dem ethischen 
Monismus vorzuziehen (vgl. a.a. O., 83). Natürlich können wir 
weiterhin darauf hoffen, ein letztes Prinzip zu finden. Ross hält 
es aber für weiser, eine irreduzible Vielheit von Prinzipien zu ak­
zeptieren.

So umfaßt die Liste von prima-facie-Pflichten
a) Pflichten, die auf von einem selbst ausgeführten Handlungen 

beruhen wie z.B. Wahrhaftigkeits- und Wiedergutmachungs­
pflichten;

b) Pflichten, die auf von anderen begangenen Handlungen beru­
hen wie z.B. Dankbarkeitspflichten;

c) die Pflicht verteilender Gerechtigkeit;
d) die Pflicht des Wohlwollens (die eigentliche utilitaristische 

Pflicht, das Gute in der Welt zu maximieren);
e) die Pflicht, anderen nicht zu schaden;
f) die Pflicht, sich selber zu vervollkommnen.
Diese unterschiedlichen moralischen Pflichten können miteinan­
der kollidieren. Läßt sich in solchen Fällen bestimmen, welche 
Pflicht befolgt werden sollte? Ross ist hier skeptisch: Es ist seiner 
Ansicht nach unklar, ob sich Pflichtenkollisionen rational auflö­
sen lassen (vgl. a.a.O., 188). Doch damit wird, wie Ross betont, 
seine intuitionistische Ethik nicht bedroht. Wir wissen, was zu 
tun unsere moralische Pflicht ist, ohne in allen Konfliktfällen die 
richtige Lösung zu kennen. Nach Ross wird daran bloß deutlich, 
daß unser moralisches Wissen begrenzt ist (vgl. a.a.O., 188). Da­
bei können wir uns - so Ross - durchaus auch in Konfliktfällen 
häufig eine Meinung darüber bilden, was die wahrscheinlich rich­
tige Handlung ist (vgl. a.a.O., 190). Und in den Fällen, wo wir 

106

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dazu nicht in der Lage sind, läßt sich bestimmen, welche Hand­
lungen die richtigen Handlungen sein können (vgl. a.a. O., 191).

b. H. A. Prichards Intiütionismus
Wie Ross ist H. A. Prichard ethischer Intuitionist. Dabei vertritt 
Prichard einen Intuitionismus, der dem, was man in der gegen­
wärtigen Diskussion „Partikularismus“ (vgl. IV,3) nennt, sehr na­
he kommt. Entwickelt wird diese Position in dem 1912 veröffent­
lichten Aufsatz „Does Moral Philosophy Rest On a Mistake?“ 
(1968, 1-17) Prichard beschäftigt sich darin zunächst mit der Fra­
ge ,Wieso soll ich moralisch sein?4. Nach Prichard kann diese Fra­
ge, bei der es sich um die zentrale moralische Frage handelt, nicht 
beantwortet werden. Ohne Zweifel kann man z.B. sagen: „Du 
sollst moralisch sein, weil dies deinem Eigeninteresse entspricht.“ 
Doch dies ist, wie Prichard meint, keine Antwort auf die Frage 
„Wieso soll ich moralisch sein?“ (vgl. a. a. O., 3 ff.). Die Frage ,Soll 
ich meine Schulden zurückzahlen?4 kann nur als Frage danach 
verstanden werden, ob es eine moralische Pflicht gibt, Schulden 
zurückzuzahlen. Ist dies der Fall, dann ist - so Prichard - klar, daß 
wir in der entsprechenden Weise handeln sollten. Zu sagen: Ja, 
ich sollte meine Schulden zurückzahlen, aber soll ich meine 
Schulden zurückzahlen?4 ist sinnlos (vgl. a.a.O., 16).

Prichard vertritt wie Ross die Ansicht, daß unsere moralischen 
Pflichten aus sich selbst einsichtig und keines Beweises bedürftig 
sind (vgl. a. a.O., 16 f.). Es wäre, wie Prichard meint, auch unklar, 
worin ein solcher Beweis bestehen könnte. Moralische Pflichten 
lassen sich nicht aus dem, was in einem außermoralischen Sinn gut 
ist, ableiten (vgl. a. a. O., 7). Sie müssen vielmehr als solche er­
kannt werden (vgl. a.a.O., 16: „... can only be apprehended di- 
rectly by an act of moral thinking“). Dabei erkennen wir unsere 
moralischen Pflichten nach Prichard - und damit nähert er sich 
dem ethischen Partikularismus - in den jeweiligen Handlungssi­
tuationen: „(I)f we do doubt whether there is really an Obligation 
to originate A in a Situation B, the remedy lies not in any process 
of general thinking, but in getting face to face with a particular 
instance of the Situation B, and then directly appreciating the Ob­
ligation to originate A in that Situation“ (a.a.O., 17).

Gegen Prichard läßt sich einwenden, daß er das Sollen bloß in 
einem moralischen Sinn versteht. Unterscheidet man aber zwi­
schen einem moralischen und einem rationalen Sollen, dann ist 

107

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Frage ,Wieso soll ich moralisch sein?4 eine Frage, die beant­
wortet werden kann (vgl. Frankena 1958, 47; Brink 1989, 61). Sie 
läßt sich in die Frage übersetzen ,Ist es für mich rational, mora­
lisch zu sein?4. Der andere Einwand, der gegen Prichard und auch 
gegen Ross vorgebracht werden kann, bezieht sich auf deren In- 
tuitionismus. Das zentrale Problem dabei ist, daß sich moralische 
Intuitionen einer argumentativen Überprüfung entziehen. Nach 
Maßgabe unterschiedlicher Intuitionen sind dann auch verschie­
dene, insbesondere gegenseitig sich ausschließende Pflichtenkata­
loge möglich.

3. Der ethische Partikularismus

Teile der Überlegungen von Ross und Prichard werden in den 
Arbeiten von Jonathan Dancy und David McNaughton weiterge­
führt, und zwar unter dem Stichwort,ethischer Partikularismus4. 
Die zentrale These des ethischen Partikularismus lautet: Es gibt 
keine moralischen Prinzipien (vgl. Dancy 1983, 530). Dabei wer­
den moralische Prinzipien als Aussagen über moralisch relevante 
Eigenschaften verstanden. Durch ein Prinzip wie ,Du sollst an­
deren nicht schaden4 wird ,Schaden zufügen4 als in einem negati­
ven Sinn moralisch relevant charakterisiert. Oder umgekehrt wird 
über eine Aussage wie ,Du sollst anderen Freude bereiten4 ,Freu­
de bereiten4 als in einem positiven Sinn moralisch relevant 
bestimmt. Was heißt es nun, die Existenz moralischer Prinzipien 
zu verneinen? Wer dies tut, bestreitet, daß eine Eigenschaft immer 
in derselben Weise moralisch relevant ist (vgl. a.a.O., 540 f.; 
McNaughton 1988, 192 f.). Was damit gemeint ist, illustriert 
McNaughton an folgendem Beispiel (vgl. a.a.O., 193): Eine Re­
gierung überlegt sich, die öffentliche Hinrichtung von Terroristen 
wiedereinzuführen. Sie geht davon aus, daß dies sehr vielen Men­
schen Genugtuung bereiten würde. Ist das ein Grund, der dafür 
spricht, Terroristen öffentlich hinzurichten? Wenn Freude be­
reiten (Genugtuung oder Befriedigung verschaffen u.ä.) in jedem 
Fall in einem positiven Sinn moralisch relevant ist, gibt es zumin­
dest einen Grund, der eine Wiedereinführung dieser Praxis nahe­
legt. Es mag andere Gründe geben, die dagegen sprechen; daß 
diese Praxis Freude bereitet, spricht dafür. Partikularisten bestrei­
ten dies. Ihrer Ansicht nach ist Freude (Genugtuung, Befriedi­

108

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gung u. ä.) in einem Kontext dieser Art nicht positiv, sondern ne­
gativ moralisch relevant. Ganz generell gilt: Die moralische Rele­
vanz von Situationseigenschaften verändert sich nach Maßgabe 
des jeweiligen Kontexts. Die These, daß eine Eigenschaft in allen 
Kontexten in der gleichen Weise moralisch relevant ist, halten 
Partikularisten für eine unbegründete Annahme (vgl. Dancy 
1983, 541). Ihrer Ansicht nach hängt die Relevanz der Eigenschaf­
ten einer Situation von allen anderen Eigenschaften einer Situa­
tion ab (vgl. McNaughton, 1988, 193). Deshalb läßt sich auch von 
keiner Eigenschaft kontextunabhängig sagen, ob sie und in wel­
cher Weise sie moralisch relevant ist. Ob es richtig ist, jemandem 
Freude zu bereiten, läßt sich deshalb nicht losgelöst von der ein­
zelnen Situation, in der dies getan werden soll, bestimmen (vgl. 
McNaughton a.a.O., 190: „(W)e have to judge each particular 
moral decision on its individual merits“). Der Partikularist ver­
tritt eine Situationsethik, derzufolge jede Situation für sich zu be­
urteilen ist. Dabei brauchen wir nach Ansicht der Partikularisten 
keine Prinzipien, um bestimmen zu können, ob eine Handlung, 
die z. B. anderen Freude bereitet, richtig oder falsch ist. Wie Dan­
cy sagt, sehen wir das ohne Umwege über Prinzipien, wenn wir 
die einzelne Handlung betrachten (vgl. Dancy 1983, 543).

In seiner Kritik an moralischen Prinzipien stellt der ethische 
Partikularismus auch die Universalisierbarkeit moralischer Urtei­
le in Frage. Das Prinzip der Universalisierbarkeit besagt: Wenn es 
in der Situation A falsch ist, x zu tun, dann ist es in jeder ähnlichen 
Situation auch falsch, x zu tun (vgl. dazu Sidgwick 1907, 380; Ha- 
re 1963, 12). Der ethische Partikularist weist dieses Prinzip zu­
rück (vgl. Dancy 1983, 544): Die Situation B kann alle Eigenschaf­
ten haben, die in der Situation A x falsch machen; sie ist insofern 
in den relevanten Hinsichten von der Situation A nicht zu unter­
scheiden. Das reicht aber nicht aus, x auch in der Situation B als 
falsch anzusehen. In der Situation B können nämlich zusätzlich 
Eigenschaften vorliegen, die x zu einer moralisch richtigen Hand­
lung machen (vgl. Dancy 1981, 379). Nach Ansicht der ethischen 
Partikularisten muß das Prinzip der Universalisierbarkeit abge­
lehnt werden.

Gegen den ethischen Partikularismus können drei Einwände 
vorgebracht werden:

a) Es ist fraglich, ob eine Situationseigenschaft ihre moralische 
Relevanz in Abhängigkeit ihres Kontextes wechselt. Es mag sein, 

109

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um das Beispiel von McNaughton zu nehmen, daß Freude am 
Leiden anderer schlecht ist. Daraus folgt aber nicht, daß Freude 
haben oder bereiten als solche nicht gut sind. Betrachten wir fol­
gendes Beispiel: Man kann sagen, daß es gut ist, 10000 Mark zu 
erhalten. Es ist aber schlecht, wenn ein Massenmörder 10000 
Mark bekommt, weil er - so ließe sich sagen - dieses Gut nicht 
verdient. Aussagen über verdiente und unverdiente Freuden las­
sen sich verallgemeinern. In gleicher Weise könnte man sagen, daß 
Menschen, die andere leiden sehen wollen, nicht dadurch, daß 
man ihnen Freude bereitet, belohnt werden sollten (vgl. dazu Le­
mos a,. a. O., 43 ff.). Nur gute Menschen - so könnten wir sagen - 
sollten Gutes erfahren. Dies aber unterstellt, daß Freude als sol­
che gut ist. Man kann also durchaus Freude als gut und gleich­
zeitig Freude am Leiden als schlecht ansehen.

b) Nach Ansicht der Partikularisten nehmen wir die moralische 
Qualität einer Handlung direkt wahr, ohne dabei auf moralische 
Prinzipien angewiesen zu sein. Doch wie kann man etwas als mo­
ralisch gut bzw. moralisch verwerflich wahrnehmen, ohne zuvor 
einen Begriff moralisch relevanter Eigenschaften zu haben? Un­
klar ist, wie sich ohne Prinzipien moralisch relevante von mora­
lisch irrelevanten Eigenschaften unterscheiden lassen. Unklar ist 
auch, wie wir etwas als in einem positiven Sinn moralisch relevant 
wahrnehmen können, wenn wir nicht davon ausgehen können, 
daß Freude zu bereiten z.B. prima facie moralisch gut ist.

c) Man könnte auch ausdrücklich unterscheiden zwischen dem 
absichtlichen Bereiten von Freude und der Freude, die wir ande­
ren ohne Absicht bereiten. Auch in diesem Zusammenhang wür­
de der Partikularist vielleicht sagen, Freude habe eben nicht im­
mer den gleichen Wert oder die gleiche moralische Bedeutung. Ihr 
Wert variiere, je nachdem, ob sie absichtlich oder unabsichtlich 
herbeigeführt werde. Hier muß man allerdings zwischen morali­
schem und außermoralischem Wert unterscheiden. Freude (Lust, 
Befriedigung) wird oft als moralisch neutraler oder außer­
moralischer Wert bezeichnet. Dagegen hat der gute Wille, ande­
ren Freude zu bereiten, immer einen sittlichen Wert, wenn auch 
vielleicht keinen absoluten oder unbedingten, wie Kant meint. 
Der zusätzliche, sittliche Wert absichtlich herbeigeführter Freude 
oder Lust hat seinen Ursprung nicht in situationsbedingten 
Schwankungen des außermoralischen Wertes von Lust, sondern 
im guten Willen des Akteurs. Der Wertunterschied zwischen ab­

110

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sichtlich herbeigeführter und zufällig erzeugter Lust läßt sich 
demnach ohne Rückgriff auf die partikularistische These befriedi­
gend erklären.

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Brentano, Scheier und Hartmann (Wolf)
	2.  Moore, Ross und Prichard (Schaber)
	A.  George Edward Moore
	a.  Naturalistischer Fehlschluß
	b.  Moralische Intuitionen
	c.  Der ideale Utilitarismus
	d.  Egoismus
	e.  Organische Einheiten

	B.  William David Ross und Harold Arthur Prichard
	a.  Ross’ethischer Pluralismus
	b.  H. A. Prichards Intuitionismus


	3.  Der ethische Partikularismus (Schaber)

