TEIL B

https://dol.org/0.5771/9783495093934-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Wertintuitionismus und Wertphinomenologie

1. Brentano, Scheler und Hartmann (Wolf)

Franz Brentano (1838-1917) hat mit seiner Schrift Vom Ursprung
sittlicher Erkenntnis groflen Einfluf} ausgetibt auf die Werttheo-
rien der ersten Hailfte dieses Jahrhunderts; Moore behauptete in
einer Rezension und im Vorwort zu den Principia Ethica, dafl er
in wesentlichen Punkten mit Brentano iibereinstimme (kritisch
dazu McAlister 1982, 9411.).

Brentano hat seinen Beitrag zur Erkenntnislehre der Ethik
»zum Gedankenkreis einer ,Deskriptiven Psychologie* (Brenta-
no 1955, 3) gerechnet. Damit grenzt sich Brentano von einer rein
empiristischen, genetischen Psychologie ab, die den eigentlich
normativen oder verpflichtenden Charakter der Ethik verfehle.
Obwohl er sich selber der empirischen Schule zuzahlt (13), tadelt
er doch den Psychologismus in der Logik und in der Ethik. Die
Gebote der Ethik konnen ebensowenig wie die Gebote der Moral
aus dem ,,Drang eines Gefiihls“, aus Furcht vor Strafe oder Hoff-
nung auf Belohnung oder aus einer Dressur durch einen Despoten
abgeleitet werden (391f.). Auch die Kantische Losung — den ,ka-
tegorischen Imperativ® — verwirft Brentano kurzerhand als Fik-
tion (14). Kants reiner Pflichtethik wird die von Aristoteles ange-
regte Frage nach dem Ziel oder Zweck unseres Handelns
entgegengesetzt. Die ,eigentlichste und hauptsichlichste Frage
der Ethik“ lautet: ,Welcher Zweck ist richtig, welcher unrichtig?“
(15) In der Zweckorientierung stimmt Brentano mit dem klassi-
schen Utilitarismus tberein. Interessanter sind jedoch die Ab-
weichungen. Zum einen begntigt sich Brentano nicht mit einer
Antwort, die das tatsachlich Erreichbare — die Erfillung von
Winschen — zum Ausgangspunkt macht. Mills sog. ,,Beweis“ des
Utilitarismus - die Orientierung der Wertlehre an faktischen
Wiinschen — wird zurtickgewiesen (20). Ob damit Mills notori-
sches Argument tatsichlich getroffen wird, bleibe dahingestellt
(vgl. Alican 1994).

Nicht was die Menschen tatsiachlich lieben, sondern was das

88

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Liebenswerte ist, wird zum obersten Maf3stab erhoben. Brentano
begriindet diese scharfe Abgrenzung des ,desirable“ vom ,desi-
red“ mit einer interessanten Analogie zwischen Wertungen und
Urteilen. Jedes Urteil enthilt neben seinem Vorstellungsgehalt ei-
nen Akt der Zustimmung oder Ablehnung, doch es ist nicht die-
ser Akt, der das Urteil zu einem wahren macht. ,Also das wirkli-
che Vorkommen der Liebe bezeugt keineswegs ohne weiteres die
Liebwiirdigkeit [sic!], wie ja auch das wirkliche Anerkennen kei-
neswegs ohne weiteres die Wahrheit beweist.“ (Brentano 1955,
20)

Zum anderen — und hier liegt die zweite Abweichung vom Uti-
litarismus — verwirft Brentano dessen Wertlehre, den Hedonis-
mus, der besagt, Lust sei der einzige intrinsische Wert. Der psy-
chologische Hedonismus, demgemaf} die Menschen letztlich nur
nach ihrer Lust (bzw. nach dem Vermeiden von Unlust) strebten,
sei unplausibel — Brentano verweist auf das Beispiel von Asketen.
Als Werttheorie hat der Hedonismus zwei Miangel: Zum einen
leugnet er den irreduziblen Wert der Erkenntnis bzw. der Liebe
zur Erkenntnis. Zum anderen verkennt er, daf§ es neben dem in-
stinktiven Streben nach Lust ,auch ein Gefallen und Mif{fallen
hoherer Art“ gibt. Brentano hiitet sich davor, den ,.edlen Liebes-
akt“ zum hochsten oder gar einzigen Wert zu deklarieren. ,Denn
der einzelne edle Liebesakt bleibt, so wertvoll er immer sei, ein
endliches Gut. Ein gewisses endliches Gut aber ist auch jede Ein-
sicht.“ (29) In diesem Punkt weicht er auch von der Auffassung
Platons und Aristoteles ab, die dazu neigten, Erkenntnis iiber die
Akte ethischer Tugend zu stellen. Das wenigste, was man zum
Verhiltnis der sittlichen Werte und dem Wert der Erkenntnis be-
haupten kann, ist die These, ,,daf} jedenfalls keine der beiden Sei-
ten auf Kosten der andern ginzlich vernachlissigt werden kann.“
(31) Man hat diese Forderung auch Inklusivismus genannt. Ein
Wert sollte nie auf Kosten anderer Werte verabsolutiert werden.
Brentano anerkennt, daf} es so etwas wie eine moralische Arbeits-
teilung gibt, die dazu fithrt, das einige Menschen mehr der Er-
kenntnis, andere mehr der Liebe dienen. Doch das Liebenswerte
oder Wertvolle sollte auch dann anerkannt werden, wenn man es
selber nur wenig fordern kann. Der Inklusivismus fordert, dafl
man Werten und Idealen, denen man selber nicht dienen kann,
nicht mit Ressentiments begegnet und damit jenen, die sich ihrer
annehmen, keine Hindernisse in den Weg legt. Brentano preist

89

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jedoch auch das klassische Ideal, das tiber den Inklusivismus hin-
ausweist. Erstrebenswert sei eine ,,gewisse harmonische Entwick-
lung und Betitigung aller unserer edlen Anlagen® (ib.).

Schliellich wird Benthams Idee eines hedonistischen Kalkdls
als absurd zuriickgewiesen, weil sich die Intensitit von Lust nicht
aus Einheiten von Lust zusammensetzt. ,Kann man wirklich er-
kennen, eine Lust sei doppelt so grof} als eine andere?* Oder muf}
man nicht vielmehr zugeben, daf} ,wie so vielfach auf psychi-
schem Gebiete ... auch hier eigentliche Maflbestimmungen un-
moglich“ sind (29)?

Brentano versucht nun ihnlich wie in seiner Lehre von der
Intentionalitit des Vorstellens und Urteilens, eine Intentionalitit
unserer Gefiihle zu statuieren. Die Tatsache, dafi es einige nicht-
intentionale Gefiihle gibt, bestitigt lediglich die Regel, dafl In-
tentionalitit der Charakterzug alles Psychischen ist. ,Kein Ho-
ren ohne Gehortes, kein Glauben ohne Geglaubtes, kein Hoffen
ohne Gehofftes, kein Streben ohne Erstrebtes, keine Freude oh-
ne etwas, worliber man sich freut, und so im tbrigen.“ (16) Die
psychischen Akte der Liebe, des Hasses und des Vorziehens sind
korrelativ zu einem Objekt — dem Liebens- oder Hassenswiirdi-
gen bzw. Vorzugswiirdigen. ,Das mit richtiger Liebe zu Lieben-
de, das Liebwerte, ist das Gute im weitesten Sinne des Wortes.“
(19) Diese scheinbar tautologische Formel hat folgende Funk-
tion: Einerseits soll sie Wertungen auf den Bereich der Gemiits-
bewegungen zuriickbeziehen — Werten ist, im Unterschied zu
Urteilen, kein rein intellektueller Vorgang. Andererseits hat das
Werturteil ebenfalls einen Gehalt — es ist kein rein emotives Ge-
bilde. Dieser Gehalt ist allerdings kein Gegenstand in der Welt,
sondern eben der intentionale Gehalt des entsprechenden Ge-
miitsaktes. Brentano versucht, drei Thesen miteinander zu kom-
binieren:

1) Werturteile enthalten Akte des Liebens, Hassens oder Vorzie-

hens.

2) Gemiitsakte haben einen intentionalen Gehalt.

3) Gemiitsakte sind richtig oder falsch.

Mit der ersten These unterstreicht Brentano die Tatsache, dafl
Wertungen auf Gemiitstatigkeiten oder Gefiihlen beruhen (etwas
tiber sie aussagen oder aus ihnen abgeleitet werden konnen); sie
sind nicht Tatigkeiten eines rein verniinftigen Willens, wie bei
Kant. Die drei emotiven Grundphinomene sind Liebe simpliciter,

90

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hafl simpliciter und Priferenz (Vorzugswahl). Liebe und Hafl
lassen sich nicht auf Priferenz zuriickfithren, denn es ist z.B.
moglich, A und B zu lieben, ohne eines dem anderen vorzuziehen.
Brentano steht der Reduktion von Liebe und Haf} auf Praferen-
zen skeptisch gegentiber, weil dies einer Reduktion von Priferenz
auf den Vorzug gegeniiber dem gleichkime, was mit groflerer In-
tensitdt geliebt oder mit geringerer Intensitat gehaflit wird. Der
Begriff der Intensitat lafit sich jedoch nur bedingt auf psychologi-
sche Phinomene anwenden, nimlich nur dann, wenn Sinnesqua-
litaten involviert sind. Daher ist es notwendig, die Eigenstindig-
keit der drei emotiven Grundphinomene anzuerkennen.

These 2 steht im Gegensatz zu einem primitiven Emotivismus,
der Wertungen jeden Gehalt oder jede Struktur abspricht. Hier
versucht Brentano, den Werturteilen Gehalt zuzusprechen, ohne
sie jedoch auf Existenzbehauptungen oder Priadikationen tiber ein
»Reich von Werten® festzulegen. Sollten Urteile iiber intrinsisch
Gutes Uberhaupt als Priadikationen verstanden werden, dann nur
in dem Sinne, dafl sie Pradikationen iiber Korrektheit oder Rich-
tigkeit gewisser positiver Gefiihle sind. So gesehen halt Brentano
- im Gegensatz zu Moore — ,intrinsisch gut® fiir definierbar.

Brentano scheint jedoch noch einen Schritt weiter zu gehen: Er
deutet nimlich an, dafl es sich bei den Ausdriicken ,gut und
,schlecht’ in ithrer Anwendung auf in sich Wertvolles gar nicht
um Pridikate handle, wie die meisten Philosophen bis Moore
und die vermeintlichen Nachfolger von Brentano, Max Scheler
und Nicolai Hartmann, meinten, sondern um ,,synkategoremati-
sche“ oder ,synsemantische Ausdricke, die nichts behaupten
oder aussagen, sondern eine Liebe oder einen Haf} zu einem in-
tentionalen Objekt zum Ausdruck bringen (vgl. Chisholm 7986,
511.). Das Urteil , Freundschaft ist in sich gut impliziert nicht
das Existenzurteil, daf§ es Freundschaft in der Welt oder Freund-
schaft als idealen Wert gebe, obwohl man sagen kann, wenn
Freundschaft ein Wert in sich ist, ist eine Welt, in der Freund-
schaft existiert, eine bessere Welt. Zu den sog. Wertaxiomen ge-
hort die Annahme, daf} die Existenz eines positiven Wertes selbst
ein positiver Wert sei. So lautet dieses Axiom in der Paraphrase
von Max Scheler (Scheler 1980, 100), der sich im tibrigen viel un-
bekiimmerter als Brentano einer Ontologisierung der Werte an-
nihert. Auch in der Annahme, es gebe eine materiale Rangord-
nung der Werte, geht Scheler einen folgenschweren Schritt tiber

91

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brentano hinaus (vgl. Scheler 7980, 105, Anm.). Brentano selber
nimmt Uberhaupt keine Propositionen oder Sachverhalte an - es
existieren nur einzelne Dinge, keine abstrakten Objekte. Natiir-
lich st diese Position nicht ohne Schwierigkeiten, doch in bezug
auf die Werttheorie hat sie den Vorteil, daf§ sie ihre rigorosen An-
hinger gar nicht erst in Versuchung bringt, Werte zu ontologisie-
ren.

Auch Wahrheit wird nicht ontologisch als Ubereinstimmung
oder gar Identitit verstanden (Brentano 1955, 59f.), sondern
strikt epistemologisch expliziert, nimlich mit Bezug auf Evidenz.
Nicht die empirische Beobachtungsevidenz gibt unseren Urteilen
letzte Bestitigung oder Erfiillung, sondern die Evidenz innerer
Wahrnehmung, mit der wir Lust oder Erkenntnis als etwas Gutes
erleben.

Nach Brentano sind unsere letzten Werturteile apodiktisch und
a priori begriindet, wihrend Urteile iiber instrumentelle Werte a
posteriori und kontingent sind. Was ,notwendig* bedeutet, expli-
ziert Brentano ebenfalls epistemologisch, also via apodiktische
Urteile. Nach Brentano behaupten apodiktische Urteile keine
notwendigen Wahrheiten, sondern sie verneinen die Moglichkeit
von korrekten Behauptungen vom Typus ,Es gibt runde Quadra-
te* oder ,Schmerz ist etwas in sich Gutes‘ oder ,Erkenntnis ist
etwas in sich Schlechtes‘. Brentano vermeidet also auch im Blick
auf die Modalitdt der Notwendigkeit den Relativismus und Sub-
jektivismus von Protagoras, ohne sich auf den Platonismus fest-
zulegen. Wir finden bei Brentano nirgends eine Bezugnahme auf
ein notwendiges oder unverinderliches ,Reich der Werte“ (vgl.
Chisholm 7988, 441., 52). Vielmehr glaubt er, daf wir durch die
Verneinung der Moglichkeit korrekter Behauptungen wie ,Lust,
Glick, Liebe, Erkenntnis, Gerechtigkeit, Schonheit, Proportion,
gute Absicht, Ausiibung der Tugend sind in sich schlecht® zu einer
(unvollstandigen) Liste dessen gelangen, was in sich gut und was
in sich schlecht sei.

These 3 soll den ethischen Relativismus zuriickweisen, der be-
sagt, Werturteile seien nichts als personliche Geschmacksurteile,
d.h. Urteile, die fiir einige wahr, fiir andere falsch sein konnten.
Liebe und Haf} konnen als richtig charakterisiert werden, namlich
dann, wenn sie sich auf Liebens- bzw. Hassenswertes richten. Ja
sie konnen sich auf ganze Klassen richten, wie bereits Aristoteles
bemerkte. Diese Verallgemeinerung findet ,mit einem Schlag®,

92

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ohne jede Induktion statt (Brentano 1955, 82f.). Diese ,innere
Wahrnehmung“ soll sich von Introspektion unterscheiden, weil
sie nicht in Analogie zur dufleren Beobachtung verstanden wer-
den kann. Im Unterschied zu Beobachtung bezieht sie sich nicht
auf partikulire Vorkommnisse von Gemiitsakten — hier fithrt In-
trospektion gewohnlich zu einer Verzerrung der Phinomene. Wer
seinen Zorn beobachtet, hort auf, zornig zu sein. Innere Wahr-
nehmung dagegen fithrt von der Bekanntschaft mit partikuliren
Gefiihlsakten oder der Vorstellung eines exemplarischen Falles
mit einem Schlag zu einem Typus von Gefiihlsakten. Diese ,in-
tuitive Induktion unterscheidet sich von der empirischen Induk-
tion dadurch, daf sie von einem einzigen Beispiel sofort und ohne
Zwischenschritte zum Allgemeinen gelangt und dafl sie ,,untriig-
lich ist. Brentano vertritt einen ,philosophischen Intuitionis-
mus®“, wie es Henry Sidgwick (1838-1900) nennt (vgl. Sidgwick
1907, 2001.), d.h. keinen handlungsdeontologischen Intuitionis-
mus in bezug auf partikulare, situationsbezogene sittliche Urteile
wie Prichard, sondern einen Intuitionismus in bezug auf die Er-
kenntnis allgemeiner Werte und Prinzipien. Insofern steht er der
Position von Ross niher, der intuitive Urteile auf ,,prima-facie®-
Prinzipien bezieht.

Die Uberlegenheit des philosophischen Intuitionismus von
Sidgwick, Brentano und Ross besteht darin, daf§ er die einzelnen
Reaktionen und Urteile der Alltagsmoral nicht einfach en bloc
tibernimmt. Die universelle Geltung philosophischer Intuitionen
gibt ihnen eine kritische Funktion gegeniiber isolierten Vorurtei-
len der Tradition. Doch die Schwierigkeit dieser Position besteht
darin, wie sich echte Intuitionen (die zugleich wahr und nicht
blof} tautologisch sind) von unechten (falschen oder blof tautolo-
gischen Intuitionen) unterscheiden lassen. Sidgwick hat dieses
Problem - die Unterscheidung zwischen genumen Intuitionen
von einer gewissen Klasse von ,sham-axioms“ — als eines der
schwierigsten Hindernisse fir das Studium der Ethik bezeichnet
(Sidgwick 1907, 373-379).

Mit der Charakterisierung der Richtigkeit von Gefiihlen durch
ithren intentionalen Bezug auf Liebenswertes etc. ist fiir die Er-
kenntnislehre eigentlich nichts gewonnen, man muff in diesem
Zusammenhang von einer verderblichen epistemologischen Zir-
kularitit sprechen. Wer wissen will, warum eine Liebe korrekt
ist, wird auf das Liebenswerte verwiesen; und wer wissen mochte,

93

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

warum etwas liebenswert ist, wird auf den Akt der korrekten Lie-
be zuriickverwiesen (vgl. McAlister 1982, 911.).

Die von These 3 angenommene Zweiwertigkeit von Gemiitsak-
ten und damit der auf ihnen basierenden Werturteile wird durch
die indifferenten Urteile durchbrochen. Brentano hat seine Auf-
fassung nachtriglich revidiert und verdeutlicht, daf§ das Prinzip
des ausgeschlossenen Dritten nicht auf die Sphire des Emotiona-
len anwendbar ist (vgl. Brentano 1955, 19, 26 und Chisholm 7988,
551.):

Die Anwendung des Kriteriums, dafl das Gute das Liebenswer-
te sei, ist nach Brentano nicht immer garantiert. Man konnte sich
z.B. Wesen mit einem (nach unserer Auffassung) verkehrten
Wertesystem ausdenken, die z.B. den Irrtum als solchen liebten
und die Einsicht um ihrer selbst willen verabscheuten. Zwar wiir-
den wir gegeniiber diesen Wesen darauf insistieren, dafl sie sich
irrten, daff ihre Priferenzen falsch seien etc. Wir wiirden uns nicht
mit der Feststellung begniigen, dafl es eben Wesen mit einem an-
deren Geschmack sind. Doch wie konnten wir solche Wesen von
der Verkehrtheit ihrer Liebe, ihres Hasses bzw. ihrer Priferenzen
tiberzeugen? Auf der Ebene einer intersubjektiv nachvollziehba-
ren Argumentation kdnnen wir nicht viel ausrichten. Wir kdnnen
selber nicht sicher sein, ob wir nicht auch von gewissen verkehr-
ten Lieben oder Priferenzen verblendet sind. ,Wir haben keine
Gewihr dafiir, dafy wir von allem, was gut ist, mit einer als richtig
charakterisierten Liebe angemutet werden.“ (Brentano 1955, 24)
Mit diesem Zugestindnis wird jedoch Brentanos Auszeichnung
von korrekten Emotionen als Resultaten oder Elementen einer
inneren und untriiglichen Wahrnehmung dementiert.

Damit hat Brentano eine Achillesferse seiner Theorie aufge-
deckt. Zwar versucht er in einer Anmerkung, diese Schwiche zu
vertuschen, indem er sie mit unserer Unfahigkeit vergleicht, alle
Handlungsfolgen vorauszusehen. Ebensowenig wie uns dieser
Mangel an vollstindiger Voraussicht daran hindern kann, unser
Bestes zu versuchen, ebensowenig konne die hier namhaft ge-
machte Ungewiflheit als Hindernis betrachtet werden (92f.).
Doch dieser Vergleich ist schief. Handelt es sich im einen Fall
um ein Problem der Unvollstindigkeit, so handelt es sich bei der
Unsicherheit, ob uns alles, was in sich gut ist, wirksam ,,anmutet*,
um eine radikale Ungewiflheit. Schlieft man namlich, wie das
Brentano in der Polemik gegen Mill tut, jede Verankerung unserer

94

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wertungen in anthropologischen Gegebenheiten oder Tendenzen
aus, laflt man die Tatsache, dafl Menschen nach Erkenntnis, Tu-
gend etc. streben, nicht einmal als schwaches empirisches Indiz
fur die Vorzugswiirdigkeit dieser Ziele gelten, so bleibt letztlich
nichts mehr iibrig als dieser geheimnisvolle Akt des ,, Angemutet-
werdens“, dieser Hauch eines ,lumen naturale“, der sich einer
intersubjektiven Uberpriifbarkeit grundsitzlich entzieht.

Damit soll nicht bestritten werden, daf} es einige Regeln des
Vorziehens gibt, die Brentano mehr oder weniger zutreffend be-
schrieben hat. Es handelt sich um formale Axiome der Wertver-
groflerung oder Wertverminderung. Diese lassen sich nicht im-
mer, wie Brentano urspriinglich glaubte, durch Addition oder
Subtraktion bzw. als ,Prinzip der Summierung“ formulieren.
Wertaxiome belehren uns dariiber, daff z.B. der Zustand eines
sittlich schlechten Menschen, der leidet, besser ist als jener eines
sittlich guten Menschen, der leidet, oder gar der Zustand eines
lasterhaften Menschen, der glicklich ist und triumphiert. Hier
tragt Brentano, auch mit Ricksicht auf die Theodizee-Problema-
tik, dem Phinomen des ,organisch Guten“ Rechnung: Selbst
Werte, die in sich gut sind, konnen vermindert werden durch die
Konstellation oder Ordnung, in der sie sich mit anderen Werten
verbinden. Neben der Schadenfreude wire hier auch die Genug-
tuung iiber die Bestrafung von Ubeltitern zu nennen. Wird im
ersten Fall in sich gute Freude zu etwas Schlechtem, so wird im
zweiten Fall in sich schlechtes Leiden der Bestraften zu etwas
Angemessenem und somit Guten. Bereits hier stellt sich die Fra-
ge, ob man in Uberlegungen dieser Art ein giiltiges Argument —
etwa fir eine retributive Theorie der Strafe — zu sehen vermag.
Der zentrale Gedanke der retributiven Straftheorie auf der Basis
der Doktrin von organischen Ganzheiten besagt, dafy aus dem
Ubel der Strafe etwas in sich Gutes wird, und zwar nicht durch
quantitative Ausbalancierung von Gutem und Schlechtem. Ent-
scheidend ist also nicht eine Art Summenbildung, in der die Sum-
me von Gutem jene von Schlechtem uberwiegt, sondern viel-
mehr der Gedanke, daff in sich Schlechtes in gewissen
Konstellationen zu in sich Gutem wird. Es findet gleichsam eine
alchemistische Umschmelzung von Gutem in Schlechtes oder
umgekehrt statt. Schlechtes wird gleichsam durch Gutes besiegt
bzw. vereitelt. Die Doktrin des organisch Guten dient Brentano
weiterhin dazu, die Ubel in der Schépfung als notwendige Teile

95

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer guten Ordnung zu rechtfertigen. Insofern ist selbst die
Genugtuung der Heiligen tGber den Anblick der Hollenqualen
der Siinder etwas Gutes. Tatsichlich macht Brentano, in den
Fuflstapfen des Thomas von Aquin, ausfithrlichen Gebrauch
von seinen Wertaxiomen zur Verteidigung seiner Version einer
Theodizee. Inwiefern die Lehre von organischen Ganzheiten als
Argument gegen die Universalisierung bzw. als Argument fiir
den ethischen Partikularismus verstanden werden konnte, wird
von Brentano nicht erértert (vgl. Lemos 7994, Kap. 3).

Die Begriindung der Ethik in Erkenntnis a priori liefert ab-
strakte Regeln, die uns kaum Aufschluf} geben iiber den Inhalt
von Tugend und Laster oder anderer Werturteile. Brentano
glaubt, das Fundament der Ethik seien einige selbst-evidente Ur-
teile, die nur von perversen Menschen in Zweifel gezogen wer-
den konnten. Ob wir selber zu diesen gehoren, ergibt sich ledig-
lich aus dem schwer kontrollierbaren Sachverhalt, ob uns das,
was in sich gut ist, wirksam ,,anmutet“. Von dieser Formulierung
ist es nicht mehr weit bis zur Metapher des ,Wertauges® bzw. der
Wertblindheit, mit der Individuen oder ganze Epochen geschla-
gen seien (vgl. Hildebrand 7982, II. Teil: ,,Die Wertblindheit in
ihren verschiedenen Grundformen®). Indem zuerst Scheler und
danach Nicolai Hartmann das Wertfiihlen und das Wertschauen
als austauschbare Begriffe verwenden, fordern sie die Entwick-
lung (oder Verfilschung) von Brentanos Lehre zu einer Ontolo-
gie idealer Werte. ,Werte sind der Seinsweise nach Platonische
Ideen.“ (Hartmann 1926, 121, vgl. auch 125, 127) Hartmann hat
den von Scheler ausgefithrten emotionalen Apriorismus des
Wertgefiihls und die materiale Ethik auf seine Weise fortgebildet.
Die vermeintlich a priori begriindete Ethik fithrt jedoch zu einer
methodischen Schwierigkeit: Sie nimmt Bezug auf Begriffe wie
jenen der anfechtbaren oder unanfechtbaren intrinsischen Werte;
ob ein Wert anfechtbar sei (ob z.B. Freundschaft in einer be-
stimmten Konstellation oder Ordnung von Werten zu etwas in
sich Schlechtem werden kann) lifit sich, wenn tiberhaupt, wohl
nur mit Bezugnahme auf iiberzeugende Gegenbeispiele entschei-
den; ob dagegen ein Wert unanfechtbar sei, lafit sich tiberhaupt
nicht zeigen, weil wir die Moglichkeit eines tiberzeugenden Ge-
genbeispiels nicht a priori ausschliefen konnen.

Abgesehen von dieser Schwierigkeit gibt es noch andere Griin-
de, warum sich das Programm einer apriorischen Wertethik als

96

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sackgasse erwies. Weit entfernt davon, uiberzeitliche Sachverhalte
aufzudecken, haben sich materiale Wertethiker immer als Kinder
ihrer Zeit erwiesen. Doch was niitzt die Annahme von tberzeit-
lichen Wertideen, wenn wir uns de facto mit historisch und gesell-
schaftlich vermittelten Wertvorstellungen begniigen miissen? Der
ausschweifende Dogmatismus der materialen Wertethik, in der
inhaltliche Werte und Wertverhiltnisse als objektive und unan-
tastbare Gegebenheiten deklariert werden, ist gleichsam der Ver-
groflerungsspiegel jener Vagheit, die bereits in Brentanos Idee ei-
ner ,Anmutung durch das Liebwerte“ angelegt ist.

Brentano glaubte, mit einem hochsten Prinzip der Moral, das
ohne Ausnahme gelte der positiven Sittlichkeit (den geltenden
Moralvorstellungen) einen kritischen Standard entgegenzustellen.
Dieses hochste Prinzip hat den Charakter einer Maximierungsre-
gel. Sie fordert uns auf, nach dem Besten fiir alle Wesen und fiir
alle Zeiten zu streben. Dies schliefdt eine Pflicht zum Verzicht,
eventuell sogar zur Selbstaufopferung ein. Bereits Bentham hat
sich einer Abwertung der Zukunft entgegengesetzt. Insofern setzt
sich Brentano ebenfalls dem Einwand der Uberforderung aus.
Seine Antwort darauf ist schlicht: Nur christliche Gelassenheit
kann uns davor bewahren, angesichts der Strenge der moralischen
Forderung in falsche Selbstvorwiirfe oder iibertriebene Schuldge-
fuhle abzugleiten. ,Hab’ mit allen, — auch mit dir Geduld.“ (91)

Brentanos Ausfihrungen zur praktischen Ethik sind haupt-
sachlich ein Spiegel seiner katholischen Herkunft. ,Indem wir
Nichstenliebe und Selbstaufopferung fiir Vaterland und Mensch-
heit als Pflicht erklarten, wiederholten wir nur, was rings um uns
verkiindet wird.“ (34) Max Scheler und Dieter von Hildebrand
sind dieser Systematisierung der Wertlehre im Geiste der katholi-
schen Lehre gefolgt, wihrend Nicolai Hartmann zur Wahrung
menschlicher Freiheit fiir einen postulatorischen Atheismus pli-
diert.

Obwohl Brentano ein ungewohnlich vorsichtiger und beschei-
dener Denker war, hat er mit seinem Programm einer intuitio-
nistischen Wertlehre andere Mitglieder der phinomenologischen
Bewegung dazu ermutigt, abenteuerliche Behauptungen als ob-
jektive Einsichten in priexistente Wertverhiltnisse auszugeben.
Der gemeinsame Grundfehler mancher der Phinomenologie na-
hestehenden Denker ist die Tendenz, alle Phinomene, auch
Werte, einseitig deskriptiv zu deuten. Werturteile werden schein-

97

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bar unabhingig von menschlichen Entscheidungen oder Konven-
tionen ,verifiziert“ — letztes Kriterium ist ein geistiges Schauen
bzw. apriorisches Wertfithlen. Das Pathos des Deskriptivismus
fuhrt dazu, Elemente von Entscheidung, Abmachung und Pri-
skription in der Ethik zu unterschlagen. Es ist kein Zufall, daf§
die Entwicklung der Wertlehre nach Brentano mit ihrem auf
innere Evidenzerlebnisse gestiitzten Apriorismus die erste Halfte
dieses Jahrhunderts nicht iiberlebt hat. Uberdies hat Nicolai
Hartmann in seiner Ethik einer Idealisierung und Ontologisie-
rung des Reichs von Werten Vorschub geleistet, die Brentano aus-
dricklich von sich gewiesen hatte.

Sieht man einmal ab von Hartmanns problematischer Ontolo-
gie, so finden sich in seiner Ethik interessante Anregungen. Be-
sonderes Interesse verdienen seine Hinweise auf Wertantinomien.
Hartmann ist aufgeschlossen fiir die Unvereinbarkeit und Inkom-
mensurabilitit verschiedener Wertvorstellungen. Der Glaube an
eine letzte Harmonie aller Werte verliert in seiner sakularen Welt-
deutung an Uberzeugungskraft. Deshalb wirken manche seiner
Analysen moderner als die katholisch geprigte Lehre von Hilde-
brand.

Die Idee einer ,materialen Wertethik“ geht auf Max Scheler
zuriick. Dieser hat versucht, den ethischen Intuitionismus mit ei-
ner Methode, nimlich der phinomenologischen, zu versehen. Er
war bestrebt, dem Formalismus von Kant jene inhaltliche An-
schaulichkeit entgegenzusetzen, auf die Edmund Husserl seine
Philosophie des transzendentalen Bewufltseins gestiitzt hat. Die
Kritik an Kants ethischem Formalismus geht auf Schopenhauer
zurlick und unterstellt Kant die Ambition, mit dem kategorischen
Imperativ moralische Normen generieren zu wollen. Es ist jedoch
plausibler, den kategorischen Imperativ als kritisches Testverfah-
ren zu betrachten, das den Inhalt von Maximen auf seine sittliche
Validitdt hin Gberprift. Die Maximen verschaffen der Ethik so-
zusagen ihr materiales ,input®. So gesehen ist der Vorwurf des
ethischen Formalismus gegenstandslos! Damit soll jedoch nicht
bestritten werden, dafl Scheler die Achillesferse von Kants Meta-
physik der Sitten getroffen hat, nimlich die Tatsache, dafl Kants
Ethik nicht in Autonomie, sondern in Logonomie gipfle, d.h. in
einer anonymen und leibvergessenen Standardisierung der freien
Person als Vernunftperson (Scheler 1980, 3701f.). Damit verdun-
kelt Kant nicht nur die Vorstellung einer individuellen Zurech-

98

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nung von Verantwortung, sondern er macht die Rede von einer
sindividuellen Person“ zu einer contradictio in adjecto.

Scheler versucht der Ethik ein materiales Apriori zu verschaf-
fen. In kritischer Ankniipfung an Brentano werden Liebe und
Haf als das letzte Fundament alles anderen Apriorismus bezeich-
net (vgl. Scheler 7980, 83, 100 und 104). Damit eroffnet er die
Aussicht auf eine Wertphinomenologie und Phinomenologie
des emotionalen Lebens als eines selbstandigen Forschungsgebie-
tes, in dem der Gegensatz von Vernunft und Sinnlichkeit tiber-
wunden wird.

Mit der Ubertragung der Methode der Veranschaulichung auf
das Wertfithlen hat Schelers Vorgehen viel von der strengen Dis-
ziplin Husserls eingebiifit. , Es fehlt bei Scheler die methodische
Strenge, die wir bei Brentano und Husserl beobachten kénnen.
(Stegmiiller 1989, 130; vgl. auch die knappe Wiirdigung von Hart-
mann) Schelers ethischer Personalismus enthilt eine Fille von
Anregungen, die jedoch die grundsitzliche Frage nicht befriedi-
gend beantworten kann, ob sich ein philosophischer Intuitionis-
mus von einem Alltagsintuitionismus klar abgrenzen lafit. Wie
wir bereits sahen, hat Henry Sidgwick diese Schwierigkeit deut-
lich formuliert. Doch hat er sie gelost?

Philosophischer Intuitionismus mag sich in der Mathematik
oder in der phinomenologischen Analyse des Bewuf3tseins be-
wihren, doch eignet er sich auch zur Analyse normativer Sitze?
Kritiker eines ethischen Intuitionismus verweisen darauf, dafl
dieser leicht zu einem Ersatz fiir moralische Begriindungen de-
generiert und damit ebensowenig Werturteile wie gewohnliche
Wissensanspriiche zu stiitzen vermag. In dieser degenerierten
Form wiirde z.B. die Antwort auf die Frage ,Warum ist der blof3e
Wunsch nach Rache unmoralisch?“ lauten: ,Weil ihr der Unwert
anschaulich immanent ist, ohne daf} irgendwelche Beurteilung
tiber ithn zu ergehen hitte. (Vgl. fast wortlich Scheler 7980, 207)
An die Stelle des moralischen Urteils tritt ein Akt des Erlebens,
ein Evidenzgefihl, nicht etwa, um ein Urteil zu begriinden, son-
dern als Ersatz fur das Urteil. Daf} Scheler nicht vollig diesem
degenerierten Intuitionismus verfillt, liegt nicht daran, dafl er ei-
ne zuverlissige phinomenologische Methode in die Ethik einge-
fuhrt hitte, sondern an der ungewohnlichen Breite seiner histori-
schen Kenntnisse (und dem Reichtum seiner biographischen
Phasen und Konversionen, wie man hinzufiigen konnte). Scheler

929

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hat der kulturellen und historischen Relativitit der Werte und
dem Verhiltnis von Ethik und personlichem Ethos viel Aufmerk-
samkeit geschenkt. So warnt er ausdriicklich vor ,,jenem Hoch-
mute, der die sittlichen Wertschitzungen der eigenen Zeit ohne
kritische Besonnenheit fiir die ,selbstverstindlich® einzigen hilt,
und darum ihre Werte allen Zeiten filschlich unterlegt” (Scheler
1980, 308).

2. Moore, Ross und Prichard (Schaber)
A. George Edward Moore

a. Naturalistischer Feblschlufs

Moores ,Principia Ethica“ (PE) ist eines der beriihmtesten und
einflufireichsten moralphilosophischen Biicher dieses Jahrhun-
derts. Vor allem das darin entwickelte Konzept des naturalisti-
schen Feblschlusses gehort zum festen Bestand metaethischer
Diskussionen. Was ist unter dem naturalistischen Fehlschluff zu
verstehen? Haufig wird darunter die von David Hume stammen-
de These, dafl sich Sollens- nicht aus Seinsaussagen ableiten las-
sen, verstanden (vgl. dazu Hudson 7969). Doch dies ist beit Moore
mit dem Begriff ,naturalistischer Fehlschluf8* nicht gemeint. Fiir
Moore handelt es sich dabei nicht um einen falschen Schluf§ aus
bestimmten Primissen, sondern um einen Fehler, der sich nach
Moore bei unterschiedlichen Moralphilosophen wie Bentham
(PE, 49), Mill (a.a.O., 110/111), Spencer (a.a.O., 90) und auch
Aristoteles (a.a.O., 246) findet. Der Fehler besteht darin, daff
man das Wort ,gut‘ zu definieren versucht (a.a. O., 39ff.). Einem
solchen Versuch kann kein Erfolg beschieden sein, da ,gut‘ sich —
so Moore — nicht definieren laf8t. Fiir diese These spricht seiner
Ansicht nach folgendes Argument: ,Gut’ kann beispielsweise
nicht ,als das, was gewiinscht wird* definiert werden, da es sinn-
voll ist zu fragen: ,Diese Handlung wird gewtinscht, aber ist diese
Handlung auch gut?“ (vgl. a.a.O., 461.). Diese Frage wire sinn-
los, wenn ,gut‘ dasselbe wie ,wird gewlinscht’ bedeuten wiirde.
Zudem wire dann die Aussage ,Das, was gewiinscht wird, ist
gut’ eine Tautologie und ibersetzbar in die Aussage ,Das, was
gewtnscht wird, wird gewiinscht'.

100

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nach Moore bezeichnet das Wort ,gut‘ eine einfache, undefi-
nierbare Eigenschaft. Er vergleicht sie mit der Eigenschaft ,gelb‘.
Auch diese Eigenschaft ist, wie Moore ausfiihrt (a.a. O., 40), ein-
fach und undefinierbar. Man kann zwar versuchen, ,gelb® iiber die
Wellenlinge des Lichts zu definieren. Damit wiirde aber nicht das
definiert, was wir wahrnehmen. Im Unterschied zu ,gelb‘ be-
zeichnet ,gut‘ keine natiirliche Eigenschaft. Deshalb lafit sich eine
naturalistische Ethik nicht aufrechterhalten. Gleichzeitig ist ,gut’
aber auch keine tibernatiirliche Eigenschaft. Daran scheitern - so
Moore — metaphysische Moraltheorien (vgl. a.a.O., 1641f.). Mit
,gut’ ist vielmehr eine Eigenschaft gemeint, die sich niiche auf an-
dere Eigenschaften — seien diese nun natiirliche oder tibernatiir-
liche — reduzieren lifit; es handelt sich um eine Eigenschaft eige-
ner Art.

In ,Principia Ethica“ 138t Moore das Verhiltnis von nicht-mo-
ralischen und moralischen Eigenschaften ungeklart. Er aduflert
sich dazu erst in dem 1942 erschienenen Aufsatz ,Reply to my
Critics“. Die Eigenschaft ,gut® wird dort als eine nicht-natirliche
Eigenschaft bezeichnet, die von natiirlichen Eigenschaften abhin-
gig ist: Wenn etwas gut ist, dann folgt dies aus den natiirlichen
Eigenschaften, die der in Frage stehende Gegenstand besitzt
(Moore 1942, 588). Die Eigenschaft ,gut* tritt zu bestimmten na-
tirlichen Eigenschaften hinzu, ohne auf sie reduziert werden zu
konnen (vgl. dazu Sylvester 1990, 1401£.).

b. Moralische Intuitionen

Moore wird gerne als ein Vertreter des ethischen Intuitionismus
gesehen. Die genauere Betrachtung zeigt aber, daf§ moralische In-
tuitionen fiir thn keine Garanten moralischer Wahrheit sind. Sei-
ner Ansicht nach liefern sie uns gerade im Blick auf moralische
Normen keine unverbriichlichen Gewif§heiten. Unsere morali-
schen Pflichten sind Moore zufolge — anders als Ross und Pri-
chard glauben (vgl. IV, 2.B.) — nicht aus sich selber einsichtig
(vgl. PE, 212). Um zu wissen, was unsere Pflichten sind, konnen
wir uns deshalb nicht allein auf moralische Intuitionen verlassen.
Nach Moore geben uns Intuitionen nur eine Antwort auf die Fra-
ge, welche Dinge an sich gut sind (vgl. a.a.O., 205); damit wird
der legitime Bereich der Intuitionen sehr stark eingeschrankt. Fir
die Erkenntnis moralischer Normen spielen sie, wenn tiberhaupt,
eine blof} untergeordnete Rolle. Moore vertritt keinen Intuitio-

101

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nismus in bezug auf moralische Normen oder Pflichten, sondern
blof} einen Intuitionismus im Blick auf das, was intrinsisch gut ist.
(Eine Ausnahme bildet die von ihm ebenfalls zugelassene Intui-
tion in bezug auf eine Briickennorm zwischen dem Guten und
dem Richtigen, welche besagt, daf} es richtig sei, das Gute zu ma-
ximieren.)

c. Derideale Utilitarismus

Moore beschiftigt sich in der PE wie auch in seinem 1912 erschie-
nen Buch , Ethics“ (E) auch mit der Frage, was es heifit, richtig zu
handeln. Er geht dabei von einer Definition des Ausdrucks ,rich-
tig' aus: ,Richtig® ist nach Moore gleichbedeutend mit ,das
grofiemégliche Gut hervorbringend* (vgl. PE, 210; E, 143). Damit
meint er, die einzig sinnvolle Bedeutung von rlchtlg zu formu-
lieren. Moore glaubt es hier mit einer echten Intuition, und nicht
mit einer bloflen Verbaldefinition zu tun zu haben. Richtig han-
delt dementsprechend derjenige, der das Gute maximiert. Dabei
ist fiir Moore - anders als fiir die klassischen Utilitaristen — nicht
allein Gluck (pleasure) gut, sondern z.B. auch die Wahrnehmung
des Schonen oder die Pflege freundschaftlicher Beziehungen.
Moore teilt mit den klassischen Utilitaristen einzig das Maximie-
rungsgebot, nicht aber deren Werttheorie.

Wir konnen nun aber, wie Moore meint, nicht mit Sicherheit
wissen, welche Handlung in einer bestimmten Situation die be-
sten Konsequenzen haben wird. Im glinstigsten Fall sind wir ein-
zig in der Lage, das zu bestimmen, was wahrscheinlich die besten
Folgen haben wird (PE, 215ff.). Entsprechend konnen wir einzig
Regeln bestimmen, deren Befolgung im allgemeinen das bestmog-
liche Resultat nach sich zieht. Doch auch wenn es nicht immer
besser sein mufl, diesen Regeln zu folgen, ist Moore der Meinung,
dafl wir uns strikt an die utilitaristischen Regeln halten sollten.
Das ist in unserer Unwissenheit begriindet: Wir koénnen nie mit
Sicherheit wissen, ob es im Einzelfall besser ist, eine moralische
Regel zu verletzen (vgl. a.a. O., 2281.). Moore gibt zu, daf§ es Fille
geben kann, in denen es offensichtlich moralisch besser wire, eine
Regel zu verletzen. Doch solche Regelverletzungen motivieren
andere dazu, dasselbe zu tun und zwar in Situationen, in denen
es in keiner Weise vorteilhaft ist, von der Regel abzuweichen
(a.2.0., 230{.). Deshalb sollten nach Moore Regeln auch dann
befolgt werden, wenn der Akteur zu wissen meint, dafl deren Ver-

102

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

letzung in diesem besonderen Fall die besseren Folgen nach sich
ziehen wiirde. Dieses Paradox, dafl der Utilitarist im Einzelfall
nicht utilitaristisch iiberlegen oder sogar gegen seine utilitaristi-
sche Berechnung fiir den Einzelfall, zugunsten einer lingerfristi-
gen Strategie, handeln sollte, wurde bereits von Sidgwick erértert
(vgl. Sidgwick 1907, 492, wo er sich jedoch selber zu widerspre-
chen scheint; vgl. die Kritik in Railton 71984, in: Scheffler 1988,
121, n. 30).

d. Egoismus

Nach Moore lifit sich die Frage, ob es rational sei, moralisch gut
zu handeln, leicht 1osen. Seiner Ansicht nach handelt es sich dabei
namlich um eine sinnlose Frage. Damit nimmt er explizit gegen
Henry Sidgwick Stellung, der die Frage nach dem Verhiltnis von
Rationalitit und Moral zu den grundlegendsten Problemen der
Ethik zahlt (vgl. Sidgwick 7907, 110, Anm. 1). Moore ist hier an-
derer Ansicht: Der Egoist, welcher der Auffassung ist, daf§ allein
sein Eigeninteresse thm Griinde zum Handeln liefert, vertritt eine
irrationale Position. Der Egoismus — so Moore — widerspricht
sich selbst. Dies versucht er folgendermafien deutlich zu machen:
Dem Egoismus zufolge ist das, was gut fir mich ist, das einzige
Gut. Das kann aber nur bedeuten, daf das, was jeweils gut ist fiir
eine Person, allein gut ist. Der Egoismus behauptet also, dafl das
Gut jeder Person das einzige ist, was gut ist (PE, 151). Moore
bezeichnet dies als einen absoluten Widerspruch.

Der Einwand liegt nahe, daff der Egoist nicht behauptet, dafl
das, was gut fiir ihn ist, das einzige ist, was gut ist. Er behauptet
blof}, daf} das eigene Gut fiir ihn das alleinige Gut ist. Wie Moore
argumentiert hat dieser Zusatz ,fir thn‘ bzw. ,fiir mich‘ jedoch
keinen Sinn (vgl. a.a.O., 152). Etwas ist — so Moore — entweder
an sich gut oder an sich nicht gut. Dementsprechend gilt auch:
Was fiir mich gut ist, ist an sich gut oder an sich nicht gut (,,gut
im absoluten Sinne“; vgl. a.a.O., 150). Deshalb ist der Egoist nach
Moore auf die sich selbst widersprechende These verpflichtet, daf}
das, was jeweils gut ist fiir Personen, an sich das einzig Gute ist.

Dagegen lafit sich einwenden, dafl durchaus zwischen dem, was
an sich gut, und dem, was fiir eine Person gut ist, unterschieden
werden kann. Es leuchtet nicht ein, daf} alles, was gut ist, an sich
gut sein mufl, da etwas fiir mich gut sein kann, ohne fiir andere gut
zu sein oder ohne aus einer objektiven Perspektive gut zu sein.

103

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Egoist widerspricht sich nur, wenn er das, was fiir ihn gut ist,
als etwas versteht, das unabhingig von ihm gut ist. Auf dieses
Verstindnis seines eigenen Guts ist der Egoist jedoch nicht ver-

pflichtet.

e. Organische Einbeiten

Nach Moore kann etwas gut als Mittel zum Zweck oder intrinsich
gut sein (vgl. a.a.O., 57). Gut im ersten Sinn ist etwas aufgrund
seiner Folgen. Intrinsisch gut sind diejenigen Dinge, die auch gut
wiren, wenn sie nur fir sich existieren wiirden (vgl. a.a.O., 258:
»Dinge, welche wir, wenn sie fiir sich existierten, in absoluter Iso-
lation, dennoch fir gut halten wiirden®). Die vorrangige Aufgabe
der Ethik ist es — so Moore — das zu bestlmmen, was intrinsisch
gut ist. Dabei gibt es Dinge, die als Teil eines Ganzen und Dinge,
die als Ganzes intrinsisch gut sind. Moore betont, daff der Wert
eines Ganzen nicht die Summe des Werts der Teile sein muf} (vgl.
a.a.0,, 62). Das Ganze bildet - so Moore - eine organische Ein-
heit (vgl. a.a. O, 65ff.). Die Idee organischer Einheiten lifit sich
im Blick auf ein Beispiel folgender Art plausibel machen: Wenn
ich mich am Leiden einer anderen Person freue, dann haben wir
einen Teil, meine Freude, die gut ist, und ein Ganzes, meine Scha-
denfreude, die in sich schlecht ist. Oder umgekehrt konnen ein
wertneutraler Teil und ein Teil, der nur wenig wertvoll ist, zusam-
men einen hohen Wert haben. Fiir Moore ist das der Fall, wenn
man sich der Schonheit eines Objekts bewuft wird (vgl. a.a.O.,
62/63). Die Schonheit fiir sich genommen ist nach Moore wert-
neutral, und bewufite Zustinde als solche haben nur geringen
Wert. Wichtig ist: Der hohe Wert, den diese beiden Teile zusam-
men haben, ist nicht die Summe des Werts der Teile.

Man kann bestreiten, dafl Teile einen anderen Wert haben kon-
nen als organische Einheiten (vgl. dazu Ross 71930, 136; vgl. zum
Problem auch Lemos 1994, 401f.). Die Freude am Leiden anderer
hat keine guten Teile; sie besteht nicht aus der Freude, die gut, und
dem Leiden der anderen, das schlecht ist. Schadenfreude ist viel-
mehr ein schlechtes Ganzes.

104

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. William David Ross und Harold Arthur Prichard

a. Ross’ ethischer Pluralismus

Moores Moralphilosophie hat auf die Position von Ross einen
starken Einflufl ausgetibt. Ross kniipft in seinem bekanntesten
Werk ,The Right and the Good‘ (RG) an Moores These, ,gut‘ sei
undefinierbar, an. Er teilt diese Auffassung, geht aber gleichzeitig
einen Schritt weiter als Moore. Ross ist — anders als Moore — der
Ansicht, dafl auch der Ausdruck ,richtig nicht definiert werden
kann (vgl. RG, Kap. L.). ,Richtig* kann z.B. nicht ,die bestmégli-
chen Folgen hervorbringend‘ bedeuten, weil sonst die Aussage
,Es ist richtig, das zu tun, was die bestmoglichen Folgen hat‘ tau-
tologisch wire. Solche Aussagen sind aber nicht tautologisch.

Auch anders als Moore lehnt Ross den Utilitarismus ab. Seiner
Ansicht nach ist der Utilitarismus falsch, weil er dem ,personli-
chen Charakter moralischer Pflichten nicht Rechnung zu tragen
vermag (vgl. a.a. 0., 22; vgl. Wolf 1996). Viele moralische Pflich-
ten gehen nach Ross aus den verschiedenen Beziehungen hervor,
die ich zu anderen Menschen habe. Ich kann anderen nicht nur -
wie der Utilitarist unterstellt — als Wohltiter gegeniiberstehen,
sondern auch als Kollege, als Freund, als Vater, als Schuldner, als
Mitbiirger usw. (vgl. RG, 19). Aus all diesen sozialen Beziehun-
gen und nicht blof} aus der Wohltiterrelation gehen nach Ross
spezifische Pflichten hervor. Ross hilt den Utilitarismus aber
auch darum fir falsch, weil es, wie er meint, Handlungen gibt,
die unabhingig von ihren Folgen richtig sind (vgl. a.2.O., 461.).
So ist es richtig, ein Versprechen zu halten, ob dies nun gute Fol-
gen nach sich zieht oder nicht.

Welche moralischen Pflichten wir haben, ist nach Ross aus sich
selbst heraus einsichtig. Seiner Ansicht nach ist es offensichtlich
und keiner Begriindung bediirftig, daf wir z.B. die Pflicht haben,
Versprechen zu halten oder das Wohl anderer zu fordern (vgl.
a.a.0., 29). Unsere moralischen Pflichten sind fir Ross genauso
evident wie mathematische Axiome. Dabei versteht er diese
Pflichten nicht als absolute, sondern als prima-facie-Pflichten.
Das heiflt: Es ist meine moralische Pflicht, meine Versprechen zu
halten, sofern es nicht moralische Griinde gibt, die es mir nahele-
gen, ein bestimmtes Versprechen nicht zu halten.

Nach Ross haben unsere moralischen Pflichten unterschiedli-
che Quellen, die sich nicht auf ein einziges Prinzip zuriickfithren

105

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lassen. Ross sieht im Fehlen eines letzten Prinzips keinen Mangel
und auch keinen Einwand gegen den von ihm vertretenen Intui-
tionismus. Er schreibt dazu in seinem 1939 erschienen Buch
»Foundations of Ethics“ (FE): ,We have a natural wish to reach
a single principle from which the rightness or wrongness of all
actions can be deduced. But it is more important that a theory be
true than that it be simple...“ (FE, 83). Nach Ross ist es zwar
legitim, nach einem grundlegenden Prinzip zu suchen. Doch
dem Versuch, die unterschiedlichen moralischen Prinzipien auf
ein Prinzip zu reduzieren, sei kein Erfolg beschieden. Ein mora-
lisches System, das auf einem Prinzip aufbaut, kann den unter-
schiedlichen Dingen, die wir als moralisch ansehen, nicht Rech-
nung tragen. Deshalb ist der ethische Pluralismus dem ethischen
Monismus vorzuziehen (vgl. a.a.O., 83). Natiirlich kénnen wir
weiterhin darauf hoffen, ein letztes Prinzip zu finden. Ross halt
es aber fiir weiser, eine irreduzible Vielheit von Prinzipien zu ak-
zeptieren.
So umfaflt die Liste von prima-facie-Pflichten
a) Pflichten, die auf von einem selbst ausgefiihrten Handlungen
beruhen wie z.B. Wahrhaftigkeits- und Wiedergutmachungs-
pilichten;
b) Pflichten, die auf von anderen begangenen Handlungen beru-
hen wie z.B. Dankbarkeitspflichten;
c) die Pflicht verteilender Gerechtigkeit;
d) die Pflicht des Wohlwollens (die eigentliche utilitaristische
Pflicht, das Gute in der Welt zu maximieren);
e) die Pflicht, anderen nicht zu schaden;
f) die Pflicht, sich selber zu vervollkommnen.
Diese unterschiedlichen moralischen Pflichten kénnen miteinan-
der kollidieren. Lif}t sich in solchen Fillen bestimmen, welche
Pflicht befolgt werden sollte? Ross ist hier skeptisch: Es ist seiner
Ansicht nach unklar, ob sich Pflichtenkollisionen rational auflo-
sen lassen (vgl. a.a. O., 188). Doch damit wird, wie Ross betont,
seine intuitionistische Ethik nicht bedroht. Wir wissen, was zu
tun unsere moralische Pflicht ist, ohne in allen Konfliktfallen die
richtige Losung zu kennen. Nach Ross wird daran blof§ deutlich,
dafl unser moralisches Wissen begrenzt ist (vgl. a.a. O., 188). Da-
bei kénnen wir uns — so Ross — durchaus auch in Konfliktfallen
hiufig eine Meinung dariiber bilden, was die wahrscheinlich rich-
tige Handlung ist (vgl. a.a.O., 190). Und in den Fillen, wo wir

106

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dazu nicht in der Lage sind, laf}t sich bestimmen, welche Hand-
lungen die richtigen Handlungen sein konnen (vgl. a.a.O., 191).

b. H. A. Prichards Intuitionismus

Wie Ross ist H. A. Prichard ethischer Intuitionist. Dabei vertritt
Prichard einen Intuitionismus, der dem, was man in der gegen-
wirtigen Diskussion ,Partikularismus® (vgl. IV,3) nennt, sehr na-
he kommt. Entwickelt wird diese Position in dem 1912 veroffent-
lichten Aufsatz ,Does Moral Philosophy Rest On a Mistake?“
(1968, 1-17) Prichard beschiftigt sich darin zunichst mit der Fra-
ge ,Wieso soll ich moralisch sein?‘. Nach Prichard kann diese Fra-
ge, bei der es sich um die zentrale moralische Frage handelt, nicht
beantwortet werden. Ohne Zweifel kann man z.B. sagen: ,Du
sollst moralisch sein, weil dies deinem Eigeninteresse entspricht.
Doch dies ist, wie Prichard meint, keine Antwort auf die Frage
»Wieso soll ich moralisch sein?“ (vgl. a.a. O., 3ff.). Die Frage ,Soll
ich meine Schulden zuriickzahlen? kann nur als Frage danach
verstanden werden, ob es eine moralische Pflicht gibt, Schulden
zuriickzuzahlen. Ist dies der Fall, dann ist — so Prichard - klar, daf§
wir in der entsprechenden Weise handeln sollten. Zu sagen: ,]Ja,
ich sollte meine Schulden zuriickzahlen, aber soll ich meine
Schulden zuriickzahlen?‘ ist sinnlos (vgl. a.a. O., 16).

Prichard vertritt wie Ross die Ansicht, daf} unsere moralischen
Pflichten aus sich selbst einsichtig und keines Beweises bediirftig
sind (vgl. a.a.0., 161.). Es wire, wie Prichard meint, auch unklar,
worin ein solcher Beweis bestehen konnte. Moralische Pflichten
lassen sich nicht aus dem, was in einem auflermoralischen Sinn gut
ist, ableiten (vgl. a.a.O., 7). Sie miissen vielmehr als solche er-
kannt werden (vgl. a.2.0., 16: ,,... can only be apprehended di-
rectly by an act of moral thmkmg ). Dabei erkennen wir unsere
moralischen Pflichten nach Prichard - und damit nahert er sich
dem ethischen Partikularismus — in den jeweiligen Handlungssi-
tuationen: ,,(I)f we do doubt whether there is really an obligation
to originate A in a situation B, the remedy lies not in any process
of general thinking, but in getting face to face with a particular
instance of the situation B, and then directly appreciating the ob-
ligation to originate A in that situation® (a.a.O., 17).

Gegen Prichard 133t sich einwenden, daf} er das Sollen blof} in
einem moralischen Sinn versteht. Unterscheidet man aber zwi-
schen einem moralischen und einem rationalen Sollen, dann ist

107

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Frage ,Wieso soll ich moralisch sein?‘ eine Frage, die beant-
wortet werden kann (vgl. Frankena 1958, 47; Brink 1989, 61). Sie
1aft sich in die Frage tibersetzen ,Ist es fiir mich rational, mora-
lisch zu sein?‘. Der andere Einwand, der gegen Prichard und auch
gegen Ross vorgebracht werden kann, bezieht sich auf deren In-
tuitionismus. Das zentrale Problem dabei ist, daf} sich moralische
Intuitionen einer argumentativen Uberpriifung entziehen. Nach
Maflgabe unterschiedlicher Intuitionen sind dann auch verschie-
dene, insbesondere gegenseitig sich ausschliefende Pflichtenkata-
loge moglich.

3. Der ethische Partikularismus

Teile der Uberlegungen von Ross und Prichard werden in den
Arbeiten von Jonathan Dancy und David McNaughton weiterge-
fihrt, und zwar unter dem Stichwort ,ethischer Partikularismus®.
Die zentrale These des ethischen Partikularismus lautet: Es gibt
keine moralischen Prinzipien (vgl. Dancy 1983, 530). Dabei wer-
den moralische Prinzipien als Aussagen iiber moralisch relevante
Eigenschaften verstanden. Durch ein Prinzip wie ,Du sollst an-
deren nicht schaden® wird ,Schaden zufiigen® als in einem negati-
ven Sinn moralisch relevant charakterisiert. Oder umgekehrt wird
tiber eine Aussage wie ,Du sollst anderen Freude bereiten‘ ,Freu-
de bereiten® als in einem positiven Sinn moralisch relevant
bestimmt. Was heifit es nun, die Existenz moralischer Prinzipien
zu verneinen? Wer dies tut, bestreitet, daf§ eine Eigenschaft immer
in derselben Weise moralisch relevant ist (vgl. a.a.O., 540f;
McNaughton 1988, 192f.). Was damit gemeint ist, illustriert
McNaughton an folgendem Beispiel (vgl. a.a. O., 193): Eine Re-
gierung uberlegt sich, die 6ffentliche Hinrichtung von Terroristen
wiedereinzufithren. Sie geht davon aus, daf dies sehr vielen Men-
schen Genugtuung bereiten wiirde. Ist das ein Grund, der dafiir
spricht, Terroristen offentlich hinzurichten? Wenn Freude be-
reiten (Genugtuung oder Befriedigung verschaffen u.4.) in jedem
Fall in einem positiven Sinn moralisch relevant ist, gibt es zumin-
dest einen Grund, der eine Wiedereinfithrung dieser Praxis nahe-
legt. Es mag andere Griinde geben, die dagegen sprechen; daf§
diese Praxis Freude bereitet, spricht dafiir. Partikularisten bestrei-
ten dies. Threr Ansicht nach ist Freude (Genugtuung, Befriedi-

108

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gung u.4.) in einem Kontext dieser Art nicht positiv, sondern ne-
gativ moralisch relevant. Ganz generell gilt: Die moralische Rele-
vanz von Situationseigenschaften verindert sich nach Mafigabe
des jeweiligen Kontexts. Die These, daf} eine Eigenschaft in allen
Kontexten in der gleichen Weise moralisch relevant ist, halten
Partikularisten fiir eine unbegriindete Annahme (vgl. Dancy
1983,541). Ihrer Ansicht nach hingt die Relevanz der Eigenschaf-
ten einer Situation von allen anderen Eigenschaften einer Situa-
tion ab (vgl. McNaughton, 1988, 193). Deshalb lafit sich auch von
keiner Eigenschaft kontextunabhingig sagen, ob sie und in wel-
cher Weise sie moralisch relevant ist. Ob es richtig ist, jemandem
Freude zu bereiten, 1afit sich deshalb nicht losgelost von der ein-
zelnen Situation, in der dies getan werden soll, bestimmen (vgl.
McNaughton 4. 4. O., 190: ,(W)e have to judge each particular
moral decision on its individual merits“). Der Partikularist ver-
tritt eine Situationsethik, derzufolge jede Situation fiir sich zu be-
urteilen ist. Dabei brauchen wir nach Ansicht der Partikularisten
keine Prinzipien, um bestimmen zu konnen, ob eine Handlung,
die z. B. anderen Freude bereitet, richtig oder falsch ist. Wie Dan-
cy sagt, sehen wir das ohne Umwege tiber Prinzipien, wenn wir
die einzelne Handlung betrachten (vgl. Dancy 1983, 543).

In seiner Kritik an moralischen Prinzipien stellt der ethische
Partikularismus auch die Universalisierbarkeit moralischer Urtei-
le in Frage. Das Prinzip der Universalisierbarkeit besagt: Wenn es
in der Situation A falsch ist, x zu tun, dann ist es in jeder dhnlichen
Situation auch falsch, x zu tun (vgl. dazu Sidgwick 71907, 380; Ha-
re 1963, 12). Der ethische Partikularist weist dieses Prinzip zu-
riick (vgl. Dancy 1983, 544): Die Situation B kann alle Eigenschaf-
ten haben, die in der Situation A x falsch machen; sie ist insofern
in den relevanten Hinsichten von der Situation A nicht zu unter-
scheiden. Das reicht aber nicht aus, x auch in der Situation B als
falsch anzusehen. In der Situation B konnen niamlich zusitzlich
Eigenschaften vorliegen, die x zu einer moralisch richtigen Hand-
lung machen (vgl. Dancy 1981, 379). Nach Ansicht der ethischen
Partikularisten muf8 das Prinzip der Universalisierbarkeit abge-
lehnt werden.

Gegen den ethischen Partikularismus konnen drei Einwinde
vorgebracht werden:

a) Es ist fraglich, ob eine Situationseigenschaft ihre moralische
Relevanz in Abhingigkeit ihres Kontextes wechselt. Es mag sein,

109

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

um das Beispiel von McNaughton zu nehmen, dafl Freude am
Leiden anderer schlecht ist. Daraus folgt aber nicht, dafl Freude
haben oder bereiten als solche nicht gut sind. Betrachten wir fol-
gendes Beispiel: Man kann sagen, daff es gut ist, 10000 Mark zu
erhalten. Es ist aber schlecht, wenn ein Massenmorder 10000
Mark bekommt, weil er — so liefle sich sagen — dieses Gut nicht
verdient. Aussagen liber verdiente und unverdiente Freuden las-
sen sich verallgemeinern. In gleicher Weise konnte man sagen, daf}
Menschen, die andere leiden sehen wollen, nicht dadurch, dafl
man ihnen Freude bereitet, belohnt werden sollten (vgl. dazu Le-
mos a.a. O., 43ff.). Nur gute Menschen - so kénnten wir sagen —
sollten Gutes erfahren. Dies aber unterstellt, daf Freude als sol-
che gut ist. Man kann also durchaus Freude als gut und gleich-
zeitig Freude am Leiden als schlecht ansehen.

b) Nach Ansicht der Partikularisten nehmen wir die moralische
Qualitat einer Handlung direkt wahr, ohne dabei auf moralische
Prinzipien angewiesen zu sein. Doch wie kann man etwas als mo-
ralisch gut bzw. moralisch verwerflich wahrnehmen, ohne zuvor
einen Begriff moralisch relevanter Eigenschaften zu haben? Un-
klar ist, wie sich ohne Prinzipien moralisch relevante von mora-
lisch irrelevanten Eigenschaften unterscheiden lassen. Unklar ist
auch, wie wir etwas als in einem positiven Sinn moralisch relevant
wahrnehmen konnen, wenn wir nicht davon ausgehen konnen,
daf} Freude zu bereiten z. B. prima facie moralisch gut ist.

c) Man konnte auch ausdriicklich unterscheiden zwischen dem
absichtlichen Bereiten von Freude und der Freude, die wir ande-
ren ohne Absicht bereiten. Auch in diesem Zusammenhang wiir-
de der Partikularist vielleicht sagen, Freude habe eben nicht im-
mer den gleichen Wert oder die gleiche moralische Bedeutung. Thr
Wert variiere, je nachdem, ob sie absichtlich oder unabsichtlich
herbeigefiihrt werde. Hier muf man allerdings zwischen morali-
schem und auflermoralischem Wert unterscheiden. Freude (Lust,
Befriedigung) wird oft als moralisch neutraler oder aufler-
moralischer Wert bezeichnet. Dagegen hat der gute Wille, ande-
ren Freude zu bereiten, immer einen sittlichen Wert, wenn auch
vielleicht keinen absoluten oder unbedingten, wie Kant meint.
Der zusitzliche, sittliche Wert absichtlich herbeigefiihrter Freude
oder Lust hat seinen Ursprung nicht in situationsbedingten
Schwankungen des auflermoralischen Wertes von Lust, sondern
im guten Willen des Akteurs. Der Wertunterschied zwischen ab-

110

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sichtlich herbeigefiihrter und zufillig erzeugter Lust 1aflt sich
demnach ohne Riickgriff auf die partikularistische These befriedi-
gend erkliren.

hittps://dol.org/10.5771/8783485093034-88 - am 17.01.2026, 14:44:42.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-88
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Brentano, Scheier und Hartmann (Wolf)
	2.  Moore, Ross und Prichard (Schaber)
	A.  George Edward Moore
	a.  Naturalistischer Fehlschluß
	b.  Moralische Intuitionen
	c.  Der ideale Utilitarismus
	d.  Egoismus
	e.  Organische Einheiten

	B.  William David Ross und Harold Arthur Prichard
	a.  Ross’ethischer Pluralismus
	b.  H. A. Prichards Intuitionismus


	3.  Der ethische Partikularismus (Schaber)

