224 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

In seinem Roman STERN DER UNGEBORENEN, in dem Franz Werfel Phantasie,
Utopie und Zukunftsvorstellungen mit Vergangenheit und Gegenwart verschrinkt, ist
es also das Motiv der Jenseitsreise, iiber das der Autor diese weltanschaulichen Fra-
gen sowie das Bediirfnis nach Ordnung artikuliert.

2.4 DAVID LINDSAY: DIE REISE ZUM ARCTURUS
Lindsay: Biografie eines wenig erfolgreichen Unermiidlichen

David Lindsay wird am 3. Mérz 1876 als jlingstes der drei Kinder von Alexander
Lindsay, einem Schotten, der im Finanzsektor in London arbeitet, und seiner Frau
Bessy, einer Bauerstochter, im Londoner Vorort Blackheath geboren.574 Als der Va-
ter die Familie 1891 verldsst’” und einige Zeit spiter der Mann von Bessys Schwes-
ter stirbt, zieht die alleinerzichende Mutter mit den beiden S6hnen und der Tochter
zu ihrer kinderlosen Schwester, in deren Haus Lindsay dann seine Jugend ver-
bringt.”’® Die gesamte Familie besucht regelmiBig sonntags den Gottesdienst, David
langweilt sich dort aber nur und wird auch spéter die religiose Erziehung seiner Kin-
der seiner Ehefrau iiberlassen.””’ Die Ferien verbringt die Familie bei Verwandten in
Schottland. Diese Besuche setzt Lindsay bis zu seiner Heirat fort, vermutlich lebt er
in seiner Schulzeit sogar kurze Zeit dort.””® Ein einschneidendes Erlebnis wihrend
einer dieser Ferienaufenthalte, das sein bereits bestehendes Misstrauen Gleichaltrigen
gegeniiber noch verstérkt, ist eine Situation, in der die anderen Kinder Lindsays Hil-
feschreie, als dieser von der Stromung beim Baden mitgerissen wird, nicht héren
oder nicht richtig einordnen. Lindsay, der zu ertrinken glaubt, sich aber dann ans
°” Insgesamt isoliert sich Lindsay
eher, zieht sich in sein familidres Umfeld zuriick und ist ein sensibles und fantasie-
volles Kind, das lieber liest, als mit Freunden zu spielen.580

Nach seiner Primarschulzeit besucht Lindsay die Lewisham Grammar School und
féllt dort durch gute Leistungen in Mathematik und Englisch auf. Obwohl ihm sogar
ein Stipendium angeboten wird, kann Lindsay nach seinem Schulabschluss nicht die
Universitdt besuchen. Die durch den Weggang des Vaters angespannte finanzielle Si-
tuation der Familie fordert von ihm, dass er Geld verdient.”®' Von 1894-1916 arbeitet
er bei der Versicherung Price Forbes in der Londoner Innenstadt, wo er als zuverlds-
siger Angestellter rasch die Karriereleiter heraufklettert.”™ Mit seinen Kollegen ver-
steht er sich, baut aber keine Freundschaften zu ihnen auf. Er lebt zuriickgezogen im

Ufer retten kann, unterstellt ihnen bose Absicht.

—_

574 Vgl.
575 Vgl.
576 Vgl.
577 Val.
578 Vgl
579 Vagl.
580 Vgl.
581 Vagl.
582 Vagl.

Sellin 1981, 8.

Wolfe 1982, 5.

Sellin 1981, 9.

Sellin 1981, 9.

Sellin 1981, 10 und Pick et al. 1970, 7.
Pick et al. 1970, 7.

Sellin 1981, 10.

Sellin 1981, 11.

Sellin 1981, 13.

SRR LNELY - L LR LA

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 225

Familienkreis mit seiner Tante und seiner Schwester, die ihm sehr nahe stehen, wih-
rend das Verhéltnis zu seinem Bruder distanziert ist. Der erheblich dltere Bruder
Alexander Lindsay verldsst London friih und schreibt spéter unter einem Pseudonym
einige Abenteuerbiicher, bevor er bereits im Alter von vierzig Jahren verstirbt — eine
Warnung fiir David Lindsay, der wegen akuter, erblich bedingter Gelbsucht strenge
Dit halten und Sonnenlicht vermeiden muss.”™

Neben seiner zeitintensiven Arbeit spielt Lindsay Schach, besucht Konzerte klas-
sischer Musik, liest und schliefit sich einem literarischen Zirkel an.® Er lernt
Deutsch, um sich mit Nietzsche und Schopenhauer im Original beschéftigen zu kon-
nen, reist in seinen Ferien wohl sogar einmal nach Heidelberg.**’

Als er achtunddreif3ig Jahre alt ist, durchbricht der Erste Weltkrieg Lindsays Rou-
tine. Er schafft es, nicht an die Front zu miissen und dient den British Grenadiers von
1914-1916 — eine Zeit, iiber die er spéter nicht spricht und die er zu vergessen ver-
sucht.*®

1916 heiratet er die achtzehnjihrige™’ Jaqueline Silver, wenige Monate nachdem
er sie in seinem Literaturclub kennengelernt hat. Eine friihere, vierzehn Jahre lang
halbherzig bestehende Verlobung mit einer Cousine in Schottland hatte Lindsay 1914
gelost.”® Jaqueline und David Lindsay bleiben zeit ihres Lebens zusammen, wobei
Jaqueline ihren Ehemann bei seiner literarischen Karriere unterstiitzt. Sellin meint
gar: ,,Without her, Lindsay would never have written a single line. Her youth, her en-
thusiasm and her unbounded faith made a writer out of a man who had been suffering
from a psychological blockage.«**

Seine Arbeit und damit sein festes Einkommen aufgebend kauft David Lindsay
mit seiner Frau ein groBes Haus in Cornwall.”® Dort schreibt er innerhalb von weni-
gen Monaten, von April 1919 bis Mérz 1920, eine erste Version seines Debiitromans,
zundchst NIGHTSPORE IN TORMANCE genannt, fiir den er seine zwanzig Jahre lang in
Notizbiichern gesammelten philosophischen Ideen verwenden kann.*' Der erste Ver-
leger, Methuen, dem Lindsay den Roman anbietet, akzeptiert das Werk sofort unter
der Bedingung, dass Lindsay es kiirzt und den Titel zu A VOYAGE TO ARCTURUS &n-
dert. So erscheint es bereits im September 1920, demselben Jahr, indem auch Lind-
says Tochter Diana geboren wird.””

Als sein néachstes Werk, THE HAUNTED WOMAN. A VOYAGE, zunéachst vom Verle-
ger abgelehnt wird und Lindsay, mittlerweile Vater einer zweiten Tochter, Helen, er-
fahrt, dass von den 1430 Kopien seines ersten Romans nur 596 verkauft wurden,

583 Vgl. Sellin 1981, 14f.

584 Vgl. Sellin 1981, 14, 16:

585 Vgl. Sellin 1981, 16.

586 Vgl. Sellin 1981, 18.

587 Sellin spricht von achtzehn, Pick von zwanzig Jahren. Vgl. Sellin 1981, 19 und Pick et al.
1970, 10.

588 Vgl. Sellin 1981, 17.

589 Sellin 1981, 20.

590 Vgl. Sellin 1981, 21.

591 Vgl Sellin 1981, 22.

592 Vgl. Sellin 1981, 22f. und Pick et al. 1970, 14.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

wird fiir Lindsay der steinige Weg, der vor ihm liegt deutlich.*” Lindsay beginnt THE
HAUNTED WoOMAN, einen in England spielenden, psychologisch angehauchten Ent-
wicklungsroman, den Sellin als ,,different from 4 VOYAGE TO ARTURUS, more subtle
and better written*™* beurteilt, zu kiirzen und verkauft ihn als Serie an die Zeitung
THE DaiLy NEwS. Methuen akzeptiert den Roman dann aber doch und verdffentlicht
ihn mit allerdings wiederum enttiuschenden Verkaufszahlen im Februar 1922.°%
Lindsays dritter Roman SPHINX, den er direkt nach der Abschluss des vorherigen be-
ginnt, wird von mehreren Verlegern abgelehnt. Noch wihrend seiner Versuche, einen
Agenten oder Verlag dafiir zu finden, beginnt er mit dem philosophischen Roman
THE ANCIENT TRAGEDY, den er spiter unter dem Titel DEVIL’S TOR {iberarbeitet, und
im Anschluss mit THE ADVENTURES OF M. DE MAILLY"®, wobei ihn wohl seine Frau
vor allem mit ihren Kenntnissen iiber Frankreich unterstiitzt.”’ Im April 1923 schafft
es ein Agent schlieBlich SPHINX bei einem Verleger in Druck zu geben, wihrend die
Suche nach einem Verlag fiir die beiden danach verfassten Romane weiter schlep-
pend voran geht.598 ,In spite of his setbacks, Lindsay continued writing, faithful to
his own concept of literature, rejecting any concession to public taste.“>’ So schreibt
er trotz der Absagen der Verleger fiir seinen vierten und fiinften Roman von Februar
bis Juli 1924 an THE VIOLET APPLE, das wiahrend seiner Lebzeiten ebenso wie sein
letzter Roman THE WITCH, an dem er akribisch und langsam, beinah obsessiv in den
dreifiger Jahren arbeitet, gar nicht gedruckt wird.” DEviL’s Tor wird endlich im
April 1932 verlegt, erreicht aber nur geringe Verkaufszahlen,*"

Als sich finanzielle Not fiir die Familie abzuzeichnen beginnt, zieht sie im Okto-
ber 1929 von Cornwall, das Lindsay wegen der Natur und dem schlechten Wetter
mochte, wegen seiner Distanz zum gesellschaftlichen Leben in London und Abge-
schiedenheit selbst von literarischen Magazinen aber wiederum als deprimierend
empfunden hatte, nach Ferring, einem kleinen Ort in Sussex.®”” In Ferring beschiftigt
sich das Ehepaar mit seinem Garten und empféangt viele Besucher, beispielweise den
Maler Robert Barnes, mit dem Lindsay die Liebe zur Musik teilt. Befreundet ist Da-
vid Lindsay auch mit dem in Sussex lebenden L.H. Myers, einem auch in Londoner
literarischen Kreisen etablierten, aus aristokratischen Verhiltnissen stammenden Au-
tor.*” Eine weitere, enge Freundschaft fithrt Lindsay mit Harold Visiak, selbst eben-
falls Autor. Visiak hatte Lindsay bereits 1921 nach der Lektiire von THE HAUNTED
WomAN einen bewundernden Brief geschrieben, nach einiger Korrespondenz lernen
die beiden sich in London 1929 personlich kennen. Beide verbindet ein Interesse an

593 Vgl. Wolfe 1982, 9 und Pick et al. 1970, 14.
594 Sellin 1981, 25.

595 Vgl. Wolfe 1982, 9.
596 Vgl. Wolfe 1982, 9f.
597 Vgl. Sellin 1981, 29.
598 Vgl. Wolfe 1982, 10.
599 Sellin 1981, 32.

600 Vgl. Wolfe 1982, 10f.
601 Vgl. Wolfe 1982, 11.
602 Vgl. Sellin 1981, 35-37.
603 Vgl. Sellin 1981, 39f.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 227

Mysterien und am Ubernatiirlichen sowie ihre zugleich faszinierter wie dngstlicher
Blick auf Frauen.*”

1938 zieht die Familie auf Betreiben der sich einsam fithlenden und den Bunga-
low als zu klein empfindenden Jaqueline erneut um und kauft mithilfe eines Darle-
hens ein grofes Haus in der Néhe von Brighton. Um die Finanzen aufzubessern,
vermietet Lindsays Ehefrau Zimmer, vor allem an franzésische Studenten. Mit An-
bruch des Zweiten Weltkrieges beherbergt die Familie dann junge Marineoffiziere.
% Der Zweite Weltkrieg iiberrascht den sich durch die Menschheit desillusioniert
fithlenden Lindsay nicht, wohl aber schocken den vormaligen Bewunderer der Deut-
schen Kultur die Griueltaten Deutschlands unter Hitler.*”

Die letzten sechs Lebensjahre David Lindsays verlaufen ruhig, er geht gelassen,
in beinah stoischer Ruhe mit seinem Schicksal und finanziellen Dingen um.®’ In his
detachment, he noticed that, in spite of the failures with the public, the difficult expe-
rience he had been through had enriched him on a personal level. It had allowed him
to embark on an internal quest that inspired his idealism.“®*®

Wiéhrend der Bombardierung Englands wird das Haus in Brighton getroffen,
wihrend Lindsay gerade ein Bad nimmt. Er kommt mit einem Schock davon.®” Am
16. Juli 1945 verstirbt der bereits von Krankheit gezeichnete Lindsay an einer Blut-
vergiftung in Folge eines Zahnabszesses.®'*

Inhalt der Jenseitsreise in DIE REISE zuM ARCTURUS und Einordnung in
den Gesamtkontext

In David Lindsays 1920 erschienenen Roman DIE REISE ZUM ARCTURUS geht es um
den Weg zum Licht ,,Muspel“, den Maskull und Nightspore, beide Aspekte derselben
Personlichkeit, in der Welt Tormance des Planetensystems Arcturus auf sich nehmen.
Von einer spiritistischen Sitzung in London aus, bei der der Geist eines jungen Man-
nes materialisiert wird, begeben sich Maskull, Nightspore und der zynische Krag von
einem Observatorium aus auf den Planeten Tormance. Dort gelandet findet sich
Maskull zunéchst allein wieder.

Er durchwandert die unterschiedlichen Landschaften des Planeten. Die verschie-
denen Personlichkeiten, die er dabei kennenlernt, tragen oft allegorische oder allego-
risch klingende Namen, was der Welt des Arcturus als Welt scheinbar exemplari-

604 Vgl. Sellin 1981, 39.

605 Vgl. Sellin 1981, 40.

606 Vgl. Sellin 1981, 43.

607 Vgl. Sellin 1981, 43. Wachler beurteilt dies in seinem Nachwort zu Lindsays DIE REISE
ZUM ARCTURUS anders: ,,Er lebte zuriickgezogen und resigniert in seinem Haus in Brigh-
ton und verfiel — Zeugnissen zufolge — in einen Zustand seelischer und korperlicher Ver-
wahrlosung. Seine Freunde stellten fest, da3 er apathisch geworden war und tagelang be-
sinnungslos vor sich hin dimmerte.” Wachler, in: Lindsay 1986, 296.

608 Sellin 1981, 43.

609 Vgl. Pick et al. 1970, 32.

610 Vgl. Wolfe 1982, 11.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

scher Menschentypen eine hohe Bedeutung zukommen lisst.”'' Maskull trifft auf: das
Paar Joiwind und Panawe, die ihm ihren Planeten aus ihrer liebenden Sicht erklaren;
die skrupellose Oceaxe und ihren gefiihllosen Ehemann Crimtyphon, den Maskull to-
tet, woraufhin dessen zweite Frau Tydomin Oceaxe ermordet und Maskull wegen
seiner Schuldgefiihle dazu bringt, den Leichnam ihres Mannes zu transportieren. Bei
diesem Transport sicht ihn Joiwinds Bruder, dessen Willen Maskull aussaugt, damit
dieser seiner Schwester nichts von seinen Morden erzdhlt. Maskull trifft als néchstes
Spadevil, der Tydomin und Maskull auf das heilige Hochplateau bringt, wo er anstel-
le der alten Lehre von anzustrebendem Hass auf Sinnfreude das Prinzip der Pflichter-
fiillung predigen will. AnschlieBend begegnet ihm Catice, der weise Tréger des Drei-
zacks auf dem Hochplateau, auf dessen Geheifl hin Maskull Tydomin und Spadevil
erschlagt. Er begegnet auBerdem Dreamspinter, der ihn eine Vision sehen lésst, in der
Krag, Maskull und Nightspore gemeinsam den Wald durchqueren, in dem Krag dann
Maskull ersticht und weglduft, worauthin Nightspore allein weitergeht. Er lernt eine
Fischersfamilie kennen, deren Frau ihrer Sehnsucht nach der dortigen Musik wegen
darauf besteht, Maskull zu einer Insel zu bringen sowie den Musiker Earthrid, der,
wie auch die Fischersfrau, am durch die Musik verursachten Schmerz stirbt als Mas-
kull selbst das Instrument spielt. Er trifft Lechallfae, weder Frau noch Mann, der sich
Maskulls Suche nach Muspel anschlieBt aber dabei stirbt, sowie Corpang, der Mas-
kulls Suche eine Weile weiter begleitet und mit ihm den Mann Haunte und die Frau
Sullenbrode kennenlernt. Sullenbrode verliert durch Maskull ihre fiir Méanner todli-
che Art und stirbt auf dem weiteren Weg in Liebe fiir ihn.

Wichtig ist an all diesen Begegnungen wihrend der geschilderten vier Tage, dass
Maskull die Welt von Tormance weiter kennenlernt und sich der Frage nach dem
Wesen von Kristallmann, Surtur und Muspel anndhert — Begriffen, die er direkt mit
etwas Transzendentem assoziiert — sowie der Bedeutung von Tod, Liebe und
Schmerz. SchlieBlich trifft er allein wieder auf Krag, der ihn mit sich nimmt. Gang-
net, der sie am Weg erwartet, fiihrt sie zu Surturs Ozean, auf dem sie mit einer
schwimmenden Insel weiterreisen.

Auf dieser Insel er6ffnet Krag Maskull schlieBlich, dass dieser selbst Nightspore
sei. Maskull stirbt und 6ffnet seine Augen schlielich erneut als Nightspore, worauf-
hin Krag erklért, Maskull habe unter dem Einfluss vom Kristallmann gelebt, Night-
spore aber gehdre zu ihm. Er schickt ihn schlieBlich in einen Turm, in dem Nightspo-
re bei seinem beschwerlichen Aufstieg an Fenstern mit unterschiedlichem Ausblick

611 Der Hintergrund der Namen von den Hauptfiguren Nigthspore, Maskull und Muspel wird

spéter noch aufgegriffen. Doch auch die anderen Namen, die im Folgenden aufgezéhlt
werden, konnen als allegorisch verstanden werden bzw. lassen zumindest Assoziationen
anklingen. So lieBe sich Joiwind beispielsweise mit der Ubersetzung Freudenhauch, Pa-
nawe als All Begriilender deuten.
Surtur (,,der Schwarze®™) ist in der germanischen Mythologie ein Feuerriese, der beim
Weltuntergang den alles vernichtenden Weltenbrand mit seinem Flammenschwert ent-
facht. Das Szenario erinnert an den Feuersturm in der alttestamentlichen Erzéhlung iiber
Sodom und Gomorra. Surtur ist in der germanischen Sage Ragnardk Herrscher iiber das
Feuerland Muspelheim — zur Bedeutung von Muspel siehe spéter mehr. (Vgl. Weiimann
2003, 36.)

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 229

vorbei kommt. In einem blickt er auf ein kugelférmiges Gesicht aus griinen Korpus-
keln, Funken des Muspellichts. Im ndchsten Fenster sieht er dieselbe Kugel, bevol-
kert von Menschen, Pflanzen und Tieren, in denen die griinen, nach Muspel streben-
den Korpuskeln gefangen sind. Das darauffolgende Fenster erdffnet ihm den Blick
auf die Kugel, vor der als ein triiber Schatten der Kristallmann steht. Das von Muspel
ausgehende Licht, eben jene griinen Funken, Muspels Riickstrahlen, und weile Wir-
bel, Vorwirtsstrahlen, werden in dem Schatten wie in einem Prisma gebrochen und
in genusssiichtigem Willen gefangen. Im letzten Fenster erfiillt die Schattengestalt
des Kristallmanns den ganzen Himmel. Nightspore erkennt, dass das Muspellicht die
Nahrung des Kristallmanns ist. Es geht durch ihn hindurch und wiahrend ein Teil un-
verandert die Kugel als Lichtschauer iiberschiittet, zerbricht der Rest in Individuen.
SchlieBlich erreicht Nightspore die Plattform des Turms:

,-und blickte umher, iiberzeugt, daf3 er einen Blick auf Muspel werfen werde.

Doch da war nichts. [...]

Auf einmal, ohne irgend etwas zu sehen oder zu horen, hatte er den bestimmten Eindruck, daf3
die Dunkelheit ringsum auf ihn herabgrinste... Dann verstand er, daf3 er vollig von der Welt
des Kristallmanns umgeben war, und dal Muspel aus ihm selbst und dem steinernen Turm be-
stand, auf dem er saf3.

[...] Die Wahrheit zwang ihm ihre kalte und brutale Wirklichkeit auf. Muspel war kein all-
machtiges Universum, das aus reiner Gleichgiiltigkeit die parallele Existenz einer weiteren, fal-
schen Welt duldete, die kein Recht hatte zu existieren. Muspel kampfte um sein Leben, gegen
alles, was schiandlich und abscheulich war — gegen Siinde, die als ewige Schonheit verkleidet
ging, gegen Niedrigkeit, die sich als Natiirlichkeit gab, gegen den Teufel in der Maske Got-
tes... Nun verstand er alles. Der moralische Kampf war kein Scheingefecht, kein Wallhall, wo
die Krieger einander bei Tag in Stiicke hauen und bei Nacht miteinander zechen; sondern ein
grimmiges und tddliches Ringen, in dem Schlimmeres als der Tod — ndmlich geistiger Tod —
unausweichlich die Besiegten von Muspel erwartete... Wie konnte er sich aus diesem schreck-
lichen Kampf heraushalten?

In diesen qualvollen Augenblicken wurden alle Gedanken an das Selbst, wurde alle Korruption
und Schlechtigkeit seines Lebens auf Erden aus Nightspores Seele gebrannt... Und vielleicht

nicht zum ersten Mal.“¢"2

Nach einiger Zeit steigt Nightspore unter dem Jammern und Spotten der Stimme des
Kristallmanns wieder zu Krag ab. Der Roman endet mit dem darauffolgenden Ge-
sprach, in dem Krag dem hoffnungslosen Nightspore versichert, er sei stirker und
méchtiger als der Kristallmann und auf Nightspores Frage hin antwortet, er, Krag, sei
Surtur und werde auf Erden Schmerz genannt.

612 Lindsay 1986, 259.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Analyse der Jenseitsreise in DIE REISE ZuM ARCTURUS

Gerade das eben zitierte Ende des Romans DIE REISE zUM ARCTURUS, der Blick
Nightspores vom Turm, ldsst schon spontan an den iibergeordneten Standpunkt einer
Jenseitsreise denken. Inwiefern diese Eigenschaft einer Jenseitsreise im Roman reali-
siert ist, soll hier nun vorgenommen werden, um die Einordung als Jenseitsreise zu
begriinden.

Der Protagonist: Eine Doppelpersénlichkeit

Der reisende Protagonist ist in DIE REISE zUM ARCTURUS die Doppelpersonlichkeit
Maskull und Nightspore. Wahrend Maskull ,,die in jedem Menschen vorhandenen
Aspekte des Durchschnittlichen [als ein] ,Jedermann‘“®" reprasentiert, stehe Night-
spore hingegen fiir die Leidenschaft fiir das Fremde und Lichte, er sei ein Asket, so
Hauser.*"*

Uber den Hintergrund des Protagonisten erfihrt der Leser so gut wie nichts und
auch die Informationen iiber den Charakter bleiben oberfldachlich. Das Aussehen von
Nightspore und Maskull, dessen Name an ,maskulin® erinnert®"’, wird bei ihrem Auf-
treten wihrend der Séance zu Beginn des Romans beschrieben:

,»,Maskull war ein hiinenhafter Mann, aber breiter und robuster als die meisten gro3gewachse-
nen Ménner. Er trug einen Vollbart. Seine Ziige waren schwartig und dick, derb modelliert wie
die einer Holzschnitzerei; aber in seinen kleinen schwarzen Augen funkelten Intelligenz und
Kiihnheit. Sein Haar war kurz, schwarz und borstig. Nightspore war von mittlerer Grofle, sah
aber so hart und zih aus, dal man den Eindruck hatte, er habe sich durch zielbewuftes Training
aller menschlichen Schwichen und Empféanglichkeiten entledigt. Sein bartloses Gesicht schien
von einem brennenden geistigen Hunger verzehrt, seine Augen hatten einen wilden Blick visi-

onirer Entriicktheit.“®'®

Sellin fiihlt sich beim Korperbau Maskulls an die Giganten oder Goétter skandinavi-
scher Mirchen erinnert, die David Lindsay gern liest.®"’

Uber das vergangene Leben dieses Protagonisten erfihrt der Leser lediglich, dass
ihn niemand auf der Erde vermisst. So ist es also lediglich das Verhalten in Torman-
ce, das Informationen {iber Maskulls Charakter gibt. Er tritt dort all den anderen Kre-
aturen gegeniiber recht selbstsicher auf, begibt sich aber teilweise auch naiv in ihre
Hinde, wobei er sich immer wieder seiner Fehler und Verfehlungen bewusst wird
und sich selbst als Nichtwissender, der sich seinem Schicksal zu Suchen ergibt, be-
greift.

613 Hauser 2009, 345.

614 Vgl. Hauser 2009, 345.

615 Zur Interpretation der sprechenden Namen siehe Wolfe 1982, 19 und Sellin 1981, 145.
616 Lindsay 1986, 14.

617 Vgl. Sellin 1981, 149.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 231

»Maskull is certainly a rebel, but with certain qualifications. He is no theorist of permanent
revolution, nor even of the philosophy of the absurd. He proclaims neither his struggle nor his
digust. A giant in stature, he remains, to some extent, a child in spirit. He is a false pessimist or,
put another way, a naive. Throughout his adventures, Maskull never ceases to repeat that he

understands nothing that is happening to him. He is often the plaything of men and events.«'®

Nightspore erscheint wiahrend der erzdhlten Handlung auf der Erde — bei Ankunft in
Tormance verschwindet er zunédchst — sehr verschieden von Maskull. Er ist zuriick-
haltend und gibt Maskull nur widerwillig Informationen. Bei der Abreise zum Arctu-
rus blickt er zugleich gelangweilt und hungrig. An den Verdnderungen des Himmels-
panoramas ist er nicht interessiert, wihrend Maskull neugierig Fragen stellt.*"’

Von der Verbindung zwischen Maskull und Nightspore erfiahrt der Leser erst am
Ende des Romans. Nightspore erscheint dann als Maskulls zweites Selbst, ,,his spiri-
tual double“*”’. Wihrend Maskull den Kérper, den in seiner Materialitit und Triviali-
tit gefangenen Menschen darstellt, représentiert Nightspore die Seele und die Suche
des Menschen nach dem Licht:

,,One exists only because he has a body. The other exists only because he has a soul. [...] The
physical man, Maskull, sets out to discover his soul.

This is certainly a laborious quest, but how easy compared with what must be the meeting of
the body and the soul. Between the two, no union is possible. One or the other must disinte-
grate. Nightspore, craving for the ideal, is ,like a hungry caged animal‘[...], the prisoner of
man, and his triviality. When Maskull, with one sacrifice after another, has fashioned his own
soul, and is prepared to die for it, it is his body which becomes a prison. The body is only the

prelude to the soul. When Nightspore reappears, it is Maskull who disappears.«®*'

Wolfe meint, Nightspore sei der dunklere, innere Aspekt der Personlichkeit, der
,seed for a new being“m.

Dass insgesamt iiber den Protagonisten so wenig bekannt wird, verstérkt die Trif-
tigkeit der oben bereits von Hauser zitierten Interpretation, dass Maskull einen ,,Herr
Jedermann*“® darstellt. Auch in anderen Jenseitsreisen, die hier untersucht werden,
ist der Reisende oft im Grunde nur ein Platzhalter fiir den Menschen im Allgemeinen
und wird deshalb als nur schemenhaft oder als durchschnittlich dargestellt.

Gleichzeitig wird aus dem Jedermann Maskull aber eine herausragende Figur im
Lauf der Geschichte, er fiihlt sich als ,,ein Mann [...], den das Schicksal auserwahlt
hatte““**. Wolfe bezieht den Helden-Mythos in der Interpretation der Jungschen Psy-

chologie als Metapher fiir Individuation auf die Entwicklung des Protagonisten.®> Im

618 Sellin 1981, 155.

619 Vgl. Lindsay 1986, 38.

620 Sellin 1981, 150. Hervorheb. i. O.
621 Sellin 1981, 151.

622 Wolfe 1982, 19.

623 Hauser 2009, 345.

624 Lindsay 1986, 69.

625 Vgl. Wolfe 1982, 17.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Buch selbst wird der Prometheus-Mythos zum Thema gemacht, als Panawe sagt, er
verbinde mit Maskulls Namen die Geschichte eines Mannes, der dem Schopfer des
Universums etwas stahl, um seine Mitgeschopfe damit zu bereichern und Maskull
ihm den Namen Prometheus nennt.**

Insgesamt bleiben fiir den Leser, der ja erst gegen Ende von der Beziehung der
Figuren zueinander in Kenntnis gesetzt wird, bei Maskull-Nightspore — kennzeich-
nend fiir den Roman — viele Fragen offen, so beispielsweise das gleichzeitige Auftre-
ten der Figuren auf der Erde.

Der Reiseweg: Eine Suche nach Muspel

Den Reiseweg von der Erde auf den zum Stern Arcturus gehérenden Planeten Tor-
mance legen Maskull, Nightspore und Krag vom schottischen Starkness-Observato-
rium, einem verlassenen Gebdudekomplex an der Kiiste, aus in einem dort befindli-
chen torpedoformigen Kristallkérper zuriick.

,Er ruhte in einem Winkel von etwa dreifig Grad auf einer Art Katapult, und auf den ersten
Blick hitte man ihn fiir ein grofles astronomisches Fernrohr halten konnen. Er war zwolf Meter
lang und hatte einen Durchmesser von ungefdhr drei Metern; der Tank, der die arkturischen
Riickstrahlen enthielt, befand sich vorn, die Kabine hinten. Die spitze Nase des Torpedos zeigte
auf den siidostlichen Himmel. Ein breites Segment der Kuppel war in dieser Richtung geoft-

net «627

Von der Reise an sich wird lediglich erzéhlt, dass Krag phosphoreszierende Instru-
mente und Navigationshilfen bedient und die Reisegeschwindigkeit erst mit Errei-
chen der Grenze der Erdatmosphére beschleunigt, alles insgesamt aber sehr viel lang-
samer voran geht, als Maskull erwartet hatte. Der Protagonist Maskull féllt schlieB-
lich in einen tiefen Schlaf und die Handlung setzt abrupt erst wieder mit seinem Er-
wachen auf arcturischem Boden ein.***

Lindsay beschreibt also weder mit fiktivem Ingenieursblick die Technologie ei-
nes Raumschiffs, noch liegt sein Augenmerk auf dem Vorgang der Reise zu einem
anderen Planeten.

,.Preparation for the voyage is nonexistent. To the journey itself, Lindsay devotes no more than
seventeen lines [...]. Whilst other novelists, such as H.G. Wells and C.S. Lewis, stop to admire
the sky, and depict the wonderment of the travelers, David Lindsay, for his part, is impatient to
reach the end of the journey. Moreover, encapsulated in the air-ship, the traveler has no oppor-
tunity of looking outside, and, in any event, he loses consciousness.

Scientific laws are shamelessly mocked. Not a single calculation is made to determine the angle
of flight, not is there the slightest hesitation as regards the risks involved in the operation. It is
abundantly clear, that the interplanetary journey is of no interest to the author. What counts is

the scene that awaits the traveler, on his arrival. Maskull regains consciousness shortly after the

626 Vgl. Lindsay 1986, 54.
627 Lindsay 1986, 37f.
628 Vgl. Lindsay 1986, 38.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 233

landing. The real journey now begins. This awakening marks a beginning, and is virtually a re-
birth.<62

Die Reise im Roman beginnt im Grunde erst mit der Ankunft auf dem fremden Pla-
neten, sodass man als Reiseweg auch Maskulls Reise iiber den Planeten betrachten
miisste. Es geht bei dieser Reise ndmlich, typisch fiir das Jenseitsreisemotiv, gar nicht
um ein zu erreichendes Ziel, sondern um die Reise an sich. Diese ist in DIE REISE ZUM
ARCTURUS eine Suche nach Muspel. Dass der Fokus dabei eben auf dem Suchen und
nicht auf dem Finden liegt, zeigt sich in der letzten Szene. Sie wird am Ende dieses
Kapitels auch noch einmal gesondert als diejenige aufgegriffen, die eigentlich das
Jenseitsreisenmotiv klar aufgreift. Der Protagonist, nun Nightspore, der in der Erwar-
tung, Muspel zu erblicken, auf den Turm gestiegen ist, sicht im Grunde nichts. Er
begreift, dass Muspel aus ihm selbst und dem steinernen Turm besteht.”’ Damit
verweist das Ende des Romans im Grunde auf einen Anfang des Kampfes um und
von Muspel.

Der Reisebegleiter: Eine abstofiende Erldserfigur

Dieser Kampf um und von Muspel wird vor allem von Krag gefiihrt. Krag konnte
man im weiteren Sinne als Reisebegleiter, der seinen Platz ja in der klassischen anti-
ken Jenseitsreiseerzahlung meist als Deuteengel findet, bezeichnen. Zwar tritt er in
einem groBen Teil der Erzahlung gar nicht auf. Er ist es aber, der nicht nur die Reise
von der Erde aus initiiert, sondern auch derjenige, der Maskull-Nightspore schlief3-
lich zum Turm fiihrt, Erklarungen gibt und ihm das Erlebte verstehbar macht.

Krag, der in die Vorstellung des Mediums zu Beginn des Romans hineinplatzt
und den von diesem materialisierten, ,feinstofflichen® jungen Mann tétet, wird sehr
plastisch als kurzer, dicklicher aber muskuldser Mann mit einem grof3en, bartlosen,
gelblichen Kopf beschrieben, dessen Gesicht eine verwirrende Mischung von Klug-
heit, Brutalitit und Humor zeigt.”' Maskull empfindet ihn als abstoBend.**

Wer genau Krag ist, wird erst spit aufgeklért, ohne dass sein Wesen letztlich dem
Leser wirklich ganz klar wird. Zunéchst lernt Maskull von den Personen, mit denen
er zusammentrifft, wihrend er den Planeten durchstreift, dass Krag der Name des
Teufels, des Urhebers des Bosen und allen Elends sei.” Erst gegen Ende des Ro-
mans stellt sich heraus, dass der Kristallmann, den Maskull als von einigen Bewoh-
nern als Gott verehrt kennengelernt hat, der Teufel ist.”** Auf der letzten Buchseite
wird die Identitdt Krags offenbar: Er ist Surtur selbst, auf Erden wird er Schmerz ge-

nannt.”” Somit bleibt er zwar eine Figur, die nicht das sichtbar Gute hervorbringt,

629 Sellin 1981, 141. Hervorheb. i. O.
630 Vgl. Lindsay 1986, 259.

631 Vgl. Lindsay 1986, 17.

632 Vgl. Lindsay 1986, 19.

633 Vgl. Lindsay 1986, 50.

634 Vgl. Lindsay 1986, 239.

635 Vgl. Lindsay 1986, 260.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

aber dafiir steht. Sellin meint, Krag bleibe als Figur weiter ein ,kill-joy“**’, also ein

Spielverderber bzw. besser noch wortlich libersetzt Freude-Verderber. Aber: ,,[...] he
does so in order to show that life is not a long round of pleasure. He reminds Maskull
that, without suffering, without effort, without ugliness, even without death, grandeur
cannot exist.“®’

Krags Eroffnung auf den letzten Zeilen des Buchs taucht die vergangene Hand-
Iung plétzlich in neues Licht und fordert eine Neuinterpretation, die alle bisherigen
Interpretationen, so eben beispielsweise Krag als Teufel zu verstehen, nichtig
macht.”® Krag erscheint nun als der zu Muspel gehérende und fiir ihn kiampfende,
das Gute verkorpernde Mittler, von dem her Erldsung sichtbar wird.®¥

,,Der widerwirtige, immer mehr Ekel erregende, zynische, auf jede Absurditit verweisende und
jede Schonheit entlarvende Krag ist namlich genau der gesuchte Ort der Heilung, er ist der
Lichtbote Surtur, an dem das Licht des fernen Muspel in Erscheinung tritt.

Genauso wie fiir das Christentum das Heil nur durch sein Gegenteil, ndmlich durch das Leiden
und das Kreuz [...] erreichbar ist, genauso zeigt sich das Licht in Krag, ndmlich als Entlarvung
des scheinbar vollkommenen Glanzes und Schonen, das der Kristallmann dieser Welt gegeben
hat.«®

Weitergehend soll dieser Erlosungsaspekt in Teil (5) der Weltanschauungsuntersu-
chung zur Religion thematisiert werden.

Der Jenseitsraum: Fantastische Landschaften als allegorische Herausforderungen

Der dargestellte Jenseitsraum, in dem Maskull, Nightspore und Krag sich bewegen,
ist die Landschaft des Planeten Tormance, der zum Stern Arcturus gehort. Lindsay
hat damit als Schauplatz seiner Erzdhlung einen real existierenden Stern gewéhlt. Der
Stern Arktur ist der vierthellste Stern am Nachthimmel der Erde und gehdrt zum
Sternbild des Bérenhiiters. Er erzeugt ein auffillig tiefgelbes Licht und bewegt sich
wegen seiner Néhe, er ist mit nur 37 Lichtjahren Abstand ein relativ naher Nachbar-
stern, fiir den Betrachter recht schnell iiber den Himmel.**' Sellin meint, Lindsay ha-
be gerade diesen Stern und nicht den besser bekannten Mond, Mars oder die Venus
gewdhlt, weil er zum einen ein Doppelstern und zum anderen im Teleskop in blauer
Farbe zu sehen sei. In der Unterscheidung von den zwei Sonnen, von gelben und

636 Sellin 1981, 152.

637 Sellin 1981, 152.

638 Beispielsweise wird klar, weshalb Maskull immer Schmerz empfindet, wenn Krag ihn
beriihrt. Fiir den Leser bei dieser abschlieBenden Neubewertung und —interpretation der
Handlung nicht ganz deutlich werden einzelne Kleinigkeiten. Beispielsweise, weshalb
Krag davon spricht, dass er mit Maskull Surtur folgt, der er doch selbst ist. Hier bleibt ei-
ne Interpretation beispielsweise nach mehreren Naturen offen, so wie insgesamt der Ro-
man deutungsoffen bleibt.

639 Vgl. Hauser 2009, 346.

640 Hauser 1987, 571.

641 Vgl. Benningfeld 2007.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 235

blauem Licht zeige sich nicht nur die Ambiguitit der Werte auf dem Arcturus, son-
dern auch der fundamentale Kontrast zwischen dem Kristallmann und Krag,**

Mag auch der Stern als Schauplatz real existieren, die Topografie des Arcturus
besteht aus einer fantastischen Landschaft mit fantastischen Kreaturen, die anders
aussehen und andere Organe haben als die Erdbewohner. Maskull durchstreift den
Planeten Tormance und lernt dabei unterschiedliche, meist geféhrliche Landschaften
und Kreaturen kennen:

Er erwacht in einer roten, trockenen Ebene und marschiert dann mit Joiwind
durch fremdartige Vegetation mit sich bewegenden Pflanzen auf den terrassenformi-
gen Berg Poolingdred. Durch die Ebene Lusion bewegt er sich Richtung Norden auf
das hohe, turmartige Gebirge Ifdawn Marest zu, das nur aus senkrechten Linien zu
bestehen scheint.®” Oceaxe bringt ihn auf einem fliegenden Reptil, einem Shrowk,
auf eine der inselartigen, iiber den luftigen Abhang hidngenden Hochplateaus des Ge-
birges.®** Wihrend des Fluges wird Maskull Zeuge einer der zahlreichen, plétzlichen
Erdrutsche, die einzelne der Luftinseln brutal verschwinden lassen. Mit Tydomin
bringt Maskull den Leichnam ihres Mannes iiber das gewaltige Gipfelplateau Dis-
scourn zu einem Lavasee. Die beiden verlassen das Gebirge und gehen mit Spadevil
zum heiligen Hochplateau, das sie iiber eine schwindelerregende Treppe erreichen.*”
Als er das wiistenartige Plateau allein wieder verlédsst, bewegt Maskull sich einem
Trommelgerdusch folgend durch einen Wald mit gigantischen Baumen in prachtigen
Farben.**® Am Waldrand findet er sich an einem Strand wieder. Uber den See reist er
mit der Fischersfrau Earthrid zu Swaylones Insel, auf der totbringende Musik er-
schallt. Auf einem schwimmenden Baum erreicht Maskull anschlieBend das Land
Matterplay, ein Tal mit iippiger Vegetation rund um einen Fluss.®” Weiter nordlich
kommt Maskull iiber ein Hiigelland mit vielgestaltiger Natur, ,,ebenso fantastisch wie
individuell“**®, zu einer Felswand mit einer Hohle und so in das unterirdische Land
Threal mit mystischen dunklen Hohlenlandschaften.*”” AnschlieBend erreicht Mas-
kull das teilweise verschneite, teilweise versumpfte Gebirge Lichstorm, in dem er
durch das kiihle, durch Seen und Walder bezaubernd wirkende Tiefland von Barey in
Richtung des Bergs Adage unterwegs ist,””" als er Krag wiedertrifft und mit ihm auf
einer schwimmenden Insel iiber den Ozean zum Turm der Schlussszene reist.

All diese unterschiedlichen Landschaften®' stehen fiir das jeweilige Wesen der
Bewohner, so sind die Bewohner des hohen, unzugénglichen Gebirges Ifdawn denn

642 Vgl. Sellin 1981, 142.

643 Vgl. Lindsay 1986, 78.

644 Vgl. Lindsay 1986, 83, 87.

645 Vgl. Lindsay 1986, 124.

646 Vgl. Lindsay 1986, 139.

647 Vgl. Lindsay 1986, 170.

648 Lindsay 1986, 174.

649 Vgl. Lindsay 1986, 186.

650 Vgl. Lindsay 1986, 237.

651 Sellin sieht in Gestaltung der wilden Natur des Planeten eine Reminiszenz an die von
Lindsay verehrte Romantik. Vgl. Sellin 1981, 68.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

auch aggressiv und skupellos.” Darauf verweisen auch die Metamorphosen Mas-

kulls, dessen Organe sich an die Verhiltnisse anpassen: ,,The transformation of the
organs justifies, and accentuates, the evolution of philosophies, introducing into the
book the conception of relativity.“*>

Die Bewohner des Planeten haben zwar unterschiedliche Organe und Physiog-
nomien, dennoch aber dhneln sie sich alle im Grunde. Sie alle, so Sellin, tragen Ei-
genschaften des Kristallmanns in sich, der als Gagnet gegen Ende all diese korperlich
zeigt, so wie auch in den Landschaften immer wieder kristallene Formen vorkom-
men.** Eine besondere Rolle spielen im Roman dabei die Frauenfiguren, die einer-
seits fiir Dekadenz und Vergniigen stehen, andererseits aber auch bewundert werden.
Thnen gegeniiber wird Maskull als Reprisentant des Mannlichen glorifiziert.®*

Alle Landstriche von Tormance werden insgesamt von fiinf Grundfarben domi-
niert.**® Uber der Welt leuchten die Sonnen Alpain, deren blaues Licht einen quilen-
den Einfluss hat, und die weifle Sonne Branchspell, deren Sonnenuntergang dem Er-
denbewohner fremde Farbkombinationen hervorruft. In der etwa vier Stunden dau-
ernden Mittagshitze, Blodsombre, ist es so heill, dass man Branchspells Strahlen
kaum ertragen kann.®” Nachts scheint der Mond Teargeld.

So exotisch die Topografie des Planeten auch scheint, letztlich bebildert sie nur
den Weg, die Suche des Protagonisten durch die Fremde, bei der er sich bei unter-
schiedlichen Wesen unterschiedlichen moralischen Herausforderungen stellen muss.
Wachler versteht die Topografie und die Bewohner als Allegorien:

»Stufen der Reise Maskulls, eines symbolischen Jedermann, kénnen allegorische Figuren und
Landschaften sein, die Maskull toten oder hinter sich lassen muf3, um dem Geheimnis des Kris-
tallmanns, dessen Fratze er lediglich in den Gesichtern der Toten erblickt, und Surtur, dem

,Former*, niherzukommen. %

Sellin verfolgt einen dhnlichen Ansatz, wenn er meint, das exotische Bild fithre den
Leser in die Irre, denn die Moral oder die ,,dimension of spirit“659 bleibe der Erde
ghnlich.*®

652 Vgl. Sellin 1981, 152. Dariiber hinaus kénnte man vertiefend auch auf die Namen der
Landschaften, so wie zu Beginn schon die Namen der Bewohner als allegorisch gedeutet
wurden, eingehen.

653 Sellin 1981, 147.

654 Vgl. Sellin 1981, 171f.

655 Zur Rolle der Frauen im Roman siehe Sellin 1981, 114-137.

656 Vgl. Lindsay 1986, 170.

657 Vgl. Lindsay 1986, 45.

658 Wachler, in: Lindsay 1986, 272.

659 Sellin 1981, 141.

660 Vgl. Sellin 1981, 140f.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 237

Die Adressaten: Prdmissen des Autors vorausgesetzt

Dies muss der Leser jedoch selbst erkennen, denn der Roman verlangt insgesamt viel
Interpretation und erklart dem Rezipienten wenig.

Wolfe meint gar: ,,Perhaps to avoid sentimentality, perhaps merely because of
stylistic failings, Lindsay keeps the distance between reader and character at a maxi-
mum.“*"'

Eine mogliche Erklirung dafiir ist, dass David Lindsay seine eigenen Pramissen
setzt, seinen eigenen weltanschaulichen Standpunkt artikuliert und dabei entweder
gar keine Riicksicht auf den Leser nehmen will, weil es ihm um seine eigene Welt
geht, oder gerade deshalb den Leser nicht fiihrt, damit dieser wegen der Offenheit des
Werkes selbst reflektiert und interpretiert, Lindsay also gerade eine Wirkung wie jene
intendiert, die Wachler beschreibt:

»[--] seine Wirkung auf den Geist — oder die Nerven, je nach dem Temperament des Lesers —
ist von einer Art, wie man sie bei kaum einem anderen Autor findet.

Diese Wirkung, was immer die Ursache oder die besondere unterbewullte Energie gewesen
sein mag, die an ihrem Zustandekommen beteiligt war, ist iiberaus beunruhigend. Des Lesers
Intellekt ist tief betroffen, sein Vorstellungsvermogen entsetzt. Die Geschichte ist eine Allego-
rie, ihre Charaktere sind bloBe Abstraktionen und Typen, die Umgebung ist fantastisch, die
Atmosphére verdiinnt; dennoch ist die Illusion vollkommen, wird die ungeheuerliche Idee
iiberzeugend offenbart — doch keineswegs durch irgendeine kiinstlerische Wucht des Aus-

drucks, denn die Diktion ist schlicht bis zur Kunstlosigkeit.«%®

Sellin meint, oft wiirden die Interessen des Autors und des Lesers kollidieren und der
Leser miisse sich darauf einlassen, dass Lindsay seine eigene Idealwelt zeichne:

,»The aim of the novelist, insofar as it can be defined here, is not so much to paint the world as
it is, and to represent the truth, but rather to convey his own beliefs, and to depict the world as
the author wishes that it might be. From this standpoint, the author’s point of view and that of
the reader constantly threaten to collide. This danger merely intensifies when this writer choos-
es to set at naught all natural laws, sometimes even going to the extent of preferring a world
that is totally unreal. [...] Lindsay’s novels, therefore, start with an enormous handicap which
the earnest reader must surmount. He must suspend his disbelief. [...] Lindsay’s novels can in-
terest only those who start by accepting the premises established by the author, and the impos-

. . . 663
sible conventions peculiar to the genre.

661 Wolfe 1982, 17.
662 Wachler, in: Lindsay 1986, 261.
663 Sellin 1981, 231f.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Die Funktion: Die Erde als falsches Ideal

Damit ist bereits auf die Funktion der Jenseitsreise bzw. die Intention des Autors bei
der Adaption des Motivs der Jenseitsreise hingewiesen.

Sellin meint, Lindsay wolle indirekt das Leben auf der Erde als eine falsche Ko-
pie des Ideals zeigen. Mit der Darstellung von Tormance, der Welt des Kristall-
manns, gegeniiber Muspel, der Welt Surturs, urteile David Lindsay: ,,Life is medio-
cre, vulgar, made up of false pretences and trickery. It is not worthwhile to be alive,
unless there exists another world, supernatural and superior, to which it serves as a
necessary introduction.“***

Auch Wolfe, der allerdings kritisch konstatiert, Lindsays Intention sei wegen der
Illusionen kaum zu erkennen, meint, der Autor transportiere seine eigene Philoso-
phie: ,,A VOYAGE TO ARCTURUS INVITES, even demands, close interpretation. Whatever
myth Lindsay has created is for him very largely a device for his philosophical
aims“%%

Auf die Philosophie bzw. die Weltanschauung Lindsays wird das folgende Kapi-
tel eingehen, weshalb hier zu diesem Untersuchungspunkt nicht mehr zur Intention
des Autors ausgefiihrt werden muss und nur noch kurz auf die Funktion der Jenseits-
reise an sich eingegangen werden soll. Das Moment der eigentlichen Jenseitsreise
stellt ndmlich die Schlussszene auf dem Turm dar.

Hier zeigt sich das Merkmal einer Jenseitsreise, das auch seine Funktion aus-
macht: Der iiberschauende Blick. Von einem tatsdchlich hoher gelegenem Stand-
punkt, dem Turm, der auf die Anfang des Romans zuriickweist, iiberblickt Nightspo-
re die Welt des Kristallmanns und die Welt Muspel — wobei er versteht, dass Muspel
aus ihm selbst und dem Turm besteht. Schon zuvor der kriftezehrende Aufstieg auf
den Turm bringt ihm mit jedem hoher gelegenen Fenster, aus dem er schaut, Er-
kenntnis. Er versteht, dass es 1. die Welt der Individuen gibt — genusssiichtige Kor-
per, in denen Muspellichtfunken gefangen sind. Diese streben eigentlich zum 2., dem
Muspel, zuriick. Davon werden sie aber vom 3., dem dunklen Schatten des Kristall-
mannes, der das von Muspel ausstromende Licht tiberhaupt erst in Individuen bricht,
abgehalten. Individualitit — die Lebewesen, in denen das gebrochene Muspellicht,
aber auch der Einfluss des Kristallmanns gegeneinander stehen und in unterschiedli-
che Richtungen streben — das Transzendente, Erhabene — Muspel, von dem alles
Leuchten und Leben ausgeht — und das Bose — der Kristallmann, der Herr iiber das
Leben und das Vergniigen ist — sind die drei Komponenten, die das Geschehen im
Kosmos ausmachen, erkennt Nightspore.

Die Schlussszene des Romans als die eigentliche Jenseitsreise, die den iiber-
schauenden Blick gewéhrt, dient also dazu, ganz klar ein weltanschauliches System,
eine Sicht der kosmischen Vorgéinge, die durch die eben genannten drei Aspekte be-
stimmt sind, zu zeigen. Sie bringt nicht nur dem Protagonisten einen Erkenntnisge-
winn und erlaubt ihm einen Blick von auBlen bzw. von oben auf das Welt- und Kos-
mosgeschehen, sondern er6ffnet auch dem Leser den Blick auf die Zusammenhénge,

664 Sellin 1981, 166.
665 Wolfe 1982, 18. Hervorheb.i. O.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 239

sodass dieser wie nach einer Art ,,Offenbarungserfahrung® auf Basis dieser Erkennt-
nisse sein Weltbild der Welt Tormance iiberarbeiten muss.

Indem diese Welt Tormance zwar allegorisch fiir die Erde stehen kann, aber letztlich
aus irdischer Zeit und Raum entgrenzt ist, schafft der Autor David Lindsay es, sich
von Zeitgeschehen auf der Erde zu distanzieren und die Erzdhlung zu generalisieren.
Es geht ihm nicht darum, Chronist zu sein, oder gezielt bestimmte Missstinde seiner
Zeit aufzudecken, sondern allgemein seine Weltanschauung und seine Sicht auf das
Leben zu zeichnen.

Sein zeitgeschichtlicher Hintergrund spielt dabei aber natiirlich dennoch eine
gewisse Rolle. So ist die Gestaltung der Eingangsszene im Roman DIE REISE ZUM
ARCTURUS auf Lindsays Erfahrungen mit Okkultismus zuriickzufiihren. Spiritistische
Organisationen blithen zu seiner Lebenszeit auf. Lindsay, der sich selbst einen ,mys-
tic sense® als Erbe seiner schottischen Vorfahren zuspricht, ist Zeuge spiritistischer
Séancen, die seine Mutter und seine Tante ausrichten. Er nimmt diese allerdings sel-
ten ernst und erkennt Medien als Amateure und Scharlatane.*® Auch die Szene, in
der das Medium Backhouse in theatralisch gestalteter Kulisse vor einem schaulusti-
gen Publikum zu deren Vergniigen gegen einen Scheck eine iibernatiirliche Kreatur
erscheinen lésst, zeigt eher eine Kritik an der Schaulust und Neugierde der Leute.
Lindsay warnt im Grunde davor, den Spiritismus {iberzubewerten bzw. sich aus Ver-
gniigungssucht der Illusion hinzugeben — also dem Laster des Kristallmanns zu ver-
fallen — weshalb die Szene dann auch durch dessen Gegenspieler Krag gesprengt
wird, er desillusioniert durch seinen Mord an dem iibernatiirlichen Jungen. Auch
wenn mit dem Erscheinen des geisterhaften Mannes bereits eine ,,aura of mystery“®"’
geschaffen wird: ,, The real supernatural is elsewhere, and it begins with the departure
for Arcturus.«*®

Zudem ist Lindsays Roman in eine geistesgeschichtliche Bewegung seit dem En-
de des 18. Jahrhunderts einzuordnen, in der Kunst und Wissenschaft das eigene psy-
chische Leben erschlieBen wollen.®® Hauser beschreibt diese »Erkundungsfahrten ins
«®70 anschaulich an Beispielen. An seinen Ausfithrungen orientiert sich der fol-
gende kurze Blick auf jene Bewegung. So wie der Mensch an der Wende zum 19.
Jahrhundert, zu einer Zeit zu der die erfahrungsorientierte europdische Wissenschaft
technisch nutzbar zu werden beginnt, sich selbst und die Welt durch empirische Wis-
senschaft technologisch und industriell radikal umzugestalten sucht, versuchen auch
Menschen auf empirischem Wege durch Reflexion ihrer Lebenserfahrungen in ihr
Seelenleben vorzudringen.””' Hauser nennt als ein literarisches Beispiel Karl Philipp
Moritz’ autobiografische Darstellung ANTON REISER. EIN PSYCHOLOGISCHER ROMAN
und als tiefenpsychologisches, explizit empirisch orientiertes Werk Sigmund Freuds
1900 erschienenes DIE TRAUMDEUTUNG, welches das Innere ,,nicht mehr als ein prin-

Innere

666 Vgl. Sellin 1981, 197.
667 Sellin 1981, 198.

668 Sellin 1981, 198.

669 Vgl. Hauser 1987, 561.
670 Hauser 1987, 561.

671 Vgl. Hauser 1987, 562.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

zipiell verniinftiges Geflige, sondern als ein Gebilde voller Abgriinde, dem man sich
nur in der Auseinandersetzung mit Symbolen, den unwillkiirlichen Assoziationen,
den seltsamen Zwangshandlungen und vor allem den tiefen Traumbildern ndhern
kann“®"? versteht.’”” Hauser konstatiert: ,,Die Reise zum als Arcturus bezeichneten
Gewdlbe des Selbst findet fiir David Lindsay nachfreudianisch statt. [...] [Maskull —
nur ein Aspekt der Psyche der Doppelpersonlichkeit, die der Protagonist darstellt —
wird, A. B.] bedrdngt und begleitet von Gestalten, die aus dem Material dieser Tie-
fenbilder gefertigt sind.“*™*

Letztlich spielen aulerdem neben dem Zeitgeist David Lindsays ganz personliche
Lebenserfahrungen eine Rolle: Er hat den Ersten Weltkrieg erlebt und damit eben
auch die Seite des Kristallmannes in den Menschen — wer weil3, wie die Erzéhlung
ausgegangen wire, wire sie nach dem Zweiten Weltkrieg entstanden. Zudem spielt
natiirlich das durch personliche Erfahrungen und Erlebnisse gepriagte Menschenbild
des Einzelgidngers David Lindsay in seine im Roman transportierte Weltanschauung
hinein, ebenso wie seine literarischen Inspirationen und philosophische Lektiire. All
dies wird im kommenden Kapitel zu einer Weltanschauungsuntersuchung in mehre-
ren Schritten zusammengefiihrt.

Untersuchung der Jenseitsreise in weltanschauungsanalytischer
Perspektive

Unthematisch

(1) Das Motiv der Jenseitsreise ist im Roman DIE REISE ZUM ARCTURUS unthematisch
realisiert. Es ist nicht wie in einer antiken Jenseitsreiseerzdhlung von einer Himmels-
reise die Rede, auch wenn der Protagonist von der Erde zu den Sternen reist. Es han-
delt sich eben um eine Weltraumreise — ohne aber dass es Lindsay um eine sci-
ence-fictionartige Darstellung eines fremden Planten geht.””> Vielmehr ist seine Dar-

672 Hauser 1987, 563.

673 Weiter Beispiele bzw. Verbindungslinien zu Lindsays Werk, die Hauser nennt, sind der
Surrealismus in der bildenden Kunst sowie literarische Odyssen der Seele wie James
Joyces ULYSSES. Vgl. Hauser 1987, 564-566.

674 Hauser 1987, 563f.

675 SchlieBlich spielt die Handlung auch nicht in einer fantastischen Welt, die der Leser mit
Zuklappen des Buches verlésst, sondern die iibernatiirliche, fantastische Welt und die all-
téagliche Welt sind miteinander verwoben.

Eine Einordnung des Buches in ein Genre féllt insgesamt schwer. Sellin meint: ,,If Lind-
say’s writing is examined in its entirely, it has to be admitted that scarcely any unity of
style is maintained.” (Sellin 1981, 200). So ldsst sich auch DIE REISE ZUM ARCTURUS
hochstens wage als metaphysischer Roman oder ,,metaphysical fantasy” (Scholes und
Rabkin 1977, 208) bezeichnen, ist nicht aber einfach der Science Fiction zuzuordnen,
auch wenn es ,,durchgehend Vision und Metapher* (Wachler, in: Lindsay 1986, 271) ist:
,»In diesem Sinne gehort Lindsays Werk auch zur Science Fiction — nicht als literarischem
Genre, sondern als einer ,Literatur-erkenntnisbezogener Verfremdung® (Darko Suvin),
deren Traditionen auf die Mythen des Altertums zuriickgehen. Lindsay kann historisch

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 241

stellung allegorisch zu verstehen. Nirgendwo im Roman ist von einem ,,Jenseits“ die
Rede — wobei auch die anderen hier untersuchten Beispiele literarischer Jenseitsrei-
sen in der Moderne zeigen, dass diese Jenseitsreisen nicht mehr im Jenseits spielen
miissen.

Mit der Turmszene am Schluss des Romans kommt Lindsay dem klassischen
Motiv und der darin oft erzdhlten Gottesschau aber wiederum sehr nahe, auch wenn
es immer noch unthematisch, unexplizit bleibt. Nightspore schaut am Ende schlie3-
lich Muspel — auch wenn dies nur aus ihm selbst und dem Turm besteht — dazu in
Punkt (5) mehr.

Neutrales Darstellungsmittel

(2) Eben jene Turmszene, der iibergeordnete Standpunkt Nightspores und sein Blick
auf die Zusammenhénge der Welt, sind der Grund, warum David Lindsay das Jen-
seitsreisen-Motiv als neutrales Darstellungsmittel nutzt. Er kann so eine Welt-An-
schauung, denn Nightspore schaut ja die Welt vom Turm aus, zeigen. Insofern nutzt
er das Motiv nicht nur als ein einfaches Stilmittel fiir seine Erzéhlung, sondern die
Erzéhlung besteht im Grunde aus der Jenseitsreise, aus Maskulls/Nightspores Suche.
Als neutral wird die Jenseitsreise hier insofern eingeordnet, als dass David Lindsay
das Motiv nicht ironisch bricht. SchlieBlich schafft sein Protagonist es ja schlieBlich,
den tibergeordneten Standpunkt des Jenseitsreisenden einzunehmen, nachdem er sich
in seiner radikalen Endlichkeit erkannt hat — dazu unten mehr.

Dies bedeutet nicht, dass Lindsay sich nicht dem Stilmittel der Ironie bedienen
wiirde:

,Irony is the favourite weapon of David Lindsay, or saying the very opposite of what one wish-
es to convey. Crystalman is the double of Satan, and so he is presented as a God. One of
Maskull’s main preoccupations, during his stay on Arcturus, is to discover the real identity of
Crystalman. [...] To avoid the truth becoming revealed to soon, David Lindsay has cast his he-
ro in the mould of an ingenuous individual, thus adopting a technique that satirists, ever since
Voltaire, have known very well. [...] The discovery of Ifdawn is a clear warning after the meet-
ing with Joiwind. Goodness is succeeded by cruelty. To-day’s truths are to-morrow’s heresies.
This would seem to be the moral of the tale. Nothing could better indicate the sense of irony

than this alternation of extremes.“*’®

David Lindsay nutzt Ironie — aber innerhalb der Jenseitsreise, die seinen Rahmen bil-
det. Das Jenseitsreisemotiv an sich wird nicht ironisch gebrochen.

und genrespezifisch wie Wells und Samjatin, dessen Roman ,Wir® im gleichen Jahr er-
schien wie ,A Voyage to Arcturus‘, als Vorlaufer einer Gattung angesehen werden, der er
trotz einer gewissen Gleichzeitigkeit niemals angehorte [...]. (Wachler, in: Lindsay
1986, 277).

676 Sellin 1981, 165.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Strukturgebend-vollstindig

(3) Dadurch, dass das Motiv den Rahmen fiir seine Erzdhlung bildet und die Suche
nach bzw. die Reise zum iibergeordneten Standpunkt sein Leitmotiv, sein roter Faden
der Erzdhlung ist, nutzt David Lindsay das Motiv der Jenseitsreise in DIE REISE ZUM
ARCTURUS auf strukturgebend-vollstindige Weise. Er bedient sich vor allem dem Ef-
fekt des iiberschauenden Blicks des Jenseitsreisenden, realisiert aber auch die ande-
ren Elemente einer Jenseitsreisenerzahlung, wie oben untersucht.

Sékular

(4) Die Jenseitsreise im Roman ist, indem sie eine Suche nach Muspel, nach dem
Licht ist, auch eine religiose Suche. Eine Einordnung in das Schema im Sinne einer
Entscheidung zwischen dem Pol ,,vom Standpunkt der Religion aus® und ,,sdkular"
féllt aber schwer, da Lindsay nicht nur religiose Themen bearbeitet, sondern auch
,christliches Gedankengut schopferisch aufnimmt“®”’. Obwohl viele Elemente da-
durch geprigt sind, wie dieser Untersuchungspunkt zeigen wird, soll die Jenseitsreise
hier doch vorsichtig als sékular kategorisiert werden, weil Lindsay eben nicht den
Standpunkt einer Religion vertritt, sondern lediglich einzelne Elemente aufnimmt
und vor allem — allgemein — den Erlosungsgedanken thematisiert, was im Folgenden
ausgefiihrt wird.

Zunéchst zur moglichen Einordnung als religids, was mit dem Verweis auf die
Suche nach Muspel bereits angesprochen wurde:

Maskull erlebt auf Tormance, dass Leben Umgang mit der eigenen radikalen
Endlichkeit ist."”® Seine Suche nach Muspel ist Ausdruck seines Suchens einer Um-
gangsweise mit dieser Endlichkeit, seines Erlosungsbediirfnisses. Letztlich aber stirbt
er, der er in der Welt des Kristallmanns verhaftet bleibt, und erst Nightspore, sein al-
ter ego, die gerettete Seele, erreicht Muspel. Der Tod wird zur Erlosung, Nightspore
kann nur durch ihn den Aufstieg schaffen.

Hier wird aus der Religiositdt Maskulls — der geneigt war, die eigene Endlichkeit
als authebbar zu sehen, bzw. auf der Suche danach war — eine Artikulation von Reli-
gion, der Sehnsucht nach einer realen Uberwindung der radikalen Endlichkeit.®”

Ginge David Lindsay hier vom Standpunkt des Christentums aus, wiirde er in
seiner Jenseitsreise vom Standpunkt dieser Religion aus Weltanschauung ausdriick-
lich machen und es wire am Schluss des Romans nun von der Erlésung durch Jesus
Christus die Rede. Dies ist allerdings nicht explizit der Fall, ein Bezug auf die Kreu-
zestheologie findet sich nur in der Person Krag, wie gleich noch erldutert wird. Eben-
so wenig explizit taucht das Wort Erlosung auf. Lindsay ist calvinistisch erzogen
worden, ist aber der Kirche nicht verbunden, wie die obige Biografie bereits schilder-
te. Der Autor geht also nicht vom Standpunkt einer Religion, nicht etwa bekennend
von einem christlichen Standpunkt und dessen Konzept der Welt aus. Dennoch las-

677 Hauser 1987, 571.

678 Vgl. Hauser 2009, 345.

679 Hier werden wieder die Definitionen nach Hauser/Schrodter aufgegriffen, die im das
Schema erkldrenden III. Kapitel zitiert wurde. Vgl. Hauser 1983, 43.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 243

sen sich Stellen finden, an denen Lindsay christliches Gedankengut — Wachler nennt
zudem Parallelen zu Buddhismus und Hinduismus®® — verarbeitet hat, allerdings
nicht in der Weise, dass er einzelne Elemente herauspickt und aneinanderreiht, son-
dern er entwickelt diese Gedanken weiter und passt sie in sein Konzept ein.

Die Konzeption von Krag, Muspel und Kristallmann spielt beispielsweise mit den
Assoziationen von Erldser, Gott und Teufel. So meint etwa Visiak: ,,Muspel, the
,sublime light® is God; Crystalman, the loathsome incubus who intercepts and per-
verts the sublime rays as they enter the souls, is Satan; and Krag, who saves the souls
from sinking into the abominable abyss, is the Redeemer.“®' Ganz so einfach gleich-
zusetzen sind diese drei allerdings nicht, wie die folgende kurze Reflexion der drei
Figuren deutlich macht:

Der Kristallmann, zwar spiter als Teufel entlarvt, verhiillt sich in Schonheit. Als
er als Gagnet auftritt, ist gar von einer ,aulerordentlichen vergeistigten Schon-
heit“m, die ihn erleuchtet, die Rede, sodass er wirkt, als sei er vom Himmel herabge-
stiegen. Nur im Moment des Todes einer seiner Kreaturen zeigt er sein wahres Ge-
sicht:

,»Wihrend Satan in Paradise Lost seine majestitische Gestalt hinter dem Aussehen einer Krote
verbirgt und durch den Speer Ithuriels demaskiert wird, zeigt der feinsinnige Kristallmann, der
im selbstischen Ich seiner Opfer gegenwartig ist, sein wahres Gesicht durch sie, wenn ihre Ge-

sichter im Tod sein Grinsen vulggrer Niedrigkeit annechmen.“***

In Bezug auf die Erscheinung des Kristallmanns ldsst sich daher auf die Tradtion,
den Antichristen als auBlerordentlich verfithrerische Person zu charakterisieren, ver-
weisen.®™

Die Bewohner von Tormance halten den Kristallmann fiir einen Gott. Joiwind er-
klért Maskull zu Beginn, Surtur, Former und Kristallmann seien Synonyme.®® Der
Name Former passt fiir den Kristallmann insofern, als dass er die Welt Tormance
nicht erschafft, sondern — gleichsam in einer Art gnostischer Arbeitsteilung — formt.
Er bricht mit seiner Schattengestalt wie mit einem Prisma die Strahlen Muspels, das
gottliche Licht, ,,das die gleiche unaussprechliche Essenz wie die ,Sonne jenseits der

680 Wachler, der auch die Feststellung eine buddhistischen Grundzuges des Werkes durch
E.H. Visiak und Colin Wilson nennt, sicht zum einen eine Parallele zwischen der bud-
dhistischen Lehre, in der das sinnliche Verlangen dem Nirwana entgegensteht und der
Sinnenfreude und Schonheit in der Welt des Kristallmanns, die einer Lauterung entge-
gensteht. In dem Lustprinzip, das die Menschen auf Tormance antreibt, sieht er die hin-
duistische Vorstellung bon Brahma gespiegelt, dem ,des Besitzes sich freunden Welten-
schleuderer und Schopfergott. Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 264, 271.

681 Pick et al. 1970, 109.

682 Lindsay 1986, 249.

683 Wachler, in: Lindsay 1986, 262. Hervorheb. i. O.

684 Vgl. Delgado und Leppin 2011.

685 Vgl. Lindsay 1986, 45.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Sonne‘ der Mystiker ist, oder die iiberméBig blendende weille Strahlung, die im Kult
Lao-tses eine Rolle spielt.“**

In der Darstellung des Kristallmanns als gewaltsamer Gott, der sogar an Gotter-
schreinen angebetet, als Vater bezeichnet und in stimulierendem Wasser wirksam ist,
das an Weihwasser erinnert,”’ parodiert David Lindsay die Gottesvorstellungen im
Christentum, so Sellin:

,,The lord and master of Arcturus is Crystalman. This star belongs to him. He has made it in his
image of a man of crystal. Crystal is perhaps also Christ; a new-style Christ who would have
exchanged humility for arrogance, and the suffering freely accepted for an unrestrained search
for happiness. Whether he be God the Father or God the Son, Crytalman has his kingdom,
which is an almost exact copy of the world of Genesis. It is erroneous to say that no churches
nor real religious symbols are to be seen. On the contrary, an attentive reader is able to detect a

dense thread of symbols which unite to form a parody of Christianity.****

Waihrend Sellin von einer Parodie des Christentums spricht, wire eine andere mogli-
che Interpretation, dass lediglich der Gottesglaube vieler christlicher Menschen hier
parodiert wird. Dass Lindsay also darstellt, wie oberfldchliche Bindung an Schonheit
und Vergniigen vom eigentlichen Erhabenen ablenken und der Blick nur auf das
Schone und Gute gerichtet wird, ohne dass auch das Bose, Leid oder Schmerz be-
trachtet und beachtet wird. Dafiir spricht nicht nur die Ambiguitit vom Kristallmann
und von Krag, der als néchstes besprochen wird, sondern auch, dass Lindsay ja auch
weitere, unter anderem christliche Gedanken auflerhalb der Konzeption vom Kris-
tallmann, ndmlich beispielsweise in Krag und Muspel, schopferisch aufnimmt.

Der Kristallmann stellt sich letztlich also nicht als ein Gott, sondern als Teufel
oder als Kakodaimon heraus, dessen Schattenprisma bewirkt, dass ein kleiner Teil
Muspellicht in jeder Kreatur gefangen und ein anderer Teil pervertiert ist.”” |, So ver-
sieht der Kristallmann das Amt Satans in der hebrdischen Wortbedeutung als Trenner
und Entzweier.«*”

Ebenso ,,schon wie der Kristallmann dargestellt wird, wird Krag, also Surtur, als
abstofend beschrieben. Auf Tormance wird er fiir den Teufel gehalten und erst am
Ende offenbart er sein tatsédchliches Wesen. Er ist der Lichtbote Surtur. Da Krag oben
als Deuteperson bereits beschrieben wurde, sei hier nur noch auf theologische Uber-
legungen zu seiner Person eingegangen.

Krag verkorpert den erlosenden Schmerz.” Er ldsst Nightspore ,.entkommen
[...] aus dieser griBlichen Welt“*”>, der Maskull bis zum Tod Sullenbrodes noch po-
sitiv gegeniiber steht, indem er ihn Tormance iiberhaupt erst als grésslich begreifen
lasst und dessen Schonheit und Vergniigen als Schein, als Illusion entlarvt. Dieses

691

686 Wachler, in: Lindsay 1986, 262.

687 Vgl. Lindsay 1986, 49.

688 Sellin 1981, 162.

689 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 262.
690 Wachler, in: Lindsay 1986, 262.

691 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 263.
692 Lindsay 1986, 251.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 245

Desillusionieren, der Kampf gegen den Kristallmann ist immer mit Schmerz verbun-
den, denn, so sagt Krag: ,,nichts wird bewirkt werden ohne die blutigsten Schlége“693.
Hier wird die oben bereits einmal zitierte Parallele zum christlichen Erloser deutlich:
So wie das Heil im Christentum nur durch dessen Gegenteil, das Leiden und das
Kreuz, erreichbar ist, so zeigt sich das Licht Muspels in Krag, in der schmerzhaften
Entlarvung des scheinbaren Glanzes in der Welt des Kristallmanns.**

,,Die Erfahrung des heilenden Schmerzes, die am deutlichsten wird in der bittersiiBen radikalen
Endlichkeit der Liebe, die vollkommen sein mochte und doch unvollkommen ist, und nicht das
Wissen von Heilsinformationen ist der Weg zum gliicklichen Leben. Nur wer den Weg durch
seine radikale Endlichkeit aufzunehmen gewillt ist, wer sich selbst als den akzeptiert, der Gren-

zen hat [...] ist auf dem Weg zum Licht [...].“%

Soteriologisch gesprochen gibt Krag mit dem Schmerz also dem Protagonisten erst
das Bewusstsein der eigenen Erlosungsbediirftigkeit.

Muspel — der Name entstammt der nordischen Mythologie und wird unter Punkt
(7) noch erldutert — ist das Licht, nach dem der Protagonist der Jenseitsreise im
Grunde sucht. Er kann den Aufstieg zu ihm nur als Nightspore schaffen, indem er
den notwendigen Tod auf sich nimmt und sich von seinem Alter Ego Maskull*® und
vom Blendwerk des Kristallmanns in Schmerz trennt.

Auf der Aussichtswarte erkennt Nightspore, dass Muspel nur aus ihm und dem Turm
besteht. Muspel steht damit nicht fiir einen allméchtigen Gott, sondern muss um seine
Existenz und gegen den Kristallmann kimpfen. Diese Darstellung David Lindsays bringt
zum einen eine Bestimmung des Verhéltnissen von Gut und Bdse mit sich: Der Schatten
des Kristallmanns ist von Muspel selbst erschaffen, denn aufler diesem gibt es nichts,
obwohl das Bése in Muspel eigentlich nicht existent ist.”” Wachler meint:

,»Dall Muspel, obgleich Gottheit, unfdhig war, einen ,Schatten‘ auszutilgen, der in mancher
Hinsicht eine Realitdt war, ist ein Paradox, das zum Teil bereits erforscht worden ist. Das ver-
wandte Paradox, dal der ,Schatten‘ auf dem Angesicht von Muspel war, womit eine duflere
Form der Gottheit impliziert wird, die gleichwohl unendlich ist, findet eine seltsame Entspre-
chung bei Milton, der in analoger Paradoxie antwortet:

, Grenzenlos des Meeres Tiefe, denn ich bin,

Der fiillt Unendlichkeit, nicht duldet leer den Raum,

Wiewohl ich unumschrieben mich zur Ruh’ begebe,

Nicht zeige meine Stdrke, die frei ist,

Zu handeln oder nicht... “*

693 Lindsay 1986, 260.

694 Vgl. Hauser 1987, 571.

695 Hauser 1987, 571.

696 Dass Maskull ein korperliches Alter Ego Nightspores ist, ist eine Interpretation, die hier
vorgenommen wird. Sie liegt nahe, ist hier aber als solche zu kennzeichnen, da Lindsay
dies nicht explizit macht.

697 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 263f.

698 Wachler, in: Lindsay 1986, 265. Hervorheb. i. O.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Zum anderen liefert die Turmszene eine Bestimmung des Verhéltnisses von gottli-
chem Wirken und menschlichem Willen beziehungsweise einer Gottesvorstellung,
die sich von der christlichen unterscheidet: Nightspore begegnet nicht, wie bei manch
antiker Jenseitsreise einer Gottheit in Person. Er nimmt insofern eine libergeordnete
Perspektive, die Sicht eines Gottes ein, als dass er selbst Muspel ist. Er erkennt, dass
er selbst gegen die Welt des Kristallmanns kdmpfen muss und kein allméichtiger, ret-
tender Gott dies mit einem groflen Befreiungsschlag tut.

,.Nightspore schafft den Aufstieg in die Lichtwelt. Doch es ist nicht mehr die antike Lichtwelt
eines leidenschaftslos, abgriindig und fern existierenden Gottes, sondern es ist das Bewusstsein,
dass in dieser gefiangnishaften Welt, der Welt des schillernden, von falscher Schonheit gleif3en-
den Kristallmannes kein rettender Lichtgott derart existiert, dass er den Menschen einfach aus
dieser Welt sich entwerden ldsst. Ein Mensch kann sich nicht von seiner Endlichkeit trennen.
Der Lichtgott, hier die Lichtwelt Muspel, ist vielmehr nur dann gegen den Kristallmann, den
Schopfer dieser falschen Welt, méchtig, wenn der Mensch selbst sich gegen den Kristallmann,

gegen den unechten Glanz aller Endlichkeiten stellt.“”

Durch die Figur Krag, dem ,,Mittler, von dem her Erldsung sichtbar wird“™®, endet
DIE REISE ZUM ARCTURUS aber trotz dieses Gottesbildes nicht in ,,existenzialistischer
Absurditit“’"". Der Ausgang des Kampfes von Muspel und Surtur gegen den Kris-
tallmann bleibt offen. Aber zum einen gibt Krag Hoffnung: ,,Ich bin der Stérkere und
der Méchtigere. Das Reich des Kristallmanns ist nur ein Schatten auf Muspels Ge-
sicht. Aber nichts wird bewirkt werden ohne die blutigsten Schlige.“”” Zum anderen
zeigt die Jenseitsreise des Protagonisten innerhalb der Erzéhlung den — religiosen —
Glauben daran, dass die Uberwindung der illusiondren, endlichen Welt des Kristall-
manns prinzipiell moglich ist. Dafiir muss der gottliche Funke sich aus dem Korper
des Individuums befreien und zuriick zum géttlichen Licht, dem Erhabenen — womit
sich der nichste Punkt (6) noch beschiftigen wird — streben. Inwiefern das moglich
ist oder ob das geschieht, beantwortet der Roman nicht.

So meint Wachler:

,»Am Ende der metaphysischen Wanderung in ,A Voyage to Arcturus‘, die zugleich eine mora-
lische Odyssee ist, steht keine Antwort, sondern ein gro3es Fragezeichen. Man mochte von ei-
ner negativen Theodizee sprechen. Aber es ist vielleicht noch mehr. Es ist die Frage nach den
Existenzgrundlagen einer abendldndischen Menschheit, die sich auf Antike und Christentum
beruft und heute vor der Moglichkeit ihrer physischen und moralischen Selbstvernichtung
steht 7%

699 Hauser 2009, 346. Hervorheb. i. O. Beim Wort Schopfer sei hier an die obigen Ausfiih-
rungen erinnert, die den Kristallmann als Former statt als Schopfer verstehen.

700 Hauser 2009, 346.

701 Hauser 2009, 346.

702 Lindsay 1986, 260.

703 Wachler, in: Lindsay 1986, 278.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 247

Privatmetaphysik

(5) Das Konzept von Muspel, Krag und dem Kristallmann ist nicht nur eine Idee von
Religiésem, Gut und Bose und von Gott. David Lindsay schafft mit der Reise iiber
den Planeten Tormance vielmehr auch ein ganzes System von Welt und Sein. Dabei
lasst sich weltanschaulich seine ihm eigene Privatmetaphysik erkennen. So wie der
Autor unterschiedliche religiose Elemente schopferisch aufgenommen hat, so ver-
kniipft er auch unterschiedliche philosophische Konzepte zu einem eigenen Ver-
stindnis von der Welt und von Grund und Ziel des Seins.

David Lindsay liest viel, eine seiner Passionen dabei ist die deutsche Literatur.
Sellin beschreibt die Bewunderung des Autors fiir die Romantik und nennt aber auch
Namen von Philosophen wie Hegel und Jacob Bochme, die Lindsay liest.”” Beson-
deren Einfluss auf Lindsays Denken haben Schopenhauer und Nietzsche.

Von Schopenhauer tibernimmt David Lindsay vor allem das Konzept des Wil-
lens.”” Arthur Schopenhauer betrachtet in seinem 1819 erschienenen Hauptwerk Die
WELT ALS WILLE UND VORSTELLUNG den Willen als iiberindividuelle Einheit, die allem
Seien innewohnt. Durch das Vereinzelungsprinzip wird der Weltwillen in die Viel-
heit seiner Erscheinungsformen aufgespalten. Der Mensch als erkennendes Subjekt
kann durch den Leib als Individuum auftreten. All seine Aktionen sind Objektivatio-
nen des Willens. Da der Willen ein ontologisch fundiertes Streben ist und es im Le-
ben kein vollends erreichbares Ziel gibt, das dieses Streben beendet, sind lebendige
Wesen keiner endlichen Befriedigung fahig. Erst durch Verneinung und Abtdtung
des Willens, was im Prinzip der selbstlosen Liebe moglich ist, bei der alle lebensbe-
jahenden Willenakte schwinden und ruhiggestellt werden, ist Errettung mdglich.
Schopenhauer schliagt zur Einiibung der Verneinung des individuellen Wollens als
Prinzip der Lebensfithrung die Askese oder die Kunst vor.”

In DIE REISE ZUM ARCTURUS stellt David Lindsay dem vereinzelten, in den Indivi-
duen des Kristallmanns als Vergniigen dominierenden Willen das transzendente Mu-
spel entgegen, das nicht dem Willen unterworfen, sondern dariiber erhaben ist. Lind-
say schreibt selbst in seiner nummerierten Sammlung an Notizen und Ideen, die er

SKETCH NOTES FOR 4 NEW SYSTEM OF PHILOSOPHY' "' nennt:

»Schopenhauer’s ,Nothing*, which is the least understood part of his system, is identical with
my Muspel; that is the real world.

Also:

To understand the true nature of the World, it is necessary to realise that it is a direct creation

of the Will, and that everything in it (including love, self-sacrifice etc.) is either the assertion or

704 Vgl. Sellin 1981, 52f.

705 Vgl. Sellin 1981, 53.

706 Vgl. Preussner 2003.

707 Das Manuskript dieser Notizen befindet sich in der National Library of Scotland, Edin-
burgh. Erst nach Lindsays Tod wurde einige Male eine Auswahl der Notizen gedruckt.
Das komplette Manuskript einzusehen, war fiir diese Arbeit zu aufwendig. Da zudem in
der einzigen, einfach zuginglichen Auswahl der Zeitschrift Abraxas die entsprechende
Notiz nicht enthalten ist, muss im Folgenden sekundér aus Pick et al. 1970 zitiert werden.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

the denial of the Will (Schopenhauer); but that the Muspel-World does not possess this inner

core of will, but something else, of which the will is a corrupted version.«®

David Lindsays Beschéftigung mit Schopenhauers Willensmetaphysik fiihrt so zur
Vorstellung des “Sublimen*, die er in Muspel darstellt.””

Das Erhabene ist ein bereits in der griechischen Antike auftauchender, von Ed-
mund Burke im 18. Jahrhundert wieder ins Gespriach gebrachter und schlie8lich von
Kant genutzter und unter anderem auch von Schiller, den Lindsay gern liest, und
eben Schopenhauer aufgegriffener Begriff, der vom Schonen, das die Form eines
Gegenstandes betrifft und die Sinne reizt, abgegrenzt wird. Das Erhabene ist das
schlechthin Grofle, das alle Sinne {ibersteigt, und in seiner Anschauung, beispielswei-
se in der Natur, das Gemiit dazu bringt, sich die Unendlichkeit der Natur als Darstel-
lung von Ideen zu denken.”'’ Wihrend Schiller in seinem Riickgriff auf Kant die
Selbststéndigkeit des Willens im Gefiihl des Erhabenen erkennt, hélt Schopenhauer
das Gefiihl des Erhabenen fiir einen subjektiven Zustand, in dem das Subjekt iiber
sich selbst, seine Person und alles Wollen zum vom Willen freien, reinen Subjekt des
Erkennens hinausgehoben wird.”"'

David Lindsay tibernimmt zwar den Begriff, versteht das Sublime aber in ganz
anderem Sinn als das Unendliche, das Transzendente an sich:

,Lindsay totally disagreed with this definition of the Sublime. He contrasted it not only with
the Beautiful, but also with the Vulgar. With him, the Sublime lost its aesthetic sense to be-
come a metaphysical fact; the experience of transcendence, at the moment when man lost his

individuality to make himself part of the Whole.*""?

In dieser Definition ist Muspel das Erhabene in DIE REISE ZUM ARCTURUS, das gegen
die Welt des Kristallmanns, der die zum Licht strebenden Funken Muspels in Indivi-
duen gefangen hélt, kontrastiert wird. Dass es bei dem Sublimen nicht um Individua-
litdt geht, passt auch zur bereits angesprochenen Konzeption Maskulls als ein sche-
menhafter ,,Jedermann®.

Sellin meint, Lindsays gesamtes Denken und Weltverstidndnis stiitze sich auf sei-
ne origindre Theorie des Erhabenen: ,,The theory of the Sublime constitutes the ulti-
mate point of the whole of Lindsay’s ideology.*’"

So ldsst sich das Erhabene, die Idee, die Lindsay in Muspel fasst, als Lindsays
metaphysischer Grundgedanke beschreiben. Muspel ist Ziel und Zweck des Seins.
Der Mensch mit seinem Willen, aber auch andere Weltanschauungen so wie die Re-
ligionen verdecken dieses Ziel:

708 Pick et al. 1970, 9. Hervorheb. i. O. Pick zitiert hier aus den unverdffentlichten SKETCH
NOTES FOR A NEW SYSTEM OF PHILOSOPHY von David Lindsay, allerdings leider ohne ge-
naue Stellenangabe.

709 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 270.

710 Vgl. Rehfus 2003.

711 Vgl. Park 2009, 11.

712 Sellin 1981, 53.

713 Sellin 1981, 175.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 249

,»The message of 4 VOYAGE TO ARCTURUS is the negation of traditional codes, and the discovery
of a new principle of explanation in the Sublime. According to Lindsay, theories of evolution,
the virtues of education, human fraternity, and the idea of God, are all deceits which have had
the sole effect of concealing from men’s eyes the existence of the Sublime world. The only true
explanation that remains is that of Schopenhauer, making the will, or powers striving towards
something, the basis of existence. [...] The misery of man on earth comes from the overriding
necessity to satisfy the demands of the will. [...] The tangible world is secondary, created from

an ideal model which is itself set free from the servitude of will.“’!

Der zweite deutsche Philosoph, mit dessen Denken sich Lindsay intensiv auseinan-
dersetzt, ist Friedrich Nietzsche. In Nietzsche erkennt Lindsay sich selbst als den
AuBenseiter wieder, der in einer dekadenten Welt missverstanden wird.”"

,,Nietzsche taught Lindsay the nihilism and the prophetic tone, and also the dialect of appear-
ance and reality, the calumny of the senses and the sensibility, the moral of the harshness and
the conception of an aristocracy of spirit looking down contemptuously on the crowd of barbar-

. 1
ians and slaves.*’!®

Sellins Urteil iiber Nietzsches Denken als einem nihilistischen Denken muss man
sich nicht anschliefen, wenn man konstatiert, dass Nietzsche fiir Lindsay eine wich-
tige Rolle gespielt hat. Man kann durchaus sagen, dass Nietzsches Rede vom Tode
Gottes als Rede von dem Verlust jeglicher sinnstiftender metaphysisch begriindeter
Orientierung Lindsay fasziniert haben wird. Doch fiihrt er seine mehr — der Rhetorik
Nietzsches verdankte — Faszination an diesem Denken wieder in klassische metaphy-
sische Bahnen zuriick.

Lindsays geradezu gnostischer Pessimismus beschrinkt sich auf die durch den
verendlichten Willen bestimmte Lebenswelt der Menschen und so endet auch DIE
REISE zUM ARCTURUS durch das Konzept Muspel mit einem positiven Gedanken, mit
dem Glauben an etwas Erhabenes, das tiber dieser Welt des sich selbst missverste-
henden Willens steht. Nietzsches Gedanken der ewigen Wiederkehr finden sich gar
nicht bei Lindsay und auch das Konzept des Ubermenschen versteht er anders. So
lasst sich sagen — auch wenn sich neben den Spuren im Arcturus auch noch andere,
zu kritisierende Konzepte Nietzsches in Werken David Lindsays finden lassen’'” —
dass Nietzsches Einfliisse auf Lindsay insgesamt iiberwiegend dsthetischer (bzw. rhe-
torisch inspirierter) Natur sind.”"® Dies stiitzt auch die eigene Aussage des musikbe-
geisterten Autoren Lindsay: ,,Nietzsche was by nature a musician, and went mad be-
cause in philosophy he found no adequate means of expressing his feelings. His ,su-
perman‘ is simply a creative artist, and is thus obviously unfitted for a universally
human type.“ﬂ9

714 Sellin 1981, 178f. Hervorheb. A. B.

715 Vgl. Sellin 1981, 54.

716 Sellin 1981, 54.

717 Vgl. Pick et al. 1970, 8. Pick bezieht sich hier auf den Roman DEVIL’S TOR.
718 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 270.

719 Lindsay, zit. nach: Pick et al. 1970, 8.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Ein weiterer philosophischer Einfluss ist Platon, von dem David Lindsay die
Zwei-Welten-Lehre aufnimmt:

,David Lindsay takes up [...] the philosophy of Plato, with its contrast of two worls; the crea-
tion of the world by a Demigurg, the human soul considered as a part of the Universal Soul, the
traps of the tangible world, the possibility of man recovering its divine, eternal origin, and the
unhappiness of man on earth, subjected to this nostalgia for his first existence. In spite of this
borrowed philosophy, Lindsay loses no time in parting company from his illustrious predeces-
sors. To the Platonic theory, there are now added other currents of thought, particularly Stoi-

cism, Eastern philosophy and Gnosticism.“’*

Fassen wir hier noch einmal die schon angesprochenen gnostischen Elemente, die
sich im Roman identifizieren lassen, aus ihrem religionsgeschichtlichen Kontext her-
aus betrachtet, zusammen: Der griechische Begriff Gnosis, Erkenntnis, steht ur-
spriinglich fiir das rationale Erfassen von Sachverhalten durch Einsicht.””' Unter
Gnosis im engeren Sinne oder Gnostizismus versteht man dann zunehmend eine be-
sonders im Ostlichen Mittelmeerraum verbreitete synkretistische Religionsbewegung,
die ein elitdres Wissen um gottliche Geheimnisse zum Mittelpunkt ihrer Lehre
macht.”* Der religionsgeschichtliche Ursprung der Gnosis ist unklar’>, ihre Bliitezeit
erreicht die Bewegung im 2. bis 3. Jahrhundert nach Christus.”* Da die Gnosis
,uberwiegend aus losen Konventikeln ohne institutionellen od. doktrindren Zshg. be-
stand“’®, ist eine allgemein verbindliche Definition schwer zu finden. Torini be-
stimmt vier verbindende, unabdingbare Wesensmerkmale”: 1. Ein antikosmischer,
eschatologischer Dualismus, der zwischen der diesseitigen und von bésen Méchten
beherrschten Welt des Materiellen oder gar einer Finsterniswelt und dem jenseitigen
Lichtreich, in dem die leidenschaftslos in sich ruhende, unerkennbare Gottheit resi-
diert, radikal trennt. Dabei gibt es zu vermittelnde Zwischeninstanzen, die immer in
Gefahr sind, vom Reich der Materie geschluckt zu werden. 2. Eine Spekulation iiber
das pneumatische Selbst des Menschen, in der der geistige Kern des Menschen als
ein ,,in die Materie versprengter Funken*’*’ gottlichen Lichts und damit als Teil gott-
licher Substanz begriffen wird. 3. Ein mehr oder weniger ausgearbeiteter Mythos, bei

720 Sellin 1981, 181.

721 Siehe als ein grundlegender Artikel zu Gnosis Colpe 1957-1964.

722 Vgl. Torini und Ruppert 2009; Delgado und Leppin 2011, 802

723 Torini schreibt, zwar habe die religionsgeschichtliche Erforschung durch QQ-Funde im
19. Jahrhundert bedeutende Impulse erhalten. Alle Bemiihungen, sie monokausal aus der
orientalischen Mythologie, der griechischen Philosophie, dem heterodoxen Judentum
oder einer christlichen Héresie herzuleiten, seien aber unbefriedigend geblieben. Vgl. To-
rini und Ruppert 2009, 803.

724  Gnostische Quellen finden sich gut sortiert in der von Andresen herausgegebenen Schrif-
tenreihe DIE GNOSIS, im Einzelnen in den Banden Foerster 1995, Foerster und Krause
1995, Bohlig und Asmussen 1995.

725 Torini und Ruppert 2009, 802.

726 Zu den folgenden vier Merkmalen vgl. Torini und Ruppert 2009, 802f.

727 Torini und Ruppert 2009, 803.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 251

dem remythisiert wird, indem Passendes aus mythologischen Uberlegungen der
Umwelt usurpiert und teilweise allegorisch umgedeutet wird, wobei eine entschei-
dende Rolle dem gnostischen Erloser zukommt, welcher sich ,.einen Weg durch die
dédmon. Planetensphére bahnt, um das narkotisierte Selbst im Menschen weckend an-
“728 4. Der Vollzug einer befreienden Erkenntnis der wahren, transmunden
Natur des Menschen, wodurch der pneumatische Mensch Erlosung findet.

Teile dieser Wesensmerkmale lassen sich deutlich in David Lindsays DIE REISE
ZUM ARCTURUS erkennen. Wie im antiken gnostischen Denken ein der Welt vollig
transzendenter, leidenschaftsloser Gott, der sich nie einmischt, vorausgesetzt ist,”” so
ist auch Muspel im Roman unerkennbar und nicht in Tormance zu erreichen, sondern
allem transzendent.

Zwischen Muspel und dem Kristallmann, dem Archon im Roman, besteht eine
klare Dualitét, wobei nicht klar wird, ob beide Urprinzipien priexistent sind, wie im
Manichéismus, oder voneinander abgeleitet, wie in der christlichen Gnosis. Deutlich
zeigt sich diese Dualitét in der dem Verstindnis der Gnosis entsprechenden Konzep-
tion der diesseitigen, materiellen Welt Tormance als vom bdsen Kristallmann be-
herrscht und dem jenseitigen, transzendenten Lichtreich Muspel, das Nightspore nur
durch Maskulls Tod erreichen kann.

Auch das gnostische Bild des geistigen Kerns des Menschen als versprengter
Lichtfunke, der ,,einer schicksalhaften Verstrickung in die Materie zum Opfer fiel«™
bzw. ,,durch eine Katastrophe [...] in den Bereich des Ungeformten*’®' geriet, findet
sich in Lindsays Roman. Hier ist es der Kristallmann, in dem sich das gottliche Mu-
spellicht wie in einem Prisma bricht und so seine Riickstrahlen in der Materie und
den Individuen gefangen werden. Die Lebewesen sind daher zerrissen zwischen dem
Materiellen, das nach Vergniigen strebt bzw. in Schopenhauers Begriffen vom nur
uneigentlich erkannten Willen bestimmt ist, und dem geistigen Kern, der nach dem
,,Erhabenen®, seiner wahren Herkunft strebt.

In der gnostischen Vorstellung wird es ,,durch die Konfrontation von Licht mit
Ungeformten, aber prinzipiell Formbaren [...] mdglich, dass durch den aus dem
Lichtreich gefallenen Lichtfunken etwas wie ,Schopfung® entsteht. Dieser ,Demi-
gurg* wird dabei oft als der Gott des Alten Testaments angeschen.“”*> Auch auf dem
Planeten Tormance wird der Demigurg, der ,,Former®, als Gott betrachtet. Tatsdch-
lich aber stecken hinter dieser Vorstellung der Kristallmann und damit das Bose.

Muspel stellt in der Welt des Arcturus eine Art Mythos dar, der, so wie es in der
Gnosis der Fall ist, ,,das Drama des kosmischen Geschehens in die Fabel v. leidenden
Selbst kleidet“’*. Maskull wird sich seiner radikalen Endlichkeit bewusst sowie sei-
nem In-der-Welt-Sein und seinem religidosen Bediirfnis dieses zu liberwinden. Lind-
says gnostisch anmutendes Denken ist hier aber, wie die mehr oder weniger ausgear-

zurufen

728 Torini und Ruppert 2009, 803.
729 Vgl. Hauser 2004, 439.

730 Torini und Ruppert 2009, 802.
731 Hauser 2004, 439.

732 Hauser 2004, 439.

733 Torini und Ruppert 2009, 803.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

beiteten Mythen der Gnosis, ,,nicht origindr mythisch“”**, sondern er gebraucht my-
thologische Uberlegungen unterschiedlichster Einfliisse, wie in diesem und dem fol-
genden Kapitel ausgefiihrt. Wie in gnostischen Vorstellungen hat auch in Lindsays
Erzéhlung ein Erloser entscheidende Funktion, der ,,die selbstvergessen in der Mate-
rie gefangenen Lichtteile an ihre wahre Herkunft erinnern®”” soll. Im Roman ist dies
die Figur des widerwirtigem Krag, der durch Schmerz immer wieder die radikale
Endlichkeit der Tormance-Welt sichtbar macht bzw. den Blick weg vom Vergniigen
und Willen lenkt und einen Weg aufzeigt, sich der Wahrheit iiber das Ganze unserer
Wirklichkeit zu stellen — eine an die christliche Passion erinnernde spannungsreiche
Moglichkeit, durch Leiden dem Leid zu entkommen.

Ein Wesensmerkmal der Gnosis, bei dem sich dariiber diskutieren ldsst, ob dies
im Roman DIE REISE ZUM ARCTURUS iibereinstimmend vorkommt, ist ,,der Vollzug
einer befreienden Erkenntnis, welche mit instantaner Evidenz die v. gn. Mythos ge-
gebenen Antworten auf die Grundfragen menschl. Daseins als wahr erfaBt.“”*® Auch
Nightspore erkennt das Wesen der Welt und damit Antworten auf menschliche
Grundfragen, als er, sich selbst als Muspel gewahrend, die Welt iiberblickt und so
tatsdchlich Ein-Sicht gewinnt. Ist aber diese Erkenntnis befreiend? Ob der erkennen-
de Nightspore durch seine Erkenntnis automatisch erldst ist, hdngt von der Definition
von Erlosung ab. Der Lichtfunke Nightspore ist aus Maskull zum gottlichen Muspel-
licht zuriickgekehrt und hat seine wahre Herkunft erkannt. Andererseits aber beginnt
fiir ihn mit dem Blick auf Tormance und den Einfluss des Kristallmanns erst ein
Kampf, in dem er sich und Muspel mithilfe von Surtur in der Person Krag gegen den
Kristallmann behaupten muss, sodass sich letztlich nicht nur das Leben als Kampf
zwischen Licht und Schatten herausstellt, sondern auch dariiber hinaus ein eben sol-
cher Kampf in der Natur, im Wesen der Welt liegt.

Insgesamt erweist sich die von Lindsay entworfene, eklektische Weltanschauung
als tatséchlich in vielen Punkten der gnostischen sehr dhnlich. So wie die Gnosis mit
dem Ende des Urchristentums eine immer wieder aktuelle Moglichkeit der Entge-
schichtlichung und Entweltlichung des christlichen Glaubens darstellt,”’ ist auch die
auf Muspel gestiitzte Weltanschauung in DIE REISE ZUM ARCTURUS von der Welt und
dem zeitgeschichtlichem Hintergrund abgeldst und blickt auf das Wesentliche, das
Erhabene. Trotz der gerade in dem Bild der Lichtfunken deutlichen Parallelen zwi-
schen Lindsays Roman und der Gnosis, ldsst sich die Weltanschauung in DIE REISE
ZUM ARCTURUS aber eben nicht als gnostisch bezeichnen, schlielich lassen sich noch
zahlreiche Anklénge an andere Vorstellungen und Konzepte finden. Letztlich erarbei-
tet sich Lindsay eine origindre Metaphysik, etwas, das heute gerne als Patchworkreli-
gion bezeichnet wird.

All diese moglichen Einfliisse, die David Lindsays Metaphysik geprégt haben
konnten, zu untersuchen ist bei der Fiille seiner Lektiire nicht moglich und auch nicht
das Ziel diese Untersuchungspunktes, geht es doch nur darum, zu zeigen, dass er sich
aus all dem eine ganz eigene Vorstellung machte und worin diese Privatmetaphysik

734 Torini und Ruppert 2009, 803.
735 Hauser 2004, 439.

736 Torini und Ruppert 2009, 803.
737 Vgl. Hauser SoSe 2010, 38.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 253

besteht, was mit dem Konzept des Erhabenen, fiir das Muspel steht, bereits ausge-
fiihrt wurde. So wird hier auch keine Etikettierung der Weltanschauung Lindsays be-
zweckt. Eine Kontroverse wie die folgende kann daher hier zwar als Information
wiedergegeben werden, eine Entscheidung ist aber nicht notig: Wiahrend beispiels-
weise Wilson”® Lindsay als Mystiker bezeichnet und auf Spiritualitit und die Ver-
neinung des Selbst weist, widerspricht Sellin™’ einer solchen Einordnung. Er argu-
mentiert, der Mystiker sei ein Individuum, das in Erkenntnis der Existenz einer ande-
ren Welt dennoch in seiner Welt verhaftet bleibe. Aulerdem leugne der Mystiker die
Erklarbarkeit der Gottlichkeit, wihrend Lindsay in der Beziehung zwischen Mensch
und transzendenter Wirklichkeit nach Losungen dafiir suche.”*’

Abendldndisch

(6) Wie bereits angesprochen lieBen sich viele weitere Einfliisse auf Lindsay disku-
tieren und Kontroversen iiber Einordnungen verfolgen. Nur einige wenige Spuren
von Autoren und Konzepten, die sich in Lindsays Roman finden lassen, sollen hier
noch zum Thema werden, um zu zeigen, dass Lindsays Weltanschauung primér
abendlandisch geprégt ist. Da Lindsay sich auch mit hinduistischer und buddhisti-
scher Literatur beschiftigt hat und sich, wie oben zu Punkt (5) genannt, einzelne Par-
allelen zu diesen Philosophien in seinem Werk finden lassen, ist eine Einordnung
hier nicht ganz eindeutig. Nur eine solche Parallele sei schon vorab als Beispiel ge-
nannt: Die buddhistische Lehre des Dhukka, des Lebensdurstes, und des Leiden im
Irdischen ldsst sich auf Lindsays Weltanschauung beziehen, denkt man gerade an die
eben genannte Interpretation von Krag und Muspel. Nach buddhistischer Lehre ist
das Irdische geprigt durch Leiden. Jeder Lebensvollzug ist dariiber hinaus aber auch
durch Lebensdurst bestimmt, der verhindert, dass der Mensch in Leidenslosigkeit ge-
langt, da es ihn immer weiter nach etwas diirstet, er etwas will. Insgesamt iiberwie-
gen aber abendlidndische Einfliisse.

Neben der oben bereits erwidhnten Philosophie Schopenhauers, Nietzsches und
gnostischen Elementen, finden sich vor allem auch nordische Mythen in den Werken
des Autors verarbeitet.

In DIE REISE ZUM ARCTURUS ldsst sich dieser Einfluss an Muspel ablesen, so Sel-
lin. Er sieht im Roman die Mythen von Prometheus, was oben bereits erwdhnt wurde,
und Muspel verkniipft:

,»The sacred fire that Maskull has to come to seek in Arcturus is Muspel, the first sign of what
will become the Sublime in Lindsay’s personal philosophy. The choice came quite naturally to
his mind since, in the Nordic sagas, Muspel denotes the kingdom of fire whose heat, according
to legend, is the source of the creation of the world. Before the creation, there were only two

regions, Muspel and Niflheim, the latter being the province of darkness, ice and fog.“™'

738 Siehe den Aufsatz LINDSAY AS NOVELIST AND MYSTIC in: Pick et al. 1970, 35ff.
739 Vgl. Sellin 1981, 192-194.

740 Vgl. Sellin 1981, 193.

741 Sellin 1981, 160.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Wachler dagegen versteht den Begriff Muspel als Anlehnung an das altgermanische
,,Muspell®, Weltbrand.” Er betont aber, trotz des Niederschlags heidnischer und
christlicher Vorstellung habe der Roman keine apokalyptische, also keine eschatolo-
gische Aussage, sondern eine metaphysische. Man muss allerdings im Hinblick auf
das Urteil Wachlers darauf hinweisen, dass seine — unthematisch bleibende — Meta-
physikdefinition eher alltagssprachlich zu verstehen und seine Kenntnis der Religi-
onsgeschichte auch eher nur oberfldchlich ist. Nach ihm enthalte der Roman mythi-
sche Dimensionen, stelle aber keinen einheitlichen Mythos dar.™ So sieht er in der
Botschaft von Kristallmann und Muspel, dass Licht und Schatten einander bekdmp-
fen miissen, beispielsweise eine in dltere mythische Vorstellungen einmiindende Al-
legorie. Diese ,.erinnert an die gegensitzlichen Pole der zoroastrischen Kosmologie
und Religion, Ahriman und Omazd, aber auch an die biblische Genesis mit ihrer
Verdammung der Finsternis und schlielich an die germanischen und nordischen
Mythen mit ihren Licht- und Schwarzalben.«™*

Diese wenig differenzierten Assoziationen Wachlers mit dem Zoroastrismus und
der germanischen Mythologie sind im Grunde ein Argument, das gemeinsam mit den
Vergleichspunkten an Buddhismus und Hinduismus eher fiir eine Einordnung der in
der Jenseitsreise vertretenen Weltanschauung als interkulturelles Konzept spricht. Da
aber andererseits der Zoroastrismus schon frith auch auf das Judentum Einfluss hatte
und auch dort dieser Dualismus wirkt und da insgesamt die Orientierung an abend-
landischen Konzepten (auch die germanische Tradition) {iberwiegt, ist hier von einer
Kategorisierung als abendléndisch zu sprechen.

Ordnungsorientiert

(7) David Lindsays Konzeption einer Jenseitsreise im Roman DIE REISE ZUM ARCTU-
RUS ist ordnungsorientiert. Von seinem iiberblickenden Standpunkt aus erkennt der
Jenseitsreisende Nightspore, wie Kristallmann und Muspelstrahlen wirken. David
Lindsay entwirft im Grunde auf Basis seiner Weltanschauung, die sich aus diesem
Konzept, wie oben geschehen, filtern ldsst, eine eigene Kosmologie. Diese beruht auf
dem Prinzip des Erhabenen, nach dem es zu streben gilt, das im Leben aber nicht er-
reicht werden kann, da in der radikalen Endlichkeit immer der Kristallmann wirkt.
Durch die Mittlerfigur Krag, den Schmerz, endet die Romanhandlung gerade nicht in
Pessimismus, Nihilismus, Chaos oder Inferno. Vielmehr wird iiber ihn und durch
Nightspore, der erkennt, dass er selbst Muspel ist und dafiir kimpfen muss, ein Weg
zum Erhabenen aufgezeigt, das iiber der Ordnung der Welt steht.

742 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 272. Wachler betont hier aber, diese Anlehnung heife
nicht, dass auch die im ,,Muspilli“ aus dem neunten Jahrhundert gegebene Darstellung
des Jiingsten Gerichts fiir Lindsay maf3gebend gewesen sei.

743 Siehe dazu auch die Ausfithrungen zum Mythosbegriff, der als Exkurs in der Jenseitsrei-
senuntersuchung zu Lewis PERELANDRA-TRILOGIE angefiihrt wird.

744 Wachler, in: Lindsay 1986, 272.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne | 255

Resiimee: Weltanschauung in David Lindsays Jenseitsreise im
Roman DIE REISE zum ARCTURUS

In David Lindsays DIE REISE ZUM ARCTURUS wird durch die Jenseitsreise das Konzept
des Erhabenen transportiert. Durch den iibergeordneten Standpunkt des Protagonisten
als Charakteristikum der Jenseitsreise kann Lindsay eine Anschauung der Welt zei-
gen, in der er seine eigene metaphysische Weltanschauung, so die These, artikuliert.
Hierfiir wurde, mithilfe einer Biographie des Autors als Basis, untersucht, inwiefern
das Motiv der Jenseitsreise im Roman realisiert ist und anhand des Untersuchungs-
rasters Lindsays Weltanschauung skizziert. Dies soll im Folgenden noch einmal re-
stimiert werden.

Zunichst wurde anhand von Relaten des Begriffs Jenseitsreise untersucht, inwiefern
im Roman DIE REISE ZUM ARCTURUS eine solche vorliegt. Lindsays Roman ist inso-
fern ein Reiseroman, als dass er den Weg des Protagonisten zu Muspel, dem Moment
der eigentlichen Jenseitsreise, zeigt und damit auch andeutet, wie Muspel, wie das
Erhabene zu erreichen ist. Auf dieses lduft die Handlung hinaus und in der Turmsze-
ne, in der Nightspore auf die Welt des Kristallmanns herabguckt, wird dann auch
deutlich, inwiefern bzw. wofiir der Autor das Motiv der Jenseitsreise nutzt. Durch
das Charakteristikum des iiberschauenden Blicks kann er eine metaphysische An-
schauung auf die Arcturus-Welt entwerfen.

Diese Anschauung im Roman und damit zusammenhéngend auch die Weltan-
schauung an sich, die Lindsay artikuliert, wurde mithilfe des Untersuchungsschemas
zur Hermeneutik von Weltanschauungen in Jenseitsreisen aufgeschliisselt. Dabei
zeigte sich, dass Lindsay das Motiv der Jenseitsreise unthematisch als ein neutrales
Darstellungsmittel nutzt. Es bildet, strukturgebend-vollstindig realisiert, wie die Un-
tersuchung als Jenseitsreise zeigte, den Erzdhlrahmen fiir Lindsay. In diesem Rah-
men sind sowohl der Protagonist als auch dessen Begegnungen und Erlebnisse auf
Tormance nur Variablen, die genauso auch auf der Erde hétten spielen kénnen, da sie
dieselbe Moral und dieselben Probleme der Menschen darstellen. Dieser diesseitigen
Welt stellt Lindsay in seiner Jenseitsreise Muspel, das jenseitige, transzendente Er-
habene gegeniiber. Das Konzept von Muspel trigt, wie auch der teuflische Gegen-
spieler Kristallmann und die Mittlerfigur Krag, Ankldnge an die christliche Religion
in sich, ldsst zudem aber auch gnostische Elemente und Einfliisse der nordischen My-
thologie erkennen. Auch wenn DiE REISE zUM ARCTURUS durch das Thematisieren der
radikalen Endlichkeit und der Suche nach einer Uberwindungsméglichkeit, die
Nightspore in Muspel findet, religiose Thematik behandelt, so geht sie dabei nicht
vom Standpunkt einer Religion aus, sondern ist hier als sékular eingeordnet worden.
Lindsay schafft, mithilfe der unterschiedlichsten Einfliisse, eine ganz eigene Privat-
metaphysik, in der er hauptsidchlich abendldndische Vorstellungen und philosophi-
sche Konzepte — so beispielsweise in Muspel vor allem Schopenhauers Willensmeta-
physik und Konzept der Erhabenen — verarbeitet. So bildet er sich — wie in Bezug auf
die Hermeneutik der Weltanschauungen in Jenseitsreisenliteratur im III. Kapitel als

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit

Aufgabe in der Moderne identifiziert — kritisch selbst einen Standpunkt zur transzen-
denten bzw. transzendentalen ,Wirklichkeit‘745.

Die metaphysische Anschauung, die der Autor im Roman ausdriickt, ist letztlich
ordnungsorientiert, denn sie erkldrt im Grunde das Verhalten der Individuen und
auch ihr Streben und ordnet durch den Dualismus von Muspel und Kristallmann klar
zwischen Gut und Bose.

Muspel stellt im Roman das Erhabene, Transzendente dar, wéhrend in den Indi-
viduen Funken dieses Muspellichts gefangen und dem Willen, dem Vergniigen —
dem Kristallmann — unterworfen sind. Insofern ist diese Konzeption auch ein Appell,
sich von sich selbst, vom Individuum zu 16sen und in einer Welt der Ausdifferenzie-
rung und Pluralitit wieder das Wesentliche in den Blick zu nehmen. Auf dem Weg
zu diesem Erhabenen sind Leben und Schmerz, im Roman durch Krag dargestellt,
notige Stufen. Insofern ist Lindsays Sicht auf die Welt als Welt des Kristallmanns im
Grunde auch nicht pessimistisch, denn er stellt sie als notig, als eben ein vorhandener
Akteur im immerwiahrenden Kampf zwischen Gut und Bdse dar und ordnet sie so in
das Konzept einer insgesamt vom Erhabenen, von Muspel iiberstandenen Welt ein.

Lindsay entwirft mit seinem Konzept des Erhabenen, von Gut und Bose, Schmerz
und Vergniigen also insgesamt ein allgemein moralisches Konzept und eine Weltan-
schauung, sodass der Tormance und der Stern Arcturus im Grunde nur Platzhalter
sind: ,,When we finally see the journey as a moral odyssey, and feel the despair of its
painful message, then Lindsay has succeeded in entering the great flux of Western re-
ligious debate. He has exploited fantasy to extend the range of science fiction into ul-
timately serious myth.«"*

Wachler beurteilt das Werk abschlieend als

,eine[n] der letzten Versuche in der abendldndischen Literatur, im Riickblick auf Orient und
Antike die Einheit von Religion, Dichtung, Philosophie und Musik zu gestalten. [...] Er [Lind-
say, A. B.] will nicht der Schopfer selbst oder wie der Schopfer sein. Er will nur dessen Werk —
die Schopfung — richtig verstehen und Einsichten wie Abbilder seiner Gedanken iiber die
Schopfung vermitteln. Sein Werk bleibt ein Torso, ein fragmentarischer Mythos in einer Zeit,
die das mythische Element verbannt, verkannt, vergessen oder auf dem Rummelplatz der Ideo-

logien losgelassen hat.«"’

Ahnlich versteht auch diese Untersuchung David Lindsays DIE REISE ZUM ARCTURUS
als ein Werk, das mithilfe des Motivs der Jenseitsreise eine metaphysische Anschau-
ung darstellen will, die auch durch die Erfahrungen des in der Moderne lebenden Au-
tors geprégt ist und in der er seine eigenen Erfahrungen mit der Welt so eingepasst
hat, dass sein Bediirfnis nach Erkldrung, Ordnung und nach einem Erhabenen und
Transzendenten hinter einer kristallenen, das wahre Licht verzerrenden Welt zum
Ausdruck kommen.

745 Vgl. dazu besonders Wagner 1980.
746 Scholes und Rabkin 1977, 212.
747 Wachler, in: Lindsay 1986, 296f.

hitps://dol.org/10.14361/6783830446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. [



https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

