
224 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

In seinem Roman STERN DER UNGEBORENEN, in dem Franz Werfel Phantasie, 

Utopie und Zukunftsvorstellungen mit Vergangenheit und Gegenwart verschränkt, ist 

es also das Motiv der Jenseitsreise, über das der Autor diese weltanschaulichen Fra-

gen sowie das Bedürfnis nach Ordnung artikuliert.  

 

 

2.4 DAVID LINDSAY: DIE REISE ZUM ARCTURUS 

 

Lindsay: Biografie eines wenig erfolgreichen Unermüdlichen 

 

David Lindsay wird am 3. März 1876 als jüngstes der drei Kinder von Alexander 

Lindsay, einem Schotten, der im Finanzsektor in London arbeitet, und seiner Frau 

Bessy, einer Bauerstochter, im Londoner Vorort Blackheath geboren.
574

 Als der Va-

ter die Familie 1891 verlässt
575

 und einige Zeit später der Mann von Bessys Schwes-

ter stirbt, zieht die alleinerziehende Mutter mit den beiden Söhnen und der Tochter 

zu ihrer kinderlosen Schwester, in deren Haus Lindsay dann seine Jugend ver-

bringt.
576

 Die gesamte Familie besucht regelmäßig sonntags den Gottesdienst, David 

langweilt sich dort aber nur und wird auch später die religiöse Erziehung seiner Kin-

der seiner Ehefrau überlassen.
577

 Die Ferien verbringt die Familie bei Verwandten in 

Schottland. Diese Besuche setzt Lindsay bis zu seiner Heirat fort, vermutlich lebt er 

in seiner Schulzeit sogar kurze Zeit dort.
578

 Ein einschneidendes Erlebnis während 

einer dieser Ferienaufenthalte, das sein bereits bestehendes Misstrauen Gleichaltrigen 

gegenüber noch verstärkt, ist eine Situation, in der die anderen Kinder Lindsays Hil-

feschreie, als dieser von der Strömung beim Baden mitgerissen wird, nicht hören 

oder nicht richtig einordnen. Lindsay, der zu ertrinken glaubt, sich aber dann ans 

Ufer retten kann, unterstellt ihnen böse Absicht.
579

 Insgesamt isoliert sich Lindsay 

eher, zieht sich in sein familiäres Umfeld zurück und ist ein sensibles und fantasie-

volles Kind, das lieber liest, als mit Freunden zu spielen.
580

 

Nach seiner Primarschulzeit besucht Lindsay die Lewisham Grammar School und 

fällt dort durch gute Leistungen in Mathematik und Englisch auf. Obwohl ihm sogar 

ein Stipendium angeboten wird, kann Lindsay nach seinem Schulabschluss nicht die 

Universität besuchen. Die durch den Weggang des Vaters angespannte finanzielle Si-

tuation der Familie fordert von ihm, dass er Geld verdient.
581

 Von 1894-1916 arbeitet 

er bei der Versicherung Price Forbes in der Londoner Innenstadt, wo er als zuverläs-

siger Angestellter rasch die Karriereleiter heraufklettert.
582

 Mit seinen Kollegen ver-

steht er sich, baut aber keine Freundschaften zu ihnen auf. Er lebt zurückgezogen im 

                                                             

574 Vgl. Sellin 1981, 8. 

575 Vgl. Wolfe 1982, 5. 

576 Vgl. Sellin 1981, 9. 

577 Vgl. Sellin 1981, 9. 

578 Vgl. Sellin 1981, 10 und Pick et al. 1970, 7. 

579 Vgl. Pick et al. 1970, 7. 

580 Vgl. Sellin 1981, 10. 

581 Vgl. Sellin 1981, 11. 

582 Vgl. Sellin 1981, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 225 

Familienkreis mit seiner Tante und seiner Schwester, die ihm sehr nahe stehen, wäh-

rend das Verhältnis zu seinem Bruder distanziert ist. Der erheblich ältere Bruder 

Alexander Lindsay verlässt London früh und schreibt später unter einem Pseudonym 

einige Abenteuerbücher, bevor er bereits im Alter von vierzig Jahren verstirbt – eine 

Warnung für David Lindsay, der wegen akuter, erblich bedingter Gelbsucht strenge 

Diät halten und Sonnenlicht vermeiden muss.
583

  

Neben seiner zeitintensiven Arbeit spielt Lindsay Schach, besucht Konzerte klas-

sischer Musik, liest und schließt sich einem literarischen Zirkel an.
584

 Er lernt 

Deutsch, um sich mit Nietzsche und Schopenhauer im Original beschäftigen zu kön-

nen, reist in seinen Ferien wohl sogar einmal nach Heidelberg.
585

 

Als er achtunddreißig Jahre alt ist, durchbricht der Erste Weltkrieg Lindsays Rou-

tine. Er schafft es, nicht an die Front zu müssen und dient den British Grenadiers von 

1914-1916 – eine Zeit, über die er später nicht spricht und die er zu vergessen ver-

sucht.
586

 

1916 heiratet er die achtzehnjährige
587

 Jaqueline Silver, wenige Monate nachdem 

er sie in seinem Literaturclub kennengelernt hat. Eine frühere, vierzehn Jahre lang 

halbherzig bestehende Verlobung mit einer Cousine in Schottland hatte Lindsay 1914 

gelöst.
588

 Jaqueline und David Lindsay bleiben zeit ihres Lebens zusammen, wobei 

Jaqueline ihren Ehemann bei seiner literarischen Karriere unterstützt. Sellin meint 

gar: „Without her, Lindsay would never have written a single line. Her youth, her en-

thusiasm and her unbounded faith made a writer out of a man who had been suffering 

from a psychological blockage.“
589

  

Seine Arbeit und damit sein festes Einkommen aufgebend kauft David Lindsay 

mit seiner Frau ein großes Haus in Cornwall.
590

 Dort schreibt er innerhalb von weni-

gen Monaten, von April 1919 bis März 1920, eine erste Version seines Debütromans, 

zunächst NIGHTSPORE IN TORMANCE genannt, für den er seine zwanzig Jahre lang in 

Notizbüchern gesammelten philosophischen Ideen verwenden kann.
591

 Der erste Ver-

leger, Methuen, dem Lindsay den Roman anbietet, akzeptiert das Werk sofort unter 

der Bedingung, dass Lindsay es kürzt und den Titel zu A VOYAGE TO ARCTURUS än-

dert. So erscheint es bereits im September 1920, demselben Jahr, indem auch Lind-

says Tochter Diana geboren wird.
592

  

Als sein nächstes Werk, THE HAUNTED WOMAN. A VOYAGE, zunächst vom Verle-

ger abgelehnt wird und Lindsay, mittlerweile Vater einer zweiten Tochter, Helen, er-

fährt, dass von den 1430 Kopien seines ersten Romans nur 596 verkauft wurden, 

                                                             

583 Vgl. Sellin 1981, 14f. 

584 Vgl. Sellin 1981, 14, 16: 

585 Vgl. Sellin 1981, 16. 

586 Vgl. Sellin 1981, 18. 

587 Sellin spricht von achtzehn, Pick von zwanzig Jahren. Vgl. Sellin 1981, 19 und Pick et al. 

1970, 10. 

588 Vgl. Sellin 1981, 17. 

589 Sellin 1981, 20. 

590 Vgl. Sellin 1981, 21. 

591 Vgl. Sellin 1981, 22. 

592 Vgl. Sellin 1981, 22f. und Pick et al. 1970, 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

wird für Lindsay der steinige Weg, der vor ihm liegt deutlich.
593

 Lindsay beginnt THE 

HAUNTED WOMAN, einen in England spielenden, psychologisch angehauchten Ent-

wicklungsroman, den Sellin als „different from A VOYAGE TO ARTURUS, more subtle 

and better written“
594

 beurteilt, zu kürzen und verkauft ihn als Serie an die Zeitung 

THE DAILY NEWS. Methuen akzeptiert den Roman dann aber doch und veröffentlicht 

ihn mit allerdings wiederum enttäuschenden Verkaufszahlen im Februar 1922.
595

 

Lindsays dritter Roman SPHINX, den er direkt nach der Abschluss des vorherigen be-

ginnt, wird von mehreren Verlegern abgelehnt. Noch während seiner Versuche, einen 

Agenten oder Verlag dafür zu finden, beginnt er mit dem philosophischen Roman 

THE ANCIENT TRAGEDY, den er später unter dem Titel DEVIL’S TOR überarbeitet, und 

im Anschluss mit THE ADVENTURES OF M. DE MAILLY
596

, wobei ihn wohl seine Frau 

vor allem mit ihren Kenntnissen über Frankreich unterstützt.
597

 Im April 1923 schafft 

es ein Agent schließlich SPHINX bei einem Verleger in Druck zu geben, während die 

Suche nach einem Verlag für die beiden danach verfassten Romane weiter schlep-

pend voran geht.
598

 „In spite of his setbacks, Lindsay continued writing, faithful to 

his own concept of literature, rejecting any concession to public taste.“
599

 So schreibt 

er trotz der Absagen der Verleger für seinen vierten und fünften Roman von Februar 

bis Juli 1924 an THE VIOLET APPLE, das während seiner Lebzeiten ebenso wie sein 

letzter Roman THE WITCH, an dem er akribisch und langsam, beinah obsessiv in den 

dreißiger Jahren arbeitet, gar nicht gedruckt wird.
600

 DEVIL’S TOR wird endlich im 

April 1932 verlegt, erreicht aber nur geringe Verkaufszahlen.
601

  

Als sich finanzielle Not für die Familie abzuzeichnen beginnt, zieht sie im Okto-

ber 1929 von Cornwall, das Lindsay wegen der Natur und dem schlechten Wetter 

mochte, wegen seiner Distanz zum gesellschaftlichen Leben in London und Abge-

schiedenheit selbst von literarischen Magazinen aber wiederum als deprimierend 

empfunden hatte, nach Ferring, einem kleinen Ort in Sussex.
602

 In Ferring beschäftigt 

sich das Ehepaar mit seinem Garten und empfängt viele Besucher, beispielweise den 

Maler Robert Barnes, mit dem Lindsay die Liebe zur Musik teilt. Befreundet ist Da-

vid Lindsay auch mit dem in Sussex lebenden L.H. Myers, einem auch in Londoner 

literarischen Kreisen etablierten, aus aristokratischen Verhältnissen stammenden Au-

tor.
603

 Eine weitere, enge Freundschaft führt Lindsay mit Harold Visiak, selbst eben-

falls Autor. Visiak hatte Lindsay bereits 1921 nach der Lektüre von THE HAUNTED 

WOMAN einen bewundernden Brief geschrieben, nach einiger Korrespondenz lernen 

die beiden sich in London 1929 persönlich kennen. Beide verbindet ein Interesse an 

                                                             

593 Vgl. Wolfe 1982, 9 und Pick et al. 1970, 14. 

594 Sellin 1981, 25. 

595 Vgl. Wolfe 1982, 9. 

596 Vgl. Wolfe 1982, 9f. 

597 Vgl. Sellin 1981, 29. 

598 Vgl. Wolfe 1982, 10. 

599 Sellin 1981, 32. 

600 Vgl. Wolfe 1982, 10f. 

601 Vgl. Wolfe 1982, 11. 

602 Vgl. Sellin 1981, 35-37. 

603 Vgl. Sellin 1981, 39f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 227 

Mysterien und am Übernatürlichen sowie ihre zugleich faszinierter wie ängstlicher 

Blick auf Frauen.
604

 

1938 zieht die Familie auf Betreiben der sich einsam fühlenden und den Bunga-

low als zu klein empfindenden Jaqueline erneut um und kauft mithilfe eines Darle-

hens ein großes Haus in der Nähe von Brighton. Um die Finanzen aufzubessern, 

vermietet Lindsays Ehefrau Zimmer, vor allem an französische Studenten. Mit An-

bruch des Zweiten Weltkrieges beherbergt die Familie dann junge Marineoffiziere. 
605

 Der Zweite Weltkrieg überrascht den sich durch die Menschheit desillusioniert 

fühlenden Lindsay nicht, wohl aber schocken den vormaligen Bewunderer der Deut-

schen Kultur die Gräueltaten Deutschlands unter Hitler.
606

  

Die letzten sechs Lebensjahre David Lindsays verlaufen ruhig, er geht gelassen, 

in beinah stoischer Ruhe mit seinem Schicksal und finanziellen Dingen um.
607

 „In his 

detachment, he noticed that, in spite of the failures with the public, the difficult expe-

rience he had been through had enriched him on a personal level. It had allowed him 

to embark on an internal quest that inspired his idealism.“
608

 

Während der Bombardierung Englands wird das Haus in Brighton getroffen, 

während Lindsay gerade ein Bad nimmt. Er kommt mit einem Schock davon.
609

 Am 

16. Juli 1945 verstirbt der bereits von Krankheit gezeichnete Lindsay an einer Blut-

vergiftung in Folge eines Zahnabszesses.
610

 

 

Inhalt der Jenseitsreise in DIE REISE ZUM ARCTURUS und Einordnung in 

den Gesamtkontext 

 

In David Lindsays 1920 erschienenen Roman DIE REISE ZUM ARCTURUS geht es um 

den Weg zum Licht „Muspel“, den Maskull und Nightspore, beide Aspekte derselben 

Persönlichkeit, in der Welt Tormance des Planetensystems Arcturus auf sich nehmen. 

Von einer spiritistischen Sitzung in London aus, bei der der Geist eines jungen Man-

nes materialisiert wird, begeben sich Maskull, Nightspore und der zynische Krag von 

einem Observatorium aus auf den Planeten Tormance. Dort gelandet findet sich 

Maskull zunächst allein wieder.  

Er durchwandert die unterschiedlichen Landschaften des Planeten. Die verschie-

denen Persönlichkeiten, die er dabei kennenlernt, tragen oft allegorische oder allego-

risch klingende Namen, was der Welt des Arcturus als Welt scheinbar exemplari-

                                                             

604 Vgl. Sellin 1981, 39. 

605 Vgl. Sellin 1981, 40. 

606 Vgl. Sellin 1981, 43. 

607 Vgl. Sellin 1981, 43. Wachler beurteilt dies in seinem Nachwort zu Lindsays DIE REISE 

ZUM ARCTURUS anders: „Er lebte zurückgezogen und resigniert in seinem Haus in Brigh-

ton und verfiel – Zeugnissen zufolge – in einen Zustand seelischer und körperlicher Ver-

wahrlosung. Seine Freunde stellten fest, daß er apathisch geworden war und tagelang be-

sinnungslos vor sich hin dämmerte.“ Wachler, in: Lindsay 1986, 296. 

608 Sellin 1981, 43. 

609 Vgl. Pick et al. 1970, 32. 

610 Vgl. Wolfe 1982, 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

scher Menschentypen eine hohe Bedeutung zukommen lässt.
611

 Maskull trifft auf: das 

Paar Joiwind und Panawe, die ihm ihren Planeten aus ihrer liebenden Sicht erklären; 

die skrupellose Oceaxe und ihren gefühllosen Ehemann Crimtyphon, den Maskull tö-

tet, woraufhin dessen zweite Frau Tydomin Oceaxe ermordet und Maskull wegen 

seiner Schuldgefühle dazu bringt, den Leichnam ihres Mannes zu transportieren. Bei 

diesem Transport sieht ihn Joiwinds Bruder, dessen Willen Maskull aussaugt, damit 

dieser seiner Schwester nichts von seinen Morden erzählt. Maskull trifft als nächstes 

Spadevil, der Tydomin und Maskull auf das heilige Hochplateau bringt, wo er anstel-

le der alten Lehre von anzustrebendem Hass auf Sinnfreude das Prinzip der Pflichter-

füllung predigen will. Anschließend begegnet ihm Catice, der weise Träger des Drei-

zacks auf dem Hochplateau, auf dessen Geheiß hin Maskull Tydomin und Spadevil 

erschlägt. Er begegnet außerdem Dreamspinter, der ihn eine Vision sehen lässt, in der 

Krag, Maskull und Nightspore gemeinsam den Wald durchqueren, in dem Krag dann 

Maskull ersticht und wegläuft, woraufhin Nightspore allein weitergeht. Er lernt eine 

Fischersfamilie kennen, deren Frau ihrer Sehnsucht nach der dortigen Musik wegen 

darauf besteht, Maskull zu einer Insel zu bringen sowie den Musiker Earthrid, der, 

wie auch die Fischersfrau, am durch die Musik verursachten Schmerz stirbt als Mas-

kull selbst das Instrument spielt. Er trifft Leehallfae, weder Frau noch Mann, der sich 

Maskulls Suche nach Muspel anschließt aber dabei stirbt, sowie Corpang, der Mas-

kulls Suche eine Weile weiter begleitet und mit ihm den Mann Haunte und die Frau 

Sullenbrode kennenlernt. Sullenbrode verliert durch Maskull ihre für Männer tödli-

che Art und stirbt auf dem weiteren Weg in Liebe für ihn.  

Wichtig ist an all diesen Begegnungen während der geschilderten vier Tage, dass 

Maskull die Welt von Tormance weiter kennenlernt und sich der Frage nach dem 

Wesen von Kristallmann, Surtur und Muspel annähert – Begriffen, die er direkt mit 

etwas Transzendentem assoziiert – sowie der Bedeutung von Tod, Liebe und 

Schmerz. Schließlich trifft er allein wieder auf Krag, der ihn mit sich nimmt. Gang-

net, der sie am Weg erwartet, führt sie zu Surturs Ozean, auf dem sie mit einer 

schwimmenden Insel weiterreisen. 

Auf dieser Insel eröffnet Krag Maskull schließlich, dass dieser selbst Nightspore 

sei. Maskull stirbt und öffnet seine Augen schließlich erneut als Nightspore, worauf-

hin Krag erklärt, Maskull habe unter dem Einfluss vom Kristallmann gelebt, Night-

spore aber gehöre zu ihm. Er schickt ihn schließlich in einen Turm, in dem Nightspo-

re bei seinem beschwerlichen Aufstieg an Fenstern mit unterschiedlichem Ausblick 

                                                             

611 Der Hintergrund der Namen von den Hauptfiguren Nigthspore, Maskull und Muspel wird 

später noch aufgegriffen. Doch auch die anderen Namen, die im Folgenden aufgezählt 

werden, können als allegorisch verstanden werden bzw. lassen zumindest Assoziationen 

anklingen. So ließe sich Joiwind beispielsweise mit der Übersetzung Freudenhauch, Pa-

nawe als All Begrüßender deuten.  

 Surtur („der Schwarze“) ist in der germanischen Mythologie ein Feuerriese, der beim 

Weltuntergang den alles vernichtenden Weltenbrand mit seinem Flammenschwert ent-

facht. Das Szenario erinnert an den Feuersturm in der alttestamentlichen Erzählung über 

Sodom und Gomorra. Surtur ist in der germanischen Sage Ragnarök Herrscher über das 

Feuerland Muspelheim – zur Bedeutung von Muspel siehe später mehr. (Vgl. Weißmann 

2003, 36.) 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 229 

vorbei kommt. In einem blickt er auf ein kugelförmiges Gesicht aus grünen Korpus-

keln, Funken des Muspellichts. Im nächsten Fenster sieht er dieselbe Kugel, bevöl-

kert von Menschen, Pflanzen und Tieren, in denen die grünen, nach Muspel streben-

den Korpuskeln gefangen sind. Das darauffolgende Fenster eröffnet ihm den Blick 

auf die Kugel, vor der als ein trüber Schatten der Kristallmann steht. Das von Muspel 

ausgehende Licht, eben jene grünen Funken, Muspels Rückstrahlen, und weiße Wir-

bel, Vorwärtsstrahlen, werden in dem Schatten wie in einem Prisma gebrochen und 

in genusssüchtigem Willen gefangen. Im letzten Fenster erfüllt die Schattengestalt 

des Kristallmanns den ganzen Himmel. Nightspore erkennt, dass das Muspellicht die 

Nahrung des Kristallmanns ist. Es geht durch ihn hindurch und während ein Teil un-

verändert die Kugel als Lichtschauer überschüttet, zerbricht der Rest in Individuen. 

Schließlich erreicht Nightspore die Plattform des Turms:  

 

„und blickte umher, überzeugt, daß er einen Blick auf Muspel werfen werde.  

Doch da war nichts. […] 

Auf einmal, ohne irgend etwas zu sehen oder zu hören, hatte er den bestimmten Eindruck, daß 

die Dunkelheit ringsum auf ihn herabgrinste… Dann verstand er, daß er völlig von der Welt 

des Kristallmanns umgeben war, und daß Muspel aus ihm selbst und dem steinernen Turm be-

stand, auf dem er saß. 

[…] Die Wahrheit zwang ihm ihre kalte und brutale Wirklichkeit auf. Muspel war kein all-

mächtiges Universum, das aus reiner Gleichgültigkeit die parallele Existenz einer weiteren, fal-

schen Welt duldete, die kein Recht hatte zu existieren. Muspel kämpfte um sein Leben, gegen 

alles, was schändlich und abscheulich war – gegen Sünde, die als ewige Schönheit verkleidet 

ging, gegen Niedrigkeit, die sich als Natürlichkeit gab, gegen den Teufel in der Maske Got-

tes… Nun verstand er alles. Der moralische Kampf war kein Scheingefecht, kein Wallhall, wo 

die Krieger einander bei Tag in Stücke hauen und bei Nacht miteinander zechen; sondern ein 

grimmiges und tödliches Ringen, in dem Schlimmeres als der Tod – nämlich geistiger Tod – 

unausweichlich die Besiegten von Muspel erwartete… Wie konnte er sich aus diesem schreck-

lichen Kampf heraushalten? 

In diesen qualvollen Augenblicken wurden alle Gedanken an das Selbst, wurde alle Korruption 

und Schlechtigkeit seines Lebens auf Erden aus Nightspores Seele gebrannt… Und vielleicht 

nicht zum ersten Mal.“
612

 

 

Nach einiger Zeit steigt Nightspore unter dem Jammern und Spotten der Stimme des 

Kristallmanns wieder zu Krag ab. Der Roman endet mit dem darauffolgenden Ge-

spräch, in dem Krag dem hoffnungslosen Nightspore versichert, er sei stärker und 

mächtiger als der Kristallmann und auf Nightspores Frage hin antwortet, er, Krag, sei 

Surtur und werde auf Erden Schmerz genannt. 

 

                                                             

612 Lindsay 1986, 259. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Analyse der Jenseitsreise in DIE REISE ZUM ARCTURUS 

 

Gerade das eben zitierte Ende des Romans DIE REISE ZUM ARCTURUS, der Blick 

Nightspores vom Turm, lässt schon spontan an den übergeordneten Standpunkt einer 

Jenseitsreise denken. Inwiefern diese Eigenschaft einer Jenseitsreise im Roman reali-

siert ist, soll hier nun vorgenommen werden, um die Einordung als Jenseitsreise zu 

begründen. 

 

Der Protagonist: Eine Doppelpersönlichkeit 

 

Der reisende Protagonist ist in DIE REISE ZUM ARCTURUS die Doppelpersönlichkeit 

Maskull und Nightspore. Während Maskull „die in jedem Menschen vorhandenen 

Aspekte des Durchschnittlichen [als ein] ‚Jedermann‘“
613

 repräsentiert, stehe Night-

spore hingegen für die Leidenschaft für das Fremde und Lichte, er sei ein Asket, so 

Hauser.
614

 

Über den Hintergrund des Protagonisten erfährt der Leser so gut wie nichts und 

auch die Informationen über den Charakter bleiben oberflächlich. Das Aussehen von 

Nightspore und Maskull, dessen Name an ‚maskulin‘ erinnert
615

, wird bei ihrem Auf-

treten während der Séance zu Beginn des Romans beschrieben: 

 

„Maskull war ein hünenhafter Mann, aber breiter und robuster als die meisten großgewachse-

nen Männer. Er trug einen Vollbart. Seine Züge waren schwartig und dick, derb modelliert wie 

die einer Holzschnitzerei; aber in seinen kleinen schwarzen Augen funkelten Intelligenz und 

Kühnheit. Sein Haar war kurz, schwarz und borstig. Nightspore war von mittlerer Größe, sah 

aber so hart und zäh aus, daß man den Eindruck hatte, er habe sich durch zielbewußtes Training 

aller menschlichen Schwächen und Empfänglichkeiten entledigt. Sein bartloses Gesicht schien 

von einem brennenden geistigen Hunger verzehrt, seine Augen hatten einen wilden Blick visi-

onärer Entrücktheit.“
616

 

 

Sellin fühlt sich beim Körperbau Maskulls an die Giganten oder Götter skandinavi-

scher Märchen erinnert, die David Lindsay gern liest.
617

  

Über das vergangene Leben dieses Protagonisten erfährt der Leser lediglich, dass 

ihn niemand auf der Erde vermisst. So ist es also lediglich das Verhalten in Torman-

ce, das Informationen über Maskulls Charakter gibt. Er tritt dort all den anderen Kre-

aturen gegenüber recht selbstsicher auf, begibt sich aber teilweise auch naiv in ihre 

Hände, wobei er sich immer wieder seiner Fehler und Verfehlungen bewusst wird 

und sich selbst als Nichtwissender, der sich seinem Schicksal zu Suchen ergibt, be-

greift. 

 

                                                             

613 Hauser 2009, 345. 

614 Vgl. Hauser 2009, 345. 

615 Zur Interpretation der sprechenden Namen siehe Wolfe 1982, 19 und Sellin 1981, 145. 

616 Lindsay 1986, 14. 

617 Vgl. Sellin 1981, 149. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 231 

„Maskull is certainly a rebel, but with certain qualifications. He is no theorist of permanent 

revolution, nor even of the philosophy of the absurd. He proclaims neither his struggle nor his 

digust. A giant in stature, he remains, to some extent, a child in spirit. He is a false pessimist or, 

put another way, a naive. Throughout his adventures, Maskull never ceases to repeat that he 

understands nothing that is happening to him. He is often the plaything of men and events.“
618

 

 

Nightspore erscheint während der erzählten Handlung auf der Erde – bei Ankunft in 

Tormance verschwindet er zunächst – sehr verschieden von Maskull. Er ist zurück-

haltend und gibt Maskull nur widerwillig Informationen. Bei der Abreise zum Arctu-

rus blickt er zugleich gelangweilt und hungrig. An den Veränderungen des Himmels-

panoramas ist er nicht interessiert, während Maskull neugierig Fragen stellt.
619

  

Von der Verbindung zwischen Maskull und Nightspore erfährt der Leser erst am 

Ende des Romans. Nightspore erscheint dann als Maskulls zweites Selbst, „his spiri-

tual double“
620

. Während Maskull den Körper, den in seiner Materialität und Triviali-

tät gefangenen Menschen darstellt, repräsentiert Nightspore die Seele und die Suche 

des Menschen nach dem Licht:  

 

„One exists only because he has a body. The other exists only because he has a soul. […] The 

physical man, Maskull, sets out to discover his soul.  

This is certainly a laborious quest, but how easy compared with what must be the meeting of 

the body and the soul. Between the two, no union is possible. One or the other must disinte-

grate. Nightspore, craving for the ideal, is ‚like a hungry caged animal‘[…], the prisoner of 

man, and his triviality. When Maskull, with one sacrifice after another, has fashioned his own 

soul, and is prepared to die for it, it is his body which becomes a prison. The body is only the 

prelude to the soul. When Nightspore reappears, it is Maskull who disappears.“
621

 

 

Wolfe meint, Nightspore sei der dunklere, innere Aspekt der Persönlichkeit, der 

„seed for a new being“
622

. 

Dass insgesamt über den Protagonisten so wenig bekannt wird, verstärkt die Trif-

tigkeit der oben bereits von Hauser zitierten Interpretation, dass Maskull einen „Herr 

Jedermann“
623

 darstellt. Auch in anderen Jenseitsreisen, die hier untersucht werden, 

ist der Reisende oft im Grunde nur ein Platzhalter für den Menschen im Allgemeinen 

und wird deshalb als nur schemenhaft oder als durchschnittlich dargestellt.  

Gleichzeitig wird aus dem Jedermann Maskull aber eine herausragende Figur im 

Lauf der Geschichte, er fühlt sich als „ein Mann […], den das Schicksal auserwählt 

hatte“
624

. Wolfe bezieht den Helden-Mythos in der Interpretation der Jungschen Psy-

chologie als Metapher für Individuation auf die Entwicklung des Protagonisten.
625

 Im 

                                                             

618 Sellin 1981, 155. 

619 Vgl. Lindsay 1986, 38. 

620 Sellin 1981, 150. Hervorheb. i. O. 

621 Sellin 1981, 151. 

622 Wolfe 1982, 19. 

623 Hauser 2009, 345. 

624 Lindsay 1986, 69. 

625 Vgl. Wolfe 1982, 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Buch selbst wird der Prometheus-Mythos zum Thema gemacht, als Panawe sagt, er 

verbinde mit Maskulls Namen die Geschichte eines Mannes, der dem Schöpfer des 

Universums etwas stahl, um seine Mitgeschöpfe damit zu bereichern und Maskull 

ihm den Namen Prometheus nennt.
626

 

Insgesamt bleiben für den Leser, der ja erst gegen Ende von der Beziehung der 

Figuren zueinander in Kenntnis gesetzt wird, bei Maskull-Nightspore – kennzeich-

nend für den Roman – viele Fragen offen, so beispielsweise das gleichzeitige Auftre-

ten der Figuren auf der Erde. 

 

Der Reiseweg: Eine Suche nach Muspel 

 

Den Reiseweg von der Erde auf den zum Stern Arcturus gehörenden Planeten Tor-

mance legen Maskull, Nightspore und Krag vom schottischen Starkness-Observato-

rium, einem verlassenen Gebäudekomplex an der Küste, aus in einem dort befindli-

chen torpedoförmigen Kristallkörper zurück.  

 

„Er ruhte in einem Winkel von etwa dreißig Grad auf einer Art Katapult, und auf den ersten 

Blick hätte man ihn für ein großes astronomisches Fernrohr halten können. Er war zwölf Meter 

lang und hatte einen Durchmesser von ungefähr drei Metern; der Tank, der die arkturischen 

Rückstrahlen enthielt, befand sich vorn, die Kabine hinten. Die spitze Nase des Torpedos zeigte 

auf den südöstlichen Himmel. Ein breites Segment der Kuppel war in dieser Richtung geöff-

net.“
627

 

 

Von der Reise an sich wird lediglich erzählt, dass Krag phosphoreszierende Instru-

mente und Navigationshilfen bedient und die Reisegeschwindigkeit erst mit Errei-

chen der Grenze der Erdatmosphäre beschleunigt, alles insgesamt aber sehr viel lang-

samer voran geht, als Maskull erwartet hatte. Der Protagonist Maskull fällt schließ-

lich in einen tiefen Schlaf und die Handlung setzt abrupt erst wieder mit seinem Er-

wachen auf arcturischem Boden ein.
628

  

Lindsay beschreibt also weder mit fiktivem Ingenieursblick die Technologie ei-

nes Raumschiffs, noch liegt sein Augenmerk auf dem Vorgang der Reise zu einem 

anderen Planeten. 

 

„Preparation for the voyage is nonexistent. To the journey itself, Lindsay devotes no more than 

seventeen lines […]. Whilst other novelists, such as H.G. Wells and C.S. Lewis, stop to admire 

the sky, and depict the wonderment of the travelers, David Lindsay, for his part, is impatient to 

reach the end of the journey. Moreover, encapsulated in the air-ship, the traveler has no oppor-

tunity of looking outside, and, in any event, he loses consciousness.  

Scientific laws are shamelessly mocked. Not a single calculation is made to determine the angle 

of flight, not is there the slightest hesitation as regards the risks involved in the operation. It is 

abundantly clear, that the interplanetary journey is of no interest to the author. What counts is 

the scene that awaits the traveler, on his arrival. Maskull regains consciousness shortly after the 

                                                             

626 Vgl. Lindsay 1986, 54. 

627 Lindsay 1986, 37f. 

628 Vgl. Lindsay 1986, 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 233 

landing. The real journey now begins. This awakening marks a beginning, and is virtually a re-

birth.“
629

 

 

Die Reise im Roman beginnt im Grunde erst mit der Ankunft auf dem fremden Pla-

neten, sodass man als Reiseweg auch Maskulls Reise über den Planeten betrachten 

müsste. Es geht bei dieser Reise nämlich, typisch für das Jenseitsreisemotiv, gar nicht 

um ein zu erreichendes Ziel, sondern um die Reise an sich. Diese ist in DIE REISE ZUM 

ARCTURUS eine Suche nach Muspel. Dass der Fokus dabei eben auf dem Suchen und 

nicht auf dem Finden liegt, zeigt sich in der letzten Szene. Sie wird am Ende dieses 

Kapitels auch noch einmal gesondert als diejenige aufgegriffen, die eigentlich das 

Jenseitsreisenmotiv klar aufgreift. Der Protagonist, nun Nightspore, der in der Erwar-

tung, Muspel zu erblicken, auf den Turm gestiegen ist, sieht im Grunde nichts. Er 

begreift, dass Muspel aus ihm selbst und dem steinernen Turm besteht.
630

 Damit 

verweist das Ende des Romans im Grunde auf einen Anfang des Kampfes um und 

von Muspel. 

 

Der Reisebegleiter: Eine abstoßende Erlöserfigur 

 

Dieser Kampf um und von Muspel wird vor allem von Krag geführt. Krag könnte 

man im weiteren Sinne als Reisebegleiter, der seinen Platz ja in der klassischen anti-

ken Jenseitsreiseerzählung meist als Deuteengel findet, bezeichnen. Zwar tritt er in 

einem großen Teil der Erzählung gar nicht auf. Er ist es aber, der nicht nur die Reise 

von der Erde aus initiiert, sondern auch derjenige, der Maskull-Nightspore schließ-

lich zum Turm führt, Erklärungen gibt und ihm das Erlebte verstehbar macht. 

Krag, der in die Vorstellung des Mediums zu Beginn des Romans hineinplatzt 

und den von diesem materialisierten, ‚feinstofflichen‘ jungen Mann tötet, wird sehr 

plastisch als kurzer, dicklicher aber muskulöser Mann mit einem großen, bartlosen, 

gelblichen Kopf beschrieben, dessen Gesicht eine verwirrende Mischung von Klug-

heit, Brutalität und Humor zeigt.
631

 Maskull empfindet ihn als abstoßend.
632

  

Wer genau Krag ist, wird erst spät aufgeklärt, ohne dass sein Wesen letztlich dem 

Leser wirklich ganz klar wird. Zunächst lernt Maskull von den Personen, mit denen 

er zusammentrifft, während er den Planeten durchstreift, dass Krag der Name des 

Teufels, des Urhebers des Bösen und allen Elends sei.
633

 Erst gegen Ende des Ro-

mans stellt sich heraus, dass der Kristallmann, den Maskull als von einigen Bewoh-

nern als Gott verehrt kennengelernt hat, der Teufel ist.
634

 Auf der letzten Buchseite 

wird die Identität Krags offenbar: Er ist Surtur selbst, auf Erden wird er Schmerz ge-

nannt.
635

 Somit bleibt er zwar eine Figur, die nicht das sichtbar Gute hervorbringt, 

                                                             

629 Sellin 1981, 141. Hervorheb. i. O. 

630 Vgl. Lindsay 1986, 259. 

631 Vgl. Lindsay 1986, 17. 

632 Vgl. Lindsay 1986, 19. 

633 Vgl. Lindsay 1986, 50. 

634 Vgl. Lindsay 1986, 239. 

635 Vgl. Lindsay 1986, 260. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

aber dafür steht. Sellin meint, Krag bleibe als Figur weiter ein „kill-joy“
636

, also ein 

Spielverderber bzw. besser noch wörtlich übersetzt Freude-Verderber. Aber: „[…] he 

does so in order to show that life is not a long round of pleasure. He reminds Maskull 

that, without suffering, without effort, without ugliness, even without death, grandeur 

cannot exist.“
637

 

Krags Eröffnung auf den letzten Zeilen des Buchs taucht die vergangene Hand-

lung plötzlich in neues Licht und fordert eine Neuinterpretation, die alle bisherigen 

Interpretationen, so eben beispielsweise Krag als Teufel zu verstehen, nichtig 

macht.
638

 Krag erscheint nun als der zu Muspel gehörende und für ihn kämpfende, 

das Gute verkörpernde Mittler, von dem her Erlösung sichtbar wird.
639

 

 

„Der widerwärtige, immer mehr Ekel erregende, zynische, auf jede Absurdität verweisende und 

jede Schönheit entlarvende Krag ist nämlich genau der gesuchte Ort der Heilung, er ist der 

Lichtbote Surtur, an dem das Licht des fernen Muspel in Erscheinung tritt. 

Genauso wie für das Christentum das Heil nur durch sein Gegenteil, nämlich durch das Leiden 

und das Kreuz […] erreichbar ist, genauso zeigt sich das Licht in Krag, nämlich als Entlarvung 

des scheinbar vollkommenen Glanzes und Schönen, das der Kristallmann dieser Welt gegeben 

hat.“
640

 

 

Weitergehend soll dieser Erlösungsaspekt in Teil (5) der Weltanschauungsuntersu-

chung zur Religion thematisiert werden. 

 

Der Jenseitsraum: Fantastische Landschaften als allegorische Herausforderungen 

 

Der dargestellte Jenseitsraum, in dem Maskull, Nightspore und Krag sich bewegen, 

ist die Landschaft des Planeten Tormance, der zum Stern Arcturus gehört. Lindsay 

hat damit als Schauplatz seiner Erzählung einen real existierenden Stern gewählt. Der 

Stern Arktur ist der vierthellste Stern am Nachthimmel der Erde und gehört zum 

Sternbild des Bärenhüters. Er erzeugt ein auffällig tiefgelbes Licht und bewegt sich 

wegen seiner Nähe, er ist mit nur 37 Lichtjahren Abstand ein relativ naher Nachbar-

stern, für den Betrachter recht schnell über den Himmel.
641

 Sellin meint, Lindsay ha-

be gerade diesen Stern und nicht den besser bekannten Mond, Mars oder die Venus 

gewählt, weil er zum einen ein Doppelstern und zum anderen im Teleskop in blauer 

Farbe zu sehen sei. In der Unterscheidung von den zwei Sonnen, von gelben und 

                                                             

636 Sellin 1981, 152. 

637 Sellin 1981, 152. 

638 Beispielsweise wird klar, weshalb Maskull immer Schmerz empfindet, wenn Krag ihn 

berührt. Für den Leser bei dieser abschließenden Neubewertung und –interpretation der 

Handlung nicht ganz deutlich werden einzelne Kleinigkeiten. Beispielsweise, weshalb 

Krag davon spricht, dass er mit Maskull Surtur folgt, der er doch selbst ist. Hier bleibt ei-

ne Interpretation beispielsweise nach mehreren Naturen offen, so wie insgesamt der Ro-

man deutungsoffen bleibt. 

639 Vgl. Hauser 2009, 346. 

640 Hauser 1987, 571. 

641 Vgl. Benningfeld 2007. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 235 

blauem Licht zeige sich nicht nur die Ambiguität der Werte auf dem Arcturus, son-

dern auch der fundamentale Kontrast zwischen dem Kristallmann und Krag.
642

 

Mag auch der Stern als Schauplatz real existieren, die Topografie des Arcturus 

besteht aus einer fantastischen Landschaft mit fantastischen Kreaturen, die anders 

aussehen und andere Organe haben als die Erdbewohner. Maskull durchstreift den 

Planeten Tormance und lernt dabei unterschiedliche, meist gefährliche Landschaften 

und Kreaturen kennen: 

Er erwacht in einer roten, trockenen Ebene und marschiert dann mit Joiwind 

durch fremdartige Vegetation mit sich bewegenden Pflanzen auf den terrassenförmi-

gen Berg Poolingdred. Durch die Ebene Lusion bewegt er sich Richtung Norden auf 

das hohe, turmartige Gebirge Ifdawn Marest zu, das nur aus senkrechten Linien zu 

bestehen scheint.
643

 Oceaxe bringt ihn auf einem fliegenden Reptil, einem Shrowk, 

auf eine der inselartigen, über den luftigen Abhang hängenden Hochplateaus des Ge-

birges.
644

 Während des Fluges wird Maskull Zeuge einer der zahlreichen, plötzlichen 

Erdrutsche, die einzelne der Luftinseln brutal verschwinden lassen. Mit Tydomin 

bringt Maskull den Leichnam ihres Mannes über das gewaltige Gipfelplateau Dis-

scourn zu einem Lavasee. Die beiden verlassen das Gebirge und gehen mit Spadevil 

zum heiligen Hochplateau, das sie über eine schwindelerregende Treppe erreichen.
645

 

Als er das wüstenartige Plateau allein wieder verlässt, bewegt Maskull sich einem 

Trommelgeräusch folgend durch einen Wald mit gigantischen Bäumen in prächtigen 

Farben.
646

 Am Waldrand findet er sich an einem Strand wieder. Über den See reist er 

mit der Fischersfrau Earthrid zu Swaylones Insel, auf der totbringende Musik er-

schallt. Auf einem schwimmenden Baum erreicht Maskull anschließend das Land 

Matterplay, ein Tal mit üppiger Vegetation rund um einen Fluss.
647

 Weiter nördlich 

kommt Maskull über ein Hügelland mit vielgestaltiger Natur, „ebenso fantastisch wie 

individuell“
648

, zu einer Felswand mit einer Höhle und so in das unterirdische Land 

Threal mit mystischen dunklen Höhlenlandschaften.
649

 Anschließend erreicht Mas-

kull das teilweise verschneite, teilweise versumpfte Gebirge Lichstorm, in dem er 

durch das kühle, durch Seen und Wälder bezaubernd wirkende Tiefland von Barey in 

Richtung des Bergs Adage unterwegs ist,
650

 als er Krag wiedertrifft und mit ihm auf 

einer schwimmenden Insel über den Ozean zum Turm der Schlussszene reist. 

All diese unterschiedlichen Landschaften
651

 stehen für das jeweilige Wesen der 

Bewohner, so sind die Bewohner des hohen, unzugänglichen Gebirges Ifdawn denn 

                                                             

642 Vgl. Sellin 1981, 142. 

643 Vgl. Lindsay 1986, 78. 

644 Vgl. Lindsay 1986, 83, 87. 

645 Vgl. Lindsay 1986, 124. 

646 Vgl. Lindsay 1986, 139. 

647 Vgl. Lindsay 1986, 170. 

648 Lindsay 1986, 174. 

649 Vgl. Lindsay 1986, 186. 

650 Vgl. Lindsay 1986, 237. 

651 Sellin sieht in Gestaltung der wilden Natur des Planeten eine Reminiszenz an die von 

Lindsay verehrte Romantik. Vgl. Sellin 1981, 68. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

auch aggressiv und skupellos.
652

 Darauf verweisen auch die Metamorphosen Mas-

kulls, dessen Organe sich an die Verhältnisse anpassen: „The transformation of the 

organs justifies, and accentuates, the evolution of philosophies, introducing into the 

book the conception of relativity.“
653

  

Die Bewohner des Planeten haben zwar unterschiedliche Organe und Physiog-

nomien, dennoch aber ähneln sie sich alle im Grunde. Sie alle, so Sellin, tragen Ei-

genschaften des Kristallmanns in sich, der als Gagnet gegen Ende all diese körperlich 

zeigt, so wie auch in den Landschaften immer wieder kristallene Formen vorkom-

men.
654

 Eine besondere Rolle spielen im Roman dabei die Frauenfiguren, die einer-

seits für Dekadenz und Vergnügen stehen, andererseits aber auch bewundert werden. 

Ihnen gegenüber wird Maskull als Repräsentant des Männlichen glorifiziert.
655

 

Alle Landstriche von Tormance werden insgesamt von fünf Grundfarben domi-

niert.
656

 Über der Welt leuchten die Sonnen Alpain, deren blaues Licht einen quälen-

den Einfluss hat, und die weiße Sonne Branchspell, deren Sonnenuntergang dem Er-

denbewohner fremde Farbkombinationen hervorruft. In der etwa vier Stunden dau-

ernden Mittagshitze, Blodsombre, ist es so heiß, dass man Branchspells Strahlen 

kaum ertragen kann.
657

 Nachts scheint der Mond Teargeld.  

So exotisch die Topografie des Planeten auch scheint, letztlich bebildert sie nur 

den Weg, die Suche des Protagonisten durch die Fremde, bei der er sich bei unter-

schiedlichen Wesen unterschiedlichen moralischen Herausforderungen stellen muss. 

Wachler versteht die Topografie und die Bewohner als Allegorien:  

 

„Stufen der Reise Maskulls, eines symbolischen Jedermann, können allegorische Figuren und 

Landschaften sein, die Maskull töten oder hinter sich lassen muß, um dem Geheimnis des Kris-

tallmanns, dessen Fratze er lediglich in den Gesichtern der Toten erblickt, und Surtur, dem 

‚Former‘, näherzukommen.“
658

 

 

Sellin verfolgt einen ähnlichen Ansatz, wenn er meint, das exotische Bild führe den 

Leser in die Irre, denn die Moral oder die „dimension of spirit“
659

 bleibe der Erde 

ähnlich.
660

 

                                                             

652 Vgl. Sellin 1981, 152. Darüber hinaus könnte man vertiefend auch auf die Namen der 

Landschaften, so wie zu Beginn schon die Namen der Bewohner als allegorisch gedeutet 

wurden, eingehen. 

653 Sellin 1981, 147. 

654 Vgl. Sellin 1981, 171f. 

655 Zur Rolle der Frauen im Roman siehe Sellin 1981, 114-137. 

656 Vgl. Lindsay 1986, 170. 

657 Vgl. Lindsay 1986, 45. 

658 Wachler, in: Lindsay 1986, 272. 

659 Sellin 1981, 141. 

660 Vgl. Sellin 1981, 140f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 237 

Die Adressaten: Prämissen des Autors vorausgesetzt 

 

Dies muss der Leser jedoch selbst erkennen, denn der Roman verlangt insgesamt viel 

Interpretation und erklärt dem Rezipienten wenig. 

Wolfe meint gar: „Perhaps to avoid sentimentality, perhaps merely because of 

stylistic failings, Lindsay keeps the distance between reader and character at a maxi-

mum.“
661

 

Eine mögliche Erklärung dafür ist, dass David Lindsay seine eigenen Prämissen 

setzt, seinen eigenen weltanschaulichen Standpunkt artikuliert und dabei entweder 

gar keine Rücksicht auf den Leser nehmen will, weil es ihm um seine eigene Welt 

geht, oder gerade deshalb den Leser nicht führt, damit dieser wegen der Offenheit des 

Werkes selbst reflektiert und interpretiert, Lindsay also gerade eine Wirkung wie jene 

intendiert, die Wachler beschreibt: 

 

„[…] seine Wirkung auf den Geist – oder die Nerven, je nach dem Temperament des Lesers – 

ist von einer Art, wie man sie bei kaum einem anderen Autor findet.  

Diese Wirkung, was immer die Ursache oder die besondere unterbewußte Energie gewesen 

sein mag, die an ihrem Zustandekommen beteiligt war, ist überaus beunruhigend. Des Lesers 

Intellekt ist tief betroffen, sein Vorstellungsvermögen entsetzt. Die Geschichte ist eine Allego-

rie, ihre Charaktere sind bloße Abstraktionen und Typen, die Umgebung ist fantastisch, die 

Atmosphäre verdünnt; dennoch ist die Illusion vollkommen, wird die ungeheuerliche Idee 

überzeugend offenbart – doch keineswegs durch irgendeine künstlerische Wucht des Aus-

drucks, denn die Diktion ist schlicht bis zur Kunstlosigkeit.“
662

 

 

Sellin meint, oft würden die Interessen des Autors und des Lesers kollidieren und der 

Leser müsse sich darauf einlassen, dass Lindsay seine eigene Idealwelt zeichne: 

 

„The aim of the novelist, insofar as it can be defined here, is not so much to paint the world as 

it is, and to represent the truth, but rather to convey his own beliefs, and to depict the world as 

the author wishes that it might be. From this standpoint, the author’s point of view and that of 

the reader constantly threaten to collide. This danger merely intensifies when this writer choos-

es to set at naught all natural laws, sometimes even going to the extent of preferring a world 

that is totally unreal. […] Lindsay’s novels, therefore, start with an enormous handicap which 

the earnest reader must surmount. He must suspend his disbelief. […] Lindsay’s novels can in-

terest only those who start by accepting the premises established by the author, and the impos-

sible conventions peculiar to the genre.“
663

 

 

                                                             

661 Wolfe 1982, 17. 

662 Wachler, in: Lindsay 1986, 261. 

663 Sellin 1981, 231f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Die Funktion: Die Erde als falsches Ideal 

 

Damit ist bereits auf die Funktion der Jenseitsreise bzw. die Intention des Autors bei 

der Adaption des Motivs der Jenseitsreise hingewiesen. 

Sellin meint, Lindsay wolle indirekt das Leben auf der Erde als eine falsche Ko-

pie des Ideals zeigen. Mit der Darstellung von Tormance, der Welt des Kristall-

manns, gegenüber Muspel, der Welt Surturs, urteile David Lindsay: „Life is medio-

cre, vulgar, made up of false pretences and trickery. It is not worthwhile to be alive, 

unless there exists another world, supernatural and superior, to which it serves as a 

necessary introduction.“
664

 

Auch Wolfe, der allerdings kritisch konstatiert, Lindsays Intention sei wegen der 

Illusionen kaum zu erkennen, meint, der Autor transportiere seine eigene Philoso-

phie: „A VOYAGE TO ARCTURUS INVITES, even demands, close interpretation. Whatever 

myth Lindsay has created is for him very largely a device for his philosophical 

aims“
665

 

Auf die Philosophie bzw. die Weltanschauung Lindsays wird das folgende Kapi-

tel eingehen, weshalb hier zu diesem Untersuchungspunkt nicht mehr zur Intention 

des Autors ausgeführt werden muss und nur noch kurz auf die Funktion der Jenseits-

reise an sich eingegangen werden soll. Das Moment der eigentlichen Jenseitsreise 

stellt nämlich die Schlussszene auf dem Turm dar. 

Hier zeigt sich das Merkmal einer Jenseitsreise, das auch seine Funktion aus-

macht: Der überschauende Blick. Von einem tatsächlich höher gelegenem Stand-

punkt, dem Turm, der auf die Anfang des Romans zurückweist, überblickt Nightspo-

re die Welt des Kristallmanns und die Welt Muspel – wobei er versteht, dass Muspel 

aus ihm selbst und dem Turm besteht. Schon zuvor der kräftezehrende Aufstieg auf 

den Turm bringt ihm mit jedem höher gelegenen Fenster, aus dem er schaut, Er-

kenntnis. Er versteht, dass es 1. die Welt der Individuen gibt – genusssüchtige Kör-

per, in denen Muspellichtfunken gefangen sind. Diese streben eigentlich zum 2., dem 

Muspel, zurück. Davon werden sie aber vom 3., dem dunklen Schatten des Kristall-

mannes, der das von Muspel ausströmende Licht überhaupt erst in Individuen bricht, 

abgehalten. Individualität – die Lebewesen, in denen das gebrochene Muspellicht, 

aber auch der Einfluss des Kristallmanns gegeneinander stehen und in unterschiedli-

che Richtungen streben – das Transzendente, Erhabene – Muspel, von dem alles 

Leuchten und Leben ausgeht – und das Böse – der Kristallmann, der Herr über das 

Leben und das Vergnügen ist – sind die drei Komponenten, die das Geschehen im 

Kosmos ausmachen, erkennt Nightspore. 

Die Schlussszene des Romans als die eigentliche Jenseitsreise, die den über-

schauenden Blick gewährt, dient also dazu, ganz klar ein weltanschauliches System, 

eine Sicht der kosmischen Vorgänge, die durch die eben genannten drei Aspekte be-

stimmt sind, zu zeigen. Sie bringt nicht nur dem Protagonisten einen Erkenntnisge-

winn und erlaubt ihm einen Blick von außen bzw. von oben auf das Welt- und Kos-

mosgeschehen, sondern eröffnet auch dem Leser den Blick auf die Zusammenhänge, 

                                                             

664 Sellin 1981, 166. 

665 Wolfe 1982, 18. Hervorheb.i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 239 

sodass dieser wie nach einer Art „Offenbarungserfahrung“ auf Basis dieser Erkennt-

nisse sein Weltbild der Welt Tormance überarbeiten muss. 

 

Indem diese Welt Tormance zwar allegorisch für die Erde stehen kann, aber letztlich 

aus irdischer Zeit und Raum entgrenzt ist, schafft der Autor David Lindsay es, sich 

von Zeitgeschehen auf der Erde zu distanzieren und die Erzählung zu generalisieren. 

Es geht ihm nicht darum, Chronist zu sein, oder gezielt bestimmte Missstände seiner 

Zeit aufzudecken, sondern allgemein seine Weltanschauung und seine Sicht auf das 

Leben zu zeichnen.  

Sein zeitgeschichtlicher Hintergrund spielt dabei aber natürlich dennoch eine 

gewisse Rolle. So ist die Gestaltung der Eingangsszene im Roman DIE REISE ZUM 

ARCTURUS auf Lindsays Erfahrungen mit Okkultismus zurückzuführen. Spiritistische 

Organisationen blühen zu seiner Lebenszeit auf. Lindsay, der sich selbst einen ‚mys-

tic sense‘ als Erbe seiner schottischen Vorfahren zuspricht, ist Zeuge spiritistischer 

Séancen, die seine Mutter und seine Tante ausrichten. Er nimmt diese allerdings sel-

ten ernst und erkennt Medien als Amateure und Scharlatane.
666

 Auch die Szene, in 

der das Medium Backhouse in theatralisch gestalteter Kulisse vor einem schaulusti-

gen Publikum zu deren Vergnügen gegen einen Scheck eine übernatürliche Kreatur 

erscheinen lässt, zeigt eher eine Kritik an der Schaulust und Neugierde der Leute. 

Lindsay warnt im Grunde davor, den Spiritismus überzubewerten bzw. sich aus Ver-

gnügungssucht der Illusion hinzugeben – also dem Laster des Kristallmanns zu ver-

fallen – weshalb die Szene dann auch durch dessen Gegenspieler Krag gesprengt 

wird, er desillusioniert durch seinen Mord an dem übernatürlichen Jungen. Auch 

wenn mit dem Erscheinen des geisterhaften Mannes bereits eine „aura of mystery“
667

 

geschaffen wird: „The real supernatural is elsewhere, and it begins with the departure 

for Arcturus.“
668

 

Zudem ist Lindsays Roman in eine geistesgeschichtliche Bewegung seit dem En-

de des 18. Jahrhunderts einzuordnen, in der Kunst und Wissenschaft das eigene psy-

chische Leben erschließen wollen.
669

 Hauser beschreibt diese „Erkundungsfahrten ins 

Innere“
670

 anschaulich an Beispielen. An seinen Ausführungen orientiert sich der fol-

gende kurze Blick auf jene Bewegung. So wie der Mensch an der Wende zum 19. 

Jahrhundert, zu einer Zeit zu der die erfahrungsorientierte europäische Wissenschaft 

technisch nutzbar zu werden beginnt, sich selbst und die Welt durch empirische Wis-

senschaft technologisch und industriell radikal umzugestalten sucht, versuchen auch 

Menschen auf empirischem Wege durch Reflexion ihrer Lebenserfahrungen in ihr 

Seelenleben vorzudringen.
671

 Hauser nennt als ein literarisches Beispiel Karl Philipp 

Moritz’ autobiografische Darstellung ANTON REISER. EIN PSYCHOLOGISCHER ROMAN 

und als tiefenpsychologisches, explizit empirisch orientiertes Werk Sigmund Freuds 

1900 erschienenes DIE TRAUMDEUTUNG, welches das Innere „nicht mehr als ein prin-

                                                             

666 Vgl. Sellin 1981, 197. 

667 Sellin 1981, 198. 

668 Sellin 1981, 198. 

669 Vgl. Hauser 1987, 561. 

670 Hauser 1987, 561. 

671 Vgl. Hauser 1987, 562. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

zipiell vernünftiges Gefüge, sondern als ein Gebilde voller Abgründe, dem man sich 

nur in der Auseinandersetzung mit Symbolen, den unwillkürlichen Assoziationen, 

den seltsamen Zwangshandlungen und vor allem den tiefen Traumbildern nähern 

kann“
672

 versteht.
673

 Hauser konstatiert: „Die Reise zum als Arcturus bezeichneten 

Gewölbe des Selbst findet für David Lindsay nachfreudianisch statt. […] [Maskull – 

nur ein Aspekt der Psyche der Doppelpersönlichkeit, die der Protagonist darstellt – 

wird, A. B.] bedrängt und begleitet von Gestalten, die aus dem Material dieser Tie-

fenbilder gefertigt sind.“
674

  

Letztlich spielen außerdem neben dem Zeitgeist David Lindsays ganz persönliche 

Lebenserfahrungen eine Rolle: Er hat den Ersten Weltkrieg erlebt und damit eben 

auch die Seite des Kristallmannes in den Menschen – wer weiß, wie die Erzählung 

ausgegangen wäre, wäre sie nach dem Zweiten Weltkrieg entstanden. Zudem spielt 

natürlich das durch persönliche Erfahrungen und Erlebnisse geprägte Menschenbild 

des Einzelgängers David Lindsay in seine im Roman transportierte Weltanschauung 

hinein, ebenso wie seine literarischen Inspirationen und philosophische Lektüre. All 

dies wird im kommenden Kapitel zu einer Weltanschauungsuntersuchung in mehre-

ren Schritten zusammengeführt.  

 

Untersuchung der Jenseitsreise in weltanschauungsanalytischer 

Perspektive 

 

Unthematisch 

 

(1) Das Motiv der Jenseitsreise ist im Roman DIE REISE ZUM ARCTURUS unthematisch 

realisiert. Es ist nicht wie in einer antiken Jenseitsreiseerzählung von einer Himmels-

reise die Rede, auch wenn der Protagonist von der Erde zu den Sternen reist. Es han-

delt sich eben um eine Weltraumreise – ohne aber dass es Lindsay um eine sci-

ence-fictionartige Darstellung eines fremden Planten geht.
675

 Vielmehr ist seine Dar-

                                                             

672 Hauser 1987, 563. 

673 Weiter Beispiele bzw. Verbindungslinien zu Lindsays Werk, die Hauser nennt, sind der 

Surrealismus in der bildenden Kunst sowie literarische Odyssen der Seele wie James 

Joyces ULYSSES. Vgl. Hauser 1987, 564-566. 

674 Hauser 1987, 563f. 

675 Schließlich spielt die Handlung auch nicht in einer fantastischen Welt, die der Leser mit 

Zuklappen des Buches verlässt, sondern die übernatürliche, fantastische Welt und die all-

tägliche Welt sind miteinander verwoben. 

 Eine Einordnung des Buches in ein Genre fällt insgesamt schwer. Sellin meint: „If Lind-

say’s writing is examined in its entirely, it has to be admitted that scarcely any unity of 

style is maintained.“ (Sellin 1981, 200). So lässt sich auch DIE REISE ZUM ARCTURUS 

höchstens wage als metaphysischer Roman oder „metaphysical fantasy“ (Scholes und 

Rabkin 1977, 208) bezeichnen, ist nicht aber einfach der Science Fiction zuzuordnen, 

auch wenn es „durchgehend Vision und Metapher“ (Wachler, in: Lindsay 1986, 271) ist: 

„In diesem Sinne gehört Lindsays Werk auch zur Science Fiction – nicht als literarischem 

Genre, sondern als einer ‚Literatur-erkenntnisbezogener Verfremdung‘ (Darko Suvin), 

deren Traditionen auf die Mythen des Altertums zurückgehen. Lindsay kann historisch 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 241 

stellung allegorisch zu verstehen. Nirgendwo im Roman ist von einem „Jenseits“ die 

Rede – wobei auch die anderen hier untersuchten Beispiele literarischer Jenseitsrei-

sen in der Moderne zeigen, dass diese Jenseitsreisen nicht mehr im Jenseits spielen 

müssen. 

Mit der Turmszene am Schluss des Romans kommt Lindsay dem klassischen 

Motiv und der darin oft erzählten Gottesschau aber wiederum sehr nahe, auch wenn 

es immer noch unthematisch, unexplizit bleibt. Nightspore schaut am Ende schließ-

lich Muspel – auch wenn dies nur aus ihm selbst und dem Turm besteht – dazu in 

Punkt (5) mehr.  

 

Neutrales Darstellungsmittel 

 

(2) Eben jene Turmszene, der übergeordnete Standpunkt Nightspores und sein Blick 

auf die Zusammenhänge der Welt, sind der Grund, warum David Lindsay das Jen-

seitsreisen-Motiv als neutrales Darstellungsmittel nutzt. Er kann so eine Welt-An-

schauung, denn Nightspore schaut ja die Welt vom Turm aus, zeigen. Insofern nutzt 

er das Motiv nicht nur als ein einfaches Stilmittel für seine Erzählung, sondern die 

Erzählung besteht im Grunde aus der Jenseitsreise, aus Maskulls/Nightspores Suche. 

Als neutral wird die Jenseitsreise hier insofern eingeordnet, als dass David Lindsay 

das Motiv nicht ironisch bricht. Schließlich schafft sein Protagonist es ja schließlich, 

den übergeordneten Standpunkt des Jenseitsreisenden einzunehmen, nachdem er sich 

in seiner radikalen Endlichkeit erkannt hat – dazu unten mehr.  

Dies bedeutet nicht, dass Lindsay sich nicht dem Stilmittel der Ironie bedienen 

würde:  

 

„Irony is the favourite weapon of David Lindsay, or saying the very opposite of what one wish-

es to convey. Crystalman is the double of Satan, and so he is presented as a God. One of 

Maskull’s main preoccupations, during his stay on Arcturus, is to discover the real identity of 

Crystalman. […] To avoid the truth becoming revealed to soon, David Lindsay has cast his he-

ro in the mould of an ingenuous individual, thus adopting a technique that satirists, ever since 

Voltaire, have known very well. […] The discovery of Ifdawn is a clear warning after the meet-

ing with Joiwind. Goodness is succeeded by cruelty. To-day’s truths are to-morrow’s heresies. 

This would seem to be the moral of the tale. Nothing could better indicate the sense of irony 

than this alternation of extremes.“
676

 

 

David Lindsay nutzt Ironie – aber innerhalb der Jenseitsreise, die seinen Rahmen bil-

det. Das Jenseitsreisemotiv an sich wird nicht ironisch gebrochen. 

 

                                                                  

und genrespezifisch wie Wells und Samjatin, dessen Roman ‚Wir‘ im gleichen Jahr er-

schien wie ‚A Voyage to Arcturus‘, als Vorläufer einer Gattung angesehen werden, der er 

trotz einer gewissen Gleichzeitigkeit niemals angehörte […].“ (Wachler, in: Lindsay 

1986, 277). 

676 Sellin 1981, 165. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Strukturgebend-vollständig 

 

(3) Dadurch, dass das Motiv den Rahmen für seine Erzählung bildet und die Suche 

nach bzw. die Reise zum übergeordneten Standpunkt sein Leitmotiv, sein roter Faden 

der Erzählung ist, nutzt David Lindsay das Motiv der Jenseitsreise in DIE REISE ZUM 

ARCTURUS auf strukturgebend-vollständige Weise. Er bedient sich vor allem dem Ef-

fekt des überschauenden Blicks des Jenseitsreisenden, realisiert aber auch die ande-

ren Elemente einer Jenseitsreisenerzählung, wie oben untersucht. 

 

Säkular 

 

(4) Die Jenseitsreise im Roman ist, indem sie eine Suche nach Muspel, nach dem 

Licht ist, auch eine religiöse Suche. Eine Einordnung in das Schema im Sinne einer 

Entscheidung zwischen dem Pol „vom Standpunkt der Religion aus“ und „säkular“ 

fällt aber schwer, da Lindsay nicht nur religiöse Themen bearbeitet, sondern auch 

„christliches Gedankengut schöpferisch aufnimmt“
677

. Obwohl viele Elemente da-

durch geprägt sind, wie dieser Untersuchungspunkt zeigen wird, soll die Jenseitsreise 

hier doch vorsichtig als säkular kategorisiert werden, weil Lindsay eben nicht den 

Standpunkt einer Religion vertritt, sondern lediglich einzelne Elemente aufnimmt 

und vor allem – allgemein – den Erlösungsgedanken thematisiert, was im Folgenden 

ausgeführt wird.  

Zunächst zur möglichen Einordnung als religiös, was mit dem Verweis auf die 

Suche nach Muspel bereits angesprochen wurde: 

Maskull erlebt auf Tormance, dass Leben Umgang mit der eigenen radikalen 

Endlichkeit ist.
678

 Seine Suche nach Muspel ist Ausdruck seines Suchens einer Um-

gangsweise mit dieser Endlichkeit, seines Erlösungsbedürfnisses. Letztlich aber stirbt 

er, der er in der Welt des Kristallmanns verhaftet bleibt, und erst Nightspore, sein al-

ter ego, die gerettete Seele, erreicht Muspel. Der Tod wird zur Erlösung, Nightspore 

kann nur durch ihn den Aufstieg schaffen. 

Hier wird aus der Religiosität Maskulls – der geneigt war, die eigene Endlichkeit 

als aufhebbar zu sehen, bzw. auf der Suche danach war – eine Artikulation von Reli-

gion, der Sehnsucht nach einer realen Überwindung der radikalen Endlichkeit.
679

  

Ginge David Lindsay hier vom Standpunkt des Christentums aus, würde er in 

seiner Jenseitsreise vom Standpunkt dieser Religion aus Weltanschauung ausdrück-

lich machen und es wäre am Schluss des Romans nun von der Erlösung durch Jesus 

Christus die Rede. Dies ist allerdings nicht explizit der Fall, ein Bezug auf die Kreu-

zestheologie findet sich nur in der Person Krag, wie gleich noch erläutert wird. Eben-

so wenig explizit taucht das Wort Erlösung auf. Lindsay ist calvinistisch erzogen 

worden, ist aber der Kirche nicht verbunden, wie die obige Biografie bereits schilder-

te. Der Autor geht also nicht vom Standpunkt einer Religion, nicht etwa bekennend 

von einem christlichen Standpunkt und dessen Konzept der Welt aus. Dennoch las-

                                                             

677 Hauser 1987, 571. 

678 Vgl. Hauser 2009, 345. 

679 Hier werden wieder die Definitionen nach Hauser/Schrödter aufgegriffen, die im das 

Schema erklärenden III. Kapitel zitiert wurde. Vgl. Hauser 1983, 43. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 243 

sen sich Stellen finden, an denen Lindsay christliches Gedankengut – Wachler nennt 

zudem Parallelen zu Buddhismus und Hinduismus
680

 – verarbeitet hat, allerdings 

nicht in der Weise, dass er einzelne Elemente herauspickt und aneinanderreiht, son-

dern er entwickelt diese Gedanken weiter und passt sie in sein Konzept ein. 

Die Konzeption von Krag, Muspel und Kristallmann spielt beispielsweise mit den 

Assoziationen von Erlöser, Gott und Teufel. So meint etwa Visiak: „Muspel, the 

‚sublime light‘ is God; Crystalman, the loathsome incubus who intercepts and per-

verts the sublime rays as they enter the souls, is Satan; and Krag, who saves the souls 

from sinking into the abominable abyss, is the Redeemer.“
681

 Ganz so einfach gleich-

zusetzen sind diese drei allerdings nicht, wie die folgende kurze Reflexion der drei 

Figuren deutlich macht: 

Der Kristallmann, zwar später als Teufel entlarvt, verhüllt sich in Schönheit. Als 

er als Gagnet auftritt, ist gar von einer „außerordentlichen vergeistigten Schön-

heit“
682

, die ihn erleuchtet, die Rede, sodass er wirkt, als sei er vom Himmel herabge-

stiegen. Nur im Moment des Todes einer seiner Kreaturen zeigt er sein wahres Ge-

sicht: 

 

„Während Satan in Paradise Lost seine majestätische Gestalt hinter dem Aussehen einer Kröte 

verbirgt und durch den Speer Ithuriels demaskiert wird, zeigt der feinsinnige Kristallmann, der 

im selbstischen Ich seiner Opfer gegenwärtig ist, sein wahres Gesicht durch sie, wenn ihre Ge-

sichter im Tod sein Grinsen vulgärer Niedrigkeit annehmen.“
683

 

 

In Bezug auf die Erscheinung des Kristallmanns lässt sich daher auf die Tradtion, 

den Antichristen als außerordentlich verführerische Person zu charakterisieren, ver-

weisen.
684

 

Die Bewohner von Tormance halten den Kristallmann für einen Gott. Joiwind er-

klärt Maskull zu Beginn, Surtur, Former und Kristallmann seien Synonyme.
685

 Der 

Name Former passt für den Kristallmann insofern, als dass er die Welt Tormance 

nicht erschafft, sondern – gleichsam in einer Art gnostischer Arbeitsteilung – formt. 

Er bricht mit seiner Schattengestalt wie mit einem Prisma die Strahlen Muspels, das 

göttliche Licht, „das die gleiche unaussprechliche Essenz wie die ‚Sonne jenseits der 

                                                             

680 Wachler, der auch die Feststellung eine buddhistischen Grundzuges des Werkes durch 

E.H. Visiak und Colin Wilson nennt, sieht zum einen eine Parallele zwischen der bud-

dhistischen Lehre, in der das sinnliche Verlangen dem Nirwana entgegensteht und der 

Sinnenfreude und Schönheit in der Welt des Kristallmanns, die einer Läuterung entge-

gensteht. In dem Lustprinzip, das die Menschen auf Tormance antreibt, sieht er die hin-

duistische Vorstellung bon Brahma gespiegelt, dem ‚des Besitzes sich freunden Welten-

schleuderer und Schöpfergott‘. Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 264, 271. 

681 Pick et al. 1970, 109. 

682 Lindsay 1986, 249. 

683 Wachler, in: Lindsay 1986, 262. Hervorheb. i. O. 

684 Vgl. Delgado und Leppin 2011. 

685 Vgl. Lindsay 1986, 45. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Sonne‘ der Mystiker ist, oder die übermäßig blendende weiße Strahlung, die im Kult 

Lao-tses eine Rolle spielt.“
686

 

In der Darstellung des Kristallmanns als gewaltsamer Gott, der sogar an Götter-

schreinen angebetet, als Vater bezeichnet und in stimulierendem Wasser wirksam ist, 

das an Weihwasser erinnert,
687

 parodiert David Lindsay die Gottesvorstellungen im 

Christentum, so Sellin:  

 

„The lord and master of Arcturus is Crystalman. This star belongs to him. He has made it in his 

image of a man of crystal. Crystal is perhaps also Christ; a new-style Christ who would have 

exchanged humility for arrogance, and the suffering freely accepted for an unrestrained search 

for happiness. Whether he be God the Father or God the Son, Crytalman has his kingdom, 

which is an almost exact copy of the world of Genesis. It is erroneous to say that no churches 

nor real religious symbols are to be seen. On the contrary, an attentive reader is able to detect a 

dense thread of symbols which unite to form a parody of Christianity.“
688

 

 

Während Sellin von einer Parodie des Christentums spricht, wäre eine andere mögli-

che Interpretation, dass lediglich der Gottesglaube vieler christlicher Menschen hier 

parodiert wird. Dass Lindsay also darstellt, wie oberflächliche Bindung an Schönheit 

und Vergnügen vom eigentlichen Erhabenen ablenken und der Blick nur auf das 

Schöne und Gute gerichtet wird, ohne dass auch das Böse, Leid oder Schmerz be-

trachtet und beachtet wird. Dafür spricht nicht nur die Ambiguität vom Kristallmann 

und von Krag, der als nächstes besprochen wird, sondern auch, dass Lindsay ja auch 

weitere, unter anderem christliche Gedanken außerhalb der Konzeption vom Kris-

tallmann, nämlich beispielsweise in Krag und Muspel, schöpferisch aufnimmt. 

Der Kristallmann stellt sich letztlich also nicht als ein Gott, sondern als Teufel 

oder als Kakodaimon heraus, dessen Schattenprisma bewirkt, dass ein kleiner Teil 

Muspellicht in jeder Kreatur gefangen und ein anderer Teil pervertiert ist.
689

 „So ver-

sieht der Kristallmann das Amt Satans in der hebräischen Wortbedeutung als Trenner 

und Entzweier.“
690

 

Ebenso „schön“ wie der Kristallmann dargestellt wird, wird Krag, also Surtur, als 

abstoßend beschrieben. Auf Tormance wird er für den Teufel gehalten und erst am 

Ende offenbart er sein tatsächliches Wesen. Er ist der Lichtbote Surtur. Da Krag oben 

als Deuteperson bereits beschrieben wurde, sei hier nur noch auf theologische Über-

legungen zu seiner Person eingegangen.  

Krag verkörpert den erlösenden Schmerz.
691

 Er lässt Nightspore „entkommen 

[…] aus dieser gräßlichen Welt“
692

, der Maskull bis zum Tod Sullenbrodes noch po-

sitiv gegenüber steht, indem er ihn Tormance überhaupt erst als grässlich begreifen 

lässt und dessen Schönheit und Vergnügen als Schein, als Illusion entlarvt. Dieses 

                                                             

686 Wachler, in: Lindsay 1986, 262. 

687 Vgl. Lindsay 1986, 49. 

688 Sellin 1981, 162. 

689 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 262. 

690 Wachler, in: Lindsay 1986, 262. 

691 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 263. 

692 Lindsay 1986, 251. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 245 

Desillusionieren, der Kampf gegen den Kristallmann ist immer mit Schmerz verbun-

den, denn, so sagt Krag: „nichts wird bewirkt werden ohne die blutigsten Schläge“
693

. 

Hier wird die oben bereits einmal zitierte Parallele zum christlichen Erlöser deutlich: 

So wie das Heil im Christentum nur durch dessen Gegenteil, das Leiden und das 

Kreuz, erreichbar ist, so zeigt sich das Licht Muspels in Krag, in der schmerzhaften 

Entlarvung des scheinbaren Glanzes in der Welt des Kristallmanns.
694

 

 

„Die Erfahrung des heilenden Schmerzes, die am deutlichsten wird in der bittersüßen radikalen 

Endlichkeit der Liebe, die vollkommen sein möchte und doch unvollkommen ist, und nicht das 

Wissen von Heilsinformationen ist der Weg zum glücklichen Leben. Nur wer den Weg durch 

seine radikale Endlichkeit aufzunehmen gewillt ist, wer sich selbst als den akzeptiert, der Gren-

zen hat […] ist auf dem Weg zum Licht […].“
695

 

 

Soteriologisch gesprochen gibt Krag mit dem Schmerz also dem Protagonisten erst 

das Bewusstsein der eigenen Erlösungsbedürftigkeit. 

Muspel – der Name entstammt der nordischen Mythologie und wird unter Punkt 

(7) noch erläutert – ist das Licht, nach dem der Protagonist der Jenseitsreise im 

Grunde sucht. Er kann den Aufstieg zu ihm nur als Nightspore schaffen, indem er 

den notwendigen Tod auf sich nimmt und sich von seinem Alter Ego Maskull
696

 und 

vom Blendwerk des Kristallmanns in Schmerz trennt.  

Auf der Aussichtswarte erkennt Nightspore, dass Muspel nur aus ihm und dem Turm 

besteht. Muspel steht damit nicht für einen allmächtigen Gott, sondern muss um seine 

Existenz und gegen den Kristallmann kämpfen. Diese Darstellung David Lindsays bringt 

zum einen eine Bestimmung des Verhältnissen von Gut und Böse mit sich: Der Schatten 

des Kristallmanns ist von Muspel selbst erschaffen, denn außer diesem gibt es nichts, 

obwohl das Böse in Muspel eigentlich nicht existent ist.
697

 Wachler meint:  

 

„Daß Muspel, obgleich Gottheit, unfähig war, einen ‚Schatten‘ auszutilgen, der in mancher 

Hinsicht eine Realität war, ist ein Paradox, das zum Teil bereits erforscht worden ist. Das ver-

wandte Paradox, daß der ‚Schatten‘ auf dem Angesicht von Muspel war, womit eine äußere 

Form der Gottheit impliziert wird, die gleichwohl unendlich ist, findet eine seltsame Entspre-

chung bei Milton, der in analoger Paradoxie antwortet:  

‚Grenzenlos des Meeres Tiefe, denn ich bin, 

Der füllt Unendlichkeit, nicht duldet leer den Raum, 

Wiewohl ich unumschrieben mich zur Ruh’ begebe, 

Nicht zeige meine Stärke, die frei ist, 

Zu handeln oder nicht…‘“
698

 

                                                             

693 Lindsay 1986, 260. 

694 Vgl. Hauser 1987, 571. 

695 Hauser 1987, 571. 

696 Dass Maskull ein körperliches Alter Ego Nightspores ist, ist eine Interpretation, die hier 

vorgenommen wird. Sie liegt nahe, ist hier aber als solche zu kennzeichnen, da Lindsay 

dies nicht explizit macht. 

697 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 263f. 

698 Wachler, in: Lindsay 1986, 265. Hervorheb. i. O. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Zum anderen liefert die Turmszene eine Bestimmung des Verhältnisses von göttli-

chem Wirken und menschlichem Willen beziehungsweise einer Gottesvorstellung, 

die sich von der christlichen unterscheidet: Nightspore begegnet nicht, wie bei manch 

antiker Jenseitsreise einer Gottheit in Person. Er nimmt insofern eine übergeordnete 

Perspektive, die Sicht eines Gottes ein, als dass er selbst Muspel ist. Er erkennt, dass 

er selbst gegen die Welt des Kristallmanns kämpfen muss und kein allmächtiger, ret-

tender Gott dies mit einem großen Befreiungsschlag tut.  

 

„Nightspore schafft den Aufstieg in die Lichtwelt. Doch es ist nicht mehr die antike Lichtwelt 

eines leidenschaftslos, abgründig und fern existierenden Gottes, sondern es ist das Bewusstsein, 

dass in dieser gefängnishaften Welt, der Welt des schillernden, von falscher Schönheit gleißen-

den Kristallmannes kein rettender Lichtgott derart existiert, dass er den Menschen einfach aus 

dieser Welt sich entwerden lässt. Ein Mensch kann sich nicht von seiner Endlichkeit trennen. 

Der Lichtgott, hier die Lichtwelt Muspel, ist vielmehr nur dann gegen den Kristallmann, den 

Schöpfer dieser falschen Welt, mächtig, wenn der Mensch selbst sich gegen den Kristallmann, 

gegen den unechten Glanz aller Endlichkeiten stellt.“
699

 

 

Durch die Figur Krag, dem „Mittler, von dem her Erlösung sichtbar wird“
700

, endet 

DIE REISE ZUM ARCTURUS aber trotz dieses Gottesbildes nicht in „existenzialistischer 

Absurdität“
701

. Der Ausgang des Kampfes von Muspel und Surtur gegen den Kris-

tallmann bleibt offen. Aber zum einen gibt Krag Hoffnung: „Ich bin der Stärkere und 

der Mächtigere. Das Reich des Kristallmanns ist nur ein Schatten auf Muspels Ge-

sicht. Aber nichts wird bewirkt werden ohne die blutigsten Schläge.“
702

 Zum anderen 

zeigt die Jenseitsreise des Protagonisten innerhalb der Erzählung den – religiösen – 

Glauben daran, dass die Überwindung der illusionären, endlichen Welt des Kristall-

manns prinzipiell möglich ist. Dafür muss der göttliche Funke sich aus dem Körper 

des Individuums befreien und zurück zum göttlichen Licht, dem Erhabenen – womit 

sich der nächste Punkt (6) noch beschäftigen wird – streben. Inwiefern das möglich 

ist oder ob das geschieht, beantwortet der Roman nicht.  

So meint Wachler:  

 

„Am Ende der metaphysischen Wanderung in ‚A Voyage to Arcturus‘, die zugleich eine mora-

lische Odyssee ist, steht keine Antwort, sondern ein großes Fragezeichen. Man möchte von ei-

ner negativen Theodizee sprechen. Aber es ist vielleicht noch mehr. Es ist die Frage nach den 

Existenzgrundlagen einer abendländischen Menschheit, die sich auf Antike und Christentum 

beruft und heute vor der Möglichkeit ihrer physischen und moralischen Selbstvernichtung 

steht.“
703

 

 

                                                             

699 Hauser 2009, 346. Hervorheb. i. O. Beim Wort Schöpfer sei hier an die obigen Ausfüh-

rungen erinnert, die den Kristallmann als Former statt als Schöpfer verstehen. 

700 Hauser 2009, 346. 

701 Hauser 2009, 346. 

702 Lindsay 1986, 260. 

703 Wachler, in: Lindsay 1986, 278. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 247 

Privatmetaphysik 

 

(5) Das Konzept von Muspel, Krag und dem Kristallmann ist nicht nur eine Idee von 

Religiösem, Gut und Böse und von Gott. David Lindsay schafft mit der Reise über 

den Planeten Tormance vielmehr auch ein ganzes System von Welt und Sein. Dabei 

lässt sich weltanschaulich seine ihm eigene Privatmetaphysik erkennen. So wie der 

Autor unterschiedliche religiöse Elemente schöpferisch aufgenommen hat, so ver-

knüpft er auch unterschiedliche philosophische Konzepte zu einem eigenen Ver-

ständnis von der Welt und von Grund und Ziel des Seins. 

David Lindsay liest viel, eine seiner Passionen dabei ist die deutsche Literatur. 

Sellin beschreibt die Bewunderung des Autors für die Romantik und nennt aber auch 

Namen von Philosophen wie Hegel und Jacob Boehme, die Lindsay liest.
704

 Beson-

deren Einfluss auf Lindsays Denken haben Schopenhauer und Nietzsche. 

Von Schopenhauer übernimmt David Lindsay vor allem das Konzept des Wil-

lens.
705

 Arthur Schopenhauer betrachtet in seinem 1819 erschienenen Hauptwerk DIE 

WELT ALS WILLE UND VORSTELLUNG den Willen als überindividuelle Einheit, die allem 

Seien innewohnt. Durch das Vereinzelungsprinzip wird der Weltwillen in die Viel-

heit seiner Erscheinungsformen aufgespalten. Der Mensch als erkennendes Subjekt 

kann durch den Leib als Individuum auftreten. All seine Aktionen sind Objektivatio-

nen des Willens. Da der Willen ein ontologisch fundiertes Streben ist und es im Le-

ben kein vollends erreichbares Ziel gibt, das dieses Streben beendet, sind lebendige 

Wesen keiner endlichen Befriedigung fähig. Erst durch Verneinung und Abtötung 

des Willens, was im Prinzip der selbstlosen Liebe möglich ist, bei der alle lebensbe-

jahenden Willenakte schwinden und ruhiggestellt werden, ist Errettung möglich. 

Schopenhauer schlägt zur Einübung der Verneinung des individuellen Wollens als 

Prinzip der Lebensführung die Askese oder die Kunst vor.
706

 

In DIE REISE ZUM ARCTURUS stellt David Lindsay dem vereinzelten, in den Indivi-

duen des Kristallmanns als Vergnügen dominierenden Willen das transzendente Mu-

spel entgegen, das nicht dem Willen unterworfen, sondern darüber erhaben ist. Lind-

say schreibt selbst in seiner nummerierten Sammlung an Notizen und Ideen, die er 

SKETCH NOTES FOR A NEW SYSTEM OF PHILOSOPHY
707

 nennt:  

 

„Schopenhauer’s ‚Nothing‘, which is the least understood part of his system, is identical with 

my Muspel; that is the real world. 

Also: 

To understand the true nature of the World, it is necessary to realise that it is a direct creation 

of the Will, and that everything in it (including love, self-sacrifice etc.) is either the assertion or 

                                                             

704 Vgl. Sellin 1981, 52f. 

705 Vgl. Sellin 1981, 53. 

706 Vgl. Preussner 2003. 

707 Das Manuskript dieser Notizen befindet sich in der National Library of Scotland, Edin-

burgh. Erst nach Lindsays Tod wurde einige Male eine Auswahl der Notizen gedruckt. 

Das komplette Manuskript einzusehen, war für diese Arbeit zu aufwendig. Da zudem in 

der einzigen, einfach zugänglichen Auswahl der Zeitschrift Abraxas die entsprechende 

Notiz nicht enthalten ist, muss im Folgenden sekundär aus Pick et al. 1970 zitiert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

the denial of the Will (Schopenhauer); but that the Muspel-World does not possess this inner 

core of will, but something else, of which the will is a corrupted version.“
708

 

 

David Lindsays Beschäftigung mit Schopenhauers Willensmetaphysik führt so zur 

Vorstellung des “Sublimen“, die er in Muspel darstellt.
709

 

Das Erhabene ist ein bereits in der griechischen Antike auftauchender, von Ed-

mund Burke im 18. Jahrhundert wieder ins Gespräch gebrachter und schließlich von 

Kant genutzter und unter anderem auch von Schiller, den Lindsay gern liest, und 

eben Schopenhauer aufgegriffener Begriff, der vom Schönen, das die Form eines 

Gegenstandes betrifft und die Sinne reizt, abgegrenzt wird. Das Erhabene ist das 

schlechthin Große, das alle Sinne übersteigt, und in seiner Anschauung, beispielswei-

se in der Natur, das Gemüt dazu bringt, sich die Unendlichkeit der Natur als Darstel-

lung von Ideen zu denken.
710

 Während Schiller in seinem Rückgriff auf Kant die 

Selbstständigkeit des Willens im Gefühl des Erhabenen erkennt, hält Schopenhauer 

das Gefühl des Erhabenen für einen subjektiven Zustand, in dem das Subjekt über 

sich selbst, seine Person und alles Wollen zum vom Willen freien, reinen Subjekt des 

Erkennens hinausgehoben wird.
711

 

David Lindsay übernimmt zwar den Begriff, versteht das Sublime aber in ganz 

anderem Sinn als das Unendliche, das Transzendente an sich:  

 

„Lindsay totally disagreed with this definition of the Sublime. He contrasted it not only with 

the Beautiful, but also with the Vulgar. With him, the Sublime lost its aesthetic sense to be-

come a metaphysical fact; the experience of transcendence, at the moment when man lost his 

individuality to make himself part of the Whole.“
712

 

 

In dieser Definition ist Muspel das Erhabene in DIE REISE ZUM ARCTURUS, das gegen 

die Welt des Kristallmanns, der die zum Licht strebenden Funken Muspels in Indivi-

duen gefangen hält, kontrastiert wird. Dass es bei dem Sublimen nicht um Individua-

lität geht, passt auch zur bereits angesprochenen Konzeption Maskulls als ein sche-

menhafter „Jedermann“.  

Sellin meint, Lindsays gesamtes Denken und Weltverständnis stütze sich auf sei-

ne originäre Theorie des Erhabenen: „The theory of the Sublime constitutes the ulti-

mate point of the whole of Lindsay’s ideology.“
713

 

So lässt sich das Erhabene, die Idee, die Lindsay in Muspel fasst, als Lindsays 

metaphysischer Grundgedanke beschreiben. Muspel ist Ziel und Zweck des Seins. 

Der Mensch mit seinem Willen, aber auch andere Weltanschauungen so wie die Re-

ligionen verdecken dieses Ziel:  

                                                             

708 Pick et al. 1970, 9. Hervorheb. i. O. Pick zitiert hier aus den unveröffentlichten SKETCH 

NOTES FOR A NEW SYSTEM OF PHILOSOPHY von David Lindsay, allerdings leider ohne ge-

naue Stellenangabe. 

709 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 270. 

710 Vgl. Rehfus 2003. 

711 Vgl. Park 2009, 11. 

712 Sellin 1981, 53. 

713 Sellin 1981, 175. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 249 

„The message of A VOYAGE TO ARCTURUS is the negation of traditional codes, and the discovery 

of a new principle of explanation in the Sublime. According to Lindsay, theories of evolution, 

the virtues of education, human fraternity, and the idea of God, are all deceits which have had 

the sole effect of concealing from men’s eyes the existence of the Sublime world. The only true 

explanation that remains is that of Schopenhauer, making the will, or powers striving towards 

something, the basis of existence. […] The misery of man on earth comes from the overriding 

necessity to satisfy the demands of the will. […] The tangible world is secondary, created from 

an ideal model which is itself set free from the servitude of will.“
714

 

 

Der zweite deutsche Philosoph, mit dessen Denken sich Lindsay intensiv auseinan-

dersetzt, ist Friedrich Nietzsche. In Nietzsche erkennt Lindsay sich selbst als den 

Außenseiter wieder, der in einer dekadenten Welt missverstanden wird.
715

  

 

„Nietzsche taught Lindsay the nihilism and the prophetic tone, and also the dialect of appear-

ance and reality, the calumny of the senses and the sensibility, the moral of the harshness and 

the conception of an aristocracy of spirit looking down contemptuously on the crowd of barbar-

ians and slaves.“
716

 

 

Sellins Urteil über Nietzsches Denken als einem nihilistischen Denken muss man 

sich nicht anschließen, wenn man konstatiert, dass Nietzsche für Lindsay eine wich-

tige Rolle gespielt hat. Man kann durchaus sagen, dass Nietzsches Rede vom Tode 

Gottes als Rede von dem Verlust jeglicher sinnstiftender metaphysisch begründeter 

Orientierung Lindsay fasziniert haben wird. Doch führt er seine mehr – der Rhetorik 

Nietzsches verdankte – Faszination an diesem Denken wieder in klassische metaphy-

sische Bahnen zurück. 

Lindsays geradezu gnostischer Pessimismus beschränkt sich auf die durch den 

verendlichten Willen bestimmte Lebenswelt der Menschen und so endet auch DIE 

REISE ZUM ARCTURUS durch das Konzept Muspel mit einem positiven Gedanken, mit 

dem Glauben an etwas Erhabenes, das über dieser Welt des sich selbst missverste-

henden Willens steht. Nietzsches Gedanken der ewigen Wiederkehr finden sich gar 

nicht bei Lindsay und auch das Konzept des Übermenschen versteht er anders. So 

lässt sich sagen – auch wenn sich neben den Spuren im Arcturus auch noch andere, 

zu kritisierende Konzepte Nietzsches in Werken David Lindsays finden lassen
717

 – 

dass Nietzsches Einflüsse auf Lindsay insgesamt überwiegend ästhetischer (bzw. rhe-

torisch inspirierter) Natur sind.
718

 Dies stützt auch die eigene Aussage des musikbe-

geisterten Autoren Lindsay: „Nietzsche was by nature a musician, and went mad be-

cause in philosophy he found no adequate means of expressing his feelings. His ‚su-

perman‘ is simply a creative artist, and is thus obviously unfitted for a universally 

human type.“
719

 

                                                             

714 Sellin 1981, 178f. Hervorheb. A. B. 

715 Vgl. Sellin 1981, 54. 

716 Sellin 1981, 54. 

717 Vgl. Pick et al. 1970, 8. Pick bezieht sich hier auf den Roman DEVIL’S TOR.  

718 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 270. 

719 Lindsay, zit. nach: Pick et al. 1970, 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Ein weiterer philosophischer Einfluss ist Platon, von dem David Lindsay die 

Zwei-Welten-Lehre aufnimmt: 

 

„David Lindsay takes up […] the philosophy of Plato, with its contrast of two worls; the crea-

tion of the world by a Demigurg, the human soul considered as a part of the Universal Soul, the 

traps of the tangible world, the possibility of man recovering its divine, eternal origin, and the 

unhappiness of man on earth, subjected to this nostalgia for his first existence. In spite of this 

borrowed philosophy, Lindsay loses no time in parting company from his illustrious predeces-

sors. To the Platonic theory, there are now added other currents of thought, particularly Stoi-

cism, Eastern philosophy and Gnosticism.“
720

 

 

Fassen wir hier noch einmal die schon angesprochenen gnostischen Elemente, die 

sich im Roman identifizieren lassen, aus ihrem religionsgeschichtlichen Kontext her-

aus betrachtet, zusammen: Der griechische Begriff Gnosis, Erkenntnis, steht ur-

sprünglich für das rationale Erfassen von Sachverhalten durch Einsicht.
721

 Unter 

Gnosis im engeren Sinne oder Gnostizismus versteht man dann zunehmend eine be-

sonders im östlichen Mittelmeerraum verbreitete synkretistische Religionsbewegung, 

die ein elitäres Wissen um göttliche Geheimnisse zum Mittelpunkt ihrer Lehre 

macht.
722

 Der religionsgeschichtliche Ursprung der Gnosis ist unklar
723

, ihre Blütezeit 

erreicht die Bewegung im 2. bis 3. Jahrhundert nach Christus.
724

 Da die Gnosis 

„überwiegend aus losen Konventikeln ohne institutionellen od. doktrinären Zshg. be-

stand“
725

, ist eine allgemein verbindliche Definition schwer zu finden. Torini be-

stimmt vier verbindende, unabdingbare Wesensmerkmale
726

: 1. Ein antikosmischer, 

eschatologischer Dualismus, der zwischen der diesseitigen und von bösen Mächten 

beherrschten Welt des Materiellen oder gar einer Finsterniswelt und dem jenseitigen 

Lichtreich, in dem die leidenschaftslos in sich ruhende, unerkennbare Gottheit resi-

diert, radikal trennt. Dabei gibt es zu vermittelnde Zwischeninstanzen, die immer in 

Gefahr sind, vom Reich der Materie geschluckt zu werden. 2. Eine Spekulation über 

das pneumatische Selbst des Menschen, in der der geistige Kern des Menschen als 

ein „in die Materie versprengter Funken“
727

 göttlichen Lichts und damit als Teil gött-

licher Substanz begriffen wird. 3. Ein mehr oder weniger ausgearbeiteter Mythos, bei 

                                                             

720 Sellin 1981, 181. 

721 Siehe als ein grundlegender Artikel zu Gnosis Colpe 1957-1964. 

722 Vgl. Torini und Ruppert 2009; Delgado und Leppin 2011, 802 

723 Torini schreibt, zwar habe die religionsgeschichtliche Erforschung durch QQ-Funde im 

19. Jahrhundert bedeutende Impulse erhalten. Alle Bemühungen, sie monokausal aus der 

orientalischen Mythologie, der griechischen Philosophie, dem heterodoxen Judentum 

oder einer christlichen Häresie herzuleiten, seien aber unbefriedigend geblieben. Vgl. To-

rini und Ruppert 2009, 803. 

724 Gnostische Quellen finden sich gut sortiert in der von Andresen herausgegebenen Schrif-

tenreihe DIE GNOSIS, im Einzelnen in den Bänden Foerster 1995, Foerster und Krause 

1995, Böhlig und Asmussen 1995. 

725 Torini und Ruppert 2009, 802. 

726 Zu den folgenden vier Merkmalen vgl. Torini und Ruppert 2009, 802f. 

727 Torini und Ruppert 2009, 803. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 251 

dem remythisiert wird, indem Passendes aus mythologischen Überlegungen der 

Umwelt usurpiert und teilweise allegorisch umgedeutet wird, wobei eine entschei-

dende Rolle dem gnostischen Erlöser zukommt, welcher sich „einen Weg durch die 

dämon. Planetensphäre bahnt, um das narkotisierte Selbst im Menschen weckend an-

zurufen“
728

. 4. Der Vollzug einer befreienden Erkenntnis der wahren, transmunden 

Natur des Menschen, wodurch der pneumatische Mensch Erlösung findet. 

Teile dieser Wesensmerkmale lassen sich deutlich in David Lindsays DIE REISE 

ZUM ARCTURUS erkennen. Wie im antiken gnostischen Denken ein der Welt völlig 

transzendenter, leidenschaftsloser Gott, der sich nie einmischt, vorausgesetzt ist,
729

 so 

ist auch Muspel im Roman unerkennbar und nicht in Tormance zu erreichen, sondern 

allem transzendent.  

Zwischen Muspel und dem Kristallmann, dem Archon im Roman, besteht eine 

klare Dualität, wobei nicht klar wird, ob beide Urprinzipien präexistent sind, wie im 

Manichäismus, oder voneinander abgeleitet, wie in der christlichen Gnosis. Deutlich 

zeigt sich diese Dualität in der dem Verständnis der Gnosis entsprechenden Konzep-

tion der diesseitigen, materiellen Welt Tormance als vom bösen Kristallmann be-

herrscht und dem jenseitigen, transzendenten Lichtreich Muspel, das Nightspore nur 

durch Maskulls Tod erreichen kann.  

Auch das gnostische Bild des geistigen Kerns des Menschen als versprengter 

Lichtfunke, der „einer schicksalhaften Verstrickung in die Materie zum Opfer fiel“
730

 

bzw. „durch eine Katastrophe […] in den Bereich des Ungeformten“
731

 geriet, findet 

sich in Lindsays Roman. Hier ist es der Kristallmann, in dem sich das göttliche Mu-

spellicht wie in einem Prisma bricht und so seine Rückstrahlen in der Materie und 

den Individuen gefangen werden. Die Lebewesen sind daher zerrissen zwischen dem 

Materiellen, das nach Vergnügen strebt bzw. in Schopenhauers Begriffen vom nur 

uneigentlich erkannten Willen bestimmt ist, und dem geistigen Kern, der nach dem 

„Erhabenen“, seiner wahren Herkunft strebt.  

In der gnostischen Vorstellung wird es „durch die Konfrontation von Licht mit 

Ungeformten, aber prinzipiell Formbaren […] möglich, dass durch den aus dem 

Lichtreich gefallenen Lichtfunken etwas wie ‚Schöpfung‘ entsteht. Dieser ‚Demi-

gurg‘ wird dabei oft als der Gott des Alten Testaments angesehen.“
732

 Auch auf dem 

Planeten Tormance wird der Demigurg, der „Former“, als Gott betrachtet. Tatsäch-

lich aber stecken hinter dieser Vorstellung der Kristallmann und damit das Böse. 

Muspel stellt in der Welt des Arcturus eine Art Mythos dar, der, so wie es in der 

Gnosis der Fall ist, „das Drama des kosmischen Geschehens in die Fabel v. leidenden 

Selbst kleidet“
733

. Maskull wird sich seiner radikalen Endlichkeit bewusst sowie sei-

nem In-der-Welt-Sein und seinem religiösen Bedürfnis dieses zu überwinden. Lind-

says gnostisch anmutendes Denken ist hier aber, wie die mehr oder weniger ausgear-

                                                             

728 Torini und Ruppert 2009, 803. 

729 Vgl. Hauser 2004, 439. 

730 Torini und Ruppert 2009, 802. 

731 Hauser 2004, 439. 

732 Hauser 2004, 439. 

733 Torini und Ruppert 2009, 803. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

beiteten Mythen der Gnosis, „nicht originär mythisch“
734

, sondern er gebraucht my-

thologische Überlegungen unterschiedlichster Einflüsse, wie in diesem und dem fol-

genden Kapitel ausgeführt. Wie in gnostischen Vorstellungen hat auch in Lindsays 

Erzählung ein Erlöser entscheidende Funktion, der „die selbstvergessen in der Mate-

rie gefangenen Lichtteile an ihre wahre Herkunft erinnern“
735

 soll. Im Roman ist dies 

die Figur des widerwärtigem Krag, der durch Schmerz immer wieder die radikale 

Endlichkeit der Tormance-Welt sichtbar macht bzw. den Blick weg vom Vergnügen 

und Willen lenkt und einen Weg aufzeigt, sich der Wahrheit über das Ganze unserer 

Wirklichkeit zu stellen – eine an die christliche Passion erinnernde spannungsreiche 

Möglichkeit, durch Leiden dem Leid zu entkommen. 

Ein Wesensmerkmal der Gnosis, bei dem sich darüber diskutieren lässt, ob dies 

im Roman DIE REISE ZUM ARCTURUS übereinstimmend vorkommt, ist „der Vollzug 

einer befreienden Erkenntnis, welche mit instantaner Evidenz die v. gn. Mythos ge-

gebenen Antworten auf die Grundfragen menschl. Daseins als wahr erfaßt.“
736

 Auch 

Nightspore erkennt das Wesen der Welt und damit Antworten auf menschliche 

Grundfragen, als er, sich selbst als Muspel gewahrend, die Welt überblickt und so 

tatsächlich Ein-Sicht gewinnt. Ist aber diese Erkenntnis befreiend? Ob der erkennen-

de Nightspore durch seine Erkenntnis automatisch erlöst ist, hängt von der Definition 

von Erlösung ab. Der Lichtfunke Nightspore ist aus Maskull zum göttlichen Muspel-

licht zurückgekehrt und hat seine wahre Herkunft erkannt. Andererseits aber beginnt 

für ihn mit dem Blick auf Tormance und den Einfluss des Kristallmanns erst ein 

Kampf, in dem er sich und Muspel mithilfe von Surtur in der Person Krag gegen den 

Kristallmann behaupten muss, sodass sich letztlich nicht nur das Leben als Kampf 

zwischen Licht und Schatten herausstellt, sondern auch darüber hinaus ein eben sol-

cher Kampf in der Natur, im Wesen der Welt liegt. 

Insgesamt erweist sich die von Lindsay entworfene, eklektische Weltanschauung 

als tatsächlich in vielen Punkten der gnostischen sehr ähnlich. So wie die Gnosis mit 

dem Ende des Urchristentums eine immer wieder aktuelle Möglichkeit der Entge-

schichtlichung und Entweltlichung des christlichen Glaubens darstellt,
737

 ist auch die 

auf Muspel gestützte Weltanschauung in DIE REISE ZUM ARCTURUS von der Welt und 

dem zeitgeschichtlichem Hintergrund abgelöst und blickt auf das Wesentliche, das 

Erhabene. Trotz der gerade in dem Bild der Lichtfunken deutlichen Parallelen zwi-

schen Lindsays Roman und der Gnosis, lässt sich die Weltanschauung in DIE REISE 

ZUM ARCTURUS aber eben nicht als gnostisch bezeichnen, schließlich lassen sich noch 

zahlreiche Anklänge an andere Vorstellungen und Konzepte finden. Letztlich erarbei-

tet sich Lindsay eine originäre Metaphysik, etwas, das heute gerne als Patchworkreli-

gion bezeichnet wird. 

All diese möglichen Einflüsse, die David Lindsays Metaphysik geprägt haben 

könnten, zu untersuchen ist bei der Fülle seiner Lektüre nicht möglich und auch nicht 

das Ziel diese Untersuchungspunktes, geht es doch nur darum, zu zeigen, dass er sich 

aus all dem eine ganz eigene Vorstellung machte und worin diese Privatmetaphysik 

                                                             

734 Torini und Ruppert 2009, 803. 

735 Hauser 2004, 439. 

736 Torini und Ruppert 2009, 803. 

737 Vgl. Hauser SoSe 2010, 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 253 

besteht, was mit dem Konzept des Erhabenen, für das Muspel steht, bereits ausge-

führt wurde. So wird hier auch keine Etikettierung der Weltanschauung Lindsays be-

zweckt. Eine Kontroverse wie die folgende kann daher hier zwar als Information 

wiedergegeben werden, eine Entscheidung ist aber nicht nötig: Während beispiels-

weise Wilson
738

 Lindsay als Mystiker bezeichnet und auf Spiritualität und die Ver-

neinung des Selbst weist, widerspricht Sellin
739

 einer solchen Einordnung. Er argu-

mentiert, der Mystiker sei ein Individuum, das in Erkenntnis der Existenz einer ande-

ren Welt dennoch in seiner Welt verhaftet bleibe. Außerdem leugne der Mystiker die 

Erklärbarkeit der Göttlichkeit, während Lindsay in der Beziehung zwischen Mensch 

und transzendenter Wirklichkeit nach Lösungen dafür suche.
740

 

 

Abendländisch 

 

(6) Wie bereits angesprochen ließen sich viele weitere Einflüsse auf Lindsay disku-

tieren und Kontroversen über Einordnungen verfolgen. Nur einige wenige Spuren 

von Autoren und Konzepten, die sich in Lindsays Roman finden lassen, sollen hier 

noch zum Thema werden, um zu zeigen, dass Lindsays Weltanschauung primär 

abendländisch geprägt ist. Da Lindsay sich auch mit hinduistischer und buddhisti-

scher Literatur beschäftigt hat und sich, wie oben zu Punkt (5) genannt, einzelne Par-

allelen zu diesen Philosophien in seinem Werk finden lassen, ist eine Einordnung 

hier nicht ganz eindeutig. Nur eine solche Parallele sei schon vorab als Beispiel ge-

nannt: Die buddhistische Lehre des Dhukka, des Lebensdurstes, und des Leiden im 

Irdischen lässt sich auf Lindsays Weltanschauung beziehen, denkt man gerade an die 

eben genannte Interpretation von Krag und Muspel. Nach buddhistischer Lehre ist 

das Irdische geprägt durch Leiden. Jeder Lebensvollzug ist darüber hinaus aber auch 

durch Lebensdurst bestimmt, der verhindert, dass der Mensch in Leidenslosigkeit ge-

langt, da es ihn immer weiter nach etwas dürstet, er etwas will. Insgesamt überwie-

gen aber abendländische Einflüsse. 

Neben der oben bereits erwähnten Philosophie Schopenhauers, Nietzsches und 

gnostischen Elementen, finden sich vor allem auch nordische Mythen in den Werken 

des Autors verarbeitet.  

In DIE REISE ZUM ARCTURUS lässt sich dieser Einfluss an Muspel ablesen, so Sel-

lin. Er sieht im Roman die Mythen von Prometheus, was oben bereits erwähnt wurde, 

und Muspel verknüpft: 

 

„The sacred fire that Maskull has to come to seek in Arcturus is Muspel, the first sign of what 

will become the Sublime in Lindsay’s personal philosophy. The choice came quite naturally to 

his mind since, in the Nordic sagas, Muspel denotes the kingdom of fire whose heat, according 

to legend, is the source of the creation of the world. Before the creation, there were only two 

regions, Muspel and Niflheim, the latter being the province of darkness, ice and fog.“
741

 

 

                                                             

738 Siehe den Aufsatz LINDSAY AS NOVELIST AND MYSTIC in: Pick et al. 1970, 35ff. 

739 Vgl. Sellin 1981, 192-194. 

740 Vgl. Sellin 1981, 193. 

741 Sellin 1981, 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Wachler dagegen versteht den Begriff Muspel als Anlehnung an das altgermanische 

„Muspell“, Weltbrand.
742

 Er betont aber, trotz des Niederschlags heidnischer und 

christlicher Vorstellung habe der Roman keine apokalyptische, also keine eschatolo-

gische Aussage, sondern eine metaphysische. Man muss allerdings im Hinblick auf 

das Urteil Wachlers darauf hinweisen, dass seine – unthematisch bleibende – Meta-

physikdefinition eher alltagssprachlich zu verstehen und seine Kenntnis der Religi-

onsgeschichte auch eher nur oberflächlich ist. Nach ihm enthalte der Roman mythi-

sche Dimensionen, stelle aber keinen einheitlichen Mythos dar.
743

 So sieht er in der 

Botschaft von Kristallmann und Muspel, dass Licht und Schatten einander bekämp-

fen müssen, beispielsweise eine in ältere mythische Vorstellungen einmündende Al-

legorie. Diese „erinnert an die gegensätzlichen Pole der zoroastrischen Kosmologie 

und Religion, Ahriman und Omazd, aber auch an die biblische Genesis mit ihrer 

Verdammung der Finsternis und schließlich an die germanischen und nordischen 

Mythen mit ihren Licht- und Schwarzalben.“
744

  

Diese wenig differenzierten Assoziationen Wachlers mit dem Zoroastrismus und 

der germanischen Mythologie sind im Grunde ein Argument, das gemeinsam mit den 

Vergleichspunkten an Buddhismus und Hinduismus eher für eine Einordnung der in 

der Jenseitsreise vertretenen Weltanschauung als interkulturelles Konzept spricht. Da 

aber andererseits der Zoroastrismus schon früh auch auf das Judentum Einfluss hatte 

und auch dort dieser Dualismus wirkt und da insgesamt die Orientierung an abend-

ländischen Konzepten (auch die germanische Tradition) überwiegt, ist hier von einer 

Kategorisierung als abendländisch zu sprechen. 

 

Ordnungsorientiert 

 

(7) David Lindsays Konzeption einer Jenseitsreise im Roman DIE REISE ZUM ARCTU-

RUS ist ordnungsorientiert. Von seinem überblickenden Standpunkt aus erkennt der 

Jenseitsreisende Nightspore, wie Kristallmann und Muspelstrahlen wirken. David 

Lindsay entwirft im Grunde auf Basis seiner Weltanschauung, die sich aus diesem 

Konzept, wie oben geschehen, filtern lässt, eine eigene Kosmologie. Diese beruht auf 

dem Prinzip des Erhabenen, nach dem es zu streben gilt, das im Leben aber nicht er-

reicht werden kann, da in der radikalen Endlichkeit immer der Kristallmann wirkt. 

Durch die Mittlerfigur Krag, den Schmerz, endet die Romanhandlung gerade nicht in 

Pessimismus, Nihilismus, Chaos oder Inferno. Vielmehr wird über ihn und durch 

Nightspore, der erkennt, dass er selbst Muspel ist und dafür kämpfen muss, ein Weg 

zum Erhabenen aufgezeigt, das über der Ordnung der Welt steht. 

 

                                                             

742 Vgl. Wachler, in: Lindsay 1986, 272. Wachler betont hier aber, diese Anlehnung heiße 

nicht, dass auch die im „Muspilli“ aus dem neunten Jahrhundert gegebene Darstellung 

des Jüngsten Gerichts für Lindsay maßgebend gewesen sei. 

743 Siehe dazu auch die Ausführungen zum Mythosbegriff, der als Exkurs in der Jenseitsrei-

senuntersuchung zu Lewis PERELANDRA-TRILOGIE angeführt wird.  

744 Wachler, in: Lindsay 1986, 272. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 255 

Resümee: Weltanschauung in David Lindsays Jenseitsreise im 

Roman DIE REISE ZUM ARCTURUS 

 

In David Lindsays DIE REISE ZUM ARCTURUS wird durch die Jenseitsreise das Konzept 

des Erhabenen transportiert. Durch den übergeordneten Standpunkt des Protagonisten 

als Charakteristikum der Jenseitsreise kann Lindsay eine Anschauung der Welt zei-

gen, in der er seine eigene metaphysische Weltanschauung, so die These, artikuliert. 

Hierfür wurde, mithilfe einer Biographie des Autors als Basis, untersucht, inwiefern 

das Motiv der Jenseitsreise im Roman realisiert ist und anhand des Untersuchungs-

rasters Lindsays Weltanschauung skizziert. Dies soll im Folgenden noch einmal re-

sümiert werden. 

 

Zunächst wurde anhand von Relaten des Begriffs Jenseitsreise untersucht, inwiefern 

im Roman DIE REISE ZUM ARCTURUS eine solche vorliegt. Lindsays Roman ist inso-

fern ein Reiseroman, als dass er den Weg des Protagonisten zu Muspel, dem Moment 

der eigentlichen Jenseitsreise, zeigt und damit auch andeutet, wie Muspel, wie das 

Erhabene zu erreichen ist. Auf dieses läuft die Handlung hinaus und in der Turmsze-

ne, in der Nightspore auf die Welt des Kristallmanns herabguckt, wird dann auch 

deutlich, inwiefern bzw. wofür der Autor das Motiv der Jenseitsreise nutzt. Durch 

das Charakteristikum des überschauenden Blicks kann er eine metaphysische An-

schauung auf die Arcturus-Welt entwerfen. 

Diese Anschauung im Roman und damit zusammenhängend auch die Weltan-

schauung an sich, die Lindsay artikuliert, wurde mithilfe des Untersuchungsschemas 

zur Hermeneutik von Weltanschauungen in Jenseitsreisen aufgeschlüsselt. Dabei 

zeigte sich, dass Lindsay das Motiv der Jenseitsreise unthematisch als ein neutrales 

Darstellungsmittel nutzt. Es bildet, strukturgebend-vollständig realisiert, wie die Un-

tersuchung als Jenseitsreise zeigte, den Erzählrahmen für Lindsay. In diesem Rah-

men sind sowohl der Protagonist als auch dessen Begegnungen und Erlebnisse auf 

Tormance nur Variablen, die genauso auch auf der Erde hätten spielen können, da sie 

dieselbe Moral und dieselben Probleme der Menschen darstellen. Dieser diesseitigen 

Welt stellt Lindsay in seiner Jenseitsreise Muspel, das jenseitige, transzendente Er-

habene gegenüber. Das Konzept von Muspel trägt, wie auch der teuflische Gegen-

spieler Kristallmann und die Mittlerfigur Krag, Anklänge an die christliche Religion 

in sich, lässt zudem aber auch gnostische Elemente und Einflüsse der nordischen My-

thologie erkennen. Auch wenn DIE REISE ZUM ARCTURUS durch das Thematisieren der 

radikalen Endlichkeit und der Suche nach einer Überwindungsmöglichkeit, die 

Nightspore in Muspel findet, religiöse Thematik behandelt, so geht sie dabei nicht 

vom Standpunkt einer Religion aus, sondern ist hier als säkular eingeordnet worden. 

Lindsay schafft, mithilfe der unterschiedlichsten Einflüsse, eine ganz eigene Privat-

metaphysik, in der er hauptsächlich abendländische Vorstellungen und philosophi-

sche Konzepte – so beispielsweise in Muspel vor allem Schopenhauers Willensmeta-

physik und Konzept der Erhabenen – verarbeitet. So bildet er sich – wie in Bezug auf 

die Hermeneutik der Weltanschauungen in Jenseitsreisenliteratur im III. Kapitel als 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Aufgabe in der Moderne identifiziert – kritisch selbst einen Standpunkt zur transzen-

denten bzw. transzendentalen ‚Wirklichkeit‘
745

. 

Die metaphysische Anschauung, die der Autor im Roman ausdrückt, ist letztlich 

ordnungsorientiert, denn sie erklärt im Grunde das Verhalten der Individuen und 

auch ihr Streben und ordnet durch den Dualismus von Muspel und Kristallmann klar 

zwischen Gut und Böse. 

Muspel stellt im Roman das Erhabene, Transzendente dar, während in den Indi-

viduen Funken dieses Muspellichts gefangen und dem Willen, dem Vergnügen – 

dem Kristallmann – unterworfen sind. Insofern ist diese Konzeption auch ein Appell, 

sich von sich selbst, vom Individuum zu lösen und in einer Welt der Ausdifferenzie-

rung und Pluralität wieder das Wesentliche in den Blick zu nehmen. Auf dem Weg 

zu diesem Erhabenen sind Leben und Schmerz, im Roman durch Krag dargestellt, 

nötige Stufen. Insofern ist Lindsays Sicht auf die Welt als Welt des Kristallmanns im 

Grunde auch nicht pessimistisch, denn er stellt sie als nötig, als eben ein vorhandener 

Akteur im immerwährenden Kampf zwischen Gut und Böse dar und ordnet sie so in 

das Konzept einer insgesamt vom Erhabenen, von Muspel überstandenen Welt ein.  

Lindsay entwirft mit seinem Konzept des Erhabenen, von Gut und Böse, Schmerz 

und Vergnügen also insgesamt ein allgemein moralisches Konzept und eine Weltan-

schauung, sodass der Tormance und der Stern Arcturus im Grunde nur Platzhalter 

sind: „When we finally see the journey as a moral odyssey, and feel the despair of its 

painful message, then Lindsay has succeeded in entering the great flux of Western re-

ligious debate. He has exploited fantasy to extend the range of science fiction into ul-

timately serious myth.“
746

 

Wachler beurteilt das Werk abschließend als 

 

„eine[n] der letzten Versuche in der abendländischen Literatur, im Rückblick auf Orient und 

Antike die Einheit von Religion, Dichtung, Philosophie und Musik zu gestalten. […] Er [Lind-

say, A. B.] will nicht der Schöpfer selbst oder wie der Schöpfer sein. Er will nur dessen Werk – 

die Schöpfung – richtig verstehen und Einsichten wie Abbilder seiner Gedanken über die 

Schöpfung vermitteln. Sein Werk bleibt ein Torso, ein fragmentarischer Mythos in einer Zeit, 

die das mythische Element verbannt, verkannt, vergessen oder auf dem Rummelplatz der Ideo-

logien losgelassen hat.“
747

 

 

Ähnlich versteht auch diese Untersuchung David Lindsays DIE REISE ZUM ARCTURUS 

als ein Werk, das mithilfe des Motivs der Jenseitsreise eine metaphysische Anschau-

ung darstellen will, die auch durch die Erfahrungen des in der Moderne lebenden Au-

tors geprägt ist und in der er seine eigenen Erfahrungen mit der Welt so eingepasst 

hat, dass sein Bedürfnis nach Erklärung, Ordnung und nach einem Erhabenen und 

Transzendenten hinter einer kristallenen, das wahre Licht verzerrenden Welt zum 

Ausdruck kommen. 

 

 

                                                             

745 Vgl. dazu besonders Wagner 1980. 

746 Scholes und Rabkin 1977, 212. 

747 Wachler, in: Lindsay 1986, 296f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013 - am 14.02.2026, 11:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

