FUNDAMENTA JURIDICA 67
Beitrage zur rechtswissenschaftlichen Grundlagenforschung

Saskia Stucki

Grundrechte fur Tiere

Eine Kritik des geltenden Tierschutzrechts und rechtstheoretische
Grundlegung von Tierrechten im Rahmen einer Neupositionierung
des Tieres als Rechtssubjekt

0.01.2026, 14:58:05. hittps://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 20.01.2026, 14:58:05.


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FUNDAMENTA JURIDICA
Beitrage zur rechtswissenschaftlichen
Grundlagenforschung

Band 69

begriindet von
Jurgen Frank, Joachim Ruickert,
Hans-Peter Schneider und Manfred Walther

herausgegeben von
Prof. Dr. Thomas Gutmann,
Westfalische Wilhelms-Universitat Miinster
Prof. Dr. Tatjana Hornle, Humboldt Universitat zu Berlin
Prof. Dr. Stephan Kirste, Universitat Salzburg
Prof. Dr. Christoph Mollers, Humboldt Universitat zu Berlin
Prof. Dr. Andreas Thier, Universitat Zurich
Prof. Dr. Milos Vec, Universitat Wien



https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dr. Saskia Stucki

Grundrechte fur Tiere

Eine Kritik des geltenden Tierschutzrechts und rechtstheoretische
Grundlegung von Tierrechten im Rahmen einer Neupositionierung
des Tieres als Rechtssubjekt



https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Publiziert mit Unterstiitzung des Schweizerischen Nationalfonds zur Férderung der
wissenschaftlichen Forschung.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet liber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Zugl.: Basler Dissertation, 2015
ISBN 978-3-8487-2795-7 (Print)
ISBN 978-3-8452-7177-4 (ePDF)

1. Auflage 2016

© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2016. Gedruckt in Deutschland. Alle Rechte,
auch die des Nachdrucks von Ausziigen, der fotomechanischen Wiedergabe und der
Ubersetzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier.

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The emancipation of men will bring with it another and still wider emancipation —
of animals.

Henry S. Salt

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 20.01.2026, 14:58:05.


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Das vorliegende Buch ist aus meiner Dissertation hervorgegangen, welche
der Juristischen Fakultit der Universitdt Basel im Herbst 2015 vorgelegt
wurde. Mein besonderer Dank gilt Prof. Dr. Felix Hafner und Prof. Dr.
Anne Peters filir die engagierte Betreuung und Unterstiitzung wéhrend des
Verfassens meiner Dissertation sowie zahlreiche wertvolle Hinweise.

Fiir das Lesen des Manuskripts oder einzelner Kapitel und kritische
Kommentare danke ich insbesondere Marco Salih, Dr. Dr. Heiner Schwen-
ke, Thomas Stucki, Dr. Vera Stucki und Lenke Wettlaufer.

Fiir weitere wertvolle Beitrige und Unterstiitzung wéhrend meines
Doktorats danke ich ferner Frau Hirscheneck, Dr. Daniel Hogger sowie
dem Animals and Society Institute und Wesleyan Animal Studies fir die
Forderung im Rahmen der human-animal studies fellowship an der Wes-
leyan University im Sommer 2014.

Fiir die Finanzierung des vorliegenden Buches danke ich dem Schwei-
zerischen Nationalfonds und fiir die wohlwollende Begleitung wéhrend
des Publikationsprozesses dem Nomos Verlag, insbesondere den Heraus-
geberinnen und Herausgebern der Schriftenreihe Fundamenta Juridica so-
wie Prof. Dr. Johannes Rux, Matthias Knopik und Christiane Bamberger.

Mein grosster Dank gilt schliesslich meinen Eltern und meiner Familie
fiir die bedingungslose Unterstiitzung auf meinem akademischen und per-
sonlichen Weg — ihnen ist dieses Buch gewidmet.

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 20.01.2026, 14:58:05.


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsiibersicht

Abkiirzungsverzeichnis

A. Einleitung

I. Hintergrund der Untersuchung
II. Zielsetzung und Aufbau

B. Tierethische Grundlagen

I. Vorbemerkungen zum Begriff des Tierschutzes
II. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren
I11. Uberblick iiber drei tierethische Grundpositionen
IV. Bedeutung der Tierethik fiir das Tierschutzrecht

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

I. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage
II. Konkretisierung der aktuellen Tierschutzrechtsethik
III. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts
IV. Schlussfolgerungen fiir die weitere Untersuchung

D. Tiere als Rechtssubjekte

I. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen
Rechtssubjektivitit
II. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer , tierlichen
Person®

E. Grundrechte der tierlichen Person

I. Grundrechtsfahigkeit von Tieren
II. Allgemeines zu den Tiergrundrechten
III. Tiergrundrechte im Einzelnen

F. Zusammenfassung und Ausblick

I. Zusammenfassung der Untersuchungsergebnisse
II. Ausblick: Tierrechte zwischen Idealitdt und Praktikabilitat

Literaturverzeichnis

Materialien

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )

21

25

25
28

31

31
34
66
75

83

&3
109
123
161

173

173

301

333

334
353
364

395

395
399

405
445


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 20.01.2026, 14:58:05.


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Abkiirzungsverzeichnis

A. Einleitung

I. Hintergrund der Untersuchung

II. Zielsetzung und Aufbau

B. Tierethische Grundlagen

I. Vorbemerkungen zum Begriff des Tierschutzes

II. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

1. Anthropozentrismus
1.1. Moralischer Anthropozentrismus
1.2. Die moralische Sonderstellung des Menschen
1.3. Kritik am moralischen Anthropozentrismus
1.3.1. Dekonstruktion der moralischen
Sonderstellung des Menschen
1.3.2. Das marginal cases-Argument
1.3.3. Der Vorwurf des Speziesismus
2. Pathozentrismus
2.1. Empfindungsfahigkeit als Kriterium fiir
moralische Berlicksichtigung
2.2. Die moralische Gemeinschaft der
Empfindungsfahigen
2.2.1. Moralische Subjekte und moralische
Objekte
2.2.2. Hierarchische und egalitire Konzeptionen
3. Biozentrismus

I11. Uberblick iiber drei tierethische Grundpositionen

1. Peter Singers (Priferenz-)Utilitarismus
2. Tom Regans Rechte-Ansatz
3. Mark Rowlands’ Kontraktualismus

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )

21

25

25
28

31

31

34
36
36
38
41

41
45
51
57

57

62

62
63
64
66
67
69
72

11


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

IV. Bedeutung der Tierethik fiir das Tierschutzrecht

1. Zum Verhiltnis von (Tierschutz-)Recht und
(Tier-)Ethik

2. Tierethische Leitlinien fiir den rechtlichen Umgang mit
Tieren

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

I. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

1. Eingrenzung des Tierschutzrechtsbegriffs
2. Rechtsstellung: Das Tier als Rechtsobjekt sui generis
2.1. Aufhebung des Sachstatus
2.2. Beibehaltung des Eigentumsstatus
3. Tierschutzrecht
3.1. Verfassungsgrundlagen
3.1.1. Tierschutz als Staatsaufgabe (Art. 80 BV)
3.1.2. Wiirde der Kreatur als Verfassungsprinzip
(Art. 120 Abs. 2 BV)
3.2. Zweck und Schutzgiiter
3.2.1. Wohlergehen und Unversehrtheit des Tieres
3.2.2. Wiirde des Tieres
3.2.3. Leben des Tieres
3.3. Geltungsbereich
3.4. Grundsitze und Strafbestimmungen

II. Konkretisierung der aktuellen Tierschutzrechtsethik

1. Typisierung nach Ethik- und Tierschutzkonzepten
1.1. Konsequentialistisches und deontologisches
Tierschutzrecht
1.1.1. Konsequentialistische Grundausrichtung
1.1.2. Einzelne deontologische Verbote
1.2. Ethisches und anthropozentrisches
Tierschutzrecht
1.2.1. Grundbekenntnis zum ethischen Tierschutz
1.2.2. Anthropozentrisches Tierschutzrecht
1.3. Pathozentrisches und biozentrisches
Tierschutzrecht
1.3.1. Pathozentrische Grundausrichtung
1.3.2. Biozentrische Erweiterungen des
Tierschutzrechts

12

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )

75

75

80

&3

&3

&3
86
86
88
90
90
91

92
95
96
99
103
105
108

109
109

110
110
112

113
113
114

115
115

116


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

2. Rechtsethischer Status des Tieres zwischen Objekt und

Subjekt 118
3. Konkretisierung der tierschutzrechtsethischen
Leitlinien fiir den rechtlichen Umgang mit Tieren 121
III. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts 123
1. Tiernutzungspraxis: Ein fragmentarischer Einblick 124
2. Ambivalenz des die Tiernutzungspraxis einrahmenden
Tierschutzrechts im Allgemeinen 140
2.1. Tierschutzrecht als Spannungsfeld zwischen
Tiernutzung und Tierschutz 141
2.2. Tierschutz- oder ,, Tiernutzrecht*? 144
2.3. Tierschutzrecht zwischen Humanisierung und
»Institutionalisierung® der Tiernutzungspraxis 146
3. Drei grundlegende Defizite des Tierschutzrechts im
Besonderen 149
3.1. Ungleichbehandlung von Tieren je nach
Nutzungszweck 149
3.2. Niedrige Rechtfertigungsschwelle fiir Eingriffe in
tierliche Schutzgiiter 151
3.3. Uneinheitlicher Umgang mit vergleichbaren
Htierquélerischen* Handlungen 155
IV. Schlussfolgerungen fiir die weitere Untersuchung 161
1. Unzureichende Verwirklichung der bestehenden
Tierschutzrechtsethik 161
2. Grundsatzfrage nach dem geeigneten Schutzansatz:
Tierschutz oder Tierrechte? 163
3. Ubergang vom objektivrechtlichen Tierschutz zu
subjektiven Tierrechten 171
D. Tiere als Rechtssubjekte 173
I. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen
Rechtssubjektivitit 173
1. Vorbemerkungen 173

13

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

2. Der Begriff der Rechtspersonlichkeit und seine

Anwendbarkeit auf Tiere

2.1. Rechtspersonlichkeit nach geltendem Recht
2.1.1. Rechtspersonlichkeit, Rechtssubjektivitit

und Rechtsfahigkeit
2.1.2. Rechtspersonen nach geltendem Recht
2.1.3. Historische Entwicklung des Konzepts der
Rechtspersonlichkeit
(a) Geschichtlicher Abriss des rechtlichen
Personenbegriffs
(b) Ausweitung der Rechtsgemeinschaft
als historische Konstante?
(i) Ausdehnung des Kreises der
Rechtspersonen in der
Vergangenheit
(i) Kiinftige Ausdehnung iiber den
Menschen hinaus?

2.2. Der vernunftrechtliche Personenbegriff in der
naturrechtlichen Konzeption der Rechtsperson
2.2.1. Nichtanwendbarkeit des naturrechtlichen

Personenbegriffs auf Tiere
(a) Der naturrechtliche als
,,vernunftrechtlich-
menschenrechtlicher* Personenbegriff
(b) Die Lehre von der exklusiven
Rechtspersonlichkeit des Menschen als
Vernunftwesen
2.2.2. Ambiguitét des naturrechtlichen
Personenbegriffs
(a) Verschmelzung von philosophischem
und rechtlichem Personenbegriff
(b) Der deskriptive (metaphysische)
Personenbegriff
(i) Vernunftfahigkeit als
Distinktionsmerkmal der
metaphysischen Person
(i) Der (vernunftfahige) Mensch als
Prototyp der metaphysischen
Person

14

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )

174
174

174
176

177

177

182

182

184

188

188

188

190

193

193

195

196

198


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2.3.

2.2.3.

2.2.4.

2.2.5.

Inhaltsverzeichnis

(c) Der normative (moralische)
Personenbegriff

(d) Deskriptiv-normative Doppelnatur des
naturrechtlichen Personenbegriffs

Vernunftfahigkeit als notwendige

Voraussetzung fiir Rechtspersonlichkeit?

(a) Das Problem der Rechtspersonlichkeit
nicht-vernunftfdhiger Menschen

(b) Die Fiktion der Vernunftfahigkeit als
Gattungseigenschaft des Menschen

(c) Entkoppelung von deskriptiver und
normativer Personalitét

Menschsein als notwendige Voraussetzung

fiir Rechtspersonlichkeit?

Zwischenergebnis

(a) Rechtsperson als normativer
Personenbegriff

(b) Notwendigkeit der konzeptionellen
Trennung von rechtlichem und
philosophischem Personenbegriff

(c) Krise des naturrechtlichen
Personenbegriffs?

Der rechtstechnische Personenbegriff in der
rechtspositivistischen Konzeption der
Rechtsperson

23.1.

2.3.2.

2.3.3.

234.

Rechtspersonlichkeit als rechtstechnische

Konstruktion

Rechtspersonlichkeit der juristischen

Person

Rechtspersonlichkeit der natiirlichen

Person

(a) Notwendigkeit der positivrechtlichen
Zuerkennung von Rechtspersonlichkeit

(b) Rechtspositivistische
Personenkonzeption und
naturrechtlicher Anspruch auf
Rechtspersonlichkeit

Moglichkeit einer tierlichen

Rechtspersonlichkeit

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )

202

204

206

206

208

210

213
216

217

217

219

221

222

223

224

224

226

229

15


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

2.4. Ergebnisse der Analyse des Begriffs der
Rechtsperson
2.4.1. Kein eindeutig positives Ergebnis
2.4.2. Von der Rechtspersonlichkeit zur
Rechtsfahigkeit als Schliisselbegriff
3. Der Begriff der Rechtsfiahigkeit und seine
Anwendbarkeit auf Tiere
3.1. Der Begriff des subjektiven Rechts
3.1.1. Vorbemerkungen und Eingrenzung
3.1.2. Struktur von Rechten
(a) Triadische Grundstruktur von Rechten
(b) Grundtypen von Rechten
(c) Die Struktur von Anspruchsrechten im
Besonderen
3.1.3. Inhalt von Rechten
(a) Willenstheorie der Rechte
(b) Interessentheorie der Rechte
(i) Rechte als rechtlich geschiitzte
Interessen
(i1) Rechte als begiinstigende Pflichten
oder Rechte als Griinde fiir
Pflichten
(ii1) Bedingungen potenzieller
Rechtstragerschaft
(c) Kombinationstheorie
3.1.4. Stirke von Rechten
3.2. Tiere als potenzielle Rechtstrager
3.2.1. Strukturelle Anwendbarkeit des Rechte-
Begriffs auf Tiere
3.2.2. Willens- oder Interessentheorie als
Beurteilungsmassstab?
(a) Problemstellung
(b) Schwichen der Willenstheorie
(c) Interessentheoretische Moglichkeit von
Rechten als hinreichende
Voraussetzung fiir potenzielle
Rechtsfahigkeit
3.2.3. Erste Voraussetzung potenzieller
Rechtsfahigkeit: Interessenfahigkeit

16

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )

230
230

232

235
235
235
238
238
240

243
245
246
247

247

248
253
254
255
260
260
261

261
262

266

267


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.3.

Inhaltsverzeichnis

3.2.4. Zweite Voraussetzung potenzieller
Rechtsfahigkeit: Intrinsische
Schutzwiirdigkeit

3.2.5. Verpflichtungsfahigkeit als notwendige
Voraussetzung fiir Rechtsfiahigkeit?

(a) Reziprozitit von Rechten und
Pflichten?

(b) Trennung von Rechts- und
Pflichtsubjektivitit

Tiere als aktuelle Rechtstrager?

3.3.1. Begriindbarkeit von aktuellen Tierrechten

3.3.2. Fehlende Stérke von aktuellen
,,Tierrechten®

3.3.3. Zusammenfiihrung: Aktuelle Tierrechte als
schwache Quasi-Rechte

4. Zwischenergebnis der rechtstheoretischen Analyse
5. Anmerkungen zur Frage der Wiinschbarkeit von
Tierrechten

5.1.

5.2.

Rechtsethische Bedeutung des
Rechtssubjektstatus
Rechtstechnische Bedeutung von Tierrechten

II. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer , tierlichen

Person*

1. Die ,tierliche Person® als dritte Rechtsperson
2. Bestimmung des Kreises der tierlichen Personen

2.1.

2.2.

2.3.

Notwendigkeit der Bestimmbarkeit von tierlichen

Personen

Relationale Kriterien zur Bestimmung von

tierlichen Personen

2.2.1. Néheverhéltnis des Menschen zu
Heimtieren und menschendhnlichen Tieren

2.2.2. Herrschaftsverhéltnis des Menschen iiber
Tiere

Bestimmung von tierlichen Personen aufgrund

natiirlicher Eigenschaften

2.3.1. Menschendhnliche kognitive Fahigkeiten

2.3.2. Empfindungsfahigkeit

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )

271
273
273
275
279
280
288

291
293

294

295
296

301

302
305

305

307

307

310

313

313
319

17


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

3. Eingrenzung des sachlichen Umfangs der tierlichen

Rechtsfahigkeit 324
3.1. Beriicksichtigung der relevanten Bediirfnisse und
Féhigkeiten von Tieren 324
3.1.1. Eingeschrinkter Rechte-Umfang im
Vergleich zu anderen Rechtspersonen 325
3.1.2. Differenzierung des Rechte-Umfangs
innerhalb des Kreises tierlicher Personen 328
3.2. Beriicksichtigung des Verhéltnisses zur
menschlichen Gemeinschaft 329
E. Grundrechte der tierlichen Person 333
I. Grundrechtsfihigkeit von Tieren 334
1. Der Begriff der Menschen- und Grundrechte 334
2. Grundsatz: Grundrechtsfahigkeit als Ausfluss der
Rechtsfahigkeit 336
3. Einschriankungsvorbehalt: Sind Menschenrechte
Menschen-Rechte? 339
3.1. Universalitdt oder Exklusivitit der
Menschenrechte? 340

3.2. Die fiir den Schutzzweck mancher
Menschenrechte massgebliche typische

Verletzbarkeit 344

3.3. Menschenrechte als dynamische Rechte 346

3.4. Zwischenergebnis 348

4. Konkretisierung der tierlichen Grundrechtsfdhigkeit 349

II. Allgemeines zu den Tiergrundrechten 353
1. Tiergrundrechtliche Anspriiche und Schutzbereich 353

2. Rechtfertigung von Eingriffen in Tiergrundrechte 356
2.1. Legitimes Eingriffsinteresse 357

2.2. Verhéltnismaissigkeit 358

2.2.1. Eignung und Erforderlichkeit 358

2.2.2. Verhéltnismissigkeit i.e.S. 360

III. Tiergrundrechte im Einzelnen 364
1. Recht auf Rechtspersonlichkeit 365
1.1. Bedeutung 365

1.2. Grundrechtliche Anspriiche 367

18

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhaltsverzeichnis

2. Tierwiirde
2.1. Menschenwiirde und Tierwiirde
2.1.1. Doppelnatur der Tierwiirde
2.1.2. Anndherung der Tierwiirde an die
Menschenwiirde
2.2. Konkretisierung der Tierwiirde als Grundrecht
2.2.1. Schutzbereich
2.2.2. Beispiele moglicher
Tierwiirdeverletzungen
3. Recht auf Leben
3.1. Bedeutung
3.2. Schutzbereich
4. Recht auf personliche Freiheit
4.1. Recht auf korperliche und geistige Unversehrtheit
4.2. Bewegungsfreiheit
4.3. Kerngehalt: Verbot der Folter und der grausamen
Behandlung

F. Zusammenfassung und Ausblick

I. Zusammenfassung der Untersuchungsergebnisse
II. Ausblick: Tierrechte zwischen Idealitdt und Praktikabilitat

Literaturverzeichnis

Materialien

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )

370
370
370

372
374
374

376
379
379
383
385
386
388

388

395

395
399

405

445

19


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 20.01.2026, 14:58:05.


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abkiirzungsverzeichnis

a.A.
a.a.0.
ABGB

ABL
Abs.
AEMR

Anm. d. Verf.
Art.

BBI

BGB

BGBI.
BGE
BGer
BLV

BMEL

bspw.
BV

BVerfGE
BVerwGE
bzw.

ca.

d.h.

E.

ebd.
EGMR
Einf.
EKAH

EKTV
et al.
etc.

anderer Ansicht

am angegebenen Ort

Allgemeines Biirgerliches Gesetzbuch der Republik Osterreich
vom 1. Juni 1811 (JGS Nr. 946/1811)

Amtsblatt der Européischen Union

Absatz

Allgemeine Erkliarung der Menschenrechte vom 10. Dezember
1948 (A/RES/217 A (III))

Anmerkung der Verfasserin

Artikel

Bundesblatt der Schweizerischen Eidgenossenschaft
Biirgerliches Gesetzbuch der Bundesrepublik Deutschland vom
18. August 1896, in der Fassung der Bekanntmachung vom

2. Januar 2002 (BGBI. 1 S. 42, 2909; 2003 I S. 738)
Bundesgesetzblatt (Deutschland; Osterreich)

Entscheidungen des Schweizerischen Bundesgerichts
Schweizerisches Bundesgericht

Bundesamt fiir Lebensmittelsicherheit und Veterindrwesen
(Schweiz)

Bundesministerium fiir Erndhrung und Landwirtschaft
(Deutschland)

beispielsweise

Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft vom
18. April 1999 (SR 101)

Entscheidungen des Bundesverfassungsgerichts (Deutschland)
Entscheidungen des Bundesverwaltungsgerichts (Deutschland)
beziechungsweise

circa

das heisst

Erwigung

ebenda

Europiischer Gerichtshof fiir Menschenrechte

Einflihrung

Eidgendssische Ethikkommission fiir die Biotechnologie im
Ausserhumanbereich

Eidgendssische Kommission fiir Tierversuche

et alii/et aliae

et cetera

21

am 20.01.2026, 14:58:05. i)


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abkiirzungsverzeichnis

EU
f./Af.
Fn.
GG

GPK-SR

h.M.

Hervorh. d. Verf.
Hrsg.

ie.S.

.S.v.

i.V.m.

iw.S.

lit.

LR

m.E.

Nr.
OR

RK-SR
Rn.

S.

SR
StGB

TierSchG

TSchG
TSchG/O
TSchV

u.a.
UBI

UNO-Pakt II

usw.

22

Européische Union

folgende

Fussnote

Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland vom 23. Mai
1949 (BGBI. I S. 1; zuletzt gedndert durch das Gesetz vom

11. Juli 2012, BGBI. T S. 1478)

Geschiftspriifungskommission des Sténderates

herrschende Meinung

Hervorhebung der Verfasserin

Herausgeber/-in/-innen

im engeren Sinne

im Sinne von

in Verbindung mit

im weiteren Sinne

littera

Systematische Sammlung der liechtensteinischen Rechtsvor-
schriften

meines Erachtens

Nummer

Bundesgesetz vom 30. Mirz 1911 betreffend die Ergdnzung
des Schweizerischen Zivilgesetzbuches (Fiinfter Teil: Obliga-
tionenrecht; SR 220)

Kommission fiir Rechtsfragen des Standerates

Randnummer

Seite

Systematische Sammlung des Bundesrechts

Schweizerisches Strafgesetzbuch vom 21. Dezember 1937 (SR
311.0)

Tierschutzgesetz der Bundesrepublik Deutschland vom 24. Juli
1972, in der Fassung der Bekanntmachung vom 18. Mai 2006
(BGBL.IS. 1206, 1313)

Schweizerisches Tierschutzgesetz vom 16. Dezember 2005 (SR
455)

Bundesgesetz der Republik Osterreich iiber den Schutz der Tie-
re vom 28. September 2004 (BGBI. I Nr. 118/2004)
Schweizerische Tierschutzverordnung vom 23. April 2008 (SR
455.1)

unter anderem

Unabhingige Beschwerdeinstanz fiir Radio und Fernsehen
(Schweiz)

Internationaler Pakt {iber biirgerliche und politische Rechte
vom 16. Dezember 1966 (SR 0.103.2)

und so weiter

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

v.a.
vgl.

vs.
VTSchS

z.B.
ZGB

Ziff.
zit. n.

vor allem
vergleiche
versus

Abkiirzungsverzeichnis

Verordnung des BLV iiber den Tierschutz beim Schlachten vom

12. August 2010 (SR 455.110.2)

zum Beispiel
Schweizerisches Zivilgesetzbuch vom 10. Dezember 1907 (SR

210)
Ziffer
zitiert nach

23

am 20.01.2026, 14:58:05.


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 20.01.2026, 14:58:05.


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Einleitung

1. Hintergrund der Untersuchung

Die Idee von Tierrechten, wenngleich nicht neuartig,! hat in den letzten
Jahrzehnten zunehmende Aufmerksamkeit erfahren und an Aktualitéit ge-
wonnen, mag aber als Gegenstand einer rechtswissenschaftlichen Untersu-
chung ungewdhnlich anmuten. ,,Tierrechte® werden in erster Linie als
(moral-)philosophische Thematik abgehandelt und bezeichnen typischer-
weise, in Anlehnung an die Menschenrechte, moralische Rechte von Tie-
ren, die ihnen kraft einer angeborenen Eigenschaft (wie etwa Bewusst-
seins- oder Empfindungsféhigkeit) zukommen sollen.? In den Blick ge-
nommen werden dabei namentlich jene fundamentalen Rechte, die im
menschlichen Kontext unter dem Begriff der Grundrechte firmieren, etwa
das Recht auf Leben, korperliche Unversehrtheit und (Bewegungs-)Frei-
heit.

Den Beginn der modernen Tierrechtsdebatte markierten die Werke
PeTER SINGERS? und Tom ReGANs;* darauf aufbauend wurde die Tierrechts-
theorie insbesondere im Rahmen der angewandten Ethik ausgereift, in jlin-
gerer Zeit aber etwa auch durch die politische Philosophie’ aufgegriffen

1 Als historische Vorldufer der Tierrechtstheorie zu nennen sind insbesondere HENRY
S. Sart, Animals’ Rights Considered in Relation to Social Progress (London 1894)
und LEoNARD NELSON, System der philosophischen Ethik und Padagogik (Gottingen
1932).

2 NIESEN, S. 48 ordnet die Tierrechtstheorie — die Idee fundamentaler Rechte, die Tie-
ren aufgrund ihrer Natur (ihrer Interessen, Fahigkeiten und Verletzlichkeiten) zuste-
hen — dabei als naturrechtliche ein. Fiir die Charakterisierung als ,,naturrechtlicher
Ansatz® ist es ihm zufolge unerheblich, welcher philosophischen Grundlage sich
die Tierrechtsidee bedient — ausschlaggebend ist, dass Rechte aus der Natur der Tie-
re abgeleitet und als ,,unabhéngig von allen institutionellen Strukturen® existierend
gedacht werden.

3 PETER SINGER, Animal Liberation: A New Ethics for Our Treatment of Animals
(New York 1975).

4 Tom ReGaN, The Case for Animal Rights (Berkeley 1983).

5 Insbesondere SUE DoNaLDsoN/WILL KyMLICKA, Zoopolis: A Political Theory of Ani-
mal Rights (New York 2011); ALaspaR CocHRANE, Animal Rights Without Libera-
tion: Applied Ethics and Human Obligations (New York 2012); RoBERT GARNER, A

25

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Einleitung

und weiterentwickelt. Die Tierrechtsidee tritt aber auch in rechtlichen Zu-
sammenhingen in Erscheinung: So waren gerade in jlingster Vergangen-
heit weltweit Versuche zu verzeichnen, in gerichtlichen Verfahren Rechte
fiir Tiere zu erwirken. Besondere Erwéhnung verdienen hier die Entschei-
de eines argentinischen Gerichts (2014),° das im Rahmen eines Obiter
Dictums einen Orang-Utan als Rechtsperson anzuerkennen und ihm einen
Anspruch auf Rechte zuzuerkennen schien, sowie eines US-amerikani-
schen Gerichts (2015),7 das auf die Habeas-Corpus-Klage zweier in einem
Versuchslabor gehaltener Schimpansen (vertreten durch das Nonhuman
Rights Project) in einem ersten Schritt eintrat.® Indische Gerichte haben
iiberdies bereits eine bemerkenswerte Rechtsprechung zu Tierrechten ent-
wickelt. Beachtenswert sind hier etwa die Erwdgungen des Kerala High
Court: ,,[1]t is not only our fundamental duty to show compassion to our
animal friends, but also to recognise and protect their rights. [...] If humans
are entitled to fundamental rights, why not animals? In our considered
opinion; legal rights shall not be the exclusive preserve of the humans
which has to be extended beyond people thereby dismantling the thick le-
gal wall with humans all on one side and all non-human animals on the
other side. While the law currently protects wild life and endangered
species from extinction, animals are denied rights, an anachronism which
must necessarily change.“? Auch der Supreme Court of India hat in der
Folge fundamentale Rechte der Tiere anerkannt und diese weiter konkreti-
siert.!® Nicht zuletzt sind auch im geschriebenen (kontinentaleuropéi-
schen) Recht bedeutsame Entwicklungen im Tierschutz zu verzeichnen;
insbesondere die verfassungsrechtliche Verankerung und somit Aufwer-

Theory of Justice for Animals: Animal Rights in a Nonideal World (Oxford/New
York 2013).

6 Camara Federal de Casacion Penal (Buenos Aires), Sala II, Entscheid-Nr. CCC
68831/2014/CFCI1 vom 18.12.2014.

7 Supreme Court of the State of New York, County of New York, Index
Nr. 152736/2015 vom 20.4.2015 (order to show cause).

8 In einem zweiten Schritt lehnte das Gericht den writ of habeas corpus indes ab
(Supreme Court of the State of New York, County of New York, Index
Nr. 152736/2015 vom 29.7.2015).

9 Kerala High Court, N.R. Nair And Ors., Etc. Etc. vs Union Of India (Uoi) And
Ors., AIR 2000 Ker 340, 6.6.2000, Nr. 13 (Hervorh. d. Verf.).

10 Supreme Court of India, Animal Welfare Board of India vs A. Nagaraja & Ors,
Civil Appeal No. 5387, 7.5.2014; darauf Bezug nehmend Delhi High Court, Peo-
ple for Animals vs Md Mohazzim & Anr, CRL. M.C. No. 2051/2015, 15.5.2015.

26

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Hintergrund der Untersuchung

tung des ethischen Tierschutzes etwa in der Schweiz, Deutschland und
Osterreich, die Anerkennung eines Eigenwerts bzw. einer Wiirde von Tie-
ren sowie insgesamt eine zunehmende und strengere nationale und supra-
nationale tierschutzrechtliche Regulierung.

In der deutschsprachigen!! Rechtswissenschaft findet die Thematik der
Tierrechte nur wenig Beachtung. Eine rechtsethische Debatte um Eigen-
rechte der Tiere (bzw. der Natur) findet zwar schon seit den 1970er-Jahren
statt,!? fiihrt im juristischen Diskurs allerdings eine Randexistenz. Ferner
hat sich zwar eine iiberschaubare Fachliteratur zum Tierschutzrecht her-
ausgebildet; die Idee von Tierrechten wird dort indes kaum rezipiert oder
bloss als exotische Marginalie adressiert. Eine {ibergreifende rechtswissen-
schaftliche Befassung mit der Tierrechtsidee steht bisher jedenfalls aus. In
aller Regel bleibt es — taucht die Frage nach Tierrechten iiberhaupt auf —
beim knappen rechtsdogmatischen Hinweis, dass Tiere keine Rechtssub-
jekte sind und daher auch keine Rechte haben konnen. Sollen ,,moralische
Tierrechte® indes einst als juridische Rechte institutionelle Anerkennung
und Absicherung durch die Rechtsordnung erfahren, so muss die Frage
nach Tierrechten unweigerlich auch im rechtlichen Kontext gestellt wer-
den. Aus rechtswissenschaftlicher und insbesondere rechtstheoretischer
Sicht stellt sich hierbei namentlich die Frage, ob Tierrechte, d.h. eigentli-
che juridische Rechte von Tieren, tiberhaupt sinnvoll denkbar sind: Koén-
nen Tiere grundsétzlich Rechtssubjekte bzw. Rechtstrager sein? Und kon-
kreter, konnten Tiere einige der gleichen fundamentalen Rechte wie Men-
schen haben? Und warum sollten diese Fragen iiberhaupt ergriindet wer-
den? Schliesslich gibt es ja bereits Tierschutzgesetze, in der Schweiz gar
eines der weltweit strengsten'? — reicht das bestehende Tierschutzrecht

11 Im angloamerikanischen Raum ist bereits eine reichhaltige juristische Befassung
mit ,,animal rights* zu beobachten. Geprigt wurde die Diskussion insbesondere
durch Gary L. FranciONE (z.B. Introduction to Animal Rights: Your Child or the
Dog?, Philadelphia 2000) und SteveNn M. WisE (z.B. Rattling the Cage: Toward
Legal Rights for Animals, New York 2000).

12 Entziindet wurde diese Debatte namentlich durch CuristorHER D. StoNE, Should
Trees Have Standing? Toward Legal Rights for Natural Objects (45 Southern Cali-
fornia Law Review 450-501 (1972)) und im deutschsprachigen Raum weiterge-
fiihrt etwa durch JORG LEIMBACHER, Die Rechte der Natur (Basel 1988) und Bear
SitTER, Plddoyer fiir das Naturrechtsdenken. Zur Anerkennung von Eigenrechten
der Natur (Basel 1984); siche dazu auch PraETORIUS/SALADIN, S. 5 ff.

13 Die Schweiz verfiigt im internationalen Vergleich nach allgemeiner Ansicht iiber
»eines der besten und fortschrittlichsten Tierschutzgesetze der Welt“, so ReBsa-

27

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Einleitung

nicht aus? Besteht iiberhaupt eine Notwendigkeit, vom aktuellen Schutz-
ansatz abzuweichen?

Ungeachtet einiger nennenswerter Ausnahmen, die Ansétze einer tief-
greifenderen rechtswissenschaftlichen Auseinandersetzung mit dieser The-
matik erkennen lassen — so namentlich die Abhandlungen von JOHANNES
CASPAR, !4 MALTE-CHRISTIAN GRUBER!S und CaroLIN Raspi!® — sind solche
Fragen noch weitgehend ungeklirt. Die vorliegende Untersuchung be-
zweckt, mittels rechtstheoretischer Grundlagenarbeit zur Schliessung die-
ser Liicke beizutragen und die Idee von Tierrechten so rechtswissenschaft-
lich weiter auszureifen.

1. Zielsetzung und Aufbau

Die vorliegende Untersuchung handelt von der Thematik der Tierrechte
als rechtswissenschaftlicher Fragestellung — ihre Kernzielsetzung ist, die
Tierrechtsfrage aus rechtlicher Perspektive zu untersuchen. Sie ist nicht als
rechtsdogmatische Abhandlung zu werten, sondern in erster Linie als
rechtstheoretische Untersuchung einer Neukonzeption der Rechtsstellung
und des Rechtsschutzes von Tieren auf rechtsethischer Basis. Die Tier-
rechtsidee soll dabei allerdings nicht im luftleeren Raum aufgegriffen,
sondern in den vorhandenen Rechtsrahmen eingebettet werden. Ausgangs-
punkt der Untersuchung bildet daher das bestehende Tierschutzrecht,!’
dessen Starken und Schwichen im Sinne eciner ,,dialektischen Weiterent-
wicklung® als Grundlage fiir eine potenzielle Herausbildung von Tierrech-
ten betrachtet werden sollen. Die Untersuchung ist entsprechend in zwei

MEN-ALBISSER, S. 1; auch WISSENSCHAFTLICHER BEIRAT AGRARPOLITIK BEIM BMEL,
S. 106.

14 JoHanNEs Caspar, Tierschutz im Recht der modernen Industriegesellschaft. Eine
rechtliche Neukonstruktion auf philosophischer und historischer Grundlage (Ba-
den-Baden 1999).

15 MaLTeE-CHriSTIAN GRUBER, Rechtsschutz fiir nichtmenschliches Leben. Der morali-
sche Status des Lebendigen und seine Implementierung in Tierschutz-, Natur-
schutz- und Umweltrecht (Baden-Baden 2006).

16 CaroLiN Raspt, Die tierliche Person. Vorschlag einer auf der Analyse der Tier-
Mensch-Beziehung in Gesellschaft, Ethik und Recht basierenden Neupositionie-
rung des Tieres im deutschen Rechtssystem (Berlin 2013).

17 Anzumerken ist, dass sich die Ausfiihrungen zum geltenden Recht, soweit nicht
anders vermerkt, auf die schweizerische Rechtsordnung beziehen (unter Beriick-
sichtigung des deutschen und dsterreichischen Rechts).

28

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Zielsetzung und Aufbau

Hauptteile (mit jeweils zwei Unterkapiteln) gegliedert: eine Analyse des
geltenden, objektivrechtlichen Tierschutzes und die rechtstheoretische Er-
griindung eines neuen, subjektivrechtlichen Tierschutzes — von Tierrech-
ten.

Im ersten Hauptteil werden in Kapitel B. zunédchst die fiir die tierschutz-
rechtliche Diskussion wesentlichen tierethischen Grundlagen erarbeitet.
Geboten ist dies, weil der rechtliche Tierschutz eng mit (tier-)ethischen
Uberlegungen zum moralisch richtigen Umgang des Menschen mit Tieren
verwoben ist. Zum Abschluss sollen hier wesentliche Postulate der aktuel-
len Tierethik festgehalten werden, die als ,,Leitlinien fiir den rechtlichen
Umgang mit Tieren“ in den der nachfolgenden Uberpriifung des Tier-
schutzrechts zugrunde gelegten rechtsethischen Beurteilungsmassstab ein-
fliessen.

In Kapitel C. folgt sodann eine kritische Analyse des geltenden Tier-
schutzrechts unter (tierschutz-)rechtsethischen Gesichtspunkten. Hierzu
werden zunichst der aktuelle rechtliche Umgang mit und Schutz von Tie-
ren in den Grundziigen dargestellt sowie die wesentlichen Charakteristika
der geltendem Tierschutzrecht zugrunde liegenden Ethik — der aktuellen
Tierschutzrechtsethik — herausgearbeitet und die fiir den rechtlichen Tier-
schutz massgeblichen tierschutzrechtsethischen Leitlinien konkretisiert.
Darauf aufbauend soll der tierschutzrechtsethische Anspruch an den Um-
gang mit Tieren, wie er sich aus den geltendes Tierschutzrecht fundieren-
den Grundprinzipien ergibt, sowohl mit dem tatsdchlichen Umgang mit
Tieren (der Tiernutzungspraxis) als auch mit der konkreten Ausgestaltung
des Tierschutzrechts abgeglichen werden. Im Rahmen dieses Abgleichs
sollen mogliche Diskrepanzen und grundlegende Defizite des geltenden
Tierschutzrechts identifiziert werden, die es im Hinblick auf zukiinftige
Ausformungen des rechtlichen Tierschutzes zu beheben gélte. Hierbei
geht es letztlich um die zentrale Frage, inwieweit das geltende Tierschutz-
rechtsregime die bestehende Tierschutzrechtsethik zu verwirklichen ver-
mag bzw. zu deren Verwirklichung konzeptionell {iberhaupt geeignet ist.

Der zweite Hauptteil dient der rechtstheoretischen Ergriindung und
Substanziierung der Moglichkeit eines subjektivrechtlichen Tierschutzes.
In Kapitel D. wird schwerpunktméssig der Frage nachgegangen, ob Tiere
als Rechtssubjekte prinzipiell liberhaupt denkbar sind. Zu diesem Zweck
soll in einem ersten Schritt zunichst der Begriff der Rechtspersonlichkeit
in der naturrechtlichen und rechtspositivistischen Konzeption im Hinblick
auf seine Anwendbarkeit auf Tiere analysiert werden. In einem zweiten
Schritt wird der Begriff des subjektiven Rechts in den Blick genommen

29

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A. Einleitung

und hierbei zum einen untersucht, ob Tiere potenziell Rechtstriger sein
konnen und zum anderen, ob sie moglicherweise bereits als aktuelle
Rechtstrager zu betrachten sind. Hieran anschliessend soll ein mogliches
wtierliches Rechtssubjekt™ in den Grundziligen konstruiert und ausgestaltet
werden.

In Kapitel E. wird schliesslich ein spezifischer Ausschnitt eines mogli-
chen, subjektivrechtlichen Tierschutzes gesondert beleuchtet: Grundrechte
von Tieren. Nach einer grundsitzlichen Diskussion, ob die Figur der Men-
schen- und Grundrechte konzeptionell iiberhaupt auf Tiere Anwendung
finden konnte, folgen allgemeine Anmerkungen zu Tiergrundrechten so-
wie eine Darstellung moglicher Tiergrundrechte im Einzelnen — auch im
Hinblick auf ihre praktische Bedeutung.

Nicht Gegenstand der Untersuchung bilden hingegen Aspekte der Prak-
tikabilitdt, Umsetzbarkeit und der verfahrensrechtlichen Ausgestaltung ei-
nes subjektivrechtlichen Tierschutzes — Zielsetzung der Untersuchung ist
in erster Linie die theoretische Ergriindung und Ausarbeitung von Tier-
rechten, nicht jedoch die Erarbeitung von praktischen Umsetzungsvor-
schldgen.

30

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

Tierschutz, auch der rechtliche, stellt in erster Linie ein moralisches Postu-
lat dar!'8 und handelt im Kern von der moralischen Frage, wie der Mensch
(die Gesellschaft, das Recht) mit Tieren umgehen sollte. Die tierschutz-
rechtliche Diskussion ist entsprechend eng verwoben mit philosophischen
und ethischen Uberlegungen zur Schutzbediirftigkeit und Schutzwiirdig-
keit von Tieren und zu den ihnen daraus erwachsenden Anspriichen. Diese
Tiere betreffende Ethik gestaltet den Inhalt dessen mit, was das Recht zum
Schutz der Tiere normiert bzw. normieren sollte. Fiir ein angemessenes
Verstindnis des rechtlichen Tierschutzes ist es daher unerldsslich, zu-
nidchst in dessen philosophischen und ethischen Grundlagen einzufiihren.

1. Vorbemerkungen zum Begriff des Tierschutzes

In Anbetracht der zentralen Bedeutung des (rechtlichen) Tierschutzbe-
griffs fir die vorliegende Untersuchung scheint es an erster Stelle geboten,
einige definitorische Bemerkungen vorauszuschicken. Unter dem Oberbe-
griff des Tierschutzes firmieren gemeinhin sdmtliche Bestrebungen und
Massnahmen, Leben, Wohlbefinden, Unversehrtheit und Wiirde des Tieres
zu schiitzen.! Tierschutz, der sich das tierliche Individuum als Bezugs-
punkt nimmt, wird vom Artenschutz abgegrenzt, welcher als Teil des Na-
turschutzes auf die Erhaltung von Tierarten gerichtet ist.2? Tierschutz um-
fasst sodann nicht den Schutz des Menschen vor Tieren;2! umgekehrt ist
Tierschutz aber immer Schutz der Tiere durch den Menschen,?? ferner in

18 Siehe nur BGE 115 IV 248 S.254 E. 5.a. und BBI 1999 9484, S. 9488 f.; ferner
etwa GoeTscHEL, Kommentar, Art. 1, Nr. 3 und Lorz/METZGER, Einf., Rn. 26.

19 Siehe BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S.23, Horanvi, S.149, Kopernik, S.12,
Leonparakis, Ethik, S. 22, von LoEeper, Einfithrung, Rn. 42 und Teutsch, Lexikon,
S.208.

20 Sieche BOLLIGER/GOETSCHEL/RICHNER/SPRING, S.5 und von Lokper, Einfiihrung,
Rn. 52.

21 Siehe Errass, Rn. 13.

22 Siehe GEHRIG, S. 3 und Lorz/METZGER, Einf., Rn. 14.

31

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

der Regel Schutz vor dem Menschen.?3 Neben unmittelbar bezwecktem
Tierschutz kann (mittelbarer) Tierschutz auch eine zufillige, mdglicher-
weise zwar erwiinschte, insgesamt aber beildufige und untergeordnete Ne-
benfolge oder Reflexwirkung einer Handlung darstellen.?* Eine weitere
Differenzierung kann hinsichtlich der Motive fiir den (unmittelbaren) Tier-
schutz vorgenommen werden: Beziiglich des sie leitenden Interesses am
Tierschutz sind der anthropozentrische (indirekte, derivative) und der ethi-
sche (direkte, origindre) Tierschutz voneinander zu unterscheiden.?> Fiir
den anthropozentrischen Tierschutz sind in erster Linie menschliche, ins-
besondere okonomische,2¢ aber auch dsthetische,?’ soziale?® oder kulturel-
1e2? Interessen ausschlaggebend.?? Anthropozentrischer Tierschutz schiitzt

23 Obschon Tierschutz in erster Linie Schutz vor Menschen, d.h. in der Regel Schutz
vor negativen menschlichen Einwirkungen bedeutet, kommt ausnahmsweise auch
ein Schutz vor anderen Tieren, Pflanzen, Mikroorganismen oder der Umwelt in
Betracht. Siehe Lorz/METZGER, Einf., Rn. 13 und 29 und BoLLIGER/RICHNER/RUTTI-
MANN, S. 23.

24 Siehe von Loeper, Einfithrung, Rn. 53 und Lorz/METZGER, Einf., Rn. 28.

25 Siche Caspar, Tierschutz, S.380, LEoNnpaRrAkis, Ethik, S.22 und Teutsch, Lexi-
kon, S. 208.

26 Der 6konomische Tierschutz ist wirtschaftlich motiviert. Das Tier wird hier als
Ware, als wirtschaftliches Produkt und Produktionsmittel geschiitzt, weil dies
einen wirtschaftlichen Nutzen bringt. Siehe dazu Lorz/METzGER, Einf., Rn.21;
auch voN LoEpeRr, Einfithrung, Rn. 45.

27 Der asthetische Tierschutz liegt in der Empfindsamkeit des Menschen begriindet —
im Wunsch, Tiermisshandlungen nicht unmittelbar miterleben zu miissen. Charak-
teristisch hierfiir sind z.B. Vorschriften fritherer Tierschutzgesetze, welche die
Strafbarkeit einer Tierquilerei von der Wahrnehmung durch Dritte abhingig
machten. Siehe dazu Lorz/METZGER, Einf., Rn. 22; auch von LoEper, Einflihrung,
Rn. 46.

28 Caspar, Stellung, S.260f. fiihrt auch soziale Motive fiir den anthropozentrischen
Tierschutz an. Zuriickgehend auf Kant wird hier die sittliche Verrohung und Ab-
stumpfung durch Tierquélerei und die damit einhergehende Gefdhrdung menschli-
cher Rechtsgiiter adressiert.

29 Der kulturelle Tierschutz ist durch kulturelle Interessen motiviert. Zu denken ist
etwa an die Erhaltung traditioneller Haustierrassen oder an die Haltung und Pflege
von Tieren zu erzieherischen Zwecken. Siehe dazu Lorz/METzGER, Einf., Rn. 23;
auch voN LoEper, Einfithrung, Rn. 47.

30 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S.24 und Horanyi, S. 150f.; ausfiihrlich zu
den Facetten des anthropozentrischen Tierschutzes Caspar, Industriegesellschaft,
S. 98 ff. und Gerick, S. 198 ff.; zur neuzeitlichen Entstehungsgeschichte des an-
thropozentrischen Tierschutzgedankens CaspAr, Tierschutz, S. 381 ff.

32

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Vorbemerkungen zum Begriff des Tierschutzes

das Tier folglich weil und soweit dies im Interesse des Menschen liegt.3!
Demgegeniiber beruht der ethische Tierschutz auf der moralischen Uber-
zeugung, dass Tiere als empfindungsfahige Mitgeschopfe um ihrer selbst
willen zu schiitzen sind.3? Der ethische Tierschutz anerkennt einen Eigen-
wert und eigene Interessen der Tiere und postuliert die Schutzwiirdigkeit
des Tieres ,,ausserhalb des Fadenkreuzes menschlicher Interessen‘.33 Hin-
sichtlich der Schutzrichtung stehen schliesslich — je nach Auspragung des
ethischen Tierschutzes — die Interessen, die Wiirde oder die Rechte der
Tiere im Vordergrund.3*

Mit dieser Substanziierung des Tierschutzbegriffs ist auch der Begriff
des rechtlichen Tierschutzes im Wesentlichen mit einem Inhalt versehen.
Ohne den Tierschutzrechtsbegriff im Rahmen dieser allgemeinen Bestim-
mung auf geltendes Tierschutzrecht zu begrenzen, soll er nach dem bisher
Gesagten in einem weiten Sinne sdmtliche rechtliche Normen, Bestrebun-
gen und Konzepte umfassen, die sich mit dem Tierschutz befassen, d.h.
die auf den Schutz von Wohlbefinden, Leben, Wiirde und Unversehrtheit
der Tiere abzielen.3>

31 Siche BiNDER, Beitrdge, S.25; siche auch GEeHRrIG, S. 4 und Lorz, S. 474; zum an-
thropozentrischen Tierschutz ferner TEutscH, Lexikon, S. 18 f.

32 Siehe Teutsch, Lexikon, S.59; siche auch BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 24 f.,
Horanvt, S. 151, von Loeper, Einfithrung, Rn. 48 und MicHEL, Tierschutzgesetzge-
bung, S. 599.

33 Caspar, Tierschutz, S.391; Caspar pointiert den Gegensatz zwischen den unter-
schiedlich motivierten Tierschutzbestrebungen folgendermassen: Der anthropo-
zentrische Tierschutz bezweckt den Schutz der Tiere als Objekte menschlicher In-
teressen, wohingegen der ethische Tierschutz unter Tierschutz gerade den Schutz
der Tiere vor dem Zugriff durch menschliche Interessen versteht. Siehe ebd.,
S. 381.

34 Zu den drei Hauptstromungen innerhalb des ethischen Tierschutzes — Interessen-
schutztheorie, Prinzip der geschopflichen Wiirde und Tierrechtstheorie — siche
Horanyi, S.151f; auch GoerscHiL, Grundrechte, S.30-32 und HAMBURGER,
S. 244.

35 Siehe auch MicHeL, Tierschutzgesetzgebung, S. 597 und BoLLIGER/RICHNER/RUTTI-
MANN, S. 28; zum Begriff des Tierschutzrechts auch hinten C.I.1.

33

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

Die Tierethik fragt nach dem moralisch richtigen Umgang des Menschen
mit Tieren.3¢ Eine solchermassen abgesteckte Definition der Tierethik ba-
siert freilich auf der Pramisse, dass Tiere tiberhaupt in den Bereich der
Moral fallen und dass der menschliche Umgang mit Tieren iiberhaupt mo-
ralische Fragen aufwirft. Wird dies — wie in der Vergangenheit besonders
hiufig3? — verneint, werden auch moralische Normen Tiere betreffend
weitgehend gegenstandslos. Erst durch die grundsitzliche Anerkennung
einer moralischen Relevanz werden Tiere Gegenstand moralischer Nor-
men und der sich mit diesen beschéftigenden Ethik — der Tierethik.3® In
einem strikten Sinne umfasst die Tierethik demnach nur Fragen des ,,Wie*
(wie sieht ein moralisch richtiger Umgang mit Tieren aus?), nicht des
,Ob* (muss mit Tieren liberhaupt moralisch richtig umgegangen wer-
den?).3? Fiir die Zwecke dieser Einfiihrung in die ethischen Grundlagen
des Tierschutzes, insbesondere zur Einbettung in den ideengeschichtlichen
Kontext, scheint es indes angemessener, in einem umfassenderen Sinne
auch diese vorgelagerte Thematik zu beriicksichtigen, sodass es nachfol-
gend zunéchst die Grundfrage nach dem moralischen Status von Tieren zu
adressieren gilt.#0

Unter dem Begriff des moralischen Status wird die Frage abgehandelt,
ob einem Wesen um seiner selbst willen moralische Riicksicht geschuldet

36 Siehe Kress, Uberblick, S.337; siche auch LENGAUER/LUY, S.2742, wonach die
Tierethik sich ,,mit der moralphilosophischen Reflexion der Mensch-Tier-Bezie-
hung [beschiftigt], d.h. mit sémtlichen Aspekten der Riicksichtnahme auf Tiere als
Individuen (Tierschutz).

37 ,,Wie die Hausfrau, die die Stube gescheuert hat, Sorge tréigt, dass die Tiire zu ist,
damit ja der Hund nicht hereinkomme und das getane Werk durch die Spuren sei-
ner Pfoten entstelle, also wachen die européischen Denker dariiber, dass ihnen kei-
ne Tiere in der Ethik herumlaufen.* SCHWEITZER, S. 295.

38 Zum traditionellen Schweigen der Moralphilosophie betreffend Tiere und zur im-
pliziten Normativitdt der Aufnahme der Tierfrage in die Ethik siehe GErick,
S. 148f.

39 Zu den beiden Ebenen Rirpe, Ethik, S. 94.

40 Erst wenn der moralische Status von Tieren grundsétzlich bejaht wird, treten nach-
folgend die Modalitdten der moralischen Beriicksichtigung von Tieren innerhalb
der moralischen Gemeinschaft in den Vordergrund (welcher moralische Status?).
Siche BArRANZKE, Subjekt, S. 98, BArRaNzKE, Tiere, S. 24 und Rippg, Ethik, S. 94.

34

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

ist.#! Einen moralischen Status zu haben bedeutet, Mitglied der morali-
schen Gemeinschaft zu sein.*> Die moralische Gemeinschaft bezeichnet
den Bereich moralischer Objekte;*? ihre Mitglieder haben einen intrinsi-
schen Wert** und einen Anspruch auf direkte moralische Beriicksichti-
gung. Demgegeniiber kommt jenen Wesen ausserhalb der moralischen Ge-
meinschaft hochstens ein instrumenteller Wert und keine bzw. bloss indi-
rekte, d.h. nicht um ihrer selbst willen erfolgende moralische Beriicksich-
tigung zu. Die Bestimmung des moralischen Status eines Wesens héngt
massgeblich davon ab, welche Kriterien zur Abgrenzung der moralischen
Gemeinschaft herangezogen werden. Die Frage nach dem moralischen
Status ist daher in erster Linie die Frage nach den Fihigkeiten oder Eigen-
schaften, die moralisch relevant sind, d.h. die ein Wesen haben muss, um
moralische Anspriiche zu haben.*3

Hinsichtlich der Frage, ob Tieren ein moralischer Status zukommt, sind
grundsitzlich zwei antithetische Positionen zu unterscheiden: Entweder
konnen Tiere der moralischen Gemeinschaft nicht angehoren, weil nur
Menschen moralische Objekte sind (Anthropozentrismus), oder ein eigener
moralischer Wert von Tieren wird anerkannt, sodass sie um ihrer selbst

41 Siehe Kress, Uberblick, S. 339; auch DEGrazia, Animal Rights, S. 13 f. und Danz,
S. 12; ausfiihrlich zum moralischen Status Morris, S. 258-260.

42 Siehe Morris, S.260f.; in der Regel wird ,.einen moralischen Status haben*
gleichgesetzt mit ,,Mitglied der moralischen Gemeinschaft sein®, d.h. mit ,,einen
positiven moralischen Status haben. Vorliegend wird dieser Lesart gefolgt. Je-
doch kann der Begriff des moralischen Status auch dahingehend verstanden wer-
den, dass er die Stellung eines Wesens innerhalb des moralischen Universums de-
finiert. Der moralische Status eines Wesens kann dann jener des Mitglieds der mo-
ralischen Gemeinschaft sein oder jener des ausserhalb der moralischen Gemein-
schaft stehenden Wesens. Siche ebd., S. 256.

43 Moralische Objekte sind die Begiinstigten bzw. Gegenstinde moralischer Ver-
pflichtungen. Moralische Subjekte sind demgegeniiber die Akteure der Moral — je-
ne, die moralisch handeln. Sieche hierzu Bapura, S. 196, FRANKENA, S.273 und
RirpE, Ethik, S. 93.

44 In der Moralphilosophie wird zwischen intrinsischem und instrumentellem Wert
unterschieden. Etwas hat einen instrumentellen Wert, wenn es fiir menschliche In-
teressen von Nutzen ist. Hat etwas jedoch einen Wert, der unabhdngig von
menschlicher Nutzbarkeit existiert, also eigensténdig ist, spricht man von einem
intrinsischen Wert. Siehe KarLrLnorr, S. 113 und Rippe, Ethik, S. 101; auch Morris,
S. 258.

45 Siehe AcH, Lassie, S. 33; auch Baranzke, Tiere, S. 23.

35

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

willen moralisch zu beriicksichtigen sind (Physiozentrismus).*¢ Bei letzte-
rer Ansicht ist weiter zu spezifizieren, welches Kriterium flir den morali-
schen Status entscheidend sein soll, d.h. welche Tiere moralisch zu inklu-
dieren sind. So ist die moralische Beriicksichtigung beim Pathozentrismus
auf empfindungsfahige Tiere begrenzt, wohingegen sie sich beim Biozen-
trismus, der allen Lebewesen einen moralischen Status einrdumt, weit tiber
das Tierreich hinaus erstreckt.*

1. Anthropozentrismus
1.1. Moralischer Anthropozentrismus

Anthropozentrismus bezeichnet die Ansicht, dass nur Menschen einen mo-
ralischen Status haben und moralisch zu beriicksichtigen sind.*® Der
menschliche Umgang mit Tieren ist hier nicht Gegenstand der Ethik, weil
Menschen gegeniiber Tieren nicht (direkt) moralisch verpflichtet sind.*’
Begrifflich wird der hier beschriebene moralische vom epistemischen An-
thropozentrismus unterschieden:3° Der epistemische Anthropozentrismus
weist auf die Tatsache hin, dass der Mensch sich die Welt und moralische
Vorstellungen nur in menschlichen Begriffen erschliessen kann, d.h. dass
der menschliche Standpunkt unausweichlich konstitutiv ist fiir die
menschliche Wahrnehmung und Moral.>! Genauer behauptet der epistemi-

46 Der Physiozentrismus als Gegenbegriff zum Anthropozentrismus umfasst alle Po-
sitionen, die (Teilen) der nichtmenschlichen Natur einen moralischen Status zu-
sprechen. Neben dem Pathozentrismus und Biozentrismus wird auch der Okozen-
trismus, welcher der gesamten (belebten und unbelebten) Natur einen moralischen
Wert zuspricht, den physiozentrischen Positionen zugeordnet. Siche Kress, Uber-
blick, S. 342.

47 Siehe Rirpe, Ethik, S. 98; dazwischen wére der ,,Zoozentrismus* anzusiedeln, der
einen moralischen Status fiir alle und nur fiir Tiere einfordert. Vgl. zum Zoozen-
trismus KUuHLMANN, S. 163.

48 Siche RirpE, Ethik, S. 95.

49 Siehe GRrUEN, S. 2.

50 Zur Unterscheidung zwischen epistemischem und moralischem Anthropozentris-
mus MavRr, S.20ff.; auch Ach, Lassie, S. 39 ff. (axiologischer und epistemologi-
scher Anthropozentrismus).

51 Siehe Kress, Uberblick, S. 343 und Rippg, Ethik, S. 94 f.; diese Form des Anthro-
pozentrismus ist indes mit der menschlichen Perspektive untrennbar verbunden.
Zur Unausweichlichkeit des epistemischen Anthropozentrismus siche MAvYRr, S. 22.

36

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

sche Wertanthropozentrismus, dass moralische Werte nicht in der Natur
selbst angelegt sind, sondern erst mit dem Menschen in die Welt kommen,
durch menschliche Wertung entstehen und somit anthroponom sind.>? Der
moralische Anthropozentrismus befasst sich demgegeniiber auf einer an-
deren, normativen Ebene mit den Triagerinnen moralischer Werte und ver-
tritt die Auffassung, dass nur Menschen moralische Objekte sind.>3

In der strikten anthropozentrischen Ethik sind einzig Menschen von
moralischer Bedeutung — der nichtmenschlichen Natur, einschliesslich der
Tiere, kommt als Ressource fiir menschliche Bediirfnisse hochstens ein in-
strumenteller Wert zu.>* Als einer der beriithmtesten neuzeitlichen Vertre-
ter des Anthropozentrismus verneinte DESCARTES® jegliche moralische
Pflichten des Menschen gegeniiber Tieren.>® Auch fiir Kant konnten Tiere
als vernunftlose Geschdpfe nicht Gegenstand eines moralischen Verhilt-
nisses sein — zwar bejahte er indirekte sittliche Pflichten des Menschen ge-
geniiber Tieren, flihrte diese aber nicht auf eine moralische Relevanz von
Tieren zurlick, sondern auf die ansonsten drohende Verrohung der
Menschheit bzw. des moralischen Charakters, welche wiederum die
Schwelle zur Gewalt gegen Menschen senken wiirde.” Tierschutz war ge-
miss KanT eine Pflicht des Menschen gegen sich selbst in Bezug auf Tiere

52 Demgegeniiber glaubt der epistemische Wertphysiozentrismus an die Existenz ab-
soluter, von wertenden Menschen unabhédngiger Werte in der Natur. Siehe hierzu
Kress, Uberblick, S. 343 f.; auch Rippg, Ethik, S. 95.

53 Siehe Kress, Uberblick, S. 342 f.

54 Sieche Kress, Uberblick, S. 342; vgl. auch Rippg, Ethik, S. 98 und Schmirz, Einfiih-
rung, S. 32 ff.

55 Mit seiner mechanistischen Automatenthese hat DEsCARTES nach allgemeiner An-
sicht einen tiefen moralischen Graben zwischen Menschen und Tieren aufgerissen.
Er verglich den tierlichen Organismus mit einer komplex konstruierten Maschine
und sprach Tieren in fundamentaler Abgrenzung zum Menschen nicht bloss Ver-
nunft und Seele, sondern auch das bewusste Empfinden von Schmerzen und Lei-
den ab. Vgl. dazu etwa BRESSLER, S. 17, Danz, S. 45 ff., Sart, S. 10 und TEuTsCH,
Lexikon, S.91; gemiss Rirpg, Ethik, S.24 ist die ,cartesianische Lehre von der
Tiermaschine trotz ihres Einflusses ,,nur eine zeitlich begrenzte Episode und ein
Nebenschauplatz®, gegenwértig aber nicht mehr weiter bedeutsam.

56 Siehe hierzu etwa INGENSIEP/BARANZKE, S. 24 ff., Scumitz, Einflihrung, S. 34 f. und
WiLp, Tierphilosophie, S. 50 ff.

57 Siehe hierzu MAEHLE, S. 2, GRrUEN, S. 3 und Scumitz, Einfithrung, S. 35 f.; gemiss
MUTHERICH, Speziesismus, S. 77 fungierte der Rekurs auf Tierquélerei hier — wie
bei vielen Philosophen der Aufkliarung — folglich als pddagogische Ermahnung fiir
den zwischenmenschlichen Bereich.

37

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

— er vertrat entsprechend einen indirekten, anthropozentrischen Tier-
schutz.>8

Ein gemdssigter, insbesondere der kontemporire Anthropozentrismus
vertritt demgegeniiber zwar die traditionelle Ansicht, dass der Mensch pri-
mires moralisches Objekt ist, jedoch in der abgeschwichten Form, dass
auch Tiere moralisch zu beriicksichtigen sind.>® Innerhalb einer solchen
anthropozentrischen Moralkonzeption kommt Tieren hingegen ein gegen-
iber Menschen deutlich untergeordneter Wert zu. 60

1.2. Die moralische Sonderstellung des Menschen

Anthropozentrische Positionen beziehen sich auf unterschiedliche Kriteri-
en fiir moralische Relevanz, denen aber durchgehend gemeinsam ist, dass
sie auf eine einzigartige menschliche Eigenschaft verweisen, welche die
moralische Sonderstellung des Menschen begriinden soll. Die Lehre von
der moralischen Sonderstellung des Menschen weist geméss RippE im All-
gemeinen zwei kennzeichnende Merkmale auf: (1) Aus moralischer Sicht
besteht zwischen Menschen und Tieren ein fundamentaler Unterschied
und (2) Menschen kommt eine (signifikant) hohere moralische Bedeutung
zu als Tieren — damit einhergehend gilt eine prinzipielle moralische Tren-
nung von Menschen und Tieren mit jeweils unterschiedlichen Moralen.®!
Wie Gruen weiter darlegt, enthélt die Idee der moralischen Sonderstellung
des Menschen (human exceptionalism) zwei Aussagen: (1) die empirische
Behauptung, dass Menschen eine singuldre Eigenschaft besitzen und (2)
die normative Behauptung, dass diese Eigenschaft moralisch erheblich ist
und Menschen entsprechend eine hohere moralische Stellung zukommt.62

58 Siehe TrutscH, Lexikon, S. 100 f.; dieser anthropozentrisch motivierte Tierschutz
ist also primédr Menschenschutz. Siche BRESSLER, S. 17; zum indirekten Tierschutz
bei Kant auch Caspar, Tierschutz, S. 383-385.

59 Der strikte bzw. radikale Anthropozentrismus kann vom erweiterten bzw. gemis-
sigten Anthropozentrismus unterschieden werden. Letzterer ist streng genommen
nicht anthropozentrisch, da er nicht nur Menschen, sondern auch Tieren einen mo-
ralischen Wert zuschreibt. Wohl aber ist er hierarchisch, weil Menschen eine kate-
gorische Vorrangstellung zukommt. Siehe Ach, Transgene Tiere, S.35; auch
CAMENZIND, S. 177 und RippE, Ethik, S. 51.

60 Siehe Danz, S. 23 und SitTER-LIVER, Polis, S. 391 f.

61 Siehe Rirpe, Ethik, S. 14-16.

62 Siehe GRUEN, S. 4f.

38

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

Der Anthropozentrismus basiert also auf der namentlich fiir die euro-

péische Geistesgeschichte®® charakteristischen Annahme eines wesens-
missigen Unterschieds zwischen Mensch und Tier (Mensch-Tier-Dualis-
mus),% einer anthropologischen Differenz®> — nach SCHOPENHAUER einer
»aller Evidenz zum Trotz angenommenen gianzlichen Verschiedenheit zwi-
schen Mensch und Thier*.°¢ Als historische Quelle bzw. urspriinglicher
Begriindungszusammenhang fiir den moralischen Graben zwischen
Mensch und Tier identifiziert RippE, neben der theologischen Lehre von
der Gottesebenbildlichkeit des Menschen,®? die zentrale Begriindungsfigur

63

64

65

66

67

,Die Idee des Menschen in der europdischen Geschichte driickt sich in der Unter-
scheidung zum Tier aus. Mit seiner Unvernunft beweisen sie die Menschenwiirde.
Mit solcher Beharrlichkeit und Einstimmigkeit ist der Gegensatz [...] hergebetet
worden, dass er wie wenige Ideen zum Grundbestand der westlichen Anthropolo-
gie gehort. HORKHEIMER/ADORNO, S. 262.

WiLp, Tierphilosophie, S.197, qualifiziert die Mensch-Tier-Unterscheidung als
,.bindre, hierarchische Opposition“: Sie ist bindr (Mensch und Tier) und hierar-
chisch (Mensch tiber Tier) strukturiert; zu dieser ,,Mensch-Tier-Dichotomie®
grundlegend MutHERICH, Konstruktion, S. 445 ff. und auch Hastepr, S. 191 ff.; die
kategoriale Trennung von Mensch und Tier driickt sich auch sprachlich aus, indem
existenzielle Vorgénge oder Eigenschaften, die menschlichen und tierlichen Lebe-
wesen gemeinsam sind, mittels unterschiedlicher Terminologie voneinander abge-
grenzt werden. Z.B. fressen Tiere statt wie Menschen zu essen, sie werfen statt wie
Frauen zu gebdren, sie verenden oder gehen ein statt wie Menschen zu sterben,
usw. Siche dazu MUTHERICH, Speziesismus, S. 79 f., DUNAYER, S.2 und RACHELSs,
Created From Animals, S. 170f.; in diesem Sinne stellte bereits SCHOPENHAUER,
S. 139, fest, dass ,,unter der Diversitit der Worte die vollkommene Identitat der
Sache* verschleiert werde.

Die ,,anthropologische Differenz* bezeichnet einen bzw. den kategorialen Unter-
schied zwischen Menschen und Tieren. Siche WiLp, Tiere, S. 35; ausfiihrlich dazu
Grock, Difference, S. 108 ff.; diese anthropologische Differenz wird dabei in erster
Linie in der geistigen Konstitution des Menschen gesucht. Historisch und aktuell
verhandelte Differenz-Eigenschaften sind etwa: Rationalitdt und Vernunft, Abs-
traktionsvermogen, Sprache, Bewusstsein und Empfindungsfahigkeit, Selbstbe-
wusstsein, das Besitzen einer unsterblichen Seele, Moralitdt, Werkzeuggebrauch
und -herstellung, Kultur, Personalitét usw. Sieche dazu Grock, Difference, S. 110 f.
SCHOPENHAUER, S. 138; dieser ,,Spezies-Essentialismus® ist eine zentrale Idee der
neuzeitlichen Geistesgeschichte. Siehe FeLLenz, S.37; ausfiihrlich MUTHERICH,
Problematik, S. 37 ff.; einen umfassenden Uberblick iiber das Tier im abendlindi-
schen Denken vermittelt LinnEmanN (Hrsg.), Briider.

Auf theologische Begriindungen der menschlichen Sonderstellung wird im Fol-
genden nicht néher eingegangen. Gemadss Rippg, Ethik, S. 35 und 47 kdnnen solche
als ,,Option des personlichen Glaubens“ durchaus bestehen, indes keine ,,intersub-
jektive Verbindlichkeit beanspruchende Moral“ begriinden; siche zur theologi-

39

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

der Vernunfinatur des Menschen.®® Jene Eigenschaft, welche den Men-
schen aus der {librigen Natur herausheben und seine moralische Sonderstel-
lung begriinden soll, wird in aller Regel in dessen kognitiven Fahigkeiten
gesucht und letztlich an der Féhigkeit zur Vernunft festgemacht.®® So re-
kurrieren anthropozentrische Moralkonzeptionen regelméssig auf Kriteri-
en wie Rationalitit, Reziprozitit, Sprache, Intelligenz oder Personalitit.”®
Tatséchlich scheint — auch wenn mit Darwins Kontinuitdtsthese und der
aktuellen ethologischen Forschung bestritten werden kann, dass nur Men-
schen zum Denken und zur Vernunft fahig sind’! — das Ausmass der
menschlichen Vernunft-, Sprach- und Kulturfdhigkeit einzigartig und die
Ansicht, dass der Mensch darauf gestiitzt eine Ausnahmestellung ein-
nimmt, eine plausible empirische Annahme zu sein.”?> Duprg fiihrt dazu
aus: ,,Auch wenn ich definitiv nicht akzeptiere, dass allein Menschen den-
ken konnen oder gar bewusste Wesen sind, kann es keinen Zweifel geben,
dass die Arten des Denkens und des Bewusstseins, zu denen wir fahig
sind, sich sehr deutlich von jenen der anderen Wesen unterscheiden, die
auf der Erde leben.“73

Der moralische Anthropozentrismus nimmt seinen Ausgang bei dieser
biologisch-intellektuellen Sonderstellung des Menschen und transformiert
sie in eine moralische Sonderstellung. Er kann, je nach Auspridgung, wei-
ter untergliedert werden in einen Humanismus™ — die Ansicht, dass das
Menschsein als solches moralisch relevant ist — und einen Personalismus
bzw. Ratiozentrismus — die Ansicht, dass das (menschliche) Personsein
bzw. die (menschliche) Vernunftfahigkeit moralisch ausschlaggebend ist.”

schen Begriindung der menschlichen Sonderstellung aber Rippg, Ethik, S.27 ff.
und Danz, S. 25 ff.

68 Siehe Rirre, Ethik, S.24; Danz, S.23f. benennt die Gottesebenbildlichkeit, die
Vernunftfahigkeit und die Verpflichtungsfahigkeit des Menschen (Reziprozitit) als
jene drei Begriindungsstringe, die im Allgemeinen fiir den Anthropozentrismus
angefiihrt werden; gemiss TeutscH, Lexikon, S. 188 wird die Sonderstellung des
Menschen theologisch, biologisch oder philosophisch begriindet.

69 Siehe Rirpg, Ethik, S. 35 f.; auch Grock, Difference, S. 111.

70 Siehe zu den einzelnen Kriterien etwa FeLLEnz, S.40ff. und Danz, S.37ff.
und 77 ff.

71 Dazu sogleich B.II.1.3.1.

72 Siehe Rirp, Ethik, S. 36 und DurrE, S. 76.

73 DurrE, S. 84.

74 Siehe zum anthropozentrischen Humanismus BRESSLER, S. 16 und TeuTscH, Lexi-
kon, S. 16-18.

75 Siehe Rirpg, Ethik, S. 97.

40

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

1.3. Kritik am moralischen Anthropozentrismus
1.3.1. Dekonstruktion der moralischen Sonderstellung des Menschen

Kritik am moralischen Anthropozentrismus wird in der Regel aus physio-
zentrischen Positionen heraus formuliert, welche auf eine Offnung und Er-
weiterung der moralischen Gemeinschaft {iber den Menschen hinweg ab-
zielen. Die Kritik an der anthropozentrischen Lehre von der moralischen
Sonderstellung des Menschen setzt dabei an zweierlei Stellen an: zum
einen bei der empirischen Annahme einer biologisch-intellektuellen Son-
derstellung des Menschen, zum anderen bei der normativen Behauptung
der moralischen Erheblichkeit einer solchen einzigartigen menschlichen
Eigenschaft.”®

Hinsichtlich der moralischen Erheblichkeit ist grundsétzlich begriin-
dungsbediirftig, inwiefern die (wenn auch singulére) menschliche Féhig-
keit zur Vernunft eine moralische Sonderstellung rechtfertigt,”” sind doch
auch Tiere in anderen Hinsichten einzigartig.’® Die Vernunftfidhigkeit stellt
eine fiir den Menschen zwar bedeutsame, vom biologischen Standpunkt
her betrachtet jedoch bloss evolutiondr entwickelte und durch Adaption
entstandene Eigenschaft dar — genauso wie spezielle tierliche Fihigkeiten,
die den jeweiligen Spezies Uberlebensvorteile sichern.” Wie Grock

76 Vgl. auch Baranzke, Tiere, S.26, wonach Argumente fiir die Auflosung der ex-
klusiven moralischen Gemeinschaft der Menschen bzw. Vernunftfahigen grund-
sdtzlich dreierlei Aspekte aufgreifen: (1) die Vernunftfahigkeit der Tiere kann be-
hauptet, (2) die menschliche Vernunftfahigkeit kann gradualisiert oder (3) die ethi-
sche Relevanz der Vernunftfihigkeit als Kriterium fiir moralische Beriicksichti-
gung kann angezweifelt und stattdessen eine moralische Gemeinschaft auf der Ba-
sis eines anderen Kriteriums postuliert werden.

77 Siehe dazu etwa GRUEN, S. 22 ff.

78 ,,Viele Merkmale vieler Arten von Organismen sind einzigartig.” So ist der Biber
z.B. das einzige Sdugetier, das Holz verdauen kann. Siehe DuprEg, S. 76.

79 Siehe Rippe, Ethik, S.37f.; in diese Richtung relativieren etwa BREED/MOORE,
S. 177 die moralische Erheblichkeit von menschlicher Einzigartigkeit aus biologi-
scher Sicht: ,,Human history is littered with attempts to draw a distinguishing
boundary between animals and humans. This is an impossible task because, of
course, humans are animals, and whatever makes humans feel special, relative to
the rest of the animal world, is simply a set of adaptations for the peculiarities of
human life. In a sense, these adaptations create ,human-ness‘, but any other
species under observation has its own unique set of adaptations; other species are
different, but are not lesser forms of life.“; auch BaLcomBg, Second Nature, S. 32 f.
(,,animals tend to excel at things important to their survival and success®).

41

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

pointiert bemerkt, ,.there is nothing special about being special. Every bio-
logical species differs from all the others, i.e. has unique features“.80 Aus
dieser Sicht ist also fraglich, warum gerade die speziellen Féhigkeiten des
Menschen, nicht aber jene von Tieren, moralisch relevant sein sollen.
Zwar bemiihen sich anthropozentrische Theorien durchaus, das besondere
moralische Gewicht der Vernunftfahigkeit zu begriinden — an dieser Stelle
soll darauf allerdings nicht ndher eingegangen werden, da sich die Kritik
an der moralischen Sonderstellung des Menschen tiberwiegend an der der
Diskussion um die moralische Erheblichkeit vorgelagerten, empirischen
Pramisse kristallisiert.8!

Hinsichtlich der empirischen Annahme einer biologisch-intellektuellen
Sonderstellung des Menschen haftet dem Anthropozentrismus nédmlich,
nach Ansicht seiner Kritiker, durchgehend dasselbe Grundproblem an:
dass es eine solche einzigartige Eigenschaft des Menschen gar nicht erst
gibt. Zum einen wird darauf verwiesen, dass es aufgrund des bloss gradu-
ellen Unterschieds zwischen Menschen und Tieren aus biologisch-evolu-
tiondrer Sicht unwahrscheinlich ist, dass nur Menschen und nicht auch
manche Tiere die jeweils massgebliche kognitive Fahigkeit (zumindest in
Vorstufen bzw. Abstufungen) aufweisen.’2 Dieser Einwand stiitzt sich na-
mentlich auf die evolutionstheoretische Kontinuitidtsthese DARWINS, wo-
nach auch hinsichtlich geistiger Fahigkeiten keine fundamentale Differenz
zwischen Mensch und Tier zu verzeichnen ist,33 sowie auf neuere Erkennt-
nisse der kognitiven Ethologie,’* welche sich mit Geisteszustinden bei

80 Grock, Difference, S. 109.

81 Siehe auch Rirpg, Ethik, S. 38.

82 Siehe etwa RacreLs, Created From Animals, S. 166, Rirpe, Ethik, S. 32 f. und 35,
GRUEN, S. 5 ff. und Bapura, S. 204; so geht z.B. auch Grock, Reasons, S.251 da-
von aus, dass manche Tiere durchaus fahig sind, vernunftgeleitet zu handeln (ac-
ting for reasons).

83 ,,[T]here is no fundamental difference between man and the higher mammals in
their mental faculties. [...] the difference in mind between man and the higher ani-
mals, great as it is, is certainly one of degree and not of kind“, DArwIN, S.35
und 105; vor dem Hintergrund der evolutiondren Kontinuitdt scheint es unwahr-
scheinlich, dass Bewusstsein und andere kognitive Féhigkeiten ohne Vorstufen erst
beim Menschen auftreten. Siehe DUELL-PraFF, S. 114 und RAcHELS, Created From
Animals, S. 166; auch Bexorr, Common Sense, S. 104.

84 Das Forschungsgebiet der kognitiven Ethologie hat sich in den letzten Jahrzehnten
als Abkehr vom ,biologischen Reduktionismus®“ (dazu Noskg, Great Apes,
S.261 ff.) der behavioristisch geprégten, traditionellen Ethologie herausgebildet
und beriicksichtigt auch geistige Zustdnde und bewusstes Denken bei Tieren als

42

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

Tieren befasst.®5 Vor dem Hintergrund, dass sich der menschliche Geist
evolutionédr entwickelt hat, geht etwa WiLp von Gemeinsamkeiten zwi-
schen den kognitiven Féhigkeiten von Menschen und Tieren aus.®¢ Dies
bezieht sich zunichst auf Bewusstseinsfahigkeit: Nach dem heutigen Wis-
sensstand ist weitgehend unbestritten,3” dass neben dem Menschen auch
viele Tiere liber ein Bewusstsein verfiigen.®® Neben einfachen Bewusst-

85

86

87

88

integrativen Bestandteil tierlichen Verhaltens. Siehe dazu DUELL-PFAFF, S. 114 und
WiLp, Tierphilosophie, S. 59; so observierte DoNnaLD R. GrIFrFIN, der als Begriinder
der kognitiven Ethologie gilt, im Jahr 1976 kritisch: ,,The current scientific Zeit-
geist almost totally avoids consideration of mental experience in other species,
while restricting attention to overt and observable behavior and physiological me-
chanisms.* GrirrIN D. R., Animal Awareness, S. 1.

Zur kognitiven Ethologie grundlegend Grirrin D. R., Cognitive Ethology und
GrirriIN D. R., Animal Minds, Ristau, Bekorr, Emotional Lives, S.30ff. und
WiLp, Tierphilosophie, S. 59 ff.

Siehe WiLp, Tiere, S. 35; gemiss WiLD, Tiere, S. 48 kann bei Tieren von einem be-
scheidenen Geist, d.h. geistigen Zustinden mit bestimmten Inhalten, ausgegangen
werden, jedoch sind ,.keine Reflexionskiinste oder spirituellen Schitze® zu erwar-
ten.

Siehe nur die Cambridge Declaration on Consciousness (6ffentlich verkiindet am
7. Juli 2012 in Cambridge an der Francis Crick Memorial Conference on Con-
sciousness in Human and Non-Human Animals, Churchill College, University of
Cambridge), welche von namhaften Wissenschaftlerinnen unterzeichnet wurde:
,»The absence of a neocortex does not appear to preclude an organism from experi-
encing affective states. Convergent evidence indicates that non-human animals
have the neuroanatomical, neurochemical, and neurophysiological substrates of
conscious states along with the capacity to exhibit intentional behaviors. Conse-
quently, the weight of evidence indicates that humans are not unique in possessing
the neurological substrates that generate consciousness. Non-human animals, in-
cluding all mammals and birds, and many other creatures, including octopuses,
also possess these neurological substrates®.

Evolutionsbiologisch betrachtet stellt Bewusstsein eine fiir Tiere niitzliche Eigen-
schaft dar, die Verhaltensflexibilitit, angepasst an die jeweiligen Umweltbedingun-
gen, erlaubt und dadurch Uberlebensvorteile sichert. Solcherart adaptiv-flexibles
Verhalten, d.h. situationsangepasstes Verhalten, das keinem stereotypen Muster
entspricht und nicht instinktiv oder genetisch vorprogrammiert ist, bedingt Denken
und Bewusstsein, um verschiedene Faktoren einkalkulieren und eine Handlung
wihlen zu konnen, die zum gewiinschten Ergebnis fiihrt und weist daher auf ko-
gnitive (bewusst Ausseninformationen verarbeitende) Féhigkeiten bei Tieren hin.
Siehe dazu GrirrIN D. R., Cognitive Ethology, S.8{ff. und Bekorr, Emotional
Lives, S.31; vgl. auch GrLock, Reasons, S. 237 (,,Intelligent behaviour [...] is plas-
tic and responsive to altering circumstances, and therefore capable of tackling
problems which the subject has never encountered before. Intelligence in this

43

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

seinsformen®® werden bei manchen Tieren aber auch gewisse héhere ko-
gnitive Fahigkeiten vermutet. So liegen bei einigen Tierarten z.B. Indizien
fiir Selbstbewusstsein vor, etwa: die Fahigkeit zum geistigen Perspektiven-
wechsel, d.h. die Fahigkeit eines Tieres, sich gedanklich von anderen Tie-
ren zu trennen und deren intentionale Zustinde zu verstehen (mind rea-
ding);% Selbsterkennung im Spiegel;! Metakognition, d.h. das Wissen um
den eigenen Wissensstand;*? sowie ,,geistiges Zeitreisen®, d.h. individuelle
episodische Erinnerungen und Planen in die Zukunft (mental time tra-
vel).”3 Sowohl Werkzeuggebrauch als auch Werkzeugherstellung konnten
bei Tieren beobachtet werden;%* auch liegen durch die generationsiiber-
greifende Weitergabe von Wissen und Techniken diesbeziiglich gar Ansit-
ze von Kultur vor.?> Auch Empathie und prosoziales Verhalten werden bei
Tieren, z.B. Ratten, vermutet.”® Sogar tiber eine Sprachfihigkeit mancher
Tiere wird heute diskutiert;?” Menschenaffen sind z.B. fihig, menschliche
Gebirdensprache zu erlernen und anzuwenden.?® Diese beispielhafte Auf-

sense is clearly a feature of some higher animals®); zum Bewusstsein bei Tieren
grundlegend auch NAGeL, S. 436 ff.

89 Einfache Bewusstseinsformen setzen kein Selbstbewusstsein oder reflexives Den-
ken voraus. Siche GrirriN D. R., Cognitive Ethology, S. 5 und Ristau, S. 293; man
kann somit zwischen einem einfachen perzeptuellen und dem komplexeren reflexi-
ven Bewusstsein unterscheiden: Ersteres bezeichnet die Féhigkeit, die Umgebung
bewusst wahrzunehmen und zu prozessieren, wihrend sich Letzteres auf die Fa-
higkeit bezieht, sich seines eigenen Zustands, seiner Gedanken und Gefiihle bzw.
seiner Selbst bewusst zu sein. Zur Unterscheidung von perzeptuellem und reflexi-
vem Bewusstsein (perceptual und reflective consciousness) GriFFIN D. R., Animal
Minds, S. 10f.

90 Siehe WiLp, Tiere, S. 36; auch BaLcomBg, Second Nature, S. 63 f.

91 Mittels des Spiegeltests wird untersucht, ob ein Tier sich selber im Spiegel er-
kennt, ob es sich also von anderen Tieren unterscheiden kann und daher ein Be-
wusstsein seiner Selbst hat. Nach dem heutigen Wissensstand sind Elefanten, Del-
fine, Menschenaffen und Elstern fahig, sich im Spiegel zu erkennen. Zum Spiegel-
test siche BrREep/Moorg, S.160f.; zum Selbstbewusstsein bei Elstern Prior/
ScHWARZ/GUNTURKUN, S. 1642.

92 Siehe BaLcomsg, Second Nature, S. 67 und WiLp, Tiere, S. 36.

93 Siehe WiLp, Tiere, S.36 und 39; zu Merkmalen und Feststellung von (hoheren)
kognitiven Fahigkeiten bei Tieren ausfithrlich BREED/MoORE, S. 151 ff.

94 Siehe etwa SHUMAKER/WaALKUP/BECK und BECKER.

95 Siehe WiLp, Tiere, S.36f.; zu Kultur bei Tieren ausfiithrlich BENZ-SCHWARZBURG,
S. 35 ff. und zusammenfassend S. 84 ff.

96 Siehe BarTaL/DECETY/MASON, S. 1430.

97 Vgl. dazu BREED/MOORE, S. 156 ff.

98 Siehe dazu Fouts/Fouts und WHITE M.

44

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

zahlung verdeutlicht eine allgemeine Entwicklung: Untersuchungen zur
Tierkognition deuten zunehmend darauf hin, dass bislang ausschliesslich
dem Menschen vorbehaltene kognitive Fihigkeiten auch bei manchen Tie-
ren feststellbar zu sein scheinen.””

Selbst wenn aber eine die biologisch-intellektuelle Sonderstellung des
Menschen markierende Eigenschaft gefunden werden sollte, verweisen
Kritiker zum anderen auf die nachfolgende Schwierigkeit, eine solche aus-
schliesslich menschliche Fahigkeit auszusondern, die zugleich allgemein
menschlich ist. Je hoher die Hiirde angesetzt wird, und je wahrscheinlicher
es dadurch wird, dass Tiere diese spezifische kognitive Fahigkeit nicht be-
sitzen, desto unwahrscheinlicher wird es umgekehrt, dass diese Eigen-
schaft allen Menschen (z.B. auch Kleinkindern und geistig schwer Behin-
derten) gemein ist.'% Die Idee der moralischen Sonderstellung des Men-
schen entbehrt nach dieser Ansicht folglich insgesamt einer empirischen
Grundlage, da es keine sie begriindende Eigenschaft gibt, in dessen Besitz
zugleich alle und nur Menschen sind — jede beliebige Eigenschaft wird
entweder nicht bei allen Menschen oder zwar bei allen Menschen, indes
aber auch bei (manchen) Tieren auftreten. 0!

Die Kritik am Anthropozentrismus zielt zusammenfassend also darauf
ab, die Idee einer moralischen Sonderstellung des Menschen zu dekonstru-
ieren, indem sie deren Grundannahmen mit dem Einwand widerlegt, dass
kein exklusiv und universell menschliches Merkmal gefunden werden
kann, das zudem moralisch erheblich ist.'92 Im Folgenden soll auf zwei
zentrale Argumentationsfiguren ndher eingegangen werden, die zur De-
konstruktion der moralischen Sonderstellung des Menschen bemiiht wer-
den und den gesamten tierethischen Diskurs durchziehen: das marginal
cases-Argument und der Vorwurf des Speziesismus.

1.3.2. Das marginal cases-Argument

Das marginal cases-Argument wird regelmissig angefiihrt, um Inkonsis-
tenzen des ratiozentrisch begriindeten Anthropozentrismus hervorzuheben.

99 Siehe hierzu BREep/MooRE, S. 157 f., WiLp, Tiere, S. 36, Rirpg, Ethik, S.35 und
GRUEN, S. 5 ff.
100 Siehe auch Gruen, S. 25.
101 Siehe FELLENZ, S. 41 und 80 und SINGER, Alle Tiere, S. 25.
102 Siehe auch AuGusTiN, S. 95.

45

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

Es weist zunédchst darauf hin, dass der Ratiozentrismus mit dem Grundpro-
blem behaftet ist, dass gewisse Menschen die als ausschliesslich mensch-
lich und moralisch relevant ausgewiesene Eigenschaft der Vernunftfahig-
keit faktisch nicht besitzen.!9 Solche ,,marginal cases*, etwa Kleinkinder
oder Menschen mit angeborener oder erworbener schwerer geistiger Be-
hinderung,!%4 sind dennoch Mitglieder der moralischen Gemeinschaft.
Demgegeniiber haben Tiere, welche die geforderten kognitiven Fahigkei-
ten in vergleichbarem oder gar hoherem Ausmass besitzen als diese
menschliche Vergleichsgruppe,!%5 keinen moralischen Status. In diesem
zugespitzten Grenzbereich, in dem nicht-vernunftfidhige Menschen und
gewisse Tiere vergleichbare geistige Féhigkeiten aufweisen, erweist sich
der ratiozentrische Anthropozentrismus nach Ansicht seiner Kritiker als
inkonsistent.!% Auch Dersnowitz bemerkt (und verteidigt)!97 diesen Wi-
derspruch: ,,We are on a continuum [...]. Some animals are closer to the
human end of that continuum than some human beings. Yet we insist on
creating a separate category for a/l human beings. It is murder to willfully
kill the mentally impaired or permanently comatose human being, and it is
not murder to kill the most educated and feeling primate or dolphin.*!08
Da geméss dem marginal cases-Argument hinsichtlich der moralisch
relevanten geistigen Fahigkeiten kein Unterschied zwischen diesen Men-

103 Siehe TanNEr, Marginal Cases, S.223; auch Danz, S.37, RacHELs, Drawing
Lines, S. 165, Rippg, Ethik, S. 38 und SINGER, Value, S. 294.

104 ,Marginale Menschen* sind solche Menschen, welche nicht die ,,normalen‘* men-
talen Féahigkeiten eines erwachsenen Menschen aufweisen. Grundsétzlich werden
drei Gruppen ,,marginaler Menschen unterschieden: prdirationale (jene, welche
die normalen mentalen Fahigkeiten noch nicht aufweisen), postrationale (jene,
welche die normalen mentalen Fahigkeiten nicht mehr aufweisen) und nonratio-
nale (jene, welche die normalen mentalen Féhigkeiten nie aufgewiesen haben
und auch nie aufweisen werden). Siehe dazu TANNER, Marginal Cases, S. 224.

105 It is beyond dispute that there are nonhuman animals who are superior in terms
of all mental capacities to some beings who are, in the biological sense, human.*
SINGER, Value, S. 294.

106 Siehe Danz, S. 37f.; zum Aufbau des marginal cases-Arguments GRUEN, S. 64 f.,
LippeLL, S. 147 ff., PLunAr, Beyond Prejudice, S. 63—-66 und TANNER, Marginal
Cases, S. 223 f.

107 Dazu sogleich B.II.1.3.3.

108 DersHowitz, S. 197.

46

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

schen und solchen Tieren besteht, verlangt das Erfordernis der Konsis-
tenz!'% nach einer Gleichbehandlung beziiglich des moralischen Status.!10
Dies kann grundsitzlich zweierlei bedeuten: Entweder wird ,,marginal
cases™ — wie Tieren — ein moralischer Status abgesprochen, oder Tiere
werden — wie ,,marginal cases™ — in die moralische Gemeinschaft einge-
gliedert.!!! Wenn tatsdchlich an der Vernunftfihigkeit als Kriterium fiir
moralische Relevanz festgehalten werden sollte, dann miissten ,,marginal
cases* konsequenterweise gleich den Tieren aus der moralischen Gemein-
schaft ausgeschlossen werden.!'2 Umgekehrt, und angesichts der anzuneh-
menden Unerwiinschtheit dieser Konsequenz,!'!3 kann von der Vernunftfa-
higkeit als notwendiger Voraussetzung fiir moralische Inklusion auch ab-
gesehen und dadurch der Einschluss von ,,marginal cases™ in den morali-
schen Objektbereich widerspruchsfrei gewihrleistet werden — dann aber
miisste dies der Konsistenz halber auch fiir Tiere gelten.!!# Im Ergebnis
lauft das marginal cases-Argument also auf folgende Kernaussage hinaus:
Wenn alle Menschen, einschliesslich der nicht-vernunftfahigen, morali-

109 Die Forderung nach Konsistenz bzw. Kohdrenz verlangt, dass ein ethisches Kon-
zept in sich konsistent und konsequent sein muss, sich insbesondere nicht wider-
sprechen darf, indem es gleiche oder &hnliche Sachverhalte willkiirlich unter-
schiedlich bewertet. Siehe TeuTsch, Lexikon, S. 110.

110 Siehe etwa SINGER, Praktische Ethik, S. 104. Ihm zufolge gehdren ,,nichtmensch-
liche Lebewesen, Sduglinge und schwer geistig behinderte Menschen® hinsicht-
lich ihrer moralisch relevanten, geistigen Fahigkeiten ,,zur selben Kategorie [...].
Machen wir einen Unterschied zwischen Tieren und diesen Menschen, so ist das
nur moglich, weil wir die Angehdrigen unserer eigenen Spezies in moralisch un-
vertretbarer Weise bevorzugen®.

111 Siehe TANNER, Marginal Cases, S. 224.

112 ,,[T]he boundary of the class of specially worthy beings cannot be expected to
run precisely along the boundary of our species. [...] Thus, if we select any men-
tal capacities as the basis of special worth, the class of special worthy beings will
diverge considerably from the class of human beings. SINGER, Value, S.294;
siche auch AuGusTin, S. 84.

113 So betonen jene, die das marginal cases-Argument verwenden, in der Regel aus-
driicklich ihre Absicht, nicht Menschen wie Tiere zu behandeln, sondern im Ge-
genteil den hohen moralischen Schutzstandard von Menschen auf Tiere auszu-
dehnen. Siehe GRUEN, S. 64 f.

114 Siehe ANDERSON, S. 280, CavaLIERI, Animal Question, S. 6 f., FELLENZ, S. 80, Gru-
EN, S. 65 und TANNER, Marginal Humans, S. 50.

47

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

sche Objekte sein sollen, so sind ebenfalls manche Tiere notwendigerwei-
se in die moralische Gemeinschaft einzuschliessen.!1>

Kritiker der marginal cases-Argumentation verneinen demgegeniiber,
dass vom moralischen Status menschlicher ,,marginal cases™ auf einen
entsprechenden moralischen Status von vergleichbaren Tieren geschlossen
werden kann.!1® Zunéchst stosst bereits der angestellte Vergleich zwischen
solchen Menschen und Tieren an, wie etwa bei Kittay deutlich wird:
,»| T]o articulate the differences between a human animal with significantly
curtailed cognitive capacities and a relatively intelligent nonhuman animal
means that one first has to see the former as the latter. That is the moment
of revulsion®.!'” Die Ansicht, dass dieser Vergleich aufgrund seiner Anrii-
chigkeit abzulehnen sei, ist vor dem historischen Hintergrund der Dehu-
manisierung von geistig behinderten Menschen durchaus nachvollzieh-
bar.!!8 Der Anschein der Anriichigkeit ist aber massgeblich auf eine nicht
weiter begriindete und durch das marginal cases-Argument gerade in Fra-
ge gestellte Intuition zuriickzufiihren, dass Menschen und Tiere prinzipiell
verschieden seien,!!® Ersteren ein hoherer moralischer Status zukomme
und ein Vergleich bzw. eine Gleichsetzung daher nur eine Abwertung
menschlicher ,, marginal cases “ bedeuten konne. 120

115 Siehe Cavarieri, Animal Question, S.7, LipperL, S. 147, SINGer, Alle Tiere,
S. 25 f. und TAaNNER, Marginal Cases, S. 223.

116 Ausfiihrlich zu den verschiedenen Einwénden und Gegeneinwénden zum margi-
nal cases-Argument PLUHAR, Beyond Prejudice, S. 67 ff.

117 KitTay, S. 613.

118 Vgl. auch SINGER, Praktische Ethik, S. 94.

119 ,,[A]n understanding that man and beast are distinct — however alike we may be
in certain respects.* Kittay, S. 612.

120 Siehe dazu GrueN, S.73-75; die negativ behaftete Dehumanisierung bzw. Ani-
malisierung von Menschen, die Kittay, S. 612 dem eine partielle Gleichheit sug-
gerierenden Vergleich zwischen Menschen und Tieren anlastet, setzt gedanklich
von vornherein eine minderwertige Position von Tieren voraus, die insofern als
Referenzpunkt zur Abwertung ,,animalisierter® Menschen dienen. Vgl. zum Ab-
wertungsmechanismus der ,,Animalisierung® (im Zusammenhang mit dem Ver-
gleich von Frauen und Tieren) MacKmnon, S. 319; dazu auch DoNALDSON/KYMLI-
ckA, Moral Ark, S. 193 f.; auch FiscuEer, Differenz, S. 186, halt fest: ,,.Die Furcht
vor der Auflosung der Mensch-Tier-Grenze speist sich wohl auch aus der Erfah-
rung, dass, wie jede andere, so auch diese Zugehorigkeit [zur (menschlichen) Ge-
meinschaft der Gleichen, Anm. d. Verf.] prekdr ist, und prinzipiell jeder zu einem
,Tier deklariert werden kann, fiir das dann andere Regeln gelten. Was diese
Grenze als Bild und Vorbild anderer sozialer Grenzen so gut nutzbar macht, sind
nur einerseits die scharfen, an divergierende Zugehorigkeiten gekniipften Konse-

48

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

Ein weiteres Gegenargument weist darauf hin, dass ,,marginal cases®,
im Gegensatz zu Tieren, immerhin das Potenzial zur Vernunftfdhigkeit ha-
ben und im Hinblick auf die Verwirklichung dieses Potenzials wie Ver-
nunftfdhige zu behandeln sind.!?! Gegen das Argument der Potenzialitit
werden wiederum zwei Standard-Einwénde angefiihrt: Zum einen der Ein-
wand der fehlenden moralischen Relevanz von blosser Potenzialitit,!22
zum anderen der Verweis auf die zu grosse Reichweite dieses Argu-
ments.'23 Hier zeigt sich das Problem, dass das Argument der Potenzialitét
auch auf menschliche Embryonen (oder gar Zygoten) zutriftt, denen aber
in der Regel nicht derselbe moralische Status wie einem vernunftfahigen
Menschen zugeschrieben wird.!24 Uberdies kann diesem Argument nur fiir
(prarationale) Kleinkinder, nicht aber flir post- oder nonrationale Men-
schen Geltungskraft zukommen.!2

Der weitaus hédufigste Einwand gegen das marginal cases-Argument
bezieht sich schliesslich darauf, dass fiir den moralischen Status nicht die
konkrete, individuelle Vernunftfihigkeit, sondern die Vernunftnatur des

quenzen, andererseits aber gerade ihr prekérer und arbitrdrer Charakter, der stets
das Undenkbare ihrer Verschiebung, Ubertretung und Aufldsung denkmdglich
macht®.

121 Siehe zum Argument der Potenzialitit etwa McMaHAN, S.203-205, PERRETT,
S. 186 ff. und WitLAND, S. 149 ff.

122 So etwa FEmNBERG/BAUM LEVENBOOK, S.206: It is a logical error, some have
charged, to deduce actual rights from merely potential (but not yet actual) qualifi-
cation for those rights. What follows from potential qualification, it is said, is po-
tential, not actual, rights; what entails actual rights is actual, not potential, qualifi-
cation.”; siche dazu auch Prunar, Beyond Prejudice, S. 107 ff.; gemédss BirRnBa-
CHER, Selbstbewusste Tiere, S.314 muss die moralisch erhebliche kognitive Fa-
higkeit zwar nicht aktuell, aber immerhin potenziell in dem Sinne sein, dass sie
lediglich zeitweilig nicht aktualisiert wird oder werden kann, wie z.B. in Phasen
des Schlafs. Potenzialitdt im Sinne einer blossen Veranlagung oder Gattungsnor-
malitdt geniigen seiner Meinung nach hingegen nicht; vgl. zur fehlenden morali-
schen Plausibilitit des Potenzialitdtsarguments (im Kontext der Abtreibungsde-
batte) auch TooLEy, Abortion, S. 35-51.

123 Siehe PerreTT, S. 187.

124 Vgl. dazu LEist, S. 24-26 und TooLEY, Animals, S. 352; das Argument der Poten-
zialitdt musste hier plausibel erkldren, ab welchem Punkt der Potenzialitdt eine
»potenzielle Person® wie eine Person zu behandeln ist und inwiefern ein solcher-
art festgelegter Grad an Potenzialitdt moralisch relevant ist. Siche dazu PERRETT,
S. 187.

125 Siehe dazu GARNER, Justice, S. 145 f.; auch McManaN, S. 205 f.; zur besonderen
Problematik der postrationalen Menschen (,former full persons) PLUHAR,
Beyond Prejudice, S. 113 ff.

49

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

Menschen und somit die Vernunftfahigkeit als Gattungseigenschaft aus-
schlaggebend ist.!26 Dieses ,,argument from kinds“ wird insbesondere
durch Couen vertreten, der fiir die Bestimmung des moralischen Status
nicht auf die individuelle Vernunft- und Moralfdahigkeit eines Menschen,
sondern auf die Zugehorigkeit zu einer zur Vernunft und Moral fihigen
Gattung abstellt:'27 | The capacity for moral judgment that distinguishes
humans from animals is not a test to be administered to human beings one
by one. Persons who are unable, because of some disability, to perform the
full moral functions normal to human beings are certainly not for that rea-
son ejected from the moral community. The issue is one of kind.“'?8 In
Bezug auf Tiere hdlt Conen ferner fest: ,,Animals [...] lack this capacity
for free moral judgment. They are not beings of a kind capable of exercis-
ing or responding to moral claims.*“12% Als Hauptkritikpunkt!3? wird gegen
diesen Riickgriff auf Gattungseigenschaften eingewendet, dass die morali-
sche Andersbehandlung aufgrund von Gruppenzugehorigkeit zu einem
zentralen ethischen Prinzip in Widerspruch steht: dem moralischen Indivi-
dualismus.3! Individuen diirfen diesem Grundsatz zufolge nur aufgrund
moralisch relevanter individueller Unterschiede ungleich behandelt wer-
den, nicht jedoch einzig aufgrund unterschiedlicher Gruppenzugehorig-
keit'32 — moralisch massgeblich sind demnach individuelle Eigenschaften,
nicht die menschliche Gattungseigenschaft der Vernunftfahigkeit.!33 Tat-

126 Siche RirpE, Ethik, S. 38 f.

127 Siehe auch Levy, S.213 und TaNNER, Marginal Humans, S. 54; auf die Spezies-
Norm stellt auch Fox MicHAEL, S. 112 ab (,,all (and only) those beings which are
members of a species of which it is true in general (i.e., typically the case at ma-
turity, assuming normal development) that members of the species in question
can be considered autonomous agents are beings endowed with moral rights®).

128 ConeN, Biomedical Research, S. 866 (Hervorh. d. Verf.).

129 ConeN, Biomedical Research, S. 866 (Hervorh. d. Verf.).

130 Eine kritische Auseinandersetzung mit dem ,,argument from kinds* findet sich
z.B. bei GARNER, Justice, S. 146 ff., Nosis, S. 327 ff. und TannEr, Marginal Hu-
mans, S. 54 ff.

131 ,,Darf man sich auf Gattungseigenschaften beziehen? [...] Wer sich auf gattungs-
spezifische Merkmale bezieht, sagt letzten Endes, Menschen wiirden in einen be-
stimmten moralischen Status hineingeboren werden. [...] Aber diese Annahme,
dass wir in einen moralischen Status hineingeboren werden, widerspricht unse-
rem neuzeitlichen Gerechtigkeitsempfinden.* RippE, Ethik, S. 43.

132 Siehe zum Prinzip des moralischen Individualismus AcH, Lassie, S. 43 ff., Danz,
S. 38, MAHNER, S. 76 und RacHELS, Created From Animals, S. 173 f.

133 Siehe BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere, S. 314 und Rippe, Ethik, S. 43 f.

50

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

sachlich wiegt dieser Einwand schwer, wenn man bedenkt, dass und wes-
halb der Rekurs auf Gruppenmerkmale im zwischenmenschlichen Bereich
moralisch verpont ist: ,,[I]t is precisely the fact that people are being jud-
ged on the basis of their kind rather than their individual merits that make
racism and sexism so objectionable.“134 Dagegen konnte freilich wiede-
rum eingewendet werden, dass die Spezieszugehorigkeit, im Gegensatz et-
wa zu ethnischer oder Geschlechterzugehdrigkeit, moralisch relevant sei,
weshalb es an dieser Stelle auf die moralische Erheblichkeit der Spezies-
zugehorigkeit als solcher einzugehen gilt.

1.3.3. Der Vorwurf des Speziesismus

Wie das marginal cases-Argument verdeutlicht, verbleibt als trennscharfes
Kriterium, das zugleich auf alle und nur Menschen zutrifft und somit der
ersten, empirischen Prdmisse der Idee der moralischen Sonderstellung des
Menschen entspricht, in erster Linie das biologische Menschsein!3% — ent-
sprechend muss der Anthropozentrismus zur Bestimmung des moralischen
Status letztlich an der Zugehorigkeit zur menschlichen Spezies ankniip-
fen.13¢ Die Auffassung, dass die Spezieszugehérigkeit eine moralisch rele-
vante Eigenschaft darstellt, welche es rechtfertigt, Mitglieder der mensch-
lichen Spezies gegeniiber Tieren zu privilegieren, wird von Kritikern als
»Speziesismus® ausgewiesen.!3” Der von RicHARD RyYDER gepréigte und
insbesondere durch PETER SINGER popularisierte Begriff des Speziesismus

134 TANNER, Marginal Humans, S. 56 f.; siche auch SINGER, Praktische Ethik, S. 132:
Vorausgesetzt, dass akzeptiert werde, dass Menschen als Individuen und nicht ge-
maéss den ,,normalen Durchschnittswerten ihrer ,, Rasse* behandelt werden soll-
ten, so miisse der Vorschlag zuriickgewiesen werden, ,,dass schwer geistig behin-
derten Menschen der Status oder die Rechte zuzugestehen seien, die fiir ihre Spe-
zies normal sind. Denn was bedeutet die Tatsache, dass diesmal die Grenzlinie im
Hinblick auf die Spezies gezogen werden soll statt auf die Rasse oder das Ge-
schlecht? Wir konnen nicht verlangen, dass bestimmte Wesen in dem einen Fall
als Individuen, im anderen als Mitglieder ihrer Gruppe behandelt werden* (Her-
vorh. d. Verf.).

135 ,,Gattungsgrenze als einzige klare Unterscheidung zwischen Tier und Mensch®,
Raspe, S. 118.

136 Siehe Rippe, Ethik, S.47f.; vgl. auch AuGusTin, S. 84, MUTHERICH, Problematik,
S. 62 und ScHNEIDER, Konsumware, S. 119.

137 Siehe RireE, Ethik, S. 48; ,,any criterion which all humans meet but no animals do
[...] runs the risk of being labelled ,speciesist*, LippeLL, S. 150; Anthropozen-

51

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

hat sich zu einem Schliisselbegriff im tierethischen Diskurs entwickelt!38
und bezeichnet die moralisch nicht gerechtfertigte Ungleichbehandlung
von Individuen aufgrund ihrer Artzugehérigkeit.!3? Obwohl der Speziesis-
musbegriff im eigentlichen, weiteren Sinne jegliche Privilegierung auf-
grund der Artenzugehorigkeit umfasst, 40 bezieht er sich im weitaus {ibli-
cheren, engeren Sinne auf die spezifische anthropozentrische Erschei-
nungsform, in der er mit ,menschlichem Chauvinismus“ gleichgesetzt
wird.!4! Der Speziesismus kann dabei hinsichtlich seiner Begriindungsba-
sis zwei Formen annehmen: Der einfache, unqualifizierte Speziesismus
versteht das Menschsein als solches als moralisch relevante Eigen-
schaft.!42 Demgegeniiber iibernimmt beim qualifizierten Speziesismus
nicht die Spezieseigenschaft als solche, sondern ein damit unaufloslich
verkniipftes, qualifizierendes Merkmal (z.B. Vernunftnatur) die entschei-
dende Begriindungsfunktion!43 — allerdings handelt es sich dabei nicht um
ein individuelles, sondern um ein speziesbezogenes Merkmal.!4* SINGER
definiert Speziesismus als Vorurteil oder Voreingenommenheit zugunsten
der Mitglieder der eigenen Spezies und deren Interessen und gegen die
Mitglieder anderer Spezies und deren Interessen.!45 Speziesismus bedeutet
mit anderen Worten ,,[t]o base judgements about and/or treatment of an in-

trismus und Speziesismus sind zwar nicht identisch, hidngen aber eng zusammen.
Siehe dazu und zur Unterscheidung NoskEg, Speciesism, S. 77 f.

138 Siehe MUTHERICH, Speziesismus, S. 75; auch GRUEN, S. 53 und INGENSIEP/BARANZ-
KE, S. 126.

139 Siehe MAHNER, S. 76; ausfiihrlich SINGER, Praktische Ethik, S. 98-107; siehe auch
CavaLIErI, Animal Question, S. 69-71, Rippg, Ethik, S. 47 f. und WHiTE S., S. 82.

140 Bspw. auch die Privilegierung von Hunden, Katzen oder Menschenaffen gegen-
iiber anderen Tierarten.

141 Siehe CavaLieri, Animal Question, S. 70; vgl. auch Rippg, Ethik, S. 48 und NoskE,
Speciesism, S. 77.

142 Siehe RacHELs, Created From Animals, S.183; auch AcH, Lassie, S. 117 und
PLuHAR, Unterschied, S. 118.

143 Siehe RacHeLs, Created From Animals, S. 184.

144 Siehe Rirpg, Ethik, S. 50; auch der ratiozentrisch begriindete Anthropozentrismus
miindet damit letztlich in einen qualifizierten Speziesismus, insofern nicht das in-
dividuelle Vorliegen der Vernunftfdhigkeit moralisch ausschlaggebend ist, son-
dern das Menschsein, mit dem die fiir den moralischen Status notwendige Gat-
tungseigenschaft der Vernunftfihigkeit gleichgesetzt wird. Siche FELLENZ,
S.40f., PLunar, Unterschied, S.118 und TannNer, Marginal Cases, S.226; zur
Unterscheidung von ,,einfachem* und qualifiziertem Speziesismus auch LAFoL-
LETTE/SHANKS, S. 42 f.

145 Siehe SINGER, Animal Liberation, S. 6.

52

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

dividual on their species where species is not relevant®.!4¢ Der Vorwurf
des Speziesismus basiert damit auf der Ansicht, dass die Spezieszugehd-
rigkeit als solche moralisch unerheblich ist und daher nicht angefiihrt wer-
den kann, um eine prinzipielle Andersbehandlung von Menschen und Tie-
ren zu rechtfertigen.'4” Begrifflich wird dabei bewusst an intrahumane
Chauvinismen wie Rassismus und Sexismus angekniipft, um in analoger
Weise die dort allgemein anerkannte, grundsitzliche moralische Unerheb-
lichkeit von biologischen, angeborenen Eigenschaften und Gruppenzuge-
horigkeit geltend zu machen.'*® Gemiss dieser Ansicht stellt Spezieszuge-
horigkeit folglich eine in ihrer moralischen Unerheblichkeit mit ,,Rasse*
oder Geschlecht vergleichbare Eigenschaft dar, die als solche keinen un-
terschiedlichen moralischen Status zu begriinden vermag.!4?

Die Auffassung, dass die Zugehorigkeit zur menschlichen Spezies mo-
ralisch irrelevant ist, hat sich in der Tier- und Bioethik und auch in der all-
gemeinen Moralphilosophie zwar weitgehend etabliert,!>? stosst indes
auch auf Widerspruch. Der ,,Speziesismus* wird in der Regel in zweierlei

146 TANNER, Marginal Cases, S. 226.

147 Siehe nur GRUEN, S. 54, ANDERSON, S. 280, LAFOLLETTE/SHANKS, S. 43, MCMAHAN,
S. 209 ff. und RacheLs, Created From Animals, S. 194.

148 Siehe LAFOLLETTE/SHANKS, S. 43, RippE, Ethik, S. 48 und SzryBEeL, Rights, S. 2; in
diesem Sinne bemerkt Rippe, Ethik, S. 44 und 62, dass es gleichermassen frag-
wiirdig ist, Individuen einen moralischen Status abzusprechen, weil sie einer be-
stimmten Spezies (nicht) angehdren, wie dies aufgrund von ,,Rassen”- oder Ge-
schlechterzugehorigkeit zu tun; der Speziesismus wird — wie Rassismus und Se-
xismus — als eine chauvinistische Ideologie, als Ungleichheitsverhéltnis und als
eine Form von Diskriminierung und Benachteiligung verstanden. Siehe GAMER-
SCHLAG, S. 166.

149 Siehe etwa CavaLERI, Animal Question, S. 73, GrUEN, S.52f., SINGER, Rassis-
mus, S.29 und TaNNER, Marginal Cases, S.224 ff. (mit weiteren Nachweisen);
siehe ferner SINGER, Praktische Ethik, S. 99 f.

150 Siehe etwa HaLTER, S.232f., der (kritisch) feststellt, dass der Speziesismus-Vor-
wurf in der zeitgendssischen Philosophie weitgehend rezipiert worden ist; siche
auch LEist, S. 22, der beziiglich des Kriteriums der Spezieszugehdrigkeit festhalt:
,,Dass dieses Kriterium heute unter Philosophen jede Uberzeugungskraft verloren
hat, geht vor allem auf die Kritik von Tooley und Singer zuriick, die inzwischen
fast allgemein akzeptiert wird. Beide [...] haben darauf hingewiesen, dass die
Spezieszugehdrigkeit allein — namlich unabhingig von den aktuellen Eigenschaf-
ten und Fahigkeiten eines individuellen Exemplars der Spezies — moralisch nicht
relevant sein kann* (zu TooLEys Ausfithrungen zur moralischen Unerheblichkeit
von Spezieszugehorigkeit als solcher siehe etwa TooLEy, Infanticide, S. 61 ff.);
vgl. auch PErRrETT, S. 186.

53

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

Hinsicht verteidigt: Zum einen durch die Bekréftigung der moralischen
Relevanz von Spezieszugehdrigkeit, zum anderen mit Verweis auf seine
Zweckdienlichkeit.!3! Erstere Argumentationslinie vertritt den Stand-
punkt, dass Spezies, im Gegensatz etwa zu ,,Rasse” und Geschlecht, eine
moralisch bedeutsame Gruppeneigenschaft darstellt und eine Ungleichbe-
handlung aufgrund der Spezieszugehdrigkeit daher gerechtfertigt ist. Der
»dpeziesismus weist geméss dieser Anschauung folglich eine Disanalo-
gie zum Rassismus und Sexismus auf, was insbesondere CoHEN betont:
»|Tlhe cases are very far from parallel; the analogical argument is in-
sidious. Racism is evil because humans really are equal, and the assump-
tion that some races are superior to others is false and groundless. [...]
Racism is pernicious precisely because there is no morally relevant dis-
tinction among human ethnic groups [...]. But among the species of ani-
mate life [...] the morally relevant differences are enormous, and almost
universally appreciated.“132 Speziesismus* ist hier also nicht negativ kon-
notiert, sondern wird aufgrund der tatséchlich bestehenden Unterschiede
zwischen Menschen und Tieren als moralisch richtige Perspektive verstan-
den:133 | Speciesism, which asserts straightforwardly that all species are
not equals, is not a vice but a demand of morality.«!54

Allerdings scheint sich diese Argumentation — dass der ,,Speziesismus
im Gegensatz zum Rassismus und Sexismus nicht ungerechtfertigt sei,
weil er auf moralisch relevanten Unterschieden griinde — eher der voraus-
gesetzten anthropozentrischen Annahme, dass zwischen Mensch und Tier
ein prinzipieller Unterschied bestehe, zu bedienen als diese zu begriin-
den.!> Gerade diese Primisse wird aber von Kritikerinnen angezweifelt
und als speziesistisch zuriickgewiesen. Es bleibt nach wie vor schwer er-
sichtlich, inwiefern der biologischen Spezieszugehorigkeit als solcher —

151 Zu den verschiedenen Argumenten zur Verteidigung des Speziesismus ausfiihr-
lich SINGER, Praktische Ethik, S. 129 ff. und PLunAr, Beyond Prejudice, S. 139 ff.

152 ConeN, Defense, S. 62.

153 ,,,Speciesism‘ may be taken as one way of expressing the recognition of these
differences — and in this sense speciesism, in spite of the overtones of the word, is
a correct moral perspective, and by no means an error or corruption.* CoHeN, De-
fense, S. 62.

154 Conen, Defense, S. 66.

155 Siehe auch Raspg, S. 124 f. Die Bekriftigung der moralischen Erheblichkeit von
Spezieszugehorigkeit erweckt ihr zufolge eher den Anschein eines ,.Bauchge-
fiihls®, das aber kein hinreichendes Argument liefert, um den Vorwurf des Spe-
ziesismus zu widerlegen.

54

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

dem menschlichen Genom — moralische Relevanz zukommen soll. Auch
Begriindungen, die sich auf eine qualifizierte, normale Gattungseigen-
schaft wie Vernunftfidhigkeit beziehen, sind unbefriedigend, zumal sie sich
iiber das Prinzip des moralischen Individualismus hinwegsetzen und wie-
derum erkléren miissten, warum dieser Grundsatz nur bis zur Gattungs-
grenze Anwendung finden sollte.!5¢ Auch das zuweilen angefiihrte ,,mem-
bership-Argument, wonach Menschen aufgrund der Zugehorigkeit zur
Gruppe der Menschen moralisch hoher zu bewerten sind (,,jede Gruppe ist
sich selbst die ndchste*),!7 beruht auf einem fragwiirdigen moralischen
Kriterium, das ferner auch das Tor dafiir 6ffnet, andere Gruppenmitglied-
schaften als moralisch relevant zu betrachten.!3® Letztlich dreht sich die
Argumentation im Kreis, wird doch von der einen Seite behauptet, Zuge-
horigkeit zur menschlichen Spezies sei moralisch erheblich, was von der
Gegenseite auf ein tief sitzendes moralisches Vorurteil — den Speziesismus
— zuriickgefiihrt wird. Was verbleibt, ist der Hinweis auf die Mdglichkeit
eines ,historischen Fehlschlusses®, wurde in der Vergangenheit doch mit
ebensolcher Uberzeugung vertreten,!5® dass der Weisse (Mann) anderen
Menschen — etwa Schwarzen und Frauen — von Natur aus und in mora-
lisch relevanter Hinsicht iiberlegen sei.!o0 Zweifellos sitzt der Glaube an
eine menschliche Sonderstellung tief, aber eine plausible Begriindungsba-
sis bricht ihm zunehmend weg — er hat, so RippE, seine historischen Stiit-

156 Vgl. auch SINGER, Praktische Ethik, S. 131 f.; zum moralischen Individualismus
und Gattungseigenschaften auch vorne B.I1.1.3.2.

157 Siehe etwa PETrRINOVICH, der den Speziesismus verteidigt (,,the interests of mem-
bers of our species should triumph over comparable interests of members of other
species®, S. 3) und biologistisch begriindet (S. 217): ,,Humans, as well as all other
social animals, are speciesists [...]. Animals of all species show a clear preference
for their own kind: They associate and mate with their own species; they fight
alongside their own kind against members of foreign species to secure resources;
and they defend the young of their own species. Any species that did not show
preference for its own kind would become extinct*.

158 Siehe dazu SINGER, Praktische Ethik, S. 132-134; zum ,,membership-Argument*
auch Raspg, S. 119—-121; ferner PLuHAR, Beyond Prejudice, S. 162 ff.

159 Vgl. nur U.S. Supreme Court, Scott v. Sandford, 60 U.S. 393, 405 f. In diesem Ur-
teil aus dem Jahr 1857 werden schwarze Sklaven als ,,subordinate and inferior
class of beings” beschrieben.

160 Siehe Rippg, Ethik, S. 64; wihrend der Rassismus mittlerweile allgemein als Dis-
kriminierung anerkannt wird, erweist sich die (An-)Erkennung des Diskriminie-
rungscharakters des Speziesismus aufgrund seiner Normalitit in der Gegenwarts-
gesellschaft (noch) als schwierig. Vgl. auch Raspg, S. 124.

55

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

zen verloren:!®! | Die Annahme der moralischen Sonderstellung des Men-
schen ldsst sich nicht mehr in einen giiltigen Begriindungszusammenhang
einordnen. Es ist eine frei schwebende Intuition. 16

Die zweite Argumentationslinie verteidigt den Speziesismus demgegen-
iiber, unter Bezugnahme auf das ,,Dammbruchargument® (slippery slope-
Argument), im Hinblick auf seine Zweckdienlichkeit bzw. praktische Not-
wendigkeit. Das Dammbruchargument zugunsten des Speziesismus stellt
dabei nicht in Abrede, dass die Ungleichbehandlung von Menschen und
Tieren womoglich unbegriindet ist, rechtfertigt diese aber mit dem Hin-
weis auf die negativen Konsequenzen, welche die Aufhebung dieser kate-
gorialen Trennung nach sich ziehen wiirde.!93 Geméss HALTER ist ,,das ei-
gentliche Problem [...] die mit dem Antispeziesismus zusammenhéngende
Abwertung des Menschen* und die ,,stindige akute Bedrohung der dem
Standard des normalen erwachsenen Menschen nicht entsprechenden
Menschen®.104 Wird die moralische Sonderstellung des Menschen erst ein-
mal aufgegeben, besteht gemiss dieser Ansicht die Gefahr, dass gewissen
Menschen kein hoherer moralischer Status und Schutz mehr zugestanden
wird als Tieren.!®5 Dies macht auch CARRUTHERS geltend: ,,Man muss nur
einmal tiberlegen, wie eine Gesellschaft aussehen wiirde, die Kleinkindern
und/oder dementen alten Leuten moralischen Status absprechen wiirde.
[...] dies wiirde dem Staat oder seinen VertreterInnen erlauben, Mitglieder
dieser Gruppen zu vernichten oder ihnen Leid zuzufiigen“.1¢ Um nicht
auf diese schiefe Ebene zu kommen, braucht es eine klare Trennlinie, wie
auch DersHowITZ postuliert: ,,We insist on maintaining (or constructing)
this sharp dividing line because we fear the uncertainties of the continu-
um. Once we allow any member of our species to be treated as we treat
any member of a ,lower* species, we empower humans to make their own
decisions about the ,worth® of other humans. Constructing an absolute line
is seen as a protection against the slippery slope. [...] We certainly do not
want humans to treat other humans in the way that we, as a species, have
long treated animals. To avoid this, we have made the somewhat arbitrary

161 Siche RippE, Ethik, S. 45.

162 Ripeg, Ethik, S. 44 (Hervorh. d. Verf.).

163 Zum Dammbruchargument zugunsten des Speziesismus siche RippE, Ethik,
S. 56 f.; auch CavaLIERI, Animal Question, S. 81-83.

164 HALTER, S.241.

165 Siehe Rippe, Ethik, S. 57 und SINGER, Praktische Ethik, S. 129 f.

166 Siehe CARRUTHERS, Tiere, S. 225.

56

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

decision to single out our own species — every single member of it — for
different and better treatment.*1¢7

Mit dem Schutz von menschlichen ,,marginal cases” adressiert das
Dammbruchargument zweifellos ein wichtiges Anliegen, lisst dabei aller-
dings unbegriindet, inwiefern der moralische Einschluss von Tieren not-
wendig eine Schlechterstellung von Menschen zur Folge hitte. Es geht
vielmehr von der (m.E. fehlerhaften) Pramisse aus, dass eine Gleichstel-
lung von vergleichbaren Menschen und Tieren fiir Menschen nur eine Ab-
wertung bedeuten konne, weil Tieren unverdnderlich eine minderwertige
Position zugedacht wird.!%® Diese Befiirchtung lésst sich indes entkréften,
zumal von Speziesismus-Kritikern, wie etwa SINGER, durchgehend die Ab-
sicht betont wird, ,,den Status der Tiere zu heben, nicht aber, den der Men-
schen zu senken.“!%® Im Ubrigen vermdchte aber auch die praktische Not-
wendigkeit einer klaren Trennlinie nichts daran zu dndern, dass die Spe-
ziesgrenze keine moralisch relevante markiert. Dies rdumt auch DERr-
SHOWITZ ein: ,,Does this subject us to the charge of speciesism? Of course
it does, and we cannot justify it except by the fact that in the world in
which we live, humans make the rules.“!79 Gemiss Rippe wird die Grenze
dabei allerdings nicht bloss willkiirlich, sondern an der falschen Stelle ge-
zogen.17!

2. Pathozentrismus
2.1. Empfindungsfahigkeit als Kriterium fiir moralische Beriicksichtigung

Der innerhalb der Tierethik als Gegenposition zum Anthropozentrismus
vorherrschende Pathozentrismus (Sentientismus) weist die Leidens- bzw.
Empfindungsfahigkeit (sentience) als entscheidendes Kriterium fiir mora-
lische Relevanz aus — ungeachtet der Spezieszugehdrigkeit oder Vernunft-
begabung. ,, The question is not, Can they reason? nor, Can they talk? but,

167 DersHOWITZ, S. 197 f.

168 Siche Rirpe, Ethik, S. 61.

169 SINGER, Praktische Ethik, S. 130; siche auch Rippe, Ethik, S. 58 und 63.
170 DersHOwITZ, S. 198.

171 Siehe Rirpg, Ethik, S. 63.

57

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

Can they suffer?*,72 so BentHAMS weithin rezipierte Formel.!”? Tiere ha-
ben dieser Anschauung zufolge — weil und soweit sie empfindungsfihig
sind — einen moralischen Status und sind um ihrer selbst willen moralisch
zu beriicksichtigen.!”* Das ,pathozentrische Argument” zielt gemaiss
KreBs darauf ab, den moralischen Respekt fiir das leiblich-emotionale
Wohlbefinden aller Menschen auch auf empfindungsfihige Tiere auszu-
dehnen.!”> Der Argumentationsaufbau ist im Wesentlichen folgender: (1)
Die Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit ist von besonderer moralischer
Relevanz, was etwa an den vielfaltigen moralischen Normen zum Schutz
des menschlichen Wohlergehens abgelesen werden kann.!7¢ (2) Da viele
Tiere iiber eine mit dem Menschen vergleichbare Empfindungsfihigkeit
verfligen, sollten besagte moralische Normen auch auf solche Tiere An-
wendung finden.!7’

Ad (1): Begriindet wird die moralische Relevanz von Empfindungsfd-
higkeit mit der subjektiven Qualitidt des empfundenen Lebens. Empfin-
dungsfahigkeit bezieht sich zundchst auf affektive Zustinde eines Lebe-
wesens — es ist die Fahigkeit, positive oder negative Empfindungen haben,
d.h. subjektiv und bewusst erleben zu konnen.!’® Das Erleben aus einer
subjektiven Perspektive ist charakteristisch fiir das Besitzen eines Be-
wusstseins.!7”? Gemiss NaGELs Formel liegen bewusste Zustinde dann und
nur dann vor, wenn es sich fiir ein spezifisches Lebewesen irgendwie an-

172 BEeNTHAM, S. 309.

173 BentHaAM gilt als eigentlicher Begriinder des Pathozentrismus. Siche Danz, S. 93;
Caspar, Tierschutz, S. 390 weist es weiter als Verdienst der angelsdchsischen em-
piristischen und utilitaristischen Ansétze aus, das Tier als empfindungsféhiges
und verletzliches Wesen in der Philosophie etabliert zu haben.

174 So etwa BaLcomBE, Pleasurable Kingdom, S. 221, DoNALDSON/KYMLICKA, ZooOpo-
lis, S. 24 f., FrRanciONE, Persons, S.32 und 45, Nusssaum, S. 309, RyDEr, S. 328
und SINGER, Praktische Ethik, S. 101 f.

175 Siehe Kress, Uberblick, S. 347.

176 Siehe auch BADURA, S. 201.

177 Zum ,pathozentrischen Argument” in fiinf Schritten KRrEBs, Uberblick, S.347—
349.

178 Siehe WurBEL, Ethology, S. 123 und SiNGER, Praktische Ethik, S. 102; Empfin-
dungsféhigkeit kann somit als Voraussetzung und Oberbegriff fiir Lust- und Lei-
densfdhigkeit betrachtet werden. Dazu Mavyr, S. 72.

179 Siehe NAGEL, S. 436 und WiLp, Tierphilosophie, S. 135; auch DEGrAzia, Animal
Rights, S. 40.

58

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

fiihlt, 180 dieses Lebewesen zu sein.!®! Dieses ,,nagelsche Anfiihlen® wird
als phdanomenales Bewusstsein bezeichnet, das mit Empfindungsfahigkeit
(bewusstem Erleben) notwendig verbunden ist.!82 Entsprechend kann
man, so KrEeBs, bei ,,empfundenem Leben [...] von einer (subjektiven)
Qualitét des Lebens sprechen. Positive Empfindungen befoérdern das (sub-
jektiv) gute Leben, negative behindern es.“!83 Die besondere Bedeutung
der Empfindungsfahigkeit heben auch DoNALDSON/KyYMLICKA hervor:
,Conscious/sentient beings are selves — that is, they have a distinctive sub-
jective experience of their own lives and of the world [...]. Beings who ex-
perience their lives from the inside, and for whom life can go better or
worse are selves, not things, whom we recognize as experiencing vulnera-
bility — to pleasure and pain, to frustration and satisfaction, to joy and suf-
fering, or to fear and death.“!34 Diese subjektive Qualitét des Lebens kann
in Interessen an der Vermeidung des Schlechten (Schmerz, Leiden, Trauer
usw.) bzw. Forderung des Guten (Lust, Freude, Genuss usw.) iibersetzt
werden — Interessen, die auch bei empfindungsfihigen Tieren vermutet
werden und die es moralisch zu beriicksichtigen gilt.!85 Im Gegensatz zu
anderen Eigenschaften wie Vernunft- und Sprachfihigkeit wird die Erhe-
bung der Empfindungsfihigkeit zum entscheidenden Kriterium fiir morali-
sche Beriicksichtigung dabei nicht als willkiirlich aufgefasst!8¢ — freilich

180 Zu wissen, wie es sich tatsdchlich anfiihlt, liegt ausserhalb der menschlichen Er-
kenntnisméglichkeit. Siehe dazu NAGEL, S. 438 ff. und passim.

181 ,,[...] an organism has conscious mental states if and only if there is something
that it is like to be that organism — something it is like for the organism®, NAGEL,
S. 436.

182 Siehe Dawkins, Welfare, S. 79 und WiLp, Tierphilosophie, S. 135 f.

183 Kress, Uberblick, S.348; empfindungs- bzw. bewusstseinsfihigen Lebewesen
kann mit anderen Worten nicht nur objektiv etwas Schlechtes oder Gutes zuge-
fiigt werden, sondern das Schlechte oder Gute wird zusétzlich auch subjektiv ne-
gativ oder positiv erlebt; so auch BaLcoMmse, Pleasure, S. 214: , Lives that contain
pleasure are lives with intrinsic value. That is to say, an individual who can expe-
rience good feelings has a life that is of value to that individual, independent of
any value that individual’s life might have to another. [...] Put another way, an
animal who can experience pleasure has the capacity for a quality of life. It is a
life worth living*.

184 DonaLpson/Kymricka, Zoopolis, S. 24 f.; siehe auch FrancionE, Animal Rights,
S. 6.

185 Vgl. Kress, Uberblick, S. 348 f. und Rippk, Ethik, S. 166.

186 Siche SEnz, S. 32; auch SINGER, Rassismus, S. 31; AUGUSTIN rdumt zwar ein, dass
auch dem Kriterium der Empfindungsfdhigkeit eine gewisse Beliebigkeit ange-
lastet werden konne, verweist aber darauf, dass es immerhin nicht beliebiger als

59

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

begleitet von der Annahme, dass nur empfindungsfahige Lebewesen Inter-
essen haben,'87 die zu direkter moralischer Beriicksichtigung Anlass ge-
ben. 88

Ad (2): In biologischer Hinsicht liegt dem Pathozentrismus nach dem
Gesagten die Annahme eines nur graduellen Unterschieds und einer
grundlegenden korperlich-seelischen Gemeinsamkeit zwischen Mensch
und Tier, namentlich einer vergleichbaren Empfindungsfihigkeit, zugrun-
de. Zwar lassen sich subjektive Empfindungen und damit Empfindungsfa-
higkeit — weder bei Mensch noch Tier — aus Prinzip nicht objektiv nach-
weisen, denn sie konnen, so WURBEL, ,,nur vom empfindenden Subjekt,
aus der Perspektive der ersten Person, direkt wahrgenommen werden.“!8?
Allerdings konnen sie mittels eines Analogieschlusses (Vergleich zwi-
schen Mensch und Tier) indirekt erschlossen und plausibel dargestellt wer-
den. Der Analogieschluss auf eine mit der menschlichen vergleichbare
tierliche Empfindungsfihigkeit beruht auf drei Kriterien: (1) Ahnlichkeit
der Nervensysteme, d.h. das Tier verfiigt iiber ein anatomisch und physio-
logisch menschenihnliches Nervensystem; (2) Ahnlichkeit der Situatio-
nen, d.h. das Tier ist einer Situation ausgesetzt, die mit einer solchen ver-
gleichbar ist, die Menschen (positive oder negative) Empfindungen verur-
sachen wiirde; und (3) Ahnlichkeit der Reaktionen, d.h. beim Tier dussern
sich physiologische oder Verhaltensreaktionen, die vergleichbar sind mit
jenen von Menschen in entsprechenden Situationen.!?0 Heute ist weitge-
hend unbestritten, dass zumindest Wirbeltiere empfindungs- und bewusst-

die Vernunftfdhigkeit oder Spezieszugehdrigkeit, ungleich dieser Kriterien aber
ethisch minder angreifbar sei. Sieche AuGusTIN, S. 96.

187 Just diese Grundannahme liegt dem Sentientismus zugrunde. Siehe RippE, Ethik,
S. 159 und 164; gemiss SINGER, Praktische Ethik, S. 101 ist die Fahigkeit, zu lei-
den und sich zu freuen, Grundvoraussetzung dafiir, Interessen haben zu kdnnen.

188 Vgl. FLury, S. 116; gemiss AcH, Transgene Tiere, S. 38 f. sind nur Interessen mo-
ralisch schiitzenswert und ist Empfindungsfihigkeit Grundvoraussetzung dafiir,
im moralisch erheblichen Sinne Interessen zu haben; siehe auch SINGER, Animal
Liberation, S. 8 f.

189 WurBEL, Biologische Grundlagen, S.19; dazu auch SamBraus, Grundbegriffe,
S.31.

190 Siehe WurBEL, Biologische Grundlagen, S. 19; zum Analogieschluss auch Sam-
BrAUS, Grundbegriffe, S. 31 ff. und 35 f.; Rirpg, Ethik, S. 308 f. verweist beziiglich
der Annahme einer vergleichbaren tierlichen Empfindungsfahigkeit auf drei Ar-
gumente: Ahnlichkeit des dusseren Verhaltens, Ahnlichkeit der physiologischen
Reaktionen, biologisch-evolutionires Argument der Ahnlichkeit der Nervensys-
teme.

60

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

seinsfahig sind.!?! Empfindungsfahige Tiere haben &hnlich wie Menschen
ein Wohlergehen — sie sind, so BALCOMBE, ,,beings who are not merely ali-
ve but who have a life. [...] lives experienced across the pain-pleasure con-
tinuum — lives made better or worse by their circumstances.*!°2 Hinsicht-
lich der Schmerzfihigkeit steigert sich diese Ahnlichkeit zu einer weitge-
henden Unterschiedslosigkeit: ,,Im Schmerz wird alles eingeebnet, jeder
wird jedem gleich, Mensch und Mensch, Mensch und Tier.“!°* Da nun
viele Tiere Menschen in ihrer Fahigkeit, Schmerzen zu fithlen und zu lei-
den, gleich sind, sollten sie gleichermassen vom Schmerz- und Leidens-
vermeidungsgebot erfasst werden,'%* wie etwa RyDER betont: ,,all that mat-
ters is that it is conscious: in particular that it can be conscious of pain and
pleasure. This should be the bedrock of our morality. Pain is pain regard-
less of the species suffering it“.!%5 Insofern also Empfindungsfahigkeit fiir
gewisse Normen der zwischenmenschlichen Moral ausschlaggebend ist,
miisste eine nicht-speziesistische Ethik konsequenterweise deren Ausdeh-
nung auf empfindungsfihige Tiere zur Folge haben.!9¢

191 Siehe insbesondere die Cambridge Declaration on Consciousness (6ffentlich ver-
kiindet am 7. Juli 2012 in Cambridge an der Francis Crick Memorial Conference
on Consciousness in Human and Non-Human Animals, Churchill College, Uni-
versity of Cambridge), ferner WURBEL, Biologische Grundlagen, S. 19 ff. und spe-
ziell zur Schmerz- und Bewusstseinsfahigkeit von Fischen SEGNER und WiLp, Fi-
sche; im Ubrigen geht auch die geltende Tierschutzgesetzgebung davon aus, dass
Wirbeltiere sowie Kopffiisser und Panzerkrebse empfindungsféhig sind (Art. 2
Abs. 1 TSchG i.V.m. Art. I TSchV).

192 BaLrcomBe, Pleasurable Kingdom, S. 217; siche auch Gruen, S. 33.

193 HorkHEIMER, Vernunft, S. 298; siche auch MuTHERICH, Problematik, S. 148.

194 So bereits JEAN-JACQUES Rousseau: ,,Wenn ich verpflichtet bin, meines Gleichen
nichts Leides zuzufiigen; so geschichet es, wie es scheinet, mehr, weil es mit
Empfindung begabt ist, als weil es Vernunft besitzet. Da nun Menschen und
Thiere das Vermdgen zu empfinden mit einander gemein haben; so hat ein jedes
das Recht, nicht umsonst von dem andern gemisshandelt zu werden*. Roussgau,
S.91; vgl. ferner VERHOOG, S. 217 und BADURA, S. 201 f.

195 RYDER, S. 325.

196 Siehe Babura, S.203 und Danz, S.95f; auch Kress, Uberblick, S. 348 f. und
AUGUSTIN, S. 96; im Ubrigen diirfte der Pathozentrismus, zumindest als Gebot zur
Vermeidung ,,unndtigen” Tierleids, bereits heute weitgehend den intuitiven Mo-
ralvorstellungen und somit dem Common Sense entsprechen. Vgl. dazu Danz,
S. 94; mit der allgemein anerkannten Leidensfdhigkeit der Tiere ist sowohl mo-
ralphilosophisch als auch allgemein-gesellschaftlich akzeptiert, dass Tiere nicht
leiden sollten. Siehe Run, S. 59; zur ,lebensweltlich-intuitiven Verankerung des
pathozentrischen Arguments® auch Mavr, S. 48.

61

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

2.2. Die moralische Gemeinschaft der Empfindungsféhigen
2.2.1. Moralische Subjekte und moralische Objekte

Im Zusammenhang mit der dem Sentientismus zugrunde liegenden Ab-
kehr von der Vernunftfahigkeit hin zur Empfindungsfahigkeit als mass-
geblichem Kriterium fiir moralische Beriicksichtigung ist zumindest kur-
sorisch darauf einzugehen, wie sich moralische Verpflichtung und morali-
sche Berechtigung zueinander verhalten. Denn in einer moralischen Ge-
meinschaft, welche Vernunftfahigkeit nicht zwingend voraussetzt, sind na-
turgemadss nicht alle Mitglieder moralféhig, d.h. in der Lage, moralisch zu
empfinden, zu urteilen und zu handeln.!”’ Eine moralische Gemeinschaft
der Empfindungsfahigen muss folglich mit einer Subkategorisierung in
moralisch Handelnde (moralfdhige Mitglieder) und moralisch zu Behan-
delnde (alle Mitglieder) einhergehen. Im tierethischen Diskurs findet diese
Differenzierung im Begriffspaar moralische Subjekte/moralische Objekte
(moral agents/moral patients) seinen Ausdruck.!?® Moralische Subjekte
sind moralfdhig und als rationale Akteure Adressaten moralischer Pflich-
ten.!?? Die Klasse der moralischen Subjekte umfasst nur, aber nicht alle
Menschen und stellt eine Teilmenge der Klasse der moralischen Objekte
dar, welche alle Mitglieder der moralischen Gemeinschaft einschliesst.200
Moralische Objekte sind die Begiinstigten direkter moralischer Pflichten,
d.h. jene Wesen, denen moralische Riicksicht geschuldet ist.20!

197 Siehe Babpura, S.196; auch Rowranps, Gerechtigkeit, S.99f. und Worr U.,
Mensch-Tier-Beziehung, S. 172 f.

198 Siehe BENZ-SCHWARZBURG, S. 198, CavaLIERI, Animal Question, S. 28 ff. und Gru-
EN, S. 60 f.

199 Siehe FRANKENA, S. 273 und WoLr U., Mensch-Tier-Beziehung, S. 172 f.; ausfiihr-
lich REGaN, Animal Rights, S. 151-153.

200 Siehe BADURA, S. 196 und CavaLieri, Animal Question, S. 29 f.; wihrend alle mo-
ral agents auch moral patients sind, sind nicht alle moral patients auch moral
agents. Siche GRUEN, S. 60—63 und RowLaNDs, Animals Like Us, S. 63.

201 Siehe Rowranps, Gerechtigkeit, S.99; ausfiihrlich ReGan, Animal Rights,
S. 152-154.

62

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

2.2.2. Hierarchische und egalitire Konzeptionen

Beziiglich der Frage des spezifischen moralischen Werts, der jenen Wesen
zukommt, die moralisch zu beriicksichtigen sind, konnen im Pathozentris-
mus — wie im Physiozentrismus tiberhaupt — hierarchische und egalitire
Positionen unterschieden werden.292 Hier geht es um die Stellung inner-
halb der moralischen Gemeinschaft: Kommt allen Mitgliedern der gleiche
Wert und der Anspruch auf gleiche Beriicksichtigung zu oder existiert un-
ter ihnen eine Rangordnung??%3 Hierarchische Konzeptionen des Patho-
zentrismus sprechen empfindungsfiahigen Tieren zwar grundsétzlich einen
moralischen Status zu, ordnen deren Belange jedoch unter jene des Men-
schen bzw. vernunftfahiger Wesen.2%4 Typischerweise manifestiert sich in
dieser moralischen Hierarchie ein anthropozentrischer Einschlag, sodass
sich unter Beibehaltung der moralischen Sonderstellung des Menschen
eine Mischform zwischen Sentientismus und moderatem Anthropozentris-
mus herausbildet.205

Egalitire Positionen pladieren demgegeniiber fiir die gleiche Beriick-
sichtigung aller Mitglieder der moralischen Gemeinschaft der Empfin-
dungsfdhigen nach Massgabe des Gleichheitsprinzips. Dieses besagt, dass
alle, die hinsichtlich der moralisch relevanten Eigenschaften gleich bzw.
vergleichbar sind, gleich beurteilt und insbesondere gleich moralisch be-
riicksichtigt werden sollten. Ebenso wie die Gleichbehandlung nach Mass-
gabe der Gleichheit bzw. Vergleichbarkeit statuiert das Gleichheitsprinzip
umgekehrt auch die Ungleich- bzw. Andersbehandlung nach Massgabe der
moralisch relevanten Ungleichheit.2%¢ Das Gleichheitsprinzip praskribiert
folglich keine blinde Gleichbehandlung aller, wohl aber die gleiche Be-
riicksichtigung ihrer Interessen: Der Egalitarismus innerhalb der morali-
schen Gemeinschaft gilt entsprechend nicht absolut, sondern erfordert als
Interessenegalitarismus lediglich, dass alle (d.h. menschliche und tierli-

202 Siehe Kress, Uberblick, S. 342; auch CamENzIND, S. 177.

203 Riepe, Ethik, S. 94 unterscheidet zwischen der moral considerability (ist ein We-
sen moralisch zu beriicksichtigen?) und der moral significance (wie ist ein Wesen
moralisch zu beriicksichtigen?).

204 Siehe Kress, Uberblick, S. 350.

205 Vgl. Riee, Ethik, S. 94, AcH, Transgene Tiere, S. 39 und Danz, S. 101.

206 Siehe Ripp, Ethik, S. 230; siche auch SitTer-LIvER, Gerechtigkeit, S. 35.

63

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

che) Interessen gleichermassen beriicksichtigt werden.2%” Die Anwendung
des Gleichheitsgrundsatzes auf Tiere bedeutet entsprechend nicht, dass
Tiere in jeder Hinsicht wie Menschen behandelt werden miissen®*® — wohl
aber verlangt dieser Grundsatz nach einer gleichen Riicksichtnahme auf
Interessen, ungeachtet des Trigers.2 Der Gleichheitsgrundsatz kann so-
mit als Prinzip der gleichen Interessenberiicksichtigung konkretisiert wer-
den?!0 und fungiert als solches als Massstab fiir moralisch gerechte Giiter-
abwigungen.2!! Insgesamt stellt die Ausweitung des fiir die innermensch-
liche Moral fundamentalen Gleichheitsgrundsatzes auf empfindungsfahige
Tiere ein zentrales Postulat und einen Brennpunkt der Tierethik dar.212

3. Biozentrismus

Gemiss der biozentrischen Ethik sind alle und nur Lebewesen um ihrer
selbst willen moralisch zu beriicksichtigen.2!3 Neben Menschen und (emp-
findungsfahigen und nicht empfindungsfihigen) Tieren sind im Biozen-
trismus folglich alle anderen Lebewesen, insbesondere auch Pflanzen, mit
einem moralischen Eigenwert versehen und Teil der moralischen Gemein-
schaft.2!* Dem Leben wird hier nicht nur ein instrumenteller,2!5 sondern

207 Sieche Kress, Uberblick, S. 351; dies erfordert u.a., dass eine Interessenabwigung
nicht mit einer Voreingenommenheit zugunsten der menschlichen Spezies vorge-
nommen wird. Siehe dazu ANDERSON, S. 278.

208 Z.B. kein Wahlrecht fiir Tiere, genauso wenig wie ein ,,Recht auf Abtreibung™ fiir
Mainner — Rechte miissen an die jeweils vorhandenen Interessen angepasst sein.
Siehe SaronTzis, Morals, S. 78 f.

209 Siehe SINGER, Alle Tiere, S. 15; auch Lapwic, Menschenrechte, S. 103.

210 So insbesondere SINGER, Praktische Ethik, S. 52 und 98 f. und passim; siche fer-
ner etwa CAvALIERI, Animal Question, S. 6 und FRANCIONE, Persons, S. 44 f.

211 Siehe ScHNEIDER, Konsumware, S. 127 f.

212 Insbesondere SINGER, Praktische Ethik, S. 98 ff. hat den Gleichheitsgrundsatz fiir
die Anwendung auf Tiere popularisiert und die ungerechtfertigte Ungleichbe-
handlung nachhaltig als ,,Speziesismus® etikettiert; siche ferner etwa COCHRANE,
Ownership, S. 425 und FRANCIONE, Persons, S. 44.

213 Siehe Rirpg, Ethik, S. 99.

214 Siehe VErHOOG, S.218 und Rirpe, Ethik, S.99; auch beziiglich der biozentrisch
verfassten moralischen Gemeinschaft sind hierarchische und egalitire Positionen
zu unterscheiden. Dazu ausfiihrlich Rippe, Ethik, S. 111 ff.

215 Dem Leben kommt ein instrumenteller Wert zu, insofern es eine notwendige Vor-
bedingung ist, damit andere Werte wie Wohlbefinden tiberhaupt existieren kon-
nen. Siehe GrueN, S. 27.

64

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren

auch ein intrinsischer Wert zugeschrieben — das Leben als solches ist mo-
ralisch schiitzenswert.216 ALBERT SCHWEITZER, ein einflussreicher Vertreter
des Biozentrismus, formulierte die Grundlage seiner Ethik der Ehrfurcht
vor dem Leben?!7 mit folgenden Worten: ,,Ich bin Leben, das leben will,
inmitten von Leben, das leben will“.218 In der biozentrischen Ethik bedeu-
tet die Totung eines Lebewesens die finale Zerstorung der Integritéit des
jeweiligen Individuums, weshalb sie mit einem grundsitzlichen Verbot be-
legt wird.2!?

Der biozentrische Ansatz ist fiir die tierethische Diskussion insbesonde-
re deshalb bedeutsam, weil er mit der besonderen Betonung des Werts des
Lebens ein Gut adressiert, das im Pathozentrismus weitgehend unbeachtet
bleibt. Neben das im Pathozentrismus verankerte Schmerzzufiigungsver-
bot tritt hier das im Biozentrismus wurzelnde Tétungsverbot als weiterer
Aspekt der moralischen Beriicksichtigung von Tieren.?20 Im intuitiven Re-
spekt vor dem Leben manifestiert sich aber moglicherweise gar ein patho-
zentrischer Einschlag, insofern ihm eine gedankliche Koppelung an eine
aus der Tatsache des Lebens deduzierte Vermutung der Leidensféhigkeit
zugrunde liegt.?2! Mit einem solchermassen pathozentrisch begriindeten
Biozentrismus kdnnte — womdglich aber {iber das Ziel hinausschiessend —
dem Risiko von unwissentlichen Schmerzzufiigungen bei nach derzeiti-
gem Stand der Wissenschaft félschlicherweise als nicht empfindungsfahig
erfassten Lebewesen entgegengewirkt werden.222

216 Das ,biozentrische Argument™ will den moralischen Schutz, der dem bloss biolo-
gischen menschlichen Leben gebiihrt, auf alles Leben in der Natur ausdehnen.
Siehe Kreps, Uberblick, S. 355; siehe hierzu auch Danz, S. 102 und Gruen, S. 28.

217 Der Gedanke eines biozentrischen Respekts vor allem Leben wird zumeist mit
ScuwerTzer verbunden. Seine Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben wird in der Li-
teratur jedoch teilweise vom Biozentrismus gesondert abgehandelt, siche z.B.
Rippg, Ethik, S. 100 und 134 ff. sowie Kress, Uberblick, S. 355-357; zu SCHWEIT-
zers Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben auch Teutsch, Lexikon, S. 42-47.

218 SCHWEITZER, S. 308.

219 Siehe VERHOOG, S. 220.

220 Siehe Danz, S. 114 f.

221 Zur (intuitiven und teilweise irrationalen) Zuschreibung von Leidensféhigkeit an
alle Lebewesen Danz, S. 103-105.

222 Vgl. Danz, S. 105.

65

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

I11. Uberblick iiber drei tierethische Grundpositionen

Die Tierethik ist weitgehend von der Ablehnung eines strikt anthropozen-
trischen Weltbilds geprégt und geht — mit unterschiedlichen Begriindun-
gen und in variierendem Ausmass — von der grundlegenden Annahme ei-
nes moralischen Status von (empfindungsfihigen) Tieren?23 und daraus
abgeleiteten moralischen Anspriichen derselben aus. Die aktuelle tierethi-
sche Diskussion weist eine hohe Diversitidt und Ausdifferenzierung auf,
welche im Rahmen dieser Ubersicht kaum gebiihrend dargestellt werden
kann.?2* Aus der ganzen Bandbreite tierethischer Konzeptionen sollen im
Folgenden die Hauptstromungen der utilitaristischen, deontologischen und
kontraktualistischen Tierethik mit ihren jeweiligen Hauptvertretern PETER
SINGER, ToM REGaN und Mark RowrLanps im Speziellen umrissen wer-
den.2% Diese Auswahl widerspiegelt die in der allgemeinen Ethik vorherr-
schenden Moraltheorien (Utilitarismus, Kantianismus, Kontraktualismus),
deren Spielarten auch den gegenwirtigen tierethischen Diskurs prigen.226

223 Anzumerken ist, dass sich die in der {iberwiegend vom Sentientismus gepragten
Tierethik verwendete pauschal-summarische Kategorie ,,Tiere” meist nur auf
einen Teilbereich aller Tiere im zoologischen Sinne bezieht, ndmlich auf die be-
wusstseins- und empfindungsfahigen Tiere. Siche Anung, S. 56 f. und OrT, S. 126;
das Tier im moralischen Sinne ist hier somit nicht identisch mit dem Tier im bio-
logischen Sinne. Um als Tier im moralischen Sinne zu qualifizieren, muss ein
Wesen das die Empfindungsfahigkeit als Minimalbedingung voraussetzende In-
teressenerfordernis erfiillen. Siehe Saprontzis, Morals, S. 73 f.; die Demarkations-
linie verlduft in der Tierethik oftmals entsprechend nicht im Sinne einer biolo-
gisch-klassifikatorischen Abgrenzung zwischen Tieren und Pflanzen, sondern
zwischen empfindungsfihigen und nicht empfindungsfahigen Lebewesen. Siche
NipA-RUMELIN, S. 517.

224 Einen guten Uberblick iiber die aktuellen tierethischen Ansitze vermitteln etwa
KreBs (Hrsg.), Naturethik, Scumitz (Hrsg.), Tierethik und Worr U. (Hrsg.), Tier-
ethik.

225 Fiir weitere Ansétze siche z.B. CocHrRANE, Animal Rights, DoNALDSON/KYMLICKA,
Zoopolis, Donovan, S.105ff., HurstHousg, S.121ff., NussBaum, S.299ff.,
DoNovan/Apams (Hrsg.) und GARNER, Justice; fiir einen prignanten Uberblick
iber weitere Ansitze siche z.B. GRrUEN, S. 37-43.

226 Siehe O’SuLLvan, S. 12, Kress, Uberblick, S. 339 und RippE, Ethik, S. 232.

66

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

111 Uberblick iiber drei tierethische Grundpositionen

1. Peter Singers (Préferenz-)Utilitarismus

SINGER gilt mit seinem Werk Animal Liberation, mit dem er eine systema-
tische tierethische Reflexion erst anstiess, gemeinhin als Begriinder der
modernen Tierethik und bleibt {iberdies bis heute fiihrender Theoretiker
der utilitaristischen Tierethik. Als konsequentialistische Ethik??7 beurteilt
der Utilitarismus Handlungen nach deren Folgen fiir alle (zu beriicksichti-
genden) Betroffenen im Hinblick auf die grundlegende Formel des Gliicks-
prinzips (greatest happiness principle) bzw. Niitzlichkeitsprinzips (prin-
ciple of utility), wonach es das grosste Gliick der grosstmoglichen Zahl zu
erzielen bzw. das Wohl und die Interessen oder die Prdiferenzen der Be-
troffenen bestmdglich zu maximieren gilt.??8 Gestiitzt auf die Prémisse,
dass empfindungsfahige Tiere Leidens- bzw. Lustempfindungen sowie In-
teressen?2® haben, bezieht die utilitaristische Tierethik unmittelbar alle sol-
chermassen veranlagten Tiere als Betroffene in die Abwigung ein.230 Fiir
die Interessenabwégung kennzeichnend ist die prinzipiell gleiche Beriick-
sichtigung der betroffenen Interessen; so miissen auch menschliche und
tierliche Interessen geméss SINGERs Gleichheitsgrundsatz, den er als Prin-
zip der gleichen Interessenabwigung (equal consideration of interests)
spezifiziert,23! gleich beriicksichtigt werden.232 SiNnGEr differenziert dabei
zwischen faktischer und normativer Gleichheit, indem er betont, dass der

227 Siehe dazu im Allgemeinen Kymricka, S.10ff. und Recan, Animal Rights,
S. 140-143.

228 Siehe SINGER, Praktische Ethik, S. 40 f.; auch MAHLMANN, S. 133 und RirpE, Ethik,
S.241ff.

229 Gemadss dem weiten Begriff des Interesses setzt dieses lediglich Empfindungsfa-
higkeit bzw. Bewusstsein voraus, sodass als elementarstes Interesse jenes an
Schmerz- und Leidensvermeidung ausreicht. Siehe dazu Kress, Uberblick,
S. 348; Schmerzempfindungsfahigkeit als conditio sine qua non der Interessenfa-
higkeit, siche GisBErTZ, S. 156.

230 Siehe Furpa, S. 198, TeutscH, Lexikon, S. 238 und WALDAU, S. 67; dazu SINGER,
Animal Liberation, S. 15: ,,Animals can feel pain. [...] there can be no moral jus-
tification for regarding the pain (or pleasure) that animals feel as less important
than the same amount of pain (or pleasure) felt by humans®.

231 Siehe SINGER, Praktische Ethik, S. 52 und 98 f. und passim; Gleichheitsprinzip als
Gleichheit der Riicksichtnahme, SINGER, Alle Tiere, S. 15; siehe weiter COCHRANE,
Introduction, S. 32, FELLENZ, S. 61 und O’SuLLIVAN, S. 14.

232 Siehe SINGER, Praktische Ethik, S.98-100; auch ReGaN, Rechte fiir Tiere, S. 38
heisst diesen ,.kompromisslosen Egalitarismus* grundsétzlich gut, wonach glei-
che Bediirfnisse gleich beriicksichtigt werden sollen, unabhédngig davon, ob es
ein menschliches oder tierliches Bediirfnis ist.

67

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

Gleichheitsgrundsatz als grundlegendes moralisches Prinzip nicht auf
einer tatsdchlichen Gleichheit griindet.233 Ebenso, wie faktische individu-
elle Unterschiedlichkeit, also fehlende Gleichartigkeit, im intrahumanen
Kontext nicht zu Aberkennung der Gleichwertigkeit fiihrt, setzt Gleich-
wertigkeit hier auch in Bezug auf Tiere nicht Gleichartigkeit voraus.?3*
Neben dieser fiir die utilitaristische Tierethik kennzeichnenden Gleich-
heit empfindungsfihiger Lebewesen zeichnet sich SINGERs Préiferenz-Utili-
tarismus?33 durch einen starkeren Fokus auf {iber Rationalitit und Selbst-
bewusstsein verfligende Individuen aus.?3¢ Diese als Personen®’ ausge-
wiesene Wesen sind sich ihrer selbst als distinkten Entitdten mit einer Ver-
gangenheit und Zukunft bewusst und sind fahig, Wiinsche hinsichtlich der
eigenen Zukunft zu haben.23® Die angefiihrte Unterscheidung von Perso-
nen und (empfindungsfdhigen) Nichtpersonen entfaltet insbesondere im
Hinblick auf die von der Leidensthematik losgeldste Frage nach der Zulis-
sigkeit der (schmerzlosen) Totung von Tieren ihre Bedeutsamkeit.23® Ge-
miss SINGERS Moralkonzeption ,,ist die Tétung einer Person in der Regel
schlimmer als die Totung eines anderen Wesens®, weil Erstere in ihren
Priaferenzen ausgesprochen zukunftsorientiert sind und nicht nur ein Inter-
esse an Leidensvermeidung, sondern iiberdies auch an einer fortdauernder
Existenz, einer ,,zeitiibergreifenden psychophysischen Identitét* haben.240
Das spezifische Unrecht der Totung macht SINGER an der Vereitelung die-

233 ,,Gleichheit ist ein grundlegendes moralisches Prinzip, nicht eine Tatsachenbe-
hauptung®, SINGER, Praktische Ethik, S. 51; siche ferner SINGER, Alle Tiere, S. 16—
19, CavaLieri, Animal Question, S.6f., FLury, S.115f., INGENSIEP/BARANZKE,
S. 80 und KoLBER, S. 185.

234 Siehe MUTHERICH, Problematik, S. 62.

235 SINGER, Praktische Ethik, S. 151 beschreibt seinen Priaferenz-Utilitarismus derge-
stalt, dass ,,eine Handlung, die der Priferenz irgendeines Wesens entgegensteht,
ohne dass diese Priaferenz durch entgegengesetzte Praferenzen ausgeglichen wird,
moralisch falsch* sei.

236 Siehe Senz, S. 31.

237 Siehe SINGER, Praktische Ethik, S. 142 f.

238 Siehe SINGER, Praktische Ethik, S. 145 f.; bei SINGERs Personenbegriff ist hervor-
zuheben, dass er aufgrund seiner speziesneutralen Formulierung Raum lésst fiir
nichtmenschliche Personen — eine Moglichkeit, die SINGER, Praktische Ethik,
S. 184 bejaht.

239 Es ist insbesondere SINGERs Verdienst, dass die Totungs- und Leidensfrage im tier-
ethischen Diskurs als voneinander unabhéngig aufgefasst und abgehandelt wer-
den. Siehe LENGAUER/Luy, S.2744.

240 Siehe SINGER, Praktische Ethik, S. 152 und FuLba, S.202; auch MAEHLE, S. 8 und
SENnz, S. 34 f.

68

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber drei tierethische Grundpositionen

ser zukunftsbezogenen Préferenzen fest.24! Anhand der T6tungsfrage ldsst
sich bei SINGER somit eine Dreiteilung in (menschliche und nichtmenschli-
che) Personen?*2 mit einem Interesse an Leidensvermeidung und am Le-
ben, in sonstige empfindungsfihige Lebewesen mit einem Interesse an
Leidensvermeidung?® sowie in alle tibrigen, nicht empfindungsféhigen
Wesen ohne Interessen illustrieren.

2. Tom Regans Rechte-Ansatz

Als zweiter Pfeiler der modernen Tierethik gilt REGaN, der mit seinem
Werk The Case for Animal Rights zum wichtigsten Bezugspunkt der jiin-
geren Tierrechtsphilosophie avancierte. Fiir seine Tierethik ist zunédchst
die Kritik an und Abgrenzung von SINGERs Praferenz-Utilitarismus rich-
tungweisend. Als Grundproblem der utilitaristischen Ethik identifiziert
ReGaN das gliicksaggregierende Verfahren, welches gegeniiber den Inter-
essen von Individuen insofern blind ist, als jene nur als Teil einer alle In-
teressen aller Betroffenen einkalkulierenden Interessenabwégung in Er-
scheinung treten und auch fiir das Allgemeinwohl aufgeopfert werden
konnen.?*4 Kontrir zu dieser ,,utilitaristischen Gliickssummenkalkulati-
on“?* werden in der deontologischen Ethik Handlungen nicht ausschliess-
lich im Hinblick auf ihre Konsequenzen, sondern in erster Linie nach dem

241 Siehe SINGER, Praktische Ethik, S. 152.

242 Dass gemédss SINGER nicht alle Menschen, sondern nur rationale und selbstbe-
wusste Menschen Personen sind, stosst vielfach auf Kritik. Vgl. etwa SPAEMANN,
Personen, S.252ff., der in kritischer Auseinandersetzung mit dieser Auffassung
die Ansicht vertritt, dass alle Menschen Personen sind; dass schwer geistig behin-
derte Menschen nach der singerschen Auffassung keine Personen wéren und da-
mit kein Lebensrecht hétten, hat insbesondere in Deutschland zu einer kontrover-
sen Debatte liber Eugenik und Euthanasie gefiihrt. Siehe kritisch z.B. Theo
Bruns/Ulla Penselin/Udo Sierck (Hrsg.), Todliche Ethik. Beitrage gegen Eugenik
und ,,Euthanasie*, Hamburg 1990.

243 Innerhalb der moralischen Gemeinschaft liegt eine Zweiteilung vor. Diese ist bei
SINGER in nur empfindungsfahige und in tiberdies selbstbewusste Lebewesen ge-
gliedert. Siehe BarAaNZKE, Subjekt, S. 101.

244 Siehe RecaN, Rechte fiir Tiere, S. 40; damit zusammenhédngend beméngelt REGAN
die utilitaristische Reduktion des Individuums auf einen Behélter von wertvollen
Interessen, anstatt das Individuum an sich als wertvoll zu betrachten. Siehe
REGAN, Rechte fiir Tiere, S. 38 f.; dazu auch FRaANKLIN, S. 17 und FELLENZ, S. 82.

245 INGENSIEP/BARANZKE, S. 114.

69

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

Massstab der Befolgung bestimmter normativer Prinzipien bewertet.246
Der von REGAN ausgearbeitete Rechte-Ansatz?47 soll die Unzuldnglichkei-
ten der utilitaristischen Tierethik korrigieren, indem Rechte als starker
Schutz von Individuen gegen Erwégungen des Gesamtwohls konzipiert
und gewisse Kernbereiche als indisponibel definiert werden.2*8 Im Zen-
trum der Moralphilosophie REGANs steht der inkdrente Wert aller Subjekte-
eines-Lebens.?* Grundlegend ist zundchst letztere Kategorie, die — den
Bereich moralischer Objekte absteckend?39 — aufgrund einer entscheiden-
den Gemeinsamkeit zwischen Menschen und den von REGAN adressierten
Tieren®! eingefiihrt wird: Sie alle sind das empfindende Subjekt eines Le-
bens (experiencing subject of a life)*>? und als solche bewusste Wesen mit
einem individuellen Wohl, das fiir sie von Bedeutung ist, unabhingig da-
von, wie niitzlich sie fiir andere sein mogen.253 Alle Subjekte-eines-Le-
bens besitzen sodann einen gleichen,?* inhidrenten Wert?> und — hier set-
zen die normativen Anweisungen des respect principle und des daraus ab-

246 Siehe REGAN, Animal Rights, S. 143 f.

247 ConeN, Defense, S. 27 ff. kritisiert diesen Rechte-Ansatz als falsch, weil Tiere gar
keine Rechte haben konnten, da das Konzept der Rechte nur auf Menschen an-
wendbar sei.

248 Siehe REeGaN, Rechte fiir Tiere, S.41f.; auch ANDERSON, S.278 und INGENSIEP/
BARANZKE, S. 114.

249 Siehe MUTHERICH, Problematik, S. 63; auch RowLanps, Animal Rights, S. 59.

250 Wobei das Subjekte-eines-Lebens-Kriterium eine hinreichende, nicht aber not-
wendige Bedingung fiir das Besitzen eines inhdrenten Werts darstellt. Siche
REeGaN, Animal Rights, S.246 und Senz, S.40; die Aufteilung der moralischen
Gemeinschaft in moral agents und moral patients ist bei Recan im Ubrigen be-
sonders ausgeprigt. Siche REGAN, Animal Rights, S. 151 ff. und 279; auch Row-
LANDs, Animal Rights, S. 60.

251 REecGan, Animal Rights, S. 78, bezicht sich in erster Linie auf geistig gesunde Sau-
getiere, die ein Jahr oder élter sind.

252 Subjekte-eines-Lebens verfiigen iiber Uberzeugungen und Wiinsche, Wahrneh-
mung, Erinnerungen und einen Sinn fiir Zukunft, Gefiihlsleben inklusive Lust-
und Schmerzempfindungen, Priferenzinteressen und Interessen des Wohlerge-
hens, Gefiihl der psychophysischen Identitét {iber die Zeit hinweg sowie iiber in-
dividuelles Wohlergehen in jenem Sinne, dass ihr Leben subjektiv gut oder
schlecht sein kann. Siehe REGaN, Animal Rights, S.243.

253 Siehe REGAN, Rechte fiir Tiere, S. 42.

254 REGAN stiitzt sich somit auf einen egalitaristischen Standpunkt: ,,4//e, die inhdren-
ten Wert haben, haben ihn gleichermassen, egal, ob sie menschliche Tiere sind
oder nicht.“ ReGan, Rechte fiir Tiere, S. 43 f.; dazu auch FuLpa, S. 190.

255 Siehe REGaN, Animal Rights, S. 243.

70

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I11. Uberblick iiber drei tierethische Grundpositionen

geleiteten harm principle ein?*® — haben das Recht auf Respektierung ihres
inhdrenten Werts und darauf, nicht auf ihren instrumentellen Wert redu-
ziert sowie nicht geschidigt zu werden.?3” Mit dem minimize overriding
principle?>® und dem worse-off principle?® formuliert REGAN zwei Kon-
fliktprinzipien, die — unter steter Beachtung des Respekt-Prinzips — dem
unausweichlichen Umstand sich entgegenstehender Rechte beikommen
sollen.260

In praktischer Hinsicht bedeutet die Behandlung von Subjekten-eines-
Lebens als blosse Ressourcen, als Mittel zum Zweck, gemiss dieser Auf-
fassung eine moralische Ungerechtigkeit,26! die es aufzuheben gilt.202 Ge-
geniiber dem an Interessen und Empfindungsfihigkeit ankniipfenden pa-
thozentrischen Utilitarismus erdffnet REGaNs Rechte-Ansatz ferner einen
zusétzlichen Schutzbereich: Durch die Einfiihrung des inhdrenten Werts
definiert er Wohlergehen nicht bloss leiblich-emotional,2%3 sondern aner-
kennt auch von Schmerzen und Leiden unabhéngige Schiaden, die bspw.
aus der Missachtung der individuellen Autonomie und Intelligenz resultie-

256 Das Subjekt-eines-Lebens-Kriterium legt mittels deskriptiv-biologischer Merk-
male fest, welche Wesen inhédrenten Wert haben und dadurch in das moralische
Rahmenwerk fallen. Normativitdt enthélt allerdings erst das Respekt-Prinzip (re-
spect principle): Subjekte-eines-Lebens miissen in einer Weise behandelt werden,
die ihrem inhdrenten Wert gerecht wird. Dies verbietet insbesondere die Instru-
mentalisierung fiir einen fremden Nutzen. Siehe REGaN, Animal Rights, S. 248 f.;
auch FLury, S. 187 und Senz, S. 40.

257 Siehe REGAN, Animal Rights, S.248 und 262; ferner REGaN, Rechte fiir Tiere,
S.41; auch AcH, Transgene Tiere, S.36f., GRUEN, S.36, INGENSIEP/BARANZKE,
S. 116 und Rowranps, Animal Rights, S. 66-68.

258 Siehe REGaN, Animal Rights, S. 305-307.

259 Siehe REGan, Animal Rights, S. 307-312.

260 Siehe auch GisBerTz, S. 162.

261 Der Begriff ,,Ungerechtigkeit wird oftmals mit der Verletzung von Rechten,
,,Gerechtigkeit™ mit deren Achtung gleichgesetzt. Siche dazu Diamonp, S. 149 f.

262 Siehe Recan, Kampf, S. 225 f.; auch Recan, Rechte fiir Tiere, S. 45 f.; CoHEN kri-
tisiert diesen Absolutismus hinsichtlich der moralischen Unzuldssigkeit der Tier-
nutzung: ,In my judgment, while it is right to protect animals from abuse and
from pain where that is feasible, it is also right, morally right, to use animals in
the service of human needs where the great value of such use has been proved. In
contrast to Regan’s absolutism, I hold that our obligation to animals [...] are often
overridden by our obligations to human beings.* CoHeN, Reply, S. 226.

263 Zu Recans Wohlergehensbegriff sieche REGaN, Animal Rights, S. 82 ff.

71

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

ren.2%* Entsprechend beurteilt REGaN auch die Tétungsfrage abweichend
von SINGER: Der Tod gilt hier aufgrund der Beraubung jeglicher Moglich-
keit zukiinftiger Erfiillung und Freude als ultimativer Schaden — folglich
ist flir REGaN auch die unter pathozentrischen Gesichtspunkten unproble-
matische, wenn auch weitgehend hypothetische, schmerzlose Totung26’
von Tieren moralisch bedeutsam.260

3. Mark Rowlands’ Kontraktualismus

Die kontraktualistische (vertragstheoretische) Moralphilosophie basiert
auf dem Grundgedanken einer Ubereinkunft zwischen Menschen als Quel-
le moralischer Prinzipien.26” Demgemidss entspringen moralische Normen
einem freiwillig eingegangenen Gesellschaftsvertrag, der fiir die Vertrags-
partner in der Regel wechselseitig vorteilhaft ist.2%® Dieser auf (gedach-
tem) Konsens beruhende Gesellschaftsvertrag ist allerdings keine realer,
sondern Produkt eines Gedankenexperiments, das Menschen in einen Aus-
gangszustand versetzt.2® Nach RawLs gelten diejenigen Normen als Mo-
ral, auf die sich rationale Akteure?’? einigen wiirden, wenn sie sich in
einem vom Schleier des Nichtwissens (veil of ignorance) beherrschten hy-
pothetischen Urzustand (original position) befinden.?”! Dem Schleier des
Nichtwissens kommt hierbei die Funktion zu, das Wissen tiber die eigenen
personlichen Eigenschaften wie Intelligenz, korperliche Ausstattung, Ziele
oder Stellung in der Gesellschaft auszublenden und beseitigt auf diese

264 Siehe REGAN, Animal Rights, S. 94-99; zum iiber den Pathozentrismus hinausge-
henden Schadensbegriff vgl. auch NussBaum, S. 304 f.

265 Gemadss BINDER, Beitrige, S. 28 eine realititsfremde Fiktion.

266 Siehe ReGaN, Animal Rights, S.99-103; vgl. auch BirRnBACHER, Totung, S.218
und GISBERTZ, S. 160.

267 Siehe MAHLMANN, S. 176.

268 Siehe CARRUTHERS, Animal Mentality, S. 385; auch O’SuLLivan, S. 16.

269 Siehe MAHLMANN, S. 176 f.; jedoch ist auch dieser Ausgangszustand nicht neutral,
sondern bereits minimal moralisch durchsetzt, so etwa hinsichtlich des Grundent-
scheids, wessen Bediirfnisse und Interessen iiberhaupt beriicksichtigt werden.
Siehe SiTTER-LIVER, Polis, S. 412 f.

270 Rawts geht davon aus, dass die Vertragspartner, d.h. die Menschen im Urzustand,
verniinftig sind. Siehe Rawts, Theorie der Gerechtigkeit, S. 166.

271 Siehe CarRRUTHERS, Kontraktualismus, S. 78; auch CocHRANE, Introduction, S. 54.

72

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber drei tierethische Grundpositionen

Weise jede Moglichkeit der Parteilichkeit und Voreingenommenheit.272
Angesichts der Konzeption der Moral als Normensystem, das den Um-
gang zwischen rationalen Akteurinnen in der Gesellschaft regeln soll, kon-
nen Tiere im traditionellen Kontraktualismus insofern keinen moralischen
Status beanspruchen, als sie sich nicht als rationale Akteure qualifizie-
ren.2’3 Der Kontraktualismus schliesst Tiere mithin prima facie vom Be-
reich einer vertragsethischen Moralkonzeption aus,?’* indes auch nicht-ra-
tionale Menschen.2”>

Dieses ,,marginal cases“-Problem greift RowLanps auf, dessen Moral-
philosophie sich grundlegender Elemente der Vertragstheorie RawLs’ be-
dient, diese jedoch in wesentlichen Punkten im Sinne eines tierethischen
Kontraktualismus modifiziert.2’¢ Im Wesentlichen weist seine marginal
cases-Argumentation darauf hin, dass gemiss Rawrs’ Konzeption des Ur-
zustandes nicht-rationale Menschen keinen moralischen Status hétten.27”
Wenn die Vertragstheorie aber solche Menschen in den moralischen Ob-
jektbereich zulassen kann, dann miisste selbiges auch fiir Tiere gelten.2’8
Der Umstand, dass nur rationale Akteure als Gestalter des Gesellschafts-
vertrags gedacht werden konnen, schliesst dabei nicht ein, dass die Be-

272 Siehe CaRRUTHERS, Kontraktualismus, S.78; auch Rowranps, Gerechtigkeit,
S. 94 f.; ausfiihrlich Rawts, Theorie der Gerechtigkeit, S. 159 ff.

273 Siehe CArRrRUTHERS, Kontraktualismus, S. 78 f.; zum Verhiltnis von ,,orthodoxem*
Kontraktualismus und Tieren auch RowrLanps, Animal Rights, S. 129 ft.; ausfiihr-
lich CARRUTHERS, Animal Mentality, S. 390-394.

274 Siehe dazu INGENSIEP/BARANZKE, S.85f. und NussBaum, S.300f.; ,,animals [...]
are not capable either of entering into such an agreement or of keeping it, while,
on the other hand, humans have nothing to gain from entering into a contract that
places restrictions on how they treat animals®, TooLEY, Animals, S.349; RawLs,
Theorie der Gerechtigkeit, S. 556 anerkennt zwar Pflichten des Mitleids und der
Menschlichkeit gegeniiber Tieren, verneint hingegen deren Relevanz fiir eine Ge-
rechtigkeitstheorie. Das Verhiltnis zwischen Menschen und Tieren sei keine Fra-
ge der Gerechtigkeit, sondern der allgemeinen Metaphysik.

275 Vgl. ReGan, Rechte fiir Tiere, S. 36 und RowLanps, Animal Rights, S. 121.

276 Dazu RowLanps, Gerechtigkeit, S. 93; auch Senz, S. 37.

277 Siehe RowLanps, Gerechtigkeit, S. 103.

278 Anderer Ansicht ist CARRUTHERS, Tiere, S. 219 ff. Er vertritt den Standpunkt, dass
alle Menschen (unabhéngig davon, ob sie rationale Akteure sind) einen morali-
schen Status haben, aber keinem Tier ein solcher zukommt. Er begriindet dies mit
der tiefen Bindung von rationalen Akteuren zu menschlichen ,,marginal cases*,
deren Ausschluss aus der moralischen Gemeinschaft eine soziale Instabilitit zur
Folge hitte. Rationale Vertragspartner miissen daher zur Ubereinstimmung kom-
men, dass allen Menschen moralischer Status zugebilligt wird.

73

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

giinstigten des Gesellschaftsvertrags gleichermassen rationale Akteurinnen
sein miissen.?’? RowLANDs verweist hierbei also auf die Unterscheidung
zwischen moralischen Subjekten und Objekten,?8? die sich mit jener in ra-
tionale Vertragspartner und nicht-rationale Schutzobjekte des Vertrags
deckt.281 RowrLaNDS spezifische Spielart des Urzustandes — der ,,Zustand
der Unparteilichkeit™ — ist von den Prinzipien der Gleichheit und des Ver-
dienstes geprigt.282 Letzteres moduliert den Schleier des Nichtwissens
dergestalt, dass jegliche Kenntnis iiber Eigenschaften, {iber die ein Indivi-
duum keine Kontrolle hat,283 d.h. die weder erworben noch verdient wur-
den und aufgrund dessen moralisch irrelevant sind, ausgeblendet wird.84
Dieser Kategorie der unverdienten Eigenschaften ordnet er auch die Spe-
zieszugehorigkeit sowie angeborene intellektuelle Fahigkeiten zu.?85 Row-
LANDS erweitert somit die Bedingungen des Urzustands derart, dass die
Kenntnis iiber die eigene Spezieszugehdrigkeit sowie die damit biologisch
normalerweise einhergehenden Eigenschaften ebenfalls exkludiert wird.286
Ein solchermassen konzipierter Urzustand gewahrleistet vermittels der hy-
pothetischen Moglichkeit, dass die Vertragspartner selber als nicht-ver-
nunftfadhige Menschen oder Tiere betroffen sein konnten, dass moralische
Subjekte bei der Ausgestaltung einer gerechten Gesellschaft nicht nur

279 Siehe RowrLanps, Animal Rights, S. 122; gemiss NussBaum, S.301 vermischen
traditionelle Kontraktualistinnen zwei Facetten des Gesellschaftsvertrags, welche
auch eigensténdig betrachtet werden kénnten: die Frage, wer den Vertrag gestal-
tet, und die Frage, fiir wen der Vertrag gestaltet wird.

280 Moralische Objekte, d.h. solche Wesen, denen moralische Riicksichtnahme ge-
schuldet ist, sind geméss RowrLanps, Gerechtigkeit, S. 102 jene, die ein Bewusst-
sein oder Interessen und somit ein Wohl haben.

281 Siehe RowLanps, Gerechtigkeit, S. 99; mit anderen Worten findet sich bei Row-
LANDs eine Auflosung der Symmetrie zwischen der Gruppe jener Wesen, die im
Urzustand entscheiden kdnnen und jener Gruppe von Wesen, auf die sich die Ent-
scheidungen im Urzustand beziehen. Siehe Senz, S. 38.

282 Siehe RowLanps, Animals Like Us, S. 60; das Gleichheitsprinzip vermittelt einen
Anspruch auf gleiche Beriicksichtigung, sofern keine moralisch relevanten Unter-
schiede vorliegen. Das Verdienstprinzip (principle of desert) besagt, dass Unter-
schiede, iiber die ein Individuum (insbesondere aufgrund der Naturgegebenheit)
keine Kontrolle hat, moralisch nicht relevant sind. Sieche RowLanps, Gerechtig-
keit, S. 92.

283 Dies betrifft etwa Merkmale wie Geschlecht, Abstammung oder angeborene in-
tellektuelle und korperliche Ausstattung. Sieche RowLanps, Gerechtigkeit, S. 96.

284 Siehe RowLanps, Gerechtigkeit, S. 96.

285 Siehe Rowranps, Gerechtigkeit, S. 96 f.; auch Senz, S. 38.

286 Sieche RowLanps, Gerechtigkeit, S. 98; auch CocHRANE, Introduction, S. 64 f.

74

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1V. Bedeutung der Tierethik fiir das Tierschutzrecht

sich, sondern alle (menschlichen und nichtmenschlichen) moralischen Ob-
jekte représentieren.287

1V, Bedeutung der Tierethik fiir das Tierschutzrecht

Im Anschluss an die Einfiihrung in die tierethischen Grundlagen des Tier-
schutzes ist schliesslich — eine Briicke zum rechtlichen Tierschutz schla-
gend — auf deren Bedeutung fiir das Tierschutzrecht einzugehen. Inwiefern
sind moralische Uberlegungen zum richtigen Umgang mit Tieren im
Recht zu beriicksichtigen, konnen und sollten also tierethische Werte und
Prinzipien ins Recht iiberfiihrt werden und sich in diesem niederschla-
gen??88 Anders gewendet: Muss (Tierschutz-)Recht ethisch sein? Die hier
aufgeworfene Frage der Ubertragbarkeit der (Tier-)Ethik ins (Tier-
schutz-)Recht beriihrt die allgemeine Frage nach dem Verhiltnis von
Recht und Moral, die es zum Abschluss speziell in Hinblick auf das Tier-
schutzrecht zu adressieren gilt.

1. Zum Verhiéltnis von (Tierschutz-)Recht und (Tier-)Ethik

Das Verhiltnis von Recht und Moral ist Gegenstand einer kontroversen
Debatte, welche sich um die Kernfrage dreht, ob zwischen diesen beiden
Normenordnungen eine strikte Trennung oder eine irgendwie geartete Ver-
bindung besteht. Mit der Untersuchung dieses Verhéltnisses befasst sich
namentlich die Rechtsphilosophie, die sich aus einer Aussenperspektive
mit der grundsitzlichen Reflexion von Recht beschiftigt.28? Das Verhalt-

287 Siehe auch FeLLENz, S. 113 £.; letztlich wird, was vor diesem Hintergrund im Zu-
stand der Unparteilichkeit als unverniinftiger Entscheid anmutet, als ,,unmora-
lisch* in die reale Welt transferiert. So RowLanps, Gerechtigkeit, S. 99.

288 Siehe dazu auch Gerick, S. 150 f.

289 Siehe MAaHLMANN, S. 17; charakteristisch fiir die Rechtsphilosophie ist deren ex-
terne Perspektive auf das geltende Recht, hdufig unter Beriicksichtigung potenzi-
eller, alternativer Rechtsordnungen. Siehe voN DER ProrpTEN, Rechtsethik, S. 23;
MaHLMANN, S. 16 f. verzichtet im Ubrigen darauf, eine Abgrenzung von Rechts-
philosophie und Rechtstheorie anzustrengen und weist darauf hin, dass es in bei-
den Disziplinen um die grundsdtzliche Reflexion von Recht mit sowohl analyti-
schem als auch normativem Interesse geht; dhnlich Kaurmann, Rechtsphiloso-
phie, S.8-10; anders voN DER ProrDTEN, Rechtsphilosophie, S. 13 f., der in An-

75

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

nis von Recht und Ethik wird in der Regel anhand der Dichotomie ,,Natur-
recht vs. Rechtspositivismus*2°0 betrachtet und diskutiert.2°! Die Natur-
rechtstradition basiert auf der Vorstellung einer von menschlicher Setzung
unabhéngig existierenden, erkennbaren und unverénderlichen normativen
Ordnung.292 Moderne Naturrechtstheorien postulieren eine notwendige
Verbindung zwischen Recht und Ethik (naturrechtliche Verbindungsthe-
se),293 wonach das Recht auf moralische Massstibe verweist und sich an
diesen messen lassen muss.?% Demgegeniiber weist der Rechtspositivis-
mus auf die Unterscheidung von positivem Recht, wie es ist, und einem
Recht, wie es sein sollte, hin — Realitdt und Idealzustand des Rechts soll-
ten hiernach nicht vermischt werden.??> Fiir klassische rechtspositivisti-
sche Positionen folgt daraus eine strikte Trennung von Ethik und Recht
(rechtspositivistische Trennungsthese),?*® welche allerdings in modernen
rechtspositivistischen Theorien durch eine differenziertere Betrachtungs-
weise relativiert wird.2%7 So behauptet auch der moderne Rechtspositivis-
mus nicht eine ,,empirische Unabhéngigkeit von Recht und Moral“ — ,,zu

lehnung an die Unterteilung der Philosophie in die theoretische und praktische
Philosophie innerhalb der Rechtsphilosophie eine Unterscheidung zwischen
Rechtstheorie und Rechtsethik vornimmt. Nach dieser Ansicht ist die Rechtstheo-
rie analytisch und deskriptiv tétig, wahrend die Rechtsethik das Recht normativ
untersucht.

290 Dazu ausfiihrlich voN DEr PFORDTEN, Rechtsethik, S. 108 ff.

291 Siehe von DER ProrDTEN, Rechtsethik, S.107; die Rechtsphilosophie wird von
zwei Denkrichtungen — der naturrechtlichen und der rechtspositivistischen — do-
miniert. Siche HOErSTER, Einleitung, S. 11.

292 Siehe MAHLMANN, S. 255.

293 Siehe etwa VERDROSS, S. 44.

294 Siehe MAHLMANN, S. 257.

295 Rechtspositivisten betrachten die Rechtsordnung in erster Linie als empirische
Gegebenheit. Siehe HoErsTER, Einleitung, S. 11; so gilt auch diirftiges, ungerech-
tes oder gar unmenschliches Recht aufgrund seiner Positivitdt als Recht. Siche
MAHLMANN, S.257; zur Geltungskraft von ,,ungerechtem™ Recht auch KELSEN,
Rechtsordnung, S. 34; zur Negation der Geltung ,,ungerechten* Rechts sieche z.B.
RabpBrucH, Gesetzliches Unrecht, S. 46 ff.

296 Das Recht als Zwangsordnung mit beliebigem, ethisch indifferentem Inhalt ist
gemadss der rechtspositivistischen Rechtsphilosophie eine von der Moral vollstén-
dig getrennte Normenordnung. Siehe VERDROSS, S.42; zur Beliebigkeit des In-
halts von Rechtsnormen siehe KeLsEn, Rechtsordnung, S. 30.

297 Siehe MAHLMANN, S. 257 f.

76

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1V. Bedeutung der Tierethik fiir das Tierschutzrecht

deutlich verweist das positive Recht selbst immer wieder ausdriicklich auf
nicht positivierte Richtigkeitskriterien*.2%8

Auf das Verhiltnis zwischen Recht und Ethik im Allgemeinen kann und
muss an dieser Stelle indes nicht weiter eingegangen werden.?? Ob zwi-
schen Recht und Moral eine Verbindung oder Trennung besteht ist vorlie-
gend nicht weiter wesentlich:3% In jedem Fall ist positives Recht ndmlich
einer rechtsethischen Reflexion und Kritik anhand ethischer Massstibe zu-
ginglich.3%! Das Recht kann sich nicht grundsétzlich und génzlich von der
Moral absondern, kann nicht ,,selbstzufrieden in seiner Positivitdt ruhen®,
sondern ist der ,kritischen normativ-ethischen Reflexion® ausgesetzt.302
Die Rechtfertigung und Kritik von positivem Recht ist Aufgabe der (nor-
mativen) Rechtsethik,3%% deren Grundfrage jene nach dem gerechten Recht
ist3%4 und die als kritische Metainstanz des Rechts und Bindeglied zur

298 SEeELMANN/DEMKO, S. 34.

299 Eine eingehende Auseinandersetzung mit dieser grundlegenden rechtsphilosophi-
schen Thematik ist im Rahmen der vorliegenden Untersuchung weder moglich
noch erforderlich. Es muss daher der Verweis auf die bestehende, ausgiebige Li-
teratur geniigen. Vgl. dazu bspw. voN DER PFORDTEN DiETMAR, Rechtsethik; BEck/
Tuies (Hrsg.); SANDKUHLER (Hrsg.); HoersTer (Hrsg.), Moral; JUNG/MULLER-
Dietz/NeumaNN (Hrsg.); flir eine weitere Abgrenzung von Moral und Recht so-
wie zu deren Verflochtenheit siche Parzig, S. 7 ff.

300 Eine irgendwie geartete, partielle inhaltliche (dazu ELLscHED, S. 221 f.) Uberein-
stimmung zwischen rechtlichen und moralischen Normen ist iiberwiegend akzep-
tiert und dartiber hinaus auch erstrebenswert. So wird die Legitimitét rechtlicher
Regelungen durch die Kompatibilitit mit moralischen Forderungen erhoht. Siehe
GRUBER, Rechtsschutz, S. 161; dhnlich KeLcH, Role, S. 274.

301 Eine theoretische Positionierung hinsichtlich dieser Frage (Verbindungs- oder
Trennungsthese) ist fiir die rechtsethische Reflexion des positiven Rechts inso-
fern sekunddr, als eine ethische Bewertung des Rechts in jedem Fall vorgenom-
men werden kann, da die Differenz der beiden Standpunkte hauptsichlich die De-
finition von bzw. Geltung als ,,Recht” der in Frage stechenden Norm betriftt. Wah-
rend der Naturrechtler den Rechtscharakter bzw. die Giiltigkeit einer unmorali-
schen, ungerechten Norm bestreitet, wird die Rechtspositivistin die Geltungskraft
des gesetzten Rechts zwar nicht anzweifeln, das geltende Recht jedoch durchaus
auch als unmoralisch bzw. ungerecht kritisieren kénnen.

302 MAHLMANN, S. 258; siche auch TEuTscH, Lexikon, S. 144.

303 Siehe von DER ProrDTEN, Rechtsethik, S. 63 f.; das Recht als Normenordnung be-
darf fiir seine Regelungen einer Rechtfertigung, welche von der Rechtsethik her-
geleitet wird. Siehe von DER ProrDTEN, Beriicksichtigung, S. 231.

304 Siehe voN DER ProrDTEN, Rechtsethik, S. 7; die Abgrenzung der Rechtsethik von
der Rechtsphilosophie als deren Teilgebiet ist unklar und umstritten. Im Rahmen
einer Unterteilung der Rechtsphilosophie in der Art, wie von VON DER PFORDTEN

77

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

Ethik fungiert.3%5 Die Angemessenheit von Rechtsnormen kann demge-
miss im Lichte der Ethik normativ analysiert und tiberpriift werden. Dies
gilt insbesondere flir jene Bereiche des Rechts, welche eine besondere Ori-
entierung zur Ethik aufweisen.30¢

Das Tierschutzrecht zeichnet sich durch eine enge Verflechtung mit mo-
ralischen Wertvorstellungen aus.’%7 Charakteristisch hierfiir ist das fiir
Tierschutzregelwerke vieler Rechtsordnungen Kkonstitutive Bekenntnis
zum ethischen Tierschutz,’%® welches indiziert, dass in diesem Bereich zur
Durchsetzung ethischer Prinzipien legiferiert wird. Als kodifiziertes ,,Kon-
densat der allgemein akzeptierten moralischen bzw. ethischen Beschrin-
kungen im Umgang mit Tieren“3%° wurzelt modernes, ethisch motiviertes
Tierschutzrecht in der Tierethik, die entsprechend viel zum Verstindnis
des Tierschutzrechts beitragen kann.3!0 Freilich konnen nur die jeweils
vorherrschenden Moralvorstellungen als inhaltliches Grundgeriist positiv-
rechtlicher Tierschutznormen dienen — geltendes Tierschutzrecht reflek-
tiert insofern in erster Linie das dem gemeinsamen moralischen Nenner
einer pluralistischen Gesellschaft entsprechende fierethische Minimum 3!
Rechtliche Tierschutzstandards stellen daher gemdss MICHEL weniger ein

vorgeschlagen, ndmlich in Rechtsethik, Rechtstheorie und deskriptiv-historische
Rechtsphilosophie, kristallisiert sich die Rechtsethik als normativ-ethische
Rechtsphilosophie heraus. Dazu ausfiihrlich ebd., S.25ff. und 39 ff.; entspre-
chend konstatiert voN DER PFORDTEN, dass der jiingere Begriff der Rechtsethik je-
nen der Rechtsphilosophie hinsichtlich der im Verhiltnis Ethik-Recht zentralen
Gerechtigkeitsfrage allméhlich verdringt bzw. dessen Bedeutungsgehalt ein-
schriankt. Dazu ebd., S. 39.

305 Siehe voN DER ProrDTEN, Rechtsethik, S. 63 f.; die Rechtsethik wiederum wird
von der Ethik gespeist, sodass der Einfachheit halber das Schema Ethik-Rechts-
ethik-Recht als Grundverhéltnis Ethik-Recht betrachtet werden kann. Siehe ebd.,
S. 64.

306 Solche Rechtsbereiche und -begriffe konnen nicht schlechterdings von ihren mo-
ralphilosophischen Grundlagen losgelost werden. Siehe GRUBER, Rechtsschutz,
S.161.

307 Siche BINDER, Beitrédge, S. 23; auch Hirt/Maisack/Moritz, Einf., Rn. 19.

308 Fiir die Schweiz etwa BGE 115 IV 248 S.254 E. 5.a. und BBI 1999 9484,
S. 9488 f.; zum Begriff des ethischen Tierschutzes siche vorne B.L.; zum ethi-
schen Tierschutz als Leitgedanke moderner Tierschutzgesetzgebung siehe etwa
BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 26, HIRT/MAIsACK/MoriTz, Einf., Rn. 21 und § 1
TierSchG, Rn. 2, JEDELHAUSER, S. 52 f. und TtuTscH, Lexikon, S. 59 f.

309 NIDA-RUMELIN/VON DER PFORDTEN, S. 541.

310 Siehe JEDELHAUSER, S. 4.

311 Sinngemidss MULLER-TERPITZ, S. 32; auch CaspAR, Industriegesellschatft, S. 36.

78

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1V. Bedeutung der Tierethik fiir das Tierschutzrecht

Abbild des ethisch Wiinschenswerten dar, als vielmehr des rechtspolitisch
in einer Gesellschaft Erreichbaren, wobei positives Tierschutzrecht aber
nicht bloss Abbild der gesellschaftlichen Mensch-Tier-Beziehung ist, son-
dern durchaus auch eine gestaltende Schrittmacherfunktion wahrnehmen
kann.312

Tierethische Uberlegungen kénnen grundsitzlich in zweifacher Hin-
sicht tierschutzrechtsrelevante Wirkung entfalten:3!3> Zum einen konnen
sie beziiglich des positiven Tierschutzrechts rechtsdogmatisch als Interpre-
tations-, Auslegungs- und Abwigungshilfe fungieren.3'* Zum anderen
konnen sie in die rechtsethische Reflexion und Kritik der bestehenden
Rechtslage einfliessen und vermdgen so rechtspolitische Impulse fiir die
zukiinftige Gestaltung eines unter ethischen Gesichtspunkten anzustreben-
den rechtlichen Umgangs mit Tieren zu setzen. Die Tierethik kann in die-
ser Hinsicht einerseits als Kontrastfolie zur Kritik des geltenden, anderer-
seits als Richtungsweiser fir die Ausgestaltung eines kiinftigen Tier-
schutzrechts dienen. Diese rechtsethische und rechtspolitische Dimension
transzendiert allerdings das ins Recht transponierte und dort positivierte
tierethische Minimum, sodass geltende Tierschutznormen einer normativ-
ethischen Uberpriifung auch anhand solcher tierethischer Prinzipien und
Werte zugénglich sind, die nicht durchgehend mit aktuell mehrheitsféhi-
gen Moralvorstellungen iibereinstimmen. Die Tierethik kann daher grund-
sdtzlich — mit Vorbehalt und unter Priifung der Addquanz im Einzelfall —
jedenfalls in jenem Rechtsbereich in einen rechtsethischen Priifmassstab
einfliessen, der sich mit Verweis auf moralische Griinde dem Schutz der

312 Siehe MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 596; auch Camenzinp, S. 175.

313 In der allgemeineren Form richtet sich die Rechtsethik in erster Linie an die
Rechtspolitik, jedoch auch an die Rechtsdogmatik. In ersterer Hinsicht priift die
Rechtsethik bestehende rechtliche Normen im Hinblick auf ihre zukiinftige bes-
sere und gerechtere Gestaltung, in letzterer Hinsicht bezieht sie sich auf deren
Auslegung. Dazu von DER ProrDTEN, Rechtsethik, S.534; dhnlich MULLER-TER-
pITZ, S.32-37, welcher der Moral die Funktion als Interpretationshilfe und con-
tent provider zuschreibt.

314 Siehe Hrt/Maisack/Moritz, Einf., Rn.19; sinngeméss auch MULLER-TERPITZ,
S.34f,; so ist z.B. bei der durch das deutsche Tierschutzrecht gebotenen Abwé-
gung zur Eruierung der ethischen Vertretbarkeit eines Tierversuchs nach § 7a
Abs. 2 Ziff. 3 TierSchG jedes Argument giiltig, das auch im allgemeinen ethi-
schen Diskurs Giiltigkeit beanspruchen kann. Siehe dazu Lorz/METZGER, § 7,
Rn. 59.

79

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B. Tierethische Grundlagen

Tiere widmet.3!> Der seit dem 19. Jahrhundert einsetzende Prozess der
schrittweisen rechtlichen Rezeption und Umsetzung tierethischer Forde-
rungen sollte vor diesem Hintergrund nicht als abgeschlossen betrachtet
werden;31® vielmehr diirfte auch weiterhin eine Fortentwicklung und An-
ndherung des Tierschutzrechts an wesentliche tierethische Postulate zu er-
warten sein. Letztlich bleibt es allerdings stets eine rechtsethische Frage,
ob und wie tierethisch begriindete moralische Normen und Schutzansprii-
che in korrespondierende tierschutzrechtliche Normen oder tierliche
Rechtsanspriiche zu transformieren sind.

2. Tierethische Leitlinien fiir den rechtlichen Umgang mit Tieren

Die vorliegende Untersuchung ist insofern rechtsethischer Natur im so-
eben substanziierten rechtspolitischen und systemtranszendenten3!” Sinne,
als sie sich zum einen der normativ-ethischen Reflexion und Kritik des
gegenwdrtigen, zum anderen der Ausgestaltung eines zukiinftigen rechtli-
chen Tierschutzes unter rechtsethischen Gesichtspunkten zuwendet. Eine
derartige normativ-kritische Befassung mit dem Tierschutzrecht bedeutet,
dieses an einem ethischen Massstab und an ethischen Leitlinien zu messen
und auszurichten, die sich auch aus der Tierethik schopfen, insbesondere
aus jenen moralischen Prinzipien, wie sie sich bereits im geltenden Tier-
schutzrecht verdichtet haben.3!8 Zumal die rechtsethische Beurteilung je
nach zugrunde gelegtem Massstab unterschiedlich ausfallen kann, ist eine
Offenlegung der massgebenden moralischen Leitlinien fiir die Nachvoll-
ziehbarkeit unverzichtbar.

Die vorliegend zugrunde gelegten, aus der Tierethik abgeleiteten Eck-
punkte des auf die normativ-kritische Uberpriifung des geltenden und die
Ausgestaltung eines zukiinftigen Tierschutzrechts angewandten rechtsethi-

315 Die Beurteilung geltenden Tierschutzrechts anhand ethischer Massstébe ist nicht
nur moglich, sondern auch geboten. Siche BINDER, Beitrdge, S.25; eine andere
Meinung vertritt GErick, S. 153. Thr zufolge kann die Tierethik — zur Wahrung
der Objektivitdt von Recht — tierschutzrechtlich hochstenfalls als Orientierungs-
hilfe und als ein einzukalkulierender Faktor ins Gewicht fallen.

316 Vgl. auch LENGAUER/LuY, S. 2745 und Hirt/Maisack/Moritz, Einf., Rn. 20.

317 Die Rechtsethik verfahrt systemtranszendent, indem sie sich nicht auf geltendes
Recht beschrankt, sondern grundsatzlich auf das ,richtige Recht abzielt. Sieche
dazu Kaurmann, Rechtsphilosophie, S. 9.

318 Zu dieser spezifischen Tierschutzrechtsethik spater C.I1.3.

80

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1V. Bedeutung der Tierethik fiir das Tierschutzrecht

schen Massstabs lassen sich wie folgt festhalten: (1) Anthropozentrische
Positionen und Intuitionen kdnnen grundsétzlich keine ethische Geltungs-
kraft beanspruchen;3!® der rechtliche Tierschutz sollte sich daher nicht
nach anthropozentrischen Gesichtspunkten richten und insbesondere nicht
speziesistisch in jenem Sinne sein, dass Menschen und menschlichen In-
teressen prinzipiell ein hoherer moralischer Wert beigemessen wird als
Tieren und tierlichen Interessen.320 (2) Mit der Abkehr von anthropozen-
trischen Moralkonzeptionen kommt auch manchen (in erster Linie empfin-
dungsfahigen) Tieren ein moralischer Status zu, der mit moralischen An-
spriichen dieser Tiere einhergeht.32! Dieser moralische Status sollte auch
im Recht angemessen widerspiegelt werden. (3) Unter Bezugnahme auf
Elemente der patho- und biozentrischen Ethik stellen sowohl das Wohlbe-
findens- als auch das Lebenserhaltungsprinzip3?? (bzw. das Leidensver-
meidungsgebot und Totungsverbot) Richtwerte fiir die moralische und
rechtliche Beriicksichtigung von Tieren dar.323 (4) Der Gleichheitsgrund-
satz sollte als fundamentales Gerechtigkeitsprinzip und als Ausfluss einer
nicht-speziesistischen Ethik — als Prinzip der gleichen Interessenberiick-
sichtigung — auch in Bezug auf Tiere beachtet werden32* und diirfte in
rechtlicher Hinsicht insbesondere im Rahmen von Giter- bzw. Interessen-
abwiégungen von Bedeutung sein.

319 Vgl. auch Hirt/Maisack/Moritz, Einf., Rn. 19.

320 Vgl. auch Hirt/Maisack/Moritz, § 1 TierSchG, Rn. 60.

321 Gemiss CocHRANE, Ownership, S.425 gilt das Prinzip des moralischen Status
von Tieren als wesentliches Prinzip fiir den gerechten Umgang mit Tieren.

322 Dazu ausfiihrlich Teutsch, Lexikon, S. 263 ff.

323 Eine Kombination dieser wesentlichen patho- und biozentrischen Forderungen
vermag einen umfassenden moralischen Schutz fiir Tiere zu errichten. Vgl. Danz,
S. 114f.

324 Vgl. auch Rowranps, Animals Like Us, S.58 und Francione, Animal Rights,
S. 83; gemidss CocHRANE, Ownership, S. 425 stellt der Gleichheitsgrundsatz ein
weiteres, grundlegendes ethisches Prinzip fiir den gerechten Umgang mit Tieren
dar.

81

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 20.01.2026, 14:58:05.


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

In diesem Kapitel soll es um eine grundsétzliche Reflexion des geltenden
Tierschutzrechts gehen — um eine Uberpriifung des gegenwirtigen rechtli-
chen Umgangs mit und Schutzes von Tieren anhand eines sich aus tier-
schutzrechtsethischen Leitlinien zusammensetzenden, rechtsethischen
Massstabs. Zum Zwecke dieser kritischen Auseinandersetzung wird zu-
nichst die tierschutzrelevante Rechtslage in ihren Grundziigen dargestellt
(). In einem zweiten Schritt wird die dem geltenden Tierschutzrecht zu-
grunde liegende Tierschutzrechtsethik herausgearbeitet und konkretisiert
(I1.), welche sodann in einem letzten Schritt als Massstab fiir eine Kritik
des Tierschutzrechts unter (tierschutz-)rechtsethischen Gesichtspunkten
dient (III.). Ziel dieser Analyse ist es, grundlegende Defizite des geltenden
Tierschutzrechts zu identifizieren, die es im Hinblick auf eine zukiinftige
Ausgestaltung des rechtlichen Tierschutzes zu beheben gélte. Hierbei geht
es letztlich auch um die grundsitzliche Frage, ob das gegenwirtige Tier-
schutzrechtsregime zentrale tierschutzrechtsethische Zielsetzungen ausrei-
chend verwirklicht bzw. sich dazu konzeptionell {iberhaupt eignet.

I Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

1. Eingrenzung des Tierschutzrechtsbegriffs

Das Tierschutzrecht umfasst simtliche rechtliche Normen — sowohl des
offentlichen, Straf- als auch Privatrechts3?5 — zum Schutz der Tiere vor

Beeintriachtigungen ihres Wohlbefindens, ihrer Wiirde, ihres Lebens sowie
ihrer Unversehrtheit.32° Kern des Tierschutzrechts stellt in den meisten

325 Tierschutzbestimmungen lassen sich allen drei Rechtsgebieten zuordnen. Ent-
sprechend wird gemeinhin unterschieden zwischen dem offentlich-rechtlichen
bzw. verwaltungsrechtlichen, dem strafrechtlichen und dem privatrechtlichen
Tierschutz. Siehe dazu BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S.28 und MicHeL, Tier-
schutzgesetzgebung, S. 597 f.

326 Siehe etwa GOETSCHEL/BOLLIGER, Tierethik, S. 183, JEDELHAUSER, S. 109, MICHEL,
Tierschutzgesetzgebung, S. 597 und Teutsch, Lexikon, S. 70.

83

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Rechtsordnungen ein ethisch begriindetes??” Tierschutzgesetz dar, das von
ausfiihrenden und erginzenden Erlassen flankiert wird328 — in der Schweiz
also das als Rahmengesetz konzipierte eidgendssische Tierschutzgesetz
(TSchG) mit der ausfiihrenden Tierschutzverordnung (TSchV) sowie wei-
teren Verordnung insbesondere des BLV.32° Neben diesem formellen Tier-
schutzrecht existieren weitere, materielle tierschutzrechtliche Bestimmun-
gen,330 die in verschiedensten Erlassen enthalten sind, etwa im Gentech-
nikgesetz,33! Jagdgesetz332 oder Fischereigesetz.333

Fraglich ist, ob nur ethisches Tierschutzrecht oder auch der anthropo-
zentrische (indirekte) Tierschutz334 als Tierschutzrecht einzustufen ist.333
Folgt man einem weiten Tierschutzrechtsbegriff, unter den sdmtliche Be-
stimmungen subsumiert werden kdnnen, die einen gewissen Umgang mit
Tieren regeln, so féllt darunter zweifelsfrei auch anthropozentrisches Tier-
schutzrecht.33¢ Jedoch kann m.E. irgendein beliebiger Bezug zum Tier,
eine irgendwie geartete Regelung des Umgangs mit Tieren noch nicht hin-
reichen, um eine Norm dem Tierschutzrecht zuzuordnen. Vielmehr ist die

327 Zum Begriff des ethischen Tierschutzes siehe vorne B.1.

328 Neben den nationalen Tierschutzgesetzgebungen existiert auch eine Fiille von in-
ternationalen Ubereinkommen zum Schutz von Tieren, z.B. die fiinf Tierschutz-
konventionen des Europarates, sowie supranationales Recht, z.B. EU-Richtlinien.
Vgl. dazu etwa JEDELHAUSER, S. 106—108; zum europdischen Tierschutzrecht aus-
fiihrlich BOLLIGER, S. 21 ff.

329 Siche BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 40 und Horanvi, S. 152; das Tierschutz-
gesetz regelt den Umgang mit Tieren nur in den Grundziigen. Die Detailregelun-
gen iberlésst es weitgehend dem Verordnungsgeber. Neben der Tierschutzverord-
nung gibt es weitere ausfithrende Verordnungen, z.B. die VTSchS (Tierschutz
beim Schlachten) oder die Verordnung des BLV iiber die Haltung von Nutztieren
und Haustieren vom 27. August 2008 (SR 455.110.1).

330 Zur Unterscheidung von formellem und materiellem Tierschutzrecht siche etwa
Hirt/Maisack/Moritz, Einf., Rn. 23 und Lorz/METZGER, Einf., Rn. 64.

331 Bundesgesetz vom 21. Mirz 2003 iiber die Gentechnik im Ausserhumanbereich,
SR 814.91. Vgl. z.B. dessen Art. 1 und Art. 8.

332 Bundesgesetz vom 20. Juni 1986 iiber die Jagd und den Schutz wildlebender
Saugetiere und Vogel, SR 922.0. Vgl. z.B. dessen Art. 8.

333 Siehe z.B. Art. 3 Abs. 1 lit. b des Bundesgesetzes tiber die Fischerei (vom 21. Ju-
ni 1991, SR 923.0), wonach die Kantone dafiir zu sorgen haben, dass ,,die Tiere
beim Fang nicht unnétig verletzt oder geschiadigt werden®.

334 Zum Begriff des anthropozentrischen Tierschutzes siche vorne B.1I.

335 Zur Abgrenzung von ethischem und anthropozentrischem Tierschutzrecht siche
Lorz/METZGER, Einf., Rn. 60.

336 Vgl. auch Gerick, S. 93.

84

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

spezifische Qualitit des Tierschutzrechts darin zu suchen, dass es in einem
fiir das Tier vorteilhaften Sinne auf das Tierwohl und — begrifflich not-
wendig — auf dessen Schutz gerichtet ist.337 Offen bleibt aber weiterhin, ob
die zugrunde liegenden Motive ,ethisch-altruistisch® sein miissen oder
ebenfalls anthropozentrisch sein konnen. Zwar wire es in Anlehnung an
das Selbstverstidndnis modernen Tierschutzrechts naheliegend, den Begriff
des Tierschutzrechts fiir den ethischen Tierschutz zu reservieren und eine
entsprechende ethische Grundgesinnung tierschutzrechtlicher Normen ein-
zufordern.338 Allerdings diirfte dies kaum iiber ein deklaratorisches Be-
kenntnis zum ethischen Tierschutz hinausfithren, da die Unterscheidung
von ethischem und anthropozentrischem Tierschutzrecht im Einzelnen
keineswegs eindeutig ist. So kann formelles Tierschutzrecht auch anthro-
pozentrische Normen enthalten; umgekehrt sind in ansonsten anthropozen-
trisch ausgerichteten Erlassen stellenweise materielle Tierschutznormen
anzutreffen. Ferner kann der zugrunde liegende Beweggrund nur begrenzt
als taugliches Abgrenzungsmerkmal gelten, zumal sich das Movens einer
Norm im Einzelfall nur schwierig, unter Umstdnden gar nicht erschliessen
lisst und die Uberlagerung verschiedener Motive® eine Abgrenzung
punktuell génzlich hinféllig macht.3*? Statt auf den Beweggrund kann aber
auch auf den Schutzzweck einer Vorschrift abgestellt werden: Eine tier-
schutzrechtliche Norm zeichnet sich hiernach dadurch aus, dass der Tier-
schutz ihr hauptsdchlicher oder zumindest wesentlicher Zweck darstellt,
dieser mit anderen Worten nicht lediglich als Nebensache oder als unbeab-
sichtigte Begleiterscheinung mit erfasst ist.34! Die Trennlinie verlduft hier
entsprechend zwischen dem unmittelbaren und mittelbaren Tierschutz,342
wobei letzterer aufgrund des fehlenden oder zwar vorhandenen, aber ins-
gesamt zu unbedeutenden Elements des intentionalen Tierschutzes nicht
mehr als Tierschutzrecht zu klassifizieren ist. Anhand dieses Abgren-
zungskriteriums ist der Begriff des Tierschutzrechts folglich dergestalt zu

337 Siehe zu diesem engeren Tierschutzrechtsbegriff Gerick, S. 94.

338 Ein enger Tierschutzrechtsbegriff umfasst daher nur ethisches Tierschutzrecht. In
diesem Sinne etwa Hirt/Maisack/Moritz, Einf., Rn. 21 und Lorz/METZGER, Einf.,
Rn. 60, wonach formelles und materielles Tierschutzrecht ethisches Tierschutz-
recht sei.

339 Siehe dazu Lorz/METZGER, Einf., Rn. 27.

340 Vgl. dazu Caspar, Industriegesellschaft, S. 175 f.

341 Vgl. auch BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 28.

342 Fir die Unterscheidung von unmittelbarem und mittelbarem Tierschutz siche vor-
ne B.I.

85

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

bestimmen, dass er ungeachtet der Beweggriinde jede Norm umfasst, die
ihrem Schutzzweck nach unmittelbar auf den Schutz tierlicher Individuen
gerichtet ist.>* Eine derartige Begriffsbestimmung schliesst anthropozen-
trisches Tierschutzrecht durchaus ein,3** sofern dieses nicht als mittelbarer
Tierschutz zu qualifizieren ist.343

Aus dieser Prazisierung folgt schliesslich, dass nicht jede auf Tiere Be-
zug nechmende Norm Tierschutzqualitdt aufweist und dass Tierschutzrecht
als jenes Recht, das unmittelbar den Schutz von Tieren bezweckt, nur eine
Teilmenge jenes Rechts darstellt, das Tiere in einem weiteren Sinne be-
trifft.34¢ Dieses andere ,tierrelevante® Recht ist allerdings insofern tier-
schutzrelevant, als es den rechtlichen Rahmen fiir den Umgang mit Tieren
mitgestaltet und auf den andernorts normierten Tierschutz einwirken kann.

2. Rechtsstellung: Das Tier als Rechtsobjekt sui generis
2.1. Authebung des Sachstatus

Die Rechtsstellung des Tieres wird in erster Linie durch das Zivilrecht be-
stimmt, das auf einer dichotomen Unterscheidung von Rechtssubjekten
und Rechtsobjekten basiert, welche grundsétzlich mit jener von Personen
und Sachen kongruiert. Personen sind als Rechtssubjekte Tragerinnen von
Rechten, wihrend Sachen347 als Rechtsobjekte Gegenstand von Rechten

343 Tierschutzrecht ist unmittelbarer Tierschutz. Siehe von Lokper, Einfiihrung,
Rn. 63; so auch GErick, S. 94.

344 Vgl. auch Caspar, Tierschutz, S.386, dem zufolge ,,der anthropozentrische An-
satz vom juristischen Standpunkt durchaus den Begriff Tierschutz verdient™.

345 Allerdings schiitzt anthropozentrisches ,,Tierschutzrecht* oftmals nicht das Tier
als solches, sondern bspw. als eigentums- und verkehrsféahigen Rechtsgegenstand.
In solchermassen gelagerten Fillen steht in der Regel der Schutz der Sache im
Vordergrund — entsprechend orientiert sich der Schutzzweck nicht am Tierschutz,
sondern am Schutz des Eigentums. Insofern diirfte anthropozentrisches Tier-
schutzrecht regelmissig mittelbaren Tierschutz darstellen. Vgl. auch von LOEPER,
Einfiihrung, Rn. 53 und Lorz/METZGER, Einf., Rn. 60.

346 Tierrelevante Vorschriften finden sich in grosser Zahl ausserhalb des Tierschutz-
rechts, so z.B. im Privat- und Strafrecht. Vgl. GoerscHEL/BoLLIGER, Tierethik,
S. 183.

347 Eine Sache wird rechtlich definiert als unpersonlicher, korperlicher, fiir sich be-
stehender Gegenstand, welcher der tatsdchlichen und rechtlichen menschlichen

86

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

sind.?*® Tiere werden von der Rechtsordnung nicht als Rechtssubjekte,
sondern als Rechtsobjekte erfasst und sind daher auch nicht rechtsfahig.34°
Bis 2003 wurden Tiere in Einklang mit der traditionellen Zweiteilung der
Rechtsordnung in Rechtssubjekte/Personen und Rechtsobjekte/Sachen der
Kategorie der Sachen zugeordnet. Dieser romischrechtlich tradierte330
Sachstatus entsprach indes kaum noch dem gesellschaftlichen Empfinden
und war auch schwerlich mit der seit 1992 in der Bundesverfassung statu-
ierten Wiirde der Kreatur (Art. 120 Abs. 2 BV) vereinbar.35! So stellte das
Bundesgericht in einem Entscheid aus dem Jahr 1989 fest, dass die
Rechtsordnung Tiere zwar nach wie vor als Sachen behandle, sich jedoch
die Grundeinstellung der Gesellschaft gegeniiber Tieren im Sinne einer
Mitverantwortung fiir diese Lebewesen geéndert habe. Tiere wiirden als
empfindende Mitgeschopfe anerkannt und durch den ethischen Tierschutz
weitergehend und anders geschiitzt als leblose Sachen.?>2 Ein Jahr spiter
bekriftigte das Bundesgericht, dass Tiere ,,mehr als blosse Vermogenswer-
te [sind]; vielmehr ist Tieren ein nicht ohne weiteres zu ersetzender, eigen-
standiger Wert zuzuerkennen® 353

Seit dem Inkrafttreten (2003) des Grundsatzartikels 641a ZGB,33* der in
programmatischer Weise statuiert, dass Tiere keine Sachen sind (Abs. 1),
gelten Tiere?> als von ihrem Sachstatus befreit und kommt die rechtliche
Anerkennung des Tieres als lebendes und fiihlendes Mitgeschopf auch im

Beherrschung zugénglich ist. Siehe WieGanD, Vor Art. 641 ff., Rn. 6; auch DomEs,
Vor Art. 641-654a, Rn. 4.

348 Siehe ForsTMOSER/VOGT, S. 135 und 138; auch STEINAUER, S. 52.

349 Siehe Hotz, Art. 11, Rn. 7 und ForstMoser/VoaT, S. 137; siche auch BBI 2002
4164, S.4168.

350 Zum Sachstatus im romischen Recht Caspar, Industriegesellschaft, S. 41 ff.; siche
auch Lorz, S.473, der die Einstufung als Sache als damaligen rechtlichen Fort-
schritt fiir Tiere ausmacht; so auch ErBeL, S. 1244.

351 Siehe GoeTscHEL/BOLLIGER, Facetten, S. 145; vgl. auch BB1 2002 4164, S. 4166;
zur Unvereinbarkeit des Sachstatus mit der Tierwiirde STRUNZ, S. 8—10.

352 Siehe BGE 1151V 248 S. 254 E. 5.a; dazu auch HAMBURGER, S. 243 f.

353 BGE 1161V 364 S. 366 E. 1.a.

354 Beinahe identische sachenrechtliche Sonderregelungen fiir Tiere finden sich in
Deutschland (§90a BGB), Osterreich (§285a ABGB) und Liechtenstein
(Art. 20a Sachenrecht vom 31. Dezember 1922, LR 214.0).

355 Der Grundsatz, dass Tiere keine Sachen sind, gilt fiir alle Tiere — dieser Bestim-
mung liegt somit ein umfassender Tierbegriff zugrunde. Siehe dazu BoLLIGER/
GOETSCHEL/RICHNER/SPRING, S. 182 und WIEGAND, Art. 641a, Rn. 5.

87

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Privatrecht zum Ausdruck.33¢ Ziel dieser Revision war es, dem gewandel-
ten gesellschaftlichen Empfinden Rechnung zu tragen und die Rechtsstel-
lung des Tieres zu verbessern.>>” Obwohl nicht intendiert,>3® wurde die
klassische Zweiteilung des Privatrechts mit der ausdriicklichen Unter-
scheidung von Tieren und Sachen insoweit zugunsten einer Dreiteilung
aufgebrochen, als Tiere nunmehr weder Sachen noch Personen sind, son-
dern eine eigene Kategorie von zwischen Menschen und Sachen angesie-
delten Rechtsobjekten mit eigener zivilrechtlicher Stellung bilden.3%® Tiere
sind damit de lege lata unzweifelhaft weiterhin als Rechtsobjekte zu klas-
sifizieren,3%Y nehmen aber neben den Personen und Sachen einen Platz als
Drittes ein30! — als Rechtsobjekt sui generis. Diese Rechts- und Sonder-
stellung erstreckt sich schliesslich auf die gesamte Rechtsordnung.362

2.2. Beibehaltung des Eigentumsstatus

Relativierung erfahrt der Grundsatz, dass Tiere keine Sachen sind, durch
den in Art. 641a Abs.2 ZGB normierten Vorbehalt, dass — soweit keine
besonderen Regelungen bestehen — fiir Tiere die auf Sachen anwendbaren
Vorschriften gelten.3%3 Sonderregelungen fiir Tiere sehen insbesondere die

356 Ahnlich in Deutschland, wo die tierschutzrechtlich anerkannte Mitgeschopflich-
keit des Tieres als Grundgedanke in der gesamten Rechtsordnung zur Geltung
kommen sollte und im Privatrecht durch die Beseitigung der formellen Gleich-
stellung mit den Sachen zum Ausdruck gebracht wurde. Siehe Lorz, S. 476; dazu
auch MuUHE, S. 2238.

357 Siehe BB12002 4164, S. 4166 und 4168.

358 ,,[E]s soll keine neue rechtliche Kategorie fiir Tiere geschaffen werden, BBI
2002 4164, S.4168.

359 Siehe Dowmes, Art.641a, Rn. 3, GoerscHEL/BOLLIGER, Facetten, S. 146 und WiE-
GAND, Art. 641a, Rn. 4.

360 Sieche BBI 2002 4164, S. 4168; es war zu keinem Zeitpunkt die gesetzgeberische
Intention, eine neue Kategorie von Rechtspersonen oder Rechtssubjekten fiir Tie-
re zu schaffen. Siehe STEINAUER, S. 55; auch GoeTscHEL/BOLLIGER, Sache, S. 26.

361 Siche JEDELHAUSER, S.51 und STEINAUER, S.57; im Vorfeld der Einfiihrung des
Grundsatzartikels 641a ZGB forderte HoLzHEY, S. 206, dass die Neubestimmung
des rechtlichen Status von Tieren das starre Schema ,,Person oder Sache* durch-
brechen miisse. Tiere seien eben weder noch — sie seien ein Drittes: Tiere.

362 Siche JEDELHAUSER, S. 123.

363 Das strafrechtliche Pendant findet sich in Art. 110 Abs. 3% StGB (,,Stellt eine
Bestimmung auf den Begriff der Sache ab, so findet sie entsprechende Anwen-
dung auf Tiere®). Siche dazu WieGanD, Art. 641a, Rn. 8. Tiere konnen somit Tat-

88

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

oftentlich-rechtliche Tierschutzgesetzgebung sowie die den Grundsatzarti-
kel 641a Abs. 1 ZGB konkretisierenden Vorschriften des iibrigen Zivil-
rechts vor.3%* So wurden im Zuge der Verbesserung der tierlichen Rechts-
stellung einige Rechtsgebiete an die gewandelte Mensch-Tier-Beziehung
angepasst,%> namentlich das Erbrecht,3%¢ das Sachenrecht,3¢7 das Schuld-
recht?%8 sowie das Schuldbetreibungs- und Konkursrecht.3¢9370 Zu beach-
ten ist allerdings, dass diese zivilrechtlichen Verdnderungen in erster Linie
Heimtiere, d.h. Tiere, die im h&uslichen Bereich und nicht zu Vermogens-
oder Erwerbszwecken gehalten werden, bzw. deren Eigentiimerinnen
rechtlich besserstellen.3”! Aufgrund der eher geringen Spannweite dieser
Sonderregelungen findet das fiir Sachen geltende Recht im Ubrigen um-
fangreiche analoge Anwendung auf Tiere.3”? Tiere sind namentlich weiter-
hin Gegenstand von Sachenrechten; sie stellen Vermogenswerte dar, an
denen Eigentum und Besitz bestehen kann.373 Tiere sind folglich ungeach-

objekt samtlicher Straftatbestande sein, die sich auf korperliche Sachen beziehen,
ohne deren intendiertes Schutzobjekt zu sein. Siche GERGEN, S. 100.

364 Siehe WIEGAND, Art. 641a, Rn. 6 f.

365 Siehe GoeTscHEL/BOLLIGER, Sache, S. 26.

366 Wird ein Tier mit einer Zuwendung von Todes wegen bedacht, gilt die entspre-
chende Verfiigung als Auflage fiir die Erbinnen oder Vermichtnisnehmer, fiir das
Tier tiergerecht zu sorgen (Art. 482 Abs. 4 ZGB).

367 Insbesondere mit der Einfiihrung der richterlichen Zusprechung von Tieren nach
dem Aspekt des Tierwohls (Art. 651a ZGB). Dazu ausfiihrlich SCHNEIDER Kavas-
seH, S.271ff.; weitere Neuerungen im Sachenrecht sind bei der Bezeichnung
einer Fundstelle (Art. 720a ZGB), beim Eigentumserwerb beim Fund (Art. 722
Abs. 1% und 1" ZGB), bei der Ersitzungsfrist (Art. 728 Abs. 1Y ZGB) und beim
Besitzesrecht (Art. 934 Abs. 1 ZGB) zu verzeichnen.

368 Bei Verletzung eines Tieres neu Schadenersatzpflicht auch fiir Heilungskosten,
die den Wert des Tieres iibersteigen (Art. 42 Abs. 3 OR) sowie Affektionswert-
Ersatz bei Verletzung oder Tétung eines Tieres (Art. 43 Abs. 1P OR). Im An-
spruch auf Affektionswert-Ersatz wird die emotionale Ndhe der Mensch-Heim-
tier-Beziehung rechtlich nachvollzogen und zum schiitzenswerten Rechtsgut er-
klart. Vgl. dazu Krepper, Affektionswert-Ersatz, S. 705.

369 Grundsitzliches Pfandungsverbot fiir Tiere (Art. 92 Ziff. 1a des Bundesgesetzes
iiber Schuldbetreibung und Konkurs vom 11. April 1889, SR 281.1).

370 Siehe zu diesen Anpassungen im Zivilrecht BOLLIGER/GOETSCHEL/RICHNER/SPRING,
S. 182 und WIEGAND, Art. 641a, Rn. 7; ausfiithrlich BB1 2002 4164, S. 4168-4173.

371 Siehe BoLLIGER/GOETSCHEL/RICHNER/SPRING, S. 182; siehe auch Domes, Art. 641a,
Rn. 6 und STEINAUER, S. 58.

372 Siche JEDELHAUSER, S. 51.

373 Siehe DomEs, Art. 641a, Rn. 2, GOETSCHEL/BOLLIGER, Sache, S.26 und WIEGAND,
Art. 641a, Rn. 8; auch Raspg, S. 278 f.

89

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

tet der Enthebung aus dem Sachstatus eigentumsfihige Rechtsobjekte und
unterstehen der damit verbundenen Verfiigungsmacht von Rechtssubjekten
— freilich innerhalb der Schranken des Tierschutzrechts.37#

In Anbetracht der bescheidenen rechtspraktischen Auswirkung ist in der
Literatur umstritten, ob es sich bei der Bestimmung ,,Tiere sind keine Sa-
chen* lediglich um juristische ,,Begriffskosmetik*37> bzw. eine ,,geflihlige
Deklamation ohne wirklichen rechtlichen Inhalt*37¢ handelt oder ob ihr
immerhin rechtspolitische Signalwirkung und eine begriissenswerte sym-
bolische Bedeutung zukommt.3”7 Jedenfalls scheint es im Ergebnis, so
WIEGAND, als ob Tiere rechtlich nunmehr statt als Sachen weitgehend wie
Sachen behandelt wiirden.378

3. Tierschutzrecht

3.1.

Verfassungsgrundlagen

Das einfachgesetzliche Tierschutzrecht stiitzt sich auf zwei Verfassungsbe-
stimmungen ab: die Kompetenznorm des Art. 80 BV sowie das Verfas-
sungsprinzip der Wiirde der Kreatur (Art. 120 Abs. 2 BV).37°

374
375
376
377

378

379
380

90

Siehe GoerscHEL/BoLLIGER, Tierethik, S. 181; siche auch STEINAUER, S. 57 f.

So etwa MEebicus, S. 481.

So PALANDT/ELLENBERGER, § 90a, Rn. 1.

So etwa voN HarBou, S. 581, Raspg, S.278f. und STEDING, S. 964 (Abgrenzung
der Tiere von den Sachen expressis verbis als ,,deutliches Achtungszeichen* und
»Wendepunkt in der Rechtsentwicklung®).

Siche WiEGanD, Art. 641a, Rn. 8; siche auch von Loeper, Einfiihrung, Rn. 121;
KeLcH, Globalization, S.284 bezeichnet diese paradox anmutende Regelung —
Tiere sind keine Sachen, die auf Sachen anwendbaren Vorschriften sind jedoch
weiterhin auf Tiere anwendbar — kritisch als doublespeak.

Siehe Urteil des BGer vom 31.03.2015, 2C _958/2014, E. 2.1.

Eine verfassungsméssige Verankerung des Tierschutzes als Staatsziel kennen
auch Deutschland (Art. 20a GG: ,,Der Staat schiitzt auch in Verantwortung fiir die
kiinftigen Generationen die natiirlichen Lebensgrundlagen und die Tiere*) und
Osterreich (§ 2 des Bundesverfassungsgesetzes iiber die Nachhaltigkeit, den Tier-
schutz, den umfassenden Umweltschutz, die Sicherstellung der Wasser- und Le-
bensmittelversorgung und die Forschung vom 11.Juli 2013, BGBLI
Nr. 111/2013: ,,Die Republik Osterreich (Bund, Linder und Gemeinden) bekennt
sich zum Tierschutz.”).

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

3.1.1. Tierschutz als Staatsaufgabe (Art. 80 BV)

Der Tierschutz ist in der Schweiz380 seit 1973 in der Bundesverfassung
verankert und rangiert dort als Staatsaufgabe3®! sowie als in der gesamten
Rechtsordnung zu beachtendes Verfassungsprinzip.3$? Die Stellung als ei-
genstdndiges Rechtsgut mit Verfassungsrang spiegelt den hohen Stellen-
wert wider, den die Gesellschaft dem Tierschutz beimisst3®3 und markiert
die rechtliche Anerkennung des Tieres als besonderes Schutzobjekt mit ei-
genen schiitzenswerten Interessen.384 Der Tierschutz bildet ein dffentliches
Interesse, 3% das im Sinne von Art. 5 Abs.2 BV staatliches Handeln und
im Sinne von Art.36 Abs.2 BV auch Grundrechtsbeschrinkungen zu
rechtfertigen vermag.3%¢ Das verfassungsrechtlich verankerte 6ffentliche
Interesse des Tierschutzes ist formal gleichrangig mit anderen Verfas-
sungsgiitern (einschliesslich der Grundrechte), wodurch tierlichen Schutz-
interessen eine starke Abwégungsposition gegeniiber verfassungsmassig
geschiitzten menschlichen Interessen eingerdumt wird.?®7 In diese Rich-
tung konstatierte das Bundesgericht in einem Urteil, in dem es um die Fra-
ge der Zuléssigkeit eines Tierversuchs ging, dass weder der Forschungs-
freiheit noch dem Tierschutz ein abstrakter Vorrang zukomme — vielmehr
seien beide Interessen gleichrangig.’®® In einem zweiten Urteil hielt das

381 Siehe Urteil des BGer vom 31.03.2015, 2C 958/2014, E. 5.1.

382 Sieche BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S.34f. und JEDELHAUSER, S.113 und 116;
tierschutzrechtliche Aspekte sind, wann immer Beriihrungspunkte vorliegen, in
allen Rechtsbereichen zu beriicksichtigen. Siehe dazu Errass, Rn. 17; auch FLEI-
NER, S. 14 und GEHRIG, S. 49.

383 Vgl. BBI 2003 657, S. 661; der ethische Tierschutz gehort zu den Grundwerten
moderner abendlandischer Staaten. Siehe GoerscHEL/BoLLIGER, Tierethik, S. 183;
so hélt auch die UBI fest, dass der Tierschutz einen grundlegenden kulturellen
Wert darstellt. Siehe Entscheid der UBI vom 20.2.2009, b. 595, E. 3.3.

384 Siehe JEDELHAUSER, S. 113 f.; zur symbolischen Bedeutung der verfassungsmassi-
gen Verankerung des Tierschutzes HoraNyl, S. 152; auch GEHRIG, S. 48 f.

385 Siehe Urteil des BGer vom 31.03.2015, 2C 958/2014, E. 5.1.

386 Sieche BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 36 f. und JEDELHAUSER, S. 113-116.

387 Sieche Errass, Rn. 17 und KLEY/SIGRIST, S. 36.

388 Siehe BGE 13511 384 S. 398 E. 4.3; auch das deutsche Bundesverfassungsgericht
anerkennt aufgrund der im Jahre 2002 erfolgten Aufwertung des Tierschutzes
zum Staatsziel (Art.20a GG) die Gleichwertigkeit von Tierschutz und Grund-
rechten: ,,Als Belang von Verfassungsrang ist der Tierschutz [...] im Rahmen von
Abwidgungsentscheidungen zu beriicksichtigen und kann geeignet sein, ein Zu-
riicksetzen anderer Belange von verfassungsrechtlichem Gewicht — wie etwa die
Einschrankung von Grundrechten — zu rechtfertigen [...]; er setzt sich aber ande-

91

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Bundesgericht fest, dass es verfassungswidrig wire, dem Interesse der
Forschungsfreiheit per se einen hoheren Rang beizumessen.38?

Art. 80 Abs. 1 BV weist dem Bund eine umfassende Gesetzgebungs-
kompetenz im Bereich des Tierschutzes zu,3*® wobei dieser zum Erlass
von Tierschutznormen nicht nur erméchtigt, sondern auch verpflichtet ist
(Tierschutz als Rechtspflicht des Bundes).?*! Art. 80 Abs. 2 BV verpflich-
tet den Gesetzgeber, insbesondere in den Regelungsbereichen der Tierhal-
tung und Tierpflege, der Tierversuche, der Verwendung und Einfuhr von
Tieren, des Tierhandels und Tiertransports sowie der Tiertdtung Schutz-
vorschriften zu erlassen.3%2 Diese Aufzdhlung ist allerdings nicht erschop-
fend und erlaubt es daher, bei Bedarf in weiteren tierschutzrelevanten Ge-
bieten zu legiferieren.3*> Materiell wird der Tierschutz durch das Tier-
schutzgesetz und die zugehorigen Erlasse bundesrechtlich abschliessend
geregelt.394

3.1.2. Wiirde der Kreatur als Verfassungsprinzip (Art. 120 Abs. 2 BV)

Die schweizerische Rechtsordnung sieht seit 1992 einen verfassungsrecht-
lichen Schutz der Wiirde der Kreatur (Art. 120 Abs.2 BV) vor.3%5 Ob-
schon diese Verfassungsbestimmung systematisch im Kontext der Gen-
technologie im Ausserhumanbereich angesiedelt ist, stellt die Achtung der
Wiirde der Kreatur nach einhelliger Ansicht ein direkt anwendbares, allge-
meines Verfassungsprinzip dar, das in der gesamten Rechtsordnung Gel-
tung beansprucht.3%¢ Dies stellte auch das Bundesgericht fest: ,,Die Beach-

rerseits gegen konkurrierende Belange von verfassungsrechtlichem Gewicht nicht
notwendigerweise durch®. BVerfGE 127, 293 (328); vgl. dazu auch voxn HarBou,
S. 585.

389 Siehe BGE 13511405 S.410E. 4.3.1.

390 Siche Errass, Rn. 13.

391 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S.35; auch JEDELHAUSER, S. 105 und FLEI-
NER, S. 13.

392 Siehe Errass, Rn. 19.

393 Siche Errass, Rn. 19.

394 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 93; auch JEDELHAUSER, S. 105.

395 Als historische Grundlage dieser Verfassungsbestimmung ist § 14 Abs. 1 Satz 2
der Verfassung des Kantons Aargau vom 25. Juni 1980 (SR 131.227) zu nennen:
,Lehre und Forschung haben die Wiirde der Kreatur zu achten®.

396 Mit der Formulierung der ,,Wiirde der Kreatur* in der Verfassung wurde ein neu-
es Verfassungsgut anerkannt, dessen Existenz auch ausserhalb der Gentechnolo-

92

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

tung der Wiirde der Kreatur wird zwar nur in der Kompetenzvorschrift der
Gentechnologie im Ausserhumanbereich ausdriicklich erwéhnt, dort aber
als etwas Existierendes vorausgesetzt. Nur etwas Existierendem kann
Rechnung getragen werden. Kreaturen kommt deshalb unabhingig von
der Gentechnologie im Ausserhumanbereich Wiirde zu“.3%7

Der unbestimmte Rechtsbegriff der Wiirde der Kreatur ist hinsichtlich
seines Bedeutungsgehalts noch nicht abschliessend erschlossen, sondern
weiterhin  Gegenstand von Auslegungs- und Konkretisierungsversu-
chen .38 Der Begriff der ,.Kreatur” umfasst nach tiberwiegender Ansicht in
erster Linie alle Tiere und Pflanzen, womdoglich aber auch weitere Orga-
nismen.3?? Umstrittener ist der Begriff der ,,Wiirde*, welche diesen Krea-
turen zugeschrieben wird. Gleich der Menschenwiirde ist auch die kreatiir-
liche Wiirde zunidchst eine Form der inhédrenten, nicht kontingenten Wiir-
de, die allen Kreaturen innewohnt und nicht transitorisch, sondern perma-
nent ist.#%0 In der Diskussion lassen sich sodann grundsitzlich zwei Lesar-
ten der Wiirde im aussermenschlichen Kontext unterscheiden, die hin-
sichtlich des konzeptionellen Verhéltnisses zur Menschenwiirde divergie-
ren.*0! Die eine Auslegungsvariante geht von einer kategorialen Differenz
zwischen der Wiirde des Menschen und jener der Kreatur aus,*92 wihrend
der andere Auslegungsstrang die kreatiirliche Wiirde in Anlehnung an die

gie im Ausserhumanbereich nicht negiert werden kann. Siehe Ricuter D., Wiirde,
S.330; bloss sektorielle Geltung wire mit dem Prinzip der Wiirde der Kreatur
unvereinbar. Siehe SarabpmN, Wiirde, S.368; ausfiihrlicher SALADIN/SCHWEIZER,
Rn. 119; siehe ferner Errass, Rn. 10 (Wiirde der Kreatur als ,.ein der ganzen
Rechtsordnung unterliegendes und diese impragnierendes Prinzip*), GOETSCHEL,
Wiirde, S.148f., Horanyi, S.153f., Krepper, Tierwiirde, S.304 (Wiirde der
Kreatur als ,,oberste Richtschnur im rechtlichen Umgang mit Tieren*) und
MicHeL, Wiirde, S. 103.

397 BGE 135 11 384 S. 391 E. 3.1 (Hervorh. d. Verf.); siche auch Entscheid der UBI
vom 20.2.2009, b. 595, E. 3.2.

398 Siehe JEDELHAUSER, S. 60 und MICHEL/SCHNEIDER Kavassen, S.4; fiir eine Uber-
sicht iiber die Diskussion um diesen umstrittenen Begriff und die einzelnen Inhal-
te siche etwa LiecHti (Hrsg.).

399 Sieche BALzER/RIPPE/SCHABER, S.37f., MicHEL, Wiirde, S. 103 und RicHTErR D.,
Wiirde, S.330; auch EKAH/EKTV, S.5; ausfiihrlich PRAETORIUS/SALADIN,
S. 79 ff.

400 Siche BaLzer/RiPPE/ScHABER, S.20 und 39; fiir eine Abgrenzung der inhdrenten
von der kontingenten Wiirde siche ebd., S. 18-20.

401 Siehe MicHEL, Wiirde, S. 104.

402 Vertreten wird diese Ansicht insbesondere durch BALZER/RIPPE/SCHABER, S. 41—
50.

93

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Menschenwiirde konzipiert und deren zentralen Bedeutungsgehalte auf die
Wiirde der Kreatur tibertrigt.*9 Letztere Auffassung wird unter anderem
mit dem Grundsatz der einheitlichen Gesetzesterminologie begriindet, der
hier verlange, dass dem Begriff der Wiirde in der Verfassung nicht génz-
lich unterschiedliche Bedeutungen zufallen sollten und mit der Wiirde der
Kreatur im Kern daher nichts vom Begriff der Menschenwiirde fundamen-
tal Verschiedenartiges bezeichnet werden konne.*** Der Auffassung einer
jedenfalls konzeptionellen Affinitit dieser beiden Wiirdekonzeptionen
scheint auch das Bundesgericht zu folgen.*%> Dieses hielt in Bezug auf die
Wiirde der Kreatur fest, dass ,,auch wenn sie nicht mit der Menschenwiir-
de gleichgesetzt werden kann und darf™, sie doch verlange, ,,dass iiber Le-
bewesen der Natur, jedenfalls in gewisser Hinsicht, gleich reflektiert und
gewertet wird wie tiber Menschen®.#% Das Bundesgericht verwies ferner
auf die ,,Ndhe zwischen der Wiirde der Kreatur und der Menschenwiir-
de“.407 Das Verfassungsprinzip der Wiirde der Kreatur iibertrigt den im
Humanbereich entwickelten Wiirdebegriff somit dem Grundsatz nach auf
nichtmenschliche Lebewesen,*%% wobei ungeachtet des gemeinsamen Be-
griffskerns freilich nicht von einer vollstindigen Ubereinstimmung der
normativen Gehalte auszugehen ist.#?

Die Wiirde der Kreatur bringt die rechtliche Anerkennung von Tieren in
ihrem Selbstzweck, in ihrer Mitgeschdpflichkeit und als Wesen mit Eigen-
wert zum Ausdruck,*!0 denen ein individuelles eigenes Gut zukommit, die

403 Siehe MicHeL, Wiirde, S. 104—106 mit weiteren Hinweisen zu den verschiedenen
Begriindungen.

404 Siehe dazu SALADIN/ScHWEIZER, Rn. 116 und LemMBACHER, Wiirde, S. 91; ausfiihr-
lich PRAETORIUS/SALADIN, S. 85 f.

405 So auch MicreL, Wiirde, S. 106.

406 BGE 13511 384 S.403 E. 4.6.1; siche auch ScuwEeizErR/ErrASS, Rn. 18.

407 BGE 13511384 S.403 E. 4.6.1 und BGE 13511405 S. 415 E. 4.3.4.

408 Siehe Entscheid der UBI vom 20.2.2009, b. 595, E. 3.2 (,,Dieses Verfassungs-
prinzip ibertrdgt den im Humanbereich entwickelten Wiirdebegriff auf andere
Lebewesen als Menschen.*); siche auch ScuweizEr/Errass, Rn. 18.

409 Siehe SALADIN/SCHWEIZER, Rn. 116; auch MicHEL, Wiirde, S. 106 und LEIMBACHER,
Wiirde, S. 92; die mit der kreatiirlichen Wiirde bezeichnete spezifische Eigenwer-
tigkeit ist nur graduell, nicht aber grundsitzlich verschieden von der Menschen-
wiirde. Siehe STOHNER, S. 102.

410 Siehe GogTscHEL, Wiirde, S. 143 und Ricuter D., Wiirde, S.330; diesen Eigen-
wert besitzen Tiere von sich aus — er kann von der Rechtsordnung daher nur an-
erkannt, nicht aber zuerkannt werden. Siehe ScHNEIDER, Wiirde, S. 232.

94

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

individuelle Ziele verfolgen und eine organische Einheit bilden.*!! Tréger
der kreatiirlichen Wiirde sind um ihrer selbst willen zu beriicksichtigen
und besitzen einen intrinsischen Wert jenseits und unabhdngig von der
Nutzbarmachung durch den Menschen.#12 Diese Eigenwertigkeit gebietet
es, Tiere nicht als blosse Objekte, als blosse Mittel zur Befriedigung frem-
der (menschlicher) Interessen zu betrachten und zu behandeln.*!3 Der
Wiirde der Kreatur Rechnung zu tragen bedeutet, nicht ohne jede Riick-
sichtnahme mit Tieren zu verfahren und daher stets eine Giiterabwagung
vorzunehmen.*!* Ein kategorischer Vorrang menschlicher Interessen bzw.
die grundsitzliche Subordination tierlicher Interessen wére hiernach unzu-
lassig, wiirde dies doch den Kerngehalt der Wiirde der Kreatur aushdhlen
und diese dadurch zur blossen Leerformel verkommen.*1>

3.2. Zweck und Schutzgiiter

Das auf die soeben dargelegten Verfassungsbestimmungen (Art. 80 und
Art. 120 Abs. 2 BV) gestiitzte Tierschutzgesetz regelt das Verhalten des
Menschen gegeniiber Tieren und zielt im Sinne des ethischen Tierschutzes
auf den Schutz der Wiirde und des Wohlergehens des Tieres ab (Art. 1
TSchG). Es verweist (explizit oder implizit) auf vier Schutzgiiter: das
Wohlergehen, die Unversehrtheit, die Wiirde und das Leben des Tieres.

411 Siehe ScHwEIZER/ERRASS, Rn. 18 und BALZER/RIPPE/SCHABER, S. 43.

412 Siehe BALzER/RIPPE/ScHABER, S.38 und 42; auch Camenzinp, S. 181, EKAH/
EKTYV, S. 4, JEDELHAUSER, S. 63 und MicHEL, Wiirde, S. 108.

413 Siehe SALADIN/SCHWEIZER, Rn. 116; auch STOHNER, S. 102.

414 Siehe Ricarer D., Wiirde, S. 331.

415 Siehe ScuweizEr/Errass, Rn. 18 und auch MicreL, Wiirde, S. 107.

95

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

3.2.1. Wohlergehen und Unversehrtheit des Tieres

Der Schutz des Wohlergehens bzw. Wohlbefindens*1¢ stellt den histori-
schen Ausgangs- und Mittelpunkt des Tierschutzrechts dar.*!7 Das Tier-
schutzgesetz enthilt in Art.3 lit. b Ziff. 1-4 TSchG lediglich eine frag-
mentarische Definition des Wohlergehens von Tieren, welches namentlich
gegeben ist, wenn (1) die Haltung und Erndhrung so sind, dass ihre Kor-
perfunktionen und ihr Verhalten nicht gestort und sie in ihrer Anpassungs-
fahigkeit nicht tiberfordert sind, (2) das artgemédsse Verhalten innerhalb
der biologischen Anpassungsfahigkeit gewidhrleistet ist, (3) sie klinisch
gesund sind und (4) Schmerzen, Leiden, Angst und Schiden vermieden
werden. Im Allgemeinen wird Wohlergehen umschrieben als Zustand phy-
sischer und psychischer Harmonie des Tieres in sich und mit seiner Um-
welt entsprechend seiner angeborenen Lebensbediirfnisse.*1® Als regel-
missige Anzeichen fiir Wohlbefinden gelten Gesundheit und ein in jeder
Beziehung normales Verhalten, was einen ungestorten, artgeméssen und
verhaltensgerechten Ablauf der Lebensvorgénge voraussetzt.*!® Im We-
sentlichen umfasst Wohlergehen zwei Aspekte: (1) negativ die Freiheit
von Schmerzen, Leiden, Angst und Schdden sowie generell physische und
psychische Gesundheit und (2) positiv die Moglichkeit der Bediirfnisbe-
friedigung.#2% Der Schutz des Wohlergehens bezieht sich entsprechend in

416 Wihrend das alte Tierschutzgesetz den Begriff ,,Wohlbefinden verwendete, wur-
de dieser im geltenden TSchG durch ,,Wohlergehen® ersetzt. Das deutsche und
Osterreichische Tierschutzrecht bedienen sich demgegeniiber des Begriffs des
»Wohlbefindens“. Die Begriffe werden in der Literatur synonym verwendet.
Sieche BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 43 und JEDELHAUSER, S. 76.

417 Siehe dazu auch TeutscH, Lexikon, S. 263.

418 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 43, GoerscHEL, Kommentar, Art. 1, Nr. 4,
JEDELHAUSER, S. 76 und LorRz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 9.

419 Siehe Lorz/MEtrzGer, § 1 TierSchG, Rn.9; auch Hirt/MAaisack/Moritz, § 1
TierSchG, Rn. 18.

420 Wohlbefinden ist gegeben, wenn ein Tier gesund sowie frei von Schmerzen, Lei-
den, Angst oder Schéden ist und wenn seine Bediirfnisse erfiillt sind. Siche WuRr-
BEL, Biologische Grundlagen, S.23; auch geméss Dawkins, Behaviour, S.3 ist
Wohlbefinden gegeben, wenn (1) die Tiere gesund sind und (2) die Tiere haben,
was sie wollen; nach dem Konzept der ,,fiinf Freiheiten“ ist Wohlbefinden gege-
ben, wenn gewdhrleistet wird: (1) die Freiheit von Hunger und Durst, (2) die
Freiheit von Unbehagen, (3) die Freiheit von Schmerzen, Verletzungen und
Krankheiten, (4) die Freiheit, normale Verhaltensweisen ausleben zu konnen und
(5) die Freiheit von Angst und Leiden. Siehe zu den fiinf Freiheiten MicHEeL, Tier-
schutzgesetzgebung, S. 601 f.

96

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

umfassender Weise sowohl auf die Vermeidung negativer Empfindungen
und Zustidnde als auch auf die Ermoglichung bzw. Forderung positiver
Empfindungen und Zustinde.*?!

Ad (1): Freiheit von Schmerzen, Leiden, Angst und Schiden: Wéhrend
Schmerzen, Leiden und Angst das Wohlergehen i.e.S. beeintrachtigen, be-
treffen Schiaden die physische und psychische Unversehrtheit des Tieres
als Teilgehalt des Wohlergehens.*22 Als Schmerzen gelten unangenehme
sensorische und gefithlsméssige Erfahrungen (Empfindungen) eines tierli-
chen Individuums,*?3 welche mit einer schadigenden korperlichen Einwir-
kung einhergehen.*2* Vom korperlichen Schmerz ist das seelische Leiden
abzugrenzen,*?> das im Sinne des Tierschutzrechts alle vom Begriff des
Schmerzes und der Angst nicht erfassten Beeintrachtigungen des Wohlbe-
findens bezeichnet, die ein gewisses Mindestmass tiberschreiten, d.h. iiber
schlichtes Unbehagen oder eine Augenblicksempfindung hinausgehen.426
Leiden treten namentlich bei Einwirkungen auf das Tier auf, die seiner

421 Das Leben — als solches zwar physische Grundvoraussetzung fiir das Besitzen ei-
nes Wohlergehens — ist demgegeniiber nicht Bestandteil des Wohlergehensschut-
zes. Wohlergehen bezieht sich ausschliesslich auf die Lebensspanne bzw. Lebens-
qualitdt bis zum Tod, nicht auf das Leben bzw. den Tod eines Tieres per se. Beim
Schutz des Wohlergehens geht es anders ausgedriickt nicht um einen Lebens-
schutz, sondern um die Wahrung des Wohlergehens bis zum Tod. Siehe JEDELHAU-
SER, S. 86; TeuTscH, Lexikon, S.263 unterscheidet entsprechend das Wohlbefin-
densprinzip vom Lebenserhaltungsprinzip.

422 Siehe Lorz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 19; Wohlbefinden ist ,,ein Zustand des
Freiseins von Schmerzen oder Leiden und die Unversehrtheit im Sinne eines
Freiseins von Schiden®, TeutscH, Lexikon, S.262; siche ferner BoLLIGER/RicH-
NER/RUTTIMANN, S. 76 und TeutscH, Lexikon, S. 177.

423 Zur Schmerzfihigkeit von und Feststellung von Schmerzen bei Tieren ausfiihrlich
Hirt/Maisack/Moritz, § 1 TierSchG, Rn. 14 ff. und Lorz/METZGER, § 1 TierSchG,
Rn. 23 ff.; auch BErRNATZKY, S. 47 ff. und SamBRAUS, Grundbegriffe, S. 34 ff.

424 Siehe Lorz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 21, Hirt/Maisack/Moritz, § 1 TierSchG,
Rn. 12 und BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S.69; WiLp, Fische, S.54 definiert
Schmerz bei Tieren folgendermassen: ,,Einfacher Schmerz ist ein bewusster,
aversiver (d.h. unangenehmer) und sensorischer (d.h. lokalisierbarer) Zustand ei-
nes Lebewesens, der anzeigt, dass das Lebewesen eine Verletzung (d.h. eine Ge-
webeschddigung) erlitten hat oder erleidet, die ihm schaden kdnnte®.

425 Als eigenstandiger Begriff des Tierschutzrechts bezieht sich Leiden nur auf seeli-
sche Belastungen. Siehe TrutscH, Lexikon, S. 122 und BOLLIGER/RICHNER/RUTTI-
MANN, S. 70.

426 Siehe Lorz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 33, BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 74
und GoetscHEL, Kommentar, Art.2, Nr.9; eine Umschreibung des tierschutz-
rechtlichen Leidensbegriffs findet sich auch bei TEuTsch, Lexikon, S. 123.

97

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Wesensart, seinen Instinkten und seinem Selbst- und Arterhaltungstrieb
zuwiderlaufen.*?” Typische Leidensempfindungen#?® sind z.B. ldnger dau-
ernder negativer Stress, starke Aufregungs- oder Erschopfungszustéinde,
Trauer, starke innere Unruhe, starkes Unwohlsein, Hunger- oder Durstqua-
len usw.#?? Als eigenstindige Form der Wohlbefindensbeeintrachtigung
gilt auch die Angst,*3° die umschrieben wird als unangenehmer emotiona-
ler Zustand in Reaktion auf ein stark negatives Ereignis bzw. auf eine tat-
sdchliche oder vermeintliche Bedrohung und von gewisser Dauer und In-
tensitdt sein muss.*3! Hervorgerufen wird Angst etwa durch fehlende Aus-
weich-, Riickzugs- oder Versteckmdglichkeiten sowie generell in Situatio-
nen des Zwangs.*32 Als Schdden werden schliesslich samtliche nachteilige
Verénderungen des physischen oder psychischen Zustands eines Tieres er-
fasst, die voriibergehend oder dauernd wéhren; entscheidend ist hierbei
einzig die korperliche oder geistige Verschlechterung des Zustands.*33
Schéaden konnen, miissen aber nicht mit Schmerzen, Leiden oder Angst
einhergehen — der tierschutzrechtliche Schadensbegriff kann daher als
Auffangbegriff fiir jene Belastungsformen verstanden werden, welche sich
nicht in anderen Wohlbefindensbeeintrachtigungen dussern.*3*

Ad (2): Bediirfnisbefriedigung: Der Begriff des Wohlergehens erschopft
sich nicht in Gesundheit und der Abwesenheit von Schmerzen, Leiden,

427 Siehe BERNATZKY, S. 41 und Lorz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 33.

428 Zur Leidensfihigkeit von und Feststellung von Leiden bei Tieren ausfiihrlich
LorzZ/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 41 ff.

429 Siehe Lorz/METzGER, § 1 TierSchG, Rn.36 und BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN,
S.74.

430 Im deutschen Tierschutzrecht wird Angst unter den Begriff des Leidens subsu-
miert, siche dazu HIRT/MAIsAck/Moritz, § 1 TierSchG, Rn. 22.

431 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 77 f.; in einem weiteren Sinne sind auch
Furcht (Reaktion auf eine spezifische Bedrohung), Schrecken (plotzliche emotio-
nale Regung), Panik (Zustand dusserster Angst vor einer Gefahr) und allenfalls
auch Existenzangst (Todesangst) unter den Angstbegriff zu subsumieren. Siehe
ebd.

432 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 78.

433 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 76, Lorz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 52
und Teutsch, Lexikon, S. 177; als Beispiele flir Schidden zu nennen sind etwa
Abmagerung, Abstumpfung der Sinne, herabgesetzte Bewegungsfahigkeit, Ver-
haltensstorungen, Entstellung, Amputationen, Unfruchtbarkeit, Krankheiten im
Allgemeinen, Verstimmelungen, gentechnische Verdnderungen etc. Siehe hierzu
Lorz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 54 und BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 77.

434 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 76.

98

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

Angst und Schidden.*3> Der Schutz des Wohlergehens beriicksichtigt in
moglichst umfassender Weise auch die physischen und psychischen Be-
diirfnisse von Tieren und soll gewéhrleisten, ,,dass Tiere in einer ihrer Art
und ihrem Wesen entsprechenden Weise leben [...] sowie ihre natiirlichen
Bediirfnisse und Wiinsche erfiillen konnen.“43¢ Der ,,negative* und ,,posi-
tive* Teilgehalt des Wohlergehens stehen dabei in einem Wechselverhilt-
nis: Wenn einem Tier die Moglichkeit entzogen wird, seine Bediirfnisse zu
befriedigen, so wird sein Befinden frither oder spéter darunter leiden, d.h.
Wohlbefinden in Leiden umschlagen.*37 Bediirfnisse und Interessen bezie-
hen sich indes nicht bloss auf die Vermeidung negativer Empfindungen
wie Schmerzen, Leiden und Angst, sondern in gewissem Umfang auch auf
das Erleben positiver Empfindungen wie Lust, Freude, Gliick, Vergniigen
etc.¥® Ein Bediirfnis muss ferner nicht zwingend einer artspezifischen
physischen Notwendigkeit entsprechen (,,Brauchen®), sondern kann auch
auf ein ohne erkennbaren biologischen Nutzen generiertes, individuelles
Verlangen zuriickgehen (,,Wollen*).43?

3.2.2. Wiirde des Tieres

Neben dem zentralen Schutzgut des Wohlergehens schiitzt das Tierschutz-
gesetz auch die Wiirde des Tieres (Art. 1 TSchG). Die Tierwiirde — als

435 Siehe Lorz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 10 und JEDELHAUSER, S. 77.

436 MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 601.

437 Siehe Hirt/Maisack/Moritz, § 1 TierSchG, Rn.21; Leiden kann denn auch als
Komplementérbegriff zum Wohlbefinden betrachtet werden. Siehe JEDELHAUSER,
S. 77 und SamBraus, Grundbegriffe, S. 32.

438 Empfindungsfahige Tiere sind in der Regel fahig, einfache positive Empfindun-
gen wie Gliick, Lust, Vergniigen, Freude usw. zu verspiiren. Diese ,,positive Emp-
findungsfahigkeit* ldsst sich gemidss BaLcomse, Pleasurable Kingdom, S. 18 und
passim ebenso evolutiondr erkldren wie Schmerzfahigkeit: ,,As pleasure motiva-
tes preference, so too does pain motivate avoidance. Because pleasure, broadly
speaking, is pain’s counterpart on the continuum of sensory experience, animals’
capacity for pain informs our understanding of their capacity for pleasure.”; diese
Funktionslust (siche dazu BaLcomsg, Pleasure, S.210 und MassoN/McCARTHY,
S.30) dient der Verhaltenssteuerung, indem sie das, was fiir die Selbst- und Art-
erhaltung forderlich ist, mit positiven Gefiihlen verbindet. So auch Bekorr, Emo-
tional Lives, S.54: ,,We prefer what gives us pleasure, so evolution has made
what we need to do pleasurable®.

439 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 43; auch Dawkins, Behaviour, S. 3.

99

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Teilgehalt der Wiirde der Kreatur bereits verfassungsrechtlich garantiert*40
— findet damit seit Inkrafttreten des revidierten Tierschutzgesetzes (2008)
auch im einfachgesetzlichen Tierschutzrecht**! ausdriickliche Anerken-
nung als Schutzgut.**? Gleichzeitig wird sie mittels der Wiirdedefinition in
Art. 3 lit. a TSchG weiter konkretisiert. Gemiss dieser Legaldefinition be-
zeichnet ,,Wiirde* im Sinne des Tierschutzgesetzes den Eigenwert, d.h.
den inhidrenten Wert des Tieres,**? der im Umgang mit ihm geachtet wer-
den muss. Eine Missachtung der Wiirde liegt vor, wenn eine Belastung des
Tieres nicht durch iiberwiegende Interessen gerechtfertigt werden kann.
Eine Belastung ist gegeben, wenn dem Tier insbesondere Schmerzen, Lei-
den oder Schidden zugefiigt werden, es in Angst versetzt oder erniedrigt
wird, wenn tief greifend in sein Erscheinungsbild oder seine Fahigkeiten
eingegriffen oder es liberméssig instrumentalisiert wird. Der Begriff der
Tierwilirde umfasst damit Elemente, die bereits unter dem Aspekt des
Wohlergehens abgehandelt werden (Abwesenheit von Schmerzen, Leiden,

440 Gleichwohl sind die allgemeine, verfassungsrechtliche, kreatiirliche und die spe-
zifische, tierschutzrechtliche Tierwiirde begrifflich zu unterscheiden. Der augen-
scheinlichste Unterschied ist in deren Anwendungsbereich angelegt: Der verfas-
sungsmassige Wiirdeschutz gilt, im Gegensatz zum tierschutzrechtlichen Wiirde-
schutz, fiir alle Tiere, unabhiingig von ihrer Einteilung in der zoologischen Syste-
matik oder Empfindungsféhigkeit. Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S.45;
dies bedeutet, dass Tréager der kreatiirlichen Tierwiirde nicht zwingend auch Tra-
ger der tierschutzrechtlichen Tierwiirde sind. Umgekehrt sind Tréger der tier-
schutzrechtlichen Tierwiirde stets auch Trager der kreatiirlichen Tierwiirde, deren
Schutzbereich jenen der spezielleren Tierwiirde umrahmt und ergénzt.

441 Zuvor bereits in Art. 8 Gentechnikgesetz (Bundesgesetz vom 21. Mérz 2003 iiber
die Gentechnik im Ausserhumanbereich, SR 814.91) erwédhnt und konkretisiert.

442 Der Schutz der tierlichen Wiirde oder eines tierlichen Eigenwerts ist im traditio-
nell pathozentrisch gepréigten Tierschutzrecht ein neuartiges Konzept, das bisher
erst sparlich in nationale Tierschutzgesetzgebungen Eingang gefunden hat. So et-
wa in Art. 1 des liechtensteinischen Tierschutzgesetzes (Tierschutzgesetz vom
23. September 2010, LR 455.0: ,,Zweck dieses Gesetzes ist es, die Wiirde und
das Wohlergehen des Tieres zu schiitzen*) oder Art. 1a des niederldndischen Tier-
versuchsgesetzes (Wet op de dierproeven vom 12. Januar 1977, BWBR0003081),
das den intrinsischen Wert von Tieren anerkennt (,,erkenning van de intrinsieke
waarde van het dier”); auch der deutsche Terminus der Mitgeschopflichkeit (§ 1
TierSchG) ist als Ausdruck der Anerkennung eines intrinsischen Werts zu werten.
Siehe dazu Teutsch, Lexikon, S. 70 und auch Urteil des EGMR (Grosse Kam-
mer) vom 26. Juni 2012, Herrmann gegen Deutschland, Beschwerde-Nummer
9300/07, teilweise iibereinstimmende und teilweise abweichende Meinung des
Richters Pinto de Albuquerque, S. 37.

443 Siche zur Auslegung des Begriffs ,,Eigenwert* Rippe, Wiirde, S. 12.

100

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

Angst und Schéden), greift allerdings weiter und schliesst auch dariiber hi-
nausgehende, ethische Gesichtspunkte ein.*#* Die Tierwiirde vermittelt da-
durch einen gegeniiber dem Wohlergehen erweiterten Schutz, auch und
gerade dann, wenn ein Eingriff nicht mit Schmerzen, Leiden, Angst oder
Schédden verbunden ist, sondern ausschliesslich die tierliche Integritdt als
solche betrifft.#4> Als Beispiele fiir solche die Integritéit des Tieres tangie-
rende Belastungen nennt die EKAH — in Ubereinstimmung mit der Legal-
definition — den Eingriff ins Erscheinungsbild, die vollstdndige Instrumen-
talisierung**® sowie die Erniedrigung.*47

Mit dieser Legaldefinition hat sich der Gesetzgeber (wie zuvor bereits
im Gentechnikgesetz)*8 fiir eine relative Wiirdekonzeption entschieden,
d.h. fiir eine solche, in der die Wiirde einer Interessenabwigung zugédng-
lich ist.*# Zwar bedeutet nach iiberwiegender Ansicht jede Belastung des
Tieres 1.S.v. Art. 3 lit.a TSchG ohne Weiteres eine (fiir sich noch nicht

444 Siehe MicHeL, Wiirde, S. 104 und Ricuter D., Wiirde, S.335; siche auch BBI
2003 657, S. 674 und Entscheid der UBI vom 20.2.2009, b. 595, E. 3.4; das Bun-
desgericht scheint in seiner jiingeren Rechtsprechung indes eine Verengung des
Begriffs der Tierwiirde vorzunechmen, indem es diese mit dem Wohlergehen
gleichsetzt: ,,Von einer Missachtung der Wiirde ist auszugehen, wenn das Wohl-
ergehen des Tieres beeintrichtigt ist, weil Schmerzen, Leiden, Schidden oder
Angst nicht vermieden werden®. Urteil des BGer vom 14.3.2013, 6B_635/2012,
E. 3.2.1; die Tierwiirde und das tierliche Wohlergehen sollten jedoch nicht gleich-
gesetzt werden, sondern sind — trotz Uberschneidungen — als zwei verschiedenar-
tige Schutzgiiter voneinander zu trennen. Dazu RUTTIMANN, S. 3.

445 Siehe MicHEL, Wiirde, S. 103 und BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 47.

446 Die UBI hielt im Entscheid b. 595 vom 20. Februar 2009 fest, dass der Sittlich-
keitstatbestand des Art.4 Abs. 1 des Bundesgesetzes iiber Radio und Fernsehen
(vom 24. Mérz 2006, SR 784.40) auch die Wahrung der Tierwiirde umfasse
(E. 3.2). In dieser Hinsicht sei zu gewihrleisten, dass Tiere nicht erniedrigt oder
als blosse Spielzeuge ohne Eigenwert instrumentalisiert werden (E. 4). In der ge-
rigten Fernsehsendung sei den verwendeten Zuchtforellen ausschliesslich die
Rolle eines lebenden Spielobjekts zuteil geworden (E. 4.3), ein darliber hinausge-
hender Eigenwert kam den Tieren jedoch nicht zu (E. 4.4). Die UBI klassifizierte
diesen Sachverhalt daher als eine die Tierwiirde missachtende Instrumentalisie-
rung und entsprechend als Gefdhrdung der 6ffentlichen Sittlichkeit.

447 Siehe EKAH, S. 2; auch GoerscHeL, Wiirde, S. 153 f.; ScHNEIDER, Wiirde, S. 229,
nennt als weitere Beispiele Eingriffe am tierlichen Erbgut und Desensibilisierun-
gen beim Tier, die nicht mit Schmerzen oder Leiden verbunden sind, diese unter
Umstidnden gar unterbinden.

448 Bundesgesetz vom 21. Mérz 2003 iiber die Gentechnik im Ausserhumanbereich,
SR 814.91, siehe dessen Art. 8.

449 Siehe MicHeL, Wiirde, S. 104; auch Rippe, Wiirde, S. 13.

101

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

rechtswidrige) ,,Verletzung“*° der Tierwiirde; eine rechtswidrige Missach-
tung stellt diese indes nur dann dar, wenn die Wiirdeverletzung nicht
durch {iberwiegende Interessen gerechifertigt werden kann.*! Die Wiirde
des Tieres rangiert damit im aktuellen Tierschutzrecht — und hier zeigt sich
der wohl bedeutsamste Unterschied zur Menschenwiirde*2 — nicht als ab-

450

451

452

102

Die EKAH vertritt die Ansicht, dass jede Belastung von Tieren i.S.v. Art. 3 lit. a
TSchG grundsitzlich eine Wiirdeverletzung darstellt. Demnach ist eine Wiirde-
verletzung nicht per se unrechtmaissig, sondern in der Folge aufgrund einer Gii-
terabwigung zu ermitteln, ob diese gerechtfertigt ist und daher die Wiirde geach-
tet, oder ob diese ungerechtfertigt ist und die Wiirde deshalb missachtet wurde.
Siehe EKAH, S.2; gleicher Ansicht sind BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 49;
siehe dazu auch Kunzmann, Derivat, S.544-546; a.A. AKADEMIEN DER WISSEN-
SCHAFTEN SCHWEIZ, S. 5. Diese schlagen vor, auf den Begriff der rechtfertigbaren
Wiirdeverletzung zu verzichten. Die Tierwiirde werde entweder geachtet oder
missachtet. Jedoch sei die Wiirde als kategorialer, qualitativer Begriff nicht quan-
tifizierbar; zur problematischen Terminologie der ,,gerechtfertigten Wiirdeverlet-
zung" siehe auch CAMENZIND, S. 186. Dieser hilt es flir angemessener, die Begrif-
fe der Wiirdeverletzung und Wiirdemissachtung synonym zu verwenden und bei
Belastungen zunichst nur von einem Betroffensein der Wiirde zu sprechen.

Es gilt somit terminologisch zwischen der nicht per se verbotenen Wiirdeverlet-
zung und der strafrechtlich relevanten Wiirdemissachtung zu unterscheiden.
Siehe dazu BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S.49, EKAH, S.2 und RUTTIMANN,
S. 4.

In dieser Hinsicht wird von Kritikern geltend gemacht, dass es sich bei der ,,Men-
schenwiirde” und der ,, Tierwiirde™ in der Fassung des geltenden Rechts doch um
unterschiedliche Wiirdebegriffe handeln miisse, bzw. dass der Begrift der ,, Wiirde
des Tieres* eine Fehlbezeichnung (misnomer) sei, da die Wiirde des Menschen
per definitionem nicht einschrénkbar ist. Sieche dazu etwa Rippe, Wiirde, S. 16 ff.;
so wird in der franzdsischen Sprachfassung des Art. 120 Abs.2 BV denn auch
nicht der Ausdruck ,,dignité“, sondern ,,intégrité* verwendet (die italienische und
ratoromanische Fassung verwenden demgegeniiber denselben Begriff der Wiirde
— ,,dignita® bzw. ,,dignitad” — wie jeweils in Art. 7 BV). Allerdings spricht auch
die franzosische Fassung des Art. 1 TSchG wiederum von der ,,dignité [...] de
I’animal‘; m.E. ist auch zu bedenken, dass eine absolute Konzeption der Tierwiir-
de zum gegenwirtigen Zeitpunkt legislatorisch kaum vorstellbar wire, zumal
eine solche impraktikable praktische Konsequenzen nach sich zoge, die auf we-
nig soziale Akzeptanz stossen diirften. So auch BAaLzER/RIPPE/SCHABER, S.49;
manche Kritiker sehen im Begriff der ,,Tierwiirde* indes eine ,,tduschende Be-
zeichnung®: Eine Wiirde als relativen Wert zu konzipieren, geht geméss dieser
Ansicht am Kern dessen vorbei, was unter ,,Wiirde* zu verstehen sei. Der Begriff
der Wiirde zeichne sich ja gerade dadurch aus, dass er Giiterabwégungen aus-
schliesst. Wiirde sei kein relativer, sondern ein absoluter Wert. Siche zu diesem
Kritikpunkt Rippe, Wiirde, S.16; gemiss Rippe, Wiirde, S. 19f. wire es indes
falsch, die Wiirde des Tieres als ,,Etikettenschwindel” oder ,, Tduschung® zu be-

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

soluter, sondern als ,,einschrinkbarer und verhandelbarer Wert“.453 Zu-
gleich erfordert aber jede wiirdeverletzende Belastung zwingend eine
Rechtfertigung.454

3.2.3. Leben des Tieres

Der schweizerische Zweckartikel sieht das Leben als solches prima facie
nicht als Schutzgut des Tierschutzrechts vor (Art. 1 TSchG e contrario).*>
Die Totung eines Tieres ist daher grundsitzlich zuléssig und bedarf keiner
speziellen Rechtfertigung, sofern die rechtlichen Rahmenbedingungen zur
moglichst schonenden Tétung eingehalten werden.*3¢ Allerdings normiert
das schweizerische Tierschutzrecht einen marginalen Schutz des tierlichen
Lebens, indem es die mutwillige Totung sowie die Tétung im Rahmen von
Tierkdmpfen mit einem strafbewehrten Verbot belegt (Art. 26 Abs. 1 lit. b
2. Satzteil und Art. 26 Abs. 1 lit. ¢ TSchG). Die nicht qualvolle Totung*s7
eines Tieres ist also dann verboten, wenn sie im Rahmen von Tierkdmpfen
oder ohne jeden rational nachvollziehbaren Grund erfolgt bzw. ihr ein ver-

zeichnen, da zwischen der ,,Menschenwiirde und der ,, Tierwiirde klar abgrenz-
bare Bedeutungsunterschiede bestiinden — es seien nach geltendem Recht zwei
unterschiedliche Begriffe.

453 KLEY/SIGRIST, S. 38; siehe auch Enai, S. 79-81, Errass, Rn. 11 und Rippe, Lebens-
schutz, S. 90.

454 Die Achtung der Wiirde erfordert eine Giliterabwégung zwischen den Nutzungs-
interessen des Menschen und den Schutzinteressen des Tieres, so EKAH, S. 3; in
der in jedem Fall erzwungenen Giiterabwdgung kann die Hauptfunktion der Tier-
wiirde erblickt werden, die im Ergebnis auf eine Rechtfertigungspflicht hinaus-
lauft. So Ricuter D., Wiirde, S. 334.

455 Beziiglich des Lebens liegt in Art. 1 TSchG ein qualifiziertes Schweigen vor. Das
Leben ist folglich kein eigentliches Schutzgut des Tierschutzrechts. So BBI 2003
657, S.674: ,Das Gesetz schiitzt die Wiirde und das Wohlergehen des Tieres,
nicht aber sein Leben®; siehe ferner BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 58.

456 Vgl. BBI 2003 657, S. 674; auch BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 59 und REBsA-
MEN-ALBISSER, S. 15.

457 Die ebenfalls verbotene qualvolle Tétung (Art. 26 Abs. 1 lit. b 1. Satzteil TSchG)
dient nicht dem Schutz des Lebens, sondern des Wohlbefindens, das auch wih-
rend des Akts der Tétung ,.bestmdglich gewahrt* werden soll. Siehe BOLLIGER/
RicHNER/RUTTIMANN, S. 139 f.

103

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

werflicher Beweggrund*® zugrunde liegt — wenn sie sich mit anderen
Worten ,,vollig ausserhalb der Grenze sozialadédquater Handlungsweisen*
bewegt.*® Demgegeniiber stellt das Leben in den Tierschutzgesetzgebun-
gen Deutschlands*® und Osterreichs,*! die neben dem Wohlbefindens-
prinzip auch auf dem Lebenserhaltungsprinzip beruhen, ein geschiitztes
Rechtsgut dar, welches durch das Verbot der Totung ohne verniinftigen
Grund (§ 17 Ziff. 1 TierSchG bzw. § 6 Abs. 1 i.V.m. § 38 Abs. 1 Ziff.2
TSchG/O) gefestigt wird. Das Leben ist dort schlechthin und grundsitz-
lich geschiitzt, wobei durch die Rechtfertigungsfigur des ,,verniinftigen
Grundes* die Moglichkeit von (tatsdchlich extensiv ausfallenden)*9? Aus-
nahmen erhalten bleibt.#63

Die Literatur spricht sich iiberwiegend fiir die gesetzliche Verankerung
eines allgemeinen Lebensschutzes aus.%* Eine solche rechtspolitische For-
derung wird in erster Linie aus dem Wiirdeschutz abgeleitet,*¢> der gemdss
RippE notwendig mit einem Lebensschutz verbunden sein miisse, da sich
der Schadensbegriff mit der Anerkennung der Tierwiirde von einem senti-
entistischen zu einem non-sentientistischen gewandelt habe.%¢ In diesem

458 Etwa Boshaftigkeit, Leichtfertigkeit, Trotz, Gemeinheit, Gefiihlskilte, Ubermut,
Gedankenlosigkeit oder die Befriedigung einer momentanen Laune. Siehe BoLLI-
GER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 144.

459 Siehe BINDER, Totung, S. 807; ausfiihrlich BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 144—
146.

460 §1 TierSchG: ,,Zweck dieses Gesetzes ist es, aus der Verantwortung des Men-
schen fiir das Tier als Mitgeschopf dessen Leben und Wohlbefinden zu schiit-
zen®.

461 §1 TSchG/O: ,Ziel dieses Bundesgesetzes ist der Schutz des Lebens und des
Wohlbefindens der Tiere aus der besonderen Verantwortung des Menschen fiir
das Tier als Mitgeschopf™.

462 Siehe dazu Raspg, S. 195; auch GEHRIG, S. 108 und REBSAMEN-ALBISSER, S. 15.

463 Siehe dazu Lorz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 7.

464 Siehe statt vieler BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S.61, GEenrig, S.107f. und
MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 619.

465 ,,Unter dem Aspekt der Tierwiirde erscheint [...] der Verzicht auf einen Lebens-
schutz der Tiere [...] als hochst problematisch. ScHARMELI/GRIFFEL, S.1356;
ScHARMELI/GRIFFEL, ebd., identifizieren hier einen unaufldsbaren Wertungswider-
spruch: ,,Wie aber kann man einen Eigenwert eines Tieres anerkennen und
gleichzeitig seine (schmerzlose) Tétung ohne Rechtfertigungsgrund zulassen?*;
siche ferner GoerscHeL, Wiirde, S.151f.; auch BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN,
S. 61, GeHrIG, S.107, MicheL, Tierschutzgesetzgebung, S.612 und STOHNER,
S.109f.

466 Siehe Rirpe, Lebensschutz, S. 93.

104

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

Verstdndnis stelle der Tod, auch jener, der frei von pathozentrisch relevan-
ten Begleiterscheinungen auftritt, einen, gar den grosstmdoglichen Schaden
dar.467 Beim Schutz des Lebens handelt es sich gemédss MicHEL ferner um
ein unumgingliches Gebot des ethischen Tierschutzes;*%® entsprechend
sollte ein ethisches Tierschutzrecht auch das tierliche Leben achten.*®® So
hielt auch das Bundesgericht fest, dass den ,heutigen ethischen Vorstell-
ungen [...] nur ein umfassender Lebensschutz auch des tierischen Lebens
gerecht zu werden [vermag], wobei gewisse Ausnahmen (Nahrungsgewin-
nung, Schadlingsbekdmpfung) den Grundsatz nicht zu erschiittern vermo-
gen, <470

3.3. Geltungsbereich

Der Geltungsbereich des Tierschutzgesetzes umfasst in erster Linie Wir-
beltiere*’! (Art. 2 Abs. 1 Satz 1 TSchG), d.h. Sdugetiere, Vogel, Reptilien,
Amphibien und Fische. Der Bundesrat wird allerdings erméchtigt, den An-
wendungsbereich auf wirbellose Tiere zu erweitern (Art.2 Abs. 1 Satz?2
TSchG); ausschlaggebendes Kriterium ist hierbei die wissenschaftliche
Erkenntnis iiber die Empfindungsfihigkeit von Wirbellosen (Art.2 Abs. 1
Satz 3 TSchG). Von dieser gesetzlichen Erméchtigung hat der Bundesrat
in Art. 1 TSchV Gebrauch gemacht, der den Geltungsbereich des Tier-
schutzrechts auf Kopffiisser (Cephalopoda; Tintenfische, Kraken) und
Panzerkrebse (Reptantia; Hummer, Langusten, Flusskrebse) erstreckt und
diese den Wirbeltieren insofern gleichstellt. Die iibrigen Wirbellosen (et-

467 Siehe RippE, Lebensschutz, S. 94; zum Tod als Schaden ferner BoLLIGER/RICHNER/
RUTTIMANN, S. 58 und 77, HirT/MAIsACK/MoriTz, § 1 TierSchG, Rn. 25 und TEeu-
TscH, Lexikon, S. 178; im Ubrigen wire es auch bei einem rein pathozentrischen
Tierschutzverstidndnis naheliegend, das tierliche Leben zu schiitzen, da sich die
Idee einer schmerzlosen Totung in der Praxis als ,realitdtsfremde Fiktion™ erwei-
se. So BINDER, Beitrige, S. 28 und MicHeL, Tierschutzgesetzgebung, S. 619.

468 Siehe MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 619.

469 So die Geschiftspriifungskommission des Stdnderates in ihrem Bericht aus dem
Jahre 1993. Siche BB1 19941618, S. 622.

470 BGE 1151V 248 S. 254 E. 5.a; das Bundesgericht verwies im gleichen Entscheid
auch auf die dem Menschen eigene Achtung vor dem tierlichen Leben, die darauf
gerichtet sei, dieses zu erhalten und nicht, es zu vernichten. Siehe ebd.

471 Die Wirbeltiere (Vertebrata) bilden einen Unterstamm der Chordatiere (Chorda-
ta), die als hochst entwickelter Stamm des Tierreichs gelten. Siehe OscHE/
EMSCHERMANN, S. 460.

105

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

wa 95 % der bekannten Tierarten)*’? fallen demgegeniiber nicht in den
Schutzbereich des Tierschutzgesetzes. Anders als das schweizerische fin-
den das deutsche*’3 und 6sterreichische*’# Tierschutzgesetz grundsétzlich
auf Tiere samtlicher Arten Anwendung. Allerdings nehmen auch das deut-
sche und osterreichische Tierschutzgesetz stellenweise auf die Empfin-
dungsfahigkeit abstellende Differenzierungen vor,*’> sodass dort von
einem abgestufien Schutzkonzept auszugehen ist.470

Die Literatur spricht sich teilweise fiir eine Erweiterung des Geltungs-
bereichs aus.*”7 Zum einen wird dabei in Frage gestellt, ob der Geltungs-
bereich des Tierschutzgesetzes unter Berlicksichtigung des umfassenden
Tierbegriffs, der den Verfassungsgrundlagen zugrunde liegt, iiberhaupt an-
hand des Kriteriums der Empfindungsfahigkeit festgelegt werden sollte.478
Zum anderen wird darauf verwiesen, dass — auch wenn grundsitzlich am
Kriterium der Empfindungsfahigkeit festgehalten werden soll — der de le-
ge lata praktisch auf Wirbeltiere beschrinkte Geltungsbereich in Bezug
auf jene Tierarten problematisch sei, deren Empfindungsfahigkeit wissen-

472 Die Kategorie der Wirbellosen (Invertebrata) enthélt ca. 95 % aller bekannten
Tierarten und umfasst alle Stimme des Tierreichs, mit Ausnahme der Chordatie-
re, von denen nur die Manteltiere und Schédellosen den Wirbellosen zugeordnet
werden. Siehe OscHE/EMSCHERMANN, S. 463 und KyRIELEIS, S. 374.

473 §1 TierSchG bezieht sich auf alle Tiere. Soweit eine Einzelregelung im deut-
schen Tierschutzgesetz nicht auf einen bestimmten Kreis von Tieren beschriankt
ist, gilt sie entsprechend ausnahmslos fiir alle Tiere. Siche dazu Lorz/METZGER,
§ 1 TierSchG, Rn. 6.

474 Siche § 3 Abs. 1 TSchG/O: ,,Dieses Bundesgesetz gilt fiir alle Tiere; vgl. hierzu
BinpER/VON Fircks, § 3 TSchG, S. 20-22.

475 So gelten gewisse Vorschriften nur fiir empfindungsfihige Tiere, in Deutschland
namentlich fiir Wirbeltiere, in Osterreich fiir Wirbeltiere, Kopffiisser und Zehn-
fusskrebse (§ 3 Abs. 2 TSchG/0).

476 Zum abgestuften Schutzkonzept im deutschen Tierschutzgesetz siche MIiCHEL,
Tierschutzgesetzgebung, S. 616 und auch Lorz/METZGER, Einf., Rn. 6.

477 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 54 und REBSAMEN-ALBISSER, S. 10 ff., mit
weiteren Verweisen.

478 Zum einen stellt dies eine gewisse Abweichung vom umfassenden Tierbegriff
dar, der Art. 80 BV zugrunde liegt und alle Tiere erfasst. Siche dazu ERrass,
Rn. 14, BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 54 und GEHRIG, S. 45; zum anderen wird
diese Begrenzung auch vor dem Hintergrund des biozentrischen Verfassungsprin-
zips der Wiirde der Kreatur (Art. 120 Abs.2 BV) problematisiert, da dieses die
Achtung der Wiirde aller Tiere vorschreibt und nicht an Empfindungsfahigkeit
gekoppelt ist. Siehe dazu etwa Camenzinp, S. 184, EKAH, S.2, EKAH/EKTV,
S. 6, GoetscHEL, Wiirde, S. 151 und STOHNER, S. 109.

106

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Uberblick iiber die tierschutzrelevante Rechtslage

schaftlich (noch) nicht (hinreichend) erwiesen ist.4’® Der Bundesrat stellte
sich in seiner Botschaft zur Revision des Tierschutzgesetzes zwar auf den
Standpunkt, dass eine Ausweitung des Geltungsbereichs derzeit nicht
moglich sei, da iiber die Empfindungsfahigkeit wirbelloser Tiere zu wenig
bekannt ist.*80 Tatsdchlich bestehen diesbeziiglich bislang kaum gesicherte
wissenschaftliche Erkenntnisse: Wéhrend die Empfindungsfihigkeit
(Schmerz- und Leidensfihigkeit) von Wirbeltieren, Kopffiissern und Pan-
zerkrebsen nach dem heutigen Stand der Wissenschaft weitgehend unbe-
stritten ist und vom Gesetzgeber vorausgesetzt wird, muss hinsichtlich der
Frage nach der Empfindungsféhigkeit der {ibrigen Wirbellosen ,,der Fort-
schritt der Wissenschaft abgewartet werden.“48! Hier wird allerdings die
Frage aufgeworfen, ob dieses Wissensdefizit im Tierschutzrecht zulasten
der Tiere verwertet oder ob bei begriindeten Zweifeln — in Anwendung der
ethischen Zweifelsregel in dubio pro animali*3? und in Anbetracht der gra-
vierenden Konsequenzen, welche die irrige Annahme einer fehlenden
Empfindungsfahigkeit fiir die betreffenden Tiere nach sich ziehen konn-
te*83 — nicht eher die Empfindungsfahigkeit eines wirbellosen Tieres (wi-
derlegbar) vermutet und somit im Zweifelsfall zugunsten seines Schutzes
entschieden werden sollte. 434

479 Siehe BINDER, Beitrédge, S.27; zur Moglichkeit der Schmerz- und Leidensfahig-
keit von Wirbellosen siche etwa Hirt/Maisack/Moritz, § 1 TierSchG, Rn. 16
und 23a und RicuTer K., S. 812 ff.; so sind z.B. auch bei vielen wirbellosen Tie-
ren Meidereaktionen auf schiddigende Reize feststellbar, die assoziativ erlernt
sind und welche die gleiche Funktion erfiillen wie Schmerzreaktionen. Siehe
Ricuter K., S. 813.

480 Siehe BB12003 657, S. 674.

481 Lorz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 27.

482 Siehe zu diesem Grundsatz etwa Raspg, S. 152154 und WINKELMAYER/BINDER,
S. 3.

483 Daran erinnerte HuxLey, S.237 eindringlich: ,,considering the terrible practical
consequences to domestic animals which might ensue from any error on our part,
it is as well to err on the right side, if we err at all, and deal with them as weaker
brethren®; so auch Bekorr, Emotional Lives, S. 23.

484 So etwa BINDER, Beitrdge, S. 27, BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 54, GOETSCHEL,
Kommentar, Art. 1, Nr. 9, Hirt/Maisack/Moritz, § 1 TierSchG, Rn. 23a, JEDEL-
HAUSER, S. 84, Rasp, S. 154, REBSAMEN-ALBISSER, S. 10f., StrRUNz, S.12f. und
WINKELMAYER/BINDER, S. 3.

107

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

3.4. Grundsitze und Strafbestimmungen

Art. 4 TSchG legt die zentralen Schutzgehalte in der Form von allgemei-
nen Grundsétzen fest.*®> Dieser Grundsatzartikel enthélt den Kern (eine
Art ,,Mini-Charta®) des Tierschutzrechts und stellt sowohl richtungswei-
sendes Leitprinzip und Auslegungshilfe fiir Verordnungsgeber und Rechts-
anwender als auch unmittelbar anwendbares Recht dar.*8¢ Die in Art. 4
TSchG formulierten Prinzipien gelten fiir sémtliche vom Tierschutzrecht
erfassten Tiere und normieren mittels gesetzlichen Geboten (Abs. 1) und
Verboten (Abs. 2) in grundsitzlicher Weise die angemessenen Umgangs-
formen mit ihnen. So hat, wer mit Tieren umgeht, deren Bediirfnissen in
bestmdglicher Weise Rechnung zu tragen (Art. 4 Abs. 1 lit. a TSchG) und,
soweit es der Verwendungszweck zuldsst, fiir ihr Wohlergehen zu sorgen
(lit. b). Ferner darf niemand ungerechtfertigt einem Tier Schmerzen, Lei-
den oder Schiaden zufiigen, es in Angst versetzen oder in anderer Weise
seine Wiirde missachten (Art. 4 Abs.2 Satz 1 TSchG). Das Misshandeln,
Vernachlissigen sowie das unndtige Uberanstrengen von Tieren unterlie-
gen einem ausdriicklichen Verbot (Art. 4 Abs. 2 Satz 2 TSchG).
Hinsichtlich der Strafbestimmungen sieht das Tierschutzgesetz drei
Oberkategorien von Tierschutzdelikten vor: die Tierqudlerei (Art.26
TSchG), Widerhandlungen im Verkehr mit Tieren oder Tierprodukten
(Art. 27 TSchG) sowie librige Widerhandlungen (Art. 28 TSchG), die je-
weils in verschiedene Tatbestandsvarianten untergliedert sind. Die Tier-
qudlerei nach Art. 26 TSchG stellt ein Vergehen dar und umfasst die Miss-
handlung,*87 Vernachlissigung*®® oder unnétige Uberanstrengung eines
Tieres oder die Missachtung der Tierwiirde in anderer Weise (Art.26
Abs. 1 lit. a TSchG), die qualvolle oder mutwillige Tétung eines Tieres
(lit. b), die Veranstaltung von Tierkdmpfen, bei denen Tiere gequilt oder
getdtet werden (lit. ¢), die Zufiigung von Belastungen (Schmerzen, Lei-

485 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 63.

486 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 64; auch Horanyi, S. 156.

487 Die strafbare Misshandlung, d.h. das ungerechtfertigte Zufiigen von Schmerzen,
Leiden, Schiaden oder Angst, steht in engem Zusammenhang mit dem in Art. 4
Abs. 2 TSchG statuierten allgemeinen Grundsatz. Siehe hierzu BorLiGER/RicH-
NER/RUTTIMANN, S. 107.

488 Zur tierquélerischen Vernachldssigung siehe Urteil des BGer vom 14.3.2013,
6B 635/2012, E. 3.2.1; kritisch zum Bundesgerichtsurteil, insbesondere zur darin
vorgenommenen Verengung des Begriffs der Tierwiirde und der tierquélerischen
Vernachlédssigung RUTTIMANN, S. 2 ff.

108

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Konkretisierung der aktuellen Tierschutzrechtsethik

den, Schidden, Angst) bei der Durchfiihrung von Tierversuchen, soweit
dies fiir den verfolgten Zweck nicht unvermeidlich ist (lit. d) und das Aus-
setzen oder Zuriicklassen eines Tieres (lit. €).48° Weitere strafbewehrte
Verbote sieht die Tierschutzverordnung in Art. 16 ff. vor, welche vor dem
Hintergrund der Delegationsnorm in Art.4 Abs.3 TSchG ebenfalls als
Missachtung der Tierwiirde, d.h. als Tierquélerei nach Art. 26 Abs. 1 lit. a
TSchG, zu qualifizieren sind.4%° Der Ubertretungsstraftatbestand des
Art. 28 TSchG (,,iibrige Widerhandlungen®) stellt einige weitere Verhal-
tensweisen unter Strafe,*! wobei dieser Auffangtatbestand nur zur An-
wendung kommt, soweit der qualifizierte Tatbestand der Tierquélerei nicht
greift. 42

1I. Konkretisierung der aktuellen Tierschutzrechtsethik

Im Anschluss an die iiberblicksartige Darstellung der tierschutzrelevanten
Rechtslage geht es im Folgenden darum, das geltende Tierschutzrecht un-
ter dem Gesichtspunkt der ihm zugrunde liegenden Ethik — der Tierschutz-
rechtsethik — zu betrachten und deren Charakteristika herauszuarbeiten.
Von Interesse sind hier also die konkreten (tier-)ethischen Grundlagen des
Tierschutzrechts, die nun im Abgleich mit den allgemeinen tierethischen
Grundlagen*? spezifiziert werden sollen.

1. Typisierung nach Ethik- und Tierschutzkonzepten

Zunichst wird eine allgemeine Verortung der aktuellen Tierschutzrechts-
ethik im tierethischen Spektrum vorgenommen und das Tierschutzrecht
dazu entlang des Rasters der vorherrschenden Ethik- und Tierschutzkon-
zeptionen strukturiert, d.h. in seine konsequentialistischen und deontologi-

489 Zum Straftatbestand der Tierquélerei ausfithrlich BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN,
S. 104 ff.

490 Siehe dazu RicHNER, S. 86 und BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 126 ff.

491 Busse bis zu 20’000 Franken (Art. 28 Abs. 1 TSchG).

492 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 160.

493 Siehe dazu vorne B.

109

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

schen, ethischen und anthropozentrischen sowie patho- und biozentrischen
Elemente aufgeschliisselt.*%4

1.1. Konsequentialistisches und deontologisches Tierschutzrecht
1.1.1. Konsequentialistische Grundausrichtung

Gegenwirtiges Tierschutzrecht basiert in erster Linie auf einem konse-
quentialistischen, d.h. folgen- und abwégungsorientierten Ethikkonzept.*
Konsequentialistische Tierschutznormen zeichnen sich dadurch aus, dass
der einem Tier konkret gewéhrte Schutz im Einzelfall durch das Instru-
ment der Giiterabwagung bestimmt wird und somit grundsitzlich relativ
ist.4% Typischerweise dussert sich dies in auf eine Interessenabwigung ex-
plizit oder implizit verweisenden Rechtsbegriffen wie ,,ungerechtfer-
tigt,*7 liberwiegende Interessen®,*?® unverhéltnismassige“ Belastun-
gen®? oder der im deutschen und 6sterreichischen Tierschutzrecht ver-
wendeten Wortfolge ,,ohne verniinftigen Grund“.3% Von zentraler Bedeu-
tung und charakteristisch fiir konsequentialistisches Tierschutzrecht ist al-
so die Rechtfertigung>! von Eingriffen in die tierliche Schutzsphire mit-
tels einer Interessenabwigung.’%2 Die Rechtfertigungsfihigkeit und -be-

494 Diese Typisierung stiitzt sich im Wesentlichen auf die Darstellung von BINDER,
Beitrége, S. 25 ff.

495 Ethische Theorien werden gewdhnlich in konsequentialistische und deontologi-
sche unterteilt: Wahrend bei der konsequentialistischen Ethik die Folgen einer
Handlung als Kriterium zur (moralischen) Bewertung dieser Handlung dienen,
wird eine Handlung in der deontologischen Ethik hinsichtlich der Einhaltung be-
stimmter Prinzipien, unabhéngig von den konkreten Folgen der Handlung, be-
wertet. Siehe dazu ManLMANN, S. 106.

496 Siehe BINDER, Beitrige, S. 25; auch MicHeL, Tierschutzgesetzgebung, S. 600.

497 Z.B. Art. 4 Abs. 2 Satz 1 TSchG.

498 Z.B. Art. 3 lit. a Satz 2 TSchG.

499 Z.B. Art. 19 Abs. 4 TSchG.

500 ZB. §1 Satz2, §17 Ziff. 1, §18 Abs.1 Ziff.1 TierSchG und §6 Abs. 1
TSchG/O; siehe BINDER, Beitriige, S. 23 f.

501 Die Frage, ob es sich bei den genannten, auf eine Interessenabwégung verweisen-
den Begriffen um Tatbestandsmerkmale oder Rechtfertigungsgriinde handelt,
wird nicht einheitlich entschieden. Vorliegend wird mit der iiberwiegenden Mei-
nung die Ansicht vertreten, dass diese Begriffe Rechtfertigungsgriinde darstellen.
Eine stichhaltige Begriindung dafiir liefert Raspg, S. 244 f.

502 Siche BINDER, Beitrédge, S. 23; vgl. auch WURBEL, Biologische Grundlagen, S. 17.

110

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Konkretisierung der aktuellen Tierschutzrechtsethik

diirftigkeit von Eingriffen in rechtlich geschiitzte tierliche Giiter39 stellt
ein festes Strukturmerkmal modernen Tierschutzrechts dar’%* und bedeu-
tet, dass Beeintridchtigungen grundsatzlich unzuldssig bzw. nur ausnahms-
weise durch Rechtfertigung erlaubt sind>% und entzieht tierliche Giiter da-
durch ,,der beliebigen Disposition durch den Menschen®“.5% Die tier-
schutzrechtlich gebotene Rechtfertigung mittels Interessenabwigung ist
Ausdruck des allgemeinen Rechtfertigungsprinzips des iiberwiegenden
(Gegen-)Interesses,>*7 auf das sich grundsétzlich alle Rechtfertigungsgriin-
de’%® zuriickfiihren lassen®® und wonach eine Rechtsgutbeeintrachtigung
gerechtfertigt ist, wenn im konkreten Fall das Eingriffsinteresse hoher
wiegt als das Erhaltungsinteresse. Was im Einzelfall als ungerechtfertigt
oder gerechtfertigt gilt, ist anhand des Verhdltnismdssigkeitsprinzips zu
beurteilen, das auch dem Tierschutzrecht (insbesondere Art.4 Abs.2
TSchG) zugrunde liegt.>!9 Erforderlich ist das Vorliegen eines legitimen
Eingriffszwecks, der den tierlichen Interessen gegeniibergestellt werden
kann,3!'! sowie die Vornahme einer umfassenden Interessenabwigung. Ein
Eingriff in die tierliche Schutzsphire muss demnach geeignet und erfor-

503 Nicht jegliche Handlungen, die Tiere betreffen oder beeintrdchtigen, sind recht-
fertigungsbediirftig. Insofern das Tierschutzrecht nur einige, nicht aber sdmtliche
tierliche Interessen schiitzt, liegt kein grundsétzlicher Rechtfertigungsvorbehalt
vor, sondern bezieht sich dieser nur auf Eingriffe in die rechtlich anerkannten
tierlichen Schutzgiiter. Vgl. dazu Raspg, S. 224.

504 Siehe RaspE, S. 224; vgl. auch BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 82.

505 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S.82; siehe auch GorrscHiL, Kommentar,
Art. 2, Nr. 7.

506 BNDER, Totung, S.807; die traditionell uneingeschrinkte Verfiigungsmacht des
Menschen tiber Tiere wird damit vom Tierschutzrecht eingeschrénkt. Siehe TEu-
1scH, Lexikon, S. 249.

507 Siehe Hirt/MAIsack/MoriTz, § 1 TierSchG, Rn. 30 und § 7 TierSchG, Rn. 59.

508 Rechtfertigungsgriinde normieren Erlaubnissétze, welche von einem bestimmten
Verbot erfasste Verhaltensweisen ausnahmsweise erlauben. Rechtfertigungsgriin-
de sind in ihrer Anwendung nicht auf die Teilrechtsordnung des Strafrechts be-
schriankt, sondern finden sich in der gesamten Rechtsordnung. Siche dazu aus-
fiihrlich Ruborpni, S. 371 ff.

509 Siehe dazu nur Freunp, S.71; das Prinzip des liberwiegenden Interesses besagt,
dass bei Kollisionen verschiedener rechtlich geschiitzter Interessen stets nur jene
Handlung gerechtfertigt ist, welche zur Wahrung des nach den massgeblichen
Wertungen als hoherwertig einzustufenden Interesses erforderlich ist. Siche
RuporpHl, S. 393 und grundlegend S. 371 {f.

510 Siehe BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 49 f. und 82.

511 Siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 87; auch RaspE, S. 229.

111

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

derlich sein, um den angestrebten Zweck zu erreichen. Ferner miissen die
betroffenen tierlichen Interessen im Rahmen einer Giiterabwédgung den
menschlichen gegeniibergestellt und letztere als gewichtiger eingestuft
werden, sodass die Belastungen der Tiere als zumutbar (verhéltnisméssig
i.e.S.) erscheinen.’!2

1.1.2. Einzelne deontologische Verbote

Dass der rechtliche Tierschutz in erster Linie als einer Abwégung zugéng-
lich konzipiert ist, spricht nicht grundsétzlich gegen die Annahme punktu-
eller deontologischer Grenzen bzw. eines absoluten Kernbereichs.5!3 So
weist das Tierschutzrecht vereinzelt durchaus Bestimmungen auf, welche
gewisse Verhaltensweisen gegeniiber Tieren von vornherein einer Abwé-
gung entziehen und so stellenweise einen absoluten Schutz normieren.'4
Sie dussern sich in absoluten Verboten, welche bestimmte tierschidigende
Handlungen ausnahmslos untersagen.>!> Ein ausfiihrlicher Katalog solcher
(genereller oder speziesspezifischer) Verbote findet sich etwa in Art. 16 ff.
TSchV, wonach bspw. das Schlagen von Tieren auf Augen oder Ge-
schlechtsteile (Art. 16 Abs. 2 lit. b TSchV), sexuell motivierte Handlungen
mit Tieren (Art. 16 Abs.2 lit.j TSchV), der Paketversand von Tieren
(Art. 16 Abs. 2 lit. k TSchV) oder das Stopfen und Rupfen von lebendigem
Hausgefliigel (Art. 20 lit. e und f TSchV) verboten sind.>!¢ Die Vornahme
einer Interessenabwégung im Einzelfall eriibrigt sich in derartigen Fillen,
da diese bereits vom Gesetzgeber generell-abstrakt vorgenommen wur-
de.s17

512 Zur Verhéltnismissigkeitspriifung im Tierschutzrecht ausfiihrlich BoLLIGER/RicH-
NER/RUTTIMANN, S. 80 ff.

513 Vgl. im Kontext des Tierversuchsrechts und einer in diesem Zusammenhang ver-
tretenen absoluten (deontologischen) Belastungsobergrenze BINDER, Beitrige,
S.227.

514 Siehe BiNDER, Beitrdge, S. 25 und MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 601; siche
auch SANkoFF, S. 28 f.

515 Siehe RUTTIMANN, S. 4.

516 In Osterreich ist bspw. die Verwendung von Menschenaffen fiir Tierversuche ab-
solut verboten (§ 4 Nr. 5 lit. a des Bundesgesetzes iiber Versuche an lebenden Tie-
ren vom 28. Dezember 2012, BGBI. I Nr. 114/2012); zu den absoluten Verboten
in Deutschland RaspE, S. 246.

517 Siehe RutTiIMANN, S. 4; vgl. auch Raspg, S. 245 f.

112

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Konkretisierung der aktuellen Tierschutzrechtsethik

1.2. Ethisches und anthropozentrisches Tierschutzrecht
1.2.1. Grundbekenntnis zum ethischen Tierschutz

Der unterschiedliche Charakter von ethischem und anthropozentrischem
Tierschutzrecht zeigt sich, wie bereits dargestellt wurde, auf der Ebene der
priméren Zielsetzung: Bei ersterem besteht das Schutzmotiv im Schutz
tierlicher Interessen, wéhrend letzteres — gleichermassen den Schutz des
Tieres bezweckend — menschlichen Interessen dient.’!8 Als historischer
Vorginger’'? und ,,wertkonservatives Tierschutzkonzept* wird der anthro-
pozentrische Tierschutz zumeist als unzureichende und tiberholte Grundla-
ge des Tierschutzrechts bezeichnet und als konzeptionell durch den ethi-
schen Tierschutz ersetzt betrachtet.520 Dieser hat sich als Leitgedanke mo-
derner Tierschutzgesetzgebungen anndhernd universell durchgesetzt: Ge-
genwirtiges Tierschutzrecht, so die nahezu einhellige Literaturmeinung,
griindet auf dem Prinzip des ethischen Tierschutzes, d.h. Tierschutzrecht
ist im Kern ethisches Tierschutzrecht, das Tiere als Mitgeschopfe um ihrer
selbst willen schiitzt.>2! Das Bekenntnis zum ethischen Tierschutz bekréf-
tigte das Bundesgericht in einem Urteil aus dem Jahr 1989: , Die Grund-
einstellung des Menschen zum Tier hat sich [...] mit der Zeit im Sinne

518 Siche BarRANZKE, Subjekt, S. 91 f.; zur Abgrenzung von anthropozentrischem und
ethischem Tierschutz(-recht) siche vorne B.I. und C.I.1.

519 Die Tierschutzgesetzgebung des 19. Jahrhunderts war weitgehend anthropozen-
trisch begriindet, bestand der Schutzzweck doch in der ,,Wahrung der 6ffentlichen
Ordnung und Sittlichkeit und im Schutz vor menschlicher Verrohung. Erst im
20. Jahrhundert trat ein Paradigmenwechsel hin zum ethischen Tierschutz auf, im
Zuge dessen das Tier selbst als Schutzobjekt des Rechts anerkannt wurde. Siehe
dazu BINDER, Beitrége, S. 26 f.; auch TeuTsch, Lexikon, S. 59.

520 Siche BINDER, Beitrdge, S.25f.; auch JEDELHAUSER, S.57; insbesondere im Hin-
blick auf jene Umgangsformen mit Tieren, bei denen Wiirde- und Wohlergehens-
verletzungen nicht Resultat einer verwerflichen Gesinnung, sondern der zweckra-
tionalen, den Regeln der Effizienz und Gewinnmaximierung folgenden wirt-
schaftlichen oder wissenschaftlichen Nutzung von Tieren sind, erweist sich der
anthropozentrische Tierschutz als unzureichend, um das einzelne Lebewesen
wirksam zu schiitzen, da er in diesem Verhéltnis den Tierschutzaspekt notwendig
verfehlen muss. Siehe dazu Caspar, Stellung, S. 261 f.; ausfiihrlich zur Unzuldng-
lichkeit des anthropozentrischen Tierschutzes Caspar, Industriegesellschaft,
S. 102 ff.

521 Siehe etwa BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 26, Caspar, Stellung, S. 263, GOET-
scHEL, Wiirde, S. 143, Hirt/Maisack/Moritz, Einf., Rn. 21, JEDELHAUSER, S.52
und voN LoEeper, Einfithrung, Rn. 60; kritisch GERrDEs, S. 140 ff.

113

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

einer Mitverantwortung fiir diese Lebewesen zum sogenannten ,ethischen
Tierschutz® [...] entwickelt, welcher weiter geht als der Schutz lebloser
Dinge, und welcher das Tier als lebendes und fiihlendes Wesen, als Mitge-
schopf anerkennt, dessen Achtung und Wertschétzung fiir den durch sei-
nen Geist iiberlegenen Menschen ein moralisches Postulat darstellt.522
Das ethische Tierschutzrecht wird allgemein als Rechtsgebiet betrachtet,
das den im fibrigen Recht vorherrschenden Anthropozentrismus durch-
bricht und eine partielle Abkehr von diesem markiert.52

1.2.2. Anthropozentrisches Tierschutzrecht

Ungeachtet des fiir modernes Tierschutzrecht konstitutiven Bekenntnisses
zum ethischen Tierschutz koexistiert neben dem ethischen durchaus auch
anthropozentrisches Tierschutzrecht. So sind im Tierschutzrecht vereinzelt
anthropozentrisch begriindete Tierschutzbestimmungen anzutreffen, wel-
che sich gemidss BINDER meist durch einen ,arbitrdren” Charakter aus-
zeichnen und z.B. Sonderbestimmungen fiir Tiere vorsehen, die in einem
besonderen Niheverhiltnis zum Menschen stehen.52* Exemplarisch hier-
fiir sind Normen, welche Hunden und Katzen einen speziellen Schutz ein-
rdumen, etwa das Verbot der Ein-, Durch- und Ausfuhr von bzw. des Han-
dels mit ihren Fellen (Art. 14 Abs. 2 TSchG) oder das Verbot, sie zur Ge-
winnung von Nahrung oder anderen Produkten zu tdten (§6 Abs.2
TSchG/O). Solche Normen schiitzen zwar unmittelbar gewisse Tiere, dies
aber in erster Linie um des menschlichen Empfindens willen.3?3 Derartige,
anthropozentrisch motivierte Bestimmungen bilden innerhalb des Tier-

522 BGE 115 1V 248 S.254 E. 5.a; zum Bekenntnis des schweizerischen Gesetzge-
bers zum ethischen Tierschutz ferner BB1 1999 9484, S. 9488 {.; deutlich formu-
liert das deutsche Tierschutzgesetz das legislatorische Bekenntnis zum ethischen
Tierschutz in § 1 Satz 1 TierSchG (,,Zweck dieses Gesetzes ist es, aus der Verant-
wortung des Menschen fiir das Tier als Mitgeschopf dessen Leben und Wohlbe-
finden zu schiitzen®). Siehe dazu voN HarBou, S. 578, LEoNDARAKIS, Ethik, S. 32
und Lorz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 1.

523 Siche GERDES, S. 140 und MEYER-ABICH, S. 23; vgl. auch BosseLmann, S. 3.

524 Siche BINDER, Beitrdge, S. 26 und 31.

525 Die (sachlich kaum angezeigte) Besserstellung von Hunden und Katzen tragt in
erster Linie der emotionalen Bindung des Menschen zu diesen Tieren Rechnung.
Siche BINDER, Beitrége, S. 31.

114

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Konkretisierung der aktuellen Tierschutzrechtsethik

schutzrechts indes eine Ausnahme und sind dort von eher untergeordneter
Bedeutung.

1.3. Pathozentrisches und biozentrisches Tierschutzrecht

Innerhalb des ethischen Tierschutzrechts kdnnen weiter pathozentrisches
und biozentrisches Tierschutzrecht voneinander unterschieden werden.326

1.3.1. Pathozentrische Grundausrichtung

Das schweizerische Tierschutzrecht ist in erster Linie pathozentrisch ge-
prégt, d.h. eng an die Empfindungsfahigkeit von Tieren gekoppelt. Die pa-
thozentrische Ausrichtung ist zundchst am Geltungsbereich des Tier-
schutzgesetzes ablesbar, der alle und nur als empfindungsfahig anerkannte
Tiere umfasst.>2? Hinsichtlich der Schutzgiiter bezweckt das pathozentri-
sche Tierschutzkonzept, Tiere vor der Zufiigung von Schmerzen, Leiden
und Angst zu schiitzen und ihr Wohlergehen sicherzustellen.528 Ausgangs-
und Mittelpunkt des pathozentrischen Tierschutzrechts bilden das Leidens-
vermeidungs- und Wohlbefindensprinzip>® sowie — als Ausfluss des Lei-
densvermeidungsprinzips — das als tierschutzrechtliche (und zivilisatori-

526 Siche BINDER, Beitrage, S.24 und MicHEiL, Tierschutzgesetzgebung, S.599; der
Begriff des pathozentrischen Tierschutzes wird teilweise synonym mit jenem des
ethischen Tierschutzes verwendet. Diese begriffliche Gleichsetzung ist m.E. je-
doch abzulehnen, da das Spektrum des ethischen Tierschutzes breiter ist. Das pa-
thozentrische Tierschutzkonzept stellt eine mogliche Ausformung des ethischen
Tierschutzes dar. Vgl. dazu auch BINDER, Beitrége, S. 26.

527 Siehe BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 53 und MicHEL, Tierschutzgesetzgebung,
S.599; auch in den deutschen und 6sterreichischen Tierschutzgesetzen, die zwar
grundsétzlich alle Tiere schiitzen, wird der Anwendungsbereich einiger Regelun-
gen auf empfindungsfahige Tiere begrenzt. So sind viele Vorschriften, etwa zum
Schutz von Versuchstieren, z.B. nur auf Wirbeltiere und Kopffiisser (vgl. § 8
Abs. 1 und 8a Abs. 1 TierSchG) oder Wirbeltiere, Kopffiisser und Zehnfusskrebse
(vgl. § 3 Abs. 2 TSchG/O) anwendbar. Vgl. dazu auch BINDER, Beitrige, S. 29.

528 Siche BINDER, Beitrége, S. 28.

529 Siehe TeutscH, Lexikon, S.263; siche auch BINDER, Beitrdge, S.28, BOLLIGER/
RICHNER/RUTTIMANN, S. 25, Lorz, S.474 und WURBEL, Biologische Grundlagen,
S. 28.

115

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

sche)?30 Grundsatz- und Minimalnorm nahezu universelle Verbot der Tier-
qudlerei.>3! Das Wohlbefindensprinzip geht indes weiter als das Ziel der
Leidensvermeidung und ist darauf gerichtet, positiv die Voraussetzungen
fiir zufriedenstellende Lebensbedingungen zu gewihrleisten.’32 In diese
Richtung sind pathozentrische Normen typischerweise auf eine wesentli-
che Verbesserung der Haltungs- und Nutzungsbedingungen von Tieren ge-
richtet, etwa durch Vorschriften zu Stallgréssen, Bewegungs- und Be-
schéftigungsmdglichkeiten, Sozialkontakten, Erndhrung, Behandlung bei
Krankheit etc.333

1.3.2. Biozentrische Erweiterungen des Tierschutzrechts

Obschon das Tierschutzrecht in erster Linie pathozentrisch ausgerichtet
ist,>3* hat sich in jiingerer Zeit eine zweite Zielsetzung herausgebildet: der
umfassende Schutz (von Eigenwert, Unversehrtheit und Leben) des Tie-
res.?35 Moderne Tierschutzgesetzgebungen inkorporieren tiber den patho-
zentrischen Kernbestand hinaus zunehmend auch biozentrische Elemente,
die typischerweise in Begriffen wie ,inhdrentem bzw. ,intrinsischem
Wert®, ,,Eigenwert®, ,,Wiirde®, ,,Mitgeschopflichkeit™ oder ,,Integritit™ des
Tieres zum Ausdruck kommen.33¢ Das biozentrische Tierschutzkonzept er-
weitert den pathozentrischen Bezugsrahmen, indem es die Schutzwiirdig-
keit von Tieren bzw. deren Schutzgiiter von der Empfindungsfahigkeit ent-
koppelt und auf die tierliche Existenz schlechthin abstellt.>3”

Hinsichtlich des Geltungsbereiches liegt ein biozentrischer Ansatz dann
vor, wenn das Gesetz bzw. eine Norm auf alle Tiere anwendbar ist, unge-

530 Vgl. dazu Court of Appeal of Alberta, Reece v. Edmonton (City), 4.8.2011, 2011
ABCA 238, Dissenting reasons Chief Justice Fraser, Nr. 56.

531 Siehe zum Verbot der Tierquélerei als vorherrschendem Konzept des Tierschutz-
rechts MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 600.

532 Siehe MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 601.

533 Siehe MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 601.

534 Zu den Grenzen eines rein pathozentrischen Tierschutzrechts vgl. etwa BADURA,
S.205, BinDeRr, Beitridge, S.27f., Danz, S.100, Maler, Konsumgesellschaft,
S. 213 und MicneL, Tierschutzgesetzgebung, S. 619.

535 Siehe MicuEL, Tierschutzgesetzgebung, S.618f.; auch WURBEL, Biologische
Grundlagen, S. 12.

536 Siehe BINDER, Beitrége, S. 26.

537 Siehe BINDER, Beitrige, S.29; auch MicHeL, Tierschutzgesetzgebung, S. 599; vgl.
auch ScHNEIDER, Wiirde, S. 228.

116

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Konkretisierung der aktuellen Tierschutzrechtsethik

achtet der Empfindungsfahigkeit dieser Tiere.3® So erweisen sich das
deutsche und Osterreichische Tierschutzgesetz sowie das Verfassungsprin-
zip der Wiirde der Kreatur (Art. 120 Abs. 2 BV) in diesem Punkt als bio-
zentrisch fundiert.

Hinsichtlich der Schutzgiiter stellt insbesondere der allgemeine Lebens-
schutz, wie ihn das deutsche und Osterreichische Tierschutzrecht vorsehen,
eine wesentliche biozentrische Ergénzung dar. Eine biozentrische Erweite-
rung ist ferner im tierschutzrechtlichen Schadensbegriff auszumachen, der
sich nicht auf die pathozentrische Begriffstrias ,,Schmerzen, Leiden oder
Angst* bezieht und dem somit eine gesonderte Begriindung zugrunde
liegt.?3? Das biozentrische Verdienst liegt hier darin, dass nachteilige Ver-
anderungen am Tier auch dann Tierschutzrelevanz aufweisen, wenn sie le-
diglich die Unversehrtheit als solche beriihren.>#0 Zuletzt tritt die biozen-
trische Ethik in der schweizerischen Tierschutzgesetzgebung am deut-
lichsten im Konzept der Wiirde der Kreatur bzw. des Tieres in Erschei-
nung,>! das Tiere jeglicher Empfindungen ungeachtet in ihrem Selbst-
zweck und Eigenwert schiitzt.>*> Zwar konnte diesbezliglich angemerkt
werden, dass die Annahme eines tierlichen Eigenwerts im Grunde bereits
die normative Grundlage des (pathozentrischen) ethischen Tierschutzes
bildet, der Tiere um ihrer selbst willen schiitzt — eben dieses ,,um ihrer
selbst willen* verweist auf einen vom Menschen unabhéngigen, intrinsi-

538 Siehe BinDER, Beitrdge, S.27 und 29; auch MicHEL, Tierschutzgesetzgebung,
S. 599.

539 Siehe MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 599; auch BINDER, Beitrége, S. 29.

540 So wire z.B. das Wegziichten der Empfindungsfahigkeit bei unter schmerz- und
leidverursachenden Umstdnden gehaltenen Tieren aus pathozentrischer Sicht be-
griissenswert, da hierdurch Schmerzen und Leiden verhindert wiirden. Unter Inte-
grititsaspekten miisste dieser Sachverhalt jedoch anders beurteilt werden. Vgl.
BiNDER, Beitrdge, S. 28 f.; auch Kunzmann, Leerformel, S. 55 f. und RippE, Ethik,
S. 174.

541 Der Schutz der kreatiirlichen Wiirde wird — in Einklang mit der in der Verfas-
sungspraambel bekundeten ,,Verantwortung gegeniiber der Schopfung™ — als bio-
zentrisch inspirierte Relativierung der grundsitzlich anthropozentrischen Aus-
richtung des Rechts gewertet. Siche BALZER/RIPPE/SCHABER, S. 37, MICHEL/SCHNEI-
DER Kavassen, S.3f. und Scuweizer/Errass, Rn. 19; anzumerken ist, dass die
Wiirde als Schutzgut zweifellos als biozentrisches Element zu klassifizieren ist,
wohingegen der Geltungsbereich der sie schiitzenden Normen nur im Falle der
Wiirde der Kreatur biozentrisch, im Falle der Wiirde des Tieres aber pathozen-
trisch determiniert ist.

542 Siehe GoetscHEL, Wiirde, S. 143; auch Raspg, S. 302.

117

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

schen Wert.3*3 So betrachtet wiirde die Wiirde der Kreatur bzw. des Tieres
keine neuartige Dimension des Tierschutzes erdffnen, sondern in erster Li-
nie dessen nicht-anthropozentrische, ethische Grundeinstellung bekrafti-
gen und in neuem Gewand explizieren. Gleichwohl leistet dieses biozen-
trische Konzept eine andersartige und zusitzliche Fundierung des ethi-
schen Tierschutzes und markiert es den Ubergang vom rein pathozentrisch
hin zu einem auch biozentrisch begriindeten Tierschutzrecht.?#4

2. Rechtsethischer Status des Tieres zwischen Objekt und Subjekt

Tiere nehmen im gegenwartigen Recht eine komplexe Sonderstellung ein,
welche sich einer eindeutigen Bestimmung gemiss dem traditionellen
Schema (Person/Subjekt oder Sache/Objekt) in gewissem Masse entzieht.
Einerseits weist die geltende Rechtsordnung dem Tier zwar unzweideutig
den Status eines (eigentumsfahigen) Rechtsobjekts zu, das den Sachen
weitgehend gleichgestellt ist.>*> Andererseits aber weichen tierschutz-
rechtliche Sonderregelungen diese formelle Rechtsstellung als Rechtsob-
jekt dem Inhalt nach bedeutend auf. Zum einen ist die ausdriickliche Ab-
grenzung der Tiere von den Sachen hierbei als rechtliche Bekriftigung zu
lesen, dass Tiere anders zu betrachten und behandeln sind als die tibrigen
Objekte (die Sachen). Zum anderen normiert das Tierschutzrecht einen
speziellen, ethisch begriindeten Schutz fiir Tiere, welcher diese von den
restlichen Objekten abhebt und ihnen gerade als ,,Nicht-Objekten* begeg-
net. In diesem Rechtsbereich scheint eine faktische ,,Subjektivierungsten-
denz* durch, baut das Tierschutzrecht doch auf der Anerkennung der Tier-
wiirde3#¢ und auf der Einsicht in die subjektive Lebensqualitit (das Haben
eines Wohlergehens) und die darin begriindete Verletzbarkeit von Tieren
auf.>*7 Tiere treten hier, freilich in einem untechnischen Sinne, als ,,Sub-
jekte® eigener, rechtlich geschiitzter Interessen auf — als Triger eigener

543 Siehe ScHNEIDER, Wiirde, S. 233.

544 Vgl. BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 46; auch RicHTER D., Wiirde, S. 332.

545 Siehe zur Rechtsstellung von Tieren vorne C.1.2.

546 Wiirde des Tieres als Anerkennung der Subjektstellung des Tieres. Siche RaspE,
S. 302.

547 Siehe zu dieser aktuellem Tierschutzrecht zugrunde liegenden ,,Subjektivierungs-
tendenz Stucki, Die , tierliche Person®, S. 287 ff.; vgl. hierzu auch FiscHer, Dif-
ferenz, S. 173.

118

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Konkretisierung der aktuellen Tierschutzrechtsethik

Rechtsgiiter’*® (Wiirde, Wohlergehen, Unversehrtheit, Leben).54? Auf-
grund der dieser Rechtsmaterie immanenten Negation der Objekthaftigkeit
von Tieren scheint es innerhalb des Tierschutzrechts folglich eher so, als
ob Tiere im Person/Sache- bzw. Subjekt/Objekt-Dualismus trotz Objekt-
stellung inhaltlich eher den Subjekten niherstiinden>? und hier eben nicht
wie Sachen, sondern ein Stiick weit wie Subjekte (als ,,Quasi-Subjekte*)’3!
behandelt wiirden. In der Gesamtbetrachtung kann die rechtliche Sonder-
stellung von Tieren als empfindungs- und eigentumsféhigen Rechtsobjek-
ten sui generis mit Eigenwert sowie schiitzenswerten Interessen demnach
als Zwitterstellung zwischen Objekt und Subjekt charakterisiert werden.>32
Diese komplexe, ,,bipolare” Rechtsposition des Tieres widerspiegelt
sich auch im gegenwirtigen, objektivrechtlichen Tierschutzansatz, der ein
ambivalentes Schutzkonzept®>? erzeugt, in dem Tiere einerseits als Wesen
mit Eigenwert und schiitzenswerten Giitern, ,,de facto als moralische
Rechtssubjekte‘>>* konzipiert, ihre Interessen aber andererseits einem aus-
schliesslich objektiven Rechtsschutz unterstellt werden.?> Mit dem Inter-
essenschutz um des Schutzobjekts ,,Tier* selbst willen folgt das geltende
Tierschutzrecht der Interessenschutztheorie, wonach Tiere zwar keine sub-
jektiven Rechte, wohl aber um ihrer selbst willen schiitzenswerte Interes-

548 Die vom Tierschutzrecht geschiitzten tierlichen Schutzgiiter konnen als Rechts-
giiter bezeichnet werden. Siche dazu Hirt/Maisack/Moritz, § 1 TierSchG, Rn. 3
und RaspE, S. 223.

549 Siehe Hirt/MAIsack/MoriTz, § 1 TierSchG, Rn. 2 und ERrBEL, S. 1252; vgl. auch
BARANZKE, Subjekt, S. 92 und Raspt, S. 281.

550 Vgl. auch Raspe, S. 281.

551 Vgl. auch MaramBaNaDZzO, S. 61 (,,Animals occupy the legal status of quasi-per-
sons®).

552 Siehe auch Raspg, S.296f.

553 Gemiss CaspAr, Industriegesellschaft, S.519, miindet das objektivrechtliche
Tierschutzmodell, ,,da es zwei an sich unvereinbare Positionen miteinander ver-
bindet, in einer fundamentalen Aporie: Einerseits wird das Tier als eine fiir sich
selbst schiitzenswerte Wesenheit angesehen; gleichwohl wird ihm die hierfiir
konstitutive Zuschreibung von subjektiven Rechtspositionen verwehrt.*

554 Siehe zur aus den Grundfesten des Tierschutzrechts sich ergebenden de facto
(moralischen und rechtlichen) Subjektstellung des Tieres FiscHER, Rechtssubjek-
te, S. 156-158.

555 Siche Raspg, S. 286; bei Caspar, Industriegesellschaft, S. 500 sinngemiss ,,objek-
tiver Pathozentrismus®; in der subjektiven Auspragung wiirden Tiere gleichzeitig
als Subjekte des Rechts mit eigenen Rechtsanspriichen auftreten. Sieche CASPAR,
Stellung, S.263f.; vgl. zum objektiven Individualrechtsschutz auch GRUBER,
Rechtsschutz, S. 169.

119

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

sen besitzen.>3¢ Entsprechend normiert es nach h.M. — entgegen vereinzel-
ter Gegenstimmen®3’ — nur objektivrechtliche Rechtspflichten des Men-
schen gegeniiber Tieren, nicht aber umgekehrt korrespondierende, subjek-
tive Rechtsanspriiche der Tiere auf Einhaltung dieser Schutznormen.3>8
Gleichzeitig weist der spezielle tierschutzrechtliche Interessenschutz aber
nach mancher Ansicht auch in die rechtsethische Richtung eines Subjekt-
status von Tieren.5 So kann die Schaffung einer von den Sachen abge-
grenzten Kategorie fiir Tiere — ungeachtet ihres aktuell hauptsdchlich de-
klaratorischen Charakters3%® — mit Raspt durchaus als ,,Grundstein eines
Statuswechsels der Tiere*>¢! gewiirdigt werden. Den gegenwirtigen
Schwebezustand, in dem der Gesetzgeber ihr zufolge ,,auf dem halben
Weg zwischen Rechtsobjekt und Rechtssubjekt stehen geblieben® ist,362
wertet vVoN LOEPER etwa als ,,Phase des Ubergangs®.5®3 Auch nach Horz
indiziert die gegenwirtige Sonderstellung der Tiere eine Entwicklung hin
zu deren Rechtssubjektivitit und Rechtsfihigkeit.>** Und schliesslich
weist Caspar darauf hin, dass die Terminologie und tierschutzrechtsethi-
schen Prinzipien moderner Tierschutzgesetze unmittelbar auf die Zu-
schreibung von subjektiven Rechten zulaufen — ihm zufolge verbirgt sich
hinter dem Tierschutzrecht, das Tiere ,,nicht lediglich als Gegenstinde des

556 Siehe GoetscHEL, Grundrechte, S. 22 und 31.

557 Eine Mindermeinung vertritt die Ansicht, dass bereits das bestehende Tierschutz-
recht De-facto-Rechte der Tiere enthilt. Siehe dazu hinten D.1.3.3.1.

558 Siehe BOLLIGER/GOETSCHEL/RICHNER/SPRING, S. 180, Caspar, Stellung, S.263,
LEoNDARAKIS, ,, Tierschutz®, S. 27 und ScumipT, S. 20; die Vorschriften des (objek-
tivrechtlichen) Tierschutzes begriinden durchgehend keine Rechte der Tiere, son-
dern bestenfalls des Tierhalters. Siehe DomEs, Art. 641a, Rn. 6.

559 Dazu auch Stucki, Die , tierliche Person®, S. 300 f.

560 Siehe BB12002 4164, S. 4168.

561 Raspk, S.278; oder mit Kirste, Verlust, S.40 ,eine Art Ubergang zwischen
Rechtsperson und Sache*.

562 Raspt, S.298; gemdss Fiscuer, Differenz, S. 180 begriindet ,,der aus der Tier-
schutzlogik resultierende Status von Tieren™ eine ,,moralische Semi-Inklusion:
Tiere sind eingebunden in den Kreis der empfindenden Wesen und daher mit
Riicksicht zu behandeln, gleichzeitig aber ausgeschlossen aus dem Kreis der als
Gleiche zu beriicksichtigenden und zu behandelnden Trager moralischer und po-
sitiver Rechte. [...] Die Inklusion von Tieren stagniert damit an einem ambivalen-
ten Punkt®.

563 ,Phase des Ubergangs zwischen einem nur moralisch begriindeten und einem
auch gesetzlich anerkannten Recht der Tiere“, voN LoepERr, Einfithrung, Rn. 119.

564 Siehe Hotz, Art. 11, Rn. 7.

120

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Konkretisierung der aktuellen Tierschutzrechtsethik

rechtlichen Schutzes, sondern als deren unmittelbaren Destindre® erfasst,
,.das selbstkonstitutive Faktum von subjektiven Rechtspositionen*.56

3. Konkretisierung der tierschutzrechtsethischen Leitlinien fiir den
rechtlichen Umgang mit Tieren

Zuletzt sollen an dieser Stelle die bereits allgemein formulierten tierethi-

schen Leitlinien flir den rechtlichen Umgang mit Tieren anhand der pri-

genden tierschutzrechtsethischen Prinzipien, wie sie sich in geltendem

Recht niederschlagen, spezifiziert werden. Dabei zeigt sich, dass die allge-

meinen tierethischen Grundanforderungen, wie sie weiter vorne festgehal-

ten wurden,>°® in der aktuellen Tierschutzrechtsethik weitestgehend wie-

derzufinden sind.>¢7

(1) Die grundsitzliche Abkehr vom Anthropozentrismus wird mit dem
Prinzip des ethischen Tierschutzes tierschutzrechtsethisch bekréf-
tigt.568

(2) Dass (empfindungsfihige) Tiere einen moralischen Status haben, lisst
sich an der rechtlichen Beriicksichtigung und Schutzwiirdigkeit von
Tieren ablesen. Er manifestiert sich tierschutzrechtsethisch insbeson-
dere in der Anerkennung der Tierwiirde und im Bekenntnis zum ethi-
schen Tierschutz, welche auf die intrinsische Schutzwiirdigkeit von
Tieren verweisen. Als um ihrer selbst willen in ihren Interessen zu be-
riicksichtigende Schutzobjekte konnen Tiere in tierethischen Begriffen
als moral patients bzw. moralische Objekte des Rechts bezeichnet
werden. Die Ausdehnung der moralischen Gemeinschaft iiber den
Menschen hinaus auf Tiere scheint damit auch durch die aktuelle Tier-
schutzrechtsethik vollzogen.5%°

565 Caspar, Industriegesellschaft, S. 517.

566 Siehe vorne B.IV.2. Die tierethischen Leitlinien fiir den rechtlichen Umgang mit
Tieren sind: (1) Die grundsétzliche Abkehr vom Anthropozentrismus; (2) die An-
erkennung eines moralischen Status von Tieren; (3) die moralische Beriicksichti-
gung sowohl des Wohlergehens als auch des Lebens; (4) die Beachtung des
Gleichheitsprinzips in der Form des Prinzips der gleichen Interessenberiicksichti-
gung.

567 Zu den grundsitzlichen Wertentscheidungen des Tierschutzrechts vgl. auch Hirt/
Maisack/Moritz, Einf., Rn. 18 f.

568 Siehe dazu vorne C.II.1.2.1.

569 Vgl. SitTer-LiveR, Tier-Rechte, S. 83.

121

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

)

“)

Sowohl das Wohlbefindens- als auch das Lebenserhaltungsprinzip tre-
ten im Tierschutzrecht — freilich in unterschiedlicher Auspriagung — in
Erscheinung und werden durch das Verbot der Tierquilerei gefestigt.
Der umfassende Schutz des tierlichen Wohlergehens stellt die zentrale
Zielsetzung des primdr pathozentrisch geprdgten Tierschutzrechts
dar.570 Das Lebenserhaltungsprinzip ist im schweizerischen Tier-
schutzrecht in der Form eines marginalen Lebensschutzes (Verbot der
mutwilligen Tétung) im Ansatz, in der Osterreichischen und deutschen
Tierschutzgesetzgebung durch einen allgemeinen Schutz des tierlichen
Lebens weitergehend vorhanden.>!

Auch das Prinzip der gleichen Interessenberiicksichtigung (Gleich-
heitsgrundsatz) ldsst sich im Ansatz und der Sache nach in der gegen-
wirtigen Tierschutzrechtsethik, gar auf Verfassungsstufe, wiederfin-
den. Die durch konsequentialistische Tierschutznormen vorgeschrie-
bene Rechtfertigung von Beeintridchtigungen tierlicher Schutzgiiter
zieht das Erfordernis einer Giiterabwégung nach sich,3’2 bei der Tier-
interessen nach Massgabe sowohl des Verfassungsinteresses des Tier-
schutzes (Art. 80 BV) als auch des Verfassungsprinzips der Wiirde der
Kreatur (Art. 120 Abs. 2 BV) nicht prinzipiell als nachrangig betrach-
tet werden diirfen. So hielt das Bundesgericht fest, dass, sofern eine
generell-abstrakte Regelung iiber die abgewogenen Interessen unter-
blieben ist, bei der Interessenabwigung im Einzelfall weder dem Ver-
fassungsinteresse des Tierschutzes noch dem gegenldufigen (mensch-
lichen) Interesse abstrakt Vorrang zukommt; ,,vielmehr sind beide
gleichrangig [...] und es ist im Einzelfall das jeweilige Gewicht [...] zu
bestimmen*“.373 Ein genereller Vorrang menschlicher Interessen und
die damit einhergehende prinzipielle Zweitrangigkeit tierlicher Inter-
essen wiirde ferner gegen die verfassungsméssig verankerte Wiirde
des Tieres verstossen.>’4

In der Gesamtbetrachtung zeigt sich damit, dass den Normen des Tier-
schutzrechts zwar keine einheitliche rechtsethische Theorie zugrunde
liegt,’”> das Zusammenspiel der verschiedenen tierschutzrechtsethischen

570
571
572
573
574
575

122

Siehe vorne C.I1.1.3.1.

Siehe vorne C.1.3.2.3.

Siehe dazu vorne C.I1.1.1.1.

BGE 13511 384 S. 398 E. 4.3; dazu auch vorne C.1.3.1.1.
Siehe dazu vorne C.1.3.1.2.

Siehe NipA-RUMELIN/VON DER PFORDTEN, S. 541.

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1II. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Grundprinzipien aber insgesamt einen hohen ethischen Anspruch an den
rechtlichen Umgang mit Tieren errichtet, der den tierethischen Grundan-
forderungen kaum nachsteht und teilweise iiber diese hinausgeht. Entspre-
chend kann fiir die nachfolgende rechtsethische Uberpriifung des gegen-
wirtigen rechtlichen Umgangs mit Tieren weitgehend auf einen bereits
existenten, starken tierschutzrechtsethischen Massstab zuriickgegriffen
werden, der sich aus ethischen Grundwerten und -prinzipien zusammen-
setzt, die schon geltendem Tierschutzrecht zugrunde liegen und somit aus
positivem Recht hergeleitet werden konnen.

III. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Im Anschluss an die iiberblicksartige Darstellung des geltenden Tier-
schutzrechts und die Spezifizierung der ihm zugrunde liegenden Tier-
schutzrechtsethik soll es im Folgenden um eine kritische Auseinander-
setzung mit dem bestehenden Tierschutzrecht unter rechtsethischen Ge-
sichtspunkten gehen. Obschon die in der tierschutzrechtlichen Literatur
anzutreffende Kritik an der geltenden Rechtslage in der Regel punktueller
Natur ist und sich auf spezifische Méangel des materiellen Tierschutz-
rechts, auf dessen verfahrensrechtliche Ausgestaltung oder unzuldnglichen
praktischen Vollzug37 bezieht, soll der Fokus nachfolgend nicht auf sol-
cherlei Einzelkritikpunkten liegen.’”’ Vielmehr soll der rechtliche Um-
gang mit und Schutz von Tieren grundlegend reflektiert und eine Grund-
satzkritik formuliert werden, die letztlich auf eine Weiterentwicklung und
Starkung des rechtlichen Tierschutzes auf der Basis der bestehenden tier-
schutzrechtsethischen Leitlinien3’® abzielt.

Ausgangspunkt und Massstab dieser Kritik stellt in erster Linie die vor-
handene Tierschutzrechtsethik dar, die auch geltendes Tierschutzrecht fun-
diert und bereits einen hohen ethischen Anspruch an den Umgang mit Tie-
ren errichtet. Eben diesen beachtlichen ethischen Anspruch des Tier-

576 Zu den Problemen und Méngeln des Vollzugs des Tierschutzrechts siche etwa
JEDELHAUSER, S. 125-127 und ausfiihrlich REBSAMEN-ALBISSER, S. 285 ff.

577 Einzelne in der Literatur formulierte Kritikpunkte wurden bereits angesprochen,
so z.B. der fehlende allgemeine Lebensschutz von Tieren (siche dazu vorne C.I
3.2.3.) oder die Beschriankung des Geltungsbereichs des einfachgesetzlichen Tier-
schutzes weitgehend auf Wirbeltiere (dazu vorne C.1.3.3.).

578 Siehe dazu vorne C.I1.3.

123

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

schutzrechts, wie er sich aus den zugrunde liegenden Prinzipien (wie na-
mentlich jenem der Wiirde des Tieres oder des ethischen Tierschutzes) er-
gibt, soll nun mit dem tatsdchlichen Umgang mit Tieren (1.) sowie den
diesen umrahmenden konkretisierenden Tierschutznormen (2.) abgegli-
chen und hierbei grundlegende Defizite des geltenden Tierschutzrechts
(3.) identifiziert werden. Letztendlich geht es dabei um die fiir die vorlie-
gende Untersuchung zentrale Frage, inwiefern das geltende Tierschutz-
rechtsregime die positivierte tierschutzrechtsethische Zielsetzung,>”® Wiir-
de, Wohlergehen und Interessen der Tiere zu wahren und schiitzen, zu ver-
wirklichen vermag bzw. zu deren Verwirklichung konzeptionell iiberhaupt
geeignet ist (IV.).

1. Tiernutzungspraxis: Ein fragmentarischer Einblick

Auf den ersten Blick diirfte in erster Linie eine Diskrepanz zwischen ethi-
schem Anspruch und Wirklichkeit ins Auge fallen, wie sie an der tatséch-
lichen Behandlung von Tieren ablesbar ist und welche auf eine fehlende
Materialisierung der tierschutzrechtsethischen Grundprinzipien in der Pra-
xis — im realen menschlichen bzw. gesellschaftlichen Umgang mit Tieren
— hinweist. Um diesen Kontrast zu veranschaulichen, soll im Folgenden
ein fragmentarischer Einblick in die gegenwirtig praktizierte Tiernutzung
und die daraus resultierenden realen Lebensumstinde der Tiere vermittelt
werden.’8 Dazu werden beispielhaft einige gewohnliche Formen und
Praktiken der in europdischen Industriegesellschaften betriebenen Tiernut-
zung dargestellt und deren tierschutzrelevante Implikationen verdeutlicht.
Anzumerken ist, dass hierbei keine Darstellung der Rechtslage,’8! sondern

579 Siehe nur Art. 1 TSchG: ,,.Zweck dieses Gesetzes ist es, die Wiirde und das Wohl-
ergehen des Tieres zu schiitzen®.

580 Im Rahmen dieses exemplarischen Einblicks muss auf eine umfassende Darstel-
lung der gesellschaftlichen Nutzung von Tieren in all ihren Facetten verzichtet
werden. Fiir einen weitergehenden Uberblick iiber die heutige, industriegesell-
schaftliche (insbesondere landwirtschaftliche) Tiernutzung siche aber etwa FOER,
Jov, S. 37 ff., NiBerT, NorwooDn/Lusk, S. 94 ff., Noskg, Entfremdung, S. 38 ff. und
Twing; spezifisch fiir die tierschutzrelevante Situation in der Schweiz und in
Deutschland sieche z.B. Caspar, Industriegesellschaft, S. 205 ff., GoerscHeL, Tiere
klagen an, S. 65 ff., Raspg, S. 20 ff. und STOHNER, S. 185 ff.

581 Hinweise zu den einschldgigen rechtlichen Bestimmungen sind in den Fussnoten
vermerkt.

124

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

der Sachlage vorgenommen wird. Eine gewisse Kenntnis des faktischen
Ist-Zustands ist dennoch unabdingbare Grundlage fiir die spéter folgenden
Ausfiihrungen zur korrespondierenden Rechtslage.

Der Umgang des Menschen mit Tieren ist in erster Linie von der Nut-
zung des Tieres durch den Menschen gepréigt. Als ,,Tiernutzung™ kann in
einem tbergreifenden Sinne der zweckgerichtete Umgang82 des Men-
schen mit Tieren bezeichnet werden, also das planvolle, von rationalen Er-
wigungen und einem Nutzungsgedanken getragene menschliche Verhalten
gegeniiber Tieren.383 Tiere werden vom Menschen fir vielféltige Zwecke
genutzt, in erster Linie als landwirtschaftliche Nutztiere zu Erndhrungs-
oder sonstigen Zwecken,?84 aber auch als Versuchstiere zu wissenschaftli-
chen und Forschungszwecken,’8> als Heim-, Begleit- oder Therapietiere
zu emotionalen oder therapeutischen Zwecken oder als Zirkus-, Zoo- und

582 Der Umgang des Menschen mit Tieren — im Sinne eines Einwirkens auf das Tier,
eines ,,Mit-Thm-Verfahrens* — ist in der Regel von menschlicher Intentionalitét
getragen, welche diese Beziehung strukturiert. Siehe Caspar, Industriegesell-
schaft, S. 180.

583 Siche Caspar, Industriegesellschaft, S. 180. Vom Begriff der ,, Tiernutzung* aus-
geschlossen sind hier demnach Formen des offensichtlich sinnlosen Missbrauchs
von Tieren, die bloss Selbstzweck darstellen; der Tierschutzverordnung liegt ein
engerer Begriff der ,,Tiernutzung® zugrunde: Hier gilt als Nutzung grundsitzlich
»der gewerbsmadssige Einsatz eines Produkts oder einer Verhaltenseigenschaft des
Tieres“. Siche Art. 2 Abs. 3 lit. o Ziff. 3 TSchV.

584 Die Tierschutzverordnung definiert ,,Nutztiere* als ,,Tiere von Arten, die direkt
oder indirekt zur Produktion von Lebensmitteln oder fiir eine bestimmte andere
Leistung gehalten werden oder dafiir vorgesehen sind“. Siehe Art.2 Abs. 2 lit. a
TSchV.

585 So wurden im Jahr 2013 in der Schweiz 590°245 Tiere fiir Tierversuche verwen-
det. Siehe Tierversuchsstatistik 2013 des BLV, http://tv-statistik.ch/de/statistik/in
dex.php (Stand: 16.8.2015); zur Nutzung von Tieren zu Versuchszwecken und
deren Tierschutzrelevanz siche z.B. Caspar, Industriegesellschaft, S. 220 ff. und
Raspg, S.36ff.; einen Einblick in die Problematik der Tierversuche vermittelt
auch Anprew KnigHT, The Costs and Benefits of Animal Experiments, Basing-
stoke 2011.

125

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Wildtiere38¢ zu Freizeit- und Unterhaltungszwecken.’®” Die gegenwirtige
Tiernutzung wird vornehmlich durch die landwirtschaftliche Tiernutzung
geprégt; dieser Nutzungszweig ist nicht nur quantitativ am bedeutsamsten,
sondern weist auch eine weitfldchige und tiefe gesellschaftliche Veranke-
rung auf und steht paradigmatisch fiir den vorherrschenden, auf Nutzung
gerichteten Umgang des Menschen mit Tieren.>8® Im Fokus liegt hier ent-
sprechend die landwirtschaftliche Tiernutzung zur Lebensmittelgewin-
nung, mit ihren Hauptproduktionszweigen — Fleisch-, Milch- und Eierpro-
duktion — und den zahlenmissig wichtigsten (Landwirbel-)Tieren: den
Hiihnern, Schweinen und Rindern.

Bevor nun allerdings exemplarisch einzelne Praktiken und Problem-
kreise der heutigen landwirtschaftlichen Tiernutzung aufgezeigt werden,
scheint es zweckmaissig, einige allgemeine Bemerkungen zur modernen,
industriellen Tiernutzung und ihren Kennzeichen vorauszuschicken. Die
Nutzung von Tieren, insbesondere zu Nahrungszwecken, stellt eine zivili-
sationsgeschichtliche Konstante dar — im Zuge der Industrialisierung hat
sich diese allerdings grundlegend gewandelt und intensiviert.%® Der im
19. Jahrhundert einsetzende Ubergang zur industriellen Produktionsweise
war von zentraler Bedeutung fiir und von grossem Einfluss auf die 6kono-
misch motivierte Nutzung von Tieren. Die vollstindige Industrialisierung
der landwirtschaftlichen Produktion — der ,,,Quantensprung’ in der 6kono-
mischen Rationalisierung der Tierhaltung und -nutzung™ — vollzieht sich
in Europa ab den 1950er-Jahren.>0 Die landwirtschaftliche Nutzung von
Tieren wird damit zur industriellen Tierproduktion, welche es mittels der
Entwicklung rationalisierter, technisierter und professionalisierter Produk-

586 In der Schweiz wurden im Jahr 2013 z.B. 143’830 Sdugetiere und Vogel bei der
Jagd erlegt. Siehe Bundesamt fiir Statistik, Erlegtes Wild nach Art (Periode
1995-2013), http://www.bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/themen/07/05/blank/da
ta.Document.21079.xls (Stand: 16.8.2015); zu den tierschutzrelevanten Facetten
der Tiernutzung zu Freizeit- und Unterhaltungszwecken siche etwa Caspar, In-
dustriegesellschaft, S. 245 ff. und Raspg, S. 53 ff.

587 Zur Domestikation und zu den (historischen und gegenwirtigen) Nutzungsfor-
men von (Haus-)Tieren siche etwa RoHRs, S. 539f.

588 Siehe Scumirz, Einfithrung, S. 16.

589 Siehe BuscHka/GUTIAHR/SEBASTIAN, Gewalt, S.77f.; fiir einen geschichtlichen
Uberblick iiber die Entwicklung von vorindustrieller zu industrieller Tiernutzung
siche Caspar, Industriegesellschaft, S. 188 ff.; einen historischen Einblick in die
Anfange der industriellen Tiernutzung liefert Junck, S. 179 ff.

590 Siehe Maier, Konsumgesellschaft, S.202; auch Caspar, Industriegesellschaft,
S. 204 f., Noskg, Entfremdung, S. 43 und SCHMIDT/JASPER, S. 23 f.

126

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

tionsverfahren effizienter zu gestalten gilt.>®! In dieser Hinsicht hielt die
Geschiftspriifungskommission des Stédnderates in ihrem Bericht ,,Voll-
zugsprobleme im Tierschutz* fest, dass in der ,,Jandwirtschaftlichen Nutz-
tierhaltung [...] wéhrend Jahrzehnten ein instrumentelles Verhéltnis zur
Tierzucht entwickelt worden [ist], das unter dem Begriff , Tierproduktion*
dem Muster industrieller Wirtschaftsprozesse nachgebildet worden ist.*92
Den marktwirtschaftlichen Regeln folgend, wird das Tier nun ,,zum billi-
gen Produktionsmittel, dessen planvolle Ausnutzung Gewinne nurmehr
bei entsprechender Massenproduktion verspricht.“>?3 Die heute etablierte,
industrielle Tierproduktion richtet sich an der Steigerung der Produktivitét
und Maximierung des Ertrags bei geringstmoglichen Kosten aus, was be-
deutet, dass grundsétzlich moglichst viele Tiere raum-, zeit-, arbeits- und
ressourcensparend genutzt werden und eine Préiferenz fiir Massenprodukti-
on begriindet.’®* Thre Kennzeichen sind kostensparende, zunehmend me-
chanisierte und automatisierte Produktionsprozesse in spezialisierten
Grossbetrieben wie auch die managerhafte Kontrolle und Rationalisierung
der Zucht, Haltung, Fiitterung, des Transports und der Schlachtung nach
okonomischen Effizienzkriterien.53 Im Rahmen der industriellen Tierpro-
duktion, welche dem Diktat der 6konomischen Rentabilitit und einer steti-
gen Verschiarfung der Wettbewerbsbedingungen in einer globalisierten
Wirtschaft untersteht, treten unweigerlich Abwégungsprozesse zwischen
tierschutzrelevanten und okonomischen Aspekten auf, die regelméssig
Abstriche beim Tierschutz nach sich ziehen.>¢ Bediirfnisse und ,,unpro-
duktive* natiirliche Verhaltensweisen der Nutztiere gehen hierbei als ,,Ein-
sparposten einer betriebswirtschaftlich ausgerichteten Kosten-Nutzen-Kal-
kulation* vielfach unter.’*7 Die tierschutzrelevanten Problemkreise sind

591 Siche Maier, Konsumgesellschaft, S. 201; so hat die landwirtschaftliche Tiernut-
zung in den letzten Jahrzehnten in Industrieldndern eine erhebliche Produktivi-
tatssteigerung erfahren, welche durch Innovationen insbesondere bei der Ziich-
tung, Fiitterung und den Haltungssystemen ermdéglicht wurde. Siehe WissEn-
SCHAFTLICHER BEIRAT AGRARPOLITIK BEIM BMEL, S. 44.

592 BBI119941618, S.622f.

593 Caspar, Industriegesellschaft, S. 208 f.

594 Siehe Noske, Entfremdung, S. 38 und TeuTsch, Lexikon, S. 155.

595 Sieche Caspar, Industriegesellschaft, S.205 und Noskg, Entfremdung, S.38
und 43.

596 Siehe Ernarn/Hoy, S. 75.

597 Caspar, Industriegesellschaft, S. 205; die ,,neu autkommenden Formen voll auto-
matisierter Tierzucht ermdglichen, ja verlangen es sogar, die tierische Bediirfnis-

127

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

hierbei im Speziellen bei der Zucht, Haltung und Schlachtung zu veror-
ten.5%8

Die Tierzucht, deren Ziel in der Steigerung der Produktivitit des Nutz-
tiers liegt, ist eine einseitig leistungsorientierte ,,Hochleistungszucht*.5%
Im Laufe des 19. und 20. Jahrhunderts entstehen durch Zuchtmassnahmen
die heute bekannten Nutztierrassen, welche eine zunehmende Perfektio-
nierung im Hinblick auf das Produktionsziel aufweisen.®® Diese Zuchtli-

598

599

600

128

befriedigung génzlich hinter den Geboten der Produktivititssteigerung und der
o6konomischen Rationalisierung zuriicktreten zu lassen.” MAaIEr, Konsumgesell-
schaft, S.203; vgl. auch NoskE, Entfremdung, S. 44 f.

Einen Querschnitt der tierschutzrelevanten Problemkreise im Rahmen der indus-
triellen Tierproduktion vermittelt etwa folgende Textpassage: ,,Damit sich die
Schweine nicht gegenseitig Ohren und Schwinze abbeissen, schleift man ihnen
die Eckzdhne weg; damit sich die auf engstem Raum zusammengepferchten Hith-
ner nicht gegenseitig blutig hacken, kupiert man ihnen Schnabelspitzen und Ze-
henglieder — alles ohne Betdubung; damit die ménnlichen Ferkel den stdrenden
Ebergeruch verlieren, schneidet man ihnen die Hoden ab — ohne Betdubung.
Kailbchen werden nach der Geburt von der Mutter separiert und maschinell er-
néhrt. 40 Millionen ménnliche Kiiken werden am Tag ihrer Geburt als Abfallpro-
dukte zerschnitten und vermust. Masthiihner werden zu Kriippeln gemastet, die
unter ihrer eigenen Fleischlast zusammenbrechen. Wir muten den Tieren Lebens-
bedingungen zu, die sie verriickt machen und den stindigen Einsatz von Psycho-
pharmaka und Antibiotika erfordern. Der Folter in den Tierstéllen folgt die Qual
der Tiertransporte: In viel zu engen Fahrzeugen, in denen sich die Tiere erneut
gegenseitig verletzen und abwechselnd unter Hitze und Kaélte leiden, kommt es
zu Knochenbriichen, Augenverletzungen und Blutergiissen. Ein hoher Prozent-
satz stirbt vor Stress und Todesangst bereits auf der Fahrt zum Schlachthof, wo
selbst das Sterben noch zur Qual wird, weil die Tiere oft nicht richtig betdubt und
bei vollem Bewusstsein abgestochen und zerteilt werden.” SAILER, S. 29; freilich
bezieht sich diese Schilderung auf die Sach- und Rechtslage in Deutschland. Ab-
weichend davon ist in der Schweiz bspw. das Coupieren der Schnébel bei Hiih-
nern verboten (Art. 20 lit. a TSchV), jedoch das betdubungslose Touchieren der
Schnédbel erlaubt (Art. 15 Abs. 2 lit. ¢ TSchV). Auch das betdubungslose Kastrie-
ren von Ferkeln ist in der Schweiz nicht mehr erlaubt (Art. 15 Abs.2 TSchV e
contrario). Ferner werden in der Schweiz jéhrlich ,,nur iiber zwei Millionen Ein-
tagskiiken vergast oder homogenisiert.

Siehe Borowski, S.27, IpeL, S. 117, Ronrs, S. 544 und WISSENSCHAFTLICHER BEI-
RAT AGRARPOLITIK BEIM BMEL, S. 97 f.; Caspar, Industriegesellschaft, S. 216, be-
schreibt dies als ,,Versuch, durch traditionelle Ziichtung und mit Hilfe der moder-
nen Gentechnik Tiere zu schaffen, die immer stirker den Leistungsidealen der
Tierproduzenten entsprechen®.

Siehe ScumIDT/JASPER, S.25f.; zu den Leistungssteigerungen bei Puten, Mast-
hahnchen, Legehennen, Schweinen und Milchkiihen siche HORNING, S. 34 ff.

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

nien sind im Wesentlichen auf eine Féahigkeit spezialisiert — je nach Ver-
wendungszweck also etwa auf eine hohe Fleisch-, Milch- oder Eierleis-
tung.%! Diese Entwicklung hin zu auf Hochleistung spezialisierten Zucht-
linien zeigt sich besonders anschaulich beim Haushuhn: Wihrend in der
Vergangenheit dieselben Hithnerrassen fiir die Eier- und Fleischproduktion
genutzt wurden, werden heute unterschiedliche, fiir die jeweils gewiinsch-
te Funktion (schnelle Gewichtszunahme oder hohe Legeleistung) geziich-
tete Hithnerrassen entweder ausschliesslich fiir die Eier- oder die Fleisch-
produktion verwendet.®0? Eine Zweinutzung wire, da sich diese Zuchtlini-
en flir den jeweils anderen Produktionszweck nicht eignen, unrentabel und
wird daher nicht mehr praktiziert.993 Dies hat zur Folge, dass samtliche
minnliche Kiiken der fiir die Eierproduktion bestimmten Legerassen —
weil sie aufgrund ihres Geschlechts naturgemiss nicht fiir Legezwecke,
zugleich aber auch nicht gewinnbringend fiir Mastzwecke eingesetzt wer-
den konnen und daher ,,unter den herrschenden 6konomischen Bedingun-
gen als nutzlos angesehen werden*“¢%* — in den Briitereibetrieben nach dem
Schliipfen aussortiert und anschliessend mittels Vergasung oder ,,Homoge-
nisierung“0%5 getdtet werden.®%® Die einseitig leistungsorientierte Zucht
hat ferner erhebliche Auswirkungen auf das Wohlbefinden und die Ge-
sundheit der Nutztiere.®0” Als deren Kehrseite werden allgemein die er-
hohte Krankheitsanfalligkeit sowie ein Riickgang der Nutzungs- bzw. Le-

601 Siehe Noskk, Entfremdung, S.46; entsprechend werden die landwirtschaftlich
genutzten Hausschweinrassen — fiir die schnelle Gewichtszunahme geziichtet —
heute schlechterdings als Mastschweine eingesetzt und sind landwirtschaftlich
genutzte Hausrinder entweder Milchkithe oder Mastrinder und Haushiihner ent-
weder Legehennen oder Masthiihner.

602 Siehe Norwoon/Lusk, S. 113 und 127; Masthiihner wurden iiber Jahrzehnte in
eine Richtung geziichtet, dass sie eine hohe tdgliche Gewichtszunahme leisten,
um so eine deutliche Reduktion der Mastdauer zu erzielen. Siehe ErRHArRD/HOY,
S.75.

603 Siehe Scamitz, Einfithrung, S. 16; auch Borowski, S. 34 f.

604 HORNING, S. 105.

605 Siche Art. 183 Abs. 1 TSchV; die Totungsmethode des ,,Homogenisierens™ be-
zeichnet das Zerhéckseln der Kiiken in einem mit rotierenden Messern ausgestat-
teten ,,Homogenisator®.

606 Siche dazu etwa HIRT/MaIsack/MoriTz, § 17 TierSchG, Rn. 49 und Orr, S. 855.

607 Siehe zu den Auswirkungen der einseitigen Leistungssteigerung auf die Gesund-
heit der Nutztiere HORNING, S. 43 ff.; zu den Problemen der einseitig an Hochst-
leistung orientierten, modernen Tierzucht auch PosTiLER, S. 57 ff., Ronrs, S. 544
und WEGNER, S. 556 ff.

129

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

bensdauer der Tiere genannt.®%8 So ist etwa das Herz-Kreislauf-System bei
Mastschweinen aufgrund des iibersteigerten Muskelwachstums tiberfor-
dert, was zu Stressanfilligkeit und stressbedingtem Herz-Kreislauf-Versa-
gen als hdufiger Todesursache (vor der Schlachtung) fiihrt.%%° Bei Mast-
hiihnern hat die durch Zuchtmassnahmen erzielte rasante Gewichtszunah-
me ein Ausmass erreicht, dem das Knochenwachstum nicht mehr beizu-
kommen vermag, sodass der Knochenapparat seine Bewegungs- und
Stiitzfunktion nicht mehr addquat wahrnehmen kann. Dadurch kommt es
bei den Tieren hiufig zu Knochenverkriimmungen und -briichen, Verkriip-
pelungen und einer Abnahme der Bewegungsfahigkeit bis hin zur volligen
Bewegungslosigkeit.'0 Bei manchen Zuchtlinien (etwa bei Mastputen
oder der Rinderrasse der Weissblauen Belgier) ist aufgrund der dispropor-
tionalen Bemuskelung ferner auch eine natiirliche Fortpflanzung nahezu
unmoglich.61!

Das Bild der modernen Nutztierhaltung ist weitgehend geprigt vom
Standard der Massen- bzw. Intensivtierhaltung.6!'2 Als Intensivtierhaltung
wird die heute iibliche, technisierte Stallhaltung von Nutztieren im Gross-
betrieb (in der Regel spezialisiert auf eine Tier- bzw. Nutzungsart) be-
zeichnet, die zur gewinnbringenden Produktion von Fleisch, Milch, Eiern
usw. betrieben wird.®!3 Kennzeichnend fiir die moderne Intensivtierhal-
tung sind zum einen verhédltnisméssig hohe Tierbestdnde auf einer rdum-
lich begrenzten Fliache und zum anderen rationell ausgestaltete Produkti-
onsabliufe, die typischerweise auf die Versorgung einer grossen Anzahl

608 Siehe IpEL, S. 117.

609 Siehe PosTLER, S.60 und WEGNER, S.558f.; auch Caspar, Industriegesellschaft,
S.216.

610 Siehe dazu PosTLER, S. 60 und HORNING, S. 91 ff.; auch Bessel/REITER, S. 222 und
WEGNER, S. 559 f.; auch Mastputen haben gegen Ende der Mastdauer derart gros-
se Brustmuskeln ausgebildet, dass sie nicht mehr aufrecht gehen kdnnen, sondern
nach vorne umkippen oder auf ihrer Brust sitzen miissen. Siehe dazu POSTLER,
S. 60 und ScHMIDT/JASPER, S. 33.

611 Siehe Borowski, S. 34 und ScCHMIDT/JASPER, S. 33.

612 Die Begriffe ,,Massentierhaltung® und ,,Intensivtierhaltung* kdnnen austauschbar
verwendet werden, wobei ersterer Begriff oftmals pejorativ eingesetzt wird, wo-
hingegen letzterer als sachlicher angesehen wird. Siehe dazu und zu diesen Be-
griffen Caspar, Industriegesellschaft, S.209, Raspg, S.21 und SamBraus, Mas-
sentierhaltung, S. 546; dazu auch WISSENSCHAFTLICHER BEIRAT AGRARPOLITIK BEIM
BMEL, S. 66.

613 Siche SamBRrRAUS, Massentierhaltung, S. 546; auch Raspg, S. 21.

130

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Tiere durch moglichst wenige Arbeitskrifte ausgelegt sind.®!'# Nutztiere
werden fiir gewohnlich mit hunderten bis tausenden Artgenossen in engen
Rdumen gehalten; die in der Schweizf!3 zuldssigen Hochstbestinde erlau-
ben pro Betrieb bspw. die Haltung von bis zu 1°500 Mastschweinen,
18’000 Legehennen, je nach Mastdauer 18’000 bis 27°000 Mastpoulets
und von bis zu 300 Mastkélbern.!¢ Der dem einzelnen Tier zur Verfligung
stehende Lebensraum ist daher regelméssig auf ein Minimum beschriankt
und erlaubt oftmals nur ein Aufstehen, Hinlegen und gedringtes Stehen.®!7
So leben z.B. in der Hithnermast auf einem Quadratmeter Stallbodenfldche
bis zu 20 Tiere.®!8 Neben der platzsparenden Haltungsform ist die Inten-
sivtierhaltung ferner geprigt von grosstenteils automatisierter Klimatisie-
rung und Beliiftung sowie — je nach Zweck variierend — kiinstlicher Be-
leuchtung oder Verdunkelung der Ridume, mit wenig Arbeitsaufwand zu
sdubernden Stallbdden (z.B. Spalten- oder Betonbdden), der Rationalisie-
rung und teilweisen Automatisierung der Fiitterung mit speziellen Futter-
mischungen (Kraftfutter und Zusatzstoffe) sowie einer Reduktion der auf
das einzelne Tier fallenden Betreuungszeit.®!” Der tierliche Lebensalltag
wird im Rahmen der modernen Nutztierhaltung im Wesentlichen auf blos-
se Nahrungsaufnahme, Verdauung, Wachstum und gegebenenfalls Repro-
duktion beschrinkt; die normalen, artgeméssen Reize, wie Wechsel im Ta-
ges- und Jahreszeitenrthythmus, gehen grosstenteils verloren.20 Auch die
natiirlichen, angeborenen Verhaltensweisen und Bediirfnisse — wie Spie-

614 Siehe Caspar, Industriegesellschaft, S.209 und SamBraus, Massentierhaltung,
S. 546.

615 In vielen europdischen Landern sind die erlaubten Nutztierbestdnde um ein Viel-
faches grosser.

616 Siehe dazu Art. 2 der Verordnung tiber Hochstbesténde in der Fleisch- und Eier-
produktion vom 23. Oktober 2013 (SR 916.344).

617 Siehe Treutsch, Lexikon, S. 155; zu den gesetzlichen Mindestanforderungen fiir
das Halten von Nutztieren vgl. Anhang 1 TSchV.

618 Vgl. Anhang 1, Tabelle 9-1 (Haushiihner) TSchV, die beim Mastgefliigel ein Be-
legungsgewicht von 15-30 Kilogramm pro Quadratmeter vorschreibt, was bei
einem Endmastgewicht von ca. 1,5 Kilogramm 10-20 Tieren pro Quadratmeter
entspricht.

619 Siehe Casprar, Industriegesellschaft, S. 210 f.; zur Fiitterung, Haltung und Betreu-
ung in der industriellen Tierproduktion siche auch Borowski, S.29ff. und
ScumipT/JAspER, S.281f.; die Haltungsbedingungen moderner (Mast- und Le-
ge-)Hithner, (Milch- und Fleisch-)Rinder und Schweine schildern SAmBRAUS,
Massentierhaltung, S. 549 ff. und Scumitz, Einfithrung, S. 16 ff., iiberblicksartig.

620 Siche Trutsch, Lexikon, S. 155 f.; auch GogtscHEL, Tiere klagen an, S. 70.

131

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

len, Putzen, Bewegung, soziale Kontakte, Nahrungs- und Partnersuche
oder Jungenaufzucht — kénnen weitgehend nicht ausgelebt werden.®?! Die
Intensivtierhaltung wirkt sich in vielféltiger Weise auf das Tierwohl aus,
wobei Caspar zwischen Technopathien (durch die Haltungsbedingungen
entstechende Schmerzen, Leiden und Schiden), Ethopathien (durch die
Haltungsbedingungen ausgeloste Verhaltensstorungen) und Eingriffen am
Korper (etwa Enthornung, Kastration sowie das Kupieren oder Touchieren
von Korperteilen) zur Anpassung des Tieres an die solche Storungen ver-
ursachenden Haltungsbedingungen unterscheidet.®2? Im Allgemeinen wei-
sen Nutztiere, weil die Haltungsbedingungen die tierliche Anpassungsfa-
higkeit tiberfordern,%2? eine erhdhte Krankheitsanfélligkeit und regelmis-
sig haltungsbedingte Korperschiden wie Knochenbriiche und Entziindun-

621 Siehe Noskg, Entfremdung, S.45; so divergieren die Tagesablaufe und Aktivita-
ten von Schweinen in der Natur oder naturnahen Freigehegen stark von jenen der
in modernen Betrieben gehaltenen Schweine. Das natiirliche Verhalten der
Schweine ist von einem 24-Stunden-Rhythmus, vielen Standortwechseln, einem
hohen Anteil Futtersuche und -aufnahme und dazwischen liegenden Ruhephasen
geprégt. Typische, natiirliche Verhaltensweisen sind z.B. das gemeinsame Schla-
fen im Nest, das Harnen und Abkoten fern vom Nest, circa sechs bis elf Stunden
taglich Aktivititen der Futtersuche, d.h. Grasen, Graben, Kauen und insbesonde-
re Wiihlen. Bei wirmeren Temperaturen verbringen Schweine zunehmend Zeit
mit Suhlen und anschliessendem Abscheuern des getrockneten Schlamms an
Baumstdmmen. Am Abend richten Schweine das gemeinsame Schlafnest her und
wiihlen eine Liegemulde. In der modernen Intensivtierhaltung werden die meis-
ten dieser natiirlichen Tagesaktivititen demgegeniiber unterbunden. Hier verbrin-
gen Schweine einen Grossteil des Tages mit Liegen und Stehen in beengten Ver-
hiltnissen — Futtersuche, Suhlen, Nestbau- und Erkundungsverhalten sind unter
diesen Bedingungen nicht oder kaum moglich. Siehe dazu BARTUSSEK, S.68f.
und zum Verhalten der Schweine ausfiihrlich Hoy, S. 105 ff.; das reichhaltige
Verhaltensrepertoire hat sich bei den gezielt geziichteten Hausschweinerassen,
sofern sie in natiirlicher Umgebung leben, im Vergleich zu den Wildschweinen
nur wenig verandert — sie zeigen noch immer die elementaren, natiirlichen Ver-
haltensweisen auf und konnen so auch innert kurzer Zeit wieder verwildern. In
thren Verhaltensweisen ist kein qualitativer Unterschied zwischen Wild- und
Hausschweinen zu verzeichnen, ausser dass letztere schwerfilliger und hinsicht-
lich der Koordination unbeholfener sind. Siche Hoy, S. 105 und PosTLER, S. 57.

622 Dazu ausfiihrlich Caspar, Industriegesellschaft, S.211 ff.; zu den tierschutzrele-
vanten Folgen der Intensivtierhaltung ferner Borowski, S.33ff. und Wissen-
SCHAFTLICHER BEIRAT AGRARPOLITIK BEIM BMEL, S. 93 ff. (mit tabellarischer Uber-
sicht auf S. 95f.).

623 Die Grenzen der Anpassungsfihigkeit der Tiere sind bei der Intensivtierhaltung
erreicht bzw. iiberschritten. Siehe Rours, S. 544.

132

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

gen auf.%2* Die bei Masttieren geforderte Bewegungsarmut und auf
schnelles Wachstum ausgelegte Fiitterung verstirken die bereits zuchtbe-
dingte erhohte Krankheitsanfdlligkeit und unphysiologische Korperent-
wicklung.%?5 Die Haltungsbedingungen — insbesondere prekire Platzver-
hiltnisse, Bewegungs- und Beschéftigungslosigkeit, Monotonie, soziale
Isolation, Stress usw. — verursachen bei den Tieren ferner Verhaltenssto-
rungen®2¢ wie z.B. Aggressionen bis hin zu Kannibalismus®?’ (z.B. Feder-
picken bei Hithnern und Schwanzbeissen bei Schweinen)2® oder Stereoty-
pien®? (z.B. Stangenbeissen oder Leerkauen bei Sauen im Kasten-
stand).%30 Den aufgrund der unnatiirlichen Haltungsbedingungen auftreten-
den Schédden und Stérungen wird wiederum mittels ,,nicht-kurativer Ein-
griffe63! wie dem (teilweise) Entfernen von gefdhrdenden oder gefihrde-
ten Korperteilen (Horner,%32 Schnibel,033 Schwiinze,93* Zihne63d), der vor-
beugenden Abgabe von Medikamenten sowie gezielten Zuchtmassnahmen

624 Sieche Borowski, S. 33 und 36, IRRGANG, S. 562 und auch RaspE, S.26f.; zu den
gesundheitlichen Folgen der Haltungsbedingungen in der Tierproduktion auch
BoeuNcke, S.9ff. und WISSENSCHAFTLICHER BEIRAT AGRARPOLITIK BEIM BMEL,
S. 102 ff.

625 Siehe Borowski, S. 34; auch MaIer, Konsumgesellschaft, S. 199.

626 Zu den bei Nutztieren auftretenden Verhaltensstorungen und deren Ursachen aus-
fithrlich Hoy, S. 135 ff. (Schweine), WINCKLER, S. 101 ff. (Rinder) und BEsSEl/REI-
TER, S. 219 ff. (Hiihner).

627 Kannibalismus kann zwar auch Ausdruck eines natiirlichen Verhaltens sein, stellt
aber in Gefangenschaft unter unnatiirlichen Bedingungen in der Regel eine Ver-
haltensanomalie dar, die mangelndes Wohlergehen und insbesondere Leiden indi-
ziert. Siehe KEELING/JENSEN, S. 88.

628 Siche Borowskl, S.36f., Caspar, Industriegesellschaft, S.213 und Eruarb/Hoy,
S.71; auch SamBraus, Massentierhaltung, S. 550 und WISSENSCHAFTLICHER BEIRAT
AcrarproLITIK BEIM BMEL, S. 96.

629 Stereotypes Verhalten weist insbesondere darauf hin, dass die Umwelt des Tieres
zu wenig stimulierend ist bzw. zu wenig Moglichkeit bietet, natiirliches Verhalten
oder Bediirfnisse auszuleben. Siehe KEELING/JENSEN, S. 86 f.

630 Siehe Casear, Industriegesellschaft, S.214; auch WISSENSCHAFTLICHER BEIRAT
AGRARPOLITIK BEIM BMEL, S. 96.

631 Nicht-kurative Eingriffe sind operative Manipulationen am Tier, die dem Zweck
dienen, das Risiko von Verletzungen von Tieren oder Menschen zu minimieren,
das Management zu erleichtern oder eine bestimmte Produktqualitéit zu erreichen.
Siehe WISSENSCHAFTLICHER BEIRAT AGRARPOLITIK BEIM BMEL, S. 98.

632 Vgl. etwa Art. 17 lit. n TSchV e contrario.

633 Vgl. etwa Art. 15 Abs. 2 lit. ¢ TSchV und Art. 20 lit. a TSchV e contrario.

634 Vgl. etwa Art. 15 Abs. 2 lit. a TSchV.

635 Vgl. etwa Art. 15 Abs. 2 lit. f TSchV.

133

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

zu begegnen versucht — Massnahmen, die darauf abzielen, das Tier den in-
dustriellen Haltungsbedingungen bestmdglich anzupassen, die eigentli-
chen Ursachen aber nicht beheben. %3¢

Am Ende der Mastzeit bzw. der 6konomisch rentablen Leistungserbrin-
gung steht der Transport®3” zum Schlachthof, wo die Schlachtung®3® er-
folgt. Die Beschleunigung des Produktions- bzw. Mastzyklus, einerseits
mittels Massnahmen der Tierzucht, andererseits mittels Haltungsmassnah-
men wie Kraftfutter und Bewegungsmangel, hat zu einer deutlichen Sen-
kung des Schlachtalters gefiihrt.%3 Dieser Beschleunigungsprozess ist et-
wa in der Schweinemast zu beobachten: Wihrend das Mastendgewicht im
Jahr 1800 noch 60 Kilogramm betrug und die Mast zwei bis fiinf Jahre
dauerte, wurde das Mastendgewicht seit 1900 auf ca. 100 Kilogramm ge-
steigert und die Mastdauer (1900 noch elf Monate) auf heute bloss fiinf
Monate reduziert.*0 Das niedrige Schlachtalter exemplifiziert eine allge-
meine Problematik: der moderne Zucht- und Haltungsformen kennzeich-
nende einseitige Fokus auf die Erreichung kurzfristiger Hochstleistungen
zulasten der Nutzungsdauer und Dauerleistung.®*! So wurde auch in der
Milchproduktion eine signifikante Steigerung der kurzfristigen Milchleis-
tung erzielt, die allerdings mit einem erhéhten ,,Verschleiss* der Milchkii-
he einhergeht, sodass die Milchleistung nach einigen Jahren stark ab-
nimmt und die Nutzungsdauer bis zur Schlachtung heute nur noch zwei
bis fiinf Jahre betrégt (bei einer natiirlichen Lebenserwartung von bis zu
20 Jahren).®42 Der Schlachtprozess selbst besteht aus den Vorgingen des

636 Siche Caspar, Industriegesellschaft, S. 215 f., IrRrGang, S. 562 und TeuTsch, Lexi-
kon, S.156; zum Problembereich der nicht-kurativen Eingriffe auch WissEn-
SCHAFTLICHER BEIRAT AGRARPOLITIK BEIM BMEL, S. 98 ff.

637 Auch der Transport zwischen verschiedenen Aufzuchtstellen sowie zwischen
Aufzucht und Schlachtung wirft tierschutzrelevante Fragen auf. Siehe IRRGANG,
S.562; zur tierschutzrechtlichen Problematik des Tiertransports — insbesondere
im EU-Raum — siehe etwa Caspar, Industriegesellschaft, S.218-220, Raspg,
S. 28 f., SaMBRAUS, Massentierhaltung, S.552f. und WISSENSCHAFTLICHER BEIRAT
AcGrarpoLITIK BEIM BMEL, S. 100 ff.

638 Die Tierschutzverordnung definiert Schlachten als ,,T6tung von Tieren zum Zwe-
cke der Lebensmittelgewinnung™ (Art. 2 Abs. 3 lit. n TSchV).

639 Siehe BarTUSSEK, S. 67; so werden etwa Masthdhnchen nach ca. eineinhalb Mo-
naten, Legehennen nach ca. eineinhalb Jahren geschlachtet, wobei die natiirliche
Lebenserwartung von (gesunden) Haushiihnern bei iiber zehn Jahren liegt.

640 Siche dazu BARTUSSEK, S. 67.

641 Siehe PosTLER, S. 59.

642 Siehe dazu PoSTLER, S. 59.

134

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Ausladens und Treibens (teilweise unter Einsatz von Elektrotreibern®43),
des Betdubens, Entblutens und Weiterverarbeitens der Tiere bzw. Tierkor-
per.%* Die Beforderung zum und Ankunft im Schlachthof stellen fiir die
zuvor in einer reizlosen Umgebung gehaltenen Tiere eine psychische und
physische Ausnahmesituation dar, die sie in Angst- und Erregungszustéin-
de versetzt.%4> Dabei treten nicht selten Verletzungen wie Knochenbriiche,
Augenverletzungen und Blutergiisse auf.®* Die weitere Schlachtprozedur
verlauft rationell und weitgehend automatisiert; auch hier ist eine Be-
schleunigung der an industrieller Fliessbandproduktion orientierten Ar-
beitsvorginge zu verzeichnen, zumal die grosse Masse an zu schlachten-
den Tieren nur durch zeiteffizientes Vorgehen zu bewiltigen ist.%47
(Gross-)Schlachthofbetriebe sind daher in der Regel auf maschinelle
Bandschlachtungen ausgelegt, bei der die betdubten Tierkorper an den
Hinterbeinen an Ketten aufgehdngt und ,,von der Stelle des Entblutens bis
zum Verbringen in die Kiihlrdume in gleich bleibender Hohe kontinuier-
lich von Arbeitsplatz zu Arbeitsplatz gefordert“ werden.®*® Die Betiu-
bung, welche als Regel vorgeschrieben ist,%4 wird — je nach Tierart — mit-
tels eines Bolzen- oder Kugelschusses ins Gehirn, Elektrizitit, Gas oder
bei Gefliigel auch mittels eines stumpfen kriftigen Schlages auf den Kopf
vorgenommen.®? Die eigentliche T6tung erfolgt schliesslich durch den
Entblutungsschnitt, d.h. durch das Durchtrennen oder Anstechen von
Hauptblutgefissen im Halsbereich.6! Nach dem eingetretenen Tod durch
Ausbluten folgen weitere Schlachtarbeiten wie das Abbrithen von Korper-
haaren und das Zerteilen des Tierkorpers. Im hektischen Schlachtbetrieb
kommt es indes nicht selten vor, dass Tiere unzureichend oder nicht hin-

643 Siehe Art. 182 TSchV.

644 Zum Schlachtprozess ausfiihrlich TROEGER, S. 510 ff.

645 Siehe Caspar, Industriegesellschaft, S.219; bei Schweinen etwa sind aufgrund
der Hektik, des Blutgeruchs und der Schreie der vor ihnen prozessierten Artge-
nossen regelméssig Stress- und Panikzustiande zu beobachten.

646 Vgl. dazu SOMMER, S. 74; auch Caspar, Industriegesellschaft, S. 219.

647 Sieche WISSENSCHAFTLICHER BEIRAT AGRARPOLITIK BEIM BMEL, S. 101.

648 ZRENNER/HAFFNER, S. 341; siehe hierzu auch Borowski, S. 39 und Raspg, S. 29.

649 Siehe Art. 21 Abs. 1 TSchG i.V.m. Art. 178 TSchV.

650 Siche die ausfiihrenden Bestimmungen zum Betduben in Art. 184 ff. TSchV und
Art. 15 ff. und Anhdnge 1-6 VTSchS (mit spezifizierenden Anleitungen und II-
lustrationen); zu den verschiedenen Betdubungsverfahren vgl. etwa TROEGER,
S.516ff.

651 Siehe Art. 187 Abs. 1 Satz 1 TSchV.

135

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

reichend lange betdubt werden, sodass sie teilweise (wieder) bei Bewusst-
sein und damit schmerzfihig sind, wihrend sie vor dem Entblutungs-
schnitt am Schlachtbiigel hingen, ausgeblutet, ins Briihbad gelegt oder
zerteilt werden.%52 In Zahlen gefasst wurden im Jahr 2013 in der
Schweiz03 letztlich 2°689°327 Schweine, 647°971 Stiere, Ochsen, Kiihe,
Rinder und Kélber sowie tiber 60 Millionen Hiithner®>* (und weitere Tiere,
namentlich Fische) geschlachtet.655

Dieser dusserst fragmentarische Einblick in die gegenwirtige Praxis der
Tiernutzung, insbesondere in die industrielle Tierproduktion, diirfte an-
satzweise aufgezeigt haben, ,,wie weit die Bandbreite der Entbehrungen
der Tiere* reicht.®% Das kurze Leben der Nutztiere ist von erheblichen,

652 Siehe Borowski, S.39, Caspar, Industriegesellschaft, S.220 und KARREMANN/
SCHNELTING, S. 83.

653 In Deutschland wurden im Jahr 2013 im Vergleich iiber 700 Millionen Gefliigel,
iiber 58,5 Millionen Schweine und fast dreieinhalb Millionen Ochsen, Bullen,
Kiihe, weibliche Rinder, Jungrinder und Kélber geschlachtet. Siehe zu diesen
Zahlen Statistisches Bundesamt, ,,Geschlachtete Tiere aus dem In- und Ausland
fiir die Jahre 2000-2014*, https://www.destatis.de/DE/ZahlenFakten/Wirtschafts
bereiche/LandForstwirtschaftFischerei/TiereundtierischeErzeugung/Tabellen/An
zahlSchlachtungen.html (Stand: 16.8.2015) sowie ,,Gefliigelschlachtereien, Ge-
schlachtete Tiere, Schlachtmenge: Deutschland, Jahre, Gefliigelart (Jahr 2013),
https://www-genesis.destatis.de/genesis/online/data;jsessionid=F30147DA55547
A5C6861474C18540DF4.tomcat GO_2 2?operation=abruftabelleBearbeiten&le
velindex=1&levelid=1432749263628 &auswahloperation=abruftabelleAuspraecgu
ngAuswaehlen&auswahlverzeichnis=ordnungsstruktur&auswahlziel=werteabruf
&selectionname=41322-0001&auswahltext=%23Z-1.1.2013&werteabruf=Werte
abruf (Stand: 16.8.2015); weltweit werden jéhrlich {iber 60 Milliarden Landwir-
beltiere flir die Lebensmittelproduktion geschlachtet. Siehe dazu Fleischatlas
2014. Daten und Fakten iiber Tiere als Nahrungsmittel, herausgegeben von der
Heinrich-Boll-Stiftung, Berlin 2014, S. 19.

654 In der Fleischbilanz 2013 des Bundesamts fiir Statistik werden die Gefliigel-
schlachtungen lediglich mit einem Gesamt-Schlachtkorpergewicht von 79’795
Tonnen angegeben. Bei einem Durchschnittsschlachtgewicht von 1,34 Kilo-
gramm pro Tier beim Gefliigel (siche PrRovIANDE, S. 25) ergibt dies {iber 59 Mil-
lionen Schlachtungen. Provianpe beziffert die individuellen Schlachtungen von
Masthiihnern in der Fleischproduktion denn auch mit 59°717°447 (PROVIANDE,
S. 56). Hinzu kommen jahrlich iiber zwei Millionen getotete Eintagskiiken sowie
ca. zwei Millionen getdtete Legehennen in der Eierproduktion.

655 Siehe zu diesen Zahlen Bundesamt fiir Statistik, Fleischbilanz 2013, http://www.
bfs.admin.ch/bfs/portal/de/index/themen/07/03/blank/ind24.Document.21051.xls
(Stand: 16.8.2015).

656 Caspar, Industriegesellschaft, S. 214.

136

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

immerzu auftretenden Schmerzen, Leiden und Schidden durchzogen, in
emotionaler und sozialer Hinsicht verarmt und wird nahezu vollstindig in
den Dienst des Produktionszwecks gestellt.®>7 Im Rahmen der industriel-
len Tierproduktion, in der Tiere ,,in ein 6konomisch ausgerichtetes Nut-
zungssystem** eingesetzt werden, ,,in dem ihre Bediirfnisse betriebswirt-
schaftlich notwendig als Kostenfaktor eingehen® miissen,%%® scheint syste-
matisch negiert zu werden, dass die vom Menschen genutzten Tiere nicht
bloss biologische Organismen oder ,,Biomaschinen®, sondern komplexe,
soziale, empfindungsfihige Lebewesen sind.6% Uberspitzt ausgedriickt
werden Nutztiere ,,primdr als Waren und Produktionsmaschinen angese-
hen und entsprechend behandelt<¢%® — Produktionsmaschinen, die Futter in
Fleisch, Milch und Eier umwandeln und deren Bediirfnisse und Interessen
praktisch unberiicksichtigt bleiben.®®! Dass die geschilderten, realen Ver-
hiltnisse und das durch die einschlidgigen tierschutzrechtsethischen
Grundsitze gezeichnete Bild des Soll-Zustands dissonieren, diirfte nun
deutlich hervorgetreten sein. Ein Abgleich mit der tatsdchlichen Behand-
lung von (Nutz-)Tieren offenbart mithin ein Auseinanderklaffen von Tier-
schutzrechtsethik und Tiernutzungspraxis — eine ,,.Diskrepanz zwischen

657 Siehe Scumitz, Einfithrung, S. 22.

658 Caspar, Industriegesellschaft, S. 209.

659 ,,Sentient beings who have preferences and desires, who are capable of profound
social relationships and who have inherent value apart from their ill use by the
[Animal Industrial, Anm. d. Verf.] Complex, are treated essentially as inanimate
objects, as ,biomachines‘.“ NiBerT, S. 207; vgl. auch Noske, Entfremdung, S. 51;
Henry Sarts aus dem Jahre 1894 stammende Feststellung ist insofern auch heute
noch unvermindert giiltig: ,,The average life of our ,beasts of burden® [...] is from
beginning to end a rude negation of their individuality and intelligence; they are
habitually addressed and treated as stupid instruments of man’s will and pleasure,
instead of the highly-organized and sensitive beings that they are.“ Sacr, S. 28.

660 Schmitz, Einfiihrung, S. 14.

661 Siehe Scumirz, Einfiihrung, S.21 und SINGER, Alle Tiere, S.22; paradigmatisch
hierfir steht das von Junck, S.187 dokumentierte Zitat eines ,,Fleisch- und
Milchfabrikanten® in den 1950er-Jahren in den USA: ,,Wir betrachten unsere Kii-
he in erster Linie als Maschinen [...]. Wir stecken Rohmaterial in Form von Nah-
rung in die ,Maschine‘ hinein und bekommen dafiir Milch und Butterfett heraus.
Bei unserem scharfen Produktionstempo sind die Kiihe nach zweieinhalb Jahren
gewohnlich ,ausgebrannt‘. Liessen wir sie dann wieder zehn oder zwolf Monate
auf die Weide, so wiirden sie sich wohl erholen, aber ich habe ausgerechnet, dass
solche zeitweise Nichtbenutzung der Kiihe als ,Milchmaschinen‘ unrentabel ist.
So schicke ich sie lieber gleich ins Schlachthaus und kaufe fiir das Geld junge,
unverbrauchte Milchkiihe®.

137

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

dem gewollten versprochenen und dem tatsdchlich erreichten Zustand [...]
der vorherrschenden Wirklichkeit“.6¢2 Realiter sind die Lebensbedingun-
gen und -qualitét der meisten vom Menschen genutzten Tiere weit entfernt
von jenem tierschutzrechtsethisch anvisierten Zustand, in dem Tiere als
empfindungsfihige Mitgeschopfe mit Eigenwert behandelt, ihre Wiirde
und ihr Wohlergehen geschiitzt, ihnen keine unnétigen Schmerzen, Leiden
oder Schiaden zugefiigt werden sollten und ihren Bediirfnissen in bestmog-
licher Weise Rechnung zu tragen wire.%03 Namentlich Nutztiere sind einer
weitreichenden und sich verschirfenden, 6konomisch motivierten, ,,vollig
neue[n] Qualitdt der Instrumentalisierung und Verdinglichung® preisgege-
ben.%* Der sich in der aktuellen Tierschutzrechtsethik ausdriickenden
»Subjektivierungstendenz“®%> steht damit die reale und alltédglich prakti-
zierte ,,Objektifizierung des Tieres diametral gegeniiber.%°¢ Im Rahmen
der industriellen Tiernutzung werden Tiere typischerweise nicht als emp-
findungsfdahige Wesen mit Eigenwert und eigenen Interessen behandelt,
sondern wie wirtschaftliche Ressourcen industriell produziert, nach
zweckrationalen Gesichtspunkten verwertet und zu ,,Lieferanten ihres ei-
genen Korpers® reduziert.®¢? Threm Dasein kommt zu kaum einem Zeit-
punkt jener Selbstzweckcharakter zu, wie er der Tierschutzrechtsethik —
zumindest dem grundsétzlichen Bekenntnis nach — vorschweben diirfte:
Als Nutztieren wird ihnen, so CASPAR, ,,durch ihre Produzenten gerade ein-
mal der Status einer Handelsware zugedacht [...]: Die Massen von Tierin-
dividuen, deren Erzeugnisse zum menschlichen Gebrauch bestimmt sind,
haben zu keiner Zeit eine Chance auf Ausbildung eines eigenen, indivi-

662 TeuTtscH, Lexikon, S. 161; ,eine tiefe Kluft zwischen der im Kern richtigen Leit-
idee des Tierschutzgesetzes fiir einen ethisch gepriagten Tierschutz und der géinz-
lich entgegengesetzten Praxis®, so voN Loeper, Einfiihrung, Rn.72; oder mit
HorkHEIMER, Erinnerung, S. 7 ein ,,Widerspruch zwischen theoretischer Humani-
tat und praktischer Barbarei“. Dieser umschreibt die Lebensrealitdt der Nutztiere
an anderer Stelle denn auch als ,,Tierholle in der menschlichen Gesellschaft®.
HorkHEIMER, Wolkenkratzer, S. 380.

663 Siche nur Art. 1 und 4 TSchG.

664 MaIer, Konsumgesellschaft, S. 204 (Hervorh. d. Verf.); die nahezu vollstdndige
Verdinglichung des Tieres ist ein Stliick weit auch systembedingt, zumal diese
faktisch eine wesentliche Voraussetzung fiir eine marktgerechte 6konomische
Nutzung darstellt. Siehe ebd., S. 154.

665 Siche dazu vorne C.11.2.

666 Siehe auch FiscHEr, Rechtssubjekte, S. 156 und Stucki, Die ,tierliche Person®,
S. 303.

667 So GoETscHEL, Tiere klagen an, S. 66 und 68.

138

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

dualisierbaren Seins, keine Moglichkeit, in den Augen ihrer Nutzer mehr
darzustellen als namenlose Produkte der Konsumgiiterindustrie.“0® In die-
ser Existenz zu Fremdzwecken driickt sich vornehmlich bloss ein instru-
menteller (in erster Linie 6konomischer) Wert des Tieres aus,%%° wobei
auch dieser im Grunde — auf das einzelne Tierindividuum bezogen — in zu-
nehmenden Masse schwindet, zumal eine gewisse Quote an ,,Ausfillen* 670
infolge der strapazierenden Haltungs- und Transportbedingungen in der
Massenproduktion — sofern ,,sich dadurch die Produktionsweise insgesamt
weiter rationalisieren ldsst“67! — mit einkalkuliert und in Kauf genommen
wird.®72 Besonders deutlich zeigt sich die Aufldsung jedweden, intrinsi-
schen oder instrumentellen Werts des Einzeltieres an der Praxis der Mas-
sent6tung®”? von ménnlichen Kiiken der Legerassen, sogenannten ,,Ein-
tagskiiken*: Es ist schwer ersichtlich, wie eine ,,Produktionsweise, die von
vornherein darauf angelegt ist, 50 % der geziichteten Tiere ungenutzt als
Abfall zu entsorgen® — und dies aus pekunidren Griinden, zumal als T6-
tungszweck bloss die Vernichtung 6konomisch unrentablen Lebens auszu-
machen ist®7* — mit der Idee der Achtung irgendeines tierlichen Eigen-
werts zu vereinbaren ist.673

Nach allem Gesagten stellt die industrielle Tierproduktion, die sich als
sozialadiquate Tiernutzung durchgesetzt hat, unter Tierschutzaspekten ge-

668 Caspar, Industriegesellschaft, S. 183.

669 Vgl. zum bloss instrumentellen, mit dem 6konomischen Nutzen zusammenfallen-
den Wert von Nutztieren auch CAMENZIND, S. 195 f.

670 Als ,,Ausfille” werden solche Tiere bezeichnet, die vor Erreichen des geplanten
Nutzungsalters ,,vorzeitig Ausscheiden®, also verenden, notgeschlachtet oder ge-
schlachtet werden. Siehe zu den Ausfillen in der Tierproduktion und ihren Ursa-
chen SOMMER, S. 66 ff.

671 MaIer, Konsumgesellschaft, S.203.

672 Siehe MaIEr, Konsumgesellschaft, S.198; wie MAIER, ebd., S.203, feststellt,
kommt dem Einzeltier ,,demnach nicht einmal mehr ein relevanter 6konomischer
Wert zu, der dessen addquate Pflege bzw. unter Umstdnden auch seine medizini-
sche Versorgung rentabel erscheinen liesse™.

673 D.h. jahrlich tiber zwei Millionen méannliche Kiiken in der Schweiz und 45 Mil-
lionen in Deutschland.

674 Siehe Orr, S. 855.

675 Hirt/Maisack/Moritz, § 17 TierSchG, Rn.49; auch Caspar, Industriegesell-
schaft, S.369f., GoerscHiL, Wiirde, S. 156, Ort, S. 855 und ScHNEIDER, Wiirde,
S.235.

139

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

miss CASPAR eine ,,neue Form der Tierqudlerei* dar.%7% Es geht nicht mehr
bloss um gelegentlich im Rahmen der Tiernutzung auftretende Folgen tier-
schutzwidrigen Verhaltens; ,,in der industriellen Gesellschaft gerdt der
Normalfall der Tiernutzung selbst zum eminenten Tierschutzproblem. ¢

2. Ambivalenz des die Tiernutzungspraxis einrahmenden Tierschutzrechts
im Allgemeinen

Der soeben vermittelte Uberblick iiber den Ist-Zustand hat offenbart, dass
die Praxis der Tiernutzung und damit zusammenhéngend der tatséchlich
realisierte Tierschutz noch weit davon entfernt sind, dem hochgesteckten
ethischen Anspruch gerecht zu werden, welcher dem geltenden Tier-
schutzrecht in programmatischer Weise zugrunde liegt.6’® Bereits eine
oberfldchliche Betrachtung der einschlégigen tierschutzrechtlichen Regel-
werke7? und der dort vorzufindenden konkretisierenden Tierschutznormen
leitet indes zur Feststellung tiber, dass sich diese der aktuellen Tierschutz-
rechtsethik eigentlich entgegengesetzte Praxis nicht im rechtsfreien Raum
vollzieht, sondern sich innerhalb des tierschutzrechtlich gedeckten Rah-
mens bewegt.%%0 Die in der industriellen Tiernutzung vorherrschenden
Verhéltnisse stellen mit anderen Worten nicht rechtswidrige Missstinde,
sondern im Tierschutzrecht verankerte und damit rechtlich normierte Nor-
malzustdnde dar.%8! Folglich wire es im vorliegenden Zusammenhang un-
zureichend, hier bloss einen Widerspruch zwischen (Tierschutz-
rechts-)Ethik und (Tiernutzungs-)Praxis zu konstatieren. Vielmehr scheint

676 Caspar, Industriegesellschaft, S. 208 (Hervorh. d. Verf.); so auch ERBEL, S. 1248,
der diese sozialaddquate, modern-industrielle Erscheinungsform der Tiernutzung
als ,,0konomisch-technisierte Tierquélerei” bezeichnet.

677 Caspar, Industriegesellschaft, S. 208 (Hervorh. d. Verf.).

678 So auch von HarBou, S. 587 und MEYER-ABICH, S. 23.

679 Insbesondere die TSchV (SR 455.1) und Verordnungen des BLV etwa zur Zucht
(SR 455.102.4), Haltung (SR 455.110.1) und Schlachtung (SR 455.110.2) von
Tieren.

680 Siehe auch GErick, S. 73 und LApwig, Staatsbiirgerschaft, S. 38.

681 Siehe Gerick, S. 73 und 146; vgl. dazu auch die Hinweise auf die einschldgigen
Tierschutzbestimmungen in der obigen Darstellung der Tiernutzungspraxis
(C.IIL1.); beispielhaft zur rechtlichen Regulierung der ,tierschutzwidrigen®
Missstinde in der Tiernutzungspraxis in ausgewdhlten Bereichen ferner GErIck,
S. 106 ff. (,,Missstinde im Umgang mit Tieren auf Grundlage des Rechts®, nach
deutschem Recht).

140

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

dieser Widerspruch genau genommen zwischen Tierschutzrechtsethik und
tierschutzrechtlich eingerahmter Tiernutzungspraxis zu bestehen und sich
folgerichtig auch auf das die reale Praxis umrahmende und erlaubende
Tierschutzrecht selbst zu erstrecken. Neben die augenfillige Diskrepanz
zwischen Anspruch und Realitdto82 tritt nun also ferner eine prima facie
verwunderlich anmutende Diskrepanz zwischen den tragenden tierschutz-
rechtsethischen Grundsidtzen einerseits und den diese konkretisierenden
Tierschutznormen andererseits. Eine gewisse ,,interne” Widerspriichlich-
keit — zwischen Tierschutzrechtsethik und konkreter Ausgestaltung des
Tierschutzrechts — scheint somit bereits im Tierschutzrecht selbst angelegt
zu sein. Diese gilt es im Folgenden néher zu betrachten und zu ergriinden.

2.1. Tierschutzrecht als Spannungsfeld zwischen Tiernutzung und
Tierschutz

Um diese innere Widerspriichlichkeit des Tierschutzrechts besser zu ver-
stehen, ist es zundchst hilfreich, auf den von Caspar festgestellten Um-
stand der ,,Vermischung der Ebenen der Tiernutzung und des Tierschut-
zes“983 im gegenwirtigen Tierschutzrecht einzugehen. Das im Kern und
seiner Leitidee nach dem ethischen Tierschutz verpflichtete Tierschutz-
recht ist aufgrund seiner Einbettung in anthropozentrisch strukturiertes
umliegendes Recht regelméssig auch anthropozentrisch eingefarbt. Eine
ausserhalb des Tierschutzrechts angesiedelte, dieses massgeblich prigende
Weichenstellung stellt namentlich die von der Rechtsordnung vermittelte
bzw. stillschweigend vorausgesetzte Annahme einer grundsétzlichen Nut-
zungsbefugnis des Menschen tliber Tiere dar. Diese wird im Wesentlichen
unberiihrt als Grundelement ins Tierschutzrecht tiberfithrt, sodass die Nut-
zung des Tieres durch den Menschen dort als etwas Gegebenes unterstellt
wird.%* Wie CaspAr richtig rekonstruiert, ist erst diese ,,Nutzungsbezie-

682 Das Auseinanderklaffen von Tierschutzrechtsethik und Tiernutzungspraxis, siche
soeben C.III.1.

683 Dazu und zur darauf grilndenden begrifflichen Unschirfe des Tierschutzbegriffs
CASPAR, Industriegesellschaft, S. 177.

684 In paradigmatischer Weise kommt dieser das Tierschutzrecht pragende, eine Nut-
zungsbefugnis des Menschen implizit voraussetzende Leitgedanke etwa im Be-
richt der Geschéftspriifungskommission des Standerates iiber Vollzugsprobleme
im Tierschutz zum Ausdruck: ,,Der Mensch ist frei, die Tierwelt zu nutzen, doch
hat er diese Freiheit in Verantwortung und Respekt gegeniiber den Tieren wahr-

141

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

hung konstitutiv fiir die Ausformung [...] des Tierschutzes*. Ausmass und
Inhalt des Tierschutzes sind dabei vom ,,vorbefindlichen Faktum der je-
weiligen Ausgestaltung der Praxis der Tiernutzung abhéngig. [...] Nicht
der Tierschutz ist in dieser Beziehung prioritér, sondern das Interesse des
Menschen an der Nutzung von Tieren, aus dem sich der Gedanke der Be-
riicksichtigung der Interessen von Tieren erst ableitet.“085 Die Gegeben-
heit der Tiernutzung wird mit anderen Worten als vorgefundener Gegen-
stand ans Tierschutzrecht herangetragen, das sich darauf aufbauend als
Korrektiv zu den von der (vor-)bestehenden Tiernutzungspraxis hervorge-
brachten Tierschutzproblemen formiert. Das um die faktisch und als be-
rechtigt vorausgesetzte Tiernutzung herum organisierte Tierschutzrecht686
stellt sich folglich als Spannungsfeld zwischen Tiernutzung und Tierschutz
dar, in dem tierliche Schutz- und menschliche Nutzungsinteressen kolli-
dieren und miteinander konkurrieren.®®” Es entzieht Tiere dem beliebigen
Zugriff, indem es ,,menschliche Interessen 6konomischer, aber auch wis-
senschaftlicher und hedonistischer Art [...] bis zu einem gewissen Grade
begrenzt* und zuriickdréngt;®8 umgekehrt kénnen aber auch menschliche
Nutzungsinteressen die fiir Tiere vorgesehenen Schutzsphédren beschnei-
den. Die resultierenden Tierschutznormen bilden entsprechend einen
,,Kompromiss zwischen den Schutz- und den Nutzungsanspriichen*¢8? ab

zunehmen.” BB1 1994 1 618, S. 622; dhnlich Lorz, S. 475, welcher als Leitidee
des Tierschutzrechts festhilt, ,,dass der Mensch die Tiere fiir seine Zwecke benut-
zen und abnutzen, brauchen und verbrauchen darf* — er darf sie einfach nicht
missbrauchen.

685 Caspar, Industriegesellschaft, S. 181 (Hervorh. d. Verf.); diese festgestellte Prio-
ritdt der Tiernutzung im Verhdltnis zum Tierschutz widerspiegelt indes nicht
bloss eine normative, sondern auch eine logische Rangordnung, zumal sich der
Tierschutz hier begrifflich erst aus dem Gegenbegriff der Tiernutzung herleitet
und ohne Letzteres — einen von einem Nutzungsgedanken getragenen, intentiona-
len Umgang des Menschen mit Tieren — im Allgemeinen kaum Regelungsbedarf
fiir Ersteres — den unter ethischen Gesichtspunkten richtigen, gerechten Umgang
mit Tieren — bestiinde. Siehe dazu ebd., S. 180 f.

686 Siche dazu auch ScHAFFNER, Rabbit, S. 1.

687 Sieche BBI 2003 657, S.673: ,,Der Tierschutz steht in Konkurrenz zu anderen
Rechtsetzungsbereichen, in denen Tiere betroffen sind, vor allem mit dem Land-
wirtschaftsrecht. Die Landwirtschaft nutzt Tiere mit dem Ziel, einen Ertrag zu er-
wirtschaften; das Tierschutzrecht setzt dieser Nutzung Grenzen.“; siche auch
BoLLIGER/GOETSCHEL/RICHNER/SPRING, S. 10f., JEDELHAUSER, S.112 und KrLEy/
SiGrisT, S. 36.

688 Siehe von DER PFORDTEN, Beriicksichtigung, S.233.

689 BBI 2003 657, S. 661.

142

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

— eine ,,Synthese zwischen den Interessen des Menschen am Tier und den
vom Menschen im Gegenzug respektierten Interessen des Tieres. 60

Ein sich so konstituierendes Tierschutzrecht weist naturgemiss eine /i-
mitierte inhaltliche Zielsetzung und begrenzte Schutzmdglichkeiten auf,
vermag sich der ethisch begriindete Tierschutz doch von vornherein nur
innerhalb des Rahmens der (Tieren tendenziell abtréglichen) Tiernutzung
zu entfalten.®®! Unter Berlicksichtigung seiner Grundstruktur kann es im
geltenden Tierschutzrecht nicht darum gehen, die als solche gewihrleistete
Tiernutzung grundsétzlich in Frage zu stellen oder in ihrem Bestand anzu-
tasten,®2 wohl aber darum, sie hinsichtlich ihrer tierschiddlichen Folgen
abzumildern und gewissen Schranken zu unterstellen, indem die Nut-
zungsmodalititen zum Schutze der Tiere reguliert werden.%3 Das Tier-
schutzrecht hilt dem Diktat der 6konomischen Rentabilitdt das moralische
Postulat des Tierschutzes entgegen und vermag so zwar das reale ,,Prob-
lem der totalen Verdinglichung des Tieres durch Industrie und Wirtschaft®
zu entschérfen,%* indes kaum dessen eigentlichen Ursachen zu adressie-
ren. Es wirkt folglich in erster Linie korrigierend und schadensbegren-
zend®3 — eine auf Minimierung statt Verhinderung beschrankte Wirkungs-
weise, welche auch das Oberste Gericht Israels in einem Urteil bemerkte,
in dem es um die Génsestopfleberproduktion®® ging: ,,[W]e would like to
comment on the problematic language of section 1 of the regulations. This
section [...] states that the purpose of the Regulations is ,to prevent the
geese’s suffering‘. Clearly these regulations do not prevent suffering, at
best they minimize, to some extent, the suffering caused.“%%7

690 Caspar, Industriegesellschaft, S. 181.

691 Vgl. dazu auch Caspar, Industriegesellschaft, S. 175 ff. und Gerick, S. 94.

692 Eine grundsitzliche Nutzungsberechtigung des Menschen wird in geltendem
Tierschutzrecht unterstellt — das ,,Ob* der Tiernutzung ist mithin stillschweigend
positiv entschieden. Das Tierschutzrecht handelt in der Folge bloss vom ,,Wie®,
von der Art und Weise der Tiernutzung. Vgl. dazu FRaNCIONE/CHARLTON, Advoca-
cy, S. 8.

693 Siche MicheL, Tierschutzgesetzgebung, S.596f. und Caspar, Industriegesell-
schaft, S. 176 f.

694 Siehe GERDES, S. 159.

695 D.h. ,,zur Begrenzung, aber nicht zur Vermeidung tierischen Leids.* GErick, S. 73
(Hervorh. d. Verf.).

696 Die Herstellung von Stopfleber ist in der Schweiz verboten (Art. 20 lit. e TSchV).

697 Supreme Court of Israel Sitting as the High Court of Justice, Noah v. Attorney
General, 11.8.2003, HCJ 9232/01, Judgment Justice A. Grunis, Nr. 17 (Hervorh.
d. Verf.); vgl. zu diesem israelischen Urteil auch SULLIVAN/WOLESON.

143

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

2.2. Tierschutz- oder ,, Tiernutzrecht*?

Zumal die geltenden Vorschriften das Schutzniveau nach mancher Ansicht
,derart niedrig ansetzen, dass es schwer fillt, darin faktisch mehr zu sehen
als die gesetzliche Legitimation einer quélerischen Behandlung zum Zwe-
cke der industrialisierten Ausbeutung von lebenden und schmerzempfind-
lichen Kreaturen,%%8 scheinen diese indes weniger einen ausgewogenen
Kompromiss zwischen tierlichen Schutz- und menschlichen Nutzungsin-
teressen zu widerspiegeln, als vielmehr weitreichende Konzessionen zu-
gunsten der Tiernutzung und zulasten der Tiere unter dem Etikett des Tier-
schutzrechts zu verbriefen. In Anbetracht der inhérent tierschddigenden,
sich aber innerhalb des tierschutzrechtlich vorgesehenen Rahmens vollzie-
henden Tiernutzungspraxis handelt sich gegenwiértiges Tierschutzrecht, so
CaspAr, den Vorwurf ein, tatsichlich gar kein Tierschutz-, sondern ein
»liernutzrecht zu sein, das ,,zum grossen Teil nicht Normen des Tier-
schutzes, sondern Tiernutzungsnormen* enthalte.®® In diese Richtung be-
merkt auch Raspg, dass etwa der grundsétzliche Lebensschutz im deut-

698 Caspar, Industriegesellschaft, S. 177; vgl. hierzu auch die im Bericht der Ge-
schiftsprifungskommission des Standerates erwahnte Kritik, in seiner konkreten
Ausgestaltung verkomme das Tierschutzrecht zu einem ,,Tierschutz in Zentime-
tern®, mit der Folge, ,,dass eine Tierhaltung durchaus legal sein konne, ohne tier-
gerecht zu wirken. BB1 1994 1 618, S. 625.

699 Caspar, Industriegesellschaft, S. 30; oder gar ,,Normen, die eine Tierquélerei ge-
setzlich legitimieren®, so LEONDARAKIS, ,, Tierschutz®, S.23; zu diesem Vorwurf
auch E1sen, S. 61, ErBeL, S. 1236, FiscHER, Differenz, S. 181, MUTHERICH, Spezie-
sismus, S.83, RICHNER, S.66 und WaLpau, S.96f.; dhnlich auch KymLicka/
DonaLDsoN, S. 132 (Fn. 29) zu den ,,so-called animal welfare laws*: ,,Their goal
is not to protect animals, but to provide legal cover to those who benefit from
harming animals. These laws exempt most harmful practices [...] from any scruti-
ny, and are almost never monitored and enforced, yet allow exploiters to claim
that their practices are in compliance with animal welfare laws. (Hervorh. d.
Verf.); aus US-amerikanischer Sicht auch Bryant, Childhood, S.61f. (,,These
laws [...] are so favorable to the interests of those ostensibly restrained by them
that [...] flesh food producers would fight for exactly these laws if they did not
exist. Such laws provide them with ample coverage to inflict horrendous suffer-
ing while wearing the mantle of complying with [...] laws that purport to protect
animals.*) und KeLcH, Non-Property Status, S. 234 f. (,,While many laws [...] cite
animal protection as their goal and/or purpose, these statutes have nonetheless
had little impact on the major areas of animal exploitation in animal experimenta-
tion and farming. This statutory law is largely just another mechanism protecting
the property interests of owners in their animals.®).

144

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

schen Tierschutzgesetz’% als zwiespiltig zu beurteilen sei. Nicht nur die
Praxis konterkariere den angestrebten Schutz des tierlichen Lebens, son-
dern auch die tibrigen Normen des Tierschutzrechts selbst. In der Gesamt-
betrachtung stelle sich die Rechtslage daher, {iberspitzt formuliert, eher so
dar: ,,Ziel dieses Gesetzes ist es, das Leben der Tiere zu schiitzen, daher
regelt dieses Gesetz ausfiihrlich wie Tiere zu téten sind.“7%! So betrachtet
erscheint geltendes Tierschutzrecht daher in erster Linie als Kodifizierung
der vorherrschenden Tiernutzungspraktiken und ,,mildtdtiger Regelungs-
annex einer Gesamtstrategic zur Okonomisch effizienten Tierverwer-
tung®.702

Obschon die in einer solchen ,,.Demaskierung™ des Tierschutzrechts
zum Ausdruck kommende Kritik m.E. in praktischer Hinsicht durchaus
seine Berechtigung hat, diirfte sie insofern doch unzutreffend sein, als sie
geneigt ist, den spezifischen Charakter des gegenwértigen Tierschutz-
rechts zu verkennen, das sich ja gerade im Spannungsfeld zwischen vorge-
fundener Tiernutzung und diese abmilderndem Tierschutz konstituiert.
Unter Beriicksichtigung seiner Grundstruktur kann gegenwértigem Tier-
schutzrecht kein ,,absoluter Tierschutzbegriff zugrunde gelegt werden,
der ausschliesslich Aspekte des ethischen Tierschutzes beriicksichtigen
wiirde. Vielmehr ist pragmatisch von einem ,,relativen Tierschutzbegrift™
auszugehen, der sich aus dem Gegenbegriff der Tiernutzung herleitet und
der auf eine Verbesserung des Tierwohls in Relation zur vorher bestehen-
den Praxis der Tiernutzung abzielt.”9® Zwar mag das Tierschutzrecht in
seiner derzeitigen Auspragung zu einem beachtlichen Ausmass von Nut-

700 §1 Satz 1 TierSchG: ,,Zweck dieses Gesetzes ist es, aus der Verantwortung des
Menschen fiir das Tier als Mitgeschopf dessen Leben und Wohlbefinden zu
schiitzen®.

701 Raspg, S. 195.

702 Caspar, Industriegesellschaft, S. 177 (Hervorh. d. Verf.); letztlich scheint vor die-
sem Hintergrund auch das Grundbekenntnis zum ethischen Tierschutz gleichsam
zum ,,Lippenbekenntnis* zu zerrinnen — geméss voN HarBou, S. 587 ,,dringt sich
zuweilen gar der Verdacht auf, das Lippenbekenntnis zu einem punktuellen, nicht
selten vorrangig &sthetisch-vordergriindigen, ,Tierschutz® diene eher als Feigen-
blatt fiir eine ansonsten im grossen Massstab sich vollziehende Degradierung des
Tiers zum blossen Produkt innerhalb anonymisierter Tierfabriken®.

703 Siche Caspar, Industriegesellschaft, S. 178; gleichwohl ist hier nicht zu iiberse-
hen, dass einem solcherart beschaffenen Tierschutzrecht eine gewisse Ambiva-
lenz anhaftet, kann hiernach doch ,,unter das Etikett , Tierschutzrecht® letztlich je-
de Rechtsnorm fallen, die ein verbindliches Minimum bei der Tiernutzung anord-
net.“ Ebd., S. 181 f.

145

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

zungserwagungen geleitet sein; dabei darf aber nicht iibersehen werden,
dass es zugleich auch gewisse tierschidliche Folgen eindimmt und sich so
fiir die betroffenen Tiere gegeniiber einem regulierungsfreien Zustand
deutlich vorteilhafter auswirkt.”% Gegenwértiges Tierschutzrecht kann da-
her im Grunde weder als reines (ethisches) Tierschutzrecht noch als ,, Tier-
nutzrecht” ausgewiesen werden, sondern wére eigentlich als hybrides
ierschutz-/-nutzrecht zu charakterisieren — als zum Schutz der Tiere er-
lassenes Tiernutzungsregulierungsrecht, das sowohl anthropozentrische
Elemente als auch das Leitbild des ethischen Tierschutzes in sich ver-
eint.”05

2.3. Tierschutzrecht zwischen Humanisierung und ,,Institutionalisierung®
der Tiernutzungspraxis

Die unter dem Schlagwort ,, Tiernutzrecht” formulierte Kritik dokumen-
tiert schliesslich eine tieferliegende Dynamik des gegenwirtigen, zwei wi-
derstreitende Zielsetzungen (Tiernutzung und Tierschutz) in sich vereinen-
den Tierschutzrechts. Der grundsitzliche Konflikt, der zwischen dem Be-
streben, Tiere zu schiitzen und Tiere zu nutzen naturgeméss besteht, kann
in diesem nicht aufgeldst, sondern lediglich abgebildet und durch Regulie-
rung der Nutzungsmodalitdten abgeschwicht werden.’% Dabei werden
zwar einerseits die in der vorgefundenen Tiernutzungspraxis real produ-
zierten Tierschutzmissstéinde ,,durch Schutzgesetze geregelt und in ihren
Exzessen abgemildert®,’"7 andererseits aber, so wird zuweilen dargetan,

704 Siehe BINDER, Regulation, S. 83 (,,.Legal provisions that aim to reduce pain and
suffering may seem marginal and even flawed [...], but they may well make all
the difference for an animal whose well-being is presently at stake.*); auch Rap-
FORD, S. 394 f.

705 Caspar, Industriegesellschaft, S. 178, spricht insofern von einem ,,Doppelmotiv
Tiernutzung/Tierschutz®, bzw. von einem ,,Biindel von Motiven, bei dem der
Tierschutz ein Beweggrund unter verschiedenen anderen, nicht aber allein das
bestimmende Movens sein mag*; geméss JEDELHAUSER, S. 57 kann aufgrund die-
ser anthropozentrischen Einfirbung bzw. Uberlagerung der Motive ,.nicht leicht-
hin von einem rein ethisch motivierten Tierschutzrecht [...] gesprochen werden,
jedoch sicherlich von einem vorrangig ethisch motivierten Tierschutzrecht, das
sich zudem explizit zu seiner ethischen Motivation bekennt und sich auf diese be-
ruft.

706 Siehe TeuTscH, Lexikon, S. 249.

707 Fischer, Differenz, S. 181.

146

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1II. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

zugleich die dafiir ursdchlichen Verhiltnisse — ebendiese Tiernutzungspra-
xis — rechtlich eingerahmt und dadurch gefestigt.’%® In gewisser Hinsicht
konnte demnach behauptet werden, dass gegenwirtiges Tierschutzrecht
eine ambivalente Doppelfunktion™ zwischen Humanisierung und ,,Insti-
tutionalisierung® der Tiernutzungspraxis und der mit ihr verbundenen
,,Gewalt“710 an Tieren wahrnehme, zumal dieses, wie auch PETERs fest-
stellt, die fiir die industriegesellschaftliche Tiernutzung konstitutive ,,all-
tagliche massenhafte Gewalt gegen Tiere nach wie vor zu[lasst]“.7!! Aus
dieser Perspektive fungiert es neben seiner Schutzfunktion, so BEIRNE,
auch als wirkméchtiger struktureller Mechanismus zur Konsolidierung der
mit der ordentlichen Nutzung von Tieren einhergehenden, ,,institutionali-
sierten Gewalt“7!2 an Tieren.”!3 So bewirke gegenwirtiges Tierschutzrecht

708 Siehe auch Bourke, S. 133 (,,animal welfare legislation is often used not just to
protect animals but also to regulate, and indeed facilitate, the ongoing use of ani-
mals.”); vgl. auch MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 595-597.

709 Zu dieser ambivalenten Doppelfunktion modernen Tierschutzrechts grundlegend
FiscHeRr, Differenz, S. 179 ff.

710 Mit ,,Gewalt™ wird vorliegend in erster Linie die direkte, physische Gewalt ange-
sprochen, d.h. — mit BuscHkA/GUTIAHR/SEBASTIAN, Gewalt, S. 75 — die mit unter-
schiedlichen Mitteln betriebene physische Verletzung oder Schidigung eines
empfindungsfiahigen Wesens; das Phidnomen ,,Gewalt wird gemeinhin auf drei
Ebenen analysiert: als materielle bzw. direkte, strukturelle und symbolische bzw.
kulturelle Gewalt. Gewalt findet hiernach nicht nur mittels der Verletzung des
Korpers statt, sondern ist auch in gesellschaftliche Strukturen und Symbolsyste-
me (etwa Sprache) eingelagert. Der Kernbereich von Gewalt stellt indes die di-
rekte, personale, materielle, physische (oder psychische) Gewalt dar, d.h. auf eine
vorsitzliche Schadigung der korperlichen oder geistigen Unversehrtheit abzielen-
de Aktivitdten bzw. die physische Zwangseinwirkung von Akteuren auf Men-
schen (oder Sachen) — oder, wie BuscHkA/GUTIAHR/SEBASTIAN, Gewalt, S. 75 und
Fiscuer, Differenz, S. 174 f. einleuchtend erldutern, auch Tiere —, die bestimmte
physische oder psychische Folgen zeitigt. Mdgliche Gewalthandlungen reichen
dabei von der Korperverletzung iiber die Misshandlung und Folter bis zur dusser-
ten Grenze, dem Tod — dem ,,Definitivum aller Gewalt®. Siehe hierzu IMBUSCH,
S. 21 ff.; auch Curist/GuUDEHUS, S. 2 ff.

711 PetERS, Liberté, S. 13.

712 Zum Begriff der institutionalisierten Gewalt an Tieren als Gewaltkomplex, der
vielfiltige Ebenen (direkte, strukturelle, symbolische Gewalt) und Formen kol-
lektiver Gewalt umspannt, grundlegend BuscHkA/GUTIAHR/SEBASTIAN, Gewalt,
S. 75 ft.; auch DEMELLo, S.237ff.; zum Begriff der kollektiven (Makro-)Gewalt
im Allgemeinen ImBuscH, S. 30 ff.

713 Siehe BERNE, S. 129; ein Spezifikum der institutionalisierten Gewalt ist, dass sie
von einem gesellschaftlichen ,,Mandat™ getragen ist, ,,nicht trotz, sondern auf-

147

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

etwa, dass die mit der Tiernutzung auftretenden ,,Gewalthandlungen an
Tieren nicht abgeschafft, sondern reformiert und dadurch weiter legiti-
miert werden’!% — also einen zweischneidigen Schutz der Tiere ,,kombi-
niert mit der Legalisierung ihrer fortgeschriebenen gewaltsamen® Nut-
zung.”3 Aufgrund dieser Doppelfunktion diirfte gegenwirtiges Tier-
schutzrecht ein Stiick weit auch zur Stabilisierung eines durch die Tiernut-
zungspraxis begriindeten ,,Gewaltverhéltnisses“716 beitragen, das es
gleichzeitig humanisieren und in seinen Gewalterscheinungen abmildern
soll.7'7 Paradoxerweise wiirde es damit gleichsam seine eigenen Existenz-
bedingungen aufrechterhalten, indem es so genau jene Verhéltnisse perpe-
tuierte, welche Tiere an erster Stelle schutzbediirftig machen und den
(rechtlichen) Tierschutz {iberhaupt erst notwendig werden lassen.”18

Die aufgeworfene Problematik soll hier nicht weiter vertieft werden,
diirfte allerdings wieder die begrenzte Reichweite des geltenden Tier-
schutzrechts verdeutlichen.”!” Ein solcherart ambivalent verfasstes Tier-
schutzrecht vermag jedenfalls in erster Linie bloss, aber immerhin einen

grund der gesellschaftliche[n] Normordnung vollzogen® und insbesondere auch
von staatlichen Institutionen gefordert, in einen rechtlichen Rahmen eingesetzt
und dadurch legitimiert und verfestigt wird. Siehe dazu BuscHka/GUTIAHR/SEBAS-
TIAN, Gewalt, S. 76 f. und ImBUscH, S. 30.

714 BuscHKA/GUTIAHR/SEBASTIAN, Gewalt, S. 77; vgl. auch MicrEL, Tierschutzgesetz-
gebung, S. 594 (,,Recht als strukturell konservativer Diskurs dient héufig dazu,
bestehende (Macht-)Verhiltnisse zu legitimieren und abzusichern.®).

715 FiscHER, Differenz, S. 180; vgl. auch Rasmussen, S. 255 f. und WirtH, S. 70 f.; zur
Verfestigung der institutionalisierten Gewalt an Tieren durch das Tierschutzrecht
(aus der Sicht des US-amerikanischen Rechts) FrRancione, Property, S. 134 ff.

716 Gemiss FiscHER ist ,,das heutige System professionalisierter, rechtlich geregelter,
biirokratisch organisierter und staatlich subventionierter, also im Sinne der Ent-
personalisierung, der Formalisierung und der Integrierung in die soziale Ordnung
hochgradig institutionalisierter Gewalt gegen Tiere* als ,,Gewaltherrschaft iiber
Tiere* zu kennzeichnen. FiscHer, Differenz, S.175 (Hervorh. d. Verf); diese
Charakterisierung des Mensch-Tier-Verhdltnisses als Gewalt- und Herrschaftsver-
héltnis findet sich etwa auch bei CHIMAIRA, S. 14, GEISTLINGER, S. 65, MOLLER,
S. 273 f. und WirtH, S. 64 und 66.

717 In diesem Bestreben, ,,die Misshandlung von Tieren zu humanisieren®, sei gegen-
wartiges Tierschutzrecht letztlich, so FiscHer, Differenz, S.181, von einer
»Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen™ gekennzeichnet: der ,,Zivilisierung der
Barbarei“ — der ,,Humanisierung des Inhumanen®.

718 Siehe auch Rasmussen, S. 260 (,,legal protection of animals can, on the one hand,
provide a tangible benefit to animals even as it can reinforce particular relation-
ships of power that necessitate the legal intervention in the first place*).

719 Siehe dazu bereits vorne C.II1.2.1.

148

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

peripheren Schutz vor exzessiver, ,,abdingbarer” oder schlechterdings in-
humaner Gewalt’?0 zu errichten, wird dabei aber die restliche, mit der
Tiernutzung notwendig einhergehende Gewalt’?! weitgehend verfehlen
missen.’??

3. Drei grundlegende Defizite des Tierschutzrechts im Besonderen

In Anbetracht der ambivalenten Grundbeschaffenheit des geltenden Tier-
schutzrechts diirfte nun nachvollziehbar sein, weshalb die sich an einem
ethischen Tierschutz ausrichtende Tierschutzrechtsethik mit der konkreten
Ausgestaltung des Tierschutzrechts dissoniert, zumal Letzteres kaum ,,rei-
nes* ethisches Tierschutzrecht in dem Sinne darstellt, dass es ausschliess-
lich auf den Schutz der Tiere gerichtet wére, sondern zugleich immer auch
ibergeordnete Nutzungsinteressen wahrt.”?3 Ein solcherart durchmischt
konzipiertes Tierschutzrecht ruft naturgemiss Widerspriiche hervor. Um
dies weiter zu veranschaulichen, sollen nachfolgend im Speziellen drei
wesentliche Inkonsistenzen des geltenden Tierschutzrechts gesondert be-
trachtet werden.

3.1. Ungleichbehandlung von Tieren je nach Nutzungszweck

Eine grundlegende Inkonsistenz liegt zundchst in der auf den Nutzungs-
zweck abstellenden Andersbehandlung von gleichen oder vergleichbaren

720 Als Beispiele fiir Vorschriften, die aus Tierschutzgriinden gewisse exzessive
Handlungen verbieten, sind etwa zu nennen: Art. 20 lit. a TSchV (Hiihnerschna-
bel diirfen nicht coupiert (wohl aber touchiert) werden), Art. 18 lit. b TSchV (die
Zidhne von Ferkeln diirfen nicht abgeklemmt (wohl aber abgeschliffen) werden);
Art. 183 Abs.2 TSchV (lebende Kiiken diirfen nicht aufeinander geschichtet
(wohl aber lebendig zerhickselt oder vergast) werden), oder auch Art. 178 Abs. 3
TSchV (die Totung von Froschen ist ohne Betdubung nur zuléssig, ,,wenn die
Frosche bei der Schlachtung in gekiihltem Zustand gekdpft werden und der Kopf
sofort vernichtet wird*); als schlechterdings inhuman verboten ist z.B. die Stopf-
leberproduktion (Art. 20 lit. ¢ TSchV).

721 Zu den mit der industriellen Tierproduktion notwendig verbundenen Tierschadi-
gungen siche etwa HaLteman, S. 123 f. sowie die Darstellung vorne C.II1.1.

722 Siche IBraHIM, S. 188 f.; zur ,,institutionalisierten Gewalt™ an Tieren als ,,blinder
Fleck im geltenden Tierschutzrecht auch hinten C.II1.3.3.

723 Vgl. dazu auch Caspar, Industriegesellschaft, S. 175 ff. und Gerick, S. 94.

149

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Tieren begriindet.”>* Rechtlicher Ausgangspunkt fiir diese Ungleichbe-
handlung bildet die in Art. 2 Abs.2 TSchV normierte Einteilung von Tie-
ren in die Kategorien der ,,Heimtiere®, ,,Nutztiere“ und ,,Versuchstiere*, 25
welche mit unterschiedlichen gesellschaftlichen Praktiken und Schutzvor-
schriften verbunden sind. Hinsichtlich der praktischen Auswirkungen ver-
lauft die entscheidende Trennlinie zwischen den Heimtieren, die aus emo-
tionalem Interesse als individuelle Gefahrten im Haushalt gehalten werden
und mit welchen eine verfeinerte Sensibilitdt und Fiirsorge kultiviert wird,
und den weitgehend entindividualisierten Nutz- und Versuchstieren, die
aus wirtschaftlichen oder wissenschaftlichen Motiven genutzt werden.”26
Nicht bloss im gesellschaftlichen,’?” sondern auch im rechtlichen Umgang
mit Tieren zeichnet sich hier eine Art ,,Zweiklassengesellschaft“728 ab,

724 Siehe zu dieser Inkonsistenz auch MicHEL/STucki, S. 236 f.; auch Marer, Paradig-
menwechsel, S. 128, identifiziert ,,die Etablierung von zwei gravierend unter-
schiedlichen Schutzniveaus hinsichtlich der Haltung von Heim- bzw. Nutztieren®
als wesentliches Defizit des geltenden Tierschutzrechts; &hnlich auch KREPPER,
Affektionswert-Ersatz, S.718; O’SurLivan, S.5 bezeichnet diese Ungleichbe-
handlung von Tieren im Verhdltnis zu anderen (gleichen oder vergleichbaren)
Tieren einzig aufgrund der Zweckbestimmung als ,,internal inconsistency* und
charakterisiert diese folgendermassen: ,,The internal inconsistency means that the
life of nonhuman animals is like a lucky-dip or lottery. For those born in the right
setting with a particular set of attributes life can be wonderful. But for animals in
the wrong setting, even if they possess precisely the same attributes, life may be
characterised by legally sanctioned misery, exploitation and abuse*.

725 Heimtiere sind jene Tiere, die aus Interesse am Tier oder als Gefdhrten im Haus-
halt ohne kommerzielle Absichten gehalten werden oder fiir eine solche Verwen-
dung vorgesehen sind (Art. 2 Abs. 2 lit. b TSchV). Als Nutztiere werden jene Tie-
re erfasst, die direkt oder indirekt zur Produktion von Lebensmitteln oder fiir eine
bestimmte andere Leistung gehalten werden oder dafiir vorgesehen sind (Art. 2
Abs. 2 lit. a TSchV). Als Versuchstiere werden schliesslich jene Tiere definiert,
die in Tierversuchen eingesetzt werden oder zur Verwendung in Tierversuchen
vorgesehen sind (Art. 2 Abs. 2 lit. ¢ TSchV).

726 Siehe MaIer, Konsumgesellschaft, S. 170 und 205; Spaemann, Tierschutz, S. 74
weist in diesem Zusammenhang auf die ,,Perversitit der gegenwértigen Praxis®
hin, in der ,,wir unsere verfeinerte Sensibilitit durch den Umgang mit den Haus-
tieren befriedigen und davon getrennt eine Praxis institutionalisieren, gegen die
wir diese Sensibilitit abschirmen und in der Tiere einfachhin als ,Sachen‘ behan-
delt werden®.

727 Die Andersbehandlung von Heim- und Nutztieren widerspiegelt eine allgemeine
Ambivalenz im Mensch-Tier-Verhéltnis. Siehe BuscHKA/GUTIAHR/SEBASTIAN,
Gesellschaft, S. 22.

728 MaIer, Konsumgesellschaft, S. 205.

150

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1II. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

kann die durch den jeweiligen Verwendungszweck bestimmte Zuordnung
zur einen oder anderen Kategorie doch zu teilweise erheblich divergieren-
den Schutzniveaus hinsichtlich der Zucht, Haltung und Tétung von Tieren
— grundsitzlich auch ein und desselben Tieres’?® — fiihren.”39

Eine solche Andersbehandlung von gleichartigen Tieren je nach Ver-
wendungszweck lduft im Ergebnis auf einen kontextabhidngigen Schutz hi-
naus, der sich nicht vom Tier und seinem inhdrenten Schutzbediirfnis her
bestimmt, sondern sich primér nach der Nutzungsart richtet.”3! Der be-
stimmende Einfluss des Nutzungszwecks auf das Ausmass des einem Tier
konkret zukommenden Schutzes kommt sinnfdllig etwa in Art.4 Abs. 1
lit. b TSchG zum Ausdruck, wonach fiir das Wohlergehen der Tiere zu sor-
gen ist, ,,soweit es der Verwendungszweck zuldsst“.732 Letztlich wird der
Schutzanspruch eines Tieres hiermit massgeblich durch die extrinsische
Zweckbestimmung determiniert und dadurch das Prinzip des ethischen
Tierschutzes”3? aufgeweicht, das mit der Anerkennung eines allen Tieren
gleichermassen inhdrierenden Eigenwerts auf der intrinsischen Schutz-
wiirdigkeit von Tieren um ihrer selbst willen und unabhingig vom instru-
mentellen Wert aufbaut.

3.2. Niedrige Rechtfertigungsschwelle fiir Eingriffe in tierliche
Schutzgiiter

Im primér konsequentialistisch ausgestalteten Tierschutzrecht ist der Tie-
ren abstrakt gewéhrte Schutz regelmissig relativ und wird dieser im Ein-

729 ,,The law treats the same animal differently depending upon the human’s use of
the animal.* SCHAFFNER, Introduction, S. 11; als anschauliches Beispiel dient etwa
das Kaninchen, das sowohl als Heimtier, Nutztier und Versuchstier genutzt wird
und je nach Verwendungszweck abweichende rechtlich determinierte Lebensrea-
litdten aufweisen kann. Dazu aus Sicht des US-amerikanischen Rechts ScHAFF-
NER, Rabbit, S. 1-3.

730 Sieche MaIEr, Verdinglichung, S.202; auch Fox, S.475 und GARNER, Justice,
S.79f1.

731 Siehe MicHeL, Tierschutzgesetzgebung, S. 620 und MicHEL/STuck, S.236; auch
SCHAFFNER, Rabbit, S. 1 (,,a given animal will have different protection under the
law depending upon the owner’s use and independent of the animal’s inherent in-
terests®).

732 Dazu auch MicHeL, Tierschutzgesetzgebung, S. 610.

733 Siehe zum Prinzip des ethischen Tierschutzes vorne B.1., C.II.1.2.1. und C.IL.3.

151

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

zelnen erst durch das Instrument der Giiterabwigung konkretisiert,”>* das
hierbei eine wichtige Scharnierfunktion zwischen menschlichen Nut-
zungs- und tierlichen Schutzinteressen wahrnimmt.”3> Der in diesem Zu-
sammenhang zentrale Grundsatz findet sich in Art. 4 Abs. 2 Satz 1 TSchG,
wonach niemand einem Tier ungerechtfertigt Schmerzen, Leiden oder
Schéden zufiigen, es in Angst versetzen oder in anderer Weise seine Wiir-
de missachten darf.73¢ Gegen die durch diese Bestimmung signalisierte
Rechtfertigungsmdoglichkeit und -bediirftigkeit von Eingriffen in tierliche
Schutzgiiter mittels einer am Verhéltnisméassigkeitsprinzip orientierten Gii-
terabwégung ist grundsitzlich selbstverstdndlich nichts einzuwenden, zu-
mal das Recht im Allgemeinen weitestgehend auf (generell-abstrakten wie
auch individuell-konkreten) Abwégungen zwischen konkurrierenden In-
teressen beruht. Als Kardinalfrage gilt hier vielmehr jene nach den zuldssi-
gen Rechtfertigungsgriinden, d.h. was im Einzelfall als ungerechtfertigt
oder als durch iiberwiegende menschliche Interessen gerechtfertigt gilt. In
der Literatur werden in dieser Hinsicht namentlich zwei Problematiken
hervorgehoben: die Beurteilung der Notwendigkeit eines Eingriffs sowie
die Gewichtung der Interessen im Rahmen der Abwégung.

Fir die Beurteilung der Erforderlichkeit bzw. Notwendigkeit’3” eines
Eingriffs ist zunédchst wesentlich, woran diese zu messen ist, d.h. ob eine
Notwendigkeit des Eingriffszwecks selbst oder die Notwendigkeit des
Eingriffs fiir den verfolgten Eingriffszweck zu verlangen ist.”3® Diese Dif-
ferenzierung taucht in der tierschutzrechtlichen Rechtfertigungspriifung
indes kaum auf. Wie zuweilen beméngelt wird, beschriankt sich diese viel-

734 Siche BiNDER, Beitrdge, S. 25 und MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 600; dazu
auch vorne C.IL.1.1.1.

735 Siehe MicHEL/STUCKI, S.239; auch HirT/MAIsack/Moritz, § 1 TierSchG, Rn. 27
(Rechtfertigung als Schliisselbegriff, ,,iiber den die vielfdltigen Interessenkonflik-
te von Mensch und Tier abgewickelt werden®).

736 Fiir das deutsche Recht die Grundsatzbestimmung des § 1 Satz 2 TierSchG: ,,Nie-
mand darf einem Tier ohne verniinftigen Grund Schmerzen, Leiden oder Schiden
zufiigen.” Der ,,vernlinftige Grund“ gilt hier als spezieller tierschutzrechtlicher
Rechtfertigungsgrund, siehe statt vieler Hirt/Maisack/Moritz, § 1 TierSchG,
Rn. 30 und Lorz/METZGER, § 1 TierSchG, Rn. 60.

737 So gilt z.B. die nach Art. 4 Abs. 2 Satz 2 und Art. 26 Abs. 1 lit. a TSchG verbote-
ne tierquélerische Misshandlung als ungerechtfertigte, da unndtige Verursachung
von mehr als geringfiigigen Schmerzen, Leiden oder Schdden beim Tier. Siche
dazu BGE 851V 24 S.25E. 2. a.

738 Zur Bedeutung der tierschutzrechtlichen Erforderlichkeitspriifung siehe auch
Caspar, Industriegesellschaft, S. 365 ff.

152

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

mehr auf die Frage der Notwendigkeit eines Eingriffs zur Erreichung des
gesetzten Nutzungszwecks und klammert hierbei die allgemeinere Frage
aus, ob die als Eingriffsziel angefiihrten Nutzungszwecke an sich {iber-
haupt von einer Notwendigkeit getragen sind.”3? Letzteres diirfte in vielen
Fallen durchaus als zweifelhaft erscheinen, wie etwa KyMLICKA/DONALD-
soN geltend machen: ,,After all, virtually all human violence against ani-
mals is unnecessary in the strict sense. Since humans can lead flourishing
lives without eating meat, or wearing leather, or visiting caged animals in
z0os or circuses, none of the suffering involved in these practices is neces-
sary.“740 Tatsachlich konnte also hinsichtlich vieler Nutzungszwecke der
Einwand vorgebracht werden, dass es an einer realen Notwendigkeit im
Sinne der Erhaltung eines basalen Gesundheits- oder Uberlebensinteresses
oder im Sinne mangelnder Alternativen fehle,’! sodass FRANCIONE/CHARL-
TON insofern beizupflichten ist, wenn sie eine Uberdehnung des Begriffs
der rechtfertigenden Notwendigkeit im Tierschutzrecht monieren.”42
Neben der grossziigigen Anerkennung einer Notwendigkeit erweist sich
ferner die konkrete Anwendung des Instruments der Interessenabwdgung
aus tierschutzrechtsethischer Sicht als problematisch. Zunichst kann
grundsitzlich jedes rechtmissige menschliche Interesse als Eingriffsinter-
esse in die Giiterabwéigung eingefiihrt werden’*? und ist grundsitzlich
auch jedes tierliche Interesse einer Abwégung zuginglich.7#4 Als zentrale

739 Diese Kritik geht insbesondere auf FRANCIONE, Property, S. 142 ff. zuriick; siche
ferner etwa BRryanT, Sacrifice, S. 249, FRANCIONE/CHARLTON, Advocacy, S. 8, IBrRa-
HM, S. 182 f. und Scuamitz, Einfithrung, S. 27.

740 KyMLICKA/DONALDSON, S. 126.

741 Siehe nur Franciong, Animal Rights, S. 9 ff., GARNER, Politics, S. 119, IBRAHIM,
S. 183 und KymLicka/DoNALDSON, S. 126 f.; auch BRESSLER, S. 21 und MUTHERICH,
Problematik, S. 165 f.

742 ,,But what does a rule prohibiting ,unnecessary‘ suffering mean [...] where none
of the suffering is necessary because the uses are themselves trivial®, FRANCIONE/
CHARLTON, Advocacy, S.8; siche ferner FRANCIONE, Sentience, S.253: ,the vast
majority of the suffering and death that we impose on nonhumans can be justified
only by our pleasure, amusement, or convenience and cannot, by any stretch, be
characterized plausibly as ,necessary“ (Hervorh. d. Verf.).

743 Siehe MicHeL, Tierschutzgesetzgebung, S.600 und SANkorf, S.22f.; nur aus-
nahmsweise sind spezifische Zwecke fiir gewisse Eingriffe von vornherein aus-
geschlossen, so z.B. militdrische Zwecke fiir belastende Tierversuche (Art. 138
Abs. 1 lit. d TSchV).

744 Siehe FrRaNCIONE, Property, S.23; die tierlichen Schutzgiiter sind nicht mit einem
absoluten Kerngehalt versehen, der von vornherein von einer Giiterabwigung
ausgeschlossen wire. Lediglich einzelne Verhaltensweisen gegeniiber Tieren sind

153

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Problematik der Giiterabwéagung wird in der Literatur sodann eine ausge-
prigte Vorrangigkeit menschlicher Interessen gegeniiber dem Tierschutz
ausgemacht. Obschon fiir die Interessenabwigung von einer abstrakten
Gleichrangigkeit des Tierschutzes mit menschlichen Nutzungsinteressen
Ausgang zu nehmen wire’# und fiir die Priifung der Verhéltnismassigkeit
i.e.S. das Prinzip des iiberwiegenden Eingriffsinteresses gilte,’#¢ verhilt
es sich in Wirklichkeit so, dass selbst die grundlegendsten Interessen von
Tieren regelmissig hinter vergleichsweise ,,trivialen, verzichtbaren?
menschlichen Nutzungsinteressen zuriickstehen miissen.’*® Die im Einzel-
fall vorzunehmende Gewichtung der betroffenen Interessen resultiert mit-
hin in aller Regel in einer Ubergewichtung des menschlichen Interesses,
sodass hier keine grundsétzliche Gleichrangigkeit, sondern realiter eine
prinzipielle Ungleichheit von menschlichen und tierlichen Interessen fest-
stellbar ist.”*® Eine solchermassen anthropozentrisch pridisponierte Inter-
essenabwdgung schwicht letztlich die Bedeutung der als ausgleichendes
Instrument angedachten Giiterabwagung — von einer ernsthaften Abwé-
gung zwischen menschlichen Nutzungs- und tierlichen Schutzinteressen
unter Beachtung des tierschutzrechtsethischen Gleichheitsgrundsatzes

nicht mittels einer Giiterabwéigung zu rechtfertigen, sondern absolut verboten, na-
mentlich die in Art. 26 TSchG und Art. 16 ff. TSchV normierten Verbote. Siche
dazu auch MicHeL, Tierschutzgesetzgebung, S. 601.

745 Die abstrakte Gleichrangigkeit gilt nach Massgabe sowohl des Verfassungsinter-
esses des Tierschutzes als auch des Verfassungsprinzips der Wiirde der Kreatur.
Siehe dazu vorne C.I1.3.

746 Das Eingriffsinteresse miisste mit anderen Worten im konkreten Fall schwerer
wiegen als das Erhaltungsinteresse. Siehe dazu MicHeL, Tierschutzgesetzgebung,
S. 600 und Hirt/MAIisack/Moritz, § 1 TierSchG, Rn. 30.

747 Viele Beeintrachtigungen von tierlichen Schutzgiitern sind auf Zwecke zuriickzu-
fithren, fiir die in erster Linie bloss vergleichsweise zweitrangige menschliche In-
teressen wie z.B. Genuss, Unterhaltung oder Tradition angefiihrt werden kdnnen.
Siehe FrancioNE/CHARLTON, Advocacy, S. 8.

748 Siche MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S.620; gemiss FRANCIONE, Property,
S. 18f. sind ,,virtually all animal interests [...] subject to sacrifice in favor of hu-
man interests, however trivial relative to the animal interest at stake. [...] The re-
sult [...] is that in many instances a relatively trivial human interest is balanced
against an animal’s most fundamental interest in not experiencing pain or death,
and the human interest nevertheless prevails.”; siche dazu ferner FISCHER,
Rechtssubjekte, S. 145, FRANCIONE, Persons, S. 25, GARNER, Ideology, S. 82, LEON-
DARAKIS, ,, Tierschutz®, S. 9, RICHNER, S. 66 und WALDAU, S. 67.

749 Siehe auch RicHNER, S. 66 und SANKOFF, S. 21.

154

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

kann gegenwirtig jedenfalls kaum gesprochen werden,”>? zumal in Wirk-
lichkeit fast jedes menschliche Nutzungsinteresse als ,,hoherrangig®™ quali-
fiziert wird und so auch schwerwiegende Eingriffe in tierliche Schutzgiiter
zu rechtfertigen vermag.

Nach dem Gesagten schilt sich als schwerwiegendes Defizit des gelten-
den Tierschutzrechts eine insgesamt sehr tief angesetzte Rechtfertigungs-
schwelle fiir Beeintrichtigungen von tierlichen Schutzgiitern heraus. Pro-
blematisch ist hierbei indes nicht das Instrument der rechtfertigenden Gii-
terabwédgung an sich, sondern dessen praktische Anwendung, welche
Reichweite und Grenzen des konkret ausgeformten Tierschutzes massgeb-
lich bestimmt?>! und diesen gegenwértig — aufgrund umfangreich zugelas-
sener Rechtfertigungen — gegeniiber den abstrakt normierten Grundsétzen
deutlich abschwécht.

3.3. Uneinheitlicher Umgang mit vergleichbaren ,tierquilerischen*
Handlungen

In engem Zusammenhang mit dem Kritikpunkt einer zu /iberalen Handha-
bung der Rechtfertigung im Allgemeinen steht schliesslich das Problem
ihrer inkonsistenten Handhabung im Besonderen, namentlich hinsichtlich
der tierschutzstrafrechtlichen Bewertung von prima facie als ,tierquéleri-
sche“7>2 Misshandlung anmutenden, d.h. erhebliche Schmerzen, Leiden,

750 Vgl. auch GerGeN, S. 102, voN Loeper, Tierrechte, S. 274 und Maier, Paradig-
menwechsel, S. 119; auch SpaemanN, Tierschutz, S. 73 f. beméngelt eine fehlende
Ernsthaftigkeit der Giliterabwégung: ,,Wie sollen wir zu einer 6ffentlichen Giiter-
abwigung kommen, wenn uns zwar die Vorteile, die wir uns mit dem Leiden der
Tiere erkaufen, vor Augen gestellt, diese selbst uns aber sorgféltig verborgen
werden? Ist die {ibliche Geheimhaltung auf diesem Gebiet nicht ein Zeichen da-
fiir, dass eine verantwortliche Giiterabwdgung gerade nicht stattfinden soll?*
(Hervorh. d. Verf).

751 Siehe dazu auch BinDER, Regulation, S. 77 ff. und RaspE, S. 241.

752 Ein umgangssprachlich womdglich als , tierquélerisch bezeichnetes, insbesonde-
re erhebliche Schmerzen, Leiden, Schiden oder Angst bewirkendes Verhalten
konstituiert indes nur dann eine rechtliche Tierquélerei, wenn es einen der in
Art. 26 TSchG (oder Art. 16 ff. TSchV i.V.m. Art.4 Abs.3 und Art.26 Abs. 1
lit. a TSchG — ebenfalls tierquélerische Wiirdemissachtungen) normierten Verbots-
tatbestidnde erfiillt. Zur unterschiedlichen Verwendung des Begriffs ,,Tierquéle-
rei“ in der Umgangssprache und im Recht siehe BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN,
S. 104 f.; vgl. auch TeuTtscH, Lexikon, S. 203 f.

155

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Schiaden oder Angst verursachenden Handlungen und Praktiken. Zumal
solcherlei tatbestandsmdssiges Verhalten nur dann eine Tierquilerei im
Sinne von Art. 26 Abs. 1 lit. a TSchG konstituiert, wenn es ungerechtfer-
tigt ist,”>3 hingt die strafrechtliche Qualifikation wiederum entscheidend
vom Schliisselbegriff der Rechtfertigung ab, in den aufgrund des breiten
Auslegungsspielraums auch jeweils vorherrschende Anschauungen und
Wertungen (wie auch Wertungswiderspriiche) einfliessen.”>* Die Beurtei-
lung der Rechtswidrigkeit einer prima facie ,tierquilerischen Handlung
orientiert sich in besonderem Masse an der gesellschaftlichen Normalitét
und Akzeptanz bestimmter Verhaltensweisen bzw. an praxisspezifischen
Standards und damit insbesondere an der Sozialaddquanz:™>> Verhalten,
das dusserlich den Tatbestand der Misshandlung erfiillt, aber aufgrund der
gesellschaftlichen Ublichkeit, Erwiinschtheit oder Niitzlichkeit nicht miss-
billigt wird, ist durch die Einstufung als ,,sozialaddquat™ regelméssig nicht
strafbar.75¢ Wie Caspar zutreffend bemerkt, wird die ,,Faktizitit einer in
der Offentlichkeit weit verbreiteten und anerkannten Tiernutzung [...] so
zur juridischen Rechtfertigungsbasis“.’37 Ein anschauliches Beispiel fiir
die Straflosigkeit von sozialaddquatem Verhalten findet sich in der deut-

753 Der Tierquilerei-Tatbestand der Misshandlung (Art. 26 Abs. 1 lit. a TSchG) ver-
bietet die ungerechtfertigte Verursachung von erheblichen Schmerzen, Leiden,
Schéden oder Angst. Siehe zum Straftatbestand der tierquélerischen Misshand-
lung BOLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 107 ff.

754 Siehe Caspar, Industriegesellschaft, S.369, von HarBou, S.579 und MICHEL,
Tierschutzgesetzgebung, S. 620; vgl. auch BINDER, Beitrége, S. 23, GARNER, Poli-
tics, S. 118 f. und O’SuLLIVAN, S. 44.

755 Siehe voN HarBou, S. 580; auch KymLicka/DONALDSON, S. 126 (,,in the legal con-
text, [...] practices that are customary in the mainstream society are, by definition,
exempt from potential charges of cruelty. Laws prohibiting animal cruelty explic-
itly exempt ,generally accepted practices [...]. Majority practices are inherently
immunized from moral and political scrutiny.” Hervorh. d. Verf.); dazu insbeson-
dere auch Franciong, Property, S. 142 ff. (,,social norms about animal exploita-
tion govern the interpretation of anticruelty statutes [...]. Courts have from the
outset interpreted these statutes not to apply to common forms of cruelty — as
long as they are ,socially acceptable*, ebd., S. 143).

756 Siehe MalIer, Paradigmenwechsel, S. 127 und Lorz, S. 476.

757 Caspar, Industriegesellschaft, S. 368; dies zeigt sich geméss Caspar, ebd., beson-
ders deutlich bei den mit der Fleischproduktion zusammenhéngenden tierschutz-
relevanten Folgeproblemen, fiir die sich ein Rechtfertigungsgrund letztlich ,,mehr
oder weniger zwingend nur mit Hinweis auf die Sozialaddquanz des Fleischver-
zehrs und den daraus resultierenden 6konomischen Optionen des Handeltreibens
mit tierischen Erzeugnissen konstruieren* lasse.

156

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1II. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

schen Tierschutzrechtspraxis in Bezug auf die systematische Tétung von
minnlichen Eintagskiiken. Die juristische Fachliteratur sieht darin einhel-
lig eine rechtswidrige”® Praxis,’”® zumal diese T6tungen ausschliesslich
aus pekunidren Griinden erfolgen, die aber keinen hinldnglichen ,,verniinf-
tigen Grund“ darzustellen vermdgen.’®® Gleichwohl bleiben solche auf
einer fiir die Eierproduktion durchweg iiblichen und im Sinne 6konomi-
scher Sachzwinge ,,notwendigen™ Praxis beruhende Tiertétungen bisher
behordlicherseits geduldet und tierschutzstrafrechtlich ungeahndet.”6!
Nach dem Gesagten diirfte OrT daher zuzustimmen sein, wenn er die
Rechtfertigungsfigur des ,,verniinftigen Grundes® in ihrer praktischen An-
wendung als ein durch Auslegung ,,auszufiillendes elastisches Ventil* ei-

758 Verstoss gegen § 17 Ziff. 1 TierSchG, der die Tétung eines Wirbeltiers ohne ver-
niinftigen Grund verbietet.

759 Statt vieler BINDER, T6tung, S. 812, HIRT/MAIisack/Moritz, § 17 TierSchG, Rn. 49
und Orr, S. 855, der ferner eine ,,legislative wie exekutive Erstarrung gegeniiber
dem offen illegalen System* bemerkt.

760 Siehe BINDER, Totung, S. 810, Hirt/MAIsack/MoriTz, § 17 TierSchG, Rn. 12 und
ORT, S. 856.

761 Allerdings ist in Deutschland eine bemerkenswerte Entwicklung hin zu einem
Verbot dieser Praxis zu verzeichnen. So forderte das Ministerium fiir Klima-
schutz, Umwelt, Landwirtschaft, Natur- und Verbraucherschutz des Landes Nord-
rhein-Westfalen — gestiitzt auf die Feststellung der Rechtswidrigkeit dieser Praxis
durch die Staatsanwaltschaft Miinster im Rahmen eines Ermittlungsverfahrens
gegen eine Briiterei — die zustindigen Ordnungsbehdrden mit Erlass vom
26. September 2013 (Aktenzeichen VI-5 — 4201-722) auf, den ,,Briitereien, in de-
nen minnliche Eintagskiiken aus Griinden der faktisch gegebenen wirtschaftli-
chen Nicht-Verwertbarkeit bisher getotet werden, diese Praxis im Wege einer
Ordnungsverfiigung [zu] untersagen.” Die auf diesen Erlass gestiitzten Unterlas-
sungsverfligungen wurden in der Folge jedoch vom Verwaltungsgericht Minden
(VG Minden, Urteile vom 30.1.2015 — 2 K 80/14 und 2 K 83/14, nicht rechts-
kriftig) mit der Begriindung aufgehoben, dass es angesichts der Schwere dieses
Eingriffs in die Berufsfreiheit einer spezialgesetzlichen Erméchtigungsgrundlage
bediirfe; auch im Bundesland Hessen untersagte das Ministerium fiir Umwelt,
Klimaschutz, Landwirtschaft und Verbraucherschutz in der Folge die systembe-
dingte Totung aller ménnlichen Kiiken in der Eierproduktion. Siche Pressemittei-
lung des Hessischen Ministeriums fiir Umwelt, Klimaschutz, Landwirtschaft und
Verbraucherschutz vom 4. September 2014, https://umweltministerium.hessen.de/
presse/pressemitteilung/hessen-untersagt-die-toetung-maennlicher-eintagskueken
(Stand: 16.8.2015).

157

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

nes grundsitzlichen Verbots wertet, das in grobem Widerspruch zur sozia-
len Realitét steht.”62

Ungerechtfertigt scheinen in erster Linie die von der normalen gesell-
schaftlichen Praxis abweichenden, ausserhalb des Rahmens des sozial Ge-
billigten liegenden Zufiigungen von Schmerzen und Leiden zu sein.”®3
Objektiv vergleichbare, Schmerzen, Leiden und Angst verursachende
Handlungen — wie bspw. das Verabreichen einer giftigen Substanz an
einen (Versuchs-)Hund aus wissenschaftlichen Griinden und das Vergiften
eines (Heim-)Hundes aus Rachemotiven oder das Zerhdckseln eines Kii-
kens aus okonomischen Griinden und das Zerquetschen eines Kleintiers
aus sadistischen oder sexuellen bzw. pornographischen Motiven (z.B.
,crush videos“76%) — konnen im Einzelfall folglich einer erheblich abwei-
chenden Beurteilung unterliegen, je nachdem, ob sie von einem sozial ak-
zeptierten Grund getragen sind oder nicht.’®> Hiermit zeichnet sich ein
grundlegender Unterschied im tierschutzrechtlichen Umgang mit individu-
eller (anomaler, devianter) und kollektiver (normaler) Gewalt an Tieren
ab, stellt die (fehlende) soziale Akzeptanz und Konformitét des fraglichen
Verhaltens doch gerade das zentrale Differenzmerkmal dieser beiden Ge-
waltformen dar.76¢ Strafbar ist mithin regelméssig nur individuelle Gewalt

762 Siehe Ort, S.854; dhnlich von Harsou, S. 580 (Rechtfertigungsfigur des ,,ver-
niinftigen Grundes* als ,,anthropozentrische Korrektur* pathozentrisch inspirier-
ter Grundsitze).

763 Gemiss KymLIcKA/DONALDSON, S. 127 also ,.those forms of animal suffering that
violate widely shared social norms about what is acceptable suffering” (Hervorh.
d. Verf.); siehe ferner MicHEL/STUCK], S. 237, ERBEL, S. 1248 und FrRaNCIONE, Per-
sons, S. 41.

764 Zu diesen ,,crush videos unter Tierschutzaspekt siche etwa DEMELLoO, S. 244.

765 Siehe MicHEL/STuck, S. 238; vgl. auch BryanT, Childhood, S. 59 f. und SuLLIvaN,
S.215f.

766 Die Unterscheidung von individueller (Mikro-) und kollektiver (Makro-)Gewalt
weist im Allgemeinen auf den ,,qualitativ anderen Charakter der kollektiven Ge-
walt hin, die sich ,,nicht einfach als Summe individueller Gewaltakte* begreifen
lasst, d.h. bei der — obschon auch sie letztlich immer von Einzelnen vollzogen
wird — individuelle Gewalthandlungen nicht hinreichend als isolierte Tat oder
punktuelles Ereignis deutbar sind, sondern nur als 7eil eines gesellschaftlichen
Organisationszusammenhangs als nicht wegzudenkender Rahmenbedingung ad-
dquat erfasst werden konnen. Kennzeichnend fiir die kollektive Gewalt ist mithin,
dass individuelle Gewalthandlungen hier von einem normativen sozialen Refe-
renzrahmen gedeckt sind und insofern nicht abweichendes, sondern konformes
Verhalten darstellen, wohingegen individuelle Gewalt gerade als individuelle De-
vianz von kollektiven Normen zu werten ist. Siehe dazu ImBusch, S. 30-32.

158

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1II. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts

an Tieren, wihrend im Rahmen der normalen, gesellschaftlich organisier-
ten Gewalt auftretende Schidigungshandlungen tierschutzstrafrechtlich
kaum erfasst werden (konnen).”¢” Dieser andersartige Umgang mit indivi-
dueller und kollektiver Gewalt diirfte indes dazu fithren, dass das Tierqué-
lerei-Verbot einen Grossteil der Schmerzen und Leiden zufiigenden Akti-
vititen verfehlen muss, finden diese doch iiberwiegend in der sozialad-
dquaten Tierproduktion, ohne personliche Motive, sondern aus iiberindivi-
duellen, funktionalen Griinden’®® und zuweilen gar ohne unmittelbare
menschliche Akteure, sondern etwa durch Maschinen vermittelt statt.”769
Diese zweckrationale Gewalt im Rahmen der normalen Tiernutzung stellt
tierschutzstrafrechtlich indes einen ,blinden Fleck® dar,”’ was sich im

767 Im Allgemeinen zeichnet sich individuelle Gewalt hinsichtlich der Zurechnung
von Verantwortlichkeit durch fehlende Rechtfertigungsgriinde und somit Straf-
barkeit aus, wohingegen fiir kollektive Gewalt eben gerade eine Legitimierung,
Rechtfertigung und fehlende individuelle Verantwortlichkeit kennzeichnend sind.
Siehe IMBUSCH, S. 34.

768 Individuelle Gewalt ist regelmissig auf die personliche Konstitution des Téters
zurlickzufithren (Sadismus, Grausamkeit, Rohheit), wihrend sich kollektive Ge-
walt durch die Abwesenheit personlicher Motive auszeichnet, diese vielmehr
funktional und zweckrational, d.h. Mittel zu einem anderen Zweck ist und durch
diese tiberindividuelle Zielsetzung gerechtfertigt wird. Siehe dazu BuscHka/GuUT-
JAHR/SEBASTIAN, Gewalt, S. 76 und ImBuUscH, S. 33.

769 Sieche Maier, Konsumgesellschaft, S.170f., MicHEL/Stuckl, S.238, SANKOFF,
S. 33 und TeutscH, Lexikon, S. 203 f.; vgl. hierzu auch MUTHERICH, Problematik,
S. 179, wonach ,,Gewalt gegen Tiere sich in ihrer quantitativ und qualitativ zuge-
spitztesten Form nicht in spontanen, singuldren Misshandlungsaktionen [manifes-
tiert], sondern in den von rein zweckrationalen Handlungsmustern durchherrsch-
ten Bereichen industrieller , Tierproduktion‘*.

770 Damit zusammenhdngend verlduft auch hier wieder eine faktische Trennlinie
zwischen Heim- und Nutztieren, sind doch von der individuellen Gewalt (iberwie-
gend Heimtiere, von der kollektiven Gewalt typischerweise Nutz- und Versuchs-
tiere betroffen (siche dazu BuscHKkA/GUTIAHR/SEBASTIAN, Gewalt, S. 76); MAIER,
Paradigmenwechsel, S. 126 f., konstatiert diesbeziiglich, dass sich der Tierquéle-
rei-Tatbestand in seiner tatsdchlichen Anwendung ,,in seinem Kernanwendungs-
bereich gleichsam als ,Haustierparagraphen‘* erweise; so wurden in der Schweiz
im Jahr 2013 mehr als doppelt so viele Tierschutzstrafverfahren wegen Delikten
an Heimtieren als an Nutztieren durchgefiihrt (961 Verfahren betreffend Heimtie-
re, 445 Verfahren betreffend Nutztiere, siehe dazu FLUCKIGER/KUNZLI/RUTTIMANN/
RICHNER, S.20). Diese Aufteilung mutet erstaunlich an, zumal die tatsdchlichen
Opfer von Gewaltzufiigungen in quantitativer Hinsicht in erster Linie Nutztiere
sein diirften, deren Population jene der Heimtiere etwa um das Zehnfache iiber-
steigt.

159

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Ubrigen bereits aus der Grundstruktur des um den a priori vorausgesetz-
ten und gewihrleisteten Regelungsgegenstand der Tiernutzung organisier-
ten Tierschutzrechts selbst ergibt, das — wie bereits festgestellt wurde — die
damit notwendig einhergehenden Gewalterscheinungen von seinen
Schutzbestrebungen weitgehend ausklammern muss, eben diese ja gerade
rechtlich einrahmt und erlaubt.”’!

Im Ergebnis lésst sich festhalten, dass ein solcherart auf individuelle
Gewalt kanalisiertes Tierquilerei-Verbot bloss einen punktuellen und un-
einheitlichen Schutz zu leisten fahig ist und gegenwértig keinen Katalog
gravierendster, sondern in erster Linie anomaler (oftmals auch minder
schwer wiegender) Gewalthandlungen widerspiegelt.”’”> Zumal die unter-
schiedliche tierschutzstrafrechtliche Beurteilung selten auf einer eigentli-
chen Andersartigkeit der jeweiligen Handlungen bzw. ihrer tierschidli-
chen Auswirkungen an sich, sondern in erster Linie auf deren divergieren-
den Sozialaddquanz beruht,’7? ist sie in besonderem Ausmass kontextbe-
zogen und wird auch mit diesem zentralen Verbot ein sich nicht primér
nach dem Schutzbediirfnis des Tieres, sondern massgeblich nach dusseren
Umstdnden richtender, labiler Schutz errichtet. Schliesslich scheint die
Durchschlagskraft des Tierquilerei-Verbots auch insofern beschrénkt, als
die quantitativ bedeutsamsten Formen der ,,6konomisch-technisierten

771 Siehe dazu vorne C.II1.2.3.

772 Die Inkonsistenz des Tierquélerei-Verbots in seiner derzeitigen Anwendung deu-
tet DErsHOWITZ, S. 195, mit der Frage an, ,,why we are (or should be) permitted to
kill an animal for our culinary or fashion pleasure if others are not permitted to
torture them for their more perverse pleasure®; das Tierquélerei-Verbot konnte
sich entsprechend den Vorwurf einhandeln, vornehmlich dem Schutz gesell-
schaftlicher Sittlichkeitsvorstellungen statt des tierlichen Wohlergehens zu die-
nen. So etwa RasmusseN, S.260; vgl. auch Kymricka/DoNALDSON, S. 120 ff. und
MATIER, Paradigmenwechsel, S. 126 f.

773 ,,The difference in treatment is not attributable to any differences in the quality of
treatment.” FRANCIONE, Property, S.26; so auch Rasmussen, S.257f. (,,criminal-
ized behaviors toward animals themselves are not clearly distinguishable from
acceptable forms of treatment ranging from the slaughter of farm animals to the
euthanization of homeless shelter dogs. The difference is not in the effect of these
actions on the animals but interpretation of these acts by the dominant group that
authorizes some forms of animal deaths and not others.”) und DEMELLO, S. 242
(,»it is not the behavior itself that is judged to be cruel; it is whether it is ,socially
unacceptable® or ,unnecessary‘.).

160

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1V. Schlussfolgerungen fiir die weitere Untersuchung

Tierquilerei*’7* im Rahmen der normalen Tierproduktion (in Zuchtbetrie-
ben, Intensivtierhaltungen, Schlachthéfen usw.) davon weitgehend nicht
nur nicht erfasst, sondern iiberdies tierschutzrechtlich normiert sind.””>

1V, Schlussfolgerungen fiir die weitere Untersuchung
1. Unzureichende Verwirklichung der bestehenden Tierschutzrechtsethik

Als Zwischenfazit ldsst sich festhalten, dass das Tierschutzrecht zwar mit
einer starken Tierschutzrechtsethik aufwartet,”’¢ diese aber in Wirklichkeit
weitgehend ins Leere lduft. In Anbetracht der real vorherrschenden Ver-
héltnisse””” scheint es dem geltenden Tierschutzrecht im Wesentlichen
kaum gelungen zu sein, die alltdglich praktizierte Verdinglichung von Tie-
ren einzudimmen und auf ihre Uberwindung hinzuwirken, sodass den bis-
herigen Schutzbestrebungen vielfach ein Scheitern attestiert wird, sollen
Wiirde, Wohlergehen und Interessen der Tiere ernsthafte rechtliche Be-
riicksichtigung und angemessenen Schutz erfahren.’’® Freilich steht der
ambitionierte tierschutzrechtsethische Anspruch nicht bloss in Wider-
spruch zur Tiernutzungspraxis — er schldgt sich auch in den konkretisie-
renden Normen des Tierschutzrechts selbst nur ungeniigend nieder.””® Die
eigentlichen Schwichen des Tierschutzrechts sind geméss MAIER entspre-
chend weniger ,,im Bereich der einleitenden Grundsatzprogrammatik®, als

774 ERBEL, S. 1248; zu erinnern ist an die Feststellung Caspars, Industriegesellschaft,
S. 208, wonach der ,,Normalfall der Tiernutzung selbst — die industrielle Tier-
produktion — eine ,,neue Form der Tierquilerei* darstelle.

775 Siehe dazu auch vorne C.II1.2.3.; vgl. auch BERNE, S. 128 f. und SankorF, S. 28
und 33 f.

776 Siehe vorne C.11.3.

777 Siehe vorne C.II1.1.

778 So etwa von LoEeper: ,,[D]ie ,ethische Grundkonzeption® des Gesetzes [hat] schon
bisher den systematischen Missbrauch ungezédhlter Millionen Tiere weder verhin-
dern noch wirksam einschranken konnen. Das Tier ist immer noch, sogar in zu-
nehmenden Masse, ein blosses Objekt menschlicher Manipulation®. EISENHART
voN Loeper, Von der ,,Sache® zur ,,Rechtskreatur®, in: Der praktische Tierarzt,
Heft 11 (1987), S. 56, zit. n. von LoEper, Tierrechte, S.267; siche ferner etwa
CHRISTENSEN, S. 93, DoNaLDsON/KyMLICKA, Zoopolis, S. 2, ERBEL, S. 1248, Fran-
CIONE, Animal Rights, S. 70, KeLcH, Non-Property Status, S. 234 und voN LoEPER/
REYER, S. 206.

779 Siehe vorne C.I11.2.

161

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

auf der Stufe der konkreten Ausgestaltung der tierschutzrechtlichen De-
tailregelungen zu verorten, welche die vielversprechende tierschutzrechts-
ethische Zielsetzung weitgehend ,torpediere.’®" Eine Aushohlung der ab-
strakt normierten tierschutzrechtsethischen Grundsétze ist insbesondere
aufgrund der praktisch extensiv ausfallenden Ausnahme- und Rechtferti-
gungsmoglichkeiten zu verzeichnen.’8! Insgesamt zeichnet sich im gegen-
wiartigen Tierschutzrecht eine noch nicht sehr weit gedichene Verwirk-
lichung der bestehenden Tierschutzrechtsethik ab.782

Im Lichte der im Rahmen der vorangegangenen Analyse gewonnenen
Erkenntnisse ist allerdings auch hervorzuheben, dass der geltendem Tier-
schutzrecht zugrunde liegende tierschutzrechtsethische Anspruch — na-
mentlich der Anspruch, ethisches Tierschutzrecht zu sein — angesichts des-
sen ambivalenter und anthropozentrisch pradisponierter Grundstruktur ak-
tuell nur bedingt eingeldst werden kann. In das sich um menschliche Nut-
zungsanspriiche herum formierende Tierschutzrecht sind von vornherein
konzeptionelle Limitationen eingeschrieben. Wie aufgezeigt wurde, er-
weist sich insbesondere der extrinsische (sozialaddquate) Nutzungszweck
als bestimmender (und begrenzender) Schliisselfaktor fir die konkrete
Ausformung des Tierschutzes, wird der einem Tier zufallende Schutz doch
regelméssig zugunsten menschlicher Nutzungsinteressen bedeutend zu-
riickgestutzt und stellenweise ausgehebelt.”®3 Dies bedeutet, dass der ge-
wihrte konkret-individuelle Tierschutz ausgesprochen kontextabhéngig ist
— primédrer Ankniipfungspunkt ist nicht das (im Wesentlichen gleichblei-
bende) tierliche Schutzbediirfnis, sondern in erster Linie der variierende

780 Siche MaIer, Paradigmenwechsel, S.128; vgl. dazu auch Gerbes, S.159,
McConnELL, S. 81 und voN Lokper, Tierrechte, S. 276.

781 Siehe MaIer, Paradigmenwechsel, S. 127f.; vgl. auch McConnELL, S. 81: ,,The
current welfare provisions which purport to protect farm animals are severely li-
mited by the pervasive justifications of suffering on the grounds of custom, eco-
nomics, and the uneven balance between human and animal interests.”; VON
Loeper, Tierrechte, S.276 bezeichnet die tierschutzrechtliche Rechtfertigung
denn auch — plakativ — als ,,vermeintliche[n] Generalvorbehalt, Tierschutz zu ver-
eiteln®.

782 Siehe auch MalIer, Paradigmenwechsel, S. 129.

783 Siehe vorne C.I11.3.1., C.II1.3.2. und C.II1.3.3.; vgl. auch von HarBou, S. 580 (der
konstatiert, dass ,,Tierschutzbelange [...] weitgehend durch die Nutzungsinteres-
sen des Menschen begrenzt* werden) und TeuTtscH, Lexikon, S. 249 (,,der Gesetz-
geber [hat] die allgemeine Intention ,Schutz des Lebens und Wohlbefindens des
Tieres‘ [...] durch allgemeine Ausnahmeregelungen so eingeschrinkt, dass alle
wesentlichen Interessen des Menschen gewahrt bleiben®).

162

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1V. Schlussfolgerungen fiir die weitere Untersuchung

Verwendungszweck,’8* wie dies auch Garner feststellt: ,,[T]he level of
protection afforded to an individual animal depends, not just — if at all —
upon its needs and interests, but upon the institutional and legislative
structure governing the particular use to which it is being put“.’®> Dieser
nutzungsabhingige, durch die spezifische Zweckbestimmung determinier-
te, beschrinkte Schutzmoglichkeiten aufweisende und insgesamt bloss
schwache und unbestindige Schutz kristallisiert sich m.E. letztlich als
Kernproblem des gegenwirtigen Tierschutzrechts heraus.

2. Grundsatzfrage nach dem geeigneten Schutzansatz: Tierschutz oder
Tierrechte?

Vor dem Hintergrund, dass geltendes Tierschutzrecht die postulierten tier-
schutzrechtsethischen Zielsetzungen nur unzuldnglich umsetzt und unter
Tierschutzaspekten {iberwiegend als ungentigend bewertet wird,’8¢ wird
zuweilen angezweifelt, ob signifikante Verbesserungen im gesellschaftli-
chen und rechtlichen Umgang mit Tieren tiberhaupt innerhalb des gegen-
wirtigen Schutzansatzes erreicht werden konnen.”8” Entsprechend dridngt
sich an dieser Stelle die grundsitzliche Frage nach der Geeignetheit des
aktuellen, objektivrechtlichen Tierschutzes’®® auf, bzw. die Frage, welcher
Schutzansatz sich fiir eine angemessene rechtsethische Beriicksichtigung

784 Siehe MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 620; vgl. auch BossELmann, S. 3.

785 GARNER, Political Animals, S. 21.

786 Zwar ist das Schutzniveau in der Schweiz im internationalen Vergleich hoch, dies
sollte allerdings, so SCHARMELI/GRIFFEL, S. 1355, nicht dariiber hinwegtiduschen,
dass auch ,,im schweizerischen Tierschutzrecht — gerade auch auf konzeptioneller
Ebene — noch ein erhebliches Verbesserungspotenzial besteht™; dass das durch
geltende Tierschutzgesetze errichtete Schutzniveau unter Tierschutzaspekten un-
genligend und verbesserungsbediirftig ist, entspricht einer in der Literatur breit
vertretenen Auffassung. Vgl. nur Bper, Regulation, S. 80 ff., BryanT, Sacrifice,
S. 252, CHRISTENSEN, S. 93, FRANCIONE/GARNER, S. x (,, The traditional animal wel-
fare approach has failed.”), KeLch, Non-Property Status, S.234f., MAIER,
Paradigmenwechsel, S.125ff., MicueL, Tierschutzgesetzgebung, S.620f.,
PetERS, Introduction, S. 18f., Raprorp, S.394, Sankorr, S.14ff., Stucki, Die
Htierliche Person®, S. 301 ff. und WHiTE S., S. 99 (,,there is near unanimity in the
legal literature about the inadequacy of the prevailing legal regulation of ani-
mals®).

787 Siehe MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 596.

788 Siche zum aktuellen, objektivrechtlichen Tierschutzkonzept vorne C.I1.2.

163

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

von Tieren und zur Verwirklichung der vorhandenen Tierschutzrechtsethik
besser eignet: ein objektiver oder subjektiver Rechtsschutz?7% Eine
Grundsatzfrage, die an eine wohlbekannte, um den Dualismus Tier-
schutz’%/Tierrechte (animal welfare/lanimal rights) gefiihrte Debatte an-
schliesst, die hier allerdings nur kursorisch angerissen werden soll.”! Um-
stritten ist in dieser Debatte, mit welchen Mitteln die Defizite des gelten-
den Tierschutzrechts zu beheben sind. Sie handelt namentlich von drei
Brennpunkten: (1) Ob es Reformen innerhalb des bestehenden Tierschutz-
rechts oder eines fundamental anderen Schutz-, ndmlich eines Rechte-An-
satzes bedarf, (2) ob die Tiernutzung in erster Linie reguliert oder abge-
schafft werden und (3) ob Tieren im Recht Objekt- oder Subjektstatus zu-
kommen sollte.
(1) Gemiss der ,,reformistischen* Position’2 konnen bedeutsame Verbes-
serungen der Lebens-, Haltungs- und Nutzungsbedingungen von Tie-
ren innerhalb des vorhandenen, welfaristischen™? Tierschutzansatzes

789 Grundsitzlich sind zwei Formen der Beriicksichtigung von Tieren im Recht
denkbar: der objektivrechtliche Schutz durch entsprechende objektive Rechtsnor-
men oder ein subjektivrechtlicher Schutz mittels der Einrdumung von Rechten.
Siehe voN DER PFORDTEN, Rechtsethik (in: Angewandte Ethik), S. 290.

790 Zu beachten ist, dass dem Begriff ,, Tierschutz* neben dieser spezifischen, enge-
ren Bedeutung im Rahmen des Tierschutz/Tierrechte-Dualismus auch eine um-
fassendere, weitere Bedeutung zukommt, in der er sdmtliche Bestrebungen und
Massnahmen, das Leben und Wohlergehen von Tieren zu schiitzen, bezeichnet
(siche dazu vorne B.L.). ,, Tierschutz“ kann somit weit oder eng verstanden wer-
den und unterschiedlich belegt sein — eine einheitliche Verwendung und prizise
Abgrenzung zum Begriff der Tierrechte ist in der tierethischen und tierschutz-
rechtlichen Diskussion nicht zu verzeichnen. Siehe zum Tierschutz im engeren
und weiteren Sinn etwa WALDAU, S. 95-97.

791 Siehe zu dieser Grundsatzdebatte insbesondere Gary L. FRANCIONE/ROBERT GAR-
NER, The Animal Rights Debate. Abolition or Regulation?, New York 2010 und
ANNE PETERS/SAskia Stucki/Livia BoscarpiN (Hrsg.), Animal Law: Reform or
Revolution?, Ziirich 2015; eine Ubersicht iiber die Brennpunkte dieser Debatte
findet sich auch bei SunsTEIN, Introduction.

792 Bedeutende Vertreter dieser Position sind GARNER, Defense, S. 103 ff. und Gar-
NER, Welfare, BINDER, Regulation sowie Raprorp (,,While it is recognized that
legislation may always endorse and entrench standards [...] which are incompati-
ble with the attainment of a high standard of welfare for the animals concerned
[...] legislative intervention has made a positive difference, continues to do so,
and reform has the potential to improve the situation further.” Ebd., S.394 (Her-
vorh. d. Verf)).

793 Gegenwirtiges Tierschutzrecht ist ,,welfaristisch® geprigt, d.h. es reguliert ,,den
Umgang mit Tieren im Bestreben, deren Lebensbedingungen zu verbessern und

164

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1V, Schlussfolgerungen fiir die weitere Untersuchung

erreicht werden, wie dies etwa GARNER vertritt: ,,[ A]lthough the tradi-
tional animal welfare approach has failed, this does not mean that it
cannot be reformulated theoretically and used more effectively in a
practical sense.“7%4 Insbesondere das elastische Schliisselkonzept des
Schutzes vor ,,unndtigen* bzw. ,,ungerechtfertigten* Schmerzen, Lei-
den und Schiden (unnecessary pain and suffering) dient hier als An-
kniipfungspunkt,’> zumal solcherlei unbestimmte Rechtsbegriffe
prinzipiell einer tierschutzfreundlicheren Auslegung zuginglich sind
und so zunchmend auch auf vormals akzeptierte Praktiken Anwen-
dung finden konnten.”°¢ Zweitere, ,,revolutiondre“’%7 Position”?8 halt
den bisherigen Tierschutzansatz dagegen filir grundsitzlich verfehlt
und stellt diesem einen Tierrechtsansatz als Alternative gegeniiber.”?
Gemiss dieser Ansicht sind substanzielle Verbesserungen nicht inner-

794
795

796

797

798

799

insbesondere ,unndtiges® bzw. ,ungerechtfertigtes® Leiden und Schmerzen bzw.
Beeintrachtigungen des tierlichen Wohlbefindens zu verhindern®, stellt dabei ,,die
Zuldssigkeit der Nutzung von Tieren durch den Menschen aber nicht grundsétz-
lich in Frage.“ MicuEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 596 f.; der Begriff ,,legal wel-
Sarism* zur Bezeichnung des gegenwirtigen Tierschutzansatzes wurde insbeson-
dere durch FrRaNCIONE geprigt. Siehe FRANCIONE, Property, S. 3 ff. und FRANCIONE,
Legal Welfarism, S. 723 ff. Er fithrt dazu aus: ,,Legal welfarism requires that we
,balance‘ the interests of humans and animals in order to decide what constitutes
,humane‘ treatment and ,unnecessary‘ suffering (Francione, Legal Welfarism,
S.723).

FRANCIONE/GARNER, S. Xi.

So etwa GARNER, Defense, S. 168 (,,much can still be made of the unnecessary
suffering principle that is central to animal welfare.) und GArRNER, Welfare,
S. 166 f.

Siehe GARNER, Justice, S. 89; theoretisch wire es gar denkbar, mittels dieses In-
struments fast sdmtliche tierschddliche Formen der Tiernutzung — insofern sie
nicht ,,notwendig™ im eigentlichen Sinne sind — zu verbieten, wie GARNER, ebd.,
anmerkt: ,,Such is the flexibility of the animal welfare ethic that it can justify the
cessation of all animal exploitation®.

»~Revolutiondr” ist dieser Ansatz in dem Sinne, dass er auf einen grundlegenden
Wandel — einen Paradigmenwechsel — abzielt. Siche dazu PeTERS, Introduction,
S. 20 ff. und insbesondere 25 f.; in diesem Sinne etwa Scumitz, Einfithrung, S. 31:
,,NOtig sind nicht kosmetische Reformen, sondern eine Revolution®.

Wesentliche Vertreter des klassischen Tierrechtsansatzes sind REGAN, Animal
Rights, FrancioNE, Property sowie FRANCIONE/CHARLTON, Animal Law; eine er-
weiterte, politische Theorie der Tierrechte wird insbesondere durch DONALDSON/
KymLicka, Zoopolis, vertreten.

Siehe Franciong, Property, S. 7 f.; auch REcan, Human Wrongs, S. 97 (,,humane
reforms are not enough*).

165

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

2

halb des aktuellen, mit systemischen Méngeln behafteten Schutzansat-
zes erreichbar, sondern wire hierzu ein auf einem tief greifenden Wan-
del beruhender neuer Ansatz vonnéten, der Tiere aus instrumentellen
Nutzungsverhiltnissen herauslost und ihnen einen intrinsischen Wert
und eigene Rechte zubilligt.800

Inhaltlich handelt diese Debatte namentlich vom Streitpunkt ,,regulati-
on vs. abolition, d.h. von der Schliisselfrage nach der moralischen
Zuléssigkeit der Nutzung von Tieren fiir menschliche Zwecke und, da-
mit zusammenhédngend, von der Frage, ob ein ethisches Tierschutz-
recht letztlich auf die Regulierung oder Abschaffung der Tiernutzung
hinzielen sollte.89! Wiahrend aktuelles Tierschutzrecht eine Nutzungs-
befugnis des Menschen (implizit) voraussetzt®02 und auf dieser Grund-
lage die Humanisierung der Tiernutzung mittels der Installierung lei-
densvermindernder Massnahmen, also eine bessere Behandlung inner-
halb der Nutzung anstrebt,803 problematisiert die ,,abolitionistische*
Position nicht bloss die Rahmenbedingungen der Nutzung, sondern

800

801
802
803

166

Siehe FRANCIONE, Property, S. 7 und REGaN, Animal Rights, S. 265 ff. und 329; in
diese Richtung behaupten etwa DonaLpson/KymLicka, Zoopolis, S.40: ,,They
[animal rights, Anm. d. Verf.] are vital to ending the ongoing tragedy of animal
exploitation, and the most egregious forms of violence®.

Siehe PETERS, Introduction, S. 21.

Siehe dazu vorne C.II1.2.1.

Tiere diirfen demnach in den Dienst menschlicher Nutzungszwecke gestellt wer-
den, soweit dabei das Postulat, mit Tieren Auman umzugehen (humane treatment
principle) und ihnen keine unnotigen Schmerzen oder Leiden (principle of unne-
cessary pain and suffering) zuzufiigen, beachtet wird. Siehe FRANCIONE, Property,
S. 18 und Franciong, Legal Welfarism, S. 723; Scumirz, Einfiihrung, S. 27 f., kri-
tisiert diesen Ansatz plakativ als ,,Kéfigethik™ und charakterisiert diese als eine
,Ethik, die Teilaspekte einer Praxis diskutiert, ohne dabei wesentliche Rahmen-
bedingungen zu hinterfragen, die ethischen Grundfragen ausblendet und die die
Legitimitét der Zwecke fiir gegeben hélt [...]: Sie setzt voraus, dass nichtmensch-
liche Tiere [...] in Kéfigen leben, die von Menschen gebaut wurden. Diskutiert
wird allein tiber die Grosse und Ausgestaltung dieser Kifige. Wihrend also einer-
seits anerkannt wird, dass Tiere moralisch zdhlen und nicht riicksichtslos ausge-
beutet werden diirfen, spielt sich die Berticksichtigung faktisch nur innerhalb des
vorgegebenen Kéfigs ab.”; eine dhnliche Kritik formuliert KeLch, Globalization,
S. 116: ,,In the end, we improve the conditions of the prisoners; yet we do not re-
lease them. [...] it is clear that the kind of steps taken in the laws [...] will not
lead to the liberation of farmed animals from their bondage*.

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3)

1V. Schlussfolgerungen fiir die weitere Untersuchung

vorrangig bereits die Tiernutzung als solche.8% Der Tierrechtsansatz,
so REGAN, ,,seeks not to reform how animals are exploited, making
what we do to them more humane, but to abolish their exploita-
tion, 805

Mit diesen Grundsatzfragen eng verkniipft ist schliesslich auch die
Debatte um den rechtlichen Objekt- und Eigentumsstatus®%® von Tie-
ren. Die Einforderung von Rechten fiir Tiere ist in der Regel verbun-
den mit der Forderung nach der Abschaffung der durch deren Eigen-
tumsstatus vermittelten dinglichen Rechte an Tieren.807 Fiir die Auf-
hebung des tierlichen Eigentumsstatus pladiert insbesondere FrRaNcIO-
NE, der diesen als Hauptursache fiir gravierende Defizite des gegen-
wirtigen Tierschutzrechts®%® und als entscheidendes Hindernis fiir die

804

805

806

807

808

So etwa DonaLpson/Kymricka, Moral Ark, S.192: ,,Real change will only occur
if we stop asking ,How much exploitation is acceptable?‘ and ask instead ,Why
do we assume that humans are entitled to exploit animals?“*‘; dhnlich auch Har-
TEMAN, S. 127 (,,the central moral question [...] is no longer ,how should we treat
the animals we use?‘ but rather ,should we be using animals at all?*); zur Dif-
ferenzierung zwischen Nutzung (use) und Behandlung (treatment) siche FRANCIO-
NE, Animal Use, S.1f{f; diese Unterscheidung wird auch bei ReGanN, Human
Wrongs, S.97 deutlich: ,,As for commercial animal agriculture, the [...] funda-
mental wrong here is not that animals are kept in stressful close confinement or
in isolation, or that their pain and suffering, their needs and preferences are ig-
nored or discounted. All these are wrong, of course, but they are not the funda-
mental wrong. They are symptoms and effects of the deeper, systematic wrong
that allows these animals to be viewed and treated merely as means to human
ends, as resources for us*.

REeGaN, Human Wrongs, S. 1; zur fiir den abolitionistischen Tierrechtsansatz cha-
rakteristischen Ablehnung der industriegesellschaftlichen Tiernutzung ferner
Franciong, Exploitation, S. 14 ff., Franciong, Ideology, S. 7 ff. und 27, REGaN,
Animal Rights, S.348f. und ReEcan, Human Wrongs, S.96f.; auch CoCHRANE,
Animal Rights, S. 2 f. und Gruen, S. 36 f.

Zur geltenden Rechtsstellung des Tieres als eigentumsfahiges Rechtsobjekt siche
vorne C.1.2.2.

So etwa REGaN, Animal Rights, S. 394 (,,the rights view challenges the very con-
ception of animals as legal property.©).

,»The profound inconsistency between what we say about animals and how we
actually treat them is related to the status of animals as our property.* FRANCIONE,
Persons, S.37; ausfiihrlich FrRanciong, Animal Rights, S. 50 ff. und FRANCIONE,
Property, S. 15 ff.; zustimmend auch Bryant, Sacrifice, S.255: ,,no one has suc-
cessfully refuted [...] Francione’s argument that the property status of animals ac-
counts for that extreme gap between widespread, commonsense recognition of
animals as sentient beings and the grossly inadequate legal means of protecting

167

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

Erreichung eines angemessenen Schutzniveaus identifiziert.8° Insbe-
sondere die Vornahme einer ausgeglichenen Interessenabwagung wer-
de durch diesen instrumentellen Rechtsstatus praktisch verunmoglicht,
da von vornherein eine normative Ungleichheit zwischen den durch
Eigentumsrechte abgesicherten menschlichen Nutzungsinteressen und
den Schutzinteressen des tierlichen Eigentums bestehe.810 Diese An-
sicht einer Notwendigkeit der Abschaffung des tierlichen Eigentums-
status wird indes nicht durchgehend geteilt.3!! So macht insbesondere
GARNER geltend, dass der Eigentumsstatus einerseits kein zwingendes
Hindernis fiir einen angemessenen Tierschutz darstelle,?1? signifikante
Verbesserungen fiir das tierliche Wohlergehen entsprechend auch
»from within the existing property paradigm® erreicht werden kdnnten
und die Authebung des Eigentumsstatus andererseits fiir sich genom-
men noch keine Fortschritte garantiere — dass mit anderen Worten also
keine notwendige Korrelation zwischen dem erreichbaren Schutzni-
veau und dem Eigentumsstatus bestehe.8!3 Uberdies reflektiere der

809

810

811

812

813

168

animals from even the most extreme types of human-inflicted suffering.” (Her-
vorh. d. Verf.).

Siche FRANCIONE/GARNER, S. x; auf die nachteiligen Auswirkungen des tierlichen
Eigentumsstatus auf den rechtlichen Tierschutz wird in der Literatur vielfach hin-
gewiesen. Siehe SuNnSTEN, Introduction, S.11; so etwa Apawms, S.33ff., Bro-
NINGHAUS, S. 122 ff., BryanT, Sacrifice, S. 254, 258 ff. und passim, KerLcH, Non-
Property Status, S.243 und passim, McConNELL, S. 81 und passim, SCHAFFNER,
Rabbit, und Warson, S. 6 (,,when animals are regarded as property, adequate le-
gal protection is impossible.”); auch Wisk, Rattling the Cage, S. 1ff. und 23 ff.
und Wisk, Legal Thinghood, problematisiert den tierlichen Eigentumsstatus.
Sieche FrRANCIONE, Property, S. 4 und passim, FRANCIONE, Persons, S. 38 und Fran-
CIONE/CHARLTON, Animal Law, S.46f.; auch KeLcH, Non-Property Status, S. 235
(,,The sanctity of the owner’s property interest ultimately prevails over any per-
ceived interests of animals.”), BryanT, Sacrifice, S.293f. (,,leaving the property
status intact cannot help but leave in place a trump card for humans when human
and animal interests conflict.*), SCHAFFNER, Rabbit, S. 1 und WHITE S., S. 99.

So etwa CocHrRANE, Ownership, S. 424 ff. und Favrg, S.410ff. Letzterer spricht
sich fiir eine Beibehaltung des tierlichen Eigentumsstatus in abgeédnderter Form
aus, wonach Tiere eine spezielle Eigentumskategorie — ,,living property — mit ei-
genen Interessen bilden wiirden.

FRANCIONE/GARNER, S. xi (,,The property status of animals is not an inevitable ob-
stacle to better treatment) und GARNER, Defense, S. 131.

Siche dazu GARNER, Ideology, S. 78 und passim sowie GARNER, Defense, S. 128 ff.

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1V. Schlussfolgerungen fiir die weitere Untersuchung

rechtliche Eigentumsstatus lediglich die gesellschaftliche Realitét3!4
und sei es ein von der abolitionistischen Tierrechtstheorie kolportierter
Irrglaube ,,that abolishing the legal status of animals will open the
door to an animal rights Garden of Eden where liberated animals will
cease to be systematically exploited by humans.“815
M.E. scheint die zivilrechtliche Klassifizierung von Tieren als eigentums-
fihige Rechtsobjekte®! — als Gegenstand von Sachen- bzw. Herrschafts-
rechten®!” — indes doch Riickwirkungen auf die Ausformung des rechtli-
chen Schutzes zu haben und gewisse Begrenzungen der tierschutzrechtli-
chen Wirkmoglichkeiten strukturell zu prédisponieren. Zunéchst ist das
Eigentumsverhiltnis per definitionem als ungleiches Herrschafisverhdltnis
zwischen Rechtssubjekt und Rechtsobjekt konzipiert,818 in welchem die
Eigentlimerin mit einer unmittelbaren Herrschaftsbefugnis und umfassen-
den Verfligungsgewalt ausgestattet ist31° und Tiere als sachenanaloge, tat-
sichlich und rechtlich beherrschbare Gegenstéinde markiert sind.820 Die
grundsitzliche Verfligbarkeit, Nutzbarkeit und Unterwerfung des Tieres
unter menschliche Herrschaft ist hiermit bereits rechtsstrukturell vorge-

814 Siehe GaRrNER, Defense, S. 131 (,.the fact that animals are regarded as the proper-
ty of humans is itself a reflection, and not the cause, of the relatively low worth
attached to animals®); dhnlich Apawms, S. 29 (,,Human beings do not treat animals
harshly because they are classified as property; animals are classified as property
so that human beings can legally treat them harshly.”); insofern ist auch DIMaRr-
710, S. 68 lapidare Feststellung durchaus zutreffend, dass der rechtliche Eigen-
tumsstatus von Tieren angesichts deren wirtschaftlichen Bedeutung als eine der
meist gebrauchten Waren angemessen erscheine.

815 GARNER, Ideology, S. 78.

816 Art. 641a Abs.2 ZGB gewdhrleistet, dass Tiere weiterhin Gegenstand von Sa-
chenrechten sein konnen. Tiere gelten als Rechtsobjekte mit Sachqualitdt, die den
Sachen gleichgestellt sind und im Rechtsverkehr wie solche behandelt werden.
Siehe WIEGAND, Art. 641a, Rn. 3 und 8.

817 (Subjektive) Sachenrechte sind Herrschaftsrechte. Sieche DowmEs, Vor Art. 641—
654a, Rn. 1.

818 Siche auch LEmmMBACHER, Rechte, S. 37.

819 Siehe DomEs, Vor Art. 641-654a, Rn. 13 und 15.

820 Gegenstand des Eigentums ist ein Rechtsobjekt mit Sachqualitét (Sachen und ih-
nen gleichgestellte Gegenstdnde), definiert als korperlicher, abgegrenzter, vom
Menschen tatsdchlich und rechtlich beherrschbarer Gegenstand. Siche DomEl, Vor
Art. 641-654a, Rn.4, ForstMOSER/VOGT, S.135 und 137 und WieGanp, Vor
Art. 641 ff., Rn. 6 und Rn. 11 ff. zum Merkmal der Beherrschbarkeit.

169

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

zeichnet,®2! kann die Eigentiimerin doch — innerhalb der Schranken der
Rechtsordnung — nach Belieben iiber das tierliche Eigentum verfiigen
(Art. 641 Abs.1 ZGB), d.h. es in tatsdchlicher Hinsicht nutzen, gebrau-
chen, verbrauchen, verdndern oder vernichten und in rechtlicher Hinsicht
umfassend iiber es verfligen.822 Zwar fungiert hier insbesondere die Tier-
schutzgesetzgebung als immanente Schranke der Eigentumsausiibung. Al-
lerdings vermodgen solche (marginale) Beschrinkungen der zuldssigen
Umgangsweisen mit dem Eigentum bloss dussere Grenzen zu setzen, kon-
nen die mit der Nutzung des Eigentums einhergehenden Tierschadigungen
aber gewiss nicht in umfassender oder bedeutsamer Weise unterbinden,
wiirden derartige Restriktionen im Kern doch einer Aushdhlung der fiir
Eigentumsrechte konstitutiven Herrschafts- und Nutzungsbefugnis gleich-
kommen.®2® Der Eigentumsstatus bzw. die durch ihn ermdglichten Sa-
chenrechte an Tieren wirken folglich gleicherweise als immanente Schran-
ke des Tierschutzrechts, wie auch FRaANCIONE hervorhebt: ,,A property ow-
ner’s treatment of an animal may ostensibly be limited by anticruelty laws,

821 Siehe LEMBACHER, Rechte, S. 37; diesen Aspekt der rechtlich vermittelten grund-
sétzlichen Verfligbarkeit und Beherrschung des Tieres problematisiert auch Kors-
GAARD, Animal Rights, S. 25: ,,Unilateral domination is a moral wrong whether it
is abused or not. [...] You need only look at what goes on inside of our factory
farms and experimental laboratories to see what the possibility of such dominati-
on — the ability to do whatever we like with another animal — can lead to. So long
as there are profits to be made, and the tantalizing prospect of expanding the hu-
man lifespan by experiments on the other animals, there will be people who will
do anything, no matter how cruel it is, to a captive animal. And what makes this
possible is the legal status of animals as property. (Hervorh. d. Verf.); der recht-
liche Eigentumsstatus konnte iiberdies als eine Form von struktureller Gewalt
(zum Begrift der strukturellen Gewalt im Allgemeinen siche ImBUscH, S. 23 ff.
und CHRIST/GUDEHUS, S. 2 ff.) betrachtet werden, die in rechtliche Strukturen ein-
gelagert ist, welche Tiere als verfiig- und vernutzbare Gegenstédnde vordefinieren
und die eigentliche (direkte) Gewalt rechtlich ermoglichen. Torres, S. 69 ff. um-
schreibt diese strukturelle Gewalt folgendermassen: ,,The system not only un-
leashes violence on animals in slaughterhouses, factory farms, and vivisection
labs; it is itself structured such that simply being an animal means perpetual in-
equality, always under threat of violence or exploitation. As a practical and legal
matter, the interests of animals are already predetermined legally, economically,
and socially to have less import — this is part and parcel of our everyday institu-
tions.*; siche dazu auch Wyckorr, S.550f. (,,the property status of animals [...]
constructs sentient beings as things, as resources to be used by humans®); zur
strukturellen Gewalt im Tierschutzrecht auch WirtH, S. 70 f.

822 Siehe Domes, Art. 641, Rn. 8 und WiEGanD, Art. 641, Rn. 31 {f.

823 Siehe dazu BryanT, Sacrifice, S. 279 {f.; auch Apawms, S. 34.

170

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1V. Schlussfolgerungen fiir die weitere Untersuchung

but property rights are paramount in determining the ambit of protection
accorded to animals by law.*824

Nach dem Gesagten diirfte der tierliche Eigentumsstatus also tatsich-
lich eine wesentliche rechtsstrukturelle Voraussetzung fiir das vorliegend
als zentrale Schwiche des geltenden Tierschutzrechts ausgewiesene Prob-
lem eines durch dussere Nutzungsanspriiche determinierten und limitier-
ten Tierschutzes schaffen. Um dieses Defizit der nutzungsabhingigen Va-
riabilitdt des Schutzes zu beheben, scheint es entsprechend naheliegend,
an dem die Verfiigbarkeit und Nutzbarkeit des Tieres herstellenden Ob-
jekt- und Eigentumsstatus anzusetzen und wére es m.E. angezeigt, diesen
aufzuheben und Tieren einen Rechtsstatus zu verleihen, der sie von
menschlichen Verfiigungsanspriichen entkoppelt und in eigenem Recht
schiitzt. Idealerweise sollte ein ethisches Tierschutzrecht umgekehrt, ndm-
lich vom Tier und seinem intrinsischen Schutzbediirfnis her konzipiert
werden und einen von extrinsischen Nutzungsaspekten zunichst unabhén-
gigen, bestindigeren Schutz errichten32S — tierliche Schutzanspriiche wiir-
den so nicht bloss als flexibles Korrektiv, sondern als eigentliche Grenzen
menschlicher Nutzungsanspriiche fungieren. Ausgangspunkt eines solchen
idealtypischen, am inhdrenten Wert und Schutzbediirfnis des Tieres ausge-
richteten ethischen Tierschutzrechts wire schliesslich ein korrespondieren-

der Rechtsstatus von Tieren als Rechtssubjekte und Tréger eigener Rech-
te.826

3. Ubergang vom objektivrechtlichen Tierschutz zu subjektiven
Tierrechten

Nach allem Gesagten scheint der bisherige Tierschutzansatz, der in einem
zweifachen Sinne auf dem Objektstatus der Tiere (Tiere als Objekte der
Nutzung und des Schutzes) autbaut, zur Verwirklichung der bestehenden

824 FrANCIONE, Property, S. 24; dhnlich KeLcH, Non-Property Status, S. 234 f.

825 In diese Richtung bemerkt auch ScHAFFNER: ,,The goal [...] is to work to change
this paradigm, to not only recognize animals as sentient beings, but to protect
their inherent interests independent of their use by humans. Perhaps a first step
towards this goal is to organize the law around the animal rather than their use.”
SCHAFENER, Rabbit, S. 3 (Hervorh. d. Verf).

826 Wie auch KeLcH, Non-Property Status, S. 243 anmerkt, diirfte aus der Authebung
des Objekt- und Eigentumsstatus im Rahmen der bisherigen dualistischen
Rechtslogik ohne Weiteres der Rechtssubjektstatus nachfolgen.

171

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

C. Grundziige und Kritik des geltenden Tierschutzrechts

tierschutzrechtsethischen Zielsetzungen nur bedingt geeignet zu sein — na-
mentlich in Anbetracht der inneren Ambivalenz und des darauf griinden-
den Kernproblems der nutzungsabhéngigen Unbestidndigkeit gegenwdérti-
gen Tierschutzrechts. Soll der geltendem Tierschutzrecht zugrunde liegen-
de tierschutzrechtsethische Anspruch indes ernsthaft eingelost werden,
wire es m.E. geboten, den sich bereits in der aktuellen Tierschutzrechts-
ethik andeutenden8?’ ,Ubergang von einem ,Tierschutz‘ zu ,Tierrechten®
zu wagen.“828 Entsprechend soll hier — im Zeichen einer substanziellen
Verbesserung und Stiarkung des Tierschutzes und einer fortschreitenden
Entfaltung der bestehenden Tierschutzrechtsethik — der Vorschlag eines
Paradigmenwechsels vom objektiv- zu einem subjektivrechtlichen Tier-
schutz unter Aufhebung des Eigentums- und Objektstatus der Tiere und
deren Neupositionierung als Rechtssubjekte und Triger von Rechten for-
muliert werden.

Die restliche Untersuchung widmet sich der Exploration dieser Idee
einer Neukonzeption des tierlichen Rechtsstatus und Rechtsschutzes. Da
der hiermit aufgegriffene Tierrechtsansatz meist von moralischen Rechten
handelt und in erster Linie als moralphilosophische Theorie ausgearbeitet
wurde, wird sich die Frage stellen, ob sich solche moralische Tierrechte
iiberhaupt in juridische Rechte iibersetzen lassen. Der Frage nach der
rechtlichen Herleitung und Ausgestaltung von solchen Tierrechten soll im
Folgenden nachgegangen und so die rechtstheoretischen Grundlagen eines
moglichen subjektivrechtlichen Tierschutzes beleuchtet, erarbeitet und
vertieft werden.

827 Geltendes Tierschutzrecht weist bereits eine ,,strukturelle Affinitdt” zu einem
subjektivrechtlichen Tierschutz auf. Dazu Caspar, Industriegesellschaft, S. 517 f.
und vorne C.I1.2.

828 So auch von HarBou, S. 588.

172

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Im Folgenden soll die Moglichkeit der Positionierung von Tieren als
Rechtstriager und damit als Rechtssubjekte erortert werden. Im Vorder-
grund steht dabei die primére rechtstheoretische Frage, ob Tiere iiberhaupt
als Rechtssubjekte und Trager subjektiver Rechte konzipiert werden kdn-
nen.82% Daran anschliessend soll es um die Frage gehen, welche Gestalt
ein solches tierliches Rechtssubjekt annehmen konnte. Die Untersuchung
gliedert sich entsprechend in einen analytischen Schwerpunktteil (I.), in
welchem der Begriff der Rechtssubjektivitdt im Hinblick auf seine An-
wendbarkeit auf Tiere analysiert werden soll und einen ,,konstruktiven*
Teil (II.), in dem es ein mogliches tierliches Rechtssubjekt in den Grund-
zligen zu entwerfen gilt.

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt
1. Vorbemerkungen

Eine rechtstheoretische Abhandlung {iber die Moglichkeit von Tierrechten
muss notwendigerweise von einer Auseinandersetzung mit den Begriffen
der Rechtssubjektivitit und Rechtspersonlichkeit begleitet sein, denn
Rechte haben ist untrennbar mit Rechtssubjekt bzw. Rechtsperson sein
verbunden.$30 Ausgehend von der Annahme, dass nur Rechtssubjekte, d.h.
Rechtspersonen, Rechte haben konnen, wendet sich die Analyse zunéchst
dem zentralen Begriff der Rechtsperson und der Leitfrage zu, ob dieser
auf Tiere anwendbar ist (2.). Der rechtliche Personenbegriff wird dabei in
dreierlei Auspragungen betrachtet: als positivrechtlicher Begriff (2.1.) so-
wie als rechtsphilosophischer Begriff in der naturrechtlichen (2.2.) und

829 Wer Rechtssubjekt sein kann, ist eine Frage der Rechtstheorie, welche eine Ana-
lyse der formalen Merkmale der Rechtsperson vornimmt. Wer als Rechtsperson
anerkannt werden sollte, ist demgegeniiber in erster Linie eine rechtsethische Fra-
ge. Siehe dazu Kirste, Maske, S. 348 und 361.

830 In welchem Verhiltnis diese Begriffe zueinander stehen, wird sich allerdings erst
im Verlaufe der nachfolgenden Analyse verdeutlichen.

173

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

rechtspositivistischen (2.3.) Konzeption. In einem zweiten Schritt wird der
Begriff des subjektiven Rechts im Hinblick auf dessen Anwendbarkeit auf
Tiere untersucht (3.).

Im Folgenden geht es demnach in erster Linie um eine Analyse der Be-
griffe der Rechtspersonlichkeit und Rechtsfahigkeit im Hinblick auf eine
mogliche Anwendung auf Tiere.83! Hervorzuheben ist dabei die im zweiten
Teilsatz vorgenommene sachliche Eingrenzung: Ziel und Fokus der nach-
folgenden Untersuchung bildet stets die rechtstheoretische Beurteilung der
Frage, ob die Begriffe der Rechtssubjektivitdt, Rechtspersonlichkeit und
Rechtsfihigkeit auf Tiere anwendbar sind. Gegenstand ist daher weniger
der kaum tangierte Kernbestand, sondern ein Teilausschnitt an den (mogli-
cherweise neu auszulotenden) Grenzen des rechtlichen Subjekt- und Per-
sonenbegriffs.332 Entsprechend wird hier weder die Entwicklung einer von
Grund auf neuen noch die umfassende Darstellung der bestehenden
Rechtstheorie der Rechtsperson schlechthin angestrebt. Vielmehr soll es
darum gehen, diese Begriffe im Hinblick auf ein mogliches tierliches
Rechtssubjekt auszuleuchten — insofern sind die nachfolgenden Ausfiih-
rungen in erster Linie als Beitrag und Impuls zur Weiterentwicklung der
Rechtstheorie im ,,Grenz- und Graubereich* des Personenbegriffs zu wer-
ten.

2. Der Begriff der Rechtspersonlichkeit und seine Anwendbarkeit auf
Tiere

2.1. Rechtspersonlichkeit nach geltendem Recht

2.1.1. Rechtspersonlichkeit, Rechtssubjektivitidt und Rechtsfihigkeit

Der Begriff der Rechtsperson zéhlt zu den Grundbausteinen moderner
kontinental-europdischer Rechtsordnungen.33 Der rechtliche Personenbe-

831 Dass dabei bestehende Rechtsbegriffe und -konzepte iibernommen werden und
die Erweiterung ihres Einzugsbereichs erwogen wird, statt ginzlich neue ins
Rechtssystem einzufiihren, ist aus Griinden der Begriffsékonomie insofern gebo-
ten, als Tiere begriftlich in diese eingegliedert werden konnen.

832 Vgl. auch BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere, S. 302.

833 Sieche THiEME, S. 21; auch Damwm, S. 841 f. und LEHMANN, S. 225 f.

174

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

griff hat sich zunéchst im Privatrecht herausgebildet,334 wurde sodann aber
auch im oOffentlichen Recht tibernommen und ist heute als allgemeiner
Fundamentalbegriff mit ,,systempragender Kraft“ nicht wegzudenkender
Bestandteil des ,,Allgemeinen Teils“ der Rechtsordnung schlechthin.®35
Der Begriff der Rechtsperson ist von grundlegender Bedeutung fiir die ge-
samte Rechtsordnung, weil er eine autoritative Bestimmung ihrer Subjekte
mit einschliesst.83¢ Dies verdeutlicht bereits eine allgemeine Minimaldefi-
nition: ,,Person ist das Subjekt von Rechten und Pflichten, mit anderen
Worten, die Rechtsperson ausgestattet mit Rechtsfahigkeit“.337 Rechtsper-
sonen sind mit anderen Worten die rechtsfahigen Subjekte der Rechtsord-
nung — die Rechtssubjekte. Rechtspersonlichkeit bzw. Rechtssubjektivitit
bedeutet, im Recht als eigenstidndiger Zurechnungsgrund fiir Rechte und
Pflichten zu bestehen.®38 Der Begriff der Rechtsperson ist identisch mit
dem des Rechtssubjekts, dem eo ipso Rechtsfihigkeit zukommt.83?
Rechtsfahigkeit ist die abstrakte rechtliche Fahigkeit, Trigerin (Subjekt)
von Rechten und Pflichten zu sein®4? und wird auch als ,,Zurechenbarkeit
von Rechten und Pflichten“ bezeichnet.34! Rechtspersonlichkeit, Rechts-
subjektivitit und Rechtsfiahigkeit werden nach dem Gesagten als gleichbe-
deutend angesehen und entsprechend weitgehend synonym verwendet.342
Der Kategorie der Rechtssubjekte steht die komplementére Kategorie
der Rechtsobjekte gegeniiber. Diese beiden Begriffe stehen in einem di-
chotomen Verhiltnis zueinander: Rechtssubjekte konnen nie Rechtsobjekt,
Rechtsobjekte nie Rechtssubjekt sein und alle im Recht auftretenden Enti-
titen sind entweder Rechtssubjekte oder Rechtsobjekte — tertium non da-
tur. 33 Die im Rahmen dieser Zweiteilung vorgenommene Klassifizierung
ist von grundlegender Bedeutung: Mit ihr entscheidet sich, ob etwas Sub-
jekt des Rechts ist, um das herum die Rechtsordnung aufgebaut und das

834 Sieche HATTENHAUER, Mensch, S. 39; auch Coing, Rechtsbegriff, S. 191.

835 Siehe Damm, S.841f. und Thieme, S.23f; vgl. auch Coing, Rechtsbegriff,
S. 192.

836 Siehe HILLGRUBER, S. 975; auch HAUSHEER, S. 1.

837 Damwm, S. 848.

838 Sieche MULLER A., S. 176.

839 Siehe BIGLER-EGGENBERGER/FANKHAUSER, Art. 11, Rn.2; auch LenmANN, S.241
und CoiNg, Rechtsbegriff, S. 192.

840 Sieche BypLinskl, S. 335; auch Hotz, Art. 11, Rn. 2 und LEHMANN, S. 226.

841 Siche HAUSHEER, S. 5.

842 Vgl. HATTENHAUER, Person, S. 407 und HAUSHEER, S. 12.

843 Siche STEINAUER, S. 52.

175

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

mit Rechten ausgestattet ist, oder ob es als Objekt des Rechts Gegenstand
von Rechtsverhiltnissen ist, auf den sich rechtliche Anspriiche beziehen
und welcher der Herrschafts- und Verfiigungsmacht von Rechtssubjekten
untersteht.344

2.1.2. Rechtspersonen nach geltendem Recht

Das Zivilgesetzbuch definiert im Personenrecht abschliessend, wer Person
im Rechtssinne und somit rechtsfahiges Rechtssubjekt ist: es sind dies die
natiirlichen und juristischen Personen (Art. 11 ff. und Art. 52 ff. ZGB). Al-
le (und nur)84> Menschen sind natiirliche Personen — Art. 11 ZGB legt in
programmatischer Weise fest, dass jedermann grundsitzlich gleichermas-
sen rechtsfahig ist, unabhingig von individuellen Spezifika wie etwa Al-
ter, Geschlecht, Ethnie, sozialem Status, Intelligenz usw.84¢ Die allgemei-
ne und gleiche Rechtsfihigkeit kommt allen Menschen allein aufgrund
ihres Menschseins zu und ist nicht an weitere Voraussetzungen ge-
kniipft.847 Bereits die Bezeichnung als ,,natiirliche Person verweist da-
rauf, dass die Personeneigenschaft als dem Menschen schon von Natur aus
zukommend gedacht und mittels Rechtspersonlichkeit lediglich ins Recht
libersetzt wird.®48 Die Rechtsfihigkeit der natiirlichen Person ist damit ori-
gindr (d.h. angeboren), zwingend und unverzichtbar.84 Demgegeniiber
sind juristische Personen Gebilde, die als selbststindige, derivative (d.h.
gekorene) Rechtssubjekte den natiirlichen Personen durch Verleihung der
allgemeinen und gleichen Rechtsfahigkeit (Art. 53 ZGB) grundsitzlich
gleichgestellt werden.?30 Die Kategorie der juristischen Person umfasst die
mit eigener Rechtspersonlichkeit ausgestatteten Korperschaften (Vereine,
Aktiengesellschaften, Genossenschaften usw.; Bund, Kantone, Gemeinden
usw.) und Anstalten (Stiftungen, Universitdten u.a.) des Privat- und 6ffent-
lichen Rechts.35!

844 Siehe ForstmoSsER/VOGT, S. 135.

845 Siche THIEME, S. 84.

846 Siche HAUSHEER, S. 6 und Hotz, Art. 11, Rn. 4.

847 Siehe HAUSHEER, S. 5.

848 Vgl. MULLER A, S. 176.

849 Siehe Hotz, Art. 11, Rn. 4.

850 Siche ForstMmoser/Voar, S. 140; auch HUGUENIN/REITZE, Art. 53, Rn. 1 und MUL-
LER A., S. 176.

851 Vgl. Forst™MOSER/VOGT, S. 140 f. und HAUSHEER, S. 307 f.

176

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

Da Art. 11 und 53 ZGB den Kreis der rechtsfahigen Subjekte abschlies-
send festlegen, und da Tiere de lege lata weder natiirliche noch juristische
Personen sind, kommt Tieren nach nahezu einhelliger Ansicht in Recht-
sprechung®? und Lehre®3? weder Rechtspersonlichkeit, Rechtssubjektivi-
tdt noch Rechtsfahigkeit zu. Tiere sind nach geltendem Recht unstreitig
keine Rechtspersonen — eine gegenteilige Auffassung wiirde den positiv-
rechtlichen Begriff der Rechtsperson ungebiihrlich iiberdehnen und wire
rechtsdogmatisch schwerlich vertretbar. Diese (kaum erstaunende) Fest-
stellung lédsst allerdings noch keinen logischen Schluss hinsichtlich der
hier verfolgten Leitfrage zu, ob Tiere Rechtspersonen sein konnten. Die
juristische Minimaldefinition von Rechtspersonlichkeit scheint prima fa-
cie jedenfalls offen gefasst und nicht per se an bestimmte Eigenschaften
gebunden zu sein, wird die Rechtsperson doch lediglich als Subjekt von
Rechten und Pflichten paraphrasiert. Die Gesetzgebung setzt den Perso-
nenbegriff indes weitgehend voraus, ohne ihn substanziell ndher zu um-
schreiben, weshalb es zur Erschliessung seines Inhalts und zur Untersu-
chung der vorliegenden Fragestellung geboten ist, auf den (geistes-)ge-
schichtlichen und weiteren rechtsphilosophischen Hintergrund dieses Be-
griffs zuriickzugreifen.

2.1.3. Historische Entwicklung des Konzepts der Rechtspersonlichkeit
(a) Geschichtlicher Abriss des rechtlichen Personenbegriffs

Der (moderne) Begriff der Rechtsperson ist ein vergleichsweise junger
Begriff,3* dessen geschichtliche Herausbildung und geistesgeschichtli-
chen Grundlagen hier in aller gebotenen Kiirze nachgezeichnet werden
sollen.

In seiner urspriinglichen etymologischen Bedeutung bezeichnet der la-
teinische Begriff , persona® eine Maske, bzw. die mit einer Maske auftre-

852 Aufgrund der Selbstverstindlichkeit und Eindeutigkeit der diesbeziiglich gelten-
den Rechtslage existiert zur Frage einer tierlichen Rechtsfahigkeit kaum Recht-
sprechung. Als bedeutsame Ausnahme zu nennen ist hier allerdings der Be-
schluss des Verwaltungsgerichts Hamburg vom 22.9.1988, 7 VG 2499/88, E. 3.b.

853 Siche etwa Hausseker, S. 10f., Hotz, Art. 11, Rn. 7, Scamipt, S. 20 und THIEME,
S. 85.

854 Siehe HATTENHAUER, Mensch, S. 39.

177

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

tende Biithnenfigur.8%5 Im romischen Sprachgebrauch wird die Bedeutung
ausgeweitet auf den durch die Maske dargestellten Charakter und die Rol-
le zunéchst des Schauspielers, spiter im iibertragenen Sinne die Rolle des
Menschen in der (biirgerlichen) Gesellschaft, oder die ,,Existenz auf der
Biihne des Rechts*.856

Im rémischen Recht der Antike fungiert ,,persona’ nicht als Rechtsbe-
griff spezifischen Gehalts, sondern als untechnischer, ,,farbloser Allge-
meinbegriff*, welcher der Sache nach gleichbedeutend mit ,,Mensch* ver-
wendet wird — und so etwa auch auf Sklavinnen Anwendung findet.3%7
Ausgangspunkt und massgebende Rechtskategorie des romischen Rechts
ist indes nicht die allen Menschen gemeinsame Stellung als Person, son-
dern vielmehr der jeweilige zivilrechtliche Status eines Menschen (status
libertatis, civitatis und familiae).3%8

Eine weitere Begriffsentwicklung findet im Mittelalter kaum statt. Als
Ausnahme zu nennen ist hier Boertnius, der dem Begriff der ,,persona‘8>®
eine spezifische, den modernen Personenbegriff vorbereitende Bedeutung
beilegt.80 Thm dient der Begriff der Person zur Bezeichnung vernunftbe-
gabter Individuen,®! womit bei ihm ein erster Hinweis auf den Ursprung
jener metaphysischen Auffassungen von Person vorliegt, wie sie fiir das
vernunftrechtliche Personenverstéindnis und den rechtlichen Personenbe-
griff der Neuzeit bis heute pragend sind.862

Der moderne Rechtsbegriff der Person bildet sich erst in der Neuzeit im
Rahmen der systematischen Jurisprudenz des spiten 16. Jahrhunderts
aus.®03 DoneLLUS verbindet den Begriff der Person mit der romischen Sta-
tuslehre: Nur kraft des Status ist man Person.3%4 Person im Rechtssinne ist

855 Siehe HATTENHAUER, Mensch, S. 41 und RicuTer D., Rechtspersonlichkeit, S. 171.

856 KNIEPER, S.56; siche auch Monr, Einleitung, S.26, RicHTER D., Rechtsperson-
lichkeit, S. 171 und SpAEMANN, Personen, S. 30-32.

857 Siehe Coing, Rechtsbegriff, S. 195; vgl. auch HATTENHAUER, Mensch, S. 40.

858 Siehe Damm, S. 849 f.; auch HATTENHAUER, Mensch, S. 41.

859 BoeTHIUS ibersetzte die griechischen Termini ,,hypostasis und ,,prosopon mit
dem Begriff , persona‘ ins Lateinische. Siehe dazu Lutz-Bacumany, S. 110.

860 Siehe CoiNg, Rechtsbegriff, S. 196.

861 Siehe Comng, Rechtsbegriff, S. 196; auch KRENBERGER, S. 109 f.

862 Vgl. Nass, S. 32.

863 Siehe Coing, Rechtsbegrift, S. 196.

864 Siehe Coing, Rechtsbegriff, S. 196; auch Damm, S. 849 und KRENBERGER, S. 115;
entscheidend fiir die Eigenschaft als Person bleibt damit der Status, der einer ge-
sonderten Begriindung unterliegt. Siche HATTENHAUER, Mensch, S. 49.

178

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

nur derjenige Mensch, ,.der einen Status hat und daher am Rechtsleben
teilnimmt*.395 Damit tiberfiihrt DoNELLUS ,,persona“ vom Allgemein- zum
Rechtsbegriff — mit der Verdichtung zur Rechtsperson, d.h. der am Rechts-
verkehr teilnehmenden Person, nimmt der Personenbegriff bei ihm erst-
mals eine juristisch-technische Bedeutung an.866

Die Naturrechtslehre der Aufkldrung nimmt den nun bereits rechtlich
aufbereiteten Personenbegriff auf und verbindet ihn mit der Idee einer
,,vorstaatlichen gleichen Berechtigung freier Individuen®,%¢7 was ihm den
auch heute noch tiblichen Inhalt verleiht.868 Mit dem Humanismus der Re-
naissance und seiner charakteristischen Ausrichtung auf den Menschen als
Individuum kommt es zur Ablosung des Personenbegriffs von der romi-
schrechtlichen Statuslehre®®® und zur allmihlichen Entfaltung der Idee
einer Gleichheit aller Menschen und des korrespondierenden Begriffs
einer allgemeinen und gleichen Rechtsfihigkeit.870 Erst in seiner neuzeit-
lich-naturrechtlichen Auspragung setzt somit die Entwicklung des Perso-
nenbegriffs zum Gleichheitsbegriff ein, der alle individuellen Unterschie-
de einebnen soll und die Personeneigenschaft jedem Menschen als Men-
schen zuerkennt, mithin die Menschheit als solche als Rechtsgemeinschaft
versteht.871

Der endgiiltige Durchbruch der Idee einer Gleichsetzung von Mensch
und (natiirlicher) Person erfolgt schliesslich im 18. Jahrhundert mit KanT,
dessen vernunftrechtlicher Personenbegriff das rechtliche Personenver-
sténdnis bis in die Gegenwart prigt.872 Kant begriindet die Personenwiir-
de des Menschen mit seiner sittlichen Freiheit:373 , Person ist dasjenige
Subjekt, dessen Handlungen einer Zurechnung fahig sind. Die moralische
Personlichkeit ist also nichts anderes, als die Freiheit eines verniinftigen
Wesens unter moralischen Gesetzen [...], woraus dann folgt, dass eine Per-

865 Coing, Rechtsbegriff, S. 196; auch HATTENHAUER, Mensch, S. 46 ff.

866 Siehe CoINg, Rechtsbegriff, S. 196; auch HATTENHAUER, Mensch, S. 41 und KRen-
BERGER, S. 114.

867 Siehe HATTENHAUER, Mensch, S. 50.

868 Vgl. Coing, Rechtsbegriff, S. 197 f.

869 Siehe dazu CoiNg, Rechtsbegriff, S. 197 und HATTENHAUER, Mensch, S. 50.

870 Vgl. LEIMBACHER, Rechte, S. 67.

871 Siche Damwm, S. 850; auch HATTENHAUER, Person, S.406; weil er eine Rangord-
nung zwischen Selbstzwecken ausschliesst, ist der Personenbegrift ein Gleich-
heitsbegriff. Sieche RapBrUCH, Rechtsphilosophie, S. 127.

872 Siehe BypLinsk, S. 339.

873 Siehe Cong, Rechtsbegriff, S. 199; auch HATTENHAUER, Mensch, S. 57.

179

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

son keinen anderen Gesetzen, als denen, die sie (entweder allein, oder we-
nigstens zugleich mit anderen) sich selbst gibt, unterworfen ist.“87+ Mit
diesem ethischen Personenbegriff®’> ist jeder Mensch schon kraft seines
Menschseins Person,37¢ wobei er den Menschen nicht einfach als empi-
risch erfassbaren Menschen, sondern als sittliches Vernunftwesen akzentu-
iert, in dem sich das eigentliche Wesen des Menschen offenbart und des-
sen Befihigung zur sittlichen Verantwortung zur Grundlage des Personen-
begriffs wird.8”7 Die Wiirde des Menschen als Vernunftwesen ist hier un-
trennbar verbunden mit der Stellung des Menschen als Person.878 Ferner
wird der rechtliche Personenbegriff mit der Menschenrechtslehre verbun-
den: Weil jeder Mensch als sittliche Person angeborene Rechte hat, muss
die Rechtsordnung ihn als Rechtsperson mit subjektiven Rechten anerken-
nen.879

Die weitere Begriffsgeschichte der Rechtsperson ist im 19. und 20.
Jahrhundert — im Rahmen der Pandektistik und in engem Zusammenhang
mit dem Aufstieg des Rechtspositivismus — gepragt durch die Tendenz,
»den juristischen Begriff der Person von seinen sittlichen Grundlagen zu
l6sen, ihn zu formalisieren und als abstrakten Bezugspunkt fiir die Zu-
schreibung von Rechten und Pflichten zu begreifen.* 880 Geméss HATTEN-
HAUER kommt es dabei zu einer ,,Abwertung* des Personenbegriffs zum
bloss rechtstechnischen Instrument.88! Der Begriff der Person als Zentral-
begriff des Naturrechts tritt in den Hintergrund und wird vom Begriff der
Rechtsfiihigkeit verdringt.$32 Die Rechtsperson figuriert nunmehr als blos-
se Funktion des Rechts — als Ankniipfungspunkt fiir Rechte und Pflichten,
als jener Ort, an dem objektives Recht in subjektive Berechtigungen und
Verpflichtungen transformiert wird.®33 Paradigmatisch fiir diesen rechis-

874 KanT, S.329f.

875 Siehe Coing, Rechtsbegriff, S. 199.

876 Vgl. HATTENHAUER, Mensch, S. 56 f.

877 Siehe Comg, Rechtsbegriff, S. 199.

878 Siehe KRENBERGER, S. 111 f.; dazu auch MoHRr, Person, S. 19 f.

879 ,,Rechtspersonlichkeit als die Fahigkeit, subjektive Rechte zu haben, wird jetzt
notwendiges Attribut des Menschen als sittlicher Person®, CoinG, Rechtsbegriff,
S.201.

880 Lur, S. 320.

881 Sieche HATTENHAUER, Person, S. 408.

882 Siche HATTENHAUER, Mensch, S. 59.

883 Siehe HATTENHAUER, Person, S.407. ,Die Kédmpfe des Vernunftsrechts wurden
vergessen. Seine Siege waren Selbstverstidndlichkeiten geworden. In die Mitte

180

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

technischen Personenbegriff ist etwa JELLINEKS Verstédndnis von Rechtsper-
sonlichkeit: ,,Personlichkeit oder Person ist die Fahigkeit, Triger von
Rechten sein zu kénnen, mit einem Worte die Rechtsfahigkeit.«884

Einen Tiefpunkt erreicht die rechtspositivistische Loslosung der Rechts-
fahigkeit von der naturrechtlichen, auf Gleichheit und Freiheit des Men-
schen basierenden Personenkonzeption im Recht des Dritten Reiches, wo
die allgemeine Rechtsfihigkeit und der abstrakte Personenbegriff als
Gleichheitsbegriff einer ,,volkischen®, nationalsozialistischen Neuinterpre-
tation, d.h. ,,offener ideologischer Rechtskorrumpierung® 885 weichen miis-
sen.88¢ Gemdss der nationalsozialistischen Rechtslehre sei Rechtsgenosse
zu sein keine Qualitdt des Menschen schlechthin, sondern ein Vorrecht des
Volksgenossen: ,,Rechtsgenosse ist nur, wer Volksgenosse ist; Volksgenos-
se ist, wer deutschen Blutes ist*.887

Einen Gegenpol zur ,,Entzauberung® des Personenbegriffs im Rechts-
positivismus und insbesondere ein Korrektiv zu dessen Auswiichsen im
nationalsozialistischen Rechtsdenken bildet schliesslich das Menschen-
rechtsdenken, das nach dem Ende des Zweiten Weltkriegs einen erneuten
Aufschwung erhdlt und den Personenbegriff mit dem Rekurs auf die
,,Wiirde des Menschen®™ wieder in ein naturrechtliches Rahmenwerk ein-
bettet.888 Es findet eine Riickbesinnung auf den positivem Recht vorgege-
benen, ethischen Personenbegriff in kantischer Tradition statt.38 Mit die-
ser Wiederbelebung und Festigung des menschenrechtlich-vernunftrechtli-
chen Personenbegriffs bleibt die Gleichsetzung von Mensch und (natiirli-
cher) Rechtsperson bis in die Gegenwart bestehen.890

des Interesses riickte die Frage, was diese Person funktional im Recht leiste®,
ebd.

884 JELLINEK, S. 28.

885 Bybprinski, S. 341.

886 Als wichtiger Vertreter der nationalsozialistischen Rechtslehre insbesondere
KarrL Larenz, Rechtsperson und subjektives Recht. Zur Wandlung der Rechts-
grundbegriffe, in: Georg Dahm/Ernst Rudolf Huber/Karl Larenz/Karl Michaelis/
Friedrich Schaffstein/Wolfgang Siebert, Grundfragen der neuen Rechtswissen-
schaft, Berlin 1935, S.225-260 (insbesondere S. 241 ff. zur Umformung des Be-
griffs der Rechtsperson und Rechtsfahigkeit unter dem Einfluss der nationalso-
zialistischen Ideologie).

887 LaARenz, a.a.0., S. 241.

888 Vgl. Lur, S.320f.

889 Siehe HATTENHAUER, Mensch, S. 65 f.

890 Siehe Lur, S. 321.

181

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

(b) Ausweitung der Rechtsgemeinschaft als historische Konstante?
(i) Ausdehnung des Kreises der Rechtspersonen in der Vergangenheit

Wie die Ubersicht iiber die Begriffsgeschichte des rechtlichen Personenbe-
griffs gezeigt hat, ist die heute so selbstverstidndlich erscheinende allge-
meine Rechtspersonlichkeit des Menschen Ergebnis einer langen histori-
schen Entwicklung. Korrespondierend mit der sich dndernden Begriffsbe-
deutung unterlag auch die Festlegung des jeweiligen Kreises der Rechts-
personen einem dynamischen Wandel. Damm erinnert daran, dass ,,die hel-
le Seite des emanzipatorischen Glanzes von Gleichheit und Freiheit als
Grundlage des neuzeitlichen Personkonzepts die dunklen Seiten einge-
schrinkter oder verweigerter Personalitdt nicht vergessen machen* diir-
fe.891 So finden sich auch in der neuzeitlichen Geschichte noch Beispiele
einer signifikant beschriankten Rechtsfahigkeit oder génzlichen Rechtlo-
sigkeit bestimmter Menschengruppen. Ein anschauliches Beispiel findet
sich etwa in der jiingeren US-amerikanischen Geschichte, hinsichtlich des
rechtlichen Umgangs mit (ehemaligen) Sklaven.82 Noch im Jahr 1857
bekriftigte der U.S. Supreme Court im Urteil Dred Scott v. Sandford®®?
den fehlenden Biirgerstatus und die weitgehende Rechtlosigkeit afrikanis-
cher Sklaven:84  [T]hey are not included, and were not intended to be in-
cluded, under the word ,citizens® in the Constitution, and can therefore
claim none of the rights and privileges which that instrument provides for

891 Damm, S. 853.

892 Zur ambivalenten und uneinheitlichen Beurteilung des Personenstatus von Skla-
ven in der US-amerikanischen Rechtsprechung, in welcher Sklaven je nach
Rechtsgebiet und Zweckdienlichkeit teilweise als Personen, teilweise als Nicht-
Personen klassifiziert wurden, siche etwa FAGUNDES, S. 1747 ff.; zur hier nicht ab-
gehandelten Rechtsstellung von Sklaven im romischen Recht siehe etwa Bruno
HuwiLer, Homo et res: Skizzen zur hellenistischen Theorie der Sklaverei und de-
ren Einfluss auf das romische Recht, in: J. A. Ankum/C. A. Cannata/R.
Freenstra/Y. Le Roy/J. E. Spruit/P. Weimar (Hrsg.), Mélanges Felix Wubbe, Fri-
bourg 1993, S.207-272; zur kontemporédren Sklaverei, die, obschon sie sich als
illegalisierte Praxis nicht in einem entsprechenden Rechtsstatus niederschlégt,
eine De-facto-Rechtlosigkeit moderner Sklavinnen von ungeheuerlichem Aus-
mass bewirkt, siche etwa KEviIN BaLEs, Disposable People. New Slavery in the
Global Economy, Revised edition with a new preface, Berkeley/Los Angeles
2004.

893 U.S. Supreme Court, Scott v. Sandford, 60 U.S. 393 (1857).

894 Siche dazu auch Damm, S. 853 und Epmunpson, Rights, S. 65 f.

182

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

and secures to citizens of the United States. On the contrary, they were at
that time considered as a subordinate and inferior class of beings who had
been subjugated by the dominant race, and, whether emancipated or not,
yet remained subject to their authority, and had no rights or privileges but
such as those who held the power and the Government might choose to
grant them.“895 Sklaven, als ,,beings of an inferior order, and altogether
unfit to associate with the white race either in social or political relations®,
hatten ,,no rights which the white man was bound to respect“.8¢ Hin-
sichtlich der Deklaration der amerikanischen Unabhingigkeitserkldrung
»all men are created equal; [...] they are endowed by their Creator with
certain unalienable rights* hielt der Oberste Gerichtshof fest: ,, The general
words above quoted would seem to embrace the whole human family [...].
But it is too clear for dispute that the enslaved Afirican race were not inten-
ded to be included, and formed no part of the people who framed and
adopted this declaration*.3%7

Auch firr Frauen galt die Anerkennung der allgemeinen und gleichen
Rechtsfahigkeit des Menschen lange Zeit nur in eingeschranktem Umfang.
So weist LEiMBACHER darauf hin, dass die Formulierung des Art. 11 ZGB
(,,Rechtsfahig ist jedermann®) ,fiir die Nicht-jeder-Ménner, die Frauen,
noch keine absolute Gleichstellung brachte®.8%8 Frauen wurden in der
Schweiz noch bis ins 19. Jahrhundert unter ,,Geschlechtsvormundschaft*
gestellt und ihnen so volle Rechts- und Handlungsfahigkeit abgespro-
chen.8% Hinsichtlich der Gleichstellung im Berufsleben und der Betiti-
gung im Offentlichen Leben fithrte das Bundesgericht in einem Entscheid
aus dem Jahr 1887 aus, dass die Auffassung, wonach die verfassungsmaés-
sig garantierte Rechtsgleichheit ,,die volle rechtliche Gleichstellung der
Geschlechter auf dem Gebiete des gesamten Offentlichen und Privat-
rechts postuliere, ,,eben so neu als kithn sei, aber nicht gebilligt werden
konne.?® Das Bundesgericht stellte sich auf den Standpunkt, dass ,,nach
der jedenfalls zur Zeit noch zweifellos herrschenden Rechtsanschauung
die verschiedene rechtliche Behandlung der Geschlechter auf dem Gebiete

895 U.S. Supreme Court, Scott v. Sandford, 60 U.S. 393, 404 f. (Hervorh. d. Verf.).

896 U.S. Supreme Court, Scott v. Sandford, 60 U.S. 393, 407 (Hervorh. d. Verf.).

897 U.S. Supreme Court, Scott v. Sandford, 60 U.S. 393, 410 (Hervorh. d. Verf.).

898 LEIMBACHER, Rechte, S. 71; siehe auch Damm, S. 856 f.; zur historischen Rechts-
stellung der Frau RicHter D., Rechtspersonlichkeit, S. 183 ff.

899 Siehe dazu BUCHLER/COTTIER, S. 6.

900 BGE1311S.4E.2.

183

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

des offentlichen Rechts, speziell in Bezug auf das Recht der Bethdtigung
im Offentlichen Leben, als eine der innern Begriindung keineswegs ent-
behrende* erscheine.?! Als gegen die Rechtsgleichheit verstossend konne
daher eine Norm, welche die Frauen vom Anwaltsberuf ausschliesst, je-
denfalls nicht erachtet werden.?92 Auch das Stimm- und Wahlrecht wurde
Frauen auf Bundesebene erst im Jahr 1971 eingerdumt.®03

Schliesslich erfuhr die Idee einer allgemeinen Rechtsfahigkeit und
Rechtsgleichheit des Menschen mit der Entrechtung der Juden in der na-
tionalsozialistischen Rechtslehre auch in jlingster Vergangenheit noch
einen gravierenden Einbruch. Wie diese Beispiele verdeutlichen, war der
Weg bis zur heute als selbstverstindlich geltenden allgemeinen Rechtsfa-
higkeit des Menschen von Ausschliissen vieler Menschengruppen bzw. de-
ren zunechmenden FEinschluss gepragt. An dieser Entwicklung der Rechts-
personlichkeit von einem kleinen Kreis ,,weisser miannlicher Menschen als
Rechtssubjekte™ hin zu den derzeitigen Rechtspersonen ldsst sich nach
mancher Ansicht entsprechend eine Tendenz zur stetigen Ausdehnung der
moralischen und Rechtsgemeinschaft ablesen.?04

(i) Kiinftige Ausdehnung iiber den Menschen hinaus?

Welche Bedeutung weist der geschilderte Entwicklungsprozess nun aber
fiir Tiere auf? Anschaulich setzt MaLanczuk die bisherige Entfaltung der
Rechtspersonlichkeit mit Tieren in Beziehung: ,,In modern systems of mu-
nicipal law all individuals have legal personality, but in former times sla-

901 BGEI1311S.5E.2.

902 BGE1311S.5E.2.

903 Siehe dazu BUCHLER/COTTIER, S. 6.

904 Sieche GrUBER, Rechtsschutz, S. 163; nicht nur im nationalen Recht, sondern auch
im Volkerrecht vollzog bzw. vollzieht sich eine Ausweitung des Kreises rechtsfa-
higer Subjekte. So galt das Voélkerrecht ab dem 19. Jahrhundert als rein zwi-
schenstaatliches Recht (rechtliche Beziechungen inter nationes). Der Mensch
tauchte in dieser um Staaten als Hauptrechtssubjekte strukturierten Rechtsord-
nung lediglich als Objekt auf — das Individuum schiitzende oder begiinstigende
Normen wurden nicht als subjektive Rechte anerkannt, sondern als reine Reflex-
wirkungen abgehandelt. Mit der zunehmenden Anerkennung individueller Rech-
te, insbesondere von Menschenrechten, wurde die Objektstellung des Menschen
jedoch relativiert, sodass der Mensch nunmehr als partielles Volkerrechtssubjekt
gilt — insbesondere dort, wo es um seinen Schutz geht. Siehe hierzu MULLER A.,
S. 176 ff. und PeTERS, Menschenrechte, S. 8—11.

184

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

ves had no legal personality; they were simply items of property. Com-
panies also have legal personality, but animals do not; although rules are
made for the benefit of animals (for example, rules against cruelty to ani-
mals), these rules do not confer any rights on the animals. In the nine-
teenth century states were the only legal persons in international law; in-
ternational law regarded individuals in much the same way as municipal
law regards animals.*9%5 Doch lassen sich aus dem historischen Phdnomen
einer tendenziellen Ausdehnung des Kreises der Rechtspersonen und all-
falligen Parallelen zwischen der (historischen) Rechtsstellung von Men-
schen und Tieren Aussagen iiber eine kiinftige tierliche Rechtssubjektivitét
extrapolieren?

In diese Richtung bemiihen Vertreterinnen von Tierrechten die Meta-
pher eines sich ,,stetig ausdehnenden Kreises* moralischer und rechtlicher
Beriicksichtigung im Rahmen einer insgesamt emanzipatorischen Ent-
wicklungsrichtung der Gesellschaft, um die Moglichkeit oder gar Notwen-
digkeit einer tierlichen Rechtssubjektivitdt zu untermauern (,,historisches
Ausdehnungsargument*).?% Die Ausweitung der Rechtsféhigkeit tiber den
Menschen hinaus wire gemaéss dieser Auffassung die konsequente néchste
Stufe eines humanistischen und zivilisatorischen Prozesses der Inklusion —
angefangen bei ausgegrenzten Menschen und sich fortsetzend bei Tie-
ren.?7 Der Gedanke einer die Speziesgrenze transzendierenden Extension
fundamentaler Gerechtigkeitskonzeptionen wie jener der Rechte?® ist kein
Phianomen der jlingeren Tierrechtsdebatte, sondern findet sich bereits bei
Sozialreformern der vergangenen Jahrhunderte — am prominentesten bei
JErEmyY BENTHAM (,,The day may come, when the rest of the animal creati-
on may acquire those rights which never could have been withholden from
them but by the hand of tyranny*)°%° und Henry S. Sacr (,,The emancipati-
on of men will bring with it another and still wider emancipation — of ani-

905 MALANCZUK, S.91.

906 Siehe statt vieler LEIMBACHER, Rechte, S.64; zum ,.expandierenden Kreis* als
Metapher fiir moralischen Fortschritt EDmunpson, Rights, S.153f.; vgl. auch
TaNasEscu, S. 152.

907 Vgl. FiscHERr, Differenz, S. 182; kritisch Scumipr, S. 40—42.

908 Siehe z.B. Nussaum, S.300: ,,There is no obvious reason why notions of basic
justice, entitlement, and law cannot be extended across the species barrier.

909 BeNTHAM, S. 309.

185

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

mals®).?10 Vor diesem Hintergrund sei die Ausdehnung der Rechtsféhig-
keit auf Tiere gemiss LEIMBACHER nicht so sehr als qualitativer Sprung,
sondern als konsequente Fortsetzung einer seit Jahrhunderten anhaltenden
Entwicklung zu werten.?!!

Dieser historische Hinweis mag auf den ersten Blick einleuchtend
scheinen. Allerdings liefert die sich geschichtlich vollzogene Ausdehnung
des Rechtstragerkreises m.E. noch kein schliissiges Argument fiir den Ein-
schluss gewisser Tiere in die Rechtsgemeinschaft. Sie verdeutlicht bloss,
dass die Stellung als Rechtssubjekt letztlich in besonderem Masse abhén-
gig ist von der positivrechtlichen Anerkennung durch die ortlich und zeit-
lich geltende Rechtsordnung und dass ein ,,liberpositiver” Anspruch auf
Rechtsfahigkeit und die tatsdchliche positivrechtliche Zuerkennung von
Rechtspersonlichkeit zu einem gegebenen Zeitpunkt auseinanderklaffen
konnen.?12 Liest man die Geschichte der Ausdehnung des Kreises der
Rechtssubjekte nicht als eine Abfolge beliebiger rechtlicher Definitionsak-
te, sondern als eine kontinuierliche Anndherung positivrechtlicher Rege-
lungen an iiberpositive Vorgaben, so stellt die bisherige Entwicklung die
., Verwirklichung einer bislang zu Unrecht vorenthaltenen Gleichstellung®
dar.”13 In dieser Betrachtungsweise waren vormals aus der Rechtsgemein-
schaft ausgegrenzte Menschen in einem iiberpositiven Sinne schon immer
rechtsfdhig, was ihnen aber von der herrschenden Rechtsordnung aber-
kannt wurde. Fraglich ist, ob Tieren die Rechtsfdhigkeit in vergleichbarer
Weise zu Unrecht vorenthalten wird.?!4 Oder anders gewendet: Handelt es

910 Sarr, S.94; ferner ebd., S. 19: If ,rights* exist at all [...] they cannot be consis-
tently awarded to men and denied to animals, since the same sense of justice and
compassion apply in both cases*.

911 Siehe LEmMBACHER, Rechte, S. 77.

912 Siche dazu auch hinten D.1.2.3.3.(b).

913 Siehe Scumipr, S. 41 f.

914 So z.B. Sarr, S. 12: ,,This, then, is the position of those who assert that animals,
like men, are necessarily possessed of certain limited rights, which cannot be
withheld from them as they are now withheld without tyranny and injustice; der
Vergleich zwischen historisch unterdriickten Menschen und Tieren stdsst
zuweilen auch auf Unbehagen und Kritik. So sei aus der Geschichte keineswegs
zu schliessen, dass auch die gegenwirtige Ausgrenzung von Tieren als Unrechts-
verhiltnis zu werten sei. Uberdies sei der Vergleich von Frauen und Sklaven mit
Tieren anstdssig. Siche ScHMAHMANN/PoLAcHECK, S.780; andere wiederum ver-
weisen darauf, dass der ,.gefiirchtete Vergleich® zwischen unterdriickten Men-
schen und Tieren nur dann problematisch sei, wenn der Begriff des Tieres als Ab-
wertung missverstanden werde: ,,Comparing the suffering of animals to that of

186

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

sich bei der stetigen Ausweitung der Rechtsgemeinschaft in der Vergan-
genheit um eine dynamische Erweiterung des Kreises der Rechtstriger
oder lediglich um eine Ausdehnung bis zu den konzeptionellen Grenzen
dieses Kreises — und ist dieser Prozess somit fortdauernd oder abgeschlos-
sen?’15 Die Beantwortung dieser Frage bedarf der vorausgehenden Abkla-
rung, ob Tiere in konzeptioneller Hinsicht {iberhaupt potenzielle Rechts-
trager sind (d.h. Rechte haben kénnten) und soll an dieser Stelle dahinste-
hen, da dies erst im Verlaufe der weiteren Untersuchung ersichtlich wird.
Das ,.historische Ausdehnungsargument™ kann somit fiir sich genom-
men bestenfalls eine spekulative Prognose abliefern, fiihrt aber nicht zu
stichhaltigen Aussagen hinsichtlich der Frage der Mdglichkeit einer tierli-
chen Rechtssubjektivitdt. Immerhin demonstriert es, dass auch positiv-
rechtliche Regelungen zur Rechtspersonlichkeit historisch kontingent, d.h.
ein Abbild der tatsichlichen gesellschaftlichen Verhéltnisse und damit
wandelbar sind und daher durchaus kritisch reflektiert werden kénnen
(oder gar miissen).?'¢ Die bisherige Geschichte konnte als Ermahnung die-
nen, die aktuelle Rechtlosigkeit von Tieren nicht als unabanderliche Tatsa-
che anzunehmen und damit die Moglichkeit einer tierlichen Rechtssubjek-
tivitdt von vornherein auszuschliessen, sondern deren historische Bedingt-
heit in Betracht zu ziehen und einen rechtstheoretischen Blick hinter den
positivrechtlichen Ist-Zustand zu werfen, um nachzupriifen, ob sich das
rechtlose Objekt womdoglich nicht doch als potenzieller Rechtstriger er-
weist.?17 Daran erinnert auch SToNE nachdriicklich: ,,Throughout legal his-
tory, each successive extension of rights to some new entity has been [...] a
bit unthinkable. We are inclined to suppose the rightlessness of rightless
,things® to be a decree of Nature, not a legal convention acting in support
of some status quo.““!8 Letztlich wird hier die bereits angestellte Vermu-
tung bekriftigt, dass der gegenwértigen positivrechtlichen Regelung, ge-
miss der Tiere keine Rechtspersonen sind, nur bedingte Aussagekraft zu-

blacks, women, or any other historically oppressed group is offensive only to the
speciesist: one who adheres to such a severely prejudicial view of the other be-
ings with whom we share this earth as to see them as not even worthy of our con-
sideration, much less their own freedom.* SpIEGEL, S.242; siche auch DEckHA,
Animal Justice, S. 198.

915 Siehe EpmunDson, Rights, S. 154.

916 Vgl. THIEME, S. 34.

917 Vgl. auch ScHROTER, Menschenaffen, S. 403.

918 STONE, Trees, S. 453.

187

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

kommt hinsichtlich der Frage, ob Tiere hypothetisch Rechtspersonen sein
konnten.

Zur weiteren Untersuchung dieser Frage soll im Folgenden der rechts-
theoretische Hintergrund des Personenbegriffs ndher ausgeleuchtet wer-
den. Da die Streitfrage liber das Verhiltnis von iiberpositiver Natur und
positivrechtlicher Setzung von Rechtspersonlichkeit bis heute fortwihrt,1°
sollen hierbei sowohl die naturrechtliche (2.2.) als auch die rechtspositi-
vistische (2.3.) Konzeption der Rechtsperson betrachtet werden.

2.2. Der vernunftrechtliche Personenbegriff in der naturrechtlichen
Konzeption der Rechtsperson

2.2.1. Nichtanwendbarkeit des naturrechtlichen Personenbegriffs auf
Tiere

(a) Der naturrechtliche als ,,vernunftrechtlich-menschenrechtlicher
Personenbegriff

Wie der Uberblick iiber die Begriffsgeschichte verdeutlicht hat, war die
Naturrechtslehre von iiberragendem Einfluss auf die Herausbildung des
modernen rechtlichen Personenbegriffs. Das heute vorherrschende Ver-
standnis der Rechtsperson wurde durch das Naturrecht der Aufklarung
entscheidend vorbereitet und durch die Vernunftrechts- sowie Menschen-
rechtstradition massgeblich geprigt.”2? Der so gewachsene naturrechtliche
Personenbegriff zeichnet sich insbesondere durch zwei Charakteristika
aus: Er ist vernunfirechtlich begriindet (der Mensch als Vernunftwesen ist
Person) und menschenrechtlich-egalitdr ausgeformt (alle Menschen sind
von Natur aus gleichermassen Rechtspersonen).

Die den vernunftrechtlichen Personenbegriff kennzeichnende Akzentu-
ierung des Menschen als Vernunftwesen ist insbesondere auf das kantische
Personenverstiandnis zurlickzufiihren. Personen sind gemass dieser Auffas-
sung diejenigen Subjekte, deren Handlungen einer Zurechnung féhig
sind.”?! Der Mensch als Person weist bei Kant eine Doppelnatur auf: Er

919 Siche Damm, S. 849.
920 Vgl. Lur, S. 320.
921 Siehe KanT, S. 329.

188

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

ist empirisches Wesen und gehort zugleich einer intelligiblen Welt an.%22
In engem Zusammenhang mit dem Begriff der Person steht jener der Men-
schenwiirde:*23 Allein der Mensch als Person ist Trager der Wiirde, d.h.
eines absoluten, inneren Werts.924 Auszeichnendes Merkmal der Person ist
deren Autonomie, welche das Vernunftwesen aus den Naturgesetzen her-
aushebt und Selbstgesetzgebung ermdglicht; die Person als autonomes
Subjekt besitzt die Fahigkeit zur Selbstbestimmung durch praktische Ver-
nunft.”25 Als Eigenschaften, die es rechtfertigen, den Menschen als
Rechtsperson zu qualifizieren, identifiziert die vernunftrechtliche Begriin-
dungstheorie dessen sittliche Freiheit, Vernunft- und Willensbegabung.926
Die (oftmals implizite) Grundannahme, dass (menschliche) Kognition
bzw. Rationalitdt die Essenz von Personalitit darstellt, hilt sich bis in die
Gegenwart.”?’ Der heute vorherrschenden Auffassung zufolge kann nur
Rechtssubjekt sein, wer dank kognitiv-biologischer Konstitution dazu be-
fahigt ist, die Rechtsordnung erkenntnisméssig zu erfassen und sein Han-
deln innerhalb der Grenzen der Rechtsordnung frei zu bestimmen.?28 Posi-
tivrechtliche Bestimmungen zur Rechtspersonlichkeit enthalten indes in
der Regel keinen expliziten Hinweis auf deren vernunftrechtliche Einbet-
tung. Bedeutende Ausnahmen und paradigmatisch fiir die Sedimentierung
des vernunftrechtlichen Personenbegriffs im positiven Recht sind aller-
dings § 16 Satz1 ABGB (,,Jeder Mensch hat angeborne, schon durch die
Vernunft einleuchtende Rechte, und ist daher als eine Person zu betrach-
ten*) und Art. 1 AEMR (,,Alle Menschen sind frei und gleich an Wiirde
und Rechten geboren. Sie sind mit Vernunft und Gewissen begabt™). Diese
Bestimmungen exemplifizieren zugleich das Zusammenspiel von ver-
nunftrechtlichem und menschenrechtlichem Personenbegriff, das sich im
programmatischen ,,alle Menschen sind als Vernunftwesen Personen* dus-
sert.

922 Siehe GERDES, S. 63; auch KRENBERGER, S. 111.

923 Siehe KRENBERGER, S. 120.

924 | Allein der Mensch als Person betrachtet, d.i. als Subjekt einer moralisch-prakti-
schen Vernunft, ist tiber allen Preis erhaben; denn als ein solcher [...] ist er nicht
bloss als Mittel zu anderer ihren, [...] sondern als Zweck an sich selbst zu schét-
zen, d.i. er besitzt eine Wiirde (einen absoluten innern Wert)“, KanT, S.569;
siehe dazu auch Mo#Rr, Person, S. 19 f.

925 Siehe GERDES, S. 63, MoHR, Person, S. 20 und ScHritT, S. 234.

926 Siehe KNIEPER, S. 58.

927 Vgl. etwa QUINN/ARSTEIN-KERSLAKE, S. 41.

928 Siehe BRUNINGHAUS, S. 127; auch KriNEN, S. 389.

189

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

In seiner menschenrechtlichen Ausprdgung fungiert der abstrakte Perso-
nenbegriff als Gleichheitsbegriff, der allen Menschen die grundsétzlich
gleiche Rechtsstellung zuweist.”?® Jedermann ist gleichermassen Mitglied
der Rechtsgemeinschaft und in seinem Eigenwert und damit als Person an-
zuerkennen.”3? Dieser unbedingte Personenstatus wirkt auf die rechtliche
,,Einebnung hierarchischer Sonderstellungen hin®3! und ist ,,universales
Qualitidtsmerkmal des Menschen an sich*.932 Die Rechtspersonlichkeit ist
notwendiges Attribut eines jeden Menschen als sittlicher Person und die
allgemein-menschliche Rechtsfahigkeit einer jeden Rechtsordnung vorge-
geben — jeder Mensch hat ein ,,Recht auf Rechtspersonlichkeit.933

(b) Die Lehre von der exklusiven Rechtspersonlichkeit des Menschen als
Vernunftwesen

Dass Tiere nach geltendem Recht keine Rechtspersonen sind, ist vor die-
sem Hintergrund nicht zuféllig, sondern einleuchtend als Ausfluss der na-
turrechtlichen Rechtstradition rekonstruierbar, welche fiir den gegenwérti-
gen Begriff der Rechtsperson priagend war und in der Rechtspersonlichkeit
begrifflich mit dem Menschen als Vernunftwesen verkniipft ist. Mit dieser
,vernunftrechtlich-menschenrechtlichen™ Personenkonzeption korrespon-
diert die ,,Lehre von der exklusiven Rechtspersonlichkeit und Rechtsfahig-
keit des Menschen als Vernunftwesen: die Auffassung, dass alle und nur
Menschen aufgrund ihrer Vernunftnatur Personen und aufgrund dessen
zum Tragen von Rechten befdhigt sind.?3* Rechtsfdhigkeit kommt einem
jeden Menschen kraft seines Menschseins zu, allerdings nicht als Exem-
plar der biologischen Gattung Mensch, sondern ,,als vernunftbegabtes We-
sen, das der Selbstbestimmung und Selbstverantwortlichkeit zugénglich

929 Siehe RITTNER, S. 334; auch ScHmiDT, S. 53.

930 Vgl. BypLinski, S. 338.

931 Siehe StTurRMA, Menschenrechte, S. 338.

932 KRENBERGER, S. 139.

933 Vgl. Coing, Rechtsbegriff, S. 201; auch KRENBERGER, S. 117.

934 Die Uberzeugung, dass nur menschliche Individuen Subjekte von Rechten und
Pflichten sein konnten, ist in der kontinentaleuropédischen Rechtskultur tief veran-
kert. Siehe GrRUBER, Lebenswerk, S. 300; zur traditionsreichen Idee einer ,,Exklu-
sivitdt der Rechtstrigerschaft auch HiLpert, S. 335 und ERrBEL, S. 1253; zu die-
sem ,,humanistischen Personenverstindnis ferner NarrINE, S. 357 ff.

190

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

ist*,%35 d.h. aufgrund seiner Vernunft und der in ihr fundierten Personalitit
und Wiirde.?3¢ Im Allgemeinen gilt Vernunft ,,als das, was den Menschen
als reflektierendes und seiner selbst bewusstes Wesen von allen anderen
unterscheidet; als Vermdgen des Denkens von der Sinnlichkeit (Empfin-
den, Wahrnehmen) abgegrenzt bezeichnet ,,Vernunft* das geistige Vermo-
gen, Einsichten und Erkenntnisse zu gewinnen, Zusammenhinge zu erfas-
sen, Schlussfolgerungen zu ziehen, sich Urteile zu bilden und sein Han-
deln entsprechend auszurichten und ermoéglicht dadurch zweckmaissiges
und sittliches Handeln.?3” Vernunftfahigkeit fungiert auch beziiglich der
naturrechtlichen Fassung von Rechtspersonlichkeit als essenzielle und
auszeichnende Eigenschaft des Menschen.?3® Anschaulich dusserte etwa
das Verwaltungsgericht Hamburg eine derartige Auffassung in seinem viel
beachteten Beschluss zur ,,Robbenklage*:93? | Tragender Grund dafiir, dass
die Rechtsordnung die Rechtsfahigkeit und damit insbesondere die Befa-
higung, Trager von Rechten zu sein, nur dem Menschen zuordnet, liegt in
der Erkenntnis, dass nur ithm die besondere Personenwiirde eigen ist,
,Kraft seines Geistes, die ihn abhebt von der unpersonlichen Natur und ihn
aus eigener Entscheidung dazu befdhigt, seiner selbst bewusst zu werden,
sich selbst zu bestimmen und sich und die Umwelt zu gestalten® [...], die
ihn von allen anderen Lebewesen der Natur abhebt, 940

Auf konzeptioneller Ebene ist damit eine Eingrenzung des Personenbe-
griffs auf menschliche Vernunftwesen und eine Gleichsetzung von (natiir-
licher) Person und Mensch zu verzeichnen.?*! Die Ansicht einer notwendi-
gen begrifflichen Identifikation von Mensch und Person brachte insbeson-

935 BIGLER-EGGENBERGER/FANKHAUSER, Vor Art. 11-21, Rn. 1.

936 Siehe ScHuTT, S. 233.

937 Siehe Poser, S.7; zum Vernunftbegriff auch ScunApELBACH, S. 281 ff. (Vernunft
als die besonderen Fahigkeiten, welche nach traditioneller Ansicht den Menschen
als vernunftbegabtes Wesen (animal rationale) von Tieren unterscheidet. Ebd.,
S. 281).

938 Siehe etwa MacDoNALD, S. 25 (it is by having this specific, and natural, charac-
teristic of being rational that men resemble each other and differ from the brutes.
Reason is the great leveller or elevator.).

939 Zur Robbenklage WEBER, S. 259 ff.

940 Beschluss des Verwaltungsgerichts Hamburg vom 22.9.1988, 7 VG 2499/88,
E. 3.b.aa (Hervorh. d. Verf.).

941 Siehe KNIEPER, S. 55 ff.; auch Lur, S. 321; ,,The starting point [...] is a categorical
distinction between persons and things, according to which persons exercise self-
determination and things do not. At the same time, inclusion in one category or
the other is ordinarily settled by a single, uniform rule that the category of per-

191

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

dere voN SAVIGNY zum Ausdruck: ,,Alles Recht ist vorhanden um der sittli-
chen, jedem einzelnen Menschen inwohnenden Freyheit willen [...].
Darum muss der urspriingliche Begriff der Person oder des Rechtssubjects
zusammen fallen mit dem Begriff des Menschen, und diese urspriingliche
Identitdt beider Begriffe ldsst sich in folgender Formel ausdriicken: Jeder
einzelne Mensch, und nur der einzelne Mensch, ist rechtsfihig.“** Diese
,,Aquivalenz-Doktrin“, die Lehre also von der begrifflichen Synonymie,
Identitit oder Koextensionalitit von Mensch und Person,*3 lisst sich zu
folgender illustrativen Formel verdichten: ,,Mensch = Person = Rechte* —
d.h. (jeder und nur) der Mensch als Vernunftwesen ist Person und hat als
solche Rechte.

Mit Bezug auf die Moglichkeit einer tierlichen Rechtssubjektivitit las-
sen sich dieser Lehre nun eindeutige Aussagen entnehmen. Die Frage, ob
nur der Mensch Rechtssubjekt sein kann, ist in der vernunftrechtlich-men-
schenrechtlichen Personenkonzeption positiv entschieden.?** Damit ist zu-
gleich die Frage, ob Tiere Rechtssubjekte sein konnen, innerhalb dieser
theoretischen Fassung der Rechtsperson zu verneinen: ,,The idea of
,rights* is simply not applicable to what is non-human*.%#> Die Formel
»Mensch = Person = Rechte* entfaltet sich in dieser Hinsicht zur Negativ-
formel ,,Tier # Person # Rechte* — zur Auffassung also, dass Tiere keine
Rechte haben konnen, weil sie aufgrund ihrer mangelnden Vernunftnatur
keine Personen sind.?#¢ Diese sich aus der Zugrundelegung eines vernunft-
rechtlichen Personenbegriffs geradezu zwingend ergebende Schlussfolge-
rung entspricht auch der vorherrschenden Lehrmeinung, wonach ,,Tiere
[...], weil sie keiner verniinftigen Willensbildung und keiner erkennbaren
rechtserheblichen Artikulationen ihres (instinkthaften) Willens oder etwai-
ger eigener Interessen fahig seien, auch keine Rechtstrager sein® kon-

sons is coextensive with the class of human beings: A/l human beings are per-
sons, and all persons are human beings. WEINREB, S. 110 (Hervorh. d. Verf.).

942 Von Savigny, System (Band 2), S. 2 (Hervorh. d. Verf.).

943 Siche zur Aquivalenz-Doktrin BIRNBACHER, Dilemma, S. 9 und HOFLING, S. 365.

944 Siehe vON LERSNER, S. 989.

945 PassMmorg, S.116; ,,[tlhe supposition that anything but a human being has
,rights‘ is [...] quite untenable®, ebd., S. 187.

946 Die weitverbreitete Ansicht, dass Tiere keine Rechte haben kdnnen, nimmt ge-
méss Sapontzis im Allgemeinen folgende Form an: (1) Nur Personen kdnnen
Rechte haben, (2) Tiere sind keine Personen, (3) folglich konnen Tiere keine
Recht haben. Sapontzis, Morals, S. 47; in diesem Sinne etwa KruNEN, S. 392 und
ScHLITT, S. 234 f.

192

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

nen.%*’ Die naturrechtliche Konzeption der Rechtsperson zieht somit — in-
folge einer ,,doppelten* Verengung auf menschliche Vernunftwesen — den
apriorischen Ausschluss von Tieren auf konzeptioneller Ebene nach sich
(Tiere kdnnen keine Rechtssubjekte sein).

Freilich gilt es im Folgenden zu {iiberpriifen, ob diese Gleichsetzung
von (vernunftfihigem) Mensch und Rechtsperson®*® und die darauf griin-
dende Verneinung der Moglichkeit einer tierlichen Rechtspersonlichkeit
stichhaltig begriindbar ist.

2.2.2. Ambiguitit des naturrechtlichen Personenbegriffs

Bisher wurde festgestellt, dass der rechtliche Personenbegriff in der natur-
rechtlichen Fassung nicht auf Tiere anwendbar ist. Bevor diese Auffas-
sung weiter untersucht werden soll, sind allerdings einige prézisierende
Ausfiihrungen zum Personenbegriff vonndten. Dieser rangiert in der Mo-
ral- und Rechtsphilosophie als komplexer und stellenweise nebuldser
Schliisselbegriff, der aufgrund seiner Vielschichtigkeit, abweichenden Ver-
wendung in unterschiedlichen Kontexten und reichhaltigen Begriffsge-
schichte dusserst mehrdeutig ist.** Auch der naturrechtliche Personenbe-
griff operiert mit mehreren Bedeutungsdimensionen, weshalb an dieser
Stelle eine erlduternde Differenzierung angezeigt scheint. Diese Disambi-
guierung soll nicht zuletzt auch auf eine Schéirfung des Personenbegriffs
als Rechtsbegriffs hinwirken.

(a) Verschmelzung von philosophischem und rechtlichem Personenbegriff
Eine erste Quelle begrifflicher Unschérfe liegt zunichst in der (bei der na-

turrechtlichen Personenkonzeption besonders ausgeprigten) Verzahnung
des rechtlichen Personenbegriffs mit philosophischen Vorstellungen von

947 ERBEL, S. 1253.

948 Anzumerken ist, dass der naturrechtliche Personenbegriff in erster Linie auf die
natiirliche Person Bezug nimmt, in seinen Implikationen aber oftmals auf die
Rechtsperson als solche generalisiert wird. In diesem Sinne wird etwa nicht be-
hauptet, Tiere konnten keine natirliche Personen, sondern vielmehr keine
Rechtsperson schlechthin sein; zu dieser generellen ,,Amnesie* beziiglich der
Rechtspersonlichkeit juristischer Personen siche NAFFINE, S. 357.

949 Siche BIRNBACHER, Embryonen, S. 158; auch QuaNTE, S. 71.

193

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Personalitdt begriindet, welche fiir die Entwicklung des rechtlichen Perso-
nenbegriffs bestimmend waren.?>9 Wie Dewey dartut, hat durch philoso-
phische Einfliisse eine Fiille nicht-juristischer Erwdgungen in die rechts-
theoretische Diskussion tiber den Begriff der Person Eingang gefunden.”!
Er veranschaulicht diesen substanziellen Verweis auf ausserrechtliche Be-
deutungsgehalte mit folgendem Beispiel: Wenn der Begriff der Rechtsper-
son nur ein Rechtsbegriff wire, dann wiren externe Bedeutungen von
»Person® — etwa in der Umgangssprache, Philosophie oder Moral — fiir
diesen Begriff ebenso unerheblich wie die iibliche Bedeutung des Wortes
ntrocken® fiir den ,trocken* genannten Wein; in letzterem Fall wiirde je-
denfalls der Hinweis, ein Wein kdnne unmdoglich ,,trocken® sein, weil er
diese Eigenschaft schlicht nicht habe, nicht durchgreifen.?? Ungleich der
Weinsprache aber, welche dem Wort ,,trocken® als Fachterminus eine ei-
genstindige Bedeutung beilegt, geht der naturrechtliche Personenbegriff
von der Vorstellung einer der Rechtsperson vorgelagerten Personlichkeit
aus — einer natiirlichen Qualitit, die eine Entitdt bereits in einem ausser-
rechtlichen Referenzrahmen aufweist.”>? Was gemiss DEwey zur Ver-
schmelzung von philosophischen und juristischen Auffassungen von der
Person gefiihrt hat, ist also ,,die Vorstellung, bevor irgendetwas eine juris-
tische Person sein kann, miisse es an sich schon bestimmte Eigenschaften
besitzen, deren Existenz notwendig ist, um etwas zu einer Person zu ma-
chen. 94

Diese Grundannahme, dass nur Rechtsperson sein kann, wer Person ist,
verweist implizit auf einen in den Bereich der Philosophie vorgelagerten
metaphysischen Begriff von Personalitdt, der den inhdrenten Charakter der
Person schlechthin ausdriickt.?>® So referenziert die eher inhaltsarme, ju-
ristisch-technische Definition der Rechtsperson als Subjekt von Rechten
und Pflichten nominell zwar keine dem Recht dusserlichen Erwégungen.

950 Siche HATTENHAUER, Mensch, S. 39; auch Damwm, S. 846.

951 Siehe DEwey, S. 139f.

952 Siehe dazu Dewey, S. 140.

953 Die Person ist dann vom Recht lediglich vorzufinden und durch das Recht als
Person zu qualifizieren. Vgl. KNIEPER, S. 56; so etwa HusskrL, S. 140: ,,Das Recht
findet in den Gliedern der Gemeinschaft, die zur Rechtsgemeinschaft gestaltet
wird, Personen bereits vor. Nicht darum handelt es sich, personale Wesen zu
schaffen, sondern ausserrechtlich geschaffene Personen durch das Recht personal
zu qualifizieren®.

954 DEWEY, S. 142.

955 Siehe DeEwey, S. 143.

194

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

Sie wird aber doch von der Vorannahme begleitet, dass nur gewisse Wesen
mit gewissen inhdrenten Eigenschaften dieser juristischen Formaldefiniti-
on zu entsprechen vermdgen. Philosophische Pramissen wiirden, so
Dewey, in Wirklichkeit ,,unter dem Deckmantel der Notwendigkeit, die
Natur der Subjekte unabhéngig von und vor der Zuteilung von Pflichten
und Rechten zu erforschen, hineingenommen. Das Wort ,Subjekt® hitte in
der Rechtstheorie einfach als ein deskriptiver Terminus zur Bezeichnung
jeder Rechte-und-Pflichten-tragenden Einheit verwendet werden kdnnen.
Aber tatsdchlich wurde es nicht so verwandt; es wurde fiir notwendig ge-
halten [...], zuerst zu definieren, was etwas eigentlich zu einem Subjekt
macht, als Vorbedingung dafiir, Rechte und Pflichten zu haben.*9>¢

Der naturrechtliche Personenbegriff ist damit als auf metaphysische
Personalititsmerkmale verweisender, ,,referentieller Personenbegriff ein-
zuordnen.?>7 Als solcher kann er naturgemaiss nicht trennscharf von philo-
sophischen Personenkonzeptionen abgegrenzt werden — vielmehr werden
hier im Wesentlichen metaphysische Inhalte in den rechtlichen Personen-
begriff iberflihrt, wie dies auch Knieper feststellt: ,,Die juristische Doktrin
iibernahm mit der Betonung der Freiheit, des Willens und der Vernunft
philosophische Uberzeugungen, welche die positiv-rechtliche Bestim-
mung der Menschen zu Rechtssubjekten auf eine vernunftsrechtlich-trans-
zendentale [...] Grundlage stellen sollten‘.938

(b) Der deskriptive (metaphysische) Personenbegriff
Der Personenbegriff weist ferner zwei unterschiedliche Bedeutungsdimen-

sionen auf: eine deskriptive (metaphysische) und normative (moralische,
praskriptive).?

956 DEWEY, S. 144.

957 Siehe zum referentiellen (natur-)rechtlichen Personenbegriff, der auf ein ausser-
rechtliches Referenzkonzept verweist, ALTWICKER, S. 225 f. und passim.

958 KNIEPER, S. 59.

959 Siehe FEINBERG/BAUM LEVENBOOK, S. 199 und Sapontzis, Aping Persons, S.270;
begrifflich wird diese Unterscheidung in der Literatur zuweilen uneinheitlich
zum Ausdruck gebracht. FEWNBERG/Baum LEVENBOOK, S. 199 ff. unterscheiden
zwischen normative und descriptive personhood. DENNETT, S. 176 und SAPONTZIS,
Personhood, S. 607 differenzieren zwischen einem metaphysischen und einem
moralischen Personenbegriff. Vorliegend wird dieser Terminologie zur synony-
men Bezeichnung von deskriptivem und normativem Personenbegriff gefolgt.

195

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

(1) Vernunftfihigkeit als Distinktionsmerkmal der metaphysischen Person

In der mit philosophischen Begriffsinhalten verschriankten naturrechtli-
chen Personenkonzeption, d.h. mit dem Riickgriff auf eine der Rechtsper-
son vorgelagerte metaphysische Personalitit, wird der Personenbegriff zu-
nichst massgeblich in seiner deskriptiven Bedeutung abgerufen. Im de-
skriptiven Sinne bezeichnet ,,Person® (im Folgenden: ,,PersonP*) eine Art
gegenstindlicher®® Wesen, welche bestimmte, als ,,personal®* designierte
Merkmale aufweisen.?®! Es geht hier um die Frage nach den Bedingungen
von Personalitit: Wer ist Person® bzw. welche Eigenschaften oder Féhig-
keiten zeichnen eine Entitit als PersonP aus?762

Der deskriptive Personenbegriff ist ausgesprochen fahigkeitsorientiert,
d.h. wird durchweg an den Besitz bestimmter kognitiver und moralischer
Féhigkeiten gekniipft, welche wiederum (eine mehr oder minder an-
spruchsvoll verstandene) Vernunftfihigkeit voraussetzen.?®3 Welches Dis-
tinktionsmerkmal bzw. welcher Komplex von Merkmalen eine PersonP im
Einzelnen auszeichnen, wird entlang eines breiten Spektrums deskriptiv-
personaler Kriterien diskutiert, wobei keine Einigkeit dariiber herrscht,
welchen person-making characteristics letztlich konstitutive Bedeutung
zukommt.?** Der deskriptive Gehalt des Personenbegriffs wird meist an-
hand einer Auflistung von Féhigkeiten und Eigenschaften ndher zu erfas-
sen versucht; regelmissig aufgefiihrte Kriterien sind Intelligenz, Emotivi-
tit, Selbstbewusstsein, Intentionalitdt, Sprache, Handlungsfreiheit, Ratio-

960 Als PersonenP bezeichnet werden mithin nur leibhafte, real vorhandene Entititen,
nicht aber personifizierte Wesen wie Gottheiten, Fabelwesen oder die im Recht
bedeutsame Kategorie der juristischen Personen. Vgl. ReGan, Legal Rights,
S.13f.

961 Siche QUANTE, S. 77; auch FEINBERG/BAUM LEVENBOOK, S. 200 und SaponTzis, Per-
sonhood, S. 607; vgl. auch SINGER, Rethinking, S. 180.

962 Siehe QUANTE, S. 73; ,,The person-making characteristic, in brief, is that charac-
teristic (or set of characteristics) that is common and peculiar to all persons and
in virtue of which they are persons.” FEINBERG/Baum LEVENBOOK, S. 197 f. (Her-
vorh. d. Verf.).

963 Siche BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere, S. 312; Rationalitdt und Moralitét sind
gemdss Lapwig, Leben, S. 18-20, als zentrale Aspekte deskriptiver Personalitét
zu identifizieren, wobei Rationalitét als Fahigkeitsaspekt gewisse Kompetenzen
bedingt und Moralitit Zurechnungsféhigkeit im Sinne einer moralischen Verant-
wortlichkeit impliziert; dhnlich auch Fischer, Tierstrafen, S. 51 ff., der zwischen
»empirischer und ,,moralischer* Personalitdt unterscheidet.

964 Siche QUANTE, S. 81; vgl. auch DEGRrAzia,Personhood, S. 303 f.

196

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

nalitit, Autonomie, das Haben von Wiinschen und Uberzeugungen, Ver-
gangenheits- und Zukunftsbezug, Moralfdhigkeit, Reziprozitit usw.%6
Personen® werden minimal als korperhafte, lebende, bewusst und nicht
bloss instinktiv handelnde Individuen umschrieben, die mit komplexem
Bewusstsein und Gefiihlen ausgestattet sind, eine Innenwelt und eine sub-
jektive Wahrnehmung ihrer Lebenswelt besitzen und ein gewisses Mass an
Identitit, Integritit, Unabhingigkeit und Selbststindigkeit aufweisen.%6¢
FEINBERG/BAUM LEVENBOOK charakterisieren PersonenP als ,.those beings
who, among other things, are conscious, have a concept and awareness of
themselves, are capable of experiencing emotions, can reason and acquire
understanding, can plan ahead, can act on their plans, and can feel plea-
sure and pain.“?%7 DENNETT verwendet den metaphysischen Personenbe-
griff zur Bezeichnung eines intelligenten, (selbst-)bewussten Akteurs und
identifiziert sechs Kriterien, welche Personalitit im deskriptiven Sinne be-
griinden: (1) Rationalitit, (2) Bewusstseinszustinde, (3) die der Person ge-
geniiber eingenommene Haltung, (4) Reziprozitit, (5) verbale Kommuni-
kationsfahigkeit und (6) Selbstbewusstsein.”®® Letzteres Merkmal —
Selbstbewusstsein — hat sich seit LockEes richtungweisenden Ausfiihrungen
zur Person weitgehend als Standardbedingung fiir metaphysische Persona-
litédt festgesetzt.?® Geméss LOCKE ist eine Person ,.,ein denkendes, verstdin-
diges Wesen, das Vernunft und Uberlegung besitzt und sich selbst als sich
selbst betrachten kann. Das heisst es erfasst sich als dasselbe Ding, das zu
verschiedenen Zeiten und an verschiedenen Orten denkt. Das geschieht le-

965 Siehe STurMA, Philosophie der Person, S. 19; ,,Persons are usually thought to be
complex rational, self-conscious, language-speaking agents like us. The notion is
hard to characterize except in terms of a cluster of attributes, Morris, S.264
(Hervorh. d. Verf)); fiir weitere Auflistungen personaler® Kriterien siehe z.B.
BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere, S. 312 f., FLETCHER, S. 12—16 und ausfiihrlich
GRrUBER, Rechtsschutz, S.76ff., der Bewusstsein, Autonomie und Identitit als
wesentliche personale® Merkmale hervorhebt; auch Wuite T., S. 156 f.

966 Siehe Sarontzis, Personhood, S. 607 f.; auch WHiTe T., S. 156 f.

967 FEWNBERG/BAaum LEVENBOOK, S.201; ,,generally philosophers consider that to be a
person in the full sense you have to be an agent with a sense of yourself as an
agent, a being which can thus make plans for your life, one who also holds values
in virtue of which different such plans seem better or worse, and who is capable
of choosing between them.” Tavror C., S. 257.

968 Siehe DENNETT, S. 176 ff.

969 Vgl. Kanzian, S.230ff. und 237 {f.; vgl. auch Tavyror C., S.263: ,,The general
conception of a person has a certain reflexive element. A person is an agent who
has an understanding of self as an agent*.

197

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

diglich durch das Bewusstsein, das vom Denken untrennbar ist und, wie
mir scheint, zu dessen Wesen gehort.“970 Auch ToorLey kniipft an das
Merkmal der psychologischen Kontinuitét und die ,,Bedingung des Selbst-
bewusstseins an: Person ist nur, wer ,,iiber einen Begriff des Selbst als ei-
nes fortdauernden Subjekts von Erfahrungen und anderen mentalen Zu-
standen verfligt sowie glaubt, dass er selbst eine solche fortdauernde Enti-
tat darstellt. 97!

So zentral und unvermindert aktuell die Debatte um jene Eigenschaften,
welche PersonenP auszeichnen, insbesondere fiir ethische Fragestellungen
ist, geniigen fiir die vorliegenden Zwecke diese selektiven Einblicke, um
ein skizzenhaftes Bild davon zu vermitteln, was Personalitit im deskripti-
ven Sinne umfasst. Wichtig ist festzuhalten, dass nahezu samtliche Defini-
tionen von metaphysischer Personalitét spezifische, hoch entwickelte ko-
gnitive Fihigkeiten als ausschlaggebende Eigenschaft voraussetzen, wel-
che im Folgenden aus Griinden der Vereinfachung einheitlich unter dem
pauschal-summarischen Begriff der Vernunfifihigkeit zusammengefasst
werden sollen.

(i) Der (vernunftfahige) Mensch als Prototyp der metaphysischen Person

Auf den ersten Blick erscheint der deskriptive Personenbegriff speziesneu-
tral, da er nicht direkt am Merkmal des biologischen Menschseins, son-
dern — ohne unmittelbaren Bezug zur Spezieszugehorigkeit — am Vorlie-
gen bestimmter Eigenschaften ankniipft.®’? Bei genauerer Betrachtung
konnte ihm gleichwohl ein anthropozentrisches Bias angelastet werden,
orientiert er sich in der Kriterienauswahl doch an Fihigkeiten, die {iber-

970 Locke, S. 419 f. (Hervorh. d. Verf.).

971 TooLky, Kindstétung, S. 164; an anderer Stelle umreisst er seinen ,,rein deskrip-
tiven Personenbegriff* weiter solcherart: ,,First, a person is not merely a potential
subject of experiences: a person is an entity that has had, or that is now having,
actual experiences. Second, a person is not a momentary subject of experiences
that can only exist for a moment: a person is a persisting subject of experiences
that can exist at different times. Third, the experiences and other mental states of
a person at different times must be psychologically connected. [...] Fourth, the
psychological connections cannot be based only on unconscious mental states: at
least some of the connections must involve conscious thoughts at one time about
experiences and other mental states at other times.” Siehe TooLEY, Abortion, S. 9.

972 Siehe WHiTe T., S. 156; auch Wisg, Hardly a Revolution, S. 886.

198

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

proportional oder gar ausschliesslich beim Menschen, bzw. — genau ge-
nommen — beim kognitiv und moralisch ,,normal* entwickelten, adulten
menschlichen Individuum vorliegen.’”3 Ein derartiger, auf den vernunftfa-
higen Menschen als Norm zugeschnittener Begriffsinhalt fithrt unweiger-
lich zu einer anthropoiden Charakterisierung der PersonP, der Tiere von
vornherein nur schwerlich zu entsprechen vermogen.®’* Dies wird auch
bei FrRankFURT deutlich: ,,Our concept of ourselves as persons is not to be
understood [...] as a concept of attributes that are necessarily species-spe-
cific. It is conceptually possible that members of novel or even of familiar
nonhuman species should be persons; and it is also conceptually possible
that some members of the human species are not persons. We do in fact
assume, on the other hand, that no member of another species is a person.
Accordingly, there is a presumption that what is essential to persons is a
set of characteristics that we generally suppose — whether rightly or
wrongly — to be uniquely human*.97>

Allerdings ist ,,PersonP“, wie auch FRankrurT anmerkt, begrifflich nicht
spezies-spezifisch, weshalb trotz der in der Begriffsstruktur angelegten
weitgehenden Koextensionalitit von ,,Person®* und ,,Mensch* nicht ohne
Weiteres auf deren Identitét gefolgert werden kann. So hat sich in der phi-
losophischen Diskussion eine Differenzierung zwischen ,,Person” und
»Mensch als Termini mit unterschiedlichen Begriffsinhalten iiberwiegend
durchgesetzt.?7® Ein solcher ,,speziesunabhingiger Begriff von metaphy-

973 Siehe Sturma, Philosophie der Person, S.18; auch PrLunar, Beyond Prejudice,
S. 61 und WHite T., S. 165; so wird in der Regel kaum behauptet, dass Menschen
allein aufgrund ihrer biologischen Spezieszugehdrigkeit Personen seien, sondern
dass alle Menschen eine ,,collection of mental characteristics — autonomy, memo-
ry, a language, agency — that together constitutes personhood* besdssen. GARNER,
Politics, S. 115.

974 Vgl. Warte T., S. 165 ff.; vgl. auch SzTYBEL, Animals as Persons, S.250; AALTO-
LA, Personhood, S. 178—-180, weist darauf hin, dass jene Eigenschaft, welche me-
taphysische Personalitét begriinden soll, oftmals mit jener koinzidiert, welche den
Menschen vom Tier unterscheiden und somit die Idee einer anthropologischen
Differenz untermauern soll; vgl. dazu auch Scruton, S. 16 (,,while pretending to
define the difference between humans and animals in terms of reason, philo-
sophers are really defining reason in terms of the difference between humans and
animals®).

975 FRANKFURT, S. 6.

976 Siehe nur FEINBERG/BAUM LEVENBOOK, S. 198 (,,The first step in coming to terms
with the concept of a person is to disentangle it from a concept with which it is
thoroughly intertwined in most of our minds, that of a human being.“); auch

199

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

sischer Personalitit wurde — auf der Grundlage eines Lockeschen Perso-
nenverstandnisses?’” — insbesondere durch SINGER expliziert und geprégt,
dem zufolge ,,PersonP* nicht einfach auf das biologische Faktum ,,Mit-
glied der Spezies Homo sapiens® verweist, sondern ein rationales und
selbstbewusstes Wesen bezeichnet.9’®  PersonP* ist in dieser Verwen-
dungsart begrifflich nicht gleichbedeutend mit ,,Mensch*,°7° der Personen-
begriff mit anderen Worten keine Gattungsbestimmung.®®0 Metaphysische
Personalitdt konstituiert sich aufgrund anderer Merkmale als jenem der
biologischen Abstammung, ndmlich aufgrund Kriterien, welche die fiir
das menschlich-geistige Selbstverstindnis wesentlichen Eigenschaften er-
fassen sollen.

Dass der philosophische Begriff ,,Person®* ungeachtet der umgangs-
sprachlichen und naturrechtlichen Gleichsetzung vom Begriffsinhalt her

PerrETT, S. 186 (,,I take for granted the moral significance of the person/human
being distinction now commonplace in bioethical circles”) und SINGER, Value,
S. 295 (,there are three terms that people are liable to confuse: ,person‘, ,human
being’, and ,member of the species Homo sapiens‘. The important philosophical
point is that the first and the third of these be kept distinct.”); WARREN, S. 53 ff.,
unterscheidet sinngemdss zwischen ,,Mensch® im moralischen Sinne (human
being in the moral sense), gleichbedeutend mit Person, und ,,Mensch* im biolo-
gischen Sinne (human being in the genetic sense).

977 Locke kann als ,,Wegbereiter” eines nichtspeziesistischen Personenbegriffs ange-
sehen werden, insofern dessen Personenverstindnis es grundsitzlich erlaubt,
auch Tiere als Personen anzusehen, soweit sie iiber Vernunft und Erinnerungen
verfiigen. Siehe GERDES, S.55; ein anschauliches Beispiel fiir die konzeptionelle
Speziesunabhingigkeit des Personenbegriffs findet sich bei Locke selbst: ,,Das
Ich ist das bewusst denkende Wesen, gleichviel aus welcher Substanz es besteht
[...]. So sieht jeder, dass sein kleiner Finger, solange er von diesem Bewusstsein
erfasst wird, ebensogut einen Teil seines Selbst ausmacht [...]. Sollte bei einer
Abtrennung dieses Gliedes das Bewusstsein ihm folgen und aus dem {ibrigen
Kérper schwinden, so wiirde offenbar der kleine Finger die Person, dieselbe Per-
son sein; das Selbst wiirde mit dem iibrigen Teil des Kdrpers nichts zu tun ha-
ben“. LockE, S.428; Personalitit ist demgemadss nicht an die menschliche Form
bzw. den menschlichen Koérper gebunden, sondern bezieht sich in erster Linie auf
eine bewusste, verstindige Materie. Dazu auch Davan, S. 123.

978 Siehe SINGER, Praktische Ethik, S. 142 f.; zu Singers Personenbegriff auch Kanzi-
AN, S. 243 ff.; auch TooLEy, Infanticide, S. 50 ff. unterscheidet zwischen ,person*
als deskriptivem Begriff und ,,suman being* als Bezeichnung fiir Mitglieder der
biologischen Spezies Homo sapiens; siehe auch PErretT, S. 186 (,,by ,person‘ I
mean ,rational, self-conscious being*.*).

979 Siehe SINGER, Rethinking, S. 181.

980 Siche Lur, S. 321 f.; auch SturmaA, Philosophie der Person, S. 18.

200

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

etwas vom biologischen Begriff des Menschen Gesondertes einfangt, ist
weitgehend unstrittig.9®! Umstritten ist indes, ob die Kategorien ,,PersonP*
und ,,Mensch ungeachtet des unterschiedlichen Begriffsinhalts real exakt
zusammenfallen oder aber nicht nur hinsichtlich Intension (Begriffsin-
halt), sondern auch Extension (Begriffsumfang) voneinander abwei-
chen.?82 Wihrend gemeinhin von einer Koextensionalitdt ausgegangen
wird (alle Menschen sind Personen und alle Personen sind Menschen), ist
es nach einer von Philosophen vielfach vertretenen Ansicht durchaus
denkbar, dass die vom Personenbegriff identifizierten personalen® Quali-
titen auch bei anderen Wesen als Menschen (und womdoglich nicht bei al-
len Menschen) vorliegen, sodass der PersonenP-Begriff hier im Grenzbe-
reich konzeptionell offen ist fiir die Annahme ,,nichtmenschlicher Perso-
nenP* (freilich aber auch ,,menschlicher NichtpersonenP*).?83 In diesem

981 Siche etwa CavaLieri/Kymricka, S.11, Gruen, S.55, Toorey, Kindstotung,
S.160 ff. und WHite T., S.8; ,,if it is true that most people use the term ,per-
son‘ only in referring to human beings, it does not follow that ,person‘ means
,human’; this usage might reflect the limited real-life contexts in which one has
applied the concept, rather than the concept’s boundaries.” DEGRrazia, Person-
hood, S. 307.

982 It is possible to hold, as no doubt many people do, that all human beings in the
moral sense (persons) are human beings in the genetic sense (members of Homo
sapiens) and vice versa, so that the two classes, while distinct in meaning, never-
theless coincide exactly in reality. [...] But it is also possible to hold, as some
philosophers do, that some genetically human beings (for example, zygotes and
irreversibly comatose ,human vegetables‘) are not human beings in the moral
sense (persons), and/or that some persons (for example, God, angels, devils,
higher animals, intelligent beings in outer space) are not members of Homo sapi-
ens.* FEINBERG/BAuM LEVENBOOK, S. 199.

983 Siehe etwa SINGER, Praktische Ethik, S. 142 und 184; auch BIRNBACHER, Selbstbe-
wusste Tiere, S.314f.; gemidss STurmA, Philosophie der Person, S. 18 muss mit
der Moglichkeit gerechnet werden, dass der Personenbegriff nicht notwendiger-
weise an die menschliche Lebensform gebunden ist; ,,,Person cannot mean ,hu-
man" for at least the reason that some logically possible — and perhaps actual —
persons are not humans. Additionally, some members of our species are not per-
sons.* DEGRazia,Personhood, S. 308; siche auch WARREN, S. 56, wonach biologi-
sches Menschsein weder notwendige noch hinreichende Bedingung fiir Persona-
1itdtP ist. ,,Some human beings are not people, and there may well be people who
are not human beings®; vgl. ferner TooLey, Kindst6tung, S. 157 und 171 und
PLunAr, Beyond Prejudice, S.61; nach dieser Ansicht weichen die Begriffe
,»Mensch® und ,,Person* folglich sowohl hinsichtlich Intension (Begriffsinhalt)
als auch Extension (Begriffsumfang) voneinander ab. Siehe BIRNBACHER, Dilem-
ma, S. 10.

201

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Zusammenhang ist daran zu erinnern, dass gewisse Tiere die (ratiozentri-
schen) personalen® Anforderungen partiell und teilweise in hherem Mas-
se als einzelne menschliche Individuen erfiillen und damit eher als ,,Perso-
nenP* zu qualifizieren wéren.%8

Zusammenfassend lésst sich damit festhalten, dass der deskriptive Per-
sonenbegriff zwar anthropoid, aber dennoch in beschrinktem Umfang
»spezies-permeabel* und aufgrund des abweichenden Bedeutungsgehalts
nicht mit dem biologischen Begriff des Menschen schlechthin austausch-
bar ist.

(c) Der normative (moralische) Personenbegriff

,Person‘ ist nicht nur ein deskriptives Attribut, sondern tragt auch bedeut-
same normative Implikationen.”® In seiner normativen Bedeutung mar-
kiert der Personenbegriff (im Folgenden: ,,Person™*) einen bestimmten
normativen Status.?3¢ In diesem Sinne verwendet enthilt ,,PersonN* keine
beschreibende Aussage dariiber, wie solche Wesen sind, sondern die pri-
skriptive Bestimmung, wie derlei Wesen (handeln und) behandelt werden
sollen.?87 So verwendet TooLEY den Personenbegriff — in terminologischer
Abweichung von seiner dezidiert deskriptiven Verwendung an anderer

984 Siehe dazu vorne B.I1.1.3.2.; Wisk, Barriers, S. 16 bedient sich zur Veranschauli-
chung der Gegeniiberstellung zweier gegensdtzlicher Extreme: des intelligenten
Menschenaffen und des irreversibel geistig behinderten Menschen.

985 Siehe BIRNBACHER, Seclbstbewusste Tiere, S.310; ,,Person® ist nicht einfach ein
deskriptiver Ausdruck, sondern hat normative Implikationen: Es ist nicht einfach
die Feststellung von etwas, sondern die Erhebung eines Anspruches. Siche SpAE-
MANN, Personen, S. 26.

986 Siehe Sapontzis, Personhood, S.609; normativer Gehalt als ,,Statusaspekt® des
Personenbegriffs, Lapwic, Leben, S. 20; vgl. auch Gruen, S. 57.

987 ,,When moralists or lawyers use the term ,person‘ in a purely normative way they
use it simply to ascribe moral or legal properties — usually rights or duties or both
— to the beings so denominated. [...] when we attribute personhood in a purely
normative way to any kind of being, we are attributing such moral qualities as
rights or duties but not (necessarily) any observable characteristics of any kind*.
FEINBERG/BAUM LEVENBOOK, S.199; vgl. auch Sturma, Philosophie der Person,
S. 16 und BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere, S. 311; fiir DENNETT, S. 176 zeigt der
moralische Personenbegriff die Zurechnungsfihigkeit (von Rechten und Pflich-
ten) an.

202

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

Stelle?®8 — als ,,reinen Moralbegriff [...], frei von jedem deskriptiven In-
halt“% und definiert ihn dergestalt, dass PersonenN ein ,,moralisches
Recht auf Leben* haben.??® Geméss Sapontzis sind PersonenN jene We-
sen, deren Interessen moralisch bzw. rechtlich respektiert und geschiitzt
werden und die in einem kantischen Sinne nicht als Mittel zum Zweck be-
handelt werden diirfen.”! Die Funktion des normativen Personenbegriffs
liegt folglich in der Zuordnung zu einer Sphdre moralischer bzw. rechtli-
cher Privilegierung, in der PersonenN als Selbstzweck und in ihren Inter-
essen mittels Rechten geschiitzt werden.?®? | Als priskriptiver Terminus
verwandt, entscheidet der Personenbegriff [...] iiber die Zuschreibung von
Rechten und Pflichten, und zwar auch und gerade von existentiellen Rech-
ten*.993 PersonenN sind nach dem Gesagten jene Wesen, deren Interessen
moralisch bzw. rechtlich um ihrer selbst willen zu beriicksichtigen sind
und die somit moralischen Status und moralische bzw. juridische Rechte
haben.?* Die Festlegung, welche Art von Wesen aufgrund welcher Krite-
rien PersonenN sind, bleibt bei einer ausschliesslich normativen Verwen-
dung des Personenbegriffs indes aus- bzw. vorgelagert.??>

988 Siehe vorne D.1.2.2.2.(b)(i).

989 TooLky, Kindstdtung, S. 159; TooLey fiihrt dann spéter aber doch aus, welche Ei-
genschaften ein Wesen besitzen muss, um ein Recht auf Leben zu haben und da-
mit PersonN zu sein. Durch diese Ankniipfung am Vorliegen bestimmter Eigen-
schaften trdgt sein moralischer Personenbegriff letztlich dennoch wieder deskrip-
tive Ziige. Siehe TooLEy, Kindstdtung, S. 163 ff.

990 TooLey, Kindstétung, S. 159; der moralische Personenbegriff TooLEys (Besitzen
eines Rechts auf Leben) ist damit enger gefasst als andere normative Personenbe-
griffe, die iiblicherweise mit dem Besitzen von Rechten als solchen gleichgesetzt
werden. Siehe TooLEy, Kindstotung, S. 159f1.

991 Siehe Saprontzis, Aping Persons, S.270; vgl. dazu auch BIRNBACHER, Selbstbe-
wusste Tiere, S. 311.

992 Siehe Stucki, Reflexionen, S.154; vgl. auch AartoLa, Personhood, S. 176 und
Saprontzis, Personhood, S. 609.

993 HOFLING, S.364; so auch FEINBERG/BAuM LEVENBOOK, S. 199: ,,To be a person in
the normative sense is to have rights, or rights and duties, or at least to be the sort
of being who could have rights and duties without conceptual absurdity*.

994 Siehe DEGRAzIa, Personhood, S. 309, ReGan, Legal Rights, S. 15 und SaponTzis,
Personhood, S. 610.

995 Siehe BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere, S. 311.

203

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

(d) Deskriptiv-normative Doppelnatur des naturrechtlichen
Personenbegriffs

Bei ndherer Betrachtung wird nach dem Gesagten ersichtlich, dass zwei
verschiedene Bedeutungen des Personenbegriffs voneinander zu unter-
scheiden sind: Einerseits beschreibt er eine Art von Wesen, andererseits
postuliert er einen bestimmten normativen Status.?”® Der philosophisch
durchdrungene naturrechtliche Personenbegriff weist somit eine deskrip-
tiv-normative Doppelnatur®®’ und eine damit einhergehende Ambiguitit
auf, welche nun zunichst eine Prizisierung der Lehre von der exklusiven
Rechtspersonlichkeit und Rechtsfahigkeit des Menschen?® erforderlich
macht. Deren Formel ,,Mensch = Person = Rechte* (bzw. ,,Tier # Person #
Rechte®), d.h. die Ansicht, dass (1) nur Personen Rechte haben konnen,
(2) nur Menschen als Vernunftwesen Personen sind und (3) folglich nur
Menschen Rechte haben konnen (bzw. (1) nur Personen Rechte haben
konnen, (2) Tiere aufgrund mangelnder Vernunftfahigkeit keine Personen
sind und (3) Tiere folglich keine Rechte haben kénnen), kann nun dahin-
gehend spezifiziert werden, dass (1) nur PersonenN Rechte haben konnen,
(2) nur Menschen als Vernunftwesen Personen® sind und (3) (daher?) nur
Menschen Rechte haben konnen (bzw. (1) nur PersonenN Rechte haben
konnen, (2) Tiere aufgrund mangelnder Vernunftfahigkeit keine PersonenP
sind und (3) Tiere (daher?) keine Rechte haben konnen).?”® Durch die
Aufschliisselung des Personenbegriffs in seinen deskriptiven und normati-
ven Gehalt wird nun ersichtlich, dass diese Argumentation unstimmig ist,
weil sie in Pramissen (1) und (2) zweierlei und jeweils unterschiedliche
Bedeutungen des Personenbegriffs abruft. Um diese Aquivokation zu be-
heben, konnte in Prdmissen (1) und (2) einheitlich derselbe Personenbe-
griff — entweder PersonP oder PersonN — verwendet werden. Dann wiirde
die Argumentation jedoch zirkuldr und eine Begriindung fiir die Behaup-

996 Siehe SaponTzis, Personhood, S. 611; der Begriff ,,Person” wird meist nicht rein
deskriptiv oder normativ verwendet. ,,In most of its uses, the word both describes
or classifies someone [...] and ascribes rights“. FEINBERG/BAUM LEVENBOOK,
S. 200.

997 Siche BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere, S. 310.

998 Siehe dazu vorne D.I1.2.2.1.(b).

999 Siehe dazu Sapontzis, Morals, S. 69.

204

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

tung aussparen, dass nur PersonenP Rechte haben kénnen bzw. Tiere keine
PersonenN sind.1000

Alternativ kdnnte ein notwendiger Zusammenhang zwischen deskripti-
ver und normativer Personalitiit postuliert werden, sodass der revidierte
Schliissel ,Mensch = PersonP = PersonN = Rechte* (bzw. ,,Tier # PersonP
# PersonN # Rechte) gilte. Es stellt sich nun also die Frage nach dem
Verhéltnis zwischen PersonP und PersonN, bzw. ob Personsein im deskrip-
tiven Sinne zwingende Voraussetzung ist fiir den Status als PersonN und
das Haben von Rechten.'%! In einer solcherart modifizierten Gleichung
muss der deskriptive Personenbegriff eine Begriindungsfunktion fiir den
normativen Personenstatus iibernehmen konnen.!902 Es bedarf daher eines
zusétzlichen ,,Briickenarguments, das von den deskriptiven Eigenschaf-
ten der Person zu den priskriptiven Inhalten tiberleitet.!9%3 In diesem Sin-
ne stellt sich BIRnBacHER auf den Standpunkt, dass der normative Perso-
nenbegriff aufgrund eines ,,implizierten moralischen Begriindungs- und
Ableitungszusammenhang[s] zwischen deskriptiven und normativen
Merkmalen® nicht vom deskriptiven trennbar sei: PersonenN wird ihm zu-
folge genau deshalb jener normative Status zugewiesen, weil sie die dafiir
notwendigen deskriptiv-personalen Merkmale besitzen.!9% Diese Annah-
me eines impliziten, notwendigen Begriindungszusammenhangs — und da-
mit einer Identitit von Person® und PersonN — liegt auch dem vorherr-
schenden naturrechtlichen Personenbegriff zugrunde,!%% indem dem Men-
schen als Vernunftwesen Wiirde, Personenstatus und Rechtsfihigkeit zu-

1000 Siehe SaronTzis, Morals, S. 69 f.

1001 Vgl. auch FEINBERG/BAUM LEVENBOOK, S. 203 ff.

1002 Vgl. Quante, S. 73 und 82 f.; auch FEINBERG/BAuM LEVENBOOK, S. 200.

1003 Vgl. KorsGaarp, Kantian Ethics, S. 634 f.; die Identitidt von Person® und Per-
sonN — dass also alle und nur Personen® Personen™ sind — kann mit anderen
Worten nicht einfach vorausgesetzt, sondern muss begriindet werden. So steht
etwa die PersonalititN von menschlichen Nichtpersonen® in offensichtlichem
Widerspruch zu dieser Vermutung. Vgl. dazu FEWNBERG/BAuM LEVENBOOK,
S.200.

1004 Siehe BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere, S.311; auch DEGRrazia, Personhood,
S. 309 vertritt die Ansicht, dass der deskriptive und normative Personenbegriff
untrennbar verbunden sind: ,,even if the term ,person‘ is often used prescrip-
tively, it is also at the same time used descriptively — to designate a certain kind
of being. [...] we cannot tear apart the descriptive and prescriptive functions of
this word*; siche zur Ansicht der Identitit von Person® und Person™ auch FEIN-
BERG/BAuM LEVENBOOK, S. 209 ff.

1005 Siehe Sapontzis, Personhood, S. 611; vgl. auch REGaN, Legal Rights, S. 17.

205

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

gesprochen wird.!9% Vernunftfdahigkeit (als Merkmal der PersonP) fungiert
hier als Bindeglied zwischen biologischem Menschsein und normativer
Sonderstellung als PersonN.

Diesem postulierten zwingenden Konnex zwischen deskriptiver und
normativer Personalitét soll nun im Folgenden nachgegangen und unter-
sucht werden, ob der menschlichen Vernunftfahigkeit tatsachlich die Rolle
einer notwendigen Voraussetzung fiir Rechtspersonlichkeit und Rechtstré-
gerschaft zufillt bzw. zufallen kann.

2.2.3. Vernunftfdhigkeit als notwendige Voraussetzung fiir
Rechtspersonlichkeit?

(a) Das Problem der Rechtspersonlichkeit nicht-vernunftfahiger
Menschen

Mit der Gleichsetzung von deskriptiver und normativer Personalitéit
(,,Mensch = PersonP = PersonN = Rechte*) wird die Vernunftfdhigkeit als
notwendige Voraussetzung fiir Rechtspersonlichkeit ausgewiesen.!007 Eine
solche Behauptung ist allerdings einem augenfilligen und gewichtigen
Einwand ausgesetzt: Nicht alle Menschen weisen die flir deskriptive Per-
sonalitit konstitutive Vernunftfahigkeit auf.'%8 Nicht-vernunftfdhige Men-
schen sind im rechtlichen Sprachgebrauch urteilsunfihig, d.h. sie erman-
geln der Fiahigkeit, vernunftgeméss zu handeln (Art. 16 ZGB). Damit er-
Oftnet sich eine Spannung zwischen der Auffassung, dass nur vernunftfa-
hige Wesen Rechtspersonen sein kdnnen, und dem Postulat, dass alle,
auch urteilsunfihige, Menschen Rechtspersonen sind bzw. zu sein haben.
Die vernunftrechtliche Begriindung der naturrechtlichen Personenkonzep-
tion kollidiert hier mit anderen Worten mit deren menschenrechtlicher
Stossrichtung, welche die Bedingungslosigkeit, Allgemeinheit und Gleich-
heit der menschlichen Rechtsfahigkeit vorgibt. Rechtstahigkeit wird dem
Menschen schlechthin zuerkannt, ungeachtet individueller Spezifika (und

1006 Siehe HirperT, S. 335; vgl. auch Byprinski, S. 337.

1007 So z.B. ScHuITT, S. 230: ,,Voraussetzung flir Rechtssubjektivitdt ist die Fahigkeit
zur Vernunft, zum freien Willen und zur Verantwortung*.

1008 Siehe zu diesem Einwand ScumipT, S. 57 ff.; vgl. auch GARNER, Justice, S. 142 ff.
und Lapwig, Staatsbiirgerschaft, S. 28; zum marginal cases-Einwand auch vorne
B.IL.1.3.2.

206

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

damit auch ungeachtet der Vernunftfahigkeit), welche das Recht diesbe-
ziiglich gerade nicht zur Kenntnis nehmen will.!9% Insofern dieser men-
schenrechtliche Imperativ auch ein Kernanliegen moderner vernunftrecht-
licher Begriindungstheorien darstellt, ist der naturrechtliche Personenbe-
griff mit einem inhdrenten Widerspruch behaftet, wobei dem menschen-
rechtlichen Anspruch im Kollisionsfall freilich unbedingte Prioritit einzu-
rdumen ist. Dass alle Menschen (Rechts-)Personen sind, stellt eine Grund-
feste modernen Rechts und eine Errungenschaft dar, hinter die nicht zu-
riickgegangen werden darf.1010 Eine Auflosung dieses Widerspruchs in
eine Richtung, welche die Rechtsfihigkeit nicht-vernunftfahiger Men-
schen in Frage stellen wiirde, verbietet sich nachdriicklich — sie wiirde ge-
gen das vorherrschende moralphilosophische und unhintergehbare rechtli-
che Postulat der zwingenden Rechtsfahigkeit des Menschen verstossen,
das im ,.Recht auf Rechtspersonlichkeit“!9l! seinen subjektiv-menschen-
rechtlichen Ausdruck findet. Dies wiirde im Ubrigen auch nicht der gel-
tenden Rechtslage entsprechen, welche auch urteilsunfihige Menschen
unzweideutig als Rechtssubjekte anerkennt.

Hiermit ist das Grundproblem des an deskriptive Personalitét ankniip-
fenden naturrechtlichen Personenbegriffs umrissen: Er vereint in seiner
vernunftrechtlich-menschenrechtlichen Auspriagung zwei Elemente, wel-
che hinsichtlich nicht-vernunftfahiger Menschen unvereinbar sind und de-
ren Gleichzeitigkeit einen Widerspruch schafft. Mit dem Rekurs auf meta-
physische Personalitdt (Vernunftfiahigkeit) scheint der vernunftrechtliche
Personenbegriff an einer stilisierten Abstraktion des menschlichen Wesens
— dem rationalen, selbstbestimmten, voll autonomen Individuum — anzu-
setzen,'912 deren hohem Anforderungsprofil viele Menschen nicht zu ent-
sprechen vermogen und die deshalb die Gefahr in sich birgt, eine (uner-
wiinscht) exkludierende Wirkung zu entfalten.!013 Dies ist allerdings nicht

1009 Siehe LEHMANN, S. 234.

1010 Siehe Lur, S. 324.

1011 Art. 16 UNO-Pakt II (,,Jedermann hat das Recht, iiberall als rechtsfahig aner-
kannt zu werden) und Art. 6 AEMR (,,Jeder hat das Recht, iiberall als rechtsfa-
hig anerkannt zu werden®); siche zum ,,Recht auf Rechtspersonlichkeit” Fass-
BENDER, S. 121 ff.; HannaH ARENDT prigte den Begriff vom grundlegendsten
,,Recht, Rechte zu haben®. Siehe AReNDT, S. 614.

1012 Vgl. QUINN/ARSTEIN-KERSLAKE, S. 37.

1013 Vgl. Quantk, S. 83; gemiss GRUBER, Rechtsschutz, S. 103, ist anzunehmen, dass
nicht alle Menschen die Voraussetzungen ,.der in dieser restriktiven Form be-
stimmten Personeneigenschaft” zu erfiillen vermogen.

207

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

nur ein Sonderproblem einiger weniger Menschen, sogenannter menschli-
cher ,,Grenzfille® (,,marginal cases*), sondern gilt ausnahmslos fiir alle
Menschen: Es gehort zur conditio humana, dass ein Mensch in seinem Le-
ben nicht durchgingig tiber die Fahigkeiten verfiigt, welche der deskripti-
ve Personenbegriff voraussetzt.!0'% Wie KrRenBErGER feststellt, scheitert
»|jJede Theorie der Person, die zur Zuschreibung der Qualitéit des Person-
seins eine bestimmte Fahigkeit, Verniinftigkeit, Interaktion voraussetzt,
[...] notwendig an dem Umstand, dass so einem Grossteil der Menschheit
die Personqualitit versagt bliebe“.!1915 Die Grenzstadien und ,,Grenzfélle
menschlicher Existenz* kdnnen somit zu Recht als Priifstein der Doktrin
der Identitét von Mensch und Person bezeichnet werden. 1016

(b) Die Fiktion der Vernunftfihigkeit als Gattungseigenschaft des
Menschen

Der vernunftrechtlich-menschenrechtliche Personenbegriff bedingt damit
im Grunde einen Essentialismus (,,alle Menschen sind Vernunftwesen al-
lein aufgrund ihres Menschseins®), der nicht mit der Faktenlage korre-
spondiert und empirisch nicht verifiziert werden kann. Dieser Ausgangs-
problematik — der unausweichlichen Diskrepanz zwischen dem Personen-
ideal der vernunftrechtlichen Theorie und den Menschen, die sie als ihre
tatsdchlichen Subjekte vorfindet — wird mittels der Annahme einer ,,gene-
rischen Vernunftnatur des Menschen® begegnet, wonach immerhin ,,typi-
sche® Menschen eine die Gattung als Ganzes charakterisierende einzigarti-
ge Vernunftfahigkeit besitzen.!917 Die Gleichsetzung von PersonP und Per-
sonN kann im vernunftrechtlich-menschenrechtlichen Kontext nur unter
Heranziehung einer solchen Fiktion gelingen, wonach zugleich alle und
nur Menschen die PersonenP auszeichnenden Eigenschaften aufwei-
sen.!018 Wie aber festgestellt wurde, ldsst sich der deskriptive Personenbe-

1014 Siehe NEUMANN, S. 22; auch DoNaLDsoN/KyMLICKA, Zoopolis, S. 27 und QUANTE,
S. 86.

1015 KRENBERGER, S. 136.

1016 Siehe Damm, S. 877.

1017 Siehe Labwia, Staatsbiirgerschaft, S.29; siche zum ,,argument from kinds* als
Antwort auf den Inkonsistenzhinweis des ,.argument from marginal cases* etwa
TANNER, Marginal Humans, S. 53 ff.; dazu auch vorne B.I1.1.3.2.

1018 Vgl. McCroskEy, S. 123.

208

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

griff nicht schlechterdings mit dem Begriff des Menschen gleichsetzen!01?
— genau dies verlangt hingegen der naturrechtliche Personenbegriff im
Rahmen der Formel ,,Mensch = Person? = Person™*. Dies hat zur Folge,
dass der normative Personenstatus zwar mit metaphysischem Personsein
begriindet, die dazu erforderliche Vernunftfiahigkeit aber als Gattungsei-
genschaft im menschlich-biologischen Koérper lokalisiert und PersonP so-
mit entgegen der empirischen Realitidt und Begriindungslogik kurzerhand
mit Menschsein gleichgesetzt wird.!920 Sturma bemerkt hier zutreffend
die Eigentiimlichkeit, ,,dass die biologische Art den Personenstatus sichern
soll, der wiederum als Ausdruck metaphysischer Dignitit ausgegeben
wird*.1021

An diesem Punkt metamorphosiert der (ohnehin bereits anthropoide)
Personenbegriff aber zu einer Art ,speziesistischen Selbstreferenz, im
Rahmen derer Vernunftfdhigkeit als generische Eigenschaft des Menschen
schlechthin reklamiert und diese gleichzeitig allen anderen nichtmenschli-
chen Spezies kategorisch abgesprochen wird.!922 Tiere werden damit unter
Abstellung auf die fiir Personalitdt? konstitutiven Differenzierungskriteri-
en aus dem Kreis der Rechtspersonen ausgegrenzt, wéihrend innerhalb der
menschlichen Spezies auf die Erflillung dieser Kriterien verzichtet und
sich stattdessen des Pauschalkriteriums der Abstammung bedient wird.!023
Der Personenbegriff verkommt damit letztlich doch zum bloss anderen

1019 Siehe vorne D.1.2.2.2.(b)(ii).

1020 Siehe dazu auch AarroLa, Personhood, S. 182 f., HiLperT, S. 335 und SaponTzIs,
Personhood, S. 608; eine derartige ,,Hybridtheorie® — metaphysische Herleitung
aus Vernunftfdhigkeit, pragmatische Ankniipfung an der biologischen Art — fin-
det sich etwa in der Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte, welche von
der ,,Anerkennung der angeborenen Wiirde und der gleichen und unverdusserli-
chen Rechte aller Mitglieder der Gemeinschaft der Menschen* (Praambel
AEMR, Hervorh. d. Verf.) spricht und weiter statuiert: ,,Alle Menschen sind frei
und gleich an Wiirde und Rechten geboren. Sie sind mit Vernunfi und Gewissen
begabt“ (Art. 1 AEMR, Hervorh. d. Verf.).

1021 Sturma, Philosophie der Person, S. 14 f.

1022 Vernunft dient als hypothetische, bloss gedachte generische Eigenschaft des
Menschen als Basis fiir die universelle und exklusive Rechtssubjekteigenschaft
des Menschen. Siehe BrRUNINGHAUS, S. 127; siehe auch DONALDSON/KYMLICKA,
Zoopolis, S.29; vgl. auch HiLperT, S.335; zur Speziesismus-Problematik auch
vorne B.II.1.3.3.

1023 Siche Caspar, Industriegesellschaft, S. 77.

209

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Wort fiir ,,Mensch*.1924 Wer Person ist, ergibt sich nun — obwohl sich der
Mensch in erster Linie als Geisteswesen definiert — aus der profanen bio-
logischen Eigenschaft des Menschseins: ,,Mensch und damit Rechtssub-
jekt ist jeder, der von einem Menschen geboren wurde, also auch ein Idiot
oder ein Monstrum, nicht jedoch ein (noch so intelligentes) Tier. Dem Tier
wird die Rechtsfihigkeit abgesprochen.“1925 Der so verwendete, mit
»Mensch® gleichgesetzte deskriptive Personenbegriff vermag allerdings
die Begriindungslast fiir die Behauptung, dass nur Menschen PersonenN
seien, nicht mehr zu tragen — innerhalb der Gleichung ,,Mensch = PersonP
= Person™* kommt ihm neben ,,Mensch® keine eigenstindige Bedeutung
mehr zu, sodass der Rekurs auf deskriptive Personalitit zum Zirkelschluss
wird.1026

(c) Entkoppelung von deskriptiver und normativer Personalitét

Die Auflosung des Widerspruchs zwischen vernunftrechtlicher Begriin-
dung und der zwingenden Rechtsfiahigkeit auch nicht-vernunftfiahiger
Menschen mittels der Fiktion der Vernunftfahigkeit als menschlicher Gat-
tungseigenschaft ist somit kaum zu begriinden.!%27 Zum einen schmilert
die Gleichsetzung von ,,Mensch* und ,,PersonP* die Begriindungskraft der
deskriptiven Personalitét fiir normativen Personenstatus betrachtlich. Zum

1024 ,The question is quite a simple one; no tests are called for. The word ,per-
son‘ means a human being.* Siche MIDGLEY, S. 53; siche auch AartoLa, Person-
hood, S. 182, SaronTzis, Personhood, S. 608 und Wisk, Barriers, S. 14 f.

1025 REHBINDER, S. 97; ,,Auch der vollig verblodete Mensch, dem jegliche intellektu-
ellen Fahigkeiten fehlen, [...] ist Mensch und damit im Sinne des Personenrechts
grundsitzlich gleichberechtigt mit allen anderen Menschen®, THIEME, S. 84.

1026 Vgl. Quante, S. 85f.; auch Sapontzis, Personhood, S. 614 und TANNER, Margi-
nal Humans, S.59; BIRNBACHER betont denn auch den , Jmmunisierungscharak-
ter” dieser Hilfsargumentation (der Vernunft als Gattungsfahigkeit) und weist
darauf hin, dass sie liberdies — bei Lichte betrachtet — die (fiir den naturrechtli-
chen Personenbegriff eben gerade konstitutive) Verbindung zwischen Personali-
tdt und personalen Féhigkeiten auflost. Siche BIRNBACHER, Dilemma, S. 18.

1027 Gemadss Labwig, Staatsbiirgerschaft, S.29 wird das Problem der menschlichen
wmarginal cases* mit der Fiktion der Vernunftfahigkeit als Gattungseigenschaft
um den Preis eines ,,Ad-hoc-Mandvers™ geldst: ,,Der einzige Grund, diesen
Ubergang von einer normativ-individualistischen zu einer kollektivistischen
Rechtsbegriindung zu vollziehen, besteht ja offenbar darin, einen sozial aus-
schliessenden Schluss zu Lasten mancher Artgenossen zu vermeiden®.

210

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

anderen verstdsst dieser argumentative Schritt auch gegen den Grundsatz
des moralischen Individualismus, der die Bezugnahme auf biologische
Gruppenzugehorigkeit verbietet.1028 Geméss diesem Grundsatz miisste,
wenn das Personsein® als Voraussetzung fiir PersonenstatusN beurteilt
wird, auf das individuelle Vorliegen der erforderlichen Fahigkeiten und Ei-
genschaften bei Menschen (oder Tieren) abgestellt werden — der blosse
Verweis auf eine Gattungsnormalitit geniigt hingegen nicht.1929 Dies zoge
freilich die unerwiinschte und mittels der Fiktion der generischen Ver-
nunftfahigkeit des Menschen gerade zu umgehen versuchte Konsequenz
nach sich, dass gewisse Menschen — unter Beibehaltung der Gleichsetzung
von Person® und PersonN — als Nichtpersonen® aus dem Bereich der Per-
sonenN auszuscheiden hitten.!93% Da dieses Ergebnis unter Beachtung der
zwingenden PersonalitdtN des Menschen unzulédssig wire, und weil eine
Auflosung iiber die kontrafaktische Gleichsetzung von Mensch und Per-
sonP aus den genannten Griinden fragwiirdig ist, drangt sich ein dritter Lo-
sungsweg als plausibelster auf: die Verwerfung der Vernunftfdhigkeit als
zwingender Voraussetzung fiir Rechtspersonlichkeit, d.h. die Ablehnung
eines notwendigen Zusammenhangs zwischen deskriptiver und normativer
Personalitit.!93! Diese Uberlegung liegt — bei Lichte betrachtet — bereits
dem menschenrechtlichen Personenbegriff zugrunde, der zur Verwirk-
lichung der allgemeinen Rechtsfahigkeit des Menschen von den strengen
Personalititskriterien des deskriptiven Personenbegriffs absieht.1932 Es ist
genau dieser menschenrechtliche Imperativ, welcher es (zunéchst hinsicht-
lich nicht-vernunftfahiger Menschen) erfordert, den normativen Personen-

1028 Vgl. TANNER, Marginal Humans, S. 56 f.; siche zum ,,moralischen Individualis-
mus* vorne B.I1.1.3.2.

1029 Siehe Aarrora, Personhood, S.183; auch BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere,
S.313f.

1030 So etwa bei SINGER, Praktische Ethik, S.185 (,Manche Angehdrigen anderer
Gattungen sind Personen; manche Angehorigen unserer eigenen Spezies sind es
nicht®).

1031 So auch Lapwic, Staatsbiirgerschaft, S.29: ,Redlich wiére es dagegen, die Be-
griindung von Rechten von vornherein auf eine breitere Basis als allein auf un-
sere Verniinftigkeit und Moralitét zu stellen. Auf einer solchen Basis finden
dann allerdings auch andere Tiere Platz*.

1032 Die allgemeine Rechtsfdhigkeit des Menschen impliziert bereits eine Abkehr
von vernunftrechtlichen Entwiirfen, welche rationale Personen als ausschliessli-
che Subjekte der Menschenrechte konzeptualisieren. Vgl. dazu BENz-ScHWARZ-
BURG/KNIGHT, S.23, BosseLmann, S.3 und DonaLpson/Kymricka, Zoopolis,
S. 27 ft.

211

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

status vom deskriptiven Personsein zumindest insoweit loszuldsen, als
Letzteres fiir Ersteres im Zweifelsfall nicht unabdingbar ist.

Der Verweis auf die Rechtspersonlichkeit urteilsunfahiger Menschen
verdeutlicht, dass ,,unsere Rechtstheorie als Zuordnungssubjekt fiir ein
subjektives Recht keineswegs ein Wesen mit vernunftgesteuertem Willen,
Rechtsbewusstsein und rechtserheblicher Handlungsfahigkeit zwingend
voraussetzt“1933 und relativiert die Idee, dass Autonomie, Rationalitit oder
sonstige deskriptiv-personale Féahigkeiten die exklusive, zwingende Basis
fiir Rechtspersonlichkeit darstellen.'34 Diese an der Menschenrechtsent-
wicklung ablesbare ,,De-facto-Absage™ an die Vernunft als unerldsslicher
Voraussetzung fiir Rechtspersonlichkeit sollte indes auch in der im Ver-
nunftrecht verhafteten Begriindungstheorie des naturrechtlichen Personen-
begriffs reflektiert und nachgefiihrt werden, was insofern die Liicke zwi-
schen enger vernunftrechtlicher Begriindung und weitaus offenerer men-
schenrechtlicher Ausgestaltung schliessen wiirde. Im Ergebnis miisste ent-
sprechend, statt alle und nur Menschen als PersonenP zu fingieren, die
zwingende Verbindung zwischen Person® und PersonN zugunsten eines
normativen Rechtspersonenbegriffs aufgebrochen werden.

Damit wurde vorliegend die Schwierigkeit aufgezeigt, den vernunft-
rechtlichen Personenbegriff konsistent zu begriinden, weil er einerseits auf
dem deskriptiven Personenbegriff aufbaut, sich andererseits aber auch von
diesem ablost, um die rechtliche Gleichheit aller Menschen zu verwirkli-
chen. Letztlich kann Rechtspersonlichkeit nicht zwingend mit deskriptiver
Personalitdt gleichgesetzt werden, weil sie einzig am biologischen
Menschsein ankniipft, dariiber hinaus aber nicht die fiir das ,,geistige
Menschsein“ konstitutiven personalen® Eigenschaften erfordert.!3% Erst
ein normatives, von deskriptiv-personalen Eigenschaften abstrahiertes
Verstiandnis der Rechtsperson ermdglicht es, im menschenrechtlich-egali-
tdren Sinne alle Menschen, unabhéngig von Intelligenz, Alter oder sonsti-
gen Unterschieden, als rechtsfahig zu erfassen — auch und gerade jene, die
nicht dem Ideal des rationalen, autonomen Individuums!%3¢ zu entsprechen

1033 ERBEL, S. 1255.

1034 Vgl. Gearty, S. 179.

1035 Siehe Stucki, Reflexionen, S. 156 f.

1036 Vgl. dazu QUINN/ARSTEIN-KERSLAKE, S. 37; liberdies ist dieses autonome Subjekt
des Rechts geméss KLINGER, S. 99 historisch kontingent und weitaus partikula-
rer, als es seine weitgehende Ontologisierung vermuten liesse. Es trigt ,,neben
zeitspezifisch modernen, klassenspezifisch biirgerlichen und kulturspezifisch

212

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

vermogen.'037 Inkonsistent scheint hingegen, dass innerhalb der menschli-
chen Spezies eine bedingungslose Anerkennung der Rechtspersonlichkeit
praktiziert, d.h. der normative vom deskriptiven Personenbegriff zuguns-
ten einer egalitiren Rechtsfihigkeit losgeldst wird, ausserhalb der Spezies-
grenze jedoch auf die bei Tieren fehlende (deskriptive) Personenqualitét
Bezug genommen wird, um deren Status als Rechtsobjekt zu rechtferti-
gen.1038 Mit anderen Worten basiert der Begriff der Rechtspersonlichkeit
dezidiert nicht auf tatsdchlich vorliegenden, komplexen kognitiven Eigen-
schaften seiner menschlichen Subjekte, gleichzeitig dient jedoch das Feh-
len eben dieser nicht geforderten Eigenschaften als Argument, um Tiere
aus dem Kreis der Rechtspersonen auszugrenzen.!93° Fiir Tiere wird damit
— ungleich den Menschen mit vergleichbaren Kapazititen — ausschliess-
lich die deskriptive Dimension des Personenbegriffs zum Test fiir Rechts-
personlichkeit erhoben. Um auf ungleichen Massstiben beruhende Inkon-
sistenzen zu vermeiden, miissten die deskriptiv-personalen Anforderungen
an Rechtspersonlichkeit indes auch fiir Tiere verworfen werden. An einer
auf fehlende Vernunftfahigkeit rekurrierenden Ablehnung der Moglichkeit
einer tierlichen Rechtssubjektivitit kann damit nicht festgehalten werden.

2.2.4. Menschsein als notwendige Voraussetzung fiir
Rechtspersonlichkeit?

Nach dem Wegfall von deskriptiver Personalitit (Vernunftfdhigkeit) als
zwingender Voraussetzung fiir Rechtspersonlichkeit ist die Ausgangsfor-
mel ,,Mensch = PersonP = PersonN = Rechte* nun auf ,,Mensch = PersonN
= Rechte* zu reduzieren. Als notwendige Voraussetzung fiir Rechtsperson-
lichkeit verbleibt in der naturrechtlichen Konzeption damit in erster Linie
das Menschsein als solches. In dieser Hinsicht konstatiert voN LERSNER,
dass die ,,liberale Errungenschaft der Freiheit und Gleichheit aller Men-
schen mit dem dogmatischen Irrtum erkauft wurde, dass der Mensch allein

abendldndischen auch noch geschlechtsspezifisch méannliche Ziige* — und, dies
ibersieht KLINGER, spezifisch menschliche Ziige; vgl. dazu auch DeckHA, Ani-
mal Law, S. 229 und Rirzi, S. 277.

1037 Vgl. DoNaLDSON/KYMLICKA, Zoopolis, S. 27.

1038 Vgl. Caspar, Industriegesellschaft, S. 77.

1039 Siehe Stucki, Reflexionen, S. 157.

213

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Rechtssubjekt sein konne*.1940 Die fiir Menschen historisch fortschrittli-
che, humanistisch-egalitire Naturrechtstradition hat somit zwei Seiten:
Eine positive, inkludierende Seite, wonach al/le Menschen Personen sind,
und eine begrenzende, sich hinsichtlich der Tiere exkludierend auswirken-
de Kehrseite, wonach nur Menschen Personen sind.!%! Historisch wurde
der menschenrechtliche, intrahumane Egalitarismus auf der Folie eines
ausserhumanen Inegalitarismus — dem Speziesismus — konzipiert. Die Ent-
wicklung hin zum (im Ergebnis zu affirmierenden) Ziel, allen Menschen
Wiirde, Rechtspersonlichkeit und unverdusserliche Rechte zuzuschreiben
und innermenschlicher Diskriminierung konzeptionell einen Riegel vorzu-
schieben, vollzog sich dabei durch die kategoriale Abgrenzung vom un-
verniinftigen Tier.!94? Diese Bestrebung war jedoch vornehmlich nicht
»gegen™ Tiere, sondern auf die Gewdhrleistung eines elementaren, kein
menschliches Individuum ausschliessenden Menschenschutzes gerichtet —
insofern kann der konzeptionelle Ausschluss von Tieren als historisch
kontingente Begleiterscheinung des humanistischen Projekts betrachtet
werden. Zu bemerken ist allerdings, dass die unhintergehbare Errungen-
schaft der allgemeinen menschlichen Rechtsfahigkeit lediglich vor-
schreibt, dass alle Menschen Rechtspersonen sein miissen, nicht aber, dass
nur Menschen Rechtspersonen sein konnen oder sollen. Die Gleichsetzung
von Mensch und Rechtsperson (,,Mensch = Person™*) konnte entspre-
chend auch als ,,PersonN > Mensch* (d.h. ,,PersonN ist grdsser als oder
gleich ,Mensch*) ausgedeutet werden, was eine Offnung des Personenbe-
griffs tiber den Menschen als zwingendem Rechtssubjekt hinaus zuliesse.
Die unbedingte Rechtsfahigkeit des Menschen konnte insoweit auch als
,hintere statt als ,,vordere* normative Grenze gelesen werden, d.h. als
eine solche, hinter die nicht zuriickgefallen werden darf, iiber die aber hin-
ausgegangen werden konnte.

Menschsein ist demnach unbestrittenermassen hinreichende Bedingung
fiir Rechtspersonlichkeit, scheint als deren notwendige Voraussetzung je-
doch nur schwierig bzw. mittels eines ,,Speziesismus® (Bezugnahme auf

1040 VoN LErsNER, S.989; so bemerkt auch Knieper, S. 56, dass die Identifikation
von Mensch und Person zundchst nur pragmatisch-politische Griinde verfolgte,
namlich Standesunterschiede einzuebnen.

1041 Vgl. CavaLier/KyMmLicka, S. 11; auch CavaLieri, Animal Question, S. 70.

1042 Sieche Maier, Konsumgesellschaft, S.160, Ricuter D., Wiirde, S.322 und
SaronTzis, Personhood, S.616; vgl. auch DonaLpson/KymLicka, Moral Ark,
S. 192 und GEarty, S. 177.

214

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

das Menschsein als solches) zu begriinden zu sein. Da Spezieszugehorig-
keit nach iiberwiegender Ansicht flir sich genommen nicht als moralisch
relevanter Unterschied verhandelt werden kann,!943 diirfte sie als solche
auch schwerlich dazu féhig sein, einen normativen Begriindungszusam-
menhang zur Rechtsperson herzustellen.!%* Die Gleichsetzung von
Mensch und Rechtsperson kann indes auch als kontrafaktisch zuriickge-
wiesen werden, ohne den moralisch impriagnierten Vorwurf des Speziesis-
mus zu bemiihen: Es sollte der Verweis auf die ,,praktisch-reale Selbstver-
standlichkeit der juristischen Person geniigen, welche als nichtmenschli-
che,19% abstrakte Entitdt durchaus Rechtsperson ist.!04 Die Schwierigkeit
der naturrechtlichen Doktrin der Identitdt von Mensch und Person besteht,
so KNIEPER, nun also darin, ,,den Personenbegriff mit den Attributen der
sittlichen Freiheit und der Willensbegabung aufgeladen und damit an
einen ,Begriff des Menschen® [...] gefesselt zu haben®,1947 wobei dieses
doktrinére ,,Geféangnis der Menschen-Willen-Theorie* beziiglich der juris-
tischen Person an der realen positivrechtlichen und gesellschaftlichen Ent-

1043 Siehe zur moralischen Unerheblichkeit der Spezieszugehorigkeit vorne B.IIL
1.3.3.

1044 Siehe Quante, S.85f.; auch Toorev, Kindsttung, S.171; gemidss LADWIG,
Menschenrechte, S. 90 scheitert das Kriterium ,,Menschsein® an dem Erforder-
nis der moralischen Erheblichkeit.

1045 Zwar konnte eingewendet werden, dass auch juristische Personen insofern
,,menschlich“ sind, als letztlich immer Menschen und menschliche Interessen
dahinterstehen. Sicherlich besteht bei juristischen Personen ein faktischer Kon-
nex zu den beteiligten Menschen — allerdings zeichnet sich die juristische Per-
son rechtlich ja gerade durch eine Verselbststindigung gegeniiber ihren Mitglie-
dern bzw. teilnehmenden oder ausfithrenden Menschen aus. Die juristische Per-
son ist ein mit eigenstdndiger Rechtspersonlichkeit belichenes ,,Zurechnungs-
subjekt [...], das in seinem Bestand unabhédngig von natiirlichen Personen ist.
(KirstE, Maske, S.373); siche auch ScHnapp, S. 1246 (juristische Personen als
eigenstindige, vom ,sozialen Substrat® losgeloste und von ,Dasein, Wechsel
und Wegfall‘ natiirlicher Personen unabhéngige Rechtssubjekte®); wiahrend Kor-
perschaften noch eher als Summe von individuellen Menschen verstanden wer-
den konnten, fehlt bei Anstalten und Stiftungen ein ,,personaler Kern* tiberdies
weitgehend. Siehe KirsTE, Verlust, S. 26; siche dazu auch DREIER, S. 331 ff.

1046 Siehe KNIEPER, S. 61; dazu auch Cropra/WHITE, S. 158, ERBEL, S. 1254, LEIMBA-
CHER, Rechte, S. 75 ff. und MipGLEY, S. 53.

1047 Siehe dazu auch KirsTg, Verlust, S. 35: ,,In den allgemeinen Begriff [der Rechts-
person, Anm. d. Verf.] werden Merkmale wie Freiheit, Verantwortungs-, Wil-
lensfahigkeit und Selbstzwecklichkeit gelegt*.

215

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

wicklung vorbeigeht.!948 Dass die naturrechtliche Konzeption der Rechts-
person auf die natiirliche Person zugeschnitten ist, stellt auch KirsTE fest:
Als ,zentrales Problem von Versuchen, den allgemeinen Begriff der
Rechtsperson am Leitbild des Menschen als eines rationalen Wesens zu
konstruieren®, identifiziert er jenes, ,,dass ein so anspruchsvoller Begriff
der Rechtsperson nicht der Oberbegriff fiir die natiirliche und die juristi-
sche Person sein kann. [...] So attraktiv solche Versuche in ihrem Huma-
nismus sind, so ist der Ausgangspunkt fiir die Konstruktion jedoch so an-
spruchsvoll gewihlt, dass er kaum auf die Zweckgebilde der juristischen
Personen tibertragen werden kann.“194 Der Begriff der Rechtsperson miis-
se daher so weit von jenem der natiirlichen Person abstrahiert werden,
dass er {ibertragbar wird.1050

Der Gleichsetzung von ,,Mensch* und ,,PersonN“ kénnte nach dem Ge-
sagten — unter Ausblendung der Speziesismus-Problematik — hochstens in
Bezug auf die natiirliche Person, nicht aber auf die Rechtsperson schlecht-
hin zugestimmt werden. Damit bricht aber auch das Menschsein als not-
wendige Voraussetzung flir den allgemeinen Begriff der Rechtsperson
weg, sodass der Umstand, dass Tiere keine Menschen sind, fiir sich ge-
nommen nicht gegen die Mdglichkeit einer tierlichen Rechtspersonlichkeit
spricht.

2.2.5. Zwischenergebnis

Die Untersuchung der naturrechtlichen Personenkonzeption im Hinblick
auf ihre Implikationen fiir die Frage nach einer tierlichen Rechtsperson-
lichkeit hat einige Ergebnisse ans Licht gefordert, die sowohl fiir die vor-
liegende Fragestellung als auch fiir eine ,,Rechtstheorie der Rechtsperson*
im Allgemeinen Relevanz aufweisen. Zundchst wurde festgestellt, dass
der naturrechtliche Personenbegriff in seiner derzeit vorherrschenden Fas-
sung nicht auf Tiere anwendbar ist (,,Lehre von der exklusiven menschli-

1048 Siehe KNIEPER, S. 59 und 61; auch ALTWICKER, S. 235, weist auf das Problem hin,
Theorie und Praxis zu vereinen, also den mit metaphysischen Gehalten aufgela-
denen Personenbegriff, ,,der so recht nur auf natiirliche Personen® passt, mit der
komplexen rechtlichen Wirklichkeit, welche die Rechtssubjektivitét nichtnatiir-
licher, nichtmenschlicher Personenmehrheiten kennt, in Einklang zu bringen.

1049 KirstE, Verlust, S. 34 f.

1050 Siehe KirstE, Verlust, S. 35.

216

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

chen Rechtspersonlichkeit und Rechtsfahigkeit®). Diese negative Beurtei-
lung der Moglichkeit einer tierlichen Rechtssubjektivitdt wurde allerdings
im Rahmen einer Untersuchung der zugrunde liegenden Begriindung wi-
derlegt, sodass die Ausgangsfrage, ob Tiere Rechtspersonen sein konnen,
ausserhalb des naturrechtlichen Rahmens weiterhin offen bleiben muss.

(a) Rechtsperson als normativer Personenbegriff

Als Zwischenergebnis ist festzuhalten, dass der Begriff der Rechtsperson
als normatives Personenkonzept weder auf der Vernunftfdhigkeit noch auf
dem Menschsein seiner Subjekte notwendig griindet. Der Nachweis eines
zwingenden Konnexes zwischen der Rechtsperson und metaphysischer
Personalitdt gelingt nicht — ,,Rechtsperson® ist eine praskriptive, nicht de-
skriptive Kategorie. Im Grenzbereich des Rechtspersonenbegriffs erweist
sich die naturrechtliche Doktrin der exklusiven menschlichen Rechtsper-
sonlichkeit als schwierig begriindbar und inkonsistent. Was von der unter-
suchten Formel ,,Mensch = Person® = PersonN = Rechte* iibrig bleibt,
nachdem weder Vernunftfahigkeit noch Menschsein als zwingende Vor-
aussetzungen fiir Rechtspersonlichkeit bestitigt werden konnten, ist ledig-
lich die tautologische Feststellung, dass ,,PersonN = Rechte“.!105! Wer aber
Rechtsperson (PersonN) sein kann, bleibt vorerst unbestimmt — der Hin-
weis, dass Tiere keine Menschen oder PersonenP (vernunftfdhig) sind, lie-
fert allerdings keinen hinldnglichen Ausschlussgrund gegen die Moglich-
keit einer tierlichen Rechtspersonlichkeit.

(b) Notwendigkeit der konzeptionellen Trennung von rechtlichem und
philosophischem Personenbegriff

Die Prézisierung des Begriffs der Rechtsperson als normativen Personen-
begriff akzentuiert ferner die Notwendigkeit einer Losldsung des Rechts-
begriffs der Person von seinem philosophischen Pendant.!952 Wie ein-
gangs im Rahmen einer Disambiguierung des Personenbegriffs aufgezeigt

1051 Dies ist insofern tautologisch, als sich die Feststellung, dass nur Personen™

Rechte haben konnen, bereits aus der Definition von Person™ selbst ergibt.
Siehe Sapontzis, Morals, S. 70.
1052 Vgl. auch Raspg, S. 282.

217

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

wurde, wurzelt die Verflechtung von philosophischem und rechtlichem
Personenbegriff massgeblich in dem der naturrechtlichen Personenkon-
zeption immanenten Rekurs auf eine vorgelagerte, vom Recht lediglich
,vorgefundene* metaphysische Person.!953 Der naturrechtliche Personen-
begriff basiert grundlegend auf der Annahme, dass die Rechtspersonen-
qualitdt im Wesen des Menschen zu lokalisieren ist und sich aus einer es-
senziellen Eigenschaft dessen herleitet. Dabei stolpert er {iber das bereits
hinreichend behandelte empirische Problem, dass eine solche essenzielle,
universell und exklusiv menschliche Eigenschaft zu identifizieren nicht
gelingt, sowie iiber das Folgeproblem der (fehlenden) moralischen Erheb-
lichkeit: Eine solche Eigenschaft miisste auch fihig sein, eine Begriin-
dungsfunktion fiir die normative Sonderstellung als Person wahrzuneh-
men.

Wie sich im Laufe der Untersuchung herauskristallisiert hat, bedingt
der Begriff der Rechtsperson allerdings nicht notwendigerweise ein sol-
ches ,,deskriptives Personsein“ im Sinne einer menschlichen Vernunftna-
tur. Mit der Bestimmung des Begriffs der Rechtsperson als normativen
Personenbegriff und der damit verbundenen Ablosung von einer deskripti-
ven, metaphysischen Personalitit schwindet zugleich das Bindeglied zwi-
schen rechtlichem und philosophischem Personenbegriff.!%3* Hiermit ist
auch das Verhiltnis zwischen metaphysischer Person und Rechtsperson
geklart: Es liegt keine notwendige Kongruenz vor, sodass der rechtliche
Personenbegriff konzeptionell vom philosophischen zu trennen ist. Dem
Personenbegriff kommt im Recht eine eigenstindige Bedeutung zu,'9>>
wobei diese Abgrenzung aus Griinden der sprachlichen Klarheit auch in
der terminologischen Unterscheidung von ,,Person* und ,,Rechtsperson®
zum Ausdruck kommen sollte.1056

1053 Siehe dazu vorne D.1.2.2.2.(a).

1054 Wihrend ,,Person® im philosophischen Kontext oftmals deskriptiv verwendet
wird, dient ,,Rechtsperson® in einer normativen Funktion zur Kennzeichnung ei-
nes besonderen moralischen Status. Zwar kann auch der normative Begriff der
Rechtsperson auf die deskriptiven Begriindungskriterien der Person verweisen,
was allerdings nicht den Charakter der Rechtsperson als normativen Personen-
konzepts dndert. Vgl. QUANTE, S. 85.

1055 Vgl. DEwey, S. 139.

1056 Die Differenzierung von Person und Rechtsperson dient (auch) der terminologi-
schen Unterscheidung von deskriptiver und praskriptiver Verwendung des Per-
sonenbegriffs. Siche QUANTE, S. 84 f.

218

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

(c) Krise des naturrechtlichen Personenbegriffs?

Aufgrund der zunehmend in die Personendebatte einsickernden Erkenntnis
des Wegbruchs der als selbstverstindlich geglaubten Grundlagen des ver-
nunftrechtlichen Personenbegriffs wird zuweilen eine ,,Krise des Perso-
nenbegriffs* konstatiert.1957 Die Rede von einer ,,Krise® bezieht sich auf
die von der naturrechtlichen Personenkonzeption iibermittelte Identitétsbe-
hauptung von Mensch und (Rechts-)Person (Aquivalenz-Doktrin), welche
von vielfiltigen, insbesondere bioethischen Ansétzen als ,,speziesistisches
Vorurteil* zuriickgewiesen wird.!98 In diesem Zusammenhang ist noch-
mal vor Augen zu fiihren, dass im Bereich des deskriptiven Personenbe-
griffs eine Trennung von Menschsein als gattungsbegrifflicher Zuordnung
und Personsein als spezifischer Qualitit eines Individuums vorgenommen
wird.10% Die dort privalente ,,Nichtiquivalenz-Doktrin® insistiert auf der
begrifflichen Unterscheidung zwischen ,,Mensch* und ,,Person sowie de-
ren fehlenden Koextensionalitdt und damit der Konsequenz, dass nicht alle
Menschen Personen (und womdglich nicht alle Personen Menschen)
sind.!9%0 Die Ursache der ,Krise“ des naturrechtlichen Personenbegriffs
liegt folglich in dem Umstand begriindet, dass er den Personenbegriff zu-
néchst in seiner deskriptiven Bedeutung abruft und dadurch auch die den
Begriff der deskriptiven Personalitit begleitende Anzweiflung der Identi-
tdt von Mensch und Person ererbt.!%! Die in jenem Kontext legitimerwei-
se aufgeworfene Frage ,,Sind alle Menschen Personen?* springt damit auf
den naturrechtlichen Personenbegriff tiber und muss im vernunftrechtli-
chen Begriindungskontext durchaus gestellt werden.!992 Dass manche
Menschen im metaphysischen Sinne keine Personen sind, erweist sich
freilich nur dann als normativ relevant und stossend, wenn Rechtsperson-
lichkeit an die Bedingung der deskriptiven Personalitidt gekniipft wird.
Dies unterstreicht wieder die Wichtigkeit, Rechtspersonlichkeit als ein

1057 Siehe nur Lur, S. 321 und Sturma, Philosophie der Person, S. 14.

1058 Siehe SturMA, Philosophie der Person, S. 15; die Synonymie von ,,Mensch* und
Person® geht nicht auf, sofern ,,Person” tatséchlich — wie in der vernunftrechtli-
chen Begriindung vorgegeben — anhand spezifischer Eigenschaften (Vernunftfa-
higkeit) und nicht speziesistisch (Menschsein) begriindet werden soll.

1059 Siehe vorne D.1.2.2.2.(b)(ii); siche auch Lur, S. 321 f.

1060 Siehe zur Nichtdquivalenz-Doktrin BirRNBACHER, Dilemma, S. 10 und HOFLING,
S. 365.

1061 Vgl. QuANTE, S. 85.

1062 Siehe Damm, S. 872; auch HOFLING, S. 364.

219

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

vom philosophisch-metaphysischen losgeldstes, normatives Personenkon-
zept zu verstehen.

Die vorliegend aufgedeckten Inkonsistenzen des auf deskriptive Perso-
nalitét rekurrierenden naturrechtlichen Personenbegriffs zeichnen ein Bild,
das tatsédchlich als ,,Krise™ gedeutet werden konnte. Gleichwohl sollte der
naturrechtliche Personenbegriff nicht leichtfertig aufgegeben werden. Auf-
grund seiner, neben der vernunftrechtlichen ebenso konstitutiven, men-
schenrechtlichen Komponente wirft die Annahme eines Zusammenbruchs
der naturrechtlichen Doktrin erhebliche, ernst zu nehmende Bedenken be-
ziiglich der fortwéhrenden Gewéhrleistung des allgemeinen Personensta-
tus und der universalisierten Rechte des Menschen auf.!%%3 Ob die ver-
nunftrechtlich-menschenrechtliche Begriindung der Rechtspersonlichkeit
des Menschen zutreffend, haltbar und wiinschenswert ist, oder ob die na-
turrechtliche Personenkonzeption im Allgemeinen {iberdacht werden
miisste, ist nicht Gegenstand der vorliegenden Untersuchung und kann
deshalb dahinstehen.!%%* Fiir die hier interessierenden Zwecke gilt jeden-
falls, dass sie nicht auf den Begriff der Rechtspersonlichkeit schlechthin
verallgemeinert werden kann'%05 und eine allein darauf gestiitzte Absage
an die Moglichkeit einer tierlichen Rechtssubjektivitdt daher nicht schliis-
sig wiire. Wenn auch an der Aquivalenz-Doktrin im Sinne einer exklusi-
ven menschlichen Rechtspersonlichkeit nicht festgehalten werden kann,
sollte sie m.E. indes nicht der bereits erwdhnten Nichtidquivalenz-Doktrin
weichen. Stattdessen soll hier als Zwischenergebnis — unter Affirmation
des menschenrechtlichen Anspruchs auf Rechtspersonlichkeit — der Vor-
schlag einer ,.erweiterten Aquivalenz-Doktrin® formuliert werden: Alle,
aber nicht notwendigerweise nur Menschen sind Rechtspersonen. Denn
die Allgemeinheit der menschlichen Rechtspersonlichkeit kann (und
muss) durchaus als unhintergehbare Errungenschaft gewiirdigt werden,

1063 Siehe Damwm, S. 872.

1064 Angezeigt wire in jedem Fall eine Verfeinerung der naturrechtlichen Begriin-
dungstheorien, um den inneren Widerspruch zwischen vernunftrechtlicher Be-
grindung und menschenrechtlich-egalitirer Ausgestaltung befriedigend aufzu-
16sen.

1065 Auch hinsichtlich der juristischen Person musste die Aquivalenz-Doktrin ,,ge-
waltige konstruktive Verrenkungen® unternehmen, ,,um nicht vollstindig den
Anschluss an die das Zivilrecht prigende und herausfordernde gesellschaftliche
Realitdt zu verpassen.* KNIEPER, S. 61.

220

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

ohne dadurch aber logisch zwingend den Anspruch auf Exklusivitit gel-
tend machen zu kénnen. 1006

2.3. Der rechtstechnische Personenbegrift in der rechtspositivistischen
Konzeption der Rechtsperson

An das von der naturrechtlichen Doktrin iibrig bleibende Formelfragment
,PersonN = Rechte ldsst sich ein rechtspositivistisches Verstindnis von
Rechtspersonlichkeit nahtlos anschliessen. Denn der rechtspositivistische
Personenbegriff besagt — wie im Rahmen der Nachzeichnung der Begriffs-
geschichte bereits andeutungsweise skizziert wurde!%7 — im Ergebnis ge-
nau dies: Rechtsperson ist, wer Rechte (und Pflichten) hat.198 Im Rechts-
positivismus wendet sich der Begriff der Rechtsperson von metaphysisch-
moralischen Beziigen ab'%%? und wird dessen rechtstechnische Funktion
als Ankniipfungspunkt fiir Rechte und Pflichten in den Vordergrund ge-
stellt.1970 Das subjektive Recht — ein iiberwiegend rechtstechnischer Be-
griff — wird zum zentralen Begriff, als dessen Tréger die Rechtsperson
fungiert, oder anders gewendet: ,,Die Rechtsperson wird zum ,Rechtssub-
jekt® reduziert, das am Ende lediglich dafiir da ist, dass Rechte und Pflich-
ten an ihn angekniipft werden.“!97! Im Folgenden soll die rechtspositivisti-
sche Personenkonzeption eingehender betrachtet und im Hinblick auf die
Frage untersucht werden, ob sich Tiere als mdgliche Rechtssubjekte in
dieses theoretische Geriist einpassen lassen.

1066 Siehe vorne D.1.2.2.4.

1067 Siehe vorne D.1.2.1.3.(a).

1068 Rechtspersonlichkeit wird damit mittels der faktischen Verleihung von subjekti-
ven Rechten durch die positive Rechtsordnung bestimmt. Siehe KRENBERGER,
S. 118.

1069 Das ,,Verschwinden des Personenbegriffs der Tradition” im Rechtspositivismus
zugunsten eines Personenbegriffs ,,ohne Metaphysik® zeichnet ALTWICKER,
S. 225 ff., tiberzeugend nach. Er stellt einen im Rechtspositivismus angelegten
Bedeutungsverlust des referentiellen, d.h. auf eine physisch-moralische Entitét
verweisenden Personenbegriffs fest.

1070 Siehe HATTENHAUER, Person, S.407; auch Kirste, Maske, S.352, Lur, S.320
und RITTNER, S.334; vgl. auch Gray, S. 19: ,In books of the Law, as in other
books, and in common speech, ,person‘ is often used as meaning a human be-
ing, but the technical legal meaning of a ,person‘ is a subject of legal rights and
duties.* (Hervorh. d. Verf.); vgl. ferner NAFFINE, S. 350 ff.

1071 RITTNER, S. 335.

221

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

2.3.1. Rechtspersonlichkeit als rechtstechnische Konstruktion

In der rechtspositivistischen Auffassung ist die Rechtsperson nach KEeL-
SENs massgebenden Ausfiihrungen ,,ein Komplex von Rechtspflichten und
subjektiven Rechten, deren Einheit im Begriff der Person figiirlich zum
Ausdruck kommt. Die Person ist nur die Personifikation dieser Ein-
heit.“1072 Rechtsperson ist demzufolge eine figurative Bezeichnung fiir ein
Biindel von Rechtsbeziehungen, fiir die personifizierte Einheit der ein und
dieselbe Entitdt berechtigenden und verpflichtenden Rechtsnormen.!073
Gemiss KEeLSEN ist Rechtspersonlichkeit ferner keine natiirliche Realitét,
»sondern eine juristische, von der Rechtswissenschaft geschaffene Kon-
struktion, ein Hilfsbegriff in der Darstellung rechtlich relevanter Tatbe-
stdnde.“1974 Rechtspersonlichkeit ist damit nicht etwas ausserrechtlich
Existierendes, ,kein der Rechtsordnung vorausliegendes Geschopf*,1073
sondern Produkt der Normenordnung des Rechts — sie ist das ,,Ergebnis ei-
nes Personifikationsakts der Rechtsordnung®.1976¢ Welchen Entititen Rech-
te, Pflichten oder Kompetenzen!977 zugeordnet werden, wem mit anderen
Worten die Rolle als Rechtsperson'®’® zukommt, wird normativ defi-

1072 KELsEN, Reine Rechtslehre, S. 177; ,,.Die Person als ,Trager* von Rechtspflichten
und subjektiven Rechten ist nicht etwas von den Rechtspflichten und subjekti-
ven Rechten Verschiedenes, als deren Triager die Person dargestellt wird [...].
Die physische oder juristische Person, die Rechtspflichten und subjektive Rech-
te — als deren Triger — ,hat‘, ist diese Rechtspflichten und subjektiven Rechte®,
ebd.

1073 Siehe KEeLseN, Reine Rechtslehre, S. 178.

1074 KEeLseNn, Reine Rechtslehre, S. 178 (Hervorh. d. Verf.).

1075 ALTWICKER, S. 238.

1076 RapBrucH, Rechtsphilosophie, S. 128; siehe auch Kirste, Maske, S.352f. und
LEnmANN, S. 235.

1077 WEINBERGER, S. 329, weist darauf hin, dass ein weiterer wesentlicher Aspekt von
Rechtspersonlichkeit die (direkte oder indirekte) Setzung von rechtlich relevan-
ten Handlungen ist — die rechtliche Relevanz des Handelns wiederum ist immer
normativ bestimmt.

1078 Der in diesem Zusammenhang wieder auftauchende Ausdruck der ,,Rolle ist
insofern interessant, als diese Charakterisierung der Rechtspersonlichkeit an die
urspriingliche Bedeutung des Begriffs ,,persona“ anschliesst. Als ,,Maske® be-
zeichnete er nicht den rationalen Menschen, sondern die Rolle, Figur oder Funk-
tion des Menschen auf der Theaterbiihne oder, im weiteren Sinne, der Biihne des
gesellschaftlichen Lebens. Im Rechtspositivismus tritt diese Bedeutungsdimen-
sion nun wieder in Erscheinung: ,,Person ist eine Rollenzuweisung der Rechts-
ordnung, die bestimmt, wer im gesellschaftlichen bzw. rechtlichen ,, Theater

222

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

niert.107% Mit der theoretischen Fassung der Rechtspersonlichkeit als
Schopfung des Rechts einhergehend wird auch die Definitionsmacht bzw.
die schopferische Freiheit der positiven Rechtsordnung betont. Diese legt
selbst fest, welche Entitéten Personen und damit ihre Subjekte sind: ,,Per-
son im Rechtssinn ist stets ein Rechtsbegriff; die Rechtsordnung und da-
mit der Gesetzgeber bestimmen, wer Person-Qualitit [...] hat“.1980 [n die-
ser Sichtweise ldsst sich Rechtssubjektivitit als juristisches Konstrukt
demnach fast beliebig positivrechtlich bestimmen!%8! und ist der Gesetz-
geber grundsitzlich frei in seiner Entscheidung, wer Rechtssubjekt sein
soll — die Beweggriinde dafiir konnen sowohl moralischer als auch funk-
tioneller Natur sein.1082

2.3.2. Rechtspersonlichkeit der juristischen Person

Einleuchtend scheint ein solches Verstindnis der Rechtsperson als rechtli-
cher Konstruktion zunéchst hinsichtlich der juristischen Person, bei deren
Rechtspersonlichkeit es sich um eine ,,positivrechtliche Schopfung®™ han-
delt.1083 So konnen ein Vermogen (Stiftung) oder ein Staat, d.h. abstrakte,
kiinstliche Entitdten, zu Rechtspersonen und damit zum Zuordnungspunkt
fiir Rechte und Pflichten erklart werden.!0%% Gemdss der Fiktionstheorie
ist die juristische Person — ungleich dem Menschen — allerdings kein na-
tiirliches, sondern ein von der positiven Rechtsordnung aus einem prakti-
schen Bediirfnis heraus geschaffenes, kiinstliches Rechtssubjekt, das inso-
fern als blosse Fiktion und Abstraktion zu verstehen ist.!%5 Demgegen-

eine (und welche) Rolle spielt und beachtenswert ist. Siehe dazu MIDGLEY,
S.54f1.

1079 Siehe WEINBERGER, S. 329.

1080 BIGLER-EGGENBERGER/FANKHAUSER, Vor Art. 11-21, Rn.2; siehe auch KIRrSTE,
Verlust, S. 26, LEaMANN, S. 228 und WEINBERGER, S. 326.

1081 Siehe KNIEPER, S. 61.

1082 Siehe Kirste, Maske, S.354; vgl. auch ForsTMOSER/VOGT, S. 179 und LEMBA-
CHER/SALADIN, S. 18.

1083 Siehe LEIMBACHER, Rechte, S. 63.

1084 Vgl. LEIMBACHER, Rechte, S. 76.

1085 Siehe HAUSHEER, S.306. ,,Im Unterschied zum Menschen, dessen vorgegebene
Existenz (bloss) rechtlich erfasst wird, wird allerdings die juristische Person
durch die Rechtsordnung als Rechtssubjekt erst geschaffen®, ebd., S. 10; fiir voN
Savigny, einem der Hauptvertreter der Fiktionstheorie, féllt der Begriff der
Rechtsfahigkeit mit dem einzelnen Menschen zusammen, wird aber ausgedehnt

223

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

iiber betont die Realitits- bzw. Organtheorie, dass juristische Personen
nicht lediglich gedankliche Konstrukte sind, sondern reale Substrate haben
— sie sind als soziale Organismen Wirklichkeit.108¢ Juristische Personen
sind jedenfalls ,,juristische Konstrukte mit eigener Rechtspersonlichkeit®,
die aus funktionellen Griinden personifiziert werden.1%87 Juristische Perso-
nen gelten als ,,Zweckgeschopfe des Rechts*,1988 in deren von der Rechts-
ordnung als anerkennenswert erachteten Zweck der tragende Grund fiir
diese funktionelle Personifizierung zu sehen ist.!089

Die rechtspositivistische Auffassung von Rechtspersonlichkeit provo-
ziert beziiglich der juristischen Person kaum Widerspruch; im Gegenteil
erscheint sie in diesem Zusammenhang, wo kein naturrechtliches Prinzip
eine Rechtsfihigkeit suggeriert, als einschldgige Theorie zur Erkldrung
des Umstands, dass deren Rechtspersonlichkeit einzig auf positivrechtli-
cher Zuweisung beruht.1090

2.3.3. Rechtspersonlichkeit der natiirlichen Person

(a) Notwendigkeit der positivrechtlichen Zuerkennung von
Rechtspersonlichkeit

Problematischer stellt sich die rechtspositivistische Konzeptualisierung
von Rechtspersonlichkeit hinsichtlich der natiirlichen Person dar. Wahrend
die (naturrechtlich fundierte) Fiktionstheorie auf der ,,natiirlichen* Rechts-
fahigkeit des Menschen insistiert, da nur dieser als biologisches und sittli-

auf ,kiinstliche, durch blosse Fiction angenommene Subjecte. Ein solches Sub-
ject nennen wir eine juristische Person, d.h. eine Person welche bloss zu juristi-
schen Zwecken angenommen wird.” voN SaviGNy, System (Band 2), S. 236.

1086 Siche HAUSHEER, S.306; juristische Personen weisen eine vorrechtliche Natur
von empirischer Qualitit auf. Siche Damm, S. 866; vorliegend ist der Theorie-
streit zwischen Fiktions- und Realitédtstheorie nicht weiter von Bedeutung, da
dariiber, dass juristischen Personen vom positiven Recht verlichene Rechtsfa-
higkeit zukommt, nach jedweder Ansicht Einigkeit besteht. Vgl. dazu BypLIN-
sKki, S. 354 ff.

1087 JakoB, Vor Art. 52-59, Rn. 1; zur Funktionalitit der Zuweisung von Rechtsper-
sonlichkeit an juristische Personen siche auch TEUBNER, S. 7 f.

1088 HILLGRUBER, S. 978.

1089 Siehe HucGueNIN/RErTze, Vor Art.52-59, Rn. 3; auch Jakos, Vor Art.52-59,
Rn. 1.

1090 Vgl. Damwm, S. 863; auch LEnmaNN, S. 229 und LEIMBACHER, Rechte, S. 76.

224

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

ches Wesen Rechtsperson ist (und die juristische Person daher eigentlich
keine ,,echte* Person sein kann),'9! bricht das rechtstechnische Personen-
verstindnis schlechterdings mit der Idee einer natiirlichen, dem Recht vor-
gelagerten Rechtspersonlichkeit. So wird geméss KELSEN bei der Kontras-
tierung von natiirlicher Person als physischer, menschlicher Person und ju-
ristischer Person als kiinstlicher, konstruierter, nicht realer Person tiberse-
hen, ,,dass auch die sogenannte physische Person eine kiinstliche Kon-
struktion der Rechtswissenschaft ist, dass auch sie nur eine ,juristische*
Person ist“.1992 Insoweit auch die physische Person nicht ein Mensch, son-
dern personifizierte Einheit der im gleichen Menschen zusammenlaufen-
den Berechtigungen und Verpflichtungen ist, ,,ist die sogenannte physische
Person eine juristische Person“.19%3 Auch RapsrucH bekriftigt die fiktive,
kiinstliche Natur sowohl der juristischen als auch der natiirlichen Person:
»Alle Personen, die physischen wie die juristischen, sind Geschopfe der
Rechtsordnung. Auch die physischen Personen sind im strengsten Sinne
Jjuristische Personen‘.“19%4 Rechtsfidhigkeit wohnt dem Menschen dem-
nach nicht inne, sondern wird ihm erst von der Rechtsordnung beigelegt:
,,Niemand ist Person von Natur oder von Geburt“.195 Rechtsfahigkeit ist
damit keine natiirliche (naturgegebene), sondern rechtliche (vom Recht
verliehene) Eigenschaft.!0% Dieser Ansicht folgend tiuscht der ,,natur-
rechtliche Glanz*“ also dariiber hinweg, dass nicht nur die Rechtsperson-
lichkeit der juristischen Person, sondern entgegen der naturrechtlichen In-
tuition auch jene des Menschen eine rechtliche Konstruktion ist und letzt-
lich der Zuerkennung durch die Rechtsordnung bedarf.!097

1091 Siehe BypLinski, S. 354, HAUSHEER, S. 306 und KNIEPER, S. 62.

1092 KEeLseN, Reine Rechtslehre, 176.

1093 KELSEN, Reine Rechtslehre, 178.

1094 RabpBrucH, Rechtsphilosophie, S. 128; zu diesem Schluss kommt auch JELLINEK,
S. 28: ,,Es gibt daher keine natiirliche, sondern nur juristische Personlichkeit*.

1095 RabpBrucH, Rechtsphilosophie, S. 128.

1096 Siehe JELLINEK, S.28; ,,Rechtsfdhigkeit ist Eigenschaft unter dem Recht, nicht
nach der Natur®, LEHMANN, S. 229; vgl. auch VIscHER, S. 287.

1097 ,,Die Rechtsperson — und zwar die natiirliche wie auch die juristische Person —
ist [...] eine durch die Zuweisung von Rechten konstruierte Person“. KIRSTE,
Maske, S. 352; vgl. auch LEumaNN, S. 227 und LEIMBACHER, Rechte, S. 63.

225

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

(b) Rechtspositivistische Personenkonzeption und naturrechtlicher
Anspruch auf Rechtspersonlichkeit

Die Entzauberung der natiirlichen Person im Rechtspositivismus — von der
metaphysischen Person mit Dignitdt zur rechtlichen Konstruktion nicht
ungleich der juristischen Person — stdsst indes auf erhebliche Bedenken
und Kritik. Im Lichte der von der rechtspositivistischen Auffassung statu-
ierten (faktischen) Definitionsmacht der Rechtsordnung wird die Frage,
wer Rechtsperson sein kann, weitgehend ersetzt durch die Frage, wen die
Rechtsordnung zur Rechtsperson machen sol/l. Diesen ,,wertungsfreien
Gesetzespositivismus“198  kritisiert Scamipt als ,,Schonwetter-Philoso-
phie* und betont mit Verweis auf die nationalsozialistischen Auswiichse
die Gefahren eines rein positivistischen Verstindnisses von Rechtsfahig-
keit.109 Tatsichlich liegen diese auf der Hand: Wenn die Rechtsordnung
nach Belieben ihre Subjekte definieren kann, besteht aufgrund dieses Will-
kiirmoments sowohl die Moglichkeit einer Ausdehnung als auch einer Ein-
schrinkung des Kreises der Rechtspersonen.!!% Dass die Gefahren einer
willkiirlichen Definitionsmacht der Rechtsordnung iiber den Begrift der
Rechtsperson nicht bloss abstrakt, sondern konkret sind, hat die national-
sozialistische Rechtsdoktrin noch in der jliingeren Geschichte der mensch-
lichen Rechtsfahigkeit bewiesen.!!%! Dies untermauert die praktische Not-
wendigkeit einer ,,naturrechtlichen” bzw. iiberpositiven Fundierung der
Rechtspersonlichkeit des Menschen. Denn die Idee einer rein positivrecht-
lich bestimmten Rechtsfahigkeit konfligiert augenscheinlich mit dem
Recht des Menschen auf Rechtspersonlichkeit, das als ungeachtet vom
»Spruch der Rechtsordnung® bestehend gedacht wird. 102

Zur Versohnung dieser widerstreitenden Konzeptionen drdngt sich zu-
néchst eine prizisierende Unterscheidung zwischen ,,deskriptiver Rechts-
fahigkeit, wie sie von der Rechtsordnung faktisch entweder verliehen wird
oder nicht, und ,,normativem* Anspruch auf Rechtsfihigkeit auf, demzu-
folge unter Zugrundelegung eines ethischen Massstabs zumindest jeder
Mensch als Rechtsperson anerkannt und dies auch in der positiven Rechts-

1098 BVerfGE 23, 98 (106).

1099 Siehe Scumipt, S. 71 ff.; vgl. auch DersHOwITZ, S. 39 ff.

1100 Siehe ScumipT, S. 41.

1101 Siehe vorne D.1.2.1.3.(a) und D.1.2.1.3.(b)(i).

1102 Siehe HATTENHAUER, Mensch, S. 66; auch KirsTE, Verlust, S. 26 und 39.

226

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

ordnung umgesetzt werden sollte.!'9 Die unausweichliche Moglichkeit ei-
nes Auseinanderklaffens von Ist- und Soll-Zustand bringt JELLINEK auf den
Punkt: ,,Es ist eine als Produkt jahrtausendelanger Entwicklung erkannte
sittliche Forderung, den Menschen schlechthin als Rechtssubjekt anzuer-
kennen, aber die Geschichte hat die traurige Lehre geliefert, dass eine
Rechtsordnung mdglich ist, welche diese Forderung nicht verwirk-
licht“.1104 Gerade weil die Rechtsordnung zumindest eine De-facto-Macht
hat, ihre Rechtssubjekte selbst zu definieren, miissen Bestimmungen zur
Rechtsfahigkeit besonders wachsam {iberpriift und zu einem gewissen
Grad einem ausserrechtlichen Wert- und Gerechtigkeitsmassstab unterge-
ordnet werden.!1% Es scheint daher notwendig, die unter rechtspositivisti-

1103 Vgl. LEnmann, S. 228; auch LEiMBACHER, Rechte, S. 61.

1104 JeLLINEK, S. 28.

1105 So etwa Kirste, Verlust, S. 26: ,,Es ist eine Entscheidung des positiven Rechts
selbst, wem es Rechtspersonlichkeit zumessen will [...]. Dabei untersteht es
ethisch-normativen Anforderungen.*; vgl. hierzu auch Lenmann, S.229; in-
struktiv ist in dieser Hinsicht die radbruchsche Formel als Orientierungshilfe fiir
einen angemessenen Ausgleich zwischen Rechtssicherheit (positives Recht) und
materieller Gerechtigkeit (liberpositiver Massstab). ,,Der Konflikt zwischen der
Gerechtigkeit und der Rechtssicherheit diirfte dahin zu 16sen sein, dass das posi-
tive, durch Satzung und Macht gesicherte Recht auch dann den Vorrang hat,
wenn es inhaltlich ungerecht und unzweckmassig ist, es sei denn, dass der Wi-
derspruch des positiven Gesetzes zur Gerechtigkeit ein so unertragliches Mass
erreicht, dass das Gesetz als ,unrichtiges Recht* der Gerechtigkeit zu weichen
hat. [...] wo Gerechtigkeit nicht einmal erstrebt wird, wo die Gleichheit, die den
Kern der Gerechtigkeit ausmacht, bei der Setzung positiven Rechts bewusst ver-
leugnet wurde, da ist das Gesetz nicht etwa nur ,unrichtiges Recht, vielmehr
entbehrt es iiberhaupt der Rechtsnatur. Denn man kann Recht, auch positives
Recht, gar nicht anders definieren denn als eine Ordnung und Satzung, die
ihrem Sinn nach bestimmt ist, der Gerechtigkeit zu dienen.” RapBruUCH, Gesetz-
liches Unrecht, S. 48 f.; das deutsche Bundesverfassungsgericht formulierte sei-
ne Absage an einen rigiden Rechtspositivismus mit folgenden Worten: ,,Recht
und Gerechtigkeit stehen nicht zur Disposition des Gesetzgebers. Die Vorstel-
lung, dass ein ,Verfassunggeber alles nach seinem Willen ordnen kann, wiirde
einen Riickfall in die Geisteshaltung eines wertungsfreien Gesetzespositivismus
bedeuten, wie sie in der juristischen Wissenschaft und Praxis seit ldngerem
iberwunden ist. Gerade die Zeit des nationalsozialistischen Regimes in
Deutschland hat gelehrt, dass auch der Gesetzgeber Unrecht setzen kann® [...].
Daher hat das Bundesverfassungsgericht die Moglichkeit bejaht, nationalsozia-
listischen ,Rechts‘-Vorschriften die Geltung als Recht abzuerkennen, weil sie
fundamentalen Prinzipien der Gerechtigkeit so evident widersprechen, dass der
Richter, der sie anwenden oder ihre Rechtsfolgen anerkennen wollte, Unrecht
statt Recht sprechen wiirde*, BVerfGE 23, 98 (106).

227

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

schem Blickwinkel observierte Definitionsmacht der Rechtsordnung an
iiberpositive Elemente zu binden und soweit zu begrenzen, dass die
Rechtspersonlichkeit des Menschen nicht zur Disposition steht.!1% Men-
schen sind insofern notwendige Rechtssubjekte''%7 — sie sind der Rechts-
ordnung (ungleich der juristischen Person) als Rechtspersonen zwingend
vorgegeben.!108 Dieses Gebot kommt auch in der Darstellung der natiirli-
chen Person als origindrem, geborenem und der juristischen Person als de-
rivativem, gekorenem Rechtssubjekt zum Ausdruck.!1%?

Die rechtspositivistische Konzeptualisierung von und der naturrechtli-
che Anspruch des Menschen auf Rechtspersonlichkeit miissen sich dabei
nicht gegenseitig ausschliessen, sondern greifen vielmehr ineinander
tiber:11% Denn auch wenn die Anerkennung des Menschen als Rechtsper-
son einer rechtlich-ethischen Notwendigkeit entspricht, kann dessen
Rechtsfahigkeit innerhalb der positiven Rechtsordnung nur durch diese
zugewiesen werden.!!!! Mit anderen Worten mag die Zuerkennung von
Rechtsfahigkeit zwar liberpositiv indiziert sein, muss diese aber dennoch —
wie nicht zuletzt die Geschichte der (vorenthaltenen) Rechtsfahigkeit zeigt
— in positives Recht {iberfiihrt werden, um rechtliche Geltung zu entfal-
ten.!12 Wihrend folglich die juristische Person eine aus pragmatischer
Zweckmissigkeit heraus mit Rechtsfahigkeit belichene rechtstechnische
Konstruktion ist, ist zwar auch die natiirliche Person eine solche, indes
aber rechisethisch gebotene Konstruktion.!!13

1106 Vgl. Scamipr, S. 86.

1107 Siehe Scumipr, S. 88.

1108 Siehe Damm, S. 863; auch HAUSHEER, S. 6.

1109 Siehe LEmMBACHER, Rechte, S. 62 f.; auch MULLER A., S. 176.

1110 Gemiss DersHOwITZ, S. 91, braucht es einen pragmatischen Ansatz, der weder
,,on the shadowy metaphysics of natural law nor the empty tautology of legal
positivism® beruht; die Metapher eines Naturrechts dient dabei als hilfreiche
Fiktion fiir das Bediirfnis nach einer externen Quelle zur Sicherung der Men-
schenrechte: ,,Natural law, and all of its variations, are also human inventions,
dressed up by humans as discoveries and revelations to give them greater autho-
rity. They are, ultimately, no more than legal or moral fictions.” Ebd., S. 65.

1111 Siehe LEnMANN, S. 229.

1112 Vgl. LEAMANN, S.229f.

1113 Vgl. BypLinski, S. 366; auch Damm, S. 863 und Kirste, Maske, S. 373 f.

228

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

2.3.4. Moglichkeit einer tierlichen Rechtspersonlichkeit

Zuletzt bleibt die Frage der Mdglichkeit einer tierlichen Rechtspersonlich-
keit zu adressieren. Innerhalb der rechtspositivistischen Konzeption
scheint es nun allerdings schwieriger zu begriinden, warum Tiere nicht
Rechtspersonen sein konnten als umgekehrt, kommt der Rechtsordnung
doch prinzipiell die Freiheit zu, ihre Rechtssubjekte selber zu bestim-
men.!14 Eine tierliche Rechtspersonlichkeit wire geméss vielfach vertre-
tener Ansicht zuldssiger und durchaus moglicher Ausfluss eines iiber den
der positivrechtlichen Disposition entzogenen Bereich der notwendigen
Rechtssubjekte hinaus bestehenden gesetzgeberischen Freiraums hinsicht-
lich zusitzlicher, moglicher Rechtssubjekte.''1> Wenn sogar fiktive Kon-
struktionen bzw. unnatiirliche Entititen wie die juristische Person Rechts-
personen sein konnten, so miisse in Bezug auf Tiere als empfindungsfahi-
ge, natlirlich existierende Wesen erst recht die Moglichkeit bestehen, mit-
tels eines positivrechtlichen Akts Rechtspersonlichkeit zu verleihen.!116
Dieser Erst-recht-Schluss fiir eine tierliche Rechtspersonlichkeit ist frei-
lich nicht zwingend; dennoch spricht aus rechtspositivistischer Sicht je-
denfalls nichts gegen eine tierliche Rechtspersonlichkeit — diese wiirde
sich im Rahmen des konzeptionell Moglichen befinden.!!!”

1114 Vgl. KirsTE, Verlust, S. 26 und 39; die Ausgestaltung der Rechtsordnung als rein
zwischenmenschliche Ordnung ist nicht zwingend vorgegeben. Siehe Forst™o-
SER/VOGT, S. 178; damit wiirde die Frage, ob Tiere Rechtspersonen sein konnen,
tatsdchlich hinfillig und durch die Frage, ob Tiere zu Rechtspersonen gemacht
werden sollen, ersetzt. So kritisch Scamipt, S. 71.

1115 So etwa ALTWICKER, S.241 und 243, ERBEL, S. 1254, ForstMOSER/VOGT, S. 178,
HAMBURGER, S. 242, LEIMBACHER, Rechte, S. 62, Lorz, S.476 und voN LOEPER,
Einfithrung, Rn. 163 f.; kritisch dazu Scumipr, S. 88 ff.; in diesem Sinne vernein-
te das Verwaltungsgericht Hamburg in seinem Robben-Urteil zwar die Rechtsfa-
higkeit von Tieren, dies aber freilich aus rechtspositivistischen Griinden (,,Der
Einfithrung eines ,Eigenrechts® der Tiere hat sich [...] der Gesetzgeber eben ver-
schlossen®) — e contrario hielt es damit aber die Moglichkeit einer positivrecht-
lichen Einrdumung durch den Gesetzgeber de lege ferenda offen. Siehe Be-
schluss des Verwaltungsgerichts Hamburg vom 22.9.1988, 7 VG 2499/88,
E. 3.b.bb; dazu auch BirRnBACHER, Juridische Rechte, S.70 und voN Harsou,
S.588f.

1116 So etwa ERBEL, S. 1254; siche dazu auch Raspg, S. 292.

1117 Siehe BirNBACHER, Juridische Rechte, S.70; auch NArrNE, S.351; vgl. hierzu
auch Kirste, Verlust, S. 39.

229

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Anzumerken ist im Ubrigen, dass nach der hier vertretenen Auffassung
und unter Berilicksichtigung der ethischen Fundierung des Tierschutzrechts
die Verleihung der Rechtspersonlichkeit an das mdgliche Rechtssubjekt
»lier nicht nur nicht im Widerspruch zur notwendigen Rechtsfiahigkeit
des Menschen stiinde, sondern iiberdies nicht reinen Rechtspositivismus,
sondern den positivrechtlichen Ausdruck eines in dhnlicher Weise als
,iiberpositiv* konstruierbaren Anspruchs verkorpern wiirde.!!!8 Eine tier-
liche Rechtspersonlichkeit wiare demnach nicht als rein positivrechtliche,
beliebige Zuerkennung, sondern auch als rechtsethisch angezeigte, positiv-
rechtliche Anerkennung zu betrachten.!119

2.4. Ergebnisse der Analyse des Begriffs der Rechtsperson
2.4.1. Kein eindeutig positives Ergebnis

Im Rahmen der vorangegangenen Analyse wurden zwei entgegengesetzte
Personenkonzeptionen im Hinblick auf deren Anwendbarkeit auf Tiere un-
tersucht: die naturrechtliche, welche in vernunftrechtlich-menschenrechtli-
cher Prigung die besondere geistige und sittliche Qualitdt des Menschen
als Vernunftwesen hypostasiert, und die rechtspositivistische, welche die
Rechtsperson als funktionalistisch-technischen Begriff weitgehend von
metaphysischen Beziigen und realen Entsprechungen loslost und als ab-
strakten Bezugspunkt fiir die Zuordnung von Rechten (und Pflichten) fun-
gieren ldsst. Wihrend ersterer, naturrechtlicher Personenbegriff Tiere als
mogliche Rechtssubjekte konzeptionell ausschliesst, jedoch hinsichtlich
dieses Ausschlusses kaum konsistent zu begriinden ist, muss zweiterer,
rechtspositivistischer Personenbegriff dieser Moglichkeit konzeptionell
weitaus offener gegeniiberstehen. Denn unabhéngig vom Vorliegen oder
Fehlen einer metaphysischen Personalitdt kann das Recht dort beliebigen
Wesen Rechtspersonlichkeit zuerkennen. Entscheidend ist dort nicht eine
bestimmte Qualitit des fraglichen Wesens, sondern der Akt der Zuschrei-
bung.!120 Wird Rechtspersonlichkeit schlechthin als rechtliche Konstrukti-

1118 Siehe Stucki, Reflexionen, S. 153; mit anderer Begriindung auch Raspg, S. 307.

1119 Vgl. auch SITTER, S. 36f.

1120 Siehe voN DER ProrDTEN, Rechtsethik (in: Angewandte Ethik), S. 290; auch ALt
WICKER, S.241: ,Mit der Preisgabe seines referentiellen Charakters verliert die-
ser Begriff [der Personenbegriff, Anm. d. Verf., ...] seine ihm in der Ideenge-

230

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

on frei von metaphysischen Referenzen verstanden, ist diese also ohne
Weiteres auf Tiere anwendbar — freilich ist dies wiederum keine spezifi-
sche Auszeichnung fiir Tiere, liesse sich dieses Ergebnis doch prinzipiell
ebenso auf Pflanzen, Steine und Autos tbertragen.!'?! Problematisch
scheint nun also nicht mehr die konzeptionelle Verengung des naturrechtli-
chen, sondern eher die ausufernde Potenzialitit des rechtspositivistischen
Personenbegriffs. Denn in Abwesenheit von bestimmbaren inhdrenten Ei-
genschaften als Indikator fiir Rechtspersonenqualitidt kann potenziell alles
Rechtsperson sein bzw. dazu gemacht werden, sofern das positive Recht
dies so vorsieht.!122

Zwar konnte bei diesem Stand der Untersuchung die Ausgangsfrage, ob
Tiere Rechtsperson sein kdnnen, bereits bejaht werden. Allerdings wére es
kaum zufriedenstellend, die Moglichkeit einer tierlichen Rechtspersonlich-
keit einzig auf dieser (iiberméssig rechtspositivistischen und daher kri-
tikanfalligen) Grundlage zu bestétigen und die Untersuchung mit diesem
positiven Bescheid fiir beendet zu erkldren. Im Gegenteil soll an dieser
Stelle vorerst nur ein negatives Ergebnis festgehalten werden: Da sich die
Ansicht, dass Tiere keine Rechtspersonen sein konnten, nicht bestétigen
lasst, sprechen zumindest keine zwingenden Einwénde dagegen. Auch
wenn bisher kein zweifelsfrei tiberzeugendes Argument fiir die Annahme,
dass Tiere Rechtspersonen sein konnten, vorgebracht wurde, scheint aus
der Untersuchung immerhin eine begriffliche Offiung durch, insofern die
Moglichkeit einer tierlichen Rechtssubjektivitit nicht mehr deutlich ausge-
schlossen ist. Es wire jedoch unsachgemass, daraus automatisch einen po-
sitiven Umkehrschluss zu ziehen. Vielmehr sollten weitere, handfeste

schichte zugeschriebene Dignitit, wird ,aufladbar® mit neuen Inhalten und 6ft-
net sich letztlich fiir génzlich neue Tréger eines personalen Daseins, wie zum
Beispiel Tiere oder kiinstliche Intelligenz. Als Folge daraus wird aus dem refe-
rentiellen Begriff der Person [...] ein funktionaler Begriff. Die entscheidende
Frage ist nicht mehr, wer Person oder Rechtsperson isz, sondern welchen
menschlichen und nichtmenschlichen Entitdten [...] Personalitit zuzuschreiben
ist.

1121 Eine ,.entpersonalisierte Rechtstheorie® ist nach ALTwICKER, S.243, im Allge-
meinen ,.flexibler und wirkungsoffener”. Durch Funktionalisierung des Perso-
nenbegriffs erweitert sie dessen Verwendungsmoglichkeiten im Recht, etwa fiir
nichtmenschliche Entitéten wie juristische Personen, Tiere oder kiinstliche Intel-
ligenz.

1122 Vgl. zu dieser konzeptuellen Offenheit und substanziellen Inhaltslosigkeit des
rechtspositivistischen, technischen Personenbegriffs insbesondere NAFFINE,
S. 350 ff. und 366 f.; auch ALTwickER, S. 229 ff. und 239 ff.

231

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Griinde ermittelt werden, welche die rechtstheoretische Mdglichkeit einer
tierlichen Rechtspersonlichkeit eindeutiger belegen.

Als Problem erweist sich hierbei allerdings, dass im Verlaufe der Unter-
suchung des rechtlichen Personenbegriffs keine notwendigen inhérenten
Eigenschaften, d.h. keine Anhaltspunkte zum Wesen von Rechtspersonen
eruiert werden konnten und somit kein Vergleichsmassstab zur Uberprii-
fung einer moglichen tierlichen Rechtspersonlichkeit vorliegt. Wenn nicht
einmal bestimmt werden kann, wer oder was eine Rechtsperson isz,!123
kann auch nicht sinnhaft erforscht werden, ob das Tier eine solche sein
kann. Die Frage, ob Tieren Rechtspersonlichkeit und damit Rechtsfahig-
keit zukommen konnte, vom Begriff der Rechtsperson her zu erschliessen,
endet folglich in einer Sackgasse. Sowohl der positivrechtliche als auch
der naturrechtliche und der rechtspositivistische Personenbegrift fiihren
letztlich nicht iiber die inhaltsarme, sinnbildlich in der Gleichung ,,Per-
sonN (Rechtsperson) = Rechte“ dargestellte Aussage hinaus: Nur Rechts-
personen konnen Rechte haben, bzw. die Rechtsperson ist Tragerin von
Rechten (und Pflichten). Diese Feststellung ist freilich wenig aufschluss-
reich, weder hinsichtlich der allgemeinen Frage, wer Rechtsperson sein
kann, noch beziiglich der konkreten Frage, ob Tiere Rechtspersonen sein
kénnen oder nicht. Um aus dieser Sackgasse wegzufiihren, soll im Folgen-
den die Anndherungsweise an die Fragestellung iiberdacht und an die bis-
herigen Erkenntnisse adaptiert werden.

2.4.2. Von der Rechtspersonlichkeit zur Rechtsfahigkeit als
Schliisselbegriff

Die Anpassung der Untersuchungsvorgehensweise schliesst zunédchst an
die Feststellung an, dass nach der Analyse des Begriffs der Rechtsperson
kaum Substanz iibrig bleibt,'124 an der gemessen werden kdnnte, ob Tiere
potenziell Rechtspersonen sein konnen oder nicht. Dies wirft Zweifel da-
ran auf, ob es liberhaupt sinnvoll ist, die Frage einer tierlichen Rechtsper-

1123 Auch Artwicker, S.242 und passim, weist zutreffend darauf hin, dass die
(rechtspositivistische) Rechtstheorie unter Verabschiedung des referentiellen
Personenbegriffs die Frage, was die Rechtsperson ist, letztlich nicht beantworten
kann.

1124 Vgl. zur ,Entleerung® oder ,,Entsubstantialisierung® des formalisierten, rechtli-
chen Personenbegriffs auch ALTWICKER, S. 239.

232

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

sonlichkeit von einem angenommen ,,Wesen* der Rechtsperson her zu er-
griinden. Diese Annahme lag der bisherigen Untersuchung zumindest im-
plizit zugrunde, indem sie davon ausging, aus der Analyse des Begriffs der
Rechtsperson selbst ableiten zu kdnnen, ob Tiere solche sein kdnnen oder
nicht. Ein solcher Ansatz ist insofern deduktiv; er setzt einen generell-ab-
strakten Begriff der Rechtsperson schlechthin und in diesem Sinne die
Existenz eines einheitlichen, fiir alle erfassten Entitdten geltenden Wesens
der Rechtsperson voraus. Dieser ,,Rechtspersonen-Essentialismus® ist vor
dem Hintergrund der (historischen) Pradominanz der naturrechtlichen, re-
ferentiellen Personenkonzeption und innerhalb dieses Rahmenwerks
durchaus sinnhaft erklérbar, wo diese Essenz in der metaphysischen Per-
son vorzufinden ist. Der Versuch, das ,,Wesen* der Rechtsperson aus der
Natur des Menschen zu abstrahieren, stdsst allerdings an die Grenzen der
Generalisierbarkeit.!125 Die Vorstellung, es gibe ,,irgendeine Natur oder
ein Wesen®, das allen Rechtspersonen inhériert, steht vor der kaum zu 16-
senden Aufgabe, ein konstitutives, begriindendes Merkmal zu identifizie-
ren, das sowohl allen menschlichen Individuen (einschliesslich der Neuge-
borenen, Altersschwachen, Delinquenten, womoglich auch des Nasci-
turus) als auch allen juristischen Personen (Staaten, Stiftungen, Aktienge-
sellschaften usw.) gemein ist.!126 Das Bestreben, eine einheitliche persona-
le Essenz bei all diesen vom rechtlichen Personenbegriff umfassten Entité-
ten herauszuarbeiten, resultiert geméss BypLINSkI zuweilen in sonderbaren
Konstruktionen und Verwirrungen, wie etwa jener, dass menschlichen Ver-
banden ,,menschendhnliche reale Existenz und Handlungsfahigkeit mit
den ,Organen‘ gleichsam als aktiven Korperteilen zugeschrieben
wird.1127 Als Gemeinsamkeit der unter dem hochabstrakten Begriff der

1125 ,Eine allgemeine Theorie der Rechtsperson muss sog. natiirliche und juristische
Personen gleichermassen umfassen®. Joun, S. 69; sicherer Ausgangspunkt der
Uberlegungen fiir eine solche einheitliche Theorie der Rechtsperson kann aber
gerade nicht der Mensch, ,,s0 wie er ist”, bilden, wie KirsTE, Verlust, S. 26 f. be-
merkt: ,,Vielmehr stellt die Uberakzentuierung des Menschen bereits ein Prob-
lem bei der angemessenen Erfassung der natiirliche wie juristische Person um-
fassenden Rechtsperson dar®.

1126 Siehe Dewey, S. 144 f.

1127 Byprinski, S.333; auch KirsTe, Verlust, S. 31, verweist auf die ,,Schwierigkeit
umsténdlicher Konstruktionen, in denen das, was fiir den Menschen (der zudem
noch in moralisch anspruchsvoller Weise als verniinftiges und handlungsfahiges
Wesen verstanden wird) konzipiert ist, auf kiinstliche Gebilde iibertragen wer-
den muss®.

233

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Rechtsperson zusammengefassten Entitdten kristallisiert sich letztlich die
ebenso abstrakte Eigenschaft der Rechisfihigkeit heraus.!'28 Ein dariiber
hinaus gehendes, substanzielles generell-abstraktes Wesen der Rechtsper-
son ist indes kaum feststellbar. Rechtspersonlichkeit scheint weniger eine
eigentliche Eigenschaft von einzelnen Subjekten im Sinne eines prédikati-
ven Merkmals, sondern Ergebnis einer normativen Zuschreibung zu
sein.!129 Die Rechtsperson ist mit anderen Worten nicht notwendigerweise
etwas, das vom Recht erkannt wird, sondern das vom Recht in erster Linie
auch normativ konstruiert wird.!!39 Mit der Abkehr von der Idee einer ab-
strakten Wesensdefinition der Rechtsperson wird indes auch der Versuch
einer Deduktion einer tierlichen Rechtspersonlichkeit gegenstandslos.

Die konstatierte Sackgasse, die nicht tiber die tautologische Feststellung
,PersonN = Rechte* hinausfiihrt, soll nun ferner als Ausgangspunkt fiir
eine neue Anndherungsweise dienen. Dabei ist in Anlehnung an SAPoNTZIS
festzuhalten, dass normativer (Rechts-)Personenstatus nicht logische Vor-
bedingung der Rechtsfahigkeit, sondern vielmehr bereits definitorisch de-
ren Aquivalent darstellt.!!3! Die Frage, ob Tiere Rechtspersonen (,,Perso-
nenN“) sein koénnen, muss daher nicht getrennt von der Frage, ob Tiere
Rechte haben konnen, abgehandelt werden, wird hiermit doch dieselbe
Frage aufgeworfen.!132 Da auch die bisherigen Untersuchungsergebnisse
an verschiedenen Stellen darauf hingedeutet haben, dass Rechtsperson-
lichkeit in erster Linie durch das Tragen von Rechten definiert wird, und
da sich Rechtsfdhigkeit als einzige alle Rechtspersonen verbindende Ge-
meinsamkeit abgezeichnet hat, scheint es an dieser Stelle angezeigt, den
Blick vom Begriff der Rechtsperson ab- und jenem der Rechtsfahigkeit
zuzuwenden, der als einziger konkreter Anhaltspunkt verbleibt.!133 In die-
sem Sinne soll hier die Erkenntnis formuliert werden, dass — entgegen der
anfanglichen Vermutung, dass nur Rechte haben kann, wer Rechtsperson
ist — vielmehr Rechtsperson ist bzw. sein kann, wer Rechte hat bzw. haben

1128 Siehe BypLiNski, S. 366.

1129 Siehe GruUBER, Rechtsschutz, S.97.

1130 Siehe KNIEPER, S. 66; ,,[t]he law then can, if it chooses, create persons; it is not
merely a passive recorder of their presence®. MIDGLEY, S. 54.

1131 Siehe Sapontzis, Morals, S. 70; dazu auch vorne D.1.2.2.2.(¢c).

1132 So werden die Begriffe der Rechtssubjektivitdt, Rechtspersonlichkeit und
Rechtsfahigkeit auch im geltenden Rechtsverstindnis gleichbedeutend verwen-
det. Siehe vorne D.1.2.1.1.

1133 ,,Personlichkeit oder Person ist die Fahigkeit, Trager von Rechten sein zu kon-
nen, mit einem Worte die Rechtsfdhigkeit.” JELLINEK, S. 28.

234

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

kann (,,Rechte = PersonN*). Aus rechtstheoretischer Sicht scheint es die
Rechtsféhigkeit zu sein, welche die Rechtsperson erst auszeichnet.!!34
Diese Einsicht zieht eine Umkehrung der Betrachtungs- und Herangehens-
weise flir die weitere Untersuchung nach sich: Anstatt Rechtsfahigkeit von
der Rechtspersonlichkeit her zu erschliessen, wird Rechtspersonlichkeit
nun von der Rechtsfahigkeit her zu begriinden sein.!133 Fiir die vorliegen-
de Fragestellung bedeutet dies: Insofern Tiere Rechte haben konnen, kon-
nen sie eo ipso auch Rechtspersonen sein.!!3¢ Entsprechend soll nachfol-
gend der Begriff der Rechtsfahigkeit im Hinblick auf dessen Anwendbar-
keit auf Tiere beleuchtet und der nun in den Vordergrund geriickten Frage
nachgegangen werden, ob Tiere Rechte haben konnen.

3. Der Begriff der Rechtsfihigkeit und seine Anwendbarkeit auf Tiere
3.1. Der Begriff des subjektiven Rechts
3.1.1. Vorbemerkungen und Eingrenzung

Der Begriff der Rechtsfihigkeit bezeichnet nach einhelliger Auffassung
die rechtliche Fihigkeit, Triiger von Rechten und Pflichten zu sein.''37 Um
die Frage, ob Tiere Rechte haben konnen, sinnhaft beantworten zu kon-
nen, muss vorderhand geklart werden, was Rechte iiberhaupt sind. Der
Untersuchung einer potenziellen Rechtsfahigkeit von Tieren ist daher eine
ausfiihrliche Darstellung des Gegenstands dieser Fihigkeit — des subjekti-
ven Rechts — voranzustellen.

Der Begriff des subjektiven Rechts gehdrt zu den zentralen Grundfigu-
ren modernen Rechtsdenkens.!138 Als die dem einzelnen Rechtssubjekt zu-

1134 Siehe auch Kirste, Maske, S.353; auch NarrINE, S.366 (,it is the legally-en-
dowed capacity to attract legal relations, and hence to bear rights and duties,
which defines the person‘).

1135 Eine Verschiebung des Fokus auf den Begrift der Rechtsfahigkeit findet bereits
im rechtspositivistischen Verstidndnis der Rechtspersonlichkeit statt, wo der Be-
griff des subjektiven Rechts in den Vordergrund riickt und jenen der Rechtsper-
son verdréngt, der bloss als Zuordnungseinheit fungiert. Siche dazu vorne D.I.
2.1.3.(a)und D.I.2.3.1.

1136 Siehe auch Sarontzis, Morals, S. 70.

1137 Siehe dazu vorne D.1.2.1.1.

1138 Siehe AUER, S. 588.

235

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

stehende Berechtigung oder Befugnis handelt das subjektive Recht (right)
von individuellen Rechtspositionen und stellt so einen Gegenbegriff zum
objektiven Recht (law) dar, d.h. der Gesamtheit der Rechtsnormen einer
Rechtsordnung.!13 Dem Begriff des (subjektiven) Rechts kommen ver-
schiedene Bedeutungen zu, die im Allgemeinen und insbesondere auch im
Zusammenhang mit der Frage nach Tierrechten oftmals undifferenziert
und uneinheitlich verwendet werden.!140 Jedenfalls sollte der Rechte-Be-
griff unabhéngig vom jeweiligen Kontext zundchst abstrakt das Gleiche
bezeichnen — ob fiir Menschen, juristische Personen oder Tiere.!!4! Dem-
entsprechend wird sogleich in einem ersten Schritt die konzeptionelle Na-
tur des Begriffs des subjektiven Rechts im Allgemeinen beleuchtet, bevor
in einem weiteren Schritt untersucht wird, ob sich dieser auf Tiere anwen-
den liesse. Dabei lassen sich Rechte hinsichtlich ihrer Form, Substanz und
Wirkung charakterisieren:!142 Was sind Rechte (formale Struktur von
Rechten, 3.1.2.)? Welche Belange schiitzen Rechte (Inhalt von Rechten,
3.1.3.)? Und wie wirken und schiitzen Rechte (Stirke von Rechten,
3.1.4.)?

Vorab sind allerdings zwei Eingrenzungen vorzunehmen: Erstens han-
deln die nachfolgenden Ausfiihrungen in erster Linie von juridischen
Rechten (legal rights), die trotz weitgehender konzeptioneller und struktu-
reller Gemeinsamkeiten von den moralischen Rechten (moral rights, im
Sinne moralischer Anspriiche) grundsitzlich zu unterscheiden sind. Rech-
te existieren nur innerhalb normativer Systeme, wobei juridische Rechte
durch normative Strukturen im Recht, moralische Rechte durch solche in
der Moral begriindet werden.!!43 (Existierende) Juridische Rechte basieren
auf (der positivrechtlichen Setzung durch) Rechtsordnungen, von denen
sie anerkannt bzw. geschaffen und nétigenfalls durch legitimen Zwang
durchgesetzt werden.!!** Demgegeniiber existieren moralische Rechte auf-
grund freiwilliger Anerkennung in der moralischen Gemeinschaft — ent-
weder weil sie tatsdchlich anerkannt werden oder aufgrund moralischer

1139 Siehe AuUEr, S. 588, EpmunDsoN, Rights, S. 8, ForstMosEr/Voar, S. 131 und Ste-
PANIANS, Grundrechte, S. 1067.

1140 Vgl. ScHMAHMANN/POLACHECK, S. 747.

1141 Was freilich nicht bedeutet, dass im Konkreten je nach Rechtstrigerin nicht un-
terschiedliche Rechte mit unterschiedlichem Inhalt bestiinden. Siehe
BeaucHawmp, S. 201.

1142 Vgl. HareL, S. 192 ff. und 204.

1143 Siehe BEaucHamp, S. 202; auch KoLLER, Struktur, S. 87.

1144 Siehe KoLLER, Struktur, S. 87.

236

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

Erwégungen anerkannt werden sollten'!45 — und unabhéngig von positiv-
rechtlicher Anerkennung, denn ein moralisches Recht ist geméss dem von
Frey zugrunde gelegten Verstindnis ,,a right which is not created by or the
product of community legislation or social practice, which persists even in
the face of contrary legislation or practice.1146 Moralische Rechte sind
folglich einerseits nicht von der Durchsetzungskraft des Rechtes gedeckt,
andererseits in ihrem Bestand nicht von dessen Verdnderbarkeit tan-
giert.!147 Typischerweise fungieren moralische Rechte als Griinde fiir die
Zuerkennung von juridischen Rechten — letztere sind daher regelméssig in
ersteren fundiert. In dieser Konstellation dienen juridische Rechte dem
Schutz und der Durchsetzung von moralischen Anspriichen.!'#® Juridische
Rechte kénnen damit, miissen aber nicht zwingend mit moralischen Rech-
ten korrelieren — nicht jedem juridischen Recht entspricht ein moralisches,
und nicht jedem moralischen Recht entspricht ein juridisches.!14° Insbe-
sondere bei fundamentalen Rechten wie den Menschenrechten offenbart
sich indes eine enge Beziehung zwischen moralischen und juridischen
Rechten, denn diese sind so gedacht, dass sie alle positiven Rechtsnormen
transzendieren und nicht von deren Anerkennung abhdngen, dennoch aber
in positives Recht umgesetzt werden sollten.!’3% In dhnlicher Weise konn-
ten auch Tierrechte zunichst als moralische Rechte gedacht werden; um
diese Rechte wirksam zu schiitzen und durchzusetzen, miissten diese je-
doch in positives Recht iiberfiihrt und auf verschiedenen Ebenen positiv-
rechtlich verankert werden.!!5! Auch unter der Annahme, dass Tiere mora-
lische Rechte haben, sollten diese also um ihrer Wirksamkeit willen ins
Recht iibersetzt werden, sodass unberiihrt von den moralischen Tierrech-

1145 Siehe KoLLER, Struktur, S. 87; siche auch FEINBERG, Generationen, S. 141, wo-
nach moralische Rechte jene Rechte sind, deren Anerkennung nicht (notwendig)
durch Gesetze, sondern durch die ,,Prinzipien eines aufgeklarten Gewissens* ge-
fordert wird.

1146 FrEey, Interests, S. 7.

1147 Siehe Kawmm, S.476f.; zur Unterscheidung von moralischen und juridischen
Rechten weiter REGaN, Animal Rights, S. 267 ff.

1148 Siehe dazu BirNBACHER, Embryonen, S. 149f.; vgl. auch FrRANCIONE, Property,
S.95.

1149 Vgl. Kamm, S. 476 £.; auch Stong, Nonperson, S. 50 und WaLpau, S. 58 1.

1150 Vgl. BEaucHAMP, S. 204; auch MaHLMANN, S. 281.

1151 Siehe SitTer-LivER, Tier-Rechte, S.86; vgl. auch ScHrROTER, Menschenaffen,
S.411: ,,Sollen ethische Postulate effektiv umgesetzt werden, gilt es, sie in das
Recht zu transformieren®.

237

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

ten die Frage zu beantworten ist, ob Tiere Trager juridischer Rechte sein
konnen. Wenn nachfolgend juridische Rechte fiir Tiere in den Blick ge-
nommen werden, so handelt es sich hierbei allerdings in erster Linie nicht
um positivierte, sondern insbesondere um prospektive, potenzielle juridi-
sche Rechte, in denen womdglich einst zu positivierende ,,moralische
Tierrechte® institutionelle Anerkennung und Absicherung durch die
Rechtsordnung erfahren kénnten.

Zweitens handeln die nachfolgenden Ausfithrungen in erster Linie nicht
von den subjektiven Rechten des Privatrechts, sondern von (fundamenta-
len) subjektiven offentlichen Rechten,''5? zwischen denen sich freilich kei-
ne wesensméssigen, strukturellen Unterschiede identifizieren lassen.!!53
Im Vordergrund stehen solche Rechte, die Rechtssubjekten im Verhéltnis
zum Gemeinwesen und auf der Grundlage des 6ffentlichen Rechts verlie-
hen werden und nicht jene Rechte, die im Privatrechtsverkehr gelten oder
im Rahmen der Privatautonomie begriindet werden konnen.

3.1.2. Struktur von Rechten
(a) Triadische Grundstruktur von Rechten

Rechte sind vielschichtige und komplexe Dinge; um sinnvoll mit thnen
operieren zu konnen, ist ein differenziertes Verstindnis ihrer logisch-se-
mantischen Struktur sowie eine prézisierende Unterscheidung verschiede-
ner Typen von Rechten unabdingbar.!’54 Im Rahmen einer vorldufigen Be-
griffsbestimmung kann das subjektive Recht nach KoLLER als normative
Position einer (natiirlichen oder juristischen) Person gegeniiber anderen
Rechtspersonen mit folgenden Eigenschaften charakterisiert werden: (1)
Das Recht er6ffnet der Inhaberin (gegeniiber einem rechtlosen Zustand zu-
sitzliche) Handlungsmoglichkeiten, welche in der Regel in ihrem Interes-
se liegen, (2) begrenzt die Handlungsmoglichkeiten des Adressaten, und
(3) figuriert als gewichtiger Handlungsgrund beim Adressaten mit gewis-
ser Prioritét vor anderen Handlungsgriinden. 133

1152 Zum Begriff des subjektiven 6ffentlichen Rechts grundlegend JELLINEK, S. 41 ff.

1153 Siehe ScHULEV-STEINDL, S. 163 ff.

1154 Siehe KoLLER, Struktur, S. 86; auch WENAR, Rights, S. 236.

1155 Allgemeine Begriffsbestimmung nach Korrer, Struktur, S.86; ,,Rechte sind
normative relationale Eigenschaften, die Individuen kraft einer Regel zukom-

238

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

Ungeachtet der sogleich zu diskutierenden strukturellen Unterschiede
verschiedener Rechte-Typen ist allen Rechten zunichst eine elementare
Grundstruktur gemeinsam: die Form einer dreistelligen Relation mit den
Komponenten (1) des Subjekts oder Inhabers, (2) der Adressatin und (3)
des Inhalts oder Gegenstands des Rechts.!15¢ In dieser triadischen Grund-
struktur stellen Rechte als Rechtsposition des Inhabers die eine Seite von
relationalen Rechtsverhiltnissen dar, die zwischen mindestens zwei
Rechtspersonen (Rechtssubjekt gegeniiber Rechtsadressatin) bestehen und
auf etwas (Rechtsgegenstand) gerichtet sind (wer hat gegeniiber wem ein
Recht worauf?).1157 Rechte sind damit stets relationale Verhéltnisse, wobei
sie sich in ihrer menschen-/grundrechtlichen Erscheinung typischerweise
auf das Verhiltnis zwischen Individuum und Gemeinschaft beziehen.!138

Hinsichtlich der Subjekte bzw. Inhaber von Rechten (wer hat ein
Recht?) lassen sich die partikularen von den universellen Rechten unter-
scheiden. Partikulare Rechte, beispielsweise obligatorische Rechte, kom-
men nur einer bestimmten Rechtsperson oder bestimmten Rechtspersonen
zu. Demgegeniiber besitzen alle Rechtspersonen (zumindest einer be-
stimmten Klasse) universelle Rechte, so typischerweise Menschenrech-
te. 1159

Hinsichtlich der Adressatinnen von Rechten (gegeniiber wem besteht
ein Recht?) konnen spezielle und generelle Rechte unterschieden werden.
Spezielle Rechte (Rechte in personam), z.B. obligatorische Rechte, beste-
hen nur gegeniiber einer bestimmten Rechtsperson oder bestimmten
Rechtspersonen, wihrend generelle Rechte (Rechte in rem), z.B. Eigen-
tumsrechte, gegeniiber jedermann gelten.!160

men und die ihren Trégern eine vorteilhafte Position gegeniiber anderen Indivi-
duen einrdumen.* STEPANIANS, Grundrechte, S. 1067.

1156 Siehe ALexy, Grundrechte, S. 171 f.; auch KoLLER, Struktur, S. 87.

1157 Siehe SCHNURIGER, S. 25; subjektivrechtliche Positionen kénnen daher nicht iso-
liert betrachtet werden, sondern sind stets relational, d.h. auf ein rechtliches Ge-
geniiber bezogen. Siehe ScHULEV-STEINDL, S. 101.

1158 Vgl. MARAUHN, S. 89.

1159 Siehe KoLLER, Struktur, S. 87; auch SCHNURIGER, S. 50.

1160 Siehe SCHNURIGER, S.50; auch WALDRON, Introduction, S. 6; KoLLEr fligt dem
noch die generell-spezifischen Mitgliedschaftsrechte (Rechte in rem publicam)
hinzu: Rechte, die alle Mitglieder einer Gemeinschaft aufgrund ihrer Zugehorig-
keit zu dieser Gemeinschaft gegeneinander haben. KoLLER, Struktur, S. 88.

239

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

(b) Grundtypen von Rechten

Hinsichtlich ihres Gegenstands (worauf besteht ein Recht?) lassen sich
nach HoureLbs wegweisender Aufschliisselung verschiedene Grundtypen
von Rechten strukturell unterscheiden. HonreLbs Bemiihungen, den Be-
griff der Rechte strukturlogisch zu systematisieren, sind auf seine Obser-
vation zuriickzufiihren, dass ,,ein Recht haben* verschiedene Bedeutungen
haben kann und tendenziell undifferenziert fiir eine Vielzahl von rechtli-
chen Positionen verwendet wird, anstatt nur fiir ein ,,Recht im strikten
Wortsinn“.116! Sein Ziel war es, die unterschiedlichen rechtlichen Relatio-
nen, die gemeinhin unter dem Begriff ,,Rechte* zusammengefasst werden,
in einem Schema von Gegensitzen und Korrelaten darzustellen.!!92 How-
FELD differenziert dabei zwischen vier verschiedenen Rechte-Typen: dem
Recht (im engeren Sinne) bzw. Anspruch, der Freiheit (Privileg, Erlaub-
nis), Kompetenz und Immunitdt. Jede dieser Positionen der Inhaberin steht
in Relation mit einem im Adressaten angelegten Korrelat:163 der Pflicht,
dem Nicht-Recht (Nicht-Anspruch), der Subjektion und der Unféhigkeit
(Nicht-Kompetenz).!1%4 Die Gegensitze (Recht/Nicht-Recht, Freiheit/
Pflicht, Kompetenz/Unfahigkeit, Immunitét/Subjektion) driicken demge-
geniiber ein Verhiltnis der Negation aus — wem die eine rechtliche Posi-
tion zukommt (z.B. eine Freiheit, etwas zu tun), der kann nicht gleichzei-
tig die jeweilig kontrire Position innehaben (in diesem Falle die Pflicht,
dies nicht zu tun).!165

Im eigentlichen, strikten Sinne bezeichnet ein ,,Recht” gemiss HoHFELD
einen Anspruch (claim).!1%¢ Ein Anspruchsrecht verleiht der Rechtstrige-
rin (der Berechtigten) einen Anspruch auf etwas — eine Handlung oder Un-
terlassung des Rechtsadressaten — und korreliert mit der Pflicht des
Rechtsadressaten (des Verpflichteten), dieses etwas zu tun oder zu unter-

1161 HownrELD, S. 62; siche auch Epmunpson, Rights, S. 73.

1162 Siehe HonreLD, S. 61.

1163 Jede unter dem Begriff ,,Rechte* zusammengefasste rechtliche Relation besteht
zwischen zwei Rechtssubjekten und hat somit zwei Seiten. ,,This is what Hoh-
feld called ,correlatives: descriptions of the same legal relation from the other
perspective. Siehe van DurreL, Debate, S. 105.

1164 Ausfiihrlich zum hohfeldschen Schema HoureLp, S. 61; auch ScHULEV-STEINDL,
S. 101 ff. und WENAR, Rights, S. 224 ff.

1165 Siehe vaN DurreL, Debate, S. 105 und ScHULEV-STEINDL, S. 103.

1166 Siehe HonreLD, S. 63.

240

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

lassen.!%7 Der Gegensatz zu einem Anspruchsrecht ist ein Nicht-Recht,
also das Fehlen einer Pflicht beim Gegeniiber. Anspruchsrechte sind passi-
ve Rechte: Sie werden nicht ausgeiibt, sondern genossen,!1%8 d.h. der Ge-
genstand des Rechts bezieht sich auf eine Handlung oder Handlungsunter-
lassung des Rechtsadressaten, nicht der Rechtstragerin.!169

Der Gegensatz zu einer Pflicht ist die Freiheit (liberty, privilege). Frei-
heitsrechte verleihen der Inhaberin die Erlaubnis, etwas zu tun (oder nicht
zu tun)'70 und korrelieren mit einem Nicht-Recht, d.h. dem Fehlen eines
Anspruchsrechts des Adressaten gegeniiber der Inhaberin, dass diese die-
ses etwas nicht tue.!!7! Freiheitsrechte ergeben sich insofern aus der Ab-
wesenheit einer gegenteiligen Pflicht!!72 und sind somit gleichbedeutend
mit ,,Nicht-Pflichten, d.h. dem Freisein von Pflichten.!173 Freiheitsrechte
werden ausgelibt (oder nicht ausgeiibt) und sind damit aktive Rechte, d.h.
der Gegenstand nimmt auf eine Handlung oder Handlungsunterlassung
des Rechtstriagers Bezug und rdumt ihm eine gewisse Handlungsfreiheit
ein.!17* Diese Rechte haben regelmissig Freiheiten in der Art zum Inhalt,
wie sie Menschen in einem (vorstaatlichen) ,,Naturzustand* haben, in wel-
chem fiir sie keine Pflichten bestehen!!”> — insofern sind viele Freiheits-

1167 Siehe KoLLER, Struktur, S. 89; zum Anspruchsrecht sogleich ausfiihrlicher, siche
D.1.3.1.2.(c).

1168 Siehe WENAR, Rights, S. 233.

1169 Vgl. SCHNURIGER, S. 26.

1170 Eine rechtliche Freiheit besteht geméss ALEXY, Grundrechte, S. 203, nur dann,
aber auch stets dann, wenn es sowohl erlaubt ist, etwas zu tun, als auch, dies
nicht zu tun und ist somit die ,,Konjunktion einer rechtlichen Erlaubnis, etwas
zu tun, und einer rechtlichen Erlaubnis, dasselbe zu unterlassen®.

1171 Siehe ScHULEV-STEINDL, S. 97 f.

1172 Bereits vor HonreLD leistete BENTHAM eine differenzierte Analyse juridischer
Rechte. Er grenzte zwei Arten von Rechten voneinander ab, die sich durch ihre
andersartige Relation zu Pflichten grundlegend unterscheiden. Der erste Typus
— Rechte darauf, etwas zu tun oder nicht zu tun (Freiheitsrechte) — ist durch die
Abwesenheit einer juridischen Pflicht (des Rechtstrigers) charakterisiert, wih-
rend sich der zweite Typus — Rechte auf Handlungen oder Unterlassungen ande-
rer (Anspruchsrechte) — aus der Anwesenheit einer juridischen Pflicht (der
Rechtsadressatin) ergibt. Siche dazu Harr, S. 138.

1173 Sieche HonreLD, S. 64; die Erlaubnis zu haben, etwas zu tun (oder nicht zu tun)
bedeutet, keine Pflicht zu haben, dies nicht zu tun. Siehe WENAR, Rights, S. 225;
siehe auch ScHULEV-STEINDL, S. 108.

1174 Siehe SCHNURIGER, S.26; auch ScHULEV-STEINDL, S.109 und WENAR, Rights,
S.227f.

1175 Siehe Harr, S. 139.

241

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

rechte normative Bestdtigungen natiirlicher Freiheiten.''7¢ (Aktive) Frei-
heitsrechte konnen ferner von einem ihrer Bewehrung dienenden (passi-
ven) Anspruchsrecht begleitet sein, das anderen die korrelierende Pflicht
auferlegt, Storungen oder Hinderungen der Ausiibung des Freiheitsrechts
zu unterlassen (bewehrte Freiheiten).''77 So enthilt z.B. das Recht auf
Meinungsdusserungsfreiheit einerseits die Freiheit von X, ihre Meinung
zu dussern (oder nicht zu dussern), die mit einem Nicht-Recht von Y kor-
reliert, d.h. dem Fehlen eines Anspruchs von Y, dass X ihre Meinung nicht
dussere und gleichbedeutend ist mit der Nicht-Pflicht von X, ihre Meinung
nicht zu dussern. Andererseits besteht gleichzeitig auch ein Anspruchs-
recht von X gegeniiber Y darauf, dass Y die Meinungséusserung von X
nicht behindert und die korrelierende Pflicht von Y, Behinderungen von
X’ Meinungsdusserung zu unterlassen.!!”8 Gleichwohl sind auch bei be-
wehrten Freiheiten die einzelnen hohfeldschen Elemente voneinander zu
trennen und ist zu bemerken, dass eine Verbindung von Freiheit und An-
spruchsrecht auf Nichthinderung nicht notwendig ist: Es existieren durch-
aus auch blosse, unbewehrte Freiheiten.!!7?

Kompetenzen und Immunititen sind ,,Meta-Rechte*,!180 d.h. Rechte
iiber Rechte oder rechtliche Relationen zweiter Ordnung, die sich auf die
Verdnderbarkeit der rechtlichen Verhiltnisse erster Ordnung — der (An-
spruchs- oder Freiheits-)Rechte — beziehen.!18! Die (aktive) Kompetenz ist
dabei ein Recht, Rechte des Gegeniibers zu dndern, wihrend die (passive)
Immunitit ein Recht darauf ist, dass eigene Rechte nicht verdndert wer-
den.!'82 Die Kompetenz (power) als Rechtsmacht, Rechtsverhiltnisse zu
gestalten und zu dndern, korreliert mit der Subjektion des Adressaten, der

1176 Siehe ScHULEV-STEINDL, S. 109.

1177 Siehe dazu Hart, S. 143; auch KoLLER, Struktur, S. 92 f. und SCHULEV-STEINDL,
S. 110; von den unmittelbar (durch inhaltsgleichen Schutz) bewehrten Freiheiten
sind die mittelbar bewehrten Freiheiten zu unterscheiden: letztere sind lediglich
durch einen ,,Schutzgiirtel“ (Harr, S. 143 f.) von allgemeinen, nicht auf den spe-
zifischen Inhalt der Freiheit gerichteten Rechten (wie etwa jenem, nicht mittels
physischer Gewalt an etwas gehindert zu werden) geschiitzt. Siehe ALEXy,
Grundrechte, S. 208 f.

1178 Mit anderem Beispiel HOHFELD, S. 64.

1179 Siehe ScHULEV-STEINDL, S. 110.

1180 Siehe Kamm, S. 479.

1181 Siehe dazu van DurrerL, Debate, S. 106, Epmunpson, Rights, S.73, KRAMER,
Rights Without Trimmings, S. 20 und WENAR, Rights, S. 233; vgl. auch ScHNURI-
GER, S. 36.

1182 Siehe WENAR, Rights, S. 230 und 233.

242

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

diese Anderungen hinnehmen muss und bildet den Gegensatz zur Unfi-
higkeit.'183 Das Gegenteil von Subjektion ist die Immunitit (immunity),
welche die Rechtstrdgerin vor fremder Verfligungsmacht schiitzt und mit
der Unfdhigkeit des Adressaten korreliert, die rechtlichen Verhéltnisse der
Rechtstrigerin zu dndern.'184

Anspruchsrechte, Freiheitsrechte, Kompetenzen und Immunitéten sind
einfache ,,atomare* Rechte — tatséchlich sind viele Rechte komplexe hoh-
feldsche ,,Molekiile*, die aus einem Biindel solcher Rechte zusammenge-
setzt sind und eine funktionale Einheit bilden.!'® Auch Menschenrechte
sind in der Regel nicht blosse Anspruchsrechte, sondern stellen ein Cluster
von hohfeldschen Elementen dar.!!86

(c) Die Struktur von Anspruchsrechten im Besonderen

Von Interesse sind vorliegend in erster Linie die Anspruchsrechte, welche
als ,,paradigmatische Rechte* das subjektive Recht im engeren und zu-
gleich zentralsten Sinn verkorpern.!!87 Unter einem Recht ist in diesem
Sinne ein Anspruch auf etwas zu verstehen, den eine Rechtsperson gegen-
iiber einer anderen Rechtsperson hat.!'8 Und dieses Anspruchsrecht ist
mit einer korrespondierenden, in einer anderen Rechtsperson angelegten
Pflicht verbunden.!'$? Fiir das Anspruchsrecht ist das Bestehen einer
Pflicht konstitutiv, was im Prinzip der ,,Korrelativitit von Rechten und
Pflichten‘ seinen Ausdruck findet.!1%0 Recht und Pflicht stehen demnach

1183 Siehe zur Kompetenz HonreLD, S. 74 ff.

1184 Siehe WENAR, Rights, S. 232; auch HonreLD, S. 82 ff.

1185 Siehe Epmunpson, Rights, S. 76, KoLLEr, Struktur, S.94 und WENAR, Rights,
S.234; ,all complex legal relations are aggregates of these fundamental no-
tions*, vaN DurreL, Debate, S. 105.

1186 Siehe WaLDRON, Introduction, S. 10.

1187 Vgl. SCHNURIGER, S. 53 und 59; im Folgenden werden mit dem Begriff ,,Rechte
in erster Linie Anspruchsrechte angesprochen.

1188 Siehe Lonmann, Menschenrechte, S. 65.

1189 Diese notwendige Korrelation von Rechten und Pflichten ist nicht mit der Be-
hauptung einer notwendigen Recht-Pflicht-Symmetrie in ein und demselben
Rechtssubjekt zu verwechseln, die verlangt, dass die Rechtsfdhigkeit eines We-
sens an dessen Fahigkeit, Pflichten zu haben, zu koppeln sei. Siehe dazu hinten
D.1.3.2.5.(a).

1190 Siehe zum hohfeldschen ,,Korrelativitit-Axiom™ ausfiihrlich Kramer, Rights
Without Trimmings, S. 24 ff.

243

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

in einem Verhéltnis begrifflicher Korrelativitit, sie sind logisch nicht zu
separieren — ein Recht beinhaltet strukturell notwendig eine Pflicht.!191
Aber gilt dies auch umgekehrt, d.h. implizieren alle Pflichten notwendi-
gerweise auch Rechte? Hohfeldsche Pflichten sind stets relational bzw. di-
rektional, also gerichtete Pflichten gegeniiber einem Rechtstréiger, die mit
dessen Recht korrelieren.!'92 Die Korrelativitit von Rechten und Pflichten
gilt folglich nur fiir gerichtete Pflichten, ist aber nicht auf Pflichten
schlechthin generalisierbar. So kann das objektive Recht durchaus auch
(allgemeine, unspezifische) Pflichten normieren, denen keine subjektiven
Rechte der von der Pflicht Beglinstigten entsprechen und die damit hdchs-
tenfalls faktische Begiinstigungen bewirken.!!?3 Aus der Pflichtgebunden-
heit jedes Rechts kann deshalb nicht zugleich auf die Rechtsgebundenheit
jeder Pflicht geschlossen werden — das Korrespondenzprinzip ist, insofern
nicht-gerichtete Pflichten betroffen sind, nicht umkehrbar.1194

In formal-struktureller Hinsicht beinhaltet ein Anspruchsrecht (,,Recht
auf etwas®) also, dass X gegeniiber Y einen Anspruch auf G hat, wobei Y
gegeniiber X die (gerichtete) Pflicht trifft, den Anspruch von X auf G zu
achten.!95 Die triadische Grundstruktur konkretisiert sich hier zur rechtli-
chen Relation zwischen dem Berechtigten (Rechtstriger) und der Ver-
pflichteten (Pflichttrdgerin) mit einem Anspruch und einer korrelierenden
Pflicht als Gegenstand. Das Anspruchsrecht kann entweder eine Handlung

1191 Siehe BeaucHawmp, S.206, KRAMER, Obligation, S. 188 f. und SCHNURIGER, S. 30;
vgl. auch FEINBERG, Nature, S. 243 f.; KRaMER, Rights Without Trimmings, S. 24
zur Korrelativitit von Recht und Pflicht: ,,each entails the other; each is the
other from a different perspective* (Hervorh. d. Verf.).

1192 Siehe van DurreL, Debate, S. 107, HAREL, S. 193, Kamm, S. 477 und SCHNURIGER,
S.32.

1193 Siehe Auer, S.598 und van DurrerL, Debate, S.107; es werden gemeinhin
Pflichten gegeniiber jemanden (die jemandem geschuldet sind) und Pflichten in
Bezug auf jemanden oder etwas unterschieden (,,duties that are owed to somebo-
dy and duties that are simply regarding someone or something®). Siehe van
DurrEL, Debate, S. 107.

1194 Siehe AUER, S. 598.

1195 Siehe ALexy, Grundrechte, S. 171; siehe auch FEINBERG, Generationen, S. 141:
,Ein Recht haben bedeutet auf etwas gegeniiber irgend jemandem einen An-
spruch haben, dessen Anerkennung entweder durch Gesetz oder, wie im Fall
moralischer Rechte, durch die Prinzipien eines aufgeklirten Gewissens gefor-
dert wird“; BEaucHAMP, S. 201 spezifiziert weiter, dass Rechte begriindete An-
spriiche sind, d.h. ein Recht vermittelt der Trigerin einen begriindeten Anspruch
auf etwas gegeniiber jemanden.

244

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

oder eine Handlungsunterlassung zum Inhalt haben,!!% wobei es als passi-
ves Recht stets auf fremdes Verhalten gerichtet ist, also ein Tun oder Un-
terlassen aufseiten des Verpflichteten erfordert.!®7 Anspruchsrechte kon-
nen sowohl die Form von positiven Rechten (Leistungsrechte), deren Ge-
genstand auf positive Pflichten gerichtet sind, als auch die Form von nega-
tiven Rechten (4dbwehrrechte), deren Gegenstand auf negative Pflichten
gerichtet sind, annehmen.!!%® Leistungsrechte korrespondieren mit einer
positiven Handlungspflicht, Abwehrrechte mit einer negativen Unterlas-
sungspflicht des Rechtsadressaten.!199

3.1.3. Inhalt von Rechten

Der Frage, was Rechte sind, kann man sich nicht nur unter dem Blickwin-
kel ihrer formal-strukturellen, sondern auch ihrer materiellen Beschaffen-
heit und damit der Substanz von Rechten hinwenden. Von Interesse ist un-
ter diesem Aspekt die rechtfertigende Begriindung bzw. die inhaltliche
Ausfiillung des Rechte-Begriffs.!200 Welche Belange schiitzen Rechte?
Und was ist der Entstehungsgrund fiir Rechte? Hinsichtlich dieser Fragen
sind im Wesentlichen zwei traditionell konkurrierende Theorien der Rech-
te zu unterscheiden: die Willens- und die Interessentheorie.

1196 Siehe ALexy, Grundrechte, S. 173; auch SCHNURIGER, S. 26.

1197 Siehe ALexy, Grundrechte, S. 172; auch ScHULEV-STEINDL, S. 106 und WENAR,
Rights, S. 229.

1198 Siehe ALexy, Grundrechte, S. 173 und SCHNURIGER, S. 26.

1199 Siehe KoLLEr, Struktur, S.91; gemiss ALexys Klassifikation der subjektiv-6f-
fentlichen negativen Rechte konnen die korrelierenden negativen Pflichten (des
Staates) ferner in drei Kategorien aufgegliedert werden: (1) Pflichten, bestimmte
Handlungen des Rechtstrigers nicht zu be- oder verhindern (z.B. bei unmittelbar
bewehrten Freiheitsrechten), (2) Pflichten, bestimmte Eigenschaften oder Situa-
tionen der Rechtstrdgerin nicht zu beeintréchtigen und (3) Pflichten, bestimmte
rechtliche Positionen des Rechtstragers nicht zu beseitigen. Siehe ALEXY,
Grundrechte, S. 174 ff.; dazu auch ScHULEV-STEINDL, S. 107 f.

1200 Siehe AUER, S. 593; auch Epmunpson, Rights, S. 96.

245

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

(a) Willenstheorie der Rechte

Die Willenstheorie (will oder choice theory) baut grundlegend auf der Au-
tonomie des Einzelnen als zentralem Wert auf und verkniipft Rechte be-
grifflich mit der Handlungs- und Entscheidungsfreiheit von Rechtssubjek-
ten.!201 Gemaiss dieser Theorie schiitzen und fordern Rechte die Autono-
mie und Willensfreiheit des Individuums'292 und ist ihr essenzieller Zweck
darin zu sehen, der Rechtstrigerin Willensherrschaft zu verleihen.!293 Ein
subjektives Recht ist demnach die Willensmacht bzw. Willenssphére des
Individuums,!2%4 oder mit voN SaviGNy ,.die der einzelnen Person zuste-
hende Macht: ein Gebiet, worin ihr Wille herrscht“.!205 Der Rechtstrager
wird hierdurch, so Hart, in dieser durch subjektive Rechte errichteten
Willenssphire zu einem ,,Mikrosouverin*,1200

In Einklang mit dieser inhaltlichen Ausrichtung liegt der Fokus der
Willenstheorie auf jenen Rechte-Typen, welche unmittelbar die Ausiibung
von Willens- und Entscheidungsfreiheit ermdglichen, d.h. Freiheiten und
Kompetenzen.'207 Allerdings erkennt auch die Willenstheorie, dass ,,nack-
te” (unbewehrte) Freiheiten alleine keinen zureichenden Schutz der indivi-
duellen Handlungsfreiheit zu gewihrleisten vermdgen, weshalb diese
durch einen Schutzgiirtel (protective perimeter) von Anspruchsrechten
und korrelierenden Pflichten verstirkt werden.!208 Diese errichten eine
Schutzzone, innerhalb derer die im Vordergrund stehenden Freiheiten
existieren und ausgeiibt werden koénnen.120° Hinsichtlich der Anspruchs-
rechte dussert sich die flir die Willenstheorie konstitutive Riickfithrung al-
ler Rechte auf den Schutz der Willensmacht sodann in der der Rechtstré-
gerin eingerdumten Kontrolle iiber die Pflichten anderer: Sie kann auf die
Erfiillung der Pflicht bestehen oder verzichten und kann die Pflicht bzw.

1201 Siehe SCHNURIGER, S.96; siche auch van DurreL, Moral Philosophy, S.37 und
HareL, S. 194.

1202 Siehe Epmunpson, Rights, S. 98.

1203 Sieche WELLMAN, Real Rights, S. 107.

1204 Vgl. mit weiteren Hinweisen AUER, S. 594.

1205 Von SavigNy, System (Band 1), S. 7.

1206 Siche Harr, S. 154 (,,sodass das Individuum, das dieses Recht besitzt, innerhalb
des von der Pflicht abgedeckten Bereichs ein Souverdn im Kleinen ist, dem die
Pflicht geschuldet ist®).

1207 Siehe HarEL, S. 194.

1208 Siehe HAREL, S. 194.

1209 Siehe Harr, S. 143.

246

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

die Sanktionierung der Pflichtverletzung einfordern oder darauf verzich-
ten.1210

(b) Interessentheorie der Rechte
(1) Rechte als rechtlich geschiitzte Interessen

Die Interessentheorie (interest oder benefit theory) postuliert einen begrift-
lichen Zusammenhang zwischen den Rechten und Interessen von Rechts-
subjekten.!2!l | Rechte sind rechtlich geschiitzte Interessen*,!212 so von
JHERINGS prignante Formulierung.!2!3 Die Interessentheorie entfernt das
Willensmoment vom Begriff des subjektiven Rechts und riickt damit, statt
Rechte unter Betonung der ,,Freiheitssphire des Willens* zu definieren,
den rechtlichen Interessenschutz in den Vordergrund.!?!4 Essenzieller
Zweck von Rechten ist, die Interessen bzw. das Wohlergehen der Rechts-
triagerin zu schiitzen und befordern.!?!5 Alle Rechte basieren auf Interes-
sen!216 — wobei freilich nicht jedwedes Interesse Rechtsschutz in Form ei-
nes subjektiven Rechts zu veranlassen vermag. Wéhrend die Bestimmung,
welche Interessen fiir die Entstehung subjektiver Rechte relevant sind, im
Einzelnen unterschiedlich ausfallen mag, wird keine Interessentheorie
schlechterdings irgendwelche (Individual- oder Allgemein-)Interessen
ausreichen lassen, sondern nur eine Unterkategorie von wichtigen Interes-
sen, deren Schutz von gewissem Gewicht und besonderem Belang ist.!?!7

1210 Siehe dazu Hart, S. 154 f.; auch SCHNURIGER, S. 97 f. und WENAR, Rights, S. 238.

1211 Siehe SCHNURIGER, S. 121.

1212 VoN JHERING, S. 339.

1213 ,,[L]egal rights are legally-protected interests, Raz, Legal Rights, S. 12; ,,when-
ever someone has a right, this means that an interest of the right-holder is being
normatively protected,” vaN DurreL, Moral Philosophy, S. 37; Gray, S. 13 spezi-
fiziert: ,,The right is not the interest itself; it is the means by which enjoyment of
the interest is secured*.

1214 Siehe MaHLMANN, S. 280 und Nass, S. 38.

1215 Siche statt vieler EpmunDson, Rights, S. 97, HAREL, S. 195 und WENAR, Rights,
S.240f.; ,,For the Interest Theory, then, the essence of a right consists in the
normative protection of some aspect(s) of the right-holder’s well-being®, Kra-
MER, Animals, S. 29.

1216 Siehe Raz, Freedom, S. 191.

1217 Siehe CampBELL, S.46, CocHrRANE, Animal Rights, S.44, Epmunpson, Rights,
S. 97 und WALDRON, Introduction, S. 12.

247

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

(i1) Rechte als begiinstigende Pflichten oder Rechte als Griinde fiir
Pflichten

Wihrend fiir die Willenstheorie die aktive Rolle des Rechtstrigers bestim-
mend ist, figuriert dieser im interessentheoretischen Ansatz als passiver
Begiinstigter von dem Schutz seiner Interessen dienenden Pflichten, die
anderen auferlegt werden.!2!8 In der frithen, weiten interessentheoreti-
schen Konzeption insbesondere BEnTHAMS bedeutete ein Recht zu haben
schlicht, Begiinstigte einer Pflicht zu sein.!?!® Bentaam ging dabei von
einer starken Recht-Pflicht-Korrelativitit aus, wonach grundsitzlich alle
(niitzlichen) Pflichten mit Rechten der Begiinstigten korrelieren bzw.
Rechte in diesen errichten.!?20 In dieser ,,Begilinstigungstheorie* der mit
Pflichten korrelierenden (Anspruchs-)Rechte wurden Rechte folglich als
begiinstigende Pflichten und Rechtstriger als Begiinstigte von Pflichten
charakterisiert, d.h. als jene Personen, die von der Erfiillung einer Pflicht
profitieren.!221

Diese Sichtweise, wonach jede begiinstigende Pflicht ein Recht schaffe
und jeder Begiinstigte Rechtstriger sei, greift aus heutiger Sicht indes zu
weit!222 und bedarf weiterer prizisierender Eingrenzungen. So generieren
nicht alle Pflichten, die gewisse Interessen schiitzen, Rechte der begiins-
tigten Entitdten. Dies wird etwa deutlich im Falle eines Rasens, dessen Be-
treten verboten ist und der, von dieser Pflicht vorteilhaft betroffen, nach
den Kriterien der weiten, unqualifizierten Begiinstigungstheorie als
Rechtstriger zu klassifizieren wire.!223 Es zeigt sich damit das Problem
eines zu weiten Kreises konzeptionell moglicher Rechtstrager. Um diese
begrifflich angelegte Ausuferung zu korrigieren, wird zuweilen auf die /n-
tention der eine Pflicht errichtenden Norm abgestellt. Rechtstrigerinnen
sind nach dieser Modifikation nicht mehr alle, sondern nur noch die inten-
dierten Beglinstigten, jene also, deren Wohlergehen und Interessen durch

1218 Siehe HarEL, S. 195.

1219 Siehe HAREL, S. 195 und Lyons, S. 113.

1220 Diese strikte Recht-Pflicht-Korrelativitit sah BEnTHAM allerdings in zwei Aus-
nahmefillen durchbrochen: bei Pflichten gegen sich selbst und bei (,,fruchtlo-
sen®) Pflichten, die schlechterdings niemanden begiinstigen. Siehe HART,
S. 140 f.; siche auch Lyons, S. 116 f.

1221 Siehe Epmunbpson, Rights, S. 49, Harr, S. 141 und Lyons, S. 117.

1222 Siehe SCHULEV-STEINDL, S. 66.

1223 Siehe HAREL, S. 195 und SCHNURIGER, S. 133.

248

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

die Pflicht geschiitzt werden sollen.'?2* Ein Recht existiert demnach nur
dann, wenn die aus der Pflicht fliessende Begiinstigung einen gewissen,
engeren Zusammenhang zur Pflichterfiillung aufweist, was erfordert, dass
die Interessen des Begilinstigten den unmittelbaren (oder immerhin einen
wichtigen und vorgesehenen) Grund fiir die Normierung der Pflicht dar-
stellen.1225 Rechte bedingen mit anderen Worten, wie bereits festgestellt
wurde,!226 dass die begiinstigende Pflicht auf die Rechtstrigerin gerichtet
und ihr geschuldet ist, d.h. ihr gegeniiber und nicht lediglich in Bezug auf
sie besteht. Ein Recht lédsst sich dementsprechend mit KRAMER umschrei-
ben als ,,position of normative protectedness that consists in being owed a
[...] duty*.1227

Soweit sich der Rechte-Begriff im Rahmen einer solchen Begiinsti-
gungskonzeption — als durch Pflichten (intendiert) geschaffene, passive
Begiinstigung definiert — nun aber in einer korrelierenden, die Rechtstré-
gerin (intendiert) begiinstigenden Pflicht erschopft, wird er nach mancher
Ansicht redundant. Der Redundanzeinwand besagt, dass sich als begiinsti-
gende Pflichten umschriebene Rechte lediglich als Reflexe logisch vorran-
giger Pflichten darstellen wiirden und der Rechte-Begriff insofern ,,unnd-
tig und vielleicht sogar eher verwirrend sei, als sich der so bezeichnete
rechtliche Sachverhalt génzlich durch den Pflicht-Begriff erfassen lies-
se.1228 Nach dieser Ansicht verkérpern Anspruchsrechte in der Begiinsti-

1224 Siehe HAREL, S. 196 und Lyons, S. 118 f.; vgl. auch van DurreL, Moral Philoso-
phy, S. 38 (,,not everyone who stands to benefit from other people’s fulfilment
of a duty is a right-holder*).

1225 Siehe WALDRON, Introduction, S. 10.

1226 Siehe vorne D.1.3.1.2.(c).

1227 KRAMER, Obligation, S. 188.

1228 Siehe insbesondere Hart, S. 152: ,[W]enn die Aussage, ein Individuum habe
ein solches Recht, nichts weiter bedeutet, als dass diese Person der vorgesehene
Begiinstigte einer Pflicht ist, [ist] der Ausdruck ,Recht‘ (right) in rechtlichen
Beschreibungen unndtig und vielleicht sogar eher verwirrend [...]; denn alles,
was sich in der Terminologie solcher Rechte ausdriicken ldsst, kann besser in
der unverzichtbaren Terminologie der Pflichten zum Ausdruck gebracht werden
und wird tatséchlich auch so zum Ausdruck gebracht.”; siche ferner KELSEN,
Subjektives Recht, S. 97 f.: ,,Dieser als ,Recht® oder ,Anspruch* eines Individu-
ums bezeichnete Sachverhalt ist aber nichts anderes als die Pflicht des oder der
anderen. [...] Der in Frage stehende Sachverhalt ist erschdpfend mit der Rechts-
pflicht des Individuums (oder der Individuen) beschrieben [...] Dieser Begriff ei-
nes subjektiven Rechtes, das der blosse Reflex einer Rechtspflicht ist [...], mag
als Hilfsbegriff die Darstellung des rechtlichen Sachverhaltes erleichtern; er ist
aber vom Standpunkt einer wissenschaftlich exakten Beschreibung des rechtli-

249

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

gungstheorie nichts anderes als passive Reflexrechte, die nur in der Pflicht
eines anderen bestehen!?2° — Rechte verkommen so zu blossen ,,Alterna-
tivformulierungen von Pflichten®.'23% Dieser Redundanzhinweis ist inso-
fern auch zutreffend, als sich (Anspruchs-)Rechte aufgrund der strukturel-
len Korrelativitdt von Rechten und Pflichten tatsichlich durch korrelieren-
de Pflichten beschreiben liessen, bezeichnen ,,Recht” und ,,Pflicht“ doch
bloss zwei Seiten der gleichen rechtlichen Relation. Dasselbe gilt freilich
auch umgekehrt: Auch (gerichtete) Pflichten liessen sich durch Rechte be-
stimmen.!23! Aus der strukturellen Korrelativitdt allein ldsst sich aller-
dings kein logischer Vorrang weder von Pflichten noch von Rechten her-
leiten; die Begriffe ,,Anspruchsrecht™ und ,,(gerichtete) Pflicht* definieren
sich vielmehr wechselseitig, wobei im Rahmen des Korrelativititsaxioms
keiner der Begriffe notwendig vorgeordnet oder basaler ist.'?32 Dies betont
auch Kramer: ,,For Hohfeld, correlativity or mutual entailment was indeed
correlativity or mutual entailment, and was not the priority of one correla-
tive element over the other. [...] The existence of each is a necessary and
sufficient condition for the existence of the other.<!233

In Erwiderung zum Redundanzvorwurf machen manche Interessentheo-
retiker demgegeniiber eine gegenteilige Auffassung geltend, dass ndmlich
Rechte nicht blosse Reflexe begiinstigender Pflichten sind, dass Rechte
nicht aus Pflichten, sondern Pflichten vielmehr aus Rechten hervorge-
hen.!234 Eine solche Umkehrung des logisch-kausalen Verhiltnisses von
Rechten und Pflichten vollzieht sich insbesondere bei Raz deutlich. Ge-
miss dem von ihm vertretenen interessentheoretischen Ansatz existieren
Rechte immer dann, wenn die Interessen eines Individuums Ainreichende
Griinde darstellen, um anderen Pflichten aufzuerlegen: ,,,X has a right* if

chen Sachverhaltes iberfliissig.” (Hervorh. d. Verf.); siche zum Redundanzein-
wand auch SCHNURIGER, S. 72 ff.

1229 Siehe KELSEN, Subjektives Recht, S. 99 (,,das Reflexrecht des einen besteht nur
in der Pflicht des anderen®).

1230 Harr, S. 152.

1231 Siehe dazu KramER, Rights Without Trimmings, S. 27 (,,given the strict correla-
tivity of rights and duties, Hart is correct in saying that every situation describ-
able with reference to rights can be redescribed with reference to duties. But a
corresponding point applies to situations describable with reference to duties,
which can always be redescribed with reference to rights®).

1232 Siehe SCHNURIGER, S. 74.

1233 KRAMER, Rights Without Trimmings, S. 26 (Hervorh. d. Verf.).

1234 Siehe WALDRON, Introduction, S. 10.

250

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

and only if X can have rights, and, other things being equal, an aspect of
X’s well-being (his interest) is a sufficient reason for holding some other
person(s) to be under a duty.*!235 Bei Raz liegt somit nicht nur ein (im Ub-
rigen nicht striktes) logisches Korrelationsverhiltnis, sondern ein Begriin-
dungsverhdltnis zwischen Rechten und Pflichten vor:123¢  Rights are
grounds of duties in others“.1237 Rechte sind gemiss dieser Auffassung
folglich Entstehungsgrund fiir die korrelierenden Pflichten und diesen lo-
gisch oder immerhin gedanklich vorgelagert.'238 Die Ansicht einer justifi-
catory priority of rights over duties vertritt auch GEwirtH:123? | [T]he cor-
relativity of human rights and strict duties still leaves the former prior to
the latter in a certain crucial respect. [...] a claim-right is not exhaustively
constituted by its correlative duty, at least so far as human rights are con-
cerned. [...] Respondents have correlative duties because Subjects have
certain rights, and not conversely; the duties are for the sake of the rights,
and not conversely.“!1240 In Ansehung dieses Begriindungsverhiltnisses
wird die Redundanz von Rechten hier klar verneint: ,,To omit reference to
rights would be to omit the Justifying Basis of the duties, so that the lan-
guage of rights is not redundant.“124! Da Pflichten auch aufgrund anderer
Griinde als Rechte errichtet werden konnen, ist ,,A hat ein Recht auf X*,
so Raz, insofern nicht gleichbedeutend mit der ,,Pflicht gegeniiber A in
Bezug auf X*, als diese Pflicht auch anders begriindet werden konnte, 1242
Gegen die Ansicht der Redundanz von (interessentheoretisch begriinde-
ten Anspruchs-)Rechten wird schliesslich auch der dynamische Charakter
von Rechten angefiihrt. Rechte, insbesondere fundamentale Rechte, zeich-
nen sich demnach durch ihre dynamische Natur aus — der Fahigkeit, neue

1235 Raz, Freedom, S. 166; auch bei Raz sind indes nicht jegliche Interessen von hin-
reichender Schwere, um als Basis fiir Rechte zu gelten. Siche WaLbroN, Con-
flict, S. 205.

1236 Vgl. auch SCHNURIGER, S. 71.

1237 Raz, Freedom, S. 167.

1238 So Raz, Freedom, S.171; ferner MacCormick, Rechte, S.174f.; siehe auch
BEessoN, S. 40 und SCHNURIGER, S. 74 f.

1239 Seine Ausfiihrungen beziehen sich dabei auf Menschenrechte.

1240 GewirTH, Introduction, S. 14 (Hervorh. d. Verf.).

1241 GEewirTH, Introduction, S. 15; It is wrong to translate statements of rights into
statements of ,the corresponding* duties*, Raz, Freedom, S. 171.

1242 Siehe Raz, Freedom, S. 171 und 186.

251

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Pflichten zu kreieren.!2*3 Ein Recht generiert in der Regel eine Vielzahl an
(auch immer wieder neuen) Pflichten — es ist nicht statisch und korreliert
nicht mit einer geschlossenen Liste von Pflichten, sondern kann sich an
verdnderte Umstinde adaptieren und neue Pflichten hervorrufen.1244
WaLpron fiihrt diesbeziiglich aus, dass ,,rights are unlikely to stand in a
simple one-to-one relation with duties. [...] each right is to be thought of as
generating not just one duty but successive waves of duty.1?*> Die Annah-
me, dass sich Rechte mittels einer Enumeration der korrespondierenden
Pflichten erschopfend inhaltlich determinieren und damit in einen substi-
tuierenden Pflicht-Begriff iibersetzen liessen, wird daher unter Beriick-
sichtigung dieses dynamischen Aspekts als unzutreffend erachtet.!?4¢ Dies
betont auch Raz: ,,Legal rights can be legal reasons for legal change. They
are grounds for developing the law in certain directions. Because of their
dynamic aspect legal rights cannot be reduced [...] to the legal duties
which they justify. To do so is to overlook their role as reasons for chan-
ging and developing the law.“1247

Zu beachten ist bei alledem indes, dass mit der begriindungslogischen
Voranstellung von Rechten vor Pflichten eine gewisse Aufweichung des
strikten strukturellen Korrelativititsaxioms einhergeht, insofern das Recht
als die Pflicht antezedierend gedacht wird und insbesondere im menschen-
rechtlichen Kontext Rechte auch dann postuliert werden, wenn noch unbe-
stimmt ist, welche und wessen Pflichten damit korrelieren.!1248

1243 Siehe Raz, Freedom, S. 171; auch Besson, S.40; zum dynamischen Charakter
von Rechten ferner SCHNURIGER, S. 82 ff.

1244 Siehe AUER, S. 598 f. und Raz, Freedom, S. 171.

1245 WaLpron, Conflict, S. 212 und 214 (Hervorh. d. Verf.).

1246 Siehe AUER, S. 598 f. und Raz, Freedom, S. 171.

1247 Raz, Legal Rights, S. 15 (Hervorh. d. Verf.).

1248 Unter dem Gesichtspunkt der Korrelativitit von Rechten und Pflichten, die
strukturell jeweils bloss eine Seite desselben rechtlichen Sachverhalts bezeich-
nen und sich wechselseitig definieren, ist fraglich, wie ein Recht der korrelie-
renden Pflicht vorgelagert sein und gegebenenfalls gar ohne eine solche existie-
ren kann, setzt es begrifflich doch eine solche voraus. Aus diesem Blickwinkel
kann es ein Recht ohne Pflicht streng genommen gar nicht geben.

252

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

(i) Bedingungen potenzieller Rechtstragerschaft

Hinsichtlich der Frage nach den potenziellen, konzeptionell mdglichen
Rechtstragern, d.h. den Entitdten, denen Rechte begrifflich zugeschrieben
werden konnen, lassen sich der Interessentheorie nach dem Gesagten zwei
Voraussetzungen flir Rechtsfahigkeit entnehmen.

Die erste Grundvoraussetzung fiir Rechtsfiahigkeit, nimlich Interessen-
fadhigkeit, ergibt sich aus der inhaltlichen Bestimmung von Rechten als
rechtlich geschiitzte Interessen und stellt insofern schon aus begrifflichen
Griinden eine conditio sine qua non dar. Die Riickkoppelung der Rechtsfa-
higkeit an Interessenfdhigkeit findet sich bereits bei NELson: ,,Ein Subjekt
moglicher Rechte ist jedes Wesen, sofern es Interessen hat.“!24% Auch ge-
méss FEINBERGS ,,Interesse-Prinzip* gehdren zu den Wesen, denen Rechte
zugesprochen werden konnen, genau jene, die /nteressen haben oder ha-
ben konnen.'2%0 Einem ,,blossen Ding* ohne Interessen fehlt ein Wohlerge-
hen, das es gegebenenfalls mittels subjektiver Rechte zu schiitzen gil-
te.1251 Begrifflich sind daher einzig, aber zunichst auch alle interessenfé-
higen Wesen, also solche, die Interessen und ein Wohlergehen haben (kon-
nen), {iberhaupt Rechte-Kandidaten.!252 Im Gegensatz zur Willenstheorie
setzt die Interessentheorie demnach keinen einschneidenden konzeptionel-
len Filter vor und erlaubt entsprechend einen ungleich grosseren Kreis po-
tenzieller Rechtstrdger, da auch Entititen, die nicht autonome Akteure
sind, Rechte konzeptionell zukommen kdnnen, solange sie Interessen ha-
ben. 1253

Uber diese begrifflich notwendige Voraussetzung der Interessenfihig-
keit hinaus ist die Bestimmung, welche Interessentrdger Rechtstriger sein
konnen, in erster Linie von normativen Erwédgungen geleitet.!2* Die Inter-
essentheorie ist aufgrund fehlender begriftlicher Beschriankung mit dem
Problem eines potenziell zu offen gefassten Kreises moglicher Rechtstré-
ger konfrontiert. Zur Einschrankung wird deshalb eine zweite Vorausset-

1249 NEeLson, Kritik, S. 168; siche ferner NELSoN, System, S. 118: ,,Um [...] ein Sub-
jekt von Rechten zu sein, dazu geniigt die Eigenschaft eines Wesens, Interessen
zu besitzen®.

1250 Siehe FEINBERG, Generationen, S. 151.

1251 Siehe FEINBERG, Generationen, S. 149.

1252 Siehe nur Epmunpson, Rights, S. 97, FEiNnBerG, Human Duties, S. 409, HAREL,
S. 195 und Raz, Freedom, S. 176.

1253 Siehe HAREL, S. 195 und Epmunbson, Rights, S. 97.

1254 Siehe KraMER, Animals, S. 37 und Raz, Freedom, S. 176.

253

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

zung fiir Rechtsfahigkeit eingefiihrt: Rechtstrager kdnnen nur solche Enti-
taten sein, deren Wohlergehen und Interessen ultimativ wertvoll sind.12
Ein rechtlicher Interessenschutz kann folglich nur Rechte fiir Wesen be-
griinden, deren Wohlbefinden intrinsisch und nicht lediglich aus instru-
mentellen Griinden schiitzenswert ist, d.h. deren intendierter Interessen-
schutz um ihrer selbst willen und nicht aufgrund anderweitiger Erwagun-
gen geboten ist.125¢ Mit dem Kriterium des ultimativen Werts wird der un-
erwiinschten Konsequenz vorgebeugt, Entitdten, deren Interessen hochs-
tens instrumentell schiitzenswert sind, aufgrund der in Bezug auf sie beste-
henden Pflichten unbeabsichtigt Rechte zuzuschreiben.!257 Als potenzielle
Rechtstrager konnen unter der Interessentheorie somit ultimativ bzw. in-
trinsisch wertvolle und schutzwiirdige Interessentrdger préazisiert werden.

(c) Kombinationstheorie

Als dritte, vermittelnde Theorie der Rechte ist schliesslich die Kombinati-
onstheorie zu erwdhnen. Anders als in der angelsidchsischen Rechtstheorie,
wo sich die Willens- und Interessentheorie weiterhin unverséhnlich gegen-
iiberstehen, gilt dieser Theoriestreit im deutschsprachigen Raum als durch
die vereinigende Kombinationstheorie {iberwunden.!?® Als bedeutendster
Vertreter der Kombinationstheorie beméngelte JELLINEK die Unzulénglich-
keit des ,,reinen Willens- und des reinen Interessendogmas® fiir die ad-
aquate Erfassung des subjektiven Rechts; zugleich prigte er unter Zusam-
menfithrung willens- und interessentheoretischer Elemente die Definition
des subjektiven Rechts als ,,die von der Rechtsordnung anerkannte und ge-
schiitzte, auf ein Gut oder Interesse gerichtete menschliche Willens-
macht“.!2% In der Kombinationstheorie stellen sowohl die Willensmacht
als formales als auch das Interesse bzw. das Gut als materiales Element

1255 Siehe Raz, Freedom, S. 177-180; ,,An individual is capable of having rights if
and only if either his well-being is of ultimate value or he is an ,artificial per-
son‘“, Raz, Freedom, S. 166 (Hervorh. d. Verf.).

1256 Siehe FEmWBERG, Generationen, S. 150 und HAReL, S. 195; auch MacCormick,
Children’s Rights, S. 160 (Rechtstrigerin als ,,being whose needs and capacities
command our respect, so that denial [...] would be wrong in itself [...] regard-
less of the ulterior disadvantages or advantages to anyone else).

1257 Vgl. KrRAMER, Animals, S. 32 f.

1258 Siehe AUER, S. 593 f. und StePANIANS, Grundrechte, S. 1069.

1259 JELLINEK, S. 44 f.; siche auch AUER, S. 599 f.

254

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

notwendige Bestandteile des Rechte-Begriffs dar.!260 Auch zeitgendssi-
sche Definitionen vereinigen regelméssig beide Gesichtspunkte; das ,,sub-
jektive Recht schiitzt sicherlich spezifische Einzelinteressen, aber es
schiitzt sie eben, weil die Rechtsordnung im ganzen die menschliche Frei-
heit auch in Richtung auf die in Rede stechenden Interessen schiitzen
will«, 1261

Allerdings ist zu bemerken, dass menschliche Willensmacht und nor-
mative Handlungsfdhigkeit auch in der Kombinationstheorie unverandert
als Kennzeichen eines subjektiven Rechts verbucht werden, sodass diese
dritte Theorie, wie Stepanians richtig feststellt, im Grunde genommen
,kein vermittelnder Vorschlag, sondern eine Willenstheorie® ist, die inter-
essentheoretische Elemente lediglich einbindet.!262

3.1.4. Stirke von Rechten

Als dritter Aspekt des Rechte-Begriffs gilt es zuletzt die Frage zu adressie-
ren, wie Rechte wirken bzw. wie sie die Rechtstrigerin schiitzen. Wie be-
reits erwdhnt wurde, werden nicht jedwede, sondern nur Interessen von
besonderem Belang in Rechte gekleidet!263 — diese Wichtigkeit korrespon-
diert mit der Stirke der Rechte-Figur, die sich im Allgemeinen durch ihren
Fokus auf das Individuum und spezielle normative Kraft auszeichnet.!264

1260 Siehe JELLINEK, S. 44 f.; so auch ENNECCERUS/NIPPERDEY, S. 272 f.: ,,Das subjekti-
ve Recht ist begrifflich eine Rechtsmacht, die dem einzelnen durch die Rechts-
ordnung verliehen ist, seinem Zwecke nach ein Mittel zur Befriedigung mensch-
licher Interessen. Erst durch die Wiirdigung beider Seiten seines Wesens wird
das subjektive Recht voll erkannt; ferner REGELSBERGER, S.74 (subjektive
Rechte als ,,rechtlich anerkannte und geschiitzte Interessen- und Machtkreise*).

1261 Coing, Geschichte, S. 47.

1262 Siehe dazu Stepanians, Grundrechte, S. 1069, der in der heute vorherrschenden
Kombinationstheorie eine weiterhin andauernde ,,Dominanz der Willenstheorie*
erkennt.

1263 Siehe vorne D.1.3.1.3.(b)(i).

1264 Siche SCHNURIGER, S. 246 f. und WaLDRON, Introduction, S. 10; vgl. auch WaLD-
roN, Conflict, S. 205: ,Not all individual interests have sufficient importance to
form the basis of rights. [...] the idea of rights is a discriminating idea, sorting
out those interests that merit special attention from those for which utilitarian
calculation seems appropriate; den individualistischen Charakter und die
besondere Bedeutung von Rechten hebt FEWNBERG, Social Philosophy, S. 58 f. an-
schaulich hervor: ,,Legal claim-rights are indispensably valuable possessions.

255

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Eine wesentliche Funktion und Wirkung, die Rechten regelmaéssig zu-
geschrieben wird, liegt in der Errichtung einer Schutzsphdre, welche als
Barriere (,,protective fences™) zwischen der Rechtstridgerin und anderen
Individuen bzw. der Gesellschaft fungiert und nicht einfach durchbrochen
werden kann, weil dies von Nutzen fiir anderweitige Zielsetzungen wi-
re.1265 Wie WALDRON ausflihrt, ,,certain key interests of individuals, in lib-
erty and well-being, deserve special protection, and [...] should not be sa-
crificed for the sake of greater efficiency or prosperity or for any aggre-
gate of lesser interests under the heading of the public good.“!26¢ Rechte
schiitzen das Individuum so vor der Preisgabe seiner Interessen zugunsten
fremder Individual- oder Kollektivinteressen und somit davor, im Zuge
konsequentialistischer Kalkulationen ,,aufgeopfert zu werden.1267 Dwor-
KIN préigte fiir diese Eigenschaft den Begriftf von Rechten als ,, Triimpfen®:
,»Rights are best understood as trumps over some background justification
for political decisions that states a goal for the community as a whole. 1268
Rechte wirken gemiss dieser Trumpf-Metapher als durchschlagskréftige

[...] A claim-right [...] can be urged, pressed, or rightly demanded against other
persons. In appropriate circumstances the right-holder can ,urgently, perempto-
rily, or insistently* call for his rights, or assert them authoritatively, confidently,
unabashedly. Rights are not mere gifts or favors, motivated by love or pity, for
which gratitude is the sole fitting response. A right is [...] something that can be
demanded or insisted upon without embarrassment or shame. When that to
which one has a right is not forthcoming, the appropriate reaction is indignation;
when it is duly given there is no reason for gratitude, since it is simply one’s
own or one’s due that one received. A world with claim-rights is one in which
all persons, as actual or potential claimants, are dignified objects of respect,
both in their own eyes and in the view of others. No amount of love and com-
passion, or obedience to higher authority, or noblesse oblige, can substitute for
those values®.

1265 So bilden Rechte gemiss RoLLIN, Bases, S. 106 ,,protective fences around the in-
dividual. They establish areas where the individual is entitled to be protected
against the state and the majority even where a price is paid by the general wel-
fare”; vgl. auch HAREL, S. 197 f.

1266 WALDRON, Critique, S. 30 (Hervorh. d. Verf.).

1267 Siehe RoLLIN, Bases, S. 106.

1268 DworkiN, Trumps, S.153; in einer fritheren Formulierung DworkiN, Rights,
S. xi: ,,Individual rights are political trumps held by individuals®; er fiihrt dazu
weiter aus: ,,Individuals have rights when [...] a collective goal is not a sufficient
justification for denying them what they wish, as individuals, to have or to do,
or not a sufficient justification for imposing some loss or injury upon them.”
Dworkin, Rights, S. xi.

256

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

»Waffe® des Individuums, welche die Giiltigkeit regulérer utilitaristischer
Rechtfertigungsmuster — des ,,utilitarian calculus of the greatest happiness
of the greatest number“!299 — stellenweise aufthebt.!?’? Diese Funktion von
Rechten als punktueller Gegenpol zum ansonsten herrschenden utilitaristi-
schen Abwigungsmodus verdeutlicht auch WaLpron: ,, The idea of rights
has been seized on as a way of resisting these trade-offs. Rights express
limits on what can be done to individuals for the sake of the greater bene-
fit of others; [...] rights are designed to pick out those interests [...] that are
not to be sacrificed to the utilitarian calculus*.'27!

Allerdings trifft die Umschreibung von Rechten als Triimpfen oder Bar-
rieren gegen utilitaristische Kalkulationen insofern nicht vollumfanglich
zu, als sie absolute deontologische Grenzen suggeriert, wohingegen die
meisten Rechte tatsdchlich lediglich Prima-facie-Grenzen errichten.!272

1269 McCLAIN, S. 1045.

1270 Siehe SCHNURIGER, S.247; DworkiN, Rights, S.205 verdeutlicht diese entschei-
dende Funktion von Rechten im Spannungsverhéltnis zwischen Individualinter-
essen und Verwirklichung des Gemeinwohls: ,,The bulk of the law [...] cannot
be neutral. It must state, in its greatest part, the majority’s view of the common
good. The institution of rights is therefore crucial, because it represents the ma-
jority’s promise to the minorities that their dignity and equality will be respect-
ed”; SHESTACK, S.215 spricht von einem ,antiutilitarian consensus, at least in
recognizing certain basic individual rights as constraints on any maximizing ag-
gregative principle.* (Hervorh. d. Verf.).

1271 WaLrpron, Conflict, S. 209 (Hervorh. d. Verf.); diesen Kontrast zwischen utili-
taristischer und Rechte-Theorie verdeutlicht auch SHestack, S. 213 f.: ,, Utilitari-
anism is a maximizing and collectivizing principle that requires governments to
maximize the total net sum of the happiness of all their subjects. This principle
is in contrast to [...] rights theory, which is a distributive and individualizing
principle that assigns priority to specific basic interests of each individual sub-
ject. [...] utilitarianism [...] fails to recognize individual autonomy; it fails to
take rights seriously. [...] Under the utilitarian equation, one individual’s desires
or welfare may be sacrificed as long as aggregate satisfaction or welfare is in-
creased. [...] the well-being of the individual may be sacrificed for what are
claimed to be aggregate interests, and justice and right have no secure place*.

1272 Vgl. BEaucHamp, S. 202 und SunsTeN, Rights, S. 736; auch GrirrIN J., Autono-
my, S. 341 (,,rights are not, strictly speaking, trumps. There is some, perhaps es-
pecially high, level of the general good at which it would override a right*); zu
den Unzuldnglichkeiten der Trumpf-Metapher ferner Ramsorr, S. 191 ff.; dies
verkennt allerdings auch Dworkin, Rights, S. 191 selbst nicht: ,,I must not over-
state the point. Someone who claims that citizens have a right against the Gov-
ernment need not go so far as to say that the State is never justified in overriding
that right. [...] the Government may override that right when necessary to pro-

257

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Nur die wenigsten Rechte sind absolute Rechte, d.h. solche, die unter kei-
nen Umstinden abwégbar und einschrinkbar sind. In der Regel konnen
Rechte keinen bedingungslosen Vorrang beanspruchen und lassen diese
durchaus einen Ausgleich mit (ausreichend gewichtigen) gegenldufigen
Kollektivzielsetzungen oder konfligierenden Individualinteressen zu, so-
dass diese vielmehr relative Prima-facie-Rechte sind.'27? Die Begrenzung
auf einen Prima-facie-Schutz ermdglicht den notwendigen Spielraum, um
insbesondere Rechte-Konflikte infer se mittels einer Interessenabwégung
angemessen 10sen zu konnen,!2’* was insofern zu einem ,,Rechte-Konse-
quentialismus® (utilitarianism of rights) fithrt.!27> Damit einher geht die
Differenzierung zwischen der Einschrinkung (infringement) und Verlet-
zung (violation) des Prima-facie-Rechts, wonach die Einschrinkung eines
Rechts durch iiberwiegende offentliche Interessen oder Rechte anderer ge-
rechtfertigt werden kann und nur eine ungerechtfertigte Einschriankung
eine Verletzung des Rechts bedeutet.276

Obschon also Rechte keine grundsétzliche Absage an eine Interessenab-
wagung signalisieren und ihre Charakterisierung als ,, Triimpfe* daher ins-
gesamt zu weit greift, wird mit dieser dennoch eine ganz wesentliche Ei-
genschaft von Rechten akzentuiert: der qualitativ andersartige und ver-
starkte Schutz von ,certain interests whose promotion or protection is to
be given qualitative precedence over the social calculus of interests gene-
rally.“1277 Denn wenngleich nicht ginzlich, heben sich Rechte in ihrer
Wirkung doch vom (von der Trumpf-Metapher referenzierten) reguléren,
unqualifizierten Prozess der konsequentialistischen Abwiagung konkurrie-
render Interessen (,,background consequentialist considerations“!278)

tect the rights of others, or to prevent a catastrophe, or even to obtain a clear and
major public benefit®.

1273 Siehe BeaucHawmp, S. 220, Epmunbpson, Rights, S. 118 und Haret, S. 198.

1274 Eine aufschlussreiche theoretische Abhandlung iiber ,,Rechte-Konflikte findet
sich bei WaLDRON, Conflict.

1275 ,,[I]f rights themselves conflict, the specter of trade-offs is reintroduced®, WALD-
rRON, Conflict, S. 209; sieche dazu auch WALDRON, Introduction, S. 15.

1276 Siehe BeauchHamp, S. 219 f. und HAREL, S. 198 f.

1277 WaLDRroN, Conflict, S. 215 f. (Hervorh. d. Verf.).

1278 ScHAUER, S.415. Ihm zufolge ist die Bestimmung des Verhéltnisses zwischen
Rechten und ,,background consequentialist considerations” eine zentrale Frage
der Theorie von Rechten.

258

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

ab.127% Diesen Unterschied betont auch WALDRON: ,.in the utilitarian calcu-
lus, important individual interests may end up being traded off against
considerations which are intrinsically less important and which have the
weight that they do in the calculus only because of the numbers involved.
[...] some of the trade-offs that can be based on utilitarian commensurabil-
ity seem simply obscene, and the rights theorist should be perceived as re-
sisting those, even though he is not necessarily resisting the idea of trade-
offs as such.“!280 Rechte konnen demnach grundsitzlich zwar keinen ab-
soluten Vorrang vor anderen Interessen und Zielsetzungen des Allgemein-
wohls beanspruchen, bilden gleichzeitig aber auch nicht einfach ein un-
qualifiziertes Interesse unter vielen, gegeneinander abzuwégenden Interes-
sen.!28! Die Beeintrachtigung eines durch ein Recht geschiitzten Interesses
darf entsprechend nicht unter denselben minimalen Voraussetzungen erfol-
gen, die ausreichen wiirden, wenn kein Recht bestiinde.!282 Sind Rechte
involviert, gelten strengere Vorgaben fiir die Einschriankung der betroffe-
nen und in ihrem Gewicht durch ebendiese Rechte gestdrkten Interes-
sen.!28 Dieses Erfordernis einer speziellen Rechtfertigung dussert sich
nach SunsTeIN in mehrfacher Hinsicht: ,,Rights characteristically limit the
kinds of arguments that can be used by way of justification, and they char-
acteristically require justifications of special weight. Above all, rights ex-
clude certain otherwise admissible reasons for action. 1284

Als entscheidende Funktion von Rechten, welche ihnen ihre spezifische
Starke verleiht, kann damit im Allgemeinen die Anhebung und Verschdr-
fung der Rechtfertigungsvoraussetzungen ausgezeichnet werden. In Uber-
einstimmung mit dem soeben Gesagten ist ein Recht geméass SCHAUER, der

1279 Siehe HareL, S. 198; ,,An important feature of rights is that they protect individ-
uals from those who would focus exclusively on maximizing utility. RaNBoLT,
S. 194.

1280 WaLDRON, Conflict, S. 210 f. (Hervorh. d. Verf.).

1281 Vgl. auch McCram, S. 1046 f.

1282 Siehe DworkiN, Rights, S. 191 f. (,,the Government is [not, Anm. d. Verf.] justi-
fied in overriding a right on the minimal grounds that would be sufficient if no
such right existed®).

1283 ,,Having a right [...] means that a special kind of justification is needed before
that right is infringed.” EpMUNDsON, Animals, S. 346 (Hervorh. d. Verf.); ,.rights
powerfully protect individuals from having their interests balanced or traded off
and [...] attempts to override them in the public interest need the most careful
inspection and justification®, BEaucnawmp, S. 202.

1284 SunsTEIN, Rights, S. 736 f.

259

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Rechte statt als Triimpfe als (starke, aber nicht impenetrable) Schutzschil-
de versinnbildlicht,'285 funktional betrachtet im Kern denn auch ,,simply
the right to put the state to a higher burden of justification. |[...] Its force
consists in its ability to raise the level of the minimally sufficient justifica-
tion*,1286

3.2. Tiere als potenzielle Rechtstrager

Im Anschluss an die Darstellung des Begriffs des subjektiven Rechts im
Allgemeinen gilt es nun, die Ausgangsfrage zu untersuchen, ob Tiere
Rechte haben konnen und somit potenzielle, d.h. konzeptionell mogliche
Rechtstrager sind.

3.2.1. Strukturelle Anwendbarkeit des Rechte-Begriffs auf Tiere

Fraglich ist zunéchst, ob der Rechte-Begriff seiner Struktur nach auf Tiere
anwendbar ist. Die triadische Grundstruktur von Rechten im Allgemeinen
— Inhaber, Adressatin und Gegenstand des Rechts!287 — liesse sich hin-
sichtlich potenzieller Tierrechte folgendermassen konkretisieren: Tiere
wiirden die Position des Rechtsinhabers und andere Rechtspersonen (na-
tiirliche oder juristische Personen) jene der Rechtsadressatin einnehmen.
Beziiglich des Gegenstands des Rechts ist zu bemerken, dass sich zur An-
wendung auf Tiere strukturell insbesondere (positive oder negative) An-
spruchsrechte (oder Immunitéten) eignen.!?88 Dies ist auf den Umstand

1285 ,,[R]ights, like shields, can be thought of as having genuine force even though
they may not be absolute.“ ScHAUER, S.429. Rechte dienen demnach als
,.Riistung: ,,[W]earing a suit of armor provides me with a degree of protection |
would not otherwise have had. [...] If we understand rights in the way that we
understand suits of armor, we see that what rights do is to protect against certain
low justification (small bore) efforts to restrict the activities that the rights are
rights to, but do not protect against high justification (large bore) efforts to re-
strict those activities. The rights derive their force and their meaning from their
ability to protect against small bore infringements*. Ebd., S. 429.

1286 ScHAUER, S.429f. (Hervorh. d. Verf.); ,.the right to now just is the right to de-
mand the higher level of justification, [...] the higher burden of justification®.
Ebd., S. 430.

1287 Siehe vorne D.1.3.1.2.(a).

1288 Siehe BIRNBACHER, Tiere, S. 52 und ScumipT, S. 24 f.

260

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

zurlickzufiihren, dass diese passive Rechte sind und als solche nicht ausge-
iibt, sondern genossen werden — sie erfordern lediglich fremdes Verhalten
seitens des Verpflichteten, dariiber hinaus aber nicht eine Handlung des
tierlichen Rechtstrigers. Demgegeniiber lassen sich Freiheitsrechte und
Kompetenzen in dem Masse nur schwerlich auf Tiere projizieren, als sie
Handlungsfahigkeit voraussetzen.!28 Strukturell ist folglich in erster Linie
die Figur der Anspruchsrechte fiir Tiere denkbar, sodass die Struktur po-
tenzieller Tierrechte folgende wire: Tiere als Berechtigte hétten gegeniiber
anderen Rechtspersonen als Verpflichteten einen Anspruch auf ein Han-
deln oder Unterlassen, wobei die Rechtsadressaten die korrelierende (ne-
gative oder positive) Pflicht treffen wiirde, eine bestimmte Handlung zu
unterlassen oder vorzunehmen.

3.2.2. Willens- oder Interessentheorie als Beurteilungsmassstab?
(a) Problemstellung

Wihrend die Anwendung von (Anspruchs-)Rechten auf Tiere der forma-
len Struktur nach unproblematisch scheint, stellt sich die weitere Beurtei-
lung der Frage, ob Tiere Rechte haben konnen, in Bezug auf die ,,materiel-
le Seite* des Rechte-Begriffs als begriindungsbediirftiger dar. Wie im Rah-
men der Abhandlung {iber den Inhalt von Rechten ersichtlich wurde, gel-
ten je nachdem, welcher theoretischen Fassung — Willens- oder Interessen-
theorie — gefolgt wird, erheblich divergierende Kriterien zur Identifizie-
rung potenzieller Rechtstrager. Unter der Willenstheorie ist der Kreis kon-
zeptionell moglicher Rechtssubjekte eng gefasst, denn potenzielle Rechts-
trager konnen aus begrifflichen Griinden lediglich willensfdhige Akteure
sein, also Wesen mit Handlungskompetenz (agency) bzw. der Fahigkeit,
Kontrolle iiber die Pflichten anderer auszuiiben.!?°0 Demgegeniiber sieht

1289 Vgl. Scumipt, S.24f.; freilich miissen Freiheitsrechte fiir Tiere nicht génzlich
abgeschrieben werden. Denn Tiere konnen durchaus gewisse ,,natiirliche® Frei-
heiten (z.B. Bewegungsfreiheit) geniessen, ohne dass diese Handlungsféahigkeit
im rechtlichen Sinne voraussetzen wiirden. Uberdies konnten Tiere, insofern
Freiheitsrechte als Nicht-Pflichten paraphrasiert werden und Tiere keine ent-
sprechenden gegenléufigen Pflichten treffen, durchaus als Triager von Freiheits-
rechten bezeichnet werden.

1290 So WeLLMAN, Real Rights, S.132; siehe auch van DurreL, Moral Philosophy,
S. 39, SCHNURIGER, S. 117-119 und WENAR, Rights, S. 239.

261

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

die Interessentheorie mit allen intrinsisch schutzwiirdigen Interessentrd-
gern einen um ein Vielfaches grosseren Kreis moglicher Rechtstrager vor.
Damit hat die Wahl der zugrunde gelegten Theorie der Rechte beachtliche
Riickwirkungen auf den massgeblichen Beurteilungsmassstab, weshalb an
dieser Stelle eine grundsitzliche Weichenstellung vonnédten scheint, im
Rahmen derer es zu bestimmen gilt, ob die Frage einer potenziellen tierli-
chen Rechtsfahigkeit anhand der Willens- oder Interessentheorie zu priifen
ist.

Als problematisch erweist sich dabei, dass die Willenstheorie die Mdg-
lichkeit einer tierlichen Rechtstrégerschaft — insofern Tiere keine autono-
men Akteure im erforderlichen Sinne sind — bereits auf konzeptioneller
Ebene ausschliesst: Tiere figurieren dort schlicht nicht als potenzielle
Rechtstriger.12°! Aufgrund dieser eindeutig negativen Beurteilung unter
der Willenstheorie ist die Ergriindung der Moglichkeit einer tierlichen
Rechtsfahigkeit von vornherein auf einen interessentheoretischen Bezugs-
rahmen verwiesen.!292 Freilich konnte eine Weichenstellung zugunsten
der Interessentheorie nicht bloss mit der praktischen Notwendigkeit hierzu
begriindet werden, um eine untersuchungstechnische Sackgasse oder gar
ein unliebsames Ergebnis zu vermeiden. Das ,,Ausweichen® auf die Inter-
essentheorie und die damit postulierte Unerheblichkeit der Verneinung der
Moglichkeit einer tierlichen Rechtstrégerschaft unter willenstheoretischem
Aspekt miissten vielmehr durch sachliche Griinde gerechtfertigt sein.

(b) Schwichen der Willenstheorie

Freilich ist durchaus zweifelhaft, ob die Willenstheorie als exklusive und
auch fiir Tiere massgebliche Begriindungstheorie der Rechte angesehen
werden kann. Denn die Willenstheorie und die mit ihr einhergehende be-
griffliche Reduzierung des Inhalts von Rechten auf die Entscheidungsfrei-
heit und Willensherrschaft des Einzelnen als ausschliesslichem Zweck von
Rechten weist in mehrerlei Hinsicht Defizite auf: insbesondere beziiglich

1291 Siehe etwa WELLMAN, Proliferation, S. 175; dazu auch KrRaMER, Animals, S. 30
und GARNER, Justice, S. 95.
1292 Siehe auch CocHraNE, Ownership, S. 431.

262

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

der in den Blick genommenen Rechte-Typen, des Inhalts von Rechten und
des Kreises der Rechtstrager.1293

Eine Schwiche der Willenstheorie liegt zunéchst darin, dass sie auf sol-
che Rechte abstellt, die Individuen Entscheidungs- und Gestaltungsmacht
verleihen'?%4 und damit in erster Linie auf aktive Rechte (Freiheiten und
Kompetenzen), die eine Willens- oder Handlungsausiibung des Rechtstré-
gers zum Gegenstand haben, zugeschnitten ist.!2%> Zweifellos enthalten
viele Rechte (bzw. Rechte-Molekiile) eine Willenskomponente — aller-
dings nicht alle und nicht ausschliesslich. Wahrend aktive Rechte in en-
gem Zusammenhang mit Autonomie und Handlungsfreiheit stehen, ist die
Willenstheorie im Hinblick auf passive Rechte, die eher mit Vulnerabilitét
und Schutzbediirftigkeit verbunden sind und ihrer Struktur nach keine
Willensausiibung seitens des Berechtigten erfordern, wenig {iberzeu-
gend.129 Uberdies weist HAREL darauf hin, dass die Willenstheorie auf-
grund der bloss peripheren Erfassung von Anspruchsrechten als ,,akzesso-
rischer Funktion“ von Freiheiten eine kontraintuitive Umkehrung der
Rangordnung zwischen den verschiedenen hohfeldschen Rechte-Aspekten
vornimmt. So bildet in der willenstheoretischen Betrachtung nicht etwa
das Abwehrrecht, in seiner physischen Integritdt nicht beeintrichtigt zu
werden, Herzstlick des Rechts auf korperliche Unversehrtheit, sondern die
dieses Recht begleitenden Kompetenzen (z.B. die Kompetenz, auf die Er-
fiillung der Pflicht zur Nichtbeeintrichtigung zu verzichten).1297

Damit zusammenhingend wird ferner auf die begriffliche Unmoglich-
keit von unverdusserlichen Rechten im Rahmen eines willenstheoretischen
Ansatzes hingewiesen.!2°8 Bestimmte, fundamentale (Anspruchs-)Rechte,
z.B. auf Freiheit von Folter und Sklaverei, sind zur Stiarkung des Schutzes
unverdusserlich. Dies bedeutet, dass dem Rechtstriger die Kompetenz ent-
zogen wird, iiber diese Rechte und die korrelierenden Pflichten anderer zu

1293 Fiir eine Ubersicht iiber die Unzulinglichkeiten der Willenstheorie siche etwa
KRAMER, Rights Without Trimmings, S. 66 ff.

1294 Siehe CAMPBELL, S. 45.

1295 Siehe HAREL, S. 194; auch mit der Betonung der Kontrolle iiber Pflichten ande-
rer spricht die Willenstheorie insbesondere Kompetenzen als Rechtsmacht an.
Vgl. van DurreL, Debate, S. 109 und ScHuLev-STENDL, S. 111.

1296 Siehe WENAR, Rights, S. 243 f.; vgl. auch MacCormick, Rechte, S. 173 und Ben-
ToN, S. 31.

1297 Siehe HarEL, S. 194 f.

1298 Siehe dazu van DurriL, Debate, S. 109 und HareL, S. 194; auch SCHNURIGER,
S. 113-116.

263

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

entscheiden. Da der Rechtstragerin in diesen Féllen keine Willensmacht
und Kontrolle {iber fremde Pflichten zukommt, wéren derartige Rechte im
Lichte der Willenstheorie gar nicht mehr als Rechte zu klassifizieren —
vielmehr wiirden sie ihren Charakter als Rechte verlieren, eben weil sie
unverdusserlich sind.!2% Die Willenstheorie fiihrt hinsichtlich unverdus-
serlicher Rechte folglich zur paradoxen Konsequenz, dass sich subjektive
Rechte in dem Masse zuriickbilden, wie der Schutz durch Entzichung der
individuellen Entscheidungsmacht verstarkt wird.!300

Eine weitere Unzulinglichkeit der Willenstheorie wird darin gesehen,
dass sie beziiglich der Substanz von Rechten &dusserst eng gefasst ist.
WaLbproN merkt in diesem Zusammenhang an, dass die Willenstheorie den
Rechte-Begriff auf einen partikularen Aspekt des menschlichen Lebens
beschriankt, ndmlich die aktive, selbstbestimmte Seite, unter Ausblendung
und in Abgrenzung von der passiven, affektiven, oder gar pathologischen
oder hilfsbediirftigen Seite: ,,Rights have been seen as a basis of protection
not for all human interests but for those specifically related to choice, self-
determination, agency, and independence.“!3%! Auch MacCormick bemén-
gelt diese Eigenart der Willenstheorie, welche die begriffliche Moglichkeit
von Rechten ,,an einem vorher bestimmten Punkt auf der Skala des gesetz-
lichen Interessensschutzes* unterbindet.!392 So ist kein plausibler Grund
ersichtlich, warum nur solche Interessen zu schiitzen seien, die sich durch
die besondere geistige Qualitdt der Willensfreiheit auszeichnen und auf
die Autonomie der Rechtstrigerin riickfiihrbar sind. Auch rein korperliche
Interessen, etwa an Schmerzfreiheit, sind — ohne Notwendigkeit einer Wil-
lensausiibung — rechtlich schiitzenswert. Nicht alle Rechte schiitzen (pri-
mir) die Willens- und Entscheidungsfreiheit — diese stellt vielmehr ein,
aber nicht notwendigerweise das einzige Gut des rechtlichen Interessen-
schutzes dar.!393 Unter diesem Gesichtspunkt — Autonomie als ein, aber
nicht einziges massgebliches Interesse — lésst sich die Willenstheorie gar
als eine spezifische Unterart in die Interessentheorie einfiigen, womit er-

1299 Siehe MacCormick, Rechte, S. 173; auch van DurreL, Debate, S. 109.

1300 Siehe MacCormick, Rechte, S. 172; auch van DurreL, Moral Philosophy, S. 39
und SCHNURIGER, S. 114.

1301 WAaLDRON, Introduction, S. 11.

1302 MacCormick, Rechte, S. 171.

1303 Siehe MacCormick, Rechte, S. 181.

264

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

sichtlich wird, dass Letztere eine weitergehende Beriicksichtigung von In-
teressen, inklusive der autonomiebezogenen, ermdglicht.1304

Als schwerwiegendstes Defizit der Willenstheorie wird schliesslich die
begriffliche Schwierigkeit der Begriindung von nicht-autonomen mensch-
lichen Rechtstrigerinnen angefiihrt.1395 Denn der begriffliche Ausschluss
von Wesen, denen die notwendige Willens- und Entscheidungsfreiheit
fehlt, betrifft nicht nur Tiere, sondern gleichermassen gewisse Menschen
(Kleinkinder, Komatdse, geistig schwer Behinderte usw.).139 Die Willens-
theorie kann Rechte dieser Menschen konzeptionell nicht bzw. nur dus-
serst begrenzt unterbringen.!397 Weil Rechte hier wesensméissig Willens-
und Entscheidungsfreiheit der Rechtstrdgerin involvieren, setzt die Wil-
lenstheorie ein autonomes, rationales, willensfahiges, handlungsfihiges,
kurzum wiederum ein in irgendeiner Form vernunfifihiges Individuum als
Subjekt der Rechte voraus!3%8 — eine vor dem Hintergrund der allgemeinen
Rechtsfahigkeit des Menschen besonders problematische Implikation, die
bereits im Zusammenhang mit dem vernunftrechtlichen Personenbegriff
abgelehnt wurde. Dort wurde Vernunftfahigkeit als notwendige Bedingung
fiir Rechtspersonlichkeit verworfen.!39 Aufgrund des direkten Konnexes
zwischen Rechtsfahigkeit und Rechtspersonlichkeit!3!0 kann Vernunftfa-
higkeit in der Gestalt von Autonomie oder Willens- und Entscheidungs-
freiheit nach der hier vertretenen Auffassung aus denselben Griinden auch
nicht als essenzielle Bedingung fiir Rechtsfiahigkeit gelten. Die Willens-
theorie!3!! kann deshalb nicht als ausschliessliche Begriindungstheorie

1304 Siehe Epmunbson, Rights, S. 102 und HAREL, S. 195; siehe auch FELDER, S. 46 f.

1305 Siehe van DurrEL, Moral Philosophy, S. 39; auch KraMER, Rights Without Trim-
mings, S. 69.

1306 Siehe CamPBELL, S. 45 und KraMER, Animals, S. 30; auch FELDER, S. 45.

1307 Etwa mittels weiterer Hilfskonstruktionen wie jener, dass es ausreiche, wenn
eine dritte Person X stellvertretend fiir den nicht-autonomen Rechtstriger A die
Kontrolle tiber die Pflichten einer anderer Person B ausiibe. Kritisch dazu Kra-
MER, Animals, S. 30 f. und MacCorwmick, Children’s Rights, S. 156 f.

1308 Siehe CampBELL, S. 47; ,,Clearly, the Choice Theory of rights connotes a concep-
tion of the right-bearer as agent and chooser rather than merely potential victim
or potential recipient of assistance®, WALDRON, Introduction, S.11; vgl. auch
NAFFINE, S. 363.

1309 Siehe vorne D.1.2.2.3. und D.1.2.2.5.(a).

1310 Siehe dazu D.1.2.4.2.

1311 Aufgrund der Ubernahme des Willenselements vermag im Ubrigen auch die
Kombinationstheorie aus ebendiesem Grund nicht als ausschliessliche Grundla-
ge fiir Rechte zu iliberzeugen.

265

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

von Rechtsfahigkeit und damit von Rechtspersonlichkeit akzeptiert wer-
den.

(c) Interessentheoretische Moglichkeit von Rechten als hinreichende
Voraussetzung fiir potenzielle Rechtsfahigkeit

Die Willenstheorie scheint damit zu partikular (d.h. nur auf gewisse, aber
nicht alle Rechtssubjekte und nur auf gewisse, aber nicht alle Rechte an-
wendbar), um als alleinige theoretische Grundlage fiir Rechte gelten zu
konnen. Dies besagt freilich im Umkehrschluss nicht, dass diese ginzlich
zu verwerfen und vollumfanglich durch die (ebenso mit Unzuldnglichkei-
ten behaftete)'3!2 Interessentheorie zu ersetzen wiére. Denn es ist grund-
satzlich zweifelhaft, ob es liberhaupt eine einzige, universale Begriindung
und Theorie der Rechte gibt, die eine angemessene Aussagekraft fiir alle
Rechte und alle Rechtstrigerinnen zu entfalten fahig ist.!3!3 Vielmehr
scheint sich der Rechte-Begriff addquater anhand einer pluralistischen
konzeptionellen Fundierung, d.h. anhand mehrerer, koexistierender und je
nach Kontext in den Vordergrund tretender Theorien erfassen zu las-
sen.1314 Folgt man dieser Betrachtungsweise, so eriibrigt sich auch die
Notwendigkeit einer allgemeinen Weichenstellung zugunsten entweder der
einen oder der anderen Theorie und kann stattdessen kontextbezogen da-
rauf abgestellt werden, welche Theorie fiir die in Frage stehenden Rechte
einschldgiger ist. Da vorliegend in erster Linie fundamentale Anspruchs-
rechte in den Blick genommen werden, wird die Willenstheorie nicht mehr
weiter berticksichtigt und fiir diesen spezifischen Ausschnitt einer interes-

1312 Siehe zu den Unzuldnglichkeiten der Interessentheorie etwa STEINER, S. 283 ff.
und WENAR, Rights, S. 241-243.

1313 ,,There probably is something wrong with the idea that there has to be just one
theory that generates and explains everything so far as rights are concerned®,
WaLbpron, Justice, S. 643; jedenfalls vermag keine der beiden herkdmmlichen
Theorien fiir sich allein genommen die volle Bandbreite von Rechten zu erkla-
ren. Siehe dazu CAaMPBELL, S.46 und WENAR, Rights, S. 243; auch van DUFFEL,
Moral Philosophy, S.41: ,Interest Theory and Will Theory are better seen as at-
tempting to capture different kinds of rights.* Dazu ausfiihrlich van DurreL, De-
bate (,,neither is a plausible candidate for a comprehensive theory of rights®,
ebd., S. 105).

1314 Siehe dazu Kerch, Role, S.260 und 275f.; vgl. auch WENar, Rights, S.238
und 243.

266

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

sentheoretischen Begriindung gefolgt. Dabei ist hervorzuheben, dass die
nachfolgende Eingrenzung auf die interessentheoretischen Bedingungen
von Rechtsfahigkeit nicht zugleich den Anspruch erhebt, eine allgemein-
giiltige Rechte-Theorie zu reprédsentieren, sondern lediglich voraussetzt,
dass die Interessentheorie immerhin manche (insbesondere die hier im
Vordergrund stehenden) Rechte iiberzeugend zu begriinden vermag. Und
weil im Grunde bereits die Moglichkeit, ein einziges Recht zu haben, aus-
reicht, um definitorisch rechtsfihig sein zu konnen, stellt die Eigenschaft
als potenzieller Rechtstriager unter der Interessentheorie nach der hier ver-
tretenen Auffassung in jedem Fall hinreichende (nicht aber zwingend not-
wendige) Bedingung fiir Rechtsfahigkeit dar.!31

Die vorliegend zugrunde gelegten und in Bezug auf Tiere zu untersu-
chenden, hinreichenden kumulativen Voraussetzungen fiir potenzielle
Rechtsfihigkeit lassen sich nach dem Gesagten folgendermassen rekapitu-
lieren: Konzeptionell denkbare Rechtstrager sind jene Wesen, die (1) inter-
essenfihig sind und ein Wohlergehen haben und (2) deren Interessen- und
Wohlergehensschutz um ihrer selbst willen und nicht bloss aufgrund an-
derweitiger Erwdgungen geboten ist.!316 Potenzielle Rechtstrager konnen
dementsprechend als intrinsisch wertvolle und schutzwiirdige Interessen-
trdger charakterisiert werden. Tierliche (Anspruchs-)Rechte wéren in sub-
stanzieller Hinsicht demnach als Rechtsverhiltnisse zu prézisieren, in de-
nen Tiere als intendierte Begiinstigte von ihre Interessen und ihr Wohlbe-
finden um ihrer selbst Willen schiitzenden Pflichten anderer auftreten.

3.2.3. Erste Voraussetzung potenzieller Rechtsfahigkeit:
Interessenfahigkeit

Damit Tiere iiberhaupt als potenzielle Rechtstrager in Betracht kommen,
miissen sie als Erstes die grundlegende Voraussetzung der Interessenfahig-
keit erfiillen, d.h. Interessen und ein Wohlergehen haben (oder haben kon-

1315 Da nur ein Teilbereich der moglichen (hinreichenden) Voraussetzungen fiir
Rechtsfahigkeit untersucht wird, lasst sich das nachfolgend Gesagte nicht ohne
Weiteres auf alle Rechte und Rechtssubjekte generalisieren, was im Ubrigen
auch nicht die Zielsetzung der Untersuchung ist.

1316 Vgl. auch MacCorwmick, Children’s Rights, S. 160 und FEINBERG, Generationen,
S. 150 f.; siche dazu vorne D.1.3.1.3.(b)(iii).

267

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

nen).!317 Ob diese als ,.einfache Tatsachenfrage* anmutende Bedingung
bei Tieren vorliegt, ist nicht unumstritten und wird je nach eingesetztem
Interessenbegriff verschieden beurteilt.!3!8 Denn der Interessenbegriff
kann zwei unterschiedliche Bedeutungen haben: Im weiteren Sinn kann
LHInteresse* anzeigen, dass X in As Interesse ist, d.h. dass X fiir das Wohl
des A (objektiv) gut bzw. von Vorteil ist.13!° Im engeren Sinn kann ,,Inter-
esse” aber auch bedeuten, dass A4 ein Interesse an X hat, d.h. A in Bezug
auf X einen expliziten (subjektiven) Wunsch hat und X will.!320 Wihrend
erstere, ,,Wohlergehens-Interessen® (welfare-interests) eng verbunden sind
mit dem Haben eines Wohls, sind letztere, ,,Praferenz-Interessen® (prefe-
rence-interests) an ein Wollen und das Haben von Wiinschen gekniipft.!32!
BirnBacHER differenziert hiervon leicht abweichend zwischen Interessen
im schwachen und starken Sinn. Im schwachen Sinn ist ein Interesse dort
gegeben, wo ein (bloss bewusstseins- bzw. empfindungsfiahiges) Wesen
ein unmittelbar prisentes Ding haben will, wohingegen ein Interesse im
starken Sinn, das sich namentlich auch auf zeitlich und rdumlich ferne Ge-
genstdnde richten kann, voraussetzt, dass ein Wesen Gedanken haben kann
und insofern iiber hochentwickelte kognitive und linguistische Féhigkeiten
wie Selbstbewusstsein und propositionales Denken verfligt.!322

Wird nun ein Verstdndnis von Interessen im engeren Sinne als mentalen
Phédnomenen (Wiinsche, Gedanken) zugrunde gelegt, wird Tieren in aller
Regel keine fiir Rechtsfahigkeit relevante Interessenféhigkeit attestiert. So
vertreten insbesondere FrREy und McCroskey die Ansicht, dass Tiere im
fiir Rechte notwendigen Sinne keine Interessen haben konnten.!323 Zwar
wird hierbei durchaus anerkannt, dass Tiere Wohlergehens-Interessen im

1317 Siehe nur ErBEL, S. 1255, FEINBERG, Human Duties, S. 409 und Saprontzis, Mo-
rals, S. 73 f.; vgl. auch ScamipT, S. 43; dazu vorne D.1.3.1.3.(b)(iii).

1318 Vgl. Frey, Rechte, S. 77f.

1319 Siehe SCHNURIGER, S. 123.

1320 Dass diese zwei Bedeutungen von ,Interesse” nicht deckungsgleich sind, ist
leicht ersichtlich: X kann in As Interesse sein, ohne dass A ein Interesse an X
hat, und umgekehrt kann A ein Interesse an X haben, obschon X nicht in seinem
Interesse ist. Siehe dazu und zu den zwei Bedeutungen von ,,Interesse* Frey,
Rechte, S. 78 f.; auch JEDELHAUSER, S. 40 f. und Kress, Uberblick, S. 348.

1321 Siehe Frey, Rechte, S. 78 f. und REGan, Animal Rights, S. 87 f.

1322 Siche dazu BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere, S. 305; auch BaraNzKE, Subjekt,
S. 106 und Kress, Uberblick, S. 348.

1323 Siehe insbesondere Frey, Interests und McCLoSKEY; siehe auch COCHRANE, Ani-
mal Rights, S.34f.

268

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

weiteren Sinne haben, was nach dieser Ansicht allerdings nicht ausreicht,
da der fiir Rechtsfihigkeit massgebliche Interessenbegriff nicht mit dem
Haben eines Wohls gleichgesetzt werden konne.!324 Vielmehr seien alleine
Interessen im engeren Sinn ausschlaggebend, d.h. etwas wollen zu kénnen
im Sinne von ,.etwas wiinschen.1325 Tiere aber hitten keine Wiinsche,
weil diese Uberzeugungen und jene wiederum Sprache und linguistische
Fihigkeiten voraussetzten.!326

Demgegeniiber optieren die meisten interessentheoretischen Ansitze
fiir einen weiteren Interessenbegriff im Sinne eines ,,Gut-Seins fiir*. KraA-
MER zufolge geniigt es etwa, dass ein Wesen von einer Handlung oder
einem Zustand einen Vorteil hat, damit es ein Interesse besitzt.!327 Andere
wiederum verstehen unter einem ,,Interesse* das ,,Faktum des Auf-etwas-
aus-Seins eines lebendigen Individuums*,!328 das ,,Haben von lebenswelt-
lichen Bediirfnissen“132% oder ,,jegliche Bediirfnisse, die sich aus dem Le-
ben und seinen natiirlichen Funktionen ergeben®.!330 Wihrend sich der
weite Interessenbegriff je nach Auspragung nahezu unbegrenzt ausdehnen
lasst und so grundsatzlich auf Menschen, Tiere, Pflanzen oder gar auf Kol-
lektive und Artefakte angewendet werden konnte,!331 wird er in der Regel
entlang der Grenze der Empfindungsfihigkeit abgesteckt, d.h. der Besitz
von Schmerz-, Leidens- bzw. Bewusstseinsfahigkeit als eingrenzende Mi-
nimalbedingung der Interessenfihigkeit festgesetzt.!332 Die Auffassung,

1324 Siehe Frey, Rechte, S. 79-81 und McCLOSKEY, S. 126.

1325 Siehe Frey, Rechte, S. 81f.

1326 Siehe Frey, Rechte, S. 82-86.

1327 Siehe KrRAMER, Animals, S. 33.

1328 BaranzkE, Subjekt, S. 100.

1329 Darunter sind alle Arten von Erwartungen, Wiinschen und Begierden zu subsu-
mieren, die mit der Existenz eines Wesens zusammenhéngen. CAspAR, Industrie-
gesellschaft, S. 144.

1330 GRUBER, Rechtsschutz, S. 162.

1331 So z.B. KraMER, Animals, S. 33; vgl. auch SCHNURIGER, S. 123.

1332, Mit ,Interessen‘ sind Aspekte des Wohlergehens oder Gedeihens gemeint, die
Erlebensfahigkeit voraussetzen™, so Lapwig, Staatsbiirgerschaft, S.30 (die
rechtlich erheblichen Interessen sind ihm zufolge pluralistisch. Zur ,,Ebene ge-
wohnlicher Lebensgiiter* treten ferner ,,hoherstufige Interessen®, etwa an Auto-
nomie. Siehe ebd., S. 32); siche ferner etwa BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere,
S.307 und 316, GisBerTz, S. 156 und SINGER, Praktische Ethik, S. 101 (,,Die Fa-
higkeit zu leiden oder sich zu freuen ist vielmehr eine Grundvoraussetzung da-
flir, tiberhaupt Interessen haben zu konnen, eine Bedingung, die erfiillt sein
muss, bevor wir iiberhaupt sinnvoll von Interessen sprechen kénnen); auch
Franciong, Exploitation, S. 15 (,,Sentience is necessary to have interests at all. If

269

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

dass die fiir Rechtsfahigkeit relevante Interessenféhigkeit lediglich, aber
immerhin Empfindungsfahigkeit voraussetze, wurde namentlich durch
NELsoN ausgearbeitet. Damit ein Wesen Rechte haben konne, geniige es,
»dass dieses Wesen der Lust und Unlust empféanglich ist; denn darunter
verstehen wir diejenigen Interessen, deren ihr Tréger sich unabhéngig von
allem Urteil bewusst wird und die auch davon unabhingig sind, ob sie als
Antrieb auf den Willen wirken. Jedes Wesen, das Lust und Unlust empfin-
den kann, ist daher auch ein Rechtssubjekt®.1333 Interessenfdahigkeit setzt
gemdss dieser weitverbreiteten Ansicht also voraus, dass ein Wesen einen
bestimmten gegenwértigen Zustand oder prisenten Gegenstand in einem
basalen Sinne als positiv oder negativ bewerten und wollen oder nicht
wollen kann,!334 bzw. dass es einem Wesen besser oder schlechter erge-
hen kann.!1335 Empfindungsfahigkeit wird vielfach als greifbares und ein-
leuchtendes Kriterium fiir Interessenféhigkeit verhandelt, da bei empfin-
dungsfahigen Wesen immerhin ein elementares Interesse an Schmerzver-
meidung plausibel vermutet werden kann.!33¢ So besitzen empfindungsfé-
hige Tiere geméss FEINBERG zweifellos auf ihr Wohlergehen bezogene In-
teressen!337 sowie die fiir das Haben von Interessen relevanten ,,Triebe,
Strebungen und — ansatzweise — Wiinsche, deren umfassende Befriedi-
gung ihr Wohlergehen ausmacht. 1338

In Anbetracht der je nach zugrunde gelegtem Interessenbegriff unter-
schiedlichen Beurteilung der Interessenféhigkeit von Tieren wird deutlich,
dass dieser ein neuerlicher ,,Spaltungsbegriff* ist, welcher den Antagonis-
mus zwischen Ratiozentrismus und Pathozentrismus mit dem Dualismus
von ,,Vernunftinteresse® und ,,Bediirfnisinteresse* in anderem Gewand
weiterfiithrt.!1339 Vergegenwirtigt man sich allerdings den entscheidenden
Vorzug der Interessentheorie gegeniiber der Willenstheorie — dass diese
hinsichtlich der moglichen Rechtstrager konzeptionell mehr Diversitét
aufweist und insbesondere auch nicht-vernunftfadhige Menschen zu inklu-

a being is not sentient, then the being may be alive, but there is nothing that the
being prefers, wants, or desires.”).

1333 NeLson, System, S.118f; siche zu NELsoNs Interessenbegriff auch MAayr,
S.218f.

1334 Siehe BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere, S. 305.

1335 Siehe HarEL, S. 195.

1336 Vgl. AKHTAR, S. 500, GruUEN, S. 33, KELcH, Role, S. 266 und Scumipr, S. 44.

1337 Siehe FENBERG, Harm, S. 58.

1338 FEINBERG, Generationen, S. 150.

1339 Vgl. BARANZKE, Subjekt, S. 101.

270

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

dieren vermag — wire es m.E. kaum sinnvoll, dieses Potenzial vermittels
eines eng gefassten Interessenbegriffs, der letzten Endes doch wieder nur
vernunft- bzw. iiberzeugungs- und willensfahigen Wesen Interessenféhig-
keit und somit potenzielle Rechtsfahigkeit zuweist, zu nivellieren.!340 Auf
der Ebene der ersten interessentheoretischen Voraussetzung fiir Rechtsfa-
higkeit ist deshalb die Anwendung eines (wenn auch moglicherweise zu)
weiten Interessenbegriffs vorzuziehen, zumal eine Eingrenzung unter wer-
tenden Gesichtspunkten im Rahmen der zweiten Voraussetzung erfolgt.

Ausschlaggebend diirfte vorliegend indes letztlich sein, dass bereits das
geltende Tierschutzrecht grundlegend auf der Annahme basiert, dass Tiere
subjektiv vorhandene und vom Menschen mittels eines Analogieschlusses
feststellbare, iiberdies rechtlich relevante Interessen — etwa an Schmerz-
und Leidensfreiheit sowie Unversehrtheit — besitzen.134! Das Tierschutz-
recht, das dem Interessenschutz von Tieren dient, nimmt Tiere damit un-
zweifelhaft als Interessentrdger wahr, wobei sich die rechtliche Anerken-
nung von tierlichen Eigeninteressen geméss JEDELHAUSER als ,,deklaratori-
scher Nachvollzug®“ eines ausserrechtlich existierenden Faktums dar-
stellt.1342

3.2.4. Zweite Voraussetzung potenzieller Rechtsfahigkeit: Intrinsische
Schutzwiirdigkeit

Die unter interessentheoretischem Aspekt notwendige Bedingung der In-
teressenfahigkeit von (empfindungsfahigen) Tieren ist freilich noch nicht
hinreichende Bedingung fiir eine potenzielle Rechtsfahigkeit.!343 Dazu
muss eine zweite Voraussetzung erfiillt sein: Die tierlichen Interessentri-
ger miissen intrinsisch schutzwiirdig sein,!3** da (Anspruchs-)Rechte nur
dort existieren konnen, wo das durch eine Pflicht gebotene Verhalten Tie-
ren um ihrer selbst willen geschuldet ist.1345 Mit dieser weiteren Bedin-

1340 Vgl. auch SCHNURIGER, S. 124.

1341 Siehe auch ErBeL, S. 1255; dazu auch vorne C.I1.2.

1342 Siehe JEDELHAUSER, S. 43.

1343 So bemerkt ScumipT, S. 47, zu Recht, dass die Frage, welche und wessen Inter-
essen im Rahmen des Rechts subjektiven Rechtsschutz geniessen (konnen),
nicht allein schon durch die blosse Existenz irgendwelcher Interessen bestimmt
wird.

1344 Siehe dazu vorne D.1.3.1.3.(b)(iii).

1345 Siehe FEINBERG, Generationen, S. 150.

271

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

gung wird der Kreis der Interessentréger, die als mogliche Rechtstriger in
Betracht kommen, unter evaluativen Gesichtspunkten eingeschrénkt. Da-
bei erdftnet sich notwendigerweise eine moralische Dimension des Rech-
te-Begriffs, rekurriert diese Voraussetzung doch auf die moralische Rele-
vanz bzw. den moralischen Status der fraglichen Interessentragerin.!346
Mit der hier erforderlichen Beriicksichtigung des moralischen Status des
Interessentragers!347 wird auf {ibergeordnete moralische Prinzipien ver-
wiesen, die letztlich determinieren, welche Wesen einen ultimativen oder
intrinsischen Wert haben, d.h. um ihrer selbst willen schutzwiirdig sind —
eine Wertentscheidung, die, wie HAREL festhilt, einer Theorie der Rechte
vorgelagert ist.1348

Die Vornahme einer solchen moralischen Beurteilung ist im hier inter-
essierenden Zusammenhang indes unproblematisch, denn die Bejahung ei-
nes derartigen moralischen Status von Tieren ldsst sich ohne Weiteres am
geltenden, ethisch begriindeten Tierschutzrecht ablesen. Jenes qualifiziert
Tiere bereits eindeutig als solche Wesen, die im Besitz eigener Interessen
und liberdies um ihrer selbst willen, d.h. intrinsisch schutzwiirdig sind und
denen gegeniiber direkte, ihnen selbst geschuldete Pflichten bestehen.!349
Die Anerkennung eines tierlichen Eigenwerts wird namentlich durch den
verfassungsrechtlichen und einfachgesetzlichen Schutz der Wiirde des Tie-
res (Art. 120 Abs. 2 BV und Art. 1 TSchG) ausdriicklich bekriftigt.

Nach diesen Explikationen ist nun ersichtlich, dass jedenfalls empfin-
dungsfahige!350 Tiere als intrinsisch schutzwiirdige Interessentrdger zu je-
nen Wesen gehoren, denen Rechte konzeptionell zugeschrieben werden
konnen und daher potenzielle Rechtstriger sind.133! Als besonders bemer-

1346 Siche ScHNURIGER, S.137f.; so auch KraMmEer, Getting Rights Right, S.33
und 49, dem zufolge der Rechte-Begriff aufgrund des Umstands, dass nur We-
sen mit einem moralischen Status in Betracht kommen, von vornherein mora-
lisch imprégniert ist.

1347 Siehe dazu KrRAMER, Animals, S. 33.

1348 Siehe HarEL, S. 195.

1349 Siehe vorne C.IL1.2.; geltendes Tierschutzrecht bekennt sich zum Prinzip des
ethischen Tierschutzes, das auf der Annahme basiert, dass Tiere einen Eigen-
wert haben und um ihrer selbst willen zu schiitzen sind. Siehe dazu vorne C.II.
1.2.1.; zum Begriff des ethischen Tierschutzes auch vorne B.1.

1350 So kniipfen auch die meisten Interessentheorien die intrinsische Schutzwiirdig-
keit eines Interessentrdgers an das Vorliegen von Empfindungsféhigkeit an.
Siehe CAMPBELL, S. 49 f.; siche auch MacCormick, Children’s Rights, S. 161.

1351 So u.a. auch ErBEL, S. 1254, FEINBERG, Human Duties, S. 409 f., KRAMER, Ani-
mals, S. 30, Labwig, Tierrechte, S. 131 und WENAR, Claim-Rights, S. 227.

272

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

kenswert hervorzuheben ist dabei, dass die Voraussetzungen fiir eine po-
tenzielle tierliche Rechtsfahigkeit bereits in gegenwértigem Recht ange-
legt bzw. erfiillt sind.

3.2.5. Verpflichtungsfahigkeit als notwendige Voraussetzung fiir
Rechtsfahigkeit?

(a) Reziprozitit von Rechten und Pflichten?

Zuletzt ist an dieser Stelle auf einen weiteren Einwand gegen die konzep-
tionelle Mdoglichkeit einer tierlichen Rechtsfihigkeit einzugehen: die An-
sicht, Tiere konnten deshalb nicht rechtsfdhig sein, weil sie nicht ver-
pflichtungsfahig sind.'332 Dieser Einwand ist von der (vertragstheoreti-
schen) Annahme einer notwendigen Recht-Pflicht-Symmetrie geleitet, wo-
nach Rechte stets auch Pflichten nach sich ziehen und nur Rechte haben
kann, wer zugleich auch fdhig ist, Pflichten gegeniiber anderen zu tra-
gen.!333 Gemiss dieser Auffassung stellt Pflichtsubjektivitit in einer auf
Reziprozitdt, d.h. der wechselseitigen Verbundenheit aller Mitglieder auf-
bauenden Rechtsgemeinschaft eine unverzichtbare Grundvoraussetzung
fiir Rechtssubjektivitit dar (Einheit von Rechts- und Pflichtsubjekt).1354

1352 Siehe dazu KraMER, Animals, S. 41; auf diese Ansicht stiitzte sich etwa ein Ge-
richt im US-Bundesstaat New York in einem Entscheid, bei dem es um die
(Nicht-)Anwendbarkeit des habeas corpus-Rechts auf einen Schimpansen ging.
Siehe Supreme Court of the State of New York, Appellate Division, Third Judi-
cial Department, Entscheid-Nr. 518336 vom 4.12.2014, S.4-6: ,the ascription
of rights has historically been connected with the imposition of societal obliga-
tions and duties. Reciprocity between rights and responsibilities stems from
principles of social contract [...]. Under this view, society extends rights in ex-
change for an express or implied agreement from its members to submit to so-
cial responsibilities. [...] legal personhood has consistently been defined in
terms of both rights and duties. [...] unlike human beings, chimpanzees cannot
bear any legal duties, submit to societal responsibilities or be held legally ac-
countable for their actions. In our view, it is this incapability to bear any legal
responsibilities and societal duties that renders it inappropriate to confer upon
chimpanzees the legal rights [...] that have been afforded to human beings.”
(Hervorh. d. Verf.).

1353 Siehe zur Symmetrie- bzw. Reziprozitétsthese Caspar, Industriegesellschaft,
S. 131-133 und KrRAMER, Animals, S. 41; auch Raspg, S. 286 f.

1354 Siehe Scumipt, S.54f.; anschaulich hierzu SchuiTT, S.235-237, der ausfiihrt,
dass das Recht keine Recht-Pflicht-Asymmetrie herstellende Privilegierung ken-

273

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

So bezeichnet Rechtsfahigkeit nach vorherrschender Ansicht ja auch die
Fahigkeit, Rechte und Pflichten zu haben.!3% Dass Tiere nun aber keine
Pflichtsubjekte sein konnen, ist augenscheinlich und weitgehend unbestrit-
ten!3%6 — Tieren fehlt das daflir notwendige Rechtsbewusstsein sowie die
strafrechtliche Zurechnungs- und zivilrechtliche Urteilsfahigkeit.!357 Dass
Tiere keine Rechtspflichten haben konnen, stellt indes nur dann ein Hin-
dernis flir eine potenzielle Rechtsfahigkeit dar, wenn sich die Annahme
einer zwingenden Verbindung zwischen Rechts- und Pflichtsubjektivitét
als zutreffend erweist.

Die Idee einer Recht-Pflicht-Symmetrie ist zundchst nicht mit jener der
Recht-Pflicht-Korrelativitit zu verwechseln.!338 Wiahrend die Korrelativi-
tdit von Rechten und Pflichten lediglich besagt, dass jedes (An-
spruchs-)Recht notwendig mit einer korrelierenden Pflicht einer anderen
Person korrespondiert, bezieht sich die Reziprozitit von Rechten und
Pflichten auf ein und dasselbe Rechtssubjekt und verlangt insofern da-
riiber hinausgehend, dass ein Rechtstrager zugleich auch als Pflichtsubjekt
eines fremden Rechts fungieren konnen muss. Dieses eine Rechtstrigerin
X auch zur Pflichttrigerin machende, zusétzliche Recht-Pflicht-Korrelati-
onsverhiltnis ist jedoch logisch unabhéngig vom ersten, welches X bereits
als Rechtstrigerin konstituiert. Dass in struktureller Hinsicht keine
Notwendigkeit besteht, Rechts- und Pflichtsubjektivitit im selben Subjekt
zu vereinen, verdeutlicht KrRaMER pointiert: ,,Except in the very unusual
circumstances where someone holds a right against himself, X’s posses-
sion of a legal right does not entail X’s bearing of a legal duty; rather, it

ne. Die Rechtsgemeinschaft sei schliesslich keine Solidargemeinschaft derer, die
Interessen und Bediirfnisse haben, ,,sondern eine Gemeinschaft der Handlungs-
méchtigen zum Selbstschutz*; kritisch zu einer solchen ,,Ethik der Féhigen und
Handlungsméchtigen® Caspar, Industriegesellschaft, S. 135 ff.

1355 Siehe vorne D.I1.2.1.1.

1356 Wobei vereinzelt durchaus die Ansicht vertreten wird, dass Tiere sich ,,mora-
lisch® verhalten konnten. Siehe dazu nur BarcomBe, Pleasurable Kingdom,
S.214-217, Bexkorr, Emotional Lives, S. 88-92 und Teutsch, Lexikon, S. 144—
147; jedoch weist RaspE, S. 287, zu Recht darauf hin, dass Zweifel an der feh-
lenden Verpflichtungsfahigkeit von Tieren hochstens hinsichtlich (tierlich-)mo-
ralischer, nicht aber beziiglich (menschlich-)juridischer Pflichten angebracht
werden koénnen, da Tieren das fiir letztere notwendige Verstdndnis fiir das
menschliche Rechtssystem schlicht fehlt.

1357 Siehe Caspar, Industriegesellschaft, S. 131 und SchuitT, S. 226.

1358 Siehe zur Recht-Pflicht-Korrelativitdt vorne D.1.3.1.2.(c).

274

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

entails the bearing of a legal duty by somebody else.“13% Zwingend ist un-
ter diesem Gesichtspunkt daher einzig die Verpflichtungsfihigkeit des
Rechtsadressaten, nicht jedoch der Rechtstriagerin.!360

Davon abgesehen, dass die Struktur des Anspruchsrechts eine Recht-
Pflicht-Symmetrie logisch nicht vorschreibt, scheint das Reziprozitétser-
fordernis auch im Hinblick auf nicht-verpflichtungsfahige Menschen frag-
wiirdig.13¢! Es widerspricht der moralischen und rechtlichen Praxis in Be-
zug auf solche Menschen, in der die Reziprozitit bereits entscheidend
durchbrochen und durch fiirsorgeethische Elemente ersetzt wurde.!3¢2 Ur-
teilsunfahige Menschen sind jedenfalls unzweifelhaft rechtsfihig, obschon
sie in der Regel keinen Verpflichtungen unterliegen.!3¢3 Der Kreis der
Rechtssubjekte ist daher bereits nach gegenwirtigem Recht weiter als der
Kreis der Pflichtsubjekte und gerade nicht identisch mit letzterem, da ers-
terer auch nicht-verpflichtungsfihige Menschen umspannt.!3%4 Die zwin-
gende Koppelung von Rechts- an Pflichtsubjektivitdt muss vor diesem
Hintergrund verneint werden, sodass sich der Schluss verbietet, Pflichtfa-
higkeit sei zwingende Voraussetzung fiir Rechtsfahigkeit.!363

(b) Trennung von Rechts- und Pflichtsubjektivitét

Rechtssubjektivitit ist konzeptionell folglich von der Pflichtsubjektivitit
zu unterscheiden — eine Differenzierung, die insbesondere bereits in der
Theorie NELSONS expliziert wird. Dieser wendet sich von der vertragstheo-
retischen Idee einer Einheit von Rechts- und Pflichtsubjekt ab und handelt
Rechts- und Pflichtfahigkeit stattdessen als gesonderte Begriffe mit je ei-
genen Voraussetzungen ab.!3%6 Wihrend gemiss NELSON nur verniinfiige

1359 KRAMER, Animals, S. 42.

1360 ,,Zwar konnen Pflichten nur Vernunftwesen haben, doch keineswegs nur gegen-
iiber Vernunftwesen.“ KAurmMANN, Rechte, S. 72.

1361 Siehe Caspar, Tierschutz, S. 400.

1362 Siehe GRUBER, Rechtsschutz, S. 163 f. und SitTer-LivER, Tier-Rechte, S. 88.

1363 Siehe GrRUBER, Rechtsschutz, S. 163 und Raspg, S. 289.

1364 Siehe RaspE, S. 296; auch WENAR, Claim-Rights, S. 207.

1365 Siehe LemvBAcHER, Rechte, S. 50 f.; auch GruBEgr, Rechtsschutz, S. 174 und SiT-
TER-LIVER, Tier-Rechte, S. 88; ausfiihrlich zur Kritik an der Symmetriethese Cas-
PAR, Industriegesellschaft, S. 135-141 und RaspE, S. 288-296.

1366 Als notwendige Voraussetzungen fiir Pflichtsubjektivitit nennt NELsoNn — ohne
nennenswerte Abweichung von der traditionellen, insbesondere kantischen Auf-

275

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Wesen Pflichtsubjekte sein konnen, geniigt es flir die Qualifikation als
Rechtssubjekt, Interessen zu besitzen.!367 Nicht jedes Subjekt von Rechten
ist daher zwingend auch ein Subjekt von Pflichten, d.h. ,,der Begriff des
Rechtssubjekts [ist] logisch weiter [...] als der eines Pflichtsubjekts. 1368
Mit dieser expliziten Entkoppelung von Rechts- und Pflichtsubjektivitét
ebnete NELSON den Weg fiir die Abkehr von einer starren vertragstheoreti-
schen und vernunftbezogenen hin zu einer asymmetrischen Konzeption
der Rechtsfahigkeit, die Verpflichtungsfihigkeit nicht mehr unabdingbar
voraussetzt (Recht-Pflicht-Asymmetrie). 369

Die Trennung von Rechts- und Pflichtsubjektivitit spiegelt sich in der
rechtsdogmatisch tief verankerten Unterscheidung von Rechts- und Hand-
lungsfihigkeit wider!370 — eine zentrale Differenzierung, welche im Rah-
men der Symmetriethese untergeht, nach deren Massgabe diese rechtli-
chen Fihigkeiten als synonymisierte Begriffe koinzidieren.!3”! Gemdss
iiberwiegender Ansicht ist aber von der Rechtsfiahigkeit als der Fahigkeit,
Rechte und Pflichten zu haben (Art. 11 Abs. 2 ZGB), die Handlungsfahig-
keit abzugrenzen, welche die Fahigkeit bezeichnet, durch eigene Handlun-
gen Rechte und Pflichten zu begriinden (Art. 12 ZGB).1372 Handlungsfa-
higkeit ist die rechtliche Befugnis einer Person, durch ihr Verhalten
Rechtswirkungen zu erzeugen, d.h. Rechte und Pflichten zu begriinden,

fassung — das Vermdgen zu handeln, das Vermdgen des Bewusstseins eines
praktischen Gesetzes sowie die Moglichkeit, durch sein Handeln auf die Interes-
sen anderer Entitdten einzuwirken. Demgegentiber sind die notwendigen Bedin-
gungen von Rechtssubjektivitit wesentlich niedriger angesetzt: Diese erfordert
lediglich das Vermogen, Interessen zu haben sowie die Moglichkeit, dass diese
Interessen den Einwirkungen seitens eines handelnden verniinftigen Wesens,
d.h. eines Pflichtsubjekts, ausgesetzt sind. Siehe NeLson, Kritik, S. 167; siehe
auch BAranzkE, Subjekt, S. 106 und Caspar, Tierschutz, S. 398.

1367 Siehe NELSON, System, S. 117 f.

1368 NELson, Kritik, S. 168; die Trennung von Rechts- und Pflichtsubjektivitit in der
Rechtsgemeinschaft entspricht im Ubrigen der Unterscheidung von moralischen
Objekten und moralischen Subjekten (bzw. moral patients und moral agents) in
der moralischen Gemeinschaft. Auch dort ist der Kreis der moralischen Objekte
umfassender und stellen die moralischen Subjekte eine Unterart von handlungs-
fahigen, vernunftfahigen, moral- und verpflichtungsfdhigen Wesen dar. Siehe
dazu vorne B.I1.2.2.1. Vgl. dazu auch Furpa, S. 207-209.

1369 Vgl. Caspar, Tierschutz, S. 398 f.; auch Maier, Konsumgesellschaft, S. 167.

1370 Siehe Coing, Rechtsbegriff, S. 192.

1371 Siehe Caspar, Industriegesellschaft, S. 136.

1372 Siehe statt vieler FORSTMOSER/VOGT, S. 139, HAUSHEER, S. 5 und KirsTE, Maske,
S.351.

276

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

auszuiiben, durchzusetzen, zu dndern und aufzuheben, mit anderen Worten
die Moglichkeit der eigenen Rechtsgestaltung.'373 Die Handlungsfahigkeit
weist zwei Unteraspekte auf: Geschéftsfiahigkeit (Begriindung von Rech-
ten und Pflichten durch rechtméssige Handlungen) und Deliktsfahigkeit
(Begriindung von Rechten und Pflichten durch rechtswidrige Handlun-
gen).137% Ungleich der bedingungslos geltenden Rechtsfahigkeit setzt
Handlungsfahigkeit Volljahrigkeit und Urteilsfihigkeit voraus (Art. 13
ZGB), d.h. die Fahigkeit, vernunfigemdss zu handeln (Art. 16 ZGB).1375
Wihrend Handlungsfahigkeit zwar Rechtsfahigkeit voraussetzt, gilt dies
nicht umgekehrt: Auch handlungsunfahige Personen sind rechtsfahig.!376

Aus der konzeptionellen Unabhiéngigkeit der Rechts- von der Hand-
lungsfahigkeit folgt weiter auch die Trennung von Rechtsfahigkeit (bzw.
Parteifdhigkeit)!377 und Prozessfiihigkeit als Ausfluss der Handlungsféhig-
keit.1378 So sind nicht-prozessfihige Personen, also solche, die unfihig
sind, Prozesshandlungen selbst vorzunehmen oder durch einen selbst be-
stellten Vertreter vornehmen zu lassen'37 und diesbeziiglich auf eine ge-
setzliche Vertreterin angewiesen sind, gleichwohl rechtsfahig. Dies ver-
deutlicht zugleich, dass vom materiellen subjektiven Recht die formell-
rechtliche, auf Durchsetzung gerichtete Rechtsbefugnis zu unterscheiden
ist:1380 Rechte innehaben setzt — entgegen einer in Bezug auf Tiere viel-
fach gedusserten Ansicht!3®! — nicht voraus, Rechte eigensténdig einfor-
dern und durchsetzen zu konnen. 382

1373 Siehe HAUSHEER, S. 43 und Hotz, Art. 12, Rn. 1.

1374 Siehe Baumann, S. 10.

1375 Siehe zu den materiellen Voraussetzungen der Urteilsfahigkeit im Bereich der
Geschifts- und Deliktsfahigkeit HAUSHEER, S. 46-51.

1376 Siehe BIGLER-EGGENBERGER/FANKHAUSER, Art. 12, Rn.2, HAUSHEER, S.43 und
Hortz, Art. 11, Rn.2 (Rechtsfihigkeit als unabdingbare Grundlage fiir Hand-
lungsfahigkeit); auch KirsTe, Maske, S. 351 f.

1377 Parteifdhigkeit, d.h. die Fahigkeit bzw. Befugnis, als Partei in einem Verfahren
aufzutreten und materiellrechtlich verlichene subjektive Rechte in eigenem Na-
men prozessual geltend zu machen (oder geltend machen zu lassen), leitet sich
ohne Weiteres aus der Rechtsfdhigkeit ab. Siche BIGLER-EGGENBERGER/FANKHAU-
SER, Art. 11, Rn. 18 und Hortz, Art. 11, Rn. 3.

1378 Prozessfihigkeit bezeichnet die verfahrensrechtliche Kompetenz als Teilaspekt
der Handlungsfahigkeit. Siche BAumann, S. 10.

1379 Siehe zur Prozessfahigkeit BIGLER-EGGENBERGER/FANKHAUSER, Art. 12, Rn. 25 f.

1380 Vgl. ScHULEV-STEINDL, S. 106.

1381 Siehe dazu FEINBERG, Generationen, S. 144—-148.

1382 Siehe Beauchawmp, S. 202; vgl. auch Caspar, Industriegesellschaft, S. 136 f.

277

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Von der Rechtsfahigkeit getrennt zu betrachten ist neben der zivilrecht-
lichen Handlungs- und der verfahrensrechtlichen Prozessfahigkeit
schliesslich auch die strafrechtliche Zurechnungs- bzw. Schuldfdihigkeit,
also die Ansprechbarkeit durch strafrechtliche Pflichten und individuelle
strafrechtliche Verantwortlichkeit: Auch diese ist nicht notwendig mit
Rechtsfahigkeit verbunden.

Die Entkoppelung von Rechts- und Pflichtsubjektivitit korrespondiert
folglich mit der Trennung von Rechtsfahigkeit und anderen rechtlichen
Féhigkeiten. Nur so ldsst sich erkldren, dass auch handlungs-, prozess- und
schuldunfahige, kurzum nicht-verpflichtungsfihige Personen rechtsfahig
und somit Rechtssubjekte sind, ohne zugleich notwendig Pflichtsubjekte
zu sein.1383 Fiir Rechtssubjektivitit konstitutiv ist daher bloss die Rechts-
fahigkeit, welche als kategorialer Begriff von den anderen, tatséchliche
Fahigkeiten voraussetzenden, partikularen rechtlichen Fahigkeiten wie
Handlungs-, Geschéfts-, Delikts-, Prozess- und Schuldfdhigkeit abzugren-
zen ist, weshalb letztere Fihigkeiten im Ubrigen auch nicht (als inhérente
Eigenschaften) unter dem Fundamentalbegriff der Rechtspersonlichkeit
abzuhandeln sind.13%+

Zuletzt scheint es aufgrund der Aufspaltung von Rechts- und Pflicht-
subjektivitit auch vonndten, die gebrduchliche Definition von Rechtsfa-
higkeit zu modifizieren. Rechtsfahigkeit bezeichnet, wie soeben verdeut-
licht wurde, nicht die Fahigkeit, Rechte und Pflichten zu haben, sondern in
erster Linie die Féhigkeit, Rechte zu haben und in der Regel, aber eben
nicht notwendigerweise auch die Féahigkeit, Pflichten zu haben (wobei der
Pflichtaspekt durch die diversen anderen rechtlichen Fahigkeiten abge-
deckt und gerade nicht durch den Begriff der Rechtsfdhigkeit eingefangen
wird). Rechtsfihigkeit ist demnach genau genommen die Fihigkeit, Rech-

1383 Vgl. auch Raspg, S. 289.

1384 Siehe Cong, Rechtsbegriff, S. 192 f. und LEamaNN, S. 226.

1385 Diese Formulierung ist zwar unschon, lédsst sich aber nicht durch ein einfaches
,»Rechte oder Pflichten*, wie es etwa BiLcHitz, S. 42 f. vorschligt, zutreffend er-
setzen. Denn die logische Unabhéngigkeit der Rechts- von der Pflichtsubjektivi-
tit bzw. der Rechts- von der Handlungsfahigkeit gilt nur in eine Richtung — um-
gekehrt setzt Pflichtsubjektivitdt bzw. Handlungsféhigkeit ndmlich durchaus
Rechtssubjektivitit bzw. -fahigkeit voraus. Wéhrend Rechtsfahigkeit ohne
Pflichtféhigkeit einerseits nicht ,,zu schon [...], um wahr zu sein®, sondern recht-
liche Realitit ist, ist LEnmann, S.251, andererseits darin beizupflichten, dass
eine Pflichtfahigkeit ohne Rechtsfahigkeit ,,fiir die Betroffenen nichts weniger

278

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

te und eventualiter'3%> Pflichten zu haben!38¢ — eine prizise Minimaldefi-
nition wire dementsprechend: Rechtsfihigkeit ist die Fihigkeit, Rechte zu
haben.

In Bezug auf Tiere kann letztlich als Ergebnis festgehalten werden, dass
es ein Fehlschluss wire, aus dem Unvermégen der Tiere, Pflichten zu ha-
ben, zu folgern, dass sie nicht rechtsfihig sein konnten, da sich die Rezi-
prozititsthese als unzutreffend erweist.!387 Weil damit auch der Hinweis
auf die fehlende Verpflichtungsfahigkeit von Tieren keinen giiltigen Ein-
wand gegen eine potenzielle tierliche Rechtsfahigkeit darstellt, ist der Be-

fund zu bestétigen, dass eine solche in konzeptioneller Hinsicht denkbar
ist.1388

3.3. Tiere als aktuelle Rechtstriager?

Die Feststellung, dass gegenwirtiges Tierschutzrecht den ,,Ndhrboden* fiir
die Entstehung potenzieller Tierrechte bereitstellt,!38? wirft die Frage auf,
ob Rechte von Tieren nicht bloss eine hypothetische Moglichkeit sind,
sondern dariiber hinaus bereits heute existieren. Denn der mit geltendem
Tierschutzrecht bezweckte Interessenschutz um der Tiere selbst willen
weist gewisse strukturelle Ahnlichkeiten mit subjektiven Rechten auf,!3%0
sodass zuweilen die Auffassung vertreten wird, dass Tiere — als (unbeab-
sichtigte) Konsequenz der tierschutzrechtsethischen Eigenlogik — im posi-
tiven Tierschutzrecht angelegte und mit den dort normierten objektiven
Rechtspflichten korrelierende Rechte besdssen. Im Folgenden ist daher zu
untersuchen, ob Tieren aus dem Umstand, dass das Tierschutzrecht sie als
intrinsisch wertvolle Interessentrager schiitzt, eigentliche Rechte erwach-

als eine juristische Holle™ bedeuten wiirde und eine vollstdndige Spaltung von
Rechts- und Pflichtféhigkeit daher abzulehnen ist.

1386 Siehe auch Gray, S. 19: ,,0ne who has rights but not duties [...] is, I suppose, a
person [...] in the eye of the Law™.

1387 Siehe Caspar, Tierschutz, S. 402 und KrRaMER, Animals, S. 43; auch LEIMBACHER,
Rechte, S. 50.

1388 Freilich ist auch bei Tieren eine potenzielle Rechtsfihigkeit nicht mit deren
(fehlenden) Handlungsféhigkeit gleichzusetzen. Siehe Hotz, Art. 11, Rn. 7.

1389 Siehe vorne D.1.3.2.4.

1390 Auf eine ,,Subjektivierungstendenz* im aktuellen Tierschutzrecht wurde bereits
hingewiesen. Siehe vorne C.I1.2.

279

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

sen und Tiere damit nicht nur potenzielle, sondern ausserdem aktuelle
Rechtstriger sind.

3.3.1. Begriindbarkeit von aktuellen Tierrechten

Auf den ersten Blick kann der von einer Mindermeinung!3°! vertretenen
Ansicht, dass den in geltendem Tierschutzrecht normierten objektiven
Rechtspflichten subjektive Rechte der geschiitzten Tiere entsprechen,
durchaus Plausibilitdt zugebilligt werden. Substanziiert wird diese Auffas-
sung zundchst mit dem Verweis auf die strukturelle Korrelativitit von
Rechten und Pflichten: Wenn Menschen (direkte) tierschutzrechtliche
Pflichten gegeniiber Tieren haben, so entstehe in Tieren unweigerlich ein
korrelierendes Recht.!392 In diesem Sinne behauptet etwa FiscHer, dass
wenn ,,subjektive Rechte ein Korrelat von Pflichten sind, [...] Tiere hier
und heute de facto positive Rechte* innehétten.!3%3 Auch TANNENBAUM ar-
gumentiert dhnlich: ,,Whatever they might originally have been intended
to do, cruelty laws today [...] create legal duties to animals. They therefore
afford legal rights for animals*.1394

Einer sich allein auf die Korrelativitdt von Rechten und Pflichten und
den Verweis auf das Bestehen tierschutzrechtlicher Pflichten abstiitzenden
Begriindung aktueller Tierrechte wiirde m.E. allerdings ein allzu verein-
fachtes Verstéindnis von (Tier-)Rechten zugrunde liegen, weshalb eine sol-
che fiir sich genommen nicht ausreichen kann. Uberdies besteht die Ge-
fahr, zu iibersehen, dass nicht jede Pflicht notwendigerweise mit einem
Recht korreliert.!3% Im Allgemeinen ist ferner strittig, ob ein (interessen-
theoretisches) Recht als blosser Reflex einer Pflicht entstehen kann, oder

1391 Geméss h.M. normiert geltendes Tierschutzrecht lediglich objektivrechtliche
Pflichten des Menschen gegeniiber Tieren, nicht aber umgekehrt korrespondie-
rende Rechtsanspriiche der Tiere gegen Menschen auf den Gegenstand dieser
Schutznormen. Siche statt vieler Caspar, Stellung, S.263, ErBEL, S. 1252 und
Horz, Art. 11, Rn. 7; dazu auch vorne C.11.2.

1392 Siehe dazu BeaucHawmp, S. 207.

1393 FiscHER, Rechtssubjekte, S. 157.

1394 TaNNENBAUM, S. 581; dhnlich auch Favre, S. 414 f., der Tierrechte aus ,,anti-cru-
elty laws* herleitet (,,The vast majority of the legal rights held by animals today
are created by [...] criminal anti-cruelty laws.®).

1395 Siehe dazu vorne D.1.3.1.2.(c).

280

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

ob nicht eigentlich das Recht der Pflicht vorgelagert ist.!3°¢ Es stellt sich
hier mithin wieder die Frage nach dem kausalen Verhdltnis von Rechten
und Pflichten: Kann ein (Tier-)Recht ohne Weiteres aus einer direkten, be-
giinstigenden Pflicht hervorgehen bzw. abgeleitet werden, oder muss das
(Tier-)Recht — als Entstehungsgrund fiir die Pflicht — vielmehr als vorher-
gehend gedacht und entsprechend unabhéngig von der Pflicht begriindet
werden? Nach ersterer Auffassung — Recht als durch eine Pflicht inten-
diert geschaffene Begiinstigung — erscheint die Bejahung aktuell existenter
Tierrechte unproblematisch: Direkte, begiinstigende tierschutzrechtliche
Pflichten schaffen ein entsprechendes Recht im Tier.!397 So fiihrt etwa
SunsTEIN aus: ,,Not only do rights create duties, but the imposition of a du-
ty also serves to create a right. [...] Most duties create a correlative
right.“1398 Zu letzterer Ansicht — Rechte als Griinde fiir die Entstehung,
nicht als Reflexe von Pflichten — steht eine solche Begriindung aktuell
existenter Tierrechte hingegen in Widerspruch. Aus dieser Sicht ldsst sich
aus dem blossen Umstand des Bestehens einer tierschutzrechtlichen
Pflicht allein noch nicht auf ein entsprechendes tierliches (Reflex-)Recht
schliessen.

Eine rein strukturelle Betrachtung vermag hinsichtlich der Auflosung
dieser divergierenden Beurteilungen indes nicht weiterzufiihren, zumal die
Begriffsstruktur beziiglich des kausalen Verhéltnisses von Rechten und
Pflichten keine Aussage enthilt, sondern einzig die logische Korrelation

1396 Siehe zu den divergierenden Ansichten — Recht als Resultat einer beglinstigen-
den Pflicht oder Recht als Grund fiir die Pflicht — und zum damit zusammenhén-
genden Redundanzstreit vorne D.1.3.1.3.(b)(ii).

1397 Diese Auffassung vertrat etwa das Oberste Gericht Indiens in einem Urteil, in
welchem es dem Prevention of Cruelty to Animals Act (PCA Act) unmittelbar
korrespondierende Rechte der Tiere entnahm. Es fiihrt in seinen Erwdgungen
aus: ,,The PCA Act [...] was enacted to prevent the infliction of unnecessary
pain, suffering or cruelty on animals. [...] the Act deals with duties of persons
having charge of animals, which is mandatory in nature and hence confer corre-
sponding rights on animals. Rights so conferred on animals are thus the antithe-
sis of a duty”. Supreme Court of India, Animal Welfare Board of India vs A.
Nagaraja & Ors, 7.5.2014, Civil Appeal No. 5387, Nr. 27 (Hervorh. d. Verf.).

1398 SunstEl, Rights, S. 746; ,rights impose responsibilities, while responsibilities
create rights®, ebd., S.751; entsprechend geht SunsTeN, Rights of Animals,
S. 389, davon aus, dass Tiere bereits heute tierschutzrechtlich vermittelte Rechte
haben.

281

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

der beiden vorgibt.!3%° Will man ersteren Begriindungsstrang (Recht als
Korrelat einer es schaffenden, bestehenden Pflicht) mit dem Verweis auf
die logisch-kausale Vorgelagertheit von Rechten nicht gelten lassen, wére
es umgekehrt aber auch nicht angezeigt, es an diesem Punkt bei einer ne-
gativen Beurteilung in der Art von ,,Es besteht kein Recht, also kann die
fragliche Pflicht nicht das Korrelat eines sie generierenden Rechts sein® zu
belassen. Die Verneinung der Existenz eines mit der tierschutzrechtlichen
Pflicht korrelierenden, ,,unsichtbaren* Tierrechts allein aufgrund der Ab-
senz eines bereits anerkannten, ,,sichtbaren® Tierrechts scheint jedenfalls
zu vereinfacht.!409 Stellt man sich aber auf den Standpunkt, dass ein Recht
nicht einfach Reflex einer Pflicht, sondern deren (gedanklich vorgelager-
ter) Entstehungsgrund ist, so kann es fiir die Begriindung aktueller Tier-
rechte freilich nicht hinreichen, eine tierschutzrechtliche Pflicht als Korre-
lat zu identifizieren, sondern muss zusétzlich dargelegt werden, dass der
Grund fiir die in Frage stehende Pflicht ein (immerhin als existent be-
griindbares, wenngleich vom Recht nicht ausdriicklich als solches formu-
liertes) Tierrecht ist. Die Pflicht konnte demnach hochstens eine ,,sichtbare
Manifestation® eines im Hintergrund stehenden, verborgenen Tierrechts
sein, dieses aber nicht selbst erst begriinden.

Es geht nun folglich um die Frage, ob mit tierschutzrechtlichen Pflich-
ten dennoch Rechte korrespondieren, die als Entstehungsgriinde fiir die
Pflichten betrachtet werden konnen. Hierbei ist zunichst darauf hinzuwei-
sen, dass der Idee von Rechten als Entstehungsgriinden von Pflichten un-
ter strukturellem Gesichtspunkt eine gewisse Paradoxie anhaftet, zumal
ein (Anspruchs-)Recht begrifflich eine korrelierende Pflicht bedingt und
gemdss dieser Vorstellung also fiir etwas urséchlich sein soll, wodurch es
aber selbst erst konstituiert wird. Wenn ein Recht begrifflich notwendig

1399 Siehe dazu bereits vorne D.I1.3.1.3.(b)(ii) und insbesondere KraMER, Rights
Without Trimmings, S. 26 ff.; wie KRAMER, ebd., S. 40, festhilt, ,,[the] Correla-
tivity Axiom is entirely consistent with a justificational focus that attaches pri-
mary importance to rights (or duties) and secondary importance to duties (or
rights); the Correlativity Axiom stipulates a logical and existential nexus of mu-
tual entailment between rights and duties, in distinction from a nexus of justi-
ficative parity“.

1400 Eine derartige Argumentation erschiene vielmehr zirkuldr, da die Frage, ob ein
(unsichtbares, noch nicht anerkanntes) Recht vorhanden ist, gerade zur Debatte
steht und nicht einfach mit der Behauptung, dass kein Recht da ist, beantwortet
werden kann. ,,Es ist kein Recht da, weil kein Recht da ist“ ist keine Begriin-
dung, sondern bloss eine Bekraftigung der zu begriindenden Aussage.

282

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

eine korrelierende Pflicht einschliesst (ohne Pflicht kein Recht), ist es
schwierig vorstellbar, wie das Recht vor der Pflicht existieren kann, wie
dies die Idee einer priority of rights over duties (vorgelagertes Recht als
Grund fiir die nachgelagerte Pflicht) gedanklich voraussetzt'4?! — Ursache
und Wirkung scheinen sich hier vielmehr gegenseitig zu bedingen. Eine
Erklarung fiir dieses doch zirkuldr anmutende Verstindnis des logisch-
kausalen Verhiltnisses zwischen Recht und Pflicht bietet GEwirTH, der die
Meinung vertritt, dass ,,[t]his priority of claim-rights over duties in the or-
der of justifying purpose or final causality is not antithetical to their being
correlative to each other*.1402 Er veranschaulicht dies anhand des
Beispiels der notwendigen Korrelativitit von Eltern und Kindern: ,,Parents
are prior to their children in the order of efficient causality, yet the (past or
present) existence of parents can be inferred from the existence of chil-
dren, as well as conversely. Hence, the causal priority of parents to chil-
dren is compatible with the two groups’ being causally as well as concep-
tually correlative.“!403 In dhnlicher Weise ist nun das Recht zwar Entste-
hungsgrund fiir die Pflicht im Sinne einer ,,finalen” bzw. begriindenden
Kausalitit, gleichzeitig aber sind Rechte und Pflichten doch korrelativ und
sich gegenseitig bedingend: ,,The case is similar with rights and duties, ex-
cept that the ordering relation between them is one of final rather than effi-
cient causality, of justifying purpose rather than bringing-into-exis-
tence. 1404

Eine genauere Betrachtung fiihrt indes zu einer noch préziseren Diffe-
renzierung: Denn das, was ,,Eltern* zum Inhalt hat (ein mannliches und
ein weibliches Lebewesen), existiert schon vor und unabhingig von einem
womdglich folgenden ,,Kind“ — zu ,,Eltern* wird dieser indes erst im Ver-
hiltnis zum ,,Kind*“. Die Begriffe ,,Eltern* und ,,Kind* bedingen sich dabei
mit anderen Worten gegenseitig, aber das, was erst zu diesem Zeitpunkt
als ,,Eltern® bezeichnet wird, besteht bereits vor ,,Kind* und ist dafir ur-
sdchlich. Genau genommen ist es also nicht ,,Eltern”, sondern der spéter
und erst in Korrelation mit ,,Kind* so bezeichnete Inhalt, der kausal vorge-
lagert ist. Ahnlich verhilt es sich nun mit Rechten: Der Inhalt dessen, was

1401 Siehe etwa GewirtH, Introduction, S. 14: ,,Since, then, rights are prior to duties
[...], it follows that the Nature of a claim-right is to some extent independent of
its relation to the correlative duties*.

1402 GewirtH, Introduction, S. 14 (Hervorh. d. Verf.).

1403 GewirtH, Introduction, S. 14.

1404 GewirtH, Introduction, S. 14.

283

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

als ,,Recht” bezeichnet wird, ist ein Interesse, welches bereits vor und un-
abhéngig von einer ,,Pflicht* existiert und welches ursiachlich fiir die Er-
richtung der ,,Pflicht ist, dadurch aber erst neu unter dem Begriff des kor-
relierenden ,,Rechts firmiert. Hiermit verlagert sich also der einen kausa-
len Grund suchende Fokus vom ,,Recht* zum eigentlichen Inhalt des (spé-
ter als solches bezeichneten) Rechts: zum dadurch geschiitzten /nteresse.
Dieses ist Grund fiir die Pflicht, und (erst) diese Abfolge konstituiert zu-
gleich das ,,Recht”. Genau dies besagt letztlich auch Raz mit seiner
Formel ,,,X has a right* if [...] an aspect of X’s well-being (his interest) is
a sufficient reason for holding some other person(s) to be under a du-
ty. <1405 Er fiihrt dazu ferner aus, dass ,rights [...] indicate intermediate
conclusions between statements of the right-holder’s interests and anoth-
er’s duty. 7o say that a person has a right is to say that an interest of his is
sufficient ground for holding another to be subject to a duty*.'4% Dieser
Sachverhalt des ,.ein Interesse begriindet eine Pflicht wird als ,,Recht*
bezeichnet. Diese Differenzierung zwischen ,,Recht” und Inhalt des
Rechts — Interesse — erlaubt es folglich, Letzteres als Entstehungsgrund fiir
die und Ersteres als automatisch koinzidierendes Korrelat der aufgrund
dieses Interesses errichteten ,,Pflicht zu verstehen. Prézise ausgedriickt
sind demnach nicht Rechte, sondern die sie ausfiillenden Interessen Ent-
stehungsgriinde fiir Pflichten — dies wiederum ist gleichbedeutend mit und
konstituiert ein ,,Recht®.

Nach diesen Ausfithrungen ldsst sich nun zusammenfassend und auf
Tiere schlussfolgernd konstatieren, dass innerhalb eines interessentheoreti-
schen!407 Rechte-Verstindnisses — und unabhdngig vom vertretenen

1405 Raz, Freedom, S. 166 (Hervorh. d. Verf.); ,,Rights are the grounds of duties in
the sense that one way of justifying holding a person to be subject to a duty is
that this serves the interest on which another’s right is based.“ Ebd., S. 183
(Hervorh. d. Verf.).

1406 Raz, Legal Rights, S. 5 (Hervorh. d. Verf.).

1407 Eine abweichende Beurteilung wiirde sich freilich unter Zugrundelegung einer
willenstheoretischen Definition des subjektiven Rechts ergeben. So werden Tie-
re gemiss HARrT, S. 155 deshalb ,.nicht als Trager individueller Rechte bezeich-
net oder konzipiert [...], obgleich sie direkt durch das strafrechtliche Verbot
grausamer Behandlung geschiitzt werden®, weil das (Tierschutz-)Strafrecht ab-
solute Verbote in dem Sinne vorsieht, dass der Begiinstigte iiber sie keinerlei
Kontrolle ausiiben kann und die unter dieser Theorie damit nicht als Rechte qua-
lifizieren; vorliegend wird indes einer interessentheoretischen Konzeption der
Rechte gefolgt. Zur Begriindung siche vorne D.1.3.2.2.

284

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

Standpunkt beziiglich des logisch-kausalen Verhéltnisses von Rechten und
Pflichten — durchaus begriindet werden kann, dass (direkte, begiinstigen-
de) tierschutzrechtliche Pflichten mit Rechten der Tiere korrelieren. Dies
wird deutlich, wenn man sich noch einmal die interessentheoretische Defi-
nition eines subjektiven Rechts vor Augen fithrt, wonach ein (An-
spruchs-)Recht hat, wer (1) iiberhaupt Rechte haben kann und (2a) inten-
dierter Begiinstigter einer seine Interessen zum Gegenstand habenden und
ihm gegeniiber bestehenden Pflicht ist!4%® oder (2b) wessen Interessen
(d.h. Wohlergehens-Aspekte) hinreichender Grund sind, um anderen
Pflichten aufzuerlegen.!#% Die erste Bedingung ist nachweislich erfiillt, da
(1) Tiere als potenzielle Rechtstréger jener Klasse von Wesen angehdren,
denen Rechte begrifflich zugeschrieben werden konnen.'41? Und auch das
Vorliegen der zweiten Voraussetzung kann ohne Weiteres bestétigt wer-
den, denn Tiere sind anerkanntermassen (2a) intrinsisch schutzwiirdige
und intendierte Begiinstigte der geltenden tierschutzrechtlichen Pflichten,
welche ihnen gegeniiber direkt und um ihrer selbst willen geschuldet
sind.'#!1" Anders gewendet bezeugt bereits der Erlass der geltenden, dem
ethischen Tierschutz verpflichteten Tierschutznormen, dass (2b) tierliche
Interessen (Aspekte des tierlichen Wohlergehens) ursdchlich und ausrei-
chende Griinde dafiir sind, anderen Pflichten aufzuerlegen.!#12 Diese Be-
schreibung — Interessentrdger als intendierter Begiinstigter der Pflicht
einer anderen bzw. Interesse als hinreichender Grund fiir die Pflicht eines
anderen — konnte unter interessentheoretischem Blickwinkel tatséchlich
mit dem Begriff des subjektiven Rechts eingefangen werden. Die vorlie-
gend zu beurteilenden tierschutzrechtlichen Pflichten sind gerichtete (nicht
nur in Bezug auf Tiere, sondern Tieren geschuldete und in Ansehung der
tierlichen Interessen errichtete) Pflichten, welche die Charakteristika einer
rechtlichen Relation aufweisen, deren anderen Seite bzw. Korrelat ein An-
spruchsrecht sein und deren Existenz in der Sprache und als Gegenstiick
von tierlichen Rechten erklirt werden kénnte.!413 Rechte werden nimlich,

1408 So Lvons, S. 118f1.

1409 Siehe Raz, Freedom, S. 166; dazu ausfiihrlich vorne D.1.3.1.3.(b)(ii).

1410 Dargelegt im Kapitel D.1.3.2.

1411 Vgl. hierzu auch BIRNBACHER, Natur, S. 124 f., ERBEL, S. 1252, FEWNBERG, Human
Duties, S. 402 f. und WENAR, Claim-Rights, S. 220.

1412 So auch Franciong, Property, S. 100.

1413 Den tierschutzrechtlichen Pflichten konnten mithin ,,unsichtbare®, nicht aus-
driicklich formulierte Tierrechte unterstellt werden.

285

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

so Raz, nicht nur dadurch kreiert, dass sie ausdriicklich als solche bezeich-
net werden,'4!4 sondern auch, indem Pflichten mit der Intention normiert
werden, jemandes Interessen vermittels dieser Pflichten zu schiitzen. Er
fiihrt dazu aus: ,,[A] law creates a right if it is based on and expresses the
view that someone has an interest which is sufficient ground for holding
another to be subject to a duty. [...] it may do so by imposing duties with
the intention to protect someone's interest thus endowing him with a legal
right. [...] To be [...] conferring a right it has to be motivated by a belief in
the fact that someone’s (the right-holder’s) interest should be protected by
the imposition of duties on others.“!4!> Die Errichtung einer Pflicht auf-
grund eines Interesses kann daher ein Recht konstituieren, ohne dass die-
ses als solches ausgewiesen wird.

Nach dem Gesagten stimmt der geltende tierschutzrechtliche Interes-
senschutz also sowohl der Struktur als auch dem Inhalt nach mit dem in-
teressentheoretischen Rechte-Begriff iiberein, sodass die Annahme aktuel-
ler, dem Tierschutzrecht entnehmbarer Rechte der Tiere insofern vertretbar

1414 ,,One way of creating a right is [...] by the use of the term ,right‘. [...] this is
neither the only nor the most common way in which the law creates rights.
Raz, Legal Rights, S. 14.

1415 Raz, Legal Rights, S. 13 f. (Hervorh. d. Verf.).

1416 Dass geltendes Tierschutzrecht Tieren Rechtstragerschaft bzw. gewisse Rechte
einrdumt, obschon dies vom historischen Gesetzgeber wohl nicht beabsichtigt
war, liegt im Rahmen einer vertretbaren Auslegung des Rechts. Zur Schlussfol-
gerung, dass bestehendes Tierschutzrecht Tieren Rechte verleiht, gelangen u.a.
auch BiLchitz, S.43-49, FEINBERG, Human Duties, S. 411, FiscHERr, Rechtssub-
jekte, S. 157 1., KRAMER, Animals, S. 54, Raspk, S.282-286 und SiTTER, S.32f;
insbesondere im anglo-amerikanischen Diskurs ist es ferner nicht uniiblich, im
Kontext der bestehenden Tierschutzgesetzgebung von ,.animal rights® zu spre-
chen. Sieche WALDAU, S. 91-94; auch in der Rechtsprechung ist im Zusammen-
hang mit geltenden Tierschutznormen vereinzelt bereits die Terminologie der
~Rechte* anzutreffen. So etwa Beschluss des Verwaltungsgerichts Giessen vom
14.4.2003, Az. 10 G 417/03, Rn. 22, welches das ,,schiitzenswerte Recht des
Tieres als Mitgeschopf erwéhnt; ferner Court of Appeal of Alberta, Reece v.
Edmonton (City), 4.8.2011, 2011 ABCA 238, Dissenting reasons Chief Justice
Fraser, Nr. 43 (,,as the beneficiaries of this legislation, animals have some rights,
limited though they may be®); bemerkenswert auch die Rechtsprechung indi-
scher Gerichte, etwa Supreme Court of India, Animal Welfare Board of India vs
A. Nagaraja & Ors, 7.5.2014, Civil Appeal No. 5387 und Delhi High Court,
People for Animals vs Md Mohazzim & Anr, 15.5.2015, CRL. M.C. No.
2051/2015.

286

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

begriindbar ist.!*1¢ Folgt man dieser Ansicht,'#17 wiren Tiere entsprechend
bereits heute ,,de facto Rechtssubjekte im positiven Sinne. 1418

1417

1418

Gemdss a.A. weisen die durch tierschutzrechtliche Verhaltenspflichten ,,faktisch
geschaffenen ,Begiinstigungen‘™ zwar eine gewisse Ahnlichkeit mit Rechten
auf, sind diese aber gleichwohl als blosse Reflexwirkungen des objektiven
Rechts zu klassifizieren, mit denen keine subjektiven Rechtsanspriiche der Tiere
korrespondieren. So ScumipT, S. 20; diese Auffassung ist m.E. jedoch deshalb
verfehlt, weil das Tierschutzrecht Tiere — im Gegensatz etwa zu denkmalge-
schiitzten Bauten — nicht beildufig, instrumentell oder bloss faktisch, sondern
gezielt begiinstigt: Tiere sind unbestreitbar eigentlicher, intendierter Schutz-
zweck dieser Pflichten; a.A. auch MartHias, S. 174: ,,Was wir als ,Rechte‘ des
Tiers wahrnehmen, sind in Wirklichkeit Pflichten des Menschen gegeniiber dem
Tier, nicht genuine Tierrechte; diese Pflichten des Menschen gegeniiber Tieren
konnen aber gerade als Korrelat bzw. Ausfluss von (nicht ausdriicklich formu-
lierten) Rechten betrachtet werden, weshalb auch dieses Argument in Wirklich-
keit ins Leere l4uft.

FiscHer, Rechtssubjekte, S. 158; offen und klarungsbediirftig bliebe bei der An-
nahme aktueller, aus geltendem Tierschutzrecht ableitbarer Tierrechte indes, ge-
geniiber wem diese Rechte bestiinden. Obschon es unter Beriicksichtigung des
hohfeldschen Korrelativititsaxioms naheliegend wére, die durch die strafbe-
wehrten tierschutzrechtlichen Verbote verpflichteten Menschen als Rechtsadres-
saten zu identifizieren, scheint dies mit Blick auf das {ibliche Verstindnis des
Verhiltnisses von den Menschen schiitzenden strafrechtlichen Verboten und in-
dividuellen (Menschen-)Rechten fragwiirdig. Strafrecht — als 6ffentliches Recht
— wird jedenfalls im Allgemeinen als Rechtsmaterie abgehandelt, welche keine
Rechte und Pflichten im Horizontalverhiltnis, sondern lediglich im vertikalen
Verhéltnis zwischen Individuum und Staat kennt. Entsprechend wird das Straf-
recht nicht als Rechte von Individuen gegen Individuen schaffend betrachtet,
sondern als gegeniiber dem Staat bestehende Rechte des Individuums mittels
des Erlasses strafrechtlicher Schutznormen schiitzend, welche individuelle
Pflichten errichten. Es liegt mithin eine ,,indirekte Korrelativitdtskonstruktion™
vor: Dem individuellen subjektiven Recht entsprechen korrelierende staatliche
Pflichten, u.a. Schutzpflichten, aufgrund derer Schutznormen erlassen werden,
die individuelle objektive Pflichten in Ansehung, zum Schutz und als Ausfluss
von individuellen Rechten vorsehen. Eine abweichende Beurteilung hinsichtlich
tierschutzstrafrechtlicher Pflichten und tierschutzrechtlich vermittelter, individu-
eller Tierrechte scheint daher nicht angezeigt. Auch hier wire demnach von
einer dhnlichen, ,,indirekten Korrelativitit* auszugehen, wonach Rechtsadressat
der tierlichen Rechte der Staat wire, welcher zu deren Schutz objektive straf-
rechtliche Pflichten erlédsst. Die tierschutzstrafrechtlichen Pflichten wéren ent-
sprechend als gesetzgeberische Massnahme zum Schutz und als Ausdruck von
,unsichtbaren®, d.h. nicht als solche artikulierten Rechten auszudeuten, welche
den Staat zum strafrechtlichen Schutz veranlassen.

287

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

3.3.2. Fehlende Stirke von aktuellen ,, Tierrechten®

Unter Abstellung auf die besondere Stirke von Rechten!1? scheint dem-
gegeniiber zweifelhaft, ob der im Rahmen einer interessentheoretischen
Konzeption durchaus als Rechte vermittelnd auslegbare positivrechtliche
Tierinteressenschutz tatsdchlich die Qualitdt von Rechten erreicht. Um
dies zu verdeutlichen, muss zundchst veranschaulicht werden, welchen In-
halts aktuelle ,, Tierrechte® iberhaupt wéren. Dieser kann sich, da die frag-
lichen ,,Tierrechte* blosse subjektivrechtliche Spiegelungen der geltenden
objektivrechtlichen Pflichten sind, naturgeméss nur aus dem positiven
Tierschutzrecht speisen. Entsprechend sieht Fiscuer Tiere lediglich mit
,Minimalstrechten ausgestattet, wie etwa jenem, ,,vor der Totung noch
betdubt zu werden.1420 Ein solches ,,Recht, nur betdubt getdtet zu wer-
den®, konnte z.B. aus Art. 21 Abs. 1 TSchG i.V.m. Art. 178 Abs. 1 TSchV
als Prima-facie-Recht von Wirbeltieren abgeleitet werden. In &hnlicher
Weise liesse sich aus § 17 Abs. 2 der deutschen Tierschutz-Versuchstier-
verordnung!4?! das sehr spezifische, absolute Recht von Wirbeltieren und
Kopffiissern extrahieren, vor der Verwendung als Versuchsobjekt in einem
schwere Verletzungen zufligenden Tierversuch anésthesiert zu werden.!422
Der Gehalt von aktuellen ,,Tierrechten* wird zuweilen aber auch abstrak-
ter und dadurch umgreifender formuliert. So identifiziert BIRNBACHER etwa
ein existentes, umfassendes Recht der Tiere, ,,vor Schmerzen bewahrt zu
werden*.1423 Etwas differenzierter fiihrt CHier JusTicE FRASER in ihrer ab-
weichenden Meinung zum kanadischen Urteil Reece v. Edmonton aus,
dass die anwendbare Tierschutzgesetzgebung Tieren zwar nicht die volle
Bandbreite an Rechten, immerhin aber das Recht auf Freiheit von Schmer-
zen und Leiden, das Recht auf angemessene Versorgung mit Futter, Unter-
kunft und Bewegungsfreiheit sowie das Recht auf angemessene medizini-
sche Versorgung gewihre.!424 Und gemiss der Analyse Raspis kann der

1419 Siehe zur Funktion und Stirke von Rechten vorne D.1.3.1.4.

1420 FiscHERr, Tierstrafen, S. 146.

1421 Verordnung zum Schutz von zu Versuchszwecken oder zu anderen wissen-
schaftlichen Zwecken verwendeten Tieren (Tierschutz-Versuchstierverordnung)
vom 1. August 2013 (BGBI.1 S.3125, 3126).

1422 Vgl. auch FEWBERG, Human Duties, S. 411.

1423 Siehe BIRNBACHER, Natur, S. 125.

1424 Siche Court of Appeal of Alberta, Reece v. Edmonton (City), 4.8.2011, 2011
ABCA 238, Dissenting reasons Chief Justice Fraser, Nr. 43; eine ausfiihrliche
Auflistung von aktuellen, tierschutzrechtlich gewdhrten Tierrechten stellt auch

288

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

aktuellen (deutschen) Tierschutzgesetzgebung unter anderem das tierliche
Recht auf korperliche Unversehrtheit — mit den Teilgehalten des Freiseins
von Schmerzen und Leiden sowie der Wahrung der korperlichen Integritét
— entnommen werden. 1423

Allerdings wire es m.E. irrefithrend und zu vereinfacht, aus dem Um-
stand, dass aktuelles Tierschutzrecht das Wohlergehen der Tiere schiitzt
und sich dem Grundsatz der Vermeidung von Schmerzen und Leiden ver-
schreibt, ohne Weiteres ein tierliches Recht auf korperliche Unversehrtheit
(oder dhnliche Rechte) abzuleiten, da eine solche Beurteilung einen we-
sentlichen Aspekt ausser Acht lassen muss: Die (fehlende) Stirke von
(Tier-)Rechten.1426 Rechte zeichnen sich eben nicht nur durch ihre struktu-
relle Korrelativitdt mit Pflichten und beglinstigende Wirkung aus, sondern
auch durch ihre normative Kraft — insbesondere durch eine gewisse Be-
standigkeit als ,,Barrieren®, ,, Trimpfe* oder ,,Schutzschilder” zum Schutz
vor Aufopferung der eigenen Interessen aus blosser Niitzlichkeit fiir frem-
de Individual- und Kollektivinteressen.!427 Im gegenwirtigen Tierschutz-
recht wird aber gerade weitgehend umgekehrt verfahren: Dort werden ele-
mentare tierliche Interessen regelméssig auch erheblich minder gewichti-
gen menschlichen Interessen untergeordnet, was bedeutet, dass praktisch
jedes unqualifizierte gegenldufige Interesse grundlegende tierliche Schutz-

das Oberste Gericht Indiens auf: ,,Every species has a right to life and security
[...]. So far as animals are concerned, [...] life means something more than mere
survival or existence or instrumental value for human-beings, but to lead a life
with some intrinsic worth, honour and dignity. Animals well-being and welfare
have been statutorily recognised under [...] the rights framed under the [Preven-
tion of Cruelty to Animals, Anm. d. Verf.] Act. Right to live in a healthy and
clean atmosphere and right to get protection from human beings against inflict-
ing unnecessary pain or suffering is a right guaranteed to the animals [...]. Right
to get food, shelter is also a guaranteed right [...], especially when they are do-
mesticated. Right to dignity and fair treatment is, therefore, not confined to hu-
man beings alone, but to animals as well. Right, not to be beaten, kicked, over-
ridder, over-loading is also a right recognized by [...] the PCA Act. Animals
have also a right against the human beings not to be tortured and against inflic-
tion of unnecessary pain or suffering. Supreme Court of India, Animal Welfare
Board of India vs A. Nagaraja & Ors, 7.5.2014, Civil Appeal No. 5387, Nr. 62.

1425 Siehe Raspg, S. 175-189 und 314.

1426 So bemerkte auch Sarr, S.7 zutreffend: ,,It is of little use to claim ,rights‘ for
animals in a vague general way, if with the same breath we explicitly show our
determination to subordinate those rights to anything and everything that can be
construed into a human ,want‘“.

1427 Siehe FrRaNCIONE, Property, S. 103—109; dazu auch vorne D.1.3.1.4.

289

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

giiter zu Ubertrumpfen vermag.!42® Zwar sind auch reguldre Prima-facie-
Rechte einer Interessenabwigung zuginglich — diese zeichnen sich aber
durch eine der Bedeutung des Schutzguts angepasste Erhohung der Recht-
fertigungsschwelle aus, sodass diese nur durch geniigend gewichtige ge-
genldufige Interessen eingeschrinkt werden konnen.!42? Die eigentliche
Schwiche eines aktuellen tierlichen ,,Rechts* etwa auf korperliche Unver-
sehrtheit offenbart sich, wenn man dieses mit seinem menschlichen Pen-
dant vergleicht: Wahrend das menschliche Recht auf korperliche Unver-
sehrtheit grundsétzlich nur mit Einwilligung der Rechtstrégerin oder auf-
grund iiberwiegender Interessen (z.B. paternalistischer Schutz der Rechts-
trdgerin in ihrem Eigeninteresse oder gewichtige Griinde zum Schutz an-
derer) eingeschrinkt werden darf, wiirde das gleiche tierliche Recht ge-
genwirtig als Regelfall ohne mutmassliche Einwilligung, gegen das Ei-
geninteresse des Tieres und zumeist aufgrund nicht-gewichtiger Fremdin-
teressen erheblich zuriickgestutzt.!430

Nach dem Gesagten wiirden aktuelle Tierrechte also eine fiir den Be-
griff der (insbesondere fundamentaleren) Rechte wesentliche Funktion ge-
rade nicht wahrnehmen: die Stiarkung des Interessenschutzes mittels Ein-
schrinkung der zuldssigen Eingriffsmoglichkeiten und Anhebung der
Rechtfertigungsvoraussetzungen gegeniiber dem reguléren ,,utilitarian cal-
culus®“.143! Aktuelle Tierrechte wiren (oder sind) hochstens schwache
Rechte, welche elementare Interessen der Tiere regelméssig nicht gegen
die Aufopferung zugunsten qualitativ minder gewichtiger Fremdinteressen
oder Niitzlichkeitserwadgungen zu schiitzen vermdchten (oder vermogen).
In Ansehung der Vorzeichen, unter denen aktuelle ,,Tierrechte® stiinden,

1428 Vgl. Franciong, Property, S. 102 f; vgl. auch DonaLpson/KymLicka, Zoopolis,
S. 20; ,,our treatment of animals continues to languish in a Cartesian framework,
one that permits the sacrificing of animals’ most precious possessions (their
freedom and their lives) for such relatively trivial human ends as gustatory plea-
sure, and recreation®. BALcoMBE, Pleasure, S. 215; siehe zu dieser ungleichen In-
teressenberiicksichtigung im geltenden Tierschutzrecht vorne C.II1.3.2.

1429 Siehe vorne D.1.3.1.4.

1430 Vgl. nur die Ausfilhrungen zur gegenwirtigen Praxis der Tiernutzung vorne
C.IIL.1.; das aktuelle tierliche ,,Recht auf korperliche Unversehrtheit miisste
mit anderen Worten damit zu vereinbaren sein, dass Méusen zu Versuchszwe-
cken Tumore angeziichtet, ,,Spendertieren” Organteile entnommen, dass auf-
grund artfremder Haltungsverhéltnisse Rindern Horner und Hithnern Schnabel-
spitzen entfernt werden, usw.

1431 Siehe vorne D.1.3.1.4.

290

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

ist FrRancioNE daher beizupflichten, wenn er schlussfolgert: ,,[TThese laws
do not create ,rights® for animals in the way that we normally use that
term to describe a type of protection that does not evaporate in the face of
consequential considerations. 1432

3.3.3. Zusammenfiihrung: Aktuelle Tierrechte als schwache Quasi-Rechte

Im Ergebnis muss die Beurteilung der Frage, ob Tiere aktuell Rechte inne-
haben, ambivalent ausfallen. Betrachtet man einerseits die Struktur von
Anspruchsrechten und die Voraussetzungen, unter denen Rechte aus inter-
essentheoretischer Sicht entstehen, so scheint es, dass der aktuelle tier-
schutzrechtliche Interessenschutz (unbeabsichtigt) auf eigentliche Rechte
fiir Tiere hinauslduft.'¥33 Denn in einem strengen, (interessen-)theoreti-
schen Sinne produziert ethisches Tierschutzrecht tatsdchlich (wenn auch
schwache und dem Inhalt nach fragwiirdige) Rechte der Tiere, insofern es
direktionale Pflichten normiert, die Tieren um ihrer selbst willen geschul-
det und in Anerkennung und zum Schutz von (ursidchlichen) Tierinteres-
sen entstanden sind. Beriicksichtigt man andererseits aber die fehlende
Starke bzw. ausgesprochene Schwiche derartiger ,,Tierrechte®, so kann
diesen nur schwerlich Rechte-Charakter attestiert werden. Unter diesem
Aspekt mutet es vielmehr abwegig an, solcherlei Inhalte (wie etwa ein
»Recht”, nur unter Betdubung geschlachtet zu werden) als ,,Rechte® zu be-
zeichnen.!434 Was ndmlich auf der Basis der geltenden Tierschutzgesetzge-
bung als ,,Rechte deklariert wiirde, wéren niichtern betrachtet kaum mehr
als geringfligige Abmilderungen und ,,marginale Restriktionen menschli-
cher Verfligungsbefugnisse, deren Bezeichnung als ,Recht® die Missach-

1432 FRrANCIONE, Property, S. 114 (Hervorh. d. Verf.).

1433 Freilich fehlt es solcherlei ,,Rechten gegenwirtig an der gesetzlichen oder rich-
terlichen Anerkennung und Formalisierung. In diesem Sinne weist Raspg, S. 285
darauf hin, dass es noch des letzten, formalisierenden Schrittes der gesetzlichen
Verankerung bediirfe — dieser sei jedoch lediglich deklaratorisch; vgl. auch
BeauchHawmp, S. 207.

1434 ,Even if anticruelty statutes provided for ,rights‘ for animals, the content of
such a right would be rather meaningless.” FRANCIONE, Property, S.160; dies
diirfte auf den menschlichen Kontext tibertragen deutlicher werden, wenn man
etwa die Abwegigkeit eines ,,Rechts“ eines Sklaven bedenkt, nicht unnétig oder
nur schonend ausgepeitscht zu werden.

291

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

tung zentraler Interessen der Tiere eher verschleiern wiirde.“!43> Diese
Ambivalenz gibt auch MacCorwmick anschaulich zu bedenken: ,,Consider
the oddity of saying that turkeys have a right to be well fed in order to be
fat for the Christmas table. 1436

Eine Zusammenfithrung dieser gegensétzlichen Bewertungen konnte
zur Schlussfolgerung leiten, dass mit der Errichtung der rechtlichen Kurio-
sitdt des Tierschutzrechts als ethischer (patho- und begrenzt biozentri-
scher) und anthropozentrischer Mischform ein Prozess der Ausbildung
von ,,Tierrechten* (faktisch) eingeleitet wurde, der sich zum gegenwarti-
gen Zeitpunkt freilich erst im Stadium von weitgehend folgenlosen ,,Qua-
si-Rechten sui generis“ befindet.!¥7 Hingegen normiert aktuelles Tier-
schutzrecht auf keinen Fall starke, fundamentale Rechte wie etwa auf kor-
perliche Unversehrtheit oder Leben, wie sie aus dem menschlichen Kon-
text bekannt sind.

Anzumerken bleibt, dass das Postulieren aktueller Tierrechte nach dem
Gesagten jedenfalls ein iiberméssig formalistisches Verstindnis von
(Tier-)Rechten bedingt, das einseitig auf die strukturellen Gemeinsamkei-
ten zwischen der quasi-subjektiven Rechtsposition des Tieres im Tier-
schutzrecht und dem menschlich-subjektiven Rechtsschutz abstellt, die be-
trachtliche materielle Kluft zwischen derartigen ,,Tierrechten” und dem,
was gewohnlich unter dem Begriff der Rechte firmiert, aber ausblendet.
Dies birgt m.E. ein erhebliches Verwisserungspotenzial in sich und lduft
Gefahr, die normative Kraft des Rechte-Begriffs zu erodieren und neutrali-
sieren.!*38 Eine gewisse Aushohlung des Rechte-Begriffs wire m.E. etwa
bei dem von Caspar und Raspe vorgebrachten Vorschlag einer ,,Subjekti-
vierung der bislang ausschliesslich im objektiven Recht festgeschriebenen
Tierschutznormen‘143° zu erwarten, d.h. bei der bloss rechtstechnischen
Uberfiihrung aktueller Tierschutznormen in ein subjektives Rechtsschutz-
modell, mit der aber keine der Funktion von Rechten angepasste inhaltli-

1435 So voN pEr ProrpTeN, Okologische Ethik, S. 302 (Hervorh. d. Verf.).

1436 MacCorwmick, Children’s Rights, S. 159.

1437 Vgl. auch MicheL, Tierschutzgesetzgebung, S. 597, die im gegenwértigen Tier-
schutzrecht Ansétze eines Rechte-Konzepts ausmacht, welches ,.freilich nicht
konsequent zu Ende gedacht und ausgestaltet worden ist.

1438 Vgl. auch Bourkg, S. 143.

1439 CAsPAR, Industriegesellschaft, S. 513.

292

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

che Besserstellung und Stiarkung der tierlichen Rechtsposition angestrengt
werden soll. 1440

4. Zwischenergebnis der rechtstheoretischen Analyse

Als Ergebnis der Analyse der Begriffe der Rechtssubjektivitit, Rechtsper-
sonlichkeit und Rechtsfahigkeit ist festzuhalten, dass Tiere aus rechtstheo-
retischer Sicht Rechtssubjekte sein kdnnen. Tiere sind als (bereits positiv-
rechtlich anerkannte) intrinsisch schutzwiirdige Interessentrdger auf jeden
Fall potenzielle Rechtstrdger (und moglicherweise gar aktuelle Rechtstré-
ger), die Rechte haben, entsprechend rechtsfiahig und damit eo ipso auch
Rechtspersonen sein konnen.!#4! Die begriffliche Plausibilitdt von Tier-
rechten ist dabei zum einen schon aus konzeptionellen Griinden zu bestéti-
gen. Zum anderen wird diese dadurch weiter erhoht, dass die Vorausset-
zungen fiir die Moglichkeit der Schaffung oder Entstehung von Tierrech-
ten bereits in geltendem Tierschutzrecht vorzufinden sind. Die Einfiihrung
eines tierlichen Rechtssubjekts wiirde somit durchaus im Rahmen des
rechtlich Denkbaren und Méglichen liegen. Im Ubrigen wiirde dies auch
keine signifikante rechtstheoretische und rechtsdogmatische Diskontinui-

1440 So Caspar, Industriegesellschaft, S. 512 f. und 520, der mit der ,,Versubjektivie-
rung der tierschutzrechtlichen Normen® in erster Linie keine materielle Besser-
stellung, sondern ,,ausschliesslich eine formelle Stiarkung des Tierschutzes* an-
strebt, die ,,ohne inhaltliche Verschiarfungen des gegenwirtig geltenden Tier-
schutzrechts auskommt*; dhnlich auch Raspg, S. 332, die ,,mit der Anerkennung
subjektiver Tierrechte keine inhaltliche Erhohung des konkreten materiellen
Schutzniveaus* verbindet und der zufolge diese ,,strukturelle Veranderung [...]
damit von inhaltlichen Reformvorschlidgen [...] zu unterscheiden® sei.

1441 So etwa auch (mit unterschiedlichen theoretischen Begriindungen) Gray, S. 28,
ErBEL, S. 1254, GrRUBER, Rechtsschutz, S.174f., LEmvBACHER, Rechte, S.77f.,
Raspe, S.282f. (mit weiteren Verweisen) und SiTTER-LIVER, Tier-Rechte, S. 87
und 91; a.A. ScumipT; gegen die Moglichkeit einer tierlichen Rechtssubjektivitét
spricht sich etwa auch KirsTe, Maske, S.369f. aus. Ihm zufolge ist die ,,Frei-
heitsfahigkeit” rechtsethisches Kriterium fiir Rechtspersonlichkeit, weshalb Tie-
re als Rechtssubjekte ausscheiden. ,,Ein Wesen [...], das nur empfindungs- und
leidensféhig, nicht aber auch — wenigstens potentiell — handlungsféhig wire,
konnte von einem subjektiven Recht niemals Gebrauch machen. Sein Interesse,
vor Leiden geschiitzt zu werden, bendtigt daher kein subjektives Recht als Er-
laubnis; seinem Schutz dient auch eine objektive Pflicht ohne korrespondieren-
des Recht. [...] diesen Pflichten konnen aber keine Rechte der Tiere korrespon-
dieren, weil sie keine Féhigkeit zur Freiheit besitzen®.

293

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

tdt erzeugen: Wenn das Recht tierliche Interessen einem subjektiven
Rechtsschutz unterstellen wiirde, dann geschihe dies ,,auf keine ausserge-
wohnliche oder qualitativ andersartige Weise, als wenn es menschliche In-
teressen schiitzt. Der Wirkungsmechanismus des Rechtsapparats ist prinzi-
piell derselbe,1442

5. Anmerkungen zur Frage der Wiinschbarkeit von Tierrechten

Im Fokus der bisherigen Untersuchung stand die Frage nach der konzep-
tionellen Mdglichkeit einer tierlichen Rechtssubjektivitdt, welche im Rah-
men einer ausflihrlichen rechtstheoretischen Analyse bejaht wurde. Vom
rechtstheoretischen Nachweis, dass Tiere Rechtssubjekte sein kdnnen, un-
bertihrt bleibt indes die (vorliegend nachgeordnete) rechtsethische Frage,
ob Tiere auch solche sein sollten, d.h. die evaluative Frage der Wiinsch-
barkeit und Sinnhaftigkeit von Tierrechten.!#43 Im Grunde handelt es sich
dabei um eine rechtspolitische Grundsatzfrage, in die insbesondere auch
ethische Wertungen und funktionale Uberlegungen einfliessen. Eine Dis-
kussion der vielfaltigen Erwégungen fiir und wider (moralische oder juri-
dische) Tierrechte soll hier indes nicht erfolgen und auf eine eigentliche,
umfassende (rechts-)ethische Begriindung von Tierrechten verzichtet wer-
den. Vielmehr soll auf die Erldauterungen zu den vorliegend zugrunde ge-
legten tierethischen Grundlagen des Tierschutzrechts!## sowie die beste-
hende moralphilosophische Literatur!445 verwiesen werden, wo m.E. be-
reits hinlénglich normativ begriindet wurde, dass bzw. warum Tiere mora-
lische Rechte (oder Anspriiche, die als Rechte formuliert werden kdnnten)

1442 VISCHER, S. 292; so auch LEIMBACHER, Rechte, S. 78.

1443 Eine solche Notwendigkeit von Tierrechten muss gesondert begriindet werden.
Wie etwa NieseNn, S. 50 f. geltend macht, wire es ,,rechtstechnisch nicht notwen-
dig, strikte Pflichten gegeniiber Tieren in Form von Rechten zu realisieren, wo
kategorische und ausnahmslose Verbots- und Leistungsgesetze dieselbe Funkti-
on erfiillen konnen.”; allerdings konnte hier wiederum argumentiert werden,
dass ein derartiger (starker) objektiver Rechtsschutz der Struktur, dem Inhalt
und der Stérke nach begrifflich auf eigentliche, korrelierende Rechte der Tiere
hinauslauft (wie in Kapitel D.1.3.3. dargelegt).

1444 Siehe vorne B. und insbesondere B.IV.2.

1445 Siehe nur SINGER, Animal Liberation, REGaN, Animal Rights, RowLANDS, Ani-
mal Rights, FRaNCIONE, Animal Rights, CavaLIER], Animal Question, WIsg, Ratt-
ling the Cage, GARNER, Justice, CocHRANE, Animal Rights und insbesondere
auch DonaALDsoN/KYMLICKA, Zoopolis.

294

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

haben oder haben sollten. Ferner wurde im Anschluss an die kritische
Uberpriifung des geltenden Tierschutzrechts bereits angedeutet, dass sich
ein subjektivrechtlicher gegeniiber dem objektivrechtlichen Tierschutz im
Hinblick auf eine optimale Verwirklichung der bestehenden Tierschutz-
rechtsethik konzeptionell besser eignen wiirde.!#46 Hierauf aufbauend soll
es an dieser Stelle lediglich um einige mogliche Griinde rechtsethischer
und rechtstechnischer Natur gehen, die dafiir sprechen konnten, die (auch
in aktuellem Tierschutzrecht reflektierten, aber unzureichend geschiitzten)
moralischen Anspriiche der Tiere in juridische Rechte zu iibersetzen und
so einem subjektiven Rechtsschutz zu unterstellen.

5.1. Rechtsethische Bedeutung des Rechtssubjektstatus

Fiir die Notwendigkeit oder Wiinschbarkeit einer tierlichen Rechtssubjek-
tivitdt konnten zum einen rechtsethische Griinde gesucht werden. Mit der
Frage, ob Tiere Rechtssubjekte sein sollen, wird ganz grundsitzlich auch
die Frage nach dem angemessenen rechtsethischen Status, der Tieren in-
nerhalb der Rechtsordnung zugedacht werden sollte, aufgeworfen. Im All-
gemeinen verwendet das Recht die Kategorie der Rechtsperson als primé-
res Mittel zur Bestimmung seiner Subjekte — diese Kategorie spezifiziert,
welche Entitdten fiir rechtliche Zwecke ,,zdhlen*“.!447 Der Subjekt- bzw.
Personenstatus markiert eine ausserordentliche Wichtigkeit und zeigt die
rechtliche Beriicksichtigungs- und Schutzwiirdigkeit des Interessentragers
im eigenen Recht an.!448  Person sein®, so RADBRUCH, ,,heisst Selbstzweck
sein*;!449 Rechtssubjekte sind jene Wesen, die vom Recht als Selbstzwe-
cke erachtet werden, wohingegen Rechtsobjekte als Mittel zum Zweck zur
Verfligung stehen. 1450

Unter diesem ,,Statusaspekt™ konnte der Wechsel vom Rechtsobjekt
zum Rechtssubjekt zunéchst eine Abkehr von der Klassifizierung als ver-

1446 Siehe vorne C.IV.3.

1447 Siehe FAGUNDES, S. 1746 (,,the law of the person raises the fundamental question
of who counts for the purpose of law*).

1448 Vgl. BiLcHitz, S. 42 (,legal personhood appears to be the most important status
one can have in that it is the prerequisite for granting legal protections to an en-
tity in its own rights®).

1449 RabpBrucH, Rechtsphilosophie, S. 129; vgl. auch Byprinski, S. 336.

1450 Siehe RapBrucH, Rechtsphilosophie, S.127; auch LemnvBAcHER, Rechte, S.37
und 86.

295

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

fligbare Objekte, von der ,,Degradation zum blossen Mittel fiir menschli-
che Zwecke“!*5! wie auch eine symbolische Aufwertung des Tieres und
des rechtlichen Tierschutzes signalisieren.!452 Ferner wiirde die Verleihung
einer eigenen Rechtssubjektivitit nach mancher Ansicht auch die tier-
schutzrechtlich postulierte Anerkennung der Wiirde und Eigenwertigkeit
von Tieren konsequent umsetzen und weiter institutionalisieren.!433 Der
Personenstatus und das Tragen von Eigenrechten sind eng verbunden mit
dem Wiirdegedanken und gehen damit bisher einher — zumindest im Falle
natiirlicher Entitdten.'43* Gemass RicHTER hat die Wiirde des Tieres denn
auch einen unvollkommenen und ,,unwirklichen Charakter”, solange auf
deren Postulierung nicht die entsprechende ,,Rechtsposition des Eigen-
werts® folgt.!45 In diese Richtung konstatiert auch LEMBACHER, dass
Rechte der Tiere deren Eigenwertigkeit honorieren und ,,die Anerkennung
ihrer eigenen Wiirde* ratifizieren wiirden.!45¢

5.2. Rechtstechnische Bedeutung von Tierrechten

Neben diesem rechtsethischen Statusaspekt konnen aber auch handfestere,
rechtstechnische Griinde angefiihrt und die Notwendigkeit oder Wiinsch-
barkeit von Tierrechten damit funktional begriindet werden. Solche Griin-
de sind m.E. in erster Linie in der eigentlichen Funktion von Rechten zu
suchen. Ins Zentrum riickt dabei die Frage nach dem angemessenen
rechtstechnischen Mittel: Wiirde es fiir einen starken rechtlichen Tier-

1451 LEMBACHER, Rechte, S. 41.

1452 Vgl. ErBEL, S. 1255; zu denken ist auch an die plakative Formulierung Stutzins,
S.350: ,,[W]er keine Rechte hat, wird verachtet; wer Rechte hat, wird geachtet™;
so auch LEIMBACHER, Rechte, S. 41 und SiTTER-LIVER, Tier-Rechte, S. 89.

1453 Siche etwa BosseLMANN, S.3 und 5 (,,Der Schluss liegt daher nahe [...], der
Rechtssubjektivitdt des Menschen eine Rechtssubjektivitit der Natur an die Sei-
te zu stellen, um die Anerkennung eines Eigenwertes der Natur juristisch zu
vollziehen. [...] Die juristische Konsequenz aus der Forderung nach Anerken-
nung eines Eigenwerts der Natur ist die Anerkennung einer eigenen Rechtssub-
jektivitdt.«); ferner TriBE, S. 22, der vorschlégt, ,,die Erkenntnis, ,dass die Natur
fiir sich selbst existiert’, dadurch zu institutionalisieren, dass man darangeht, bei
natiirlichen Objekten ,Rechte® anzuerkennen®.

1454 Vgl. EMMENEGGER/TSCHENTSCHER, S. 572f.

1455 Siehe Ricuter D., Wiirde, S. 344; auch STrUNZ, S. 128.

1456 LEIMBACHER, Rechte, S. 41.

296

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

schutz funktionale Vorteile'®7 in sich bergen, den Rechtsschutz tierlicher
Elementarinteressen ,,prinzipiell in rechtstechnisch gleicher Weise zu kon-
struieren und zu gewéhren wie beim Menschen, ndmlich durch Zuerken-
nung subjektiver Rechtsanspriiche auf Schutz jener Interessen*?1438

Die Notwendigkeit oder Wiinschbarkeit von Tierrechten liesse sich zu-
nichst mit der Stdrke des Rechte-Konzepts begriinden. Weiter vorne wurde
als wesentliche Funktion von Rechten allgemein der qualitativ andersarti-
ge, stirkere und besténdige (Prima-facie-)Schutz des Individuums und sei-
ner Interessen gegen konsequentialistische Kalkulationen und Aufopfe-
rung zugunsten fremder Individual- und Kollektivinteressen mittels ver-
schirfter Anforderungen an die Zuldssigkeit von Eingriffen in die ge-
schiitzten Interessen herausgeschalt.!45® Ein bedeutsamer funktionaler Vor-
teil von Tierrechten gegeniiber einem bloss objektivrechtlichen Tierschutz
wire demnach insbesondere in der mit der Funktion und Stérke von Rech-
ten zusammenhédngenden Errichtung eines starken Schutzbereiches zu se-
hen, der eine grundséitzlich iiber eine einfache konsequentialistische Gii-
terabwigung erhabene Position vermittelt.!4¢0 Es liegt in der Natur von
Rechten, dass sie einen stiarkeren Schutz gegen auf das Gemeinwohl aus-
gerichtete konsequentialistische Erwédgungen instituieren — wéhrend also
der objektivrechtliche Tierschutz als ein 6ffentliches Interesse unter vielen
dem reguldren utilitarian calculus unterstellt ist, wiirden Tierrechte ihn da-
raus gerade ein Stiick weit entheben. Damit diirften Tierrechte den fiir das
klassische Tierschutzrecht kennzeichnenden Satz ,,utilitarianism for ani-
mals, Kantianism for people*“!46! aufheben und der mit dieser Regel ein-
hergehenden regelméssigen Preisgabe elementarer tierlicher Schutzgiiter

1457 Auf die verfahrensrechtliche Bedeutung von Tierrechten wird hier nicht einge-
gangen. Von einem subjektivrechtlichen Tierschutz kénnten im vorherrschen-
den, auf Individualrechtsschutz ausgelegten Rechtssystem aber durchaus auch
prozessuale Vorteile zu erwarten sein. Tierrechte konnten die heute fehlende
verfahrensrechtliche Waffengleichheit korrigieren und Tiere zur effektiven
Durchsetzung ihrer Schutzanspriiche befdhigen, indem sie (freilich mittels Ver-
tretung) in eigenem Recht klagen konnten. Vgl. dazu Caspar, Industriegesell-
schaft, S.497-499; auch WELLMAN, Proliferation, S. 117; zur im gegenwirtigen
Tierschutzrecht fehlenden verfahrensrechtlichen Waffengleichheit ferner Cas-
PAR, Industriegesellschaft, S. 498 f. und Hirt/Maisack/Moritz, Einf., Rn. 56.

1458 ERBEL, S. 1256.

1459 Siehe dazu vorne D.I1.3.1.4. und auch D.1.3.3.2.

1460 Siehe BENZ-SCHWARZBURG, S. 197 f.

1461 Nozick, S. 39.

297

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

im Rahmen einer ausufernden und anthropozentrisch pradisponierten Ab-
wégbarkeit gegen (auch erheblich minder gewichtige) menschliche Inter-
essen eine solide Schranke vorsetzen.!462 Ein subjektives Tierrecht wiirde
einen besonders starken Anspruch gegen andere bzw. die Allgemeinheit
gewihren und diirfte im Konfliktfall nicht leichthin und minder gewichti-
gen Interessen geopfert werden.!463 Als entscheidender Vorteil von Tier-
rechten diirfte nach dem Gesagten — und in Ansehung der allgemeinen
Funktion von Rechten — folglich die Stdrkung des Tieren zukommenden
Schutzes aufgrund der Beschrdnkung der zuldssigen Eingriffsmoglichkei-
ten in tierliche Schutzgiiter und Verschdrfung der Rechtfertigungsvoraus-
setzungen herauszustreichen sein. Insgesamt wére hiermit ein ernsthafterer
Ausgleich zwischen wichtigen Tier- und Menscheninteressen zu erwarten,
denn die Polaritét sich gegeniiberstehender menschlicher und tierlicher
Rechtssubjekte ermoglicht eine ausgeglichene Giiterabwégung ohne struk-
turelles Ungleichgewicht, in der nicht nur menschliche, sondern auch tier-
liche Interessen durch subjektive Rechte verstirkt sind.!46* M.E. wire
demnach davon auszugehen, dass ein subjektivrechtlicher gegeniiber
einem objektivrechtlichen Tierschutz funktional betrachtet einen effektive-
ren, da stirkeren Schutz von Tierinteressen zu gewdhrleisten vermdchte
und mit ihm eine signifikante Anhebung des Schutzniveaus fiir Tiere ein-
herginge. 1465

1462 Zur Kritik an der anthropozentrisch pradisponierten Interessenabwégung in ge-
genwirtigem Tierschutzrecht siehe vorne C.I11.3.2.; gegenwirtiges Tierschutz-
recht ist als Ausgleich zwischen menschlichen Nutzungs- und tierlichen Schutz-
anspriichen angedacht, die es insbesondere iiber das Scharnier der Giiterabwa-
gung zu balancieren gilt — problematisch ist dabei indes, dass diese anthropo-
zentrisch pradisponiert ist und daher regelmissig kein ernsthafter Ausgleich
zwischen menschlichen und tierlichen Interessen erzielt wird.

1463 Siehe BIRNBACHER, Juridische Rechte, S. 67.

1464 Siehe BRONINGHAUS, S. 126 und Bourkk, S. 138f.; vgl. auch BosseLMANN, S. 4;
allerdings ist auch hier nicht zu verkennen, dass ungeachtet der theoretisch stér-
keren Position eines durch Rechte geschiitzten Interesses auch bei der Interes-
senabwidgung im Rahmen eines subjektivrechtlichen Tierschutzes die faktische
Moglichkeit bestiinde, dass Tierinteressen den menschlichen regelmissig unter-
geordnet wiirden. Auf diese Moglichkeit verweist auch WELLMAN, Proliferation,
S. 117.

1465 Vgl. auch BIRNBACHER, Tiere, S. 62 f.; ein weiterer Vorteil von subjektiven Tier-
rechten gegeniiber bloss objektiven Menschenpflichten wére iiberdies deren dy-
namische Natur, welche die Generierung neuer Pflichten und (Teil-)Rechte er-
lauben wiirde. Siehe EDMUNDSON, Animals, S. 357 und 359.

298

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivitdt

Die Frage, warum Tiere Rechte brauchen, kdnnte in Anlehnung an
WaLproN ferner mit Verweis auf die Funktion von Rechten als Auffang-
und Sicherheitsnetz (,rights [...] as a position of fall-back and securi-
ty*)1466 beantwortet werden. Gemdss WALDRON kommen Rechte in erster
Linie dann zur Geltung, wenn andere Formen der zwischenmenschlichen
Verpflichtung und andere normative oder affektive Mechanismen nicht
mehr greifen — in diesem ,,feindseligen™ Zustand kann auf ein System von
Rechten zuriickgefallen werden, das als ,,background guarantee® bereit-
steht.1467 Rechte haben insofern eine Auffangfunktion und dienen als Min-
destgarantien, die einem Individuum unabhingig von anderen sozialen Re-
lationen zustehen und auf die im Bedarfsfall zuriickgegriffen werden
kann.!468 Wihrend WALDRON die Wichtigkeit von Rechten als Sicherheits-
netze fiir den zwischenmenschlichen Bereich erschliesst, weist EDMUNDSON
auf den akuten Bedarf von Tieren fiir solche Rechte hin: ,, This need for
fallback rights is far more acute in the case of animals. Beyond the few
pets we own, we humans are typically insensitive to the fates of animals.
Even the epiphanies of sensitivity we are capable of [...] are a tenuous re-
straint of our stronger and far more durable disposition to treat animals as
resources, mere means literally to gratify our appetites. Most humans are
knit with other humans into an extensible fabric of affections that can in
some cases (and maybe in the ideal case) substitute for rights. Most ani-
mals are not. For most of them, with respect to most of us, it is not enough
to say that rights might serve them as a fallback. There is nowhere from
which to fall “'*®® Demgemiss fehlt die Einbettung in ein soziales, von
Fiirsorge und Affektion geprigtes Netzwerk fiir die grosse Mehrzahl der
(Nutz-)Tiere von vornherein, sodass Rechte hier nicht bloss als sekundires
Auffangnetz, sondern vielmehr als primére, rechtliche Minimalgarantie
und institutioneller Ersatz fiir fehlende individuelle und soziale Verant-
wortung fungieren wiirden.!470

1466 WAaLDRON, Justice, S. 629.

1467 Siehe WALDRON, Justice, S. 628—-630.

1468 Siehe WALDRON, Justice, S. 643 f.; siche auch EDMUNDSON, Animals, S. 358.

1469 Epmunpson, Animals, S. 358 (Hervorh. d. Verf).

1470 Dieses Argument bezieht sich in erster Linie auf die Notwendigkeit eines die so-
zialen und moralischen Normen ergéinzenden rechtlichen Schutzes als solchen.
Auch der geltende, objektivrechtliche Tierschutz fungiert bereits als rechtliche
Minimalgarantie fiir Tiere, wenngleich als schwache.

299

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

In eine dhnliche Richtung konnte die Notwendigkeit von Tierrechten
mit SUNSTEIN schliesslich auch pragmatisch begriindet werden. Rechte sind
ihm zufolge praktische, rechtlich durchsetzbare Instrumente zum Schutz
des Trigers und seiner Interessen!4’! — dieses zentrale Instrument der be-
stehenden Rechtslogik, durch das moralische und rechtliche Anspriiche
operationalisiert werden, kdnnte nun auch in den Dienst eines effektiveren
Tierschutzes gestellt werden.!472 Die Frage der Notwendigkeit oder Sinn-
haftigkeit von Rechten fiir Tiere ist hierbei in erster Linie vor dem Hinter-
grund der tatsdchlich vorherrschenden gesellschaftlichen Verhiltnisse zu
beurteilen, denn Rechte braucht es geméss SUNSTEIN unter anderem beson-
ders in einer imperfekten Gesellschaft, die Gerechtigkeit nicht durch so-
ziale Verantwortung und andere, nicht-rechtliche Verpflichtungen gewéhr-
leistet. Die Notwendigkeit von (gewissen) Rechten ergibt sich ihm zufolge
unter Umstidnden massgeblich aus dem sozialen Kontext, anhand dessen
zu bestimmen ist, ob es ein Recht wirklich braucht, oder ob das in Frage
stehende Interesse auch sonst (etwa durch individuelle und soziale Verant-
wortung und anerkannte moralische Normen) bereits ausreichend ge-
schiitzt ist.1473 Er fiihrt dazu aus: ,,Rights claims are often a response to a
failure of social responsibility [...]. Rights often emerge precisely because
of the refusal of private and public institutions to recognize and to carry
out their duties.“!47# Die Errichtung von Tierrechten konnte unter diesem
Blickwinkel als Antwort auf das Versagen des bisherigen rechtlichen und
gesellschaftlichen Schutzes von tierlichen Elementarinteressen verstanden
werden. Die Frage nach der Notwendigkeit von Tierrechten im Abstrakten
unberiihrt lassend, wére sie hier sodann im Konkreten doch zu bejahen, in-
sofern sich Rechte fiir Tiere spezifisch gegen jene Verhiltnisse richteten,
welche sie an erster Stelle als notwendig erscheinen lassen.'47> Tierrechte

1471 Siehe SunsTEN, Rights, S. 739.

1472 Mit dem subjektiven Recht stiinde jedenfalls bereits ein erprobtes Mittel zur
Verfiigung, um der Anerkennung des tierlichen Eigenwerts Ausdruck und dem
Schutz wichtiger tierlicher Interessen Durchschlagskraft zu verleihen. Siehe Sit-
TER-LIVER, Tier-Rechte, S. 86.

1473 Siehe dazu SunsTEN, Rights, S. 754 ff.

1474 SunsteEl, Rights, S. 754 und 756 (Hervorh. d. Verf.).

1475 Demgemiss ist nicht viel damit gewonnen, die Notwendigkeit von Tierrechten
abstrakt, d.h. ohne Beriicksichtigung ihrer tatséchlichen und in ihrer Funktion
begriindeten Notwendigkeit zu beurteilen. Ausschlaggebend ist vielmehr, ob der
Riickgriff auf Rechte in Ansehung der gesellschaftlichen Verhiltnisse als einzi-
ges oder bestes Mittel und insofern im Konkreten notwendig erscheint. Wie

300

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

wiéren nach diesem Verstidndnis also in erster Linie ein ,,intermedidres®
Hilfsmittel in nicht-idealen gesellschaftlichen Verhéltnissen, in denen die-
se Rechte erst oder besonders notwendig sind, weil den tierlichen Interes-
sen ein angemessener anderweitiger Schutz versagt bleibt. Wiirde demge-
geniiber einst ein ,,idealer sozialer Zustand erreicht, wére die (rechtliche)
Institution der Tierrechte womdglich tatsdchlich nicht mehr notwendig
und ihre Daseinsberechtigung zu einem solchen Zeitpunkt zu re-evaluie-
ren.

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person

Im Anschluss an die Bejahung der konzeptionellen Moglichkeit und kur-
sorische Begriindung der Wiinschbarkeit einer tierlichen Rechtssubjektivi-
tdt gilt es nun noch, ein solches tierliches Rechtssubjekt in den Grundzii-
gen zu entwerfen und mittels Vorschldgen zur rechtlichen Ausgestaltung
ansatzweise zu konkretisieren. Dabei ist anzumerken, dass sich der Kom-
plexitit der Materie hier kaum mit dem notwendigen Differenziertheits-
grad angendhert werden kann. Es ist grundsitzlich fraglich, ob der Ent-
wurf eines detaillierten Konzepts zur Einfiihrung eines neuen, tierlichen
Rechtssubjekts in die Rechtsordnung zum gegenwirtigen Zeitpunkt auf-
grund der geringen Absehbarkeit und des ausgepragt hypothetischen Cha-
rakters tiberhaupt schon mdoglich und sinnvoll ist.!47¢ Die nachfolgenden
Ausfiihrungen beanspruchen jedenfalls nicht, einen liickenlosen Umset-
zungsvorschlag vorzulegen, sondern dienen mittels einer skizzenhaften
Konturierung eines moglichen tierlichen Rechtssubjekts in erster Linie der
Veranschaulichung und als Orientierungshilfe.

SunsTEN, Rights, S. 756, im Allgemeinen anmerkt, ,,it would be unfortunate if
plausible objections to rights-based thinking were taken as a reason to ignore or
to disparage those who are proclaiming their rights, rather than to improve the
conditions that have made it necessary for people to resort to proclamations of
rights in the first place®.

1476 Vgl. auch Raspg, S. 307.

301

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

1. Die ,tierliche Person* als dritte Rechtsperson

An

erster Stelle gilt es zu bestimmen, wie Tiere als Rechtssubjekte in die

Rechtsordnung eingefiigt werden kdnnten und welche systematische Stel-
lung einem solchen tierlichen Rechtssubjekt im Verhéltnis zu den beste-
henden Rechtssubjekten zukédme. Diesbeziiglich sind drei denkbare Optio-
nen zu erwégen, die entweder mit der Schaffung einer neuen Kategorie fiir
Tiere oder einer Neuzuordnung der Tiere zu bestehenden Kategorien ein-
hergingen.

(M

Eine erste Moglichkeit wire die Positionierung eines tierlichen
Rechtssubjekts als dritte Rechtskategorie zwischen den Personen und
Sachen.'*77 Dazu miisste grundsitzlich keine neue Rechtskategorie
kreiert werden, denn bereits das geltende Recht kennt aufgrund der
Abgrenzung der Tiere von den Sachen und den Personen (faktisch)
drei Rechtskategorien.!478 Die eigenstindige Rechtskategorie der Tie-
re miisste im Rahmen dieser Neupositionierung allerdings explizit
normiert und neu den Rechtssubjekten statt den Rechtsobjekten zuge-
ordnet werden. Die Kategorie der Rechtssubjekte wiirde sich entspre-
chend neu aus den (natiirlichen und juristischen) Personen und den
Tieren zusammensetzen. Der Weg einer Neuklassifizierung der bereits
durch geltendes Recht geschaffenen, zwischen den Personen und Sa-
chen angesiedelten dritten Rechtskategorie der Tiere als Rechtssubjek-
te hitte den Vorteil, dass weitgehend auf der bestehenden Rechtslage
aufgebaut werden konnte. Ferner wiirde der Vorschlag, Tiere termino-
logisch bloss als Rechtssubjekte zu definieren, womdglich mehr Zu-
spruch finden als die Beanspruchung des zuweilen fiir den Menschen
reklamierten und dadurch vorgeprégten Begriffs der Rechtsperson.!47?
Als Kehrseite der damit bemiihten Differenzierung zwischen Rechts-

1477 In diese Richtung erwégt Caspar, Industriegesellschaft, S. 129, Tiere in einer

zwischen Personen und Sachen angesiedelten, dritten Rechtskategorie als
Rechtssubjekte zu positionieren.

1478 Siehe dazu vorne C.1.2.1.
1479 So wird teilweise — entgegen der herrschenden Auffassung, welche die Begriffe

302

der Rechtssubjektivitit und Rechtspersonlichkeit austauschbar verwendet — eine
Unterscheidung zwischen einem blossen ,,Rechtssubjekt™ und einer ,,Rechtsper-
son“ getroffen. Ersteres sei in erster Linie eine rechtstechnische Figur, die zu in-
strumentalen Zwecken auch dort Anwendung finden konne, wo keine Rechts-
person anzunehmen sei. Letzteres hingegen beruhe auf einem rechtsontologi-
schen und rechtsethischen Fundament und sei daher kein beliebiger, sondern ein

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

subjekten und Rechtspersonen wire freilich ein Bruch mit der bisheri-
gen Rechtsterminologie und -systematik hinzunehmen, welche die
Rechtspersonen und Rechtssubjekte gleichsetzt. Die heute mit der Ka-
tegorie der Rechtspersonen kongruierende Kategorie der Rechtssub-
jekte miisste neu untergliedert werden in die Subkategorien der
Rechtspersonen (natiirliche und juristische Personen) und jene der an-
deren Rechtssubjekte (Tiere). Durch die Auflosung dieser traditionel-
len Gleichsetzung wiirde die klare Dichotomie zwischen Rechtssub-
jekten/Personen und Rechtsobjekten/Sachen — ein Strukturmerkmal
romischrechtlich geprédgter Rechtsordnungen — weiter aufgebrochen,
was wenig praktikabel erscheint.!480 Im Ubrigen wiren Tiere im Rah-
men dieser Abstufung m.E. praktisch unweigerlich als Rechtssubjekte
zweiter Klasse vorgezeichnet und ist weiter fraglich, mit welcher Be-
griindung zwar juristische Personen, nicht aber Tiere als Rechtsperso-
nen zu klassifizieren wiren. Die Option einer eigenstidndigen, von den
Rechtspersonen abgegrenzten Kategorie tierlicher Rechtssubjekte, die
mit der Aufspaltung der Begriffe der Rechtssubjektivitit und Rechts-
personlichkeit einhergeht, scheint daher wenig wiinschenswert.

Soll die Gleichsetzung von Rechtssubjekt und Rechtsperson beibehal-
ten werden, so bietet sich als zweite Moglichkeit an, ein tierliches
Rechtssubjekt unter die bestehenden Kategorien der Rechtspersonen
einzuordnen. Tiere wiren entsprechend entweder als natiirliche oder
als juristische Personen einzustufen. Die Figur der juristischen Person
scheint zu diesem Zweck indes wenig geeignet, handelt es sich dabei
doch in erster Linie um eine Konstruktion zur rechtlichen Erfassung
gesellschaftlich, politisch und vor allem wirtschaftlich handelnder Ak-
teure und kommt hier doch insbesondere dem Aspekt der Handlungs-
und Verpflichtungsfahigkeit eine zentrale Bedeutung zu. Naheliegen-
der wire es, Tiere unter die Kategorie der natiirlichen Personen zu
subsumieren, mit welchen sie naturgemaiss stirkere Gemeinsamkeiten
aufweisen als mit den juristischen Personen.!48! Gleich den natiirli-
chen Personen, den Menschen, sind Tiere natiirliche, individuelle En-
titdten mit einem Eigenwert und einem eigenen Wohlergehen, deren

mit dem Menschen als Zweck an sich gleichgesetzter Begriff. Sieche dazu Ritt-
NER, S. 336; mit weiteren Nachweisen CoiNg, Rechtsbegriff, S. 204.

1480 Kiritisch auch Raspg, S. 304 f.
1481 Siehe BiLcnirz, S. 68; auch GRUBER, Rechtsschutz, S. 186 erwigt die rechtliche

Behandlung von Tieren als natiirliche Personen.

303

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Interessen einen subjektiven Rechtsschutz begriinden.!#82 So betrach-
tet waren Tiere nicht minder ,,natiirliche Personen als solche Men-
schen, die nicht in Besitz von dariiber hinausgehenden deskriptiv-per-
sonalen Eigenschaften sind. Doch obschon sich die Kategorie der na-
tirlichen Person im Grunde genommen zur Eingliederung von Tieren
anbieten wiirde, diirfte die damit verbundene Verwerfung der Gleich-
setzung von natiirlicher Person und Mensch und Neubestimmung der
natiirlichen Person als geteilter, sowohl ,,menschlicher als auch ,,tier-
licher” Person im Allgemeinen wenig Zuspruch finden. Zum einen
sind hierbei die Befiirchtungen zu bedenken, welche der Vorschlag
einer Vereinigung von Menschen und Tieren in der gleichen Rechts-
personenkategorie hervorrufen diirfte — so insbesondere die Befiirch-
tung einer Abwertung des Menschen (wobei diese durch die Umkeh-
rung in eine Aufwertung der Tiere entkriftet werden konnte) oder
einer iiberméssigen, d.h. sachlich nicht angezeigten ,,Gleichmache-
rei“.1483 Zum anderen ist nicht zu verkennen, dass Tieren — auch wenn
sie eine vergleichbare Grundkonstitution mit den menschlichen natiir-
lichen Personen teilen — aufgrund der faktischen Gegebenheiten dem
Inhalt nach nur eine gegeniiber der paradigmatischen menschlichen
natiirlichen Person doch erheblich reduzierte Rechtspersonlichkeit zu-
teilwerden konnte.'48* Eine Menschen und Tiere umfassende Neufas-
sung der natiirlichen Person scheint daher wenig praktikabel, zumal
der Rechtsordnung dadurch eine vermeidbare, weitgreifende Umstruk-
turierung abverlangt wiirde, im Zuge derer alle auf natiirliche Perso-
nen anwendbaren (und mit Blick auf Menschen entworfenen) Normen
nachtriglich im Hinblick auf betrdchtlich andersartige Subtypen natiir-
licher Personen differenziert werden miissten.

(3) Aus rechtspraktischen Griinden wére es folglich vorzuziehen, die his-
torisch als ,,menschliche Person* gewachsene, bewiéhrte Kategorie der
natiirlichen Person in ihrer gegenwértigen Form zu belassen und Tiere
— als dritte Option — als Rechtssubjekte sui generis in einer neu ge-
schaffenen Personenkategorie rechtlich zu personifizieren.!485 Tiere
wiaren somit als eigenstdndige, dritte Rechtsperson in die Rechtsord-

1482 So auch BiLcHiTz, S. 68; die Ndhe des Tieres zur natiirlichen Person betont auch
ERBEL, S. 1254.

1483 Siche etwa Raspt, S. 306 f.; vgl. auch Caspar, Industriegesellschaft, S. 125-129.

1484 Dazu ausfiihrlich hinten D.I1.3.

1485 Vgl. auch voN LERSNER, S. 989.

304

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

nung einzugliedern und stiinden als ,.tierliche Person!4%¢ neben der
natiirlichen und juristischen Person.!487

2. Bestimmung des Kreises der tierlichen Personen
2.1. Notwendigkeit der Bestimmbarkeit von tierlichen Personen

Wihrend die bisherige Untersuchung weitgehend undifferenziert von
,»lieren® handelte, ist nun spétestens an dieser Stelle eine Prézisierung des
fiir eine tierliche Rechtssubjektivitdt massgeblichen Tierbegriffs fallig.
Denn eine Eigenart des Konzepts der tierlichen Person ist, dass es eine
enorme Vielfalt an Rechtssubjekten in einer Rechtsfigur zusammenfassen
soll. Ungleich der natiirlichen Person, die bloss eine Art — den Menschen —
reprasentiert und der juristischen Person, die zwar unterschiedliche, im-
merhin aber iiber einen Numerus clausus begrenzte Typen kennt, ist das
Konzept der tierlichen Person potenziell mit einer schier uniiberschauba-
ren Artendiversitit konfrontiert, zumal mit dem Begriff ,, Tier" iiber ein-
einhalb Millionen, hochst verschiedenartige Spezies bezeichnet wer-
den.!#88 Um die tierliche Person niher auszugestalten, bedarf es daher
einer grundlegenden Explikation, wer die betreffenden ,,Tiere* iiberhaupt
sind: Welche Tiere sollen tierliche Personen sein?

Die Festlegung des Kreises der tierlichen Personen beinhaltet in erster
Linie eine wertende Grenzziehung, mit der determiniert wird, welchen der
unzdhligen Tierarten mit der Erfassung als Rechtsperson Rechtsfahigkeit
verlichen werden soll. Freilich unterliegt diese normative Bestimmung
von vornherein einer konzeptionellen Begrenzung, wenn — wie dies vorlie-
gend vertreten wurde!#8® — angenommen wird, dass primér nur empfin-
dungsfahige Tiere die Bedingungen fiir Rechtsfihigkeit aufweisen und so-

1486 Der Begriff der ,.tierlichen Person® bietet sich in Anlehnung an die bestehende
Terminologie der natiirlichen und juristischen Person an und wurde bereits an
anderer Stelle — soweit ersichtlich erstmalig — vorgeschlagen. Siehe Stucki, Re-
flexionen, S. 144 und 164; auch Raspg, S. 305, verwendet in der Folge den Be-
griff der ,.tierlichen Person®.

1487 Auch Raspg, S. 305, optiert fiir die Variante einer dritten, tierlichen Rechtsper-
son; vgl. auch LEIMBACHER, Rechte, S. 374.

1488 Die Zahl der lebenden Tierarten wird auf liber eineinhalb Millionen geschétzt.
Siehe OscHE/EMSCHERMANN, S. 463.

1489 Siehe vorne D.1.3.2.3. und D.1.3.2.4.

305

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

mit iberhaupt tierliche Personen sein konnen.'4?° Die intrinsisch schutz-
wiirdige Interessentrdger auszeichnende Eigenschaft der Empfindungsfd-
higkeit fungiert insofern als dussere, konzeptionelle Grenze des Kreises
tierlicher Personen. Offen und im Folgenden zu diskutieren bleibt hinge-
gen, ob der Spielraum bis zu dieser dussersten Grenze ausgeschopft wer-
den oder ob eine weitere Eingrenzung unter evaluativen Gesichtspunkten
erfolgen sollte. Die Auslotung einer Grenze mag dabei durchaus unbehag-
lich und anspruchsvoll sein, erfordert dies doch, die ,,Kontinuitdten der le-
bendigen Welt in einem diskontinuierlich angelegten Rechtssystem® bindr
anordnen zu miissen. 149! Gleichwohl ist eine Demarkation unentbehrlich,
denn im Sinne der Rechtssicherheit muss erkennbar sein, welche Tiere als
Rechtssubjekte Rechte hitten und welche Tiere als Rechtsobjekte hochs-
tenfalls einem objektiven Rechtsschutz unterstellt wiren.!#92 Zu diesem
Zweck miissen geeignete, d.h. klare, sachlich begriindete, verwendungsfa-
hige Kriterien formuliert werden, anhand derer bestimmt oder bestimmbar
ist, welche Tiere im Recht als tierliche Personen erfasst werden.

Aus der Fiille von moglichen Kriterien sollen hier nur selektiv einige,
vorherrschende Ansétze skizziert und auf ihre Tauglichkeit hin evaluiert
werden. Hierbei ist vorauszuschicken, dass zur Bestimmung, welchen Tie-
ren Rechtsfahigkeit zugewiesen werden soll, grundsétzlich zwei Orientie-
rungspunkte ins Auge gefasst werden konnen: Einerseits kann dafiir auf
das Verhdiltnis zum Menschen oder andererseits auf natiirliche Merkmale
der Tiere abgestellt werden. Fiir erstere, relationale Kriterien ist somit das
Verhéltnis des Tieres zum Menschen bestimmend und wird Rechtsfahig-
keit in Abhingigkeit zu diesem verliehen — hier kommen insbesondere das
zwischen Menschen und Tieren bestehende Ndhe- oder Herrschaftsver-
héltnis in Betracht. Demgegeniiber bestimmen letztere Kriterien eine tier-
liche Rechtsfahigkeit unabhéngig vom Verhiltnis zum Menschen, sondern
vom Tier selbst her, indem gewisse inhdrente Eigenschaften als Ankniip-
fungspunkt dienen — als solche Merkmale werden regelméssig (menschen-
dhnliche) kognitive Fahigkeiten oder Empfindungsfahigkeit verhandelt.

1490 ,,Beings inherently incapable of undergoing any experiences of gratification or
pain are not the beings for whom legal protections are introduced.” KRAMER,
Animals, S.39f.

1491 GruBer, Rechtsschutz, S. 166.

1492 Siehe auch Raspg, S. 308; vgl. auch KramER, Animals, S. 37.

306

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

2.2. Relationale Kriterien zur Bestimmung von tierlichen Personen

2.2.1. Niheverhiltnis des Menschen zu Heimtieren und
menschendhnlichen Tieren

Fiir die Bestimmung des Kreises der tierlichen Personen wird zuweilen an
das Bestehen eines emotionalen Néheverhiltnisses des Menschen zum
Tier angekniipft. Nach diesem Kriterium wire jenen Tieren Rechtsfdhig-
keit zu verleihen, die aufgrund ,,freundschaftlicher Domestikation oder
enger genetischer Verwandtschaft in einem sozialen oder biologischen Nd-
heverhdltnis zum Menschen stehen. Dies betrifft in erster Linie Tiere mit
Heimtierstatus (v.a. Hunde und Katzen) und besonders menschendhnliche
Tiere (v.a. Menschenaffen und andere Primaten).

Einen derartigen Ansatz vertritt GRUBER, der das Kriterium der ,,sozia-
len Néhe* als entscheidenden personalititsbegriindenden Faktor aus-
macht.149 Zur Begriindung greift er dabei zunichst auf den Personenbe-
griff zuriick: Im Kern seien nur symbolisch intelligente Wesen, die tiber
Selbstbewusstsein, Autonomie und Rationalitdt verfiigen, d.h. bloss ein
Teil der Menschheit, ,,universelle Personen®, denen in allen von ihnen ge-
schaffenen Symbolsystemen (z.B. Moral und Recht) universell giiltiger
Personenstatus zukomme. 494 Universelle Personen konnten aber kollektiv
auch anderen, ,,partiellen Personen* (d.h. Wesen, die nicht (vollstindig)
Personen im deskriptiven Sinne sind) Personalitét zuschreiben.!4%5 Diese
Zuweisung von partieller Personalitit erfolge in erster Linie nach dem
,Nahekriterium®, d.h. nach dem Vorliegen einer Fiirsorge- und Nihebezie-
hung.!4%¢ Der Personenstatus beruhe bei partiellen Personen also nicht,
wie bei universellen Personen, auf einer ,rational legitimierten Reziprozi-
titsbeziehung™, sondern auf ,emotional begriindeten Néheverhiltnis-
sen®“.1497 Da nun auch Tiere keine universellen Personen seien, konnten sie
nur unter der Voraussetzung der ,,Ndhe“ zu (universell-personalen) Men-
schen partiellen Personenstatus erlangen.!4%8 Zur Begriindung dieses Ni-

1493 Siehe GrUBER, Rechtsschutz, S. 158.

1494 Siehe GrUBER, Rechtsschutz, S. 103—-108 und zum Begriff der universellen Per-
son S. 75 ff.

1495 Siehe GRUBER, Rechtsschutz, S. 108 ff.

1496 Siehe GrUBER, Rechtsschutz, S. 112-114.

1497 GruBER, Rechtsschutz, S. 113.

1498 Siehe GrUBER, Rechtsschutz, S. 129.

307

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

heverhéltnisses bedarf es gemidss GRUBER erstens der ,,spezifischen Ver-
gleichbarkeit™, was eine gewisse biologische Konstitution des Tieres vor-
aussetze.!4? Allerdings konne die Personeneigenschaft als kulturalistische
Zuschreibung nicht alleine von bestimmten, intrinsischen Merkmalen der
Tiere abhiéingen,!3% sondern bediirfe diese einer weiteren Bedingung: der
,moralischen Geburt“.150! Die Rechtsfihigkeit des Tieres beginne erst mit
der Aufnahme in die Menschengesellschaft.!592 Diese zweite Vorausset-
zung fiir die Anerkennung als partielle tierliche Person stellt auf den Grad
der tatsdchlichen Einbindung eines Tieres in ,,interaktive, soziale Nahebe-
ziehungen mit Personen® ab.!39 In dieser Hinsicht komme der Unterschei-
dung von Heim-, Nutz- und Wildtieren tragende Bedeutung zu, da sie Art
und Umfang der Einbezichung eines tierlichen Individuums in die
menschliche Gemeinschaft massgeblich vorbestimme: ,,Wiahrend Wildtie-
re prinzipiell unabhingig vom Menschen in der Natur leben [...], leben
Haus- [Heimtiere, Anm. d. Verf.] und Nutztiere inmitten der menschlichen
Gesellschaft.“13% Wihrend Wildtiere also von vornherein nicht die erfor-
derliche Ndhe zum Menschen aufweisen, ist geméss GRUBER bei Heim-
und Nutztieren zusitzlich der Verwendungszweck zu beriicksichtigen. So
lebten Heimtiere, die ,,dem Menschen typischerweise im Laufe eines Do-
mestikationsprozesses zum Gefdhrten geworden sind®, in einem besonde-
ren Néheverhdltnis zum Menschen, das von Zuwendung, Obhut und Fiir-
sorge gepragt sei. Aufgrund des charakteristischen Miteinanders im
Mensch-Heimtier-Verhéltnis seien diese Tiere als Individuen in die Men-
schengesellschaft aufgenommen worden und stiinden menschlichen Perso-
nen im hier erheblichen Sinne nahe.’3% Demgegeniiber erreiche das fiir
das Mensch-Nutztier-Verhéltnis kennzeichnende Nebeneinander von
Mensch und Tier nicht die Qualitdt eines Nédheverhéltnisses, weil Nutztie-
re dort vielmehr einer ,,Menschenherrschaft™ unterliegen und Interaktio-
nen bloss zu instrumentellen Zwecken stattfinden.!>% Im Ergebnis seien
also nur solche Tiere als Rechtssubjekte zu behandeln, die ,,am gesell-

1499 Siehe dazu GrUBER, Rechtsschutz, S. 129-133.
1500 Siehe GrUBER, Rechtsschutz, S. 158.

1501 Siehe GRUBER, Rechtsschutz, S. 133—-135.
1502 Siehe GruBER, Rechtsschutz, S. 135.

1503 Siehe GRUBER, Rechtsschutz, S. 133.

1504 GRruUBER, Rechtsschutz, S. 133.

1505 Siehe GrRUBER, Rechtsschutz, S. 134 f.

1506 Siehe GrUBER, Rechtsschutz, S. 133—135.

308

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

schaftlichen und mithin rechtlichen Leben als Mitlebewesen, insbesondere
als Haustiere [Heimtiere, Anm. d. Verf.], beteiligt sind“!3%7 — Nutztiere
und Wildtiere hingegen konnten als ,,moralisch ungeborene Tiere* ledig-
lich Schutz-, d.h. Rechtsobjekt sein.1308

Die Ansicht, wonach in erster Linie ,,hinreichend menschendhnlichen
Tieren™ sowie ,,Menschen nahestehenden Tieren“ Rechtspersonenstatus
zugeschrieben werden kénne!5% und konkret Menschenaffen und hochent-
wickelte Heimtiere als Rechtspersonen Kklassifiziert werden sollten,!310
wird von GRUBER zwar elaboriert begriindet, ist m.E. aber abzulehnen.!5!!
Die Verleihung von Rechtsfiahigkeit an Tiere nach dem Kriterium der so-
zialen Ndhe zum Menschen lduft im Kern auf eine Andersbehandlung je
nach Nutzungsart, d.h. nach menschlich zugewiesenem Verwendungs-
zweck hinaus. Ein solcher Verteilungsschliissel, der auf den aktuellen Nut-
zungsstatus eines Tieres abstellt, ist in ebensolchem Masse anthropozen-
trisch, wie es die referenzierte und stillschweigend vorausgesetzte Eintei-
lung von Tieren in Heim- und Nutztiere ist, welche gleiche oder vergleich-
bare Tiere in unter menschlichen Gesichtspunkten konstruierte Kategorien
festschreibt.!>12 Mit der Ankniipfung an diese nach extrinsischem Wert
festgelegten Kategorien wird in der Folge auch der einem Tier zuteilwer-
dende Rechtsschutz massgeblich vom menschlichen Nutzungsaspekt her
bestimmt.!313 Hiermit wiirde ein bedeutsamer Widerspruch des gegenwér-
tigen Tierschutzrechts!314 fortgeschrieben. Die daraus resultierende recht-
liche Privilegierung von Heimtieren ist ferner kaum sachgerecht. Zwar
mag es faktisch zutreffen, dass Menschen zu Heimtieren eine tiefere emo-
tionale Bindung pflegen als zu Nutztieren, allerdings fragt Raspe zu Recht,
warum dies fiir den Status als Rechtssubjekt bestimmend sein sollte.!515
Vom Tier her betrachtet ist vielmehr offenkundig, dass Heim- und Nutztie-
re gleichermassen schutzbediirftig sind, wobei bei Nutztieren im Grunde

1507 Siehe GrUBER, Rechtsschutz, S. 174.

1508 Siehe GRUBER, Rechtsschutz, S. 135 f.

1509 Siehe GruBER, Rechtsschutz, S. 157.

1510 Siehe GRUBER, Rechtsschutz, S. 167.

1511 Ablehnend auch Raspg, S. 310-312.

1512 Siehe dazu bereits vorne C.I11.3.1.

1513 Siehe Raspg, S. 311.

1514 Auch nach geltendem Tierschutzrecht wird Heimtieren gegeniiber den Nutz-
und Versuchstieren eine privilegierte Stellung und ein starkerer Schutz zuteil.
Siehe vorne C.II1.3.1.

1515 Siehe Raspg, S.311.

309

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

sogar von einer exponentiell erhohten Schutzbediirftigkeit auszugehen ist,
eben gerade weil sie ,,Nutztiere und damit qualitativ und quantitativ in-
tensiver von schwerwiegenden Eingriffen in ihre Schutzgiiter betroffen
sind.’31® Die Ausklammerung der Nutztiere von einem subjektiven
Rechtsschutz ist daher m.E. verfehlt, wenn man die Konsequenz bedenkt,
dass damit den am stdrksten viktimisierten und am vordringlichsten auf
einen stirkeren Rechtsschutz angewiesenen Tieren der rechtliche Perso-
nenstatus bloss aufgrund menschlicher Zweckbestimmung vorenthalten
wiirde. Letztlich verkennt ein solcherart konzipierter subjektiver Rechts-
schutz fiir eine privilegierte Klasse (heim-)tierlicher Personen m.E. einen
elementaren Zweck, welchem die Verleihung von Rechtsfahigkeit an Tiere
dienlich sein sollte: Der verstirkte Schutz gegen menschliche Ubergriffe,
welcher vornehmlich auch gegen menschliche Nutzungsanspriiche Wir-
kungskraft entfalten konnen muss. Mit anderen Worten sollte die Schaf-
fung einer tierlichen Rechtssubjektivitit darauf hinwirken, die von GRUBER
diagnostizierte ,,Menschenherrschaft zu durchbrechen und nicht als neu-
erliches Machtinstrument in den Handen von Menschen fungieren, mit
dem tierliche ,,Freunde bessergestellt und tierliche ,,Fremde* unverdandert
als eigentumsfdhige Objekte beherrscht werden kénnen. 317

2.2.2. Herrschaftsverhéltnis des Menschen tber Tiere

Das Prinzip des ethischen Tierschutzes und die tierschutzrechtsethische
Anerkennung des Eigenwerts und der intrinsischen Schutzwiirdigkeit von
Tieren legen es nahe, auch einen subjektivrechtlichen Tierschutz nicht
vom extrinsisch bestimmten Nutzungszweck und instrumentellen Wert des
Tieres, sondern vom Tier und dessen Schutzbediirfnis her zu konzipie-
ren.!318 Die Schutzbediirftigkeit eines (die notwendige biologische Grund-
konstitution aufweisenden) Tieres diirfte sich aber in erster Linie nicht aus
der sozialen Ndhe zum Menschen, sondern im Gegenteil aus der Unter-
werfung unter dessen Herrschaft ergeben. Im Rahmen eines relationalen
Ansatzes zur Verleihung von Rechtsfdhigkeit diirfte damit vor allen Din-
gen das Herrschaftsverhdltnis des Menschen iiber Tiere im Vordergrund

1516 Vgl. auch Raspg, S. 311.

1517 Vgl. dazu auch vorne C.IV.2.

1518 Ahnlich Raspt, S. 312: Tieren sollte unabhiingig von ihrer Nutzung Rechtsfihig-
keit zugesprochen werden.

310

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person

stehen. Unter diesem Blickwinkel bedarf es keiner ,,symbiotisch-freund-
schaftlichen* Beziehung zwischen Mensch und Tier, sondern reicht insbe-
sondere schon eine einseitige, filir Tiere abtrdgliche Herrschaftsbeziechung
aus.’31% Heim- und Nutztiere wurden und werden {iberwiegend zum
menschlichen Nutzen in die Gesellschaft eingegliedert und sind — wenn
auch primir als ,,Opfer” — Teil der menschlichen Gesellschaft, woraus ih-
nen nach mancher Ansicht ein gewisser Anspruch auf Gerechtigkeit und
Schutz vor Gewalt und Unterdriickung erwachse.!320 Die tierliche Rechts-
personlichkeit hitte so betrachtet primér einen derivativen Charakter: Geht
man namlich davon aus, dass die Rechtsordnung origindr eine normative
Ordnung von, zwischen und fiir Menschen ist,!52! so wiren Tiere in einem
,Urzustand* nicht einzubeziehen. Weil Tiere allerdings in vielfacher Wei-
se in die menschliche Gemeinschaft und auch in die Rechtsgemeinschaft
eingebunden wurden, konnte geltend gemacht werden, dass diesem fakti-
schen Einbezug auch ein entsprechender abgeleiteter Schutz durch das
menschliche Rechtssystem beizustellen sei.!3?2 In diesem Sinne betont
LEIMBACHER, dass Tiere an sich (d.h. in einem Naturzustand) keine Rechte
briauchten — vielmehr briduchten sie nur Rechte, ,,weil es den Menschen
gibte.1523

M.E. ist es durchaus zutreffend, eine tierliche Rechtsfahigkeit nicht als
,natiirliche®, sondern als derivative zu verstehen, insoweit sie vorwiegend
als rechtliches Korrektiv zur faktisch bestechenden Herrschaft des Men-

1519 Siehe Aartora, Personhood, S.191; das ,,Elend der Tiere in unserer Gesell-
schaft [ist] kein zufilliges oder gar ,natiirliches‘, sondern menschenproduziert®,
80 MOLLER, S.275 — damit ist es aber prinzipiell auch der Regulierung durch
Normen zugénglich und verdnderbar.

1520 Siehe MuTHERICH, Problematik, S. 166; siche auch DoNALDSON/KYMLICKA, Z00-
polis, S. 9f. und 100, die auf dieser Grundlage nicht nur Personenstatus, sondern
iberdies Biirgerstatus fiir domestizierte Tiere einfordern; vgl. auch RaspE,
S.287.

1521 Die Rechtsordnung wird in erster Linie als Ordnung fiir den Menschen aufge-
fasst. Immerhin geht aber bereits das geltende Recht tiber ein ,,Recht fiir Men-
schen” hinaus, indem es Tiere zum Gegenstand rechtlicher Schutznormen
macht. Siehe FORSTMOSER/VOGT, S. 178; so auch StutziN, S. 347: Recht sei zwar
ein ,,menschliches Unternchmen®, daraus folge aber nicht zwingend, dass der
Mensch als Schopfer nicht selber Zwecke und Mittel bestimmen kdnnte.

1522 Vgl. auch Casprar, Industriegesellschaft, S. 173 f. und von Lokper, Einfiihrung,
Rn. 117.

1523 Siehe LEmMBACHER, Rechte, S. 88; so auch PRAETORIUS/SALADIN, S. 8.

311

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

schen tiber Tiere fungieren soll.’>24 Zweifellos muss ein Hauptgrund fiir
einen subjektiven tierlichen Rechtsschutz — ja flir den rechtlichen Tier-
schutz tiberhaupt'>?> — in der profanen Notwendigkeit dazu gesehen wer-
den, die fiir Tiere als Resultat dieses Herrschaftsverhaltnisses entsteht. Die
Herrschaft, die Menschen iiber Tiere ausiiben, ist daher als bestimmender
Faktor fiir die Verleihung von Rechtsfahigkeit anzuerkennen — ein vollig
in der Natur belassenes Tier bendtigt grundsétzlich keinen menschlichen
Schutz, denn fiir ,,Bereiche, in denen es keine gelebten Konflikte gibt, be-
darf es auch keiner rechtlichen Regelungen.“!32¢ Damit wéren prima facie
insbesondere Nutztiere und Heimtiere fiir die Aufnahme in den Kreis der
tierlichen Personen pridestiniert. Dass Wildtiere als tierliche Personen
auszuscheiden hitten, wire m.E. allerdings ein voreiliger Schluss. In die-
sem Sinne weist auch Raspi darauf hin, dass eine Aufspaltung in rechtsfa-
hige Haustiere (d.h. Heim- und Nutztiere) und nicht-rechtsféhige, ausser-
halb der menschlichen Gesellschaft lebende Wildtiere nicht zweckgemaiss
wire, da auch Wildtiere und Menschen jederzeit zusammentreffen und so
Konflikte entstehen konnen. Sobald dieser Fall eintrifft, muss auch in die-
sem Verhiltnis ein angemessener Rechtsschutz greifen.!527 Im Ubrigen le-
ben auch Wildtiere nicht frei von beeintrdchtigenden menschlichen Ein-
fliissen: So sind sie regelméssig von intentionaler menschlicher Gewalt
(Jagd, Fischen usw.), menschlich verursachtem Lebensraumverlust und
weiteren schiadigenden Begleiterscheinungen menschlicher Aktivititen
und Infrastruktur (bspw. Kollisionen mit Autos und Ziigen, Olkatastro-
phen und Klimawandel) betroffen.!32® Es wire daher angezeigt, auch
Wildtieren eine wenn auch in manchen Fallen bloss vorsorgliche, aber je-
derzeit ,,aktivierbare* Rechtsfihigkeit zu verleihen. Raspg fiihrt dazu aus:
»Solange die Tiere unbehelligt vom Menschen leben, wird es gar kein Be-
diirfnis geben, sich mit der Rechtsnatur dieser Tiere auseinander zu setzen.
Es stort daher auch nicht, wenn sie dabei grundsétzlich schon die Fahig-
keit haben tierliche Personen zu sein, auch wenn dies fiir sie niemals rele-

1524 TEUBNER, S. 24 weist auf die Paradoxie hin, dass Tierrechte ,,Tiere in die Gesell-
schaft [inkorporieren], um sie gegen die zerstorerischen Tendenzen der mensch-
lichen Gesellschaft zu schiitzen®.

1525 In einem ,,Urzustand* wire Tierschutz nicht nétig. Vgl. von LoEeper, Einfiih-
rung, Rn. 3 ff.

1526 BRUNINGHAUS, S. 123; vgl. auch Caspar, Industriegesellschaft, S. 181.

1527 Siehe Raspg, S. 310.

1528 Siehe DoNnaLDSON/KYMLICKA, Zoopolis, S. 156 f.

312

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

vant wird.“132% Das Herrschaftsverhiltnis miisste demnach nicht konkret
und aktuell sein, sondern es wiirde geniigen, wenn ein Tier abstrakt und
potenziell davon betroffen sein kann — so wire insbesondere sichergestellt,
dass ein subjektiver Rechtsschutz nicht nur reagierend-korrigierend greift,
sondern sowohl hinsichtlich des bestehenden Herrschaftsverhéltnisses als
Korrektiv behebend als auch hinsichtlich zukiinftiger abtréglicher Herr-
schaftsformen proaktiv verhindernd wirken kann,!330

Damit stellt das Kriterium des Bestehens eines Herrschaftsverhdltnisses
indes keine echte Eingrenzung des Kreises der tierlichen Personen mehr
dar, da zum einen potenziell alle Tiere von menschlicher Herrschaft be-
troffen sein konnen. Zum anderen bedarf es, um {berhaupt sinnvoll
Rechtsfahigkeit verleihen zu konnen, ohnehin der Mdoglichkeit, dass ein
Tier dem Herrschaftsbereich des Rechts unterliegen kann — wodurch ohne
Weiteres auch die Unterwerfung unter menschliche Herrschaft moglich
ist.1331 Die Verleihung von Rechtsfihigkeit an Tiere ist daher logisch nur
unter der Voraussetzung der Herrschaftsmoglichkeit denkbar — zur Ein-
grenzung des Kreises tierlicher Personen ist diese Voraussetzung hingegen
nicht tauglich.

2.3. Bestimmung von tierlichen Personen aufgrund natiirlicher
Eigenschaften

2.3.1. Menschenéhnliche kognitive Fahigkeiten

Zur Bestimmung jener Tiere, die Rechtspersonen sein sollen, wird in der

aktuellen Diskussion um Tierrechte regelméssig am Vorliegen menschen-
dhnlicher kognitiver Fahigkeiten bei Tieren angekniipft. Geméss dieser

1529 Raspg, S.310.

1530 Mit DonaLpsonN/KyMLIcKA, Zoopolis, S. 8, ist ferner zu bedenken, dass es auch
in einem hypothetischen Idealzustand, in dem das Mensch-Tier-Verhéltnis nicht
als Gewalt- oder Herrschaftsverhéltnis zu klassifizieren wére, regelmdssig
Mensch-Tier-Interaktionen und damit Konfliktpotenzial geben wiirde. Men-
schen und Tiere werden immer in irgendeiner Form in Beziehung zueinander
stehen — auch diese Mensch-Tier-Bezichungen und -konflikte sollten gerecht ge-
staltet werden.

1531 Siehe auch GruBER, Rechtsschutz, S. 166: ,,Die Ausdehnung des rechtlichen und
moralischen Schutzbereichs kann indessen nur so weit gehen, wie der Herr-
schaftsbereich der Gesellschaft reicht™.

313

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Auffassung sollten besonders intelligente Tiere Rechte haben, weil sie
Menschen in ihren verstandesméssigen Fahigkeiten dhnlich sind.!?32 Einer
solchen Grenzziehung liegt zumeist die konzeptionelle Vorannahme zu-
grunde, dass Menschen Personen seien und starke Rechte hitten, weil sie
spezifische kognitive Fahigkeiten (wie etwa Selbstbewusstsein) besis-
sen.1333 Auf der Basis dieser Ausgangslage zentriert sich die Argumentati-
on in einem ersten Schritt auf der Tatsachenebene um den Nach- und Hin-
weis, dass auch bei manchen Tieren zumindest partiell die fiir den Perso-
nenbegriff ausschlaggebenden und als ausschliesslich menschlich ausge-
wiesenen kognitiven, sozialen oder psychologischen Phédnomene vorli-
gen.!>3* Wenn nun aber manche Tiere in zureichendem Masse die den
menschlichen Personenstatus begriindenden kognitiven Féhigkeiten teilten
und Menschen hinreichend dhnlich seien, sodass sie in relevanter Hinsicht
tatsdchlich wie menschliche Personen bzw. nichtmenschliche Personen
seien,!535 so gebiete es der Gleichheitsgrundsatz, diese Tiere — gleich dem
Menschen — als Personen zu behandeln. In einem zweiten Schritt folgt da-
mit der Rekurs auf das Gleichbehandlungsgebot, das hier verlange, Tiere
nach Massgabe ihrer Gleichheit!33¢ oder Vergleichbarkeit mit Menschen
hinsichtlich des ihnen zukommenden Rechtsschutzes gleich zu behan-
deln.1337

Als primdre Kandidaten fiir Rechtspersonenstatus werden vor diesem
Hintergrund einige wenige, evolutiondr und kognitiv hoch entwickelte
oder mit dem Menschen eng verwandte Tierarten wie typischerweise
Menschenaffen oder Delfine und Wale verhandelt.!>3® In diesem Sinne

1532 Siehe BENz-ScHWARZBURG, S.225; FrRANCIONE, Sentience, S.249f. bezeichnet
diesen Ansatz als ,,similar-minds approach®.

1533 Siehe BENZ-SCHWARZBURG, S. 225; dieser Grenzziehung kdnnen aber auch bloss
pragmatische Erwdgungen zugrunde liegen. So verweist SCHAFFNER, Introduc-
tion, S. 7, auf den strategischen Vorteil einer auf menschenéhnliche Eigenschaf-
ten rekurrierenden Argumentation, welche die Begriindung von Rechten erleich-
tere; siehe dazu auch Eisen, S. 73 f.

1534 Siehe BENz-ScHWARZBURG/KNIGHT, S. 21-23.

1535 Siehe BENZ-SCHWARZBURG, S. 225 f.

1536 Gleichheit ist von Identitdt, d.h. Ununterscheidbarkeit in jeder Hinsicht, zu un-
terscheiden und erfordert, dass zwei Objekte in relevanter Hinsicht bestimmte
Merkmale iibereinstimmend und somit grosse Ahnlichkeit aufweisen. Siche
zum Gleichheitsbegriff etwa Kress, Gleichheit, S. 563 f.

1537 So etwa RacHeLs, Darwinians, S. 154 f.; siehe zu diesem ,,Gleichheitsargument*
BRryanT, Similarity, S. 207 f.

1538 Siehe Bourke, S. 147.

314

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

fordert das richtungweisende ,,Great Ape Project, Menschenaffen
(Schimpansen, Gorillas und Orang-Utans) in die ,,Gemeinschaft der Glei-
chen® aufzunehmen und ihnen grundlegende Menschenrechte zu verleihen
— dies mit der Begriindung, dass Menschenaffen die nichsten Verwandten
des Menschen seien und hinreichend kognitive und emotionale Fahigkei-
ten besdssen, um einen Einschluss in die Rechtsgemeinschaft zu rechtferti-
gen.!539 In eine dhnliche Richtung geht Wisg, der mit dem ,,Nonhuman
Rights Project Rechtspersonlichkeit insbesondere fiir Menschenaffen ein-
fordert.!540 Als massgebliches Kriterium setzt er dabei jenes der ,,prakti-
schen Autonomie* ein, welches fiir menschliche Rechtspersonlichkeit aus-
reiche und bei Menschenaffen ebenso auszumachen sei.!3#! Schliesslich
stellt auch WHiTE auf das Kriterium einer menschenédhnlichen Intelligenz
ab, um personale Rechte von Delfinen herzuleiten.!542

Dieser ,,Gleichheitsansatz*, der auf dem Rekurs auf die natiirliche Men-
schendhnlichkeit mancher Tiere aufbaut und als Versuch beschrieben wer-
den kann, hinreichend menschendhnliche Tiere unter Bezugnahme auf den
Gleichheitsgrundsatz in einen anthropomorphen!3#43 Personenbegriff ein-
zupassen,'3#* konnte in praktischer Hinsicht durchaus Vorziige aufweisen,
zumal er an bestehende Intuitionen anschliesst. So wird Menschenaffen
aufgrund ihrer Ndhe zum Menschen bereits im gegenwirtigen Tierschutz-
recht oftmals ein besonderer Schutz zuteil, insbesondere durch Verbote im
Tierversuchsrecht, welche die Verwendung von Menschenaffen in Tierver-
suchen (grundsitzlich oder absolut) untersagen.!*> Ferner werden intelli-

1539 Siehe dazu die ,,Declaration on Great Apes®, CAVALIER/SINGER (Hrsg.), S.4f.;
siche zum Ansatz des Great Ape Project ferner BENZ-SCHWARZBURG, S. 234-236
und KoLBER, S. 168 ff.

1540 Siehe zu Wises Grundposition Wisg, Rattling the Cage und Wisg, Drawing the
Line; zum Nonhuman Rights Project Wise, Nonhuman Rights Project, S. 1 ff.

1541 Siehe dazu Wisk, Basic Legal Rights, S. 135 und Wisk, A Great Shout, S. 483 ff.

1542 Siehe WHhitE T.; dazu auch BENZ-SCHWARZBURG, S. 253 ff.

1543 Zur anthropoiden Struktur des deskriptiven Personenbegriffs siche vorne D.I.
2.2.2.(b)(ii).

1544 Eine andere Umschreibung findet sich bei White S., S. 104: ,[This] type of ar-
gument explicitly turns on finding relevant similarities between humans and
some animals so as to justify their inclusion in the fraternity of legal person-
hood*.

1545 Siche etwa § 4 Ziff. 5 lit. a des Osterreichischen Tierversuchsgesetzes (Bundes-
gesetz lber Versuche an lebenden Tieren vom 28.12.2012, BGBI.I
Nr. 114/2012) und Art. 10e Ziff. 1 des niederldndischen Tierversuchsgesetzes
(Wet op de dierproeven vom 12. Januar 1977, BWBR0003081); Art. 8 Abs. 3

315

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

gente Tiere mit ausgeprigten kognitiven Féhigkeiten, wie Menschenaffen
und Delphine, auch im gegenwiértigen Diskurs als plausibelste und erfolg-
versprechendste!34¢ Kandidaten fiir einen rechtlichen Personenstatus ver-
handelt, wobei dabei freilich auf ein metaphysisches Personenverstind-
nis'>47 abgestellt wird.!3*® Hinsichtlich solcher Tiere, die dem Menschen
in ihren kognitiven Féhigkeiten dhnlich sind und so bereits einem (abge-
schwichten) vernunftrechtlichen Personenbegriff zumindest partiell zu
entsprechen vermdgen, konnte die Eingliederung als Rechtssubjekte als

1546

1547
1548

316

der EU-Tierversuchsrichtlinie (Richtlinie 2010/63/EU des Européischen Parla-
ments und des Rates vom 22.9.2010 zum Schutz der fiir wissenschaftliche Zwe-
cke verwendeten Tiere, ABL. L 276/33) normiert ein grundsétzliches Verbot von
Tierversuchen mit Menschenaffen ,,als den dem Menschen am néchsten ver-
wandten Arten mit den am stirksten entwickelten sozialen und verhaltensmassi-
gen Fahigkeiten* (Erw. 18 der Richtlinie); vgl. zur tierversuchsrechtlichen Son-
derstellung von Menschenaffen auch PeTers/Stucki, S. 107 f.

,.Erfolge” in diese Richtung waren in jiingster Zeit etwa in Indien, Argentinien
und den USA zu verzeichnen. In Indien wurden Delphine im Rahmen einer
Grundsatzerkldrung des Ministeriums fiir Umwelt und Wald als ,,nichtmenschli-
che Personen® anerkannt. Siche Government of India, Ministry of Environment
and Forests, Central Zoo Authority, F. No. 20-1/2010-CZA(M) vom 17.5.2013,
S.2: ,,Whereas cetaceans in general are highly intelligent and sensitive, and var-
ious scientists who have researched dolphin behavior have suggested that the
unusually high intelligence; as compared to other animals means that dolphin
should be seen as ,non-human persons‘ and as such should have their own spe-
cific rights and is morally unacceptable to keep them captive for entertainment
purpose’ (Hervorh. d. Verf.); in einem argentinischen Entscheid wurde ein Men-
schenaffe (Orang-Utan) im Rahmen eines Obiter Dictums als ,,Rechtssub-
jekt anerkannt. Das Gericht fiihrte aus: ,,Que, a partir de una interpretacion
juridica dindmica y no estatica, menester es reconocerle al animal el caracter de
sujeto de derechos, pues los sujetos no humanos (animales) son titulares de de-
rechos®. Siehe Camara Federal de Casacion Penal (Buenos Aires), Sala II, Ent-
scheid-Nr. CCC 68831/2014/CFC1 vom 18.12.2014, Erw. 2; und im US-Bun-
desstaat New York anerkannte ein Gericht implizit die Moglichkeit der Rechts-
personlichkeit zweier klagender Schimpansen (vertreten durch das Nonhuman
Rights Project), indem es in einem ersten Schritt auf deren writ of habeas cor-
pus eintrat und einen ,,order to show cause* erliess (Supreme Court of the State
of New York, County of New York, Index Nr. 152736/2015 vom 20.4.2015). Al-
lerdings sah sich das Gericht in der Folge an das Prdjudiz eines anderen Ge-
richts gebunden und lehnte den writ of habeas corpus hierauf gestiitzt in einem
zweiten Schritt ab (Supreme Court of the State of New York, County of New
York, Index Nr. 152736/2015 vom 29.7.2015).

Siehe zum deskriptiven (metaphysischen) Personenbegriff vorne D.1.2.2.2.(b).
Vgl. nur DEGRrAzia, Personhood, S. 301 ff.

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

einfacher und nachvollziehbarer erscheinen, da hiermit an das vorherr-
schende Versténdnis der Rechtsperson als ,,menschlich-rationalem Wesen*
angekniipft werden kann.’*® Unter diesem Gesichtspunkt wére der
Gleichheitsansatz ein greifbarer und realistischer Anfangspunkt immerhin
fiir den ersten Schritt auf dem Weg zu einer tierlichen Rechtssubjektivitét.
Allerdings ist dieser Ansatz m.E. in zweierlei Hinsicht fragwiirdig. Zum
einen geht er von einem Begriff der Rechtsperson aus, der tiberméssig auf
ein metaphysisches Personenverstdndnis verweist und nach der hier ver-
tretenen Auffassung unzutreffend ist. Die im Gleichheitsansatz manifeste
Zugrundelegung eines deskriptiven Personenbegriffs, dessen unkritische
Verwendung eine partikulare, menschlich-rationale Subjektnorm fort-
schreibt,!350 ist mit anderen Worten fiir rechtliche Zwecke an sich frag-
wiirdig.135! Da dessen Massgeblichkeit fiir den rechtlichen Personenbe-
griff vorliegend ferner bereits verneint wurde, 352 wire es m.E. unstimmig,
tierliche Personen dennoch anhand spezieller kognitiver Fahigkeiten (Ver-
nunftfiahigkeit) zu selektieren. Zum anderen bergen Gleichheitsargumenta-
tionen im Allgemeinen problematische Implikationen in sich, die insbe-
sondere bereits aus der feministischen Rechtskritik!?33 bekannt und punk-
tuell auch fiir Tiere bedeutsam sind.'>>* So wird eine Schwierigkeit darin
gesehen, dass das Gleichbehandlungsgebot Vergleichbarkeit mit einer ge-
setzten Norm voraussetzt, bei Andersartigkeit hingegen kaum greift.!353
Als Referenzwert fungiert dabei der (rationale) Mensch, mit dem Tiere
verglichen werden und dem sie entsprechen miissen, um ein Rechtssubjekt
zu sein. !53¢ Hiermit wiirde abermals ein anthropozentrischer Massstab fiir
tierlichen Rechtsschutz angelegt, reflektiert das hier massgebliche Kriteri-

1549 Im Allgemeinen lassen sich gleichheitsorientierte Ansétze einfacher ins Recht
uberfihren als differenzorientierte, da sie an bestehende und etablierte rechtli-
che Konzepte und Diskurse anschliessen konnen. Sieche MicHEL/Stucki, S. 250.

1550 Siehe dazu Stucki, Die ,tierliche Person®, S. 309 ff.; vgl. auch DeckHa, Animal
Law, S.227-232.

1551 Siehe dazu D.1.2.2.3.

1552 Siehe D.1.2.2.3.(c) und D.1.2.2.5.(a).

1553 Siehe zur feministischen Diskussion um den Gleichheitsbegriff statt vieler
BUCHLER/COTTIER, S. 57 ff. und 237 {f.; zur feministischen Kritik am Begriff der
(Rechts-)Person siche etwa Ritzi, S. 275 ff.

1554 Siehe dazu und im Folgenden Stucki, Die ,.tierliche Person®, S. 311 ff.

1555 Vgl. Bakr, S.49 und Ersuni, S. 160; vgl. auch FiscHir, Differenz, S. 186: ,,Ge-
fordert ist die Gleichbehandlung Anderer, aber wesentlich nicht in ihrer Diffe-
renz, sondern aufgrund ihrer Gleichheit*.

1556 Siehe BryanT, Similarity, S. 216; vgl. auch DEckHa, Animal Law, S. 232.

317

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

um der menschendhnlichen kognitiven Féhigkeiten doch menschliche
Werte und orientiert es sich am Menschen als Idealtypus der Rechtsper-
son.!>37 Ferner wére mit dem Gleichheitsansatz auch eine anthropozen-
trisch strukturierte Hierarchisierung der Rechtssubjekte zu erwarten, in der
der Mensch als Norm zuoberst rangiert und andere Tiere nach Massgabe
ihrer Menschenihnlichkeit — als ,,defizitire Menschen*“!5% — in unterge-
ordneten Stellungen angeordnet werden.!>% In diesem Gefiige wird der
tiefer liegende Anthropozentrismus im Kern nicht aufgeldst, sondern unter
Vornahme einer verhiltnisméssig insignifikanten Grenzverlegung weitge-
hend unberiihrt beibehalten und stabilisiert.!560 Rechtsfahigkeit fur Tiere
auf der Grundlage eines weiterhin ratio- und anthropozentrischen Perso-
nenverstiandnisses zu entwerfen wiirde m.E. letztlich darauf hinauslaufen,
Rechtspersonenstatus flir einige wenige, ,,vernunftfahige™ Tiere zu reser-
vieren, wohingegen die grosse Mehrheit der empfindungsfihigen und
schutzbediirftigen Tiere von einem subjektiven Rechtsschutz ausgeschlos-
sen bliebe. 156!

Da Tiere aber nicht als menschliche, ,,natiirliche Personen®, sondern
eben als tierliche Personen personifiziert wiirden, ist fraglich, warum fiir
eine tierliche Rechtssubjektivitét iiberhaupt das anthropozentrische Krite-
rium der ,,Menschenéhnlichkeit gelten sollte. So ist geméss MacKiNnNON
bereits die Leitfrage ,,Sind Tiere wie Menschen?* grundlegend verfehlt:
It is not that [...] animals do not have these qualities. It is why animals
should have to be like people to be let alone by them, to be free of the pre-
dations and exploitations and atrocities people inflict on them, or to be
protected from them. [...] Why should animals have to measure up to hu-

1557 Vgl. Bourke, S. 147 und SpieGEL, S. 238; zur massgebenden Frage zu erheben,
ob Tiere wie Menschen sind, setzt bereits menschliche Superioritit voraus. So
DonaLpsoN/KymLicka, Moral Ark, S.194; menschlicher Chauvinismus wird
hier nach Sapontzis, Aping Persons, S.271 bloss zu ,,menschenéhnlichem
Chauvinismus® (,,human-like chauvinists) abgemildert; zum (subtileren) An-
thropozentrismus des Gleichheitsansatzes auch CaLarco, S. 45-47.

1558 Noskk, Entfremdung, S. 21.

1559 Siehe BryanT, Similarity, S. 216 ff. und Rasmussen, S. 263; siche auch Francio-
NE/CHARLTON, Advocacy, S. 22.

1560 Siehe DonaLDsoON/KymLicka, Moral Ark, S. 194 und Fox, S. 480; auch Francio-
NE/CHARLTON, Advocacy, S.22 und Eisen, S.72; kritisch auch BEekorr, Deep
Ethology, S. 270 ff.

1561 Siehe Deckna, Animal Law, S.231-233, FRANCIONE, Sentience, S. 250 und 263
und MacKinNon, S. 325; vgl. auch Bourke, S. 148 und Fox, S. 480.

318

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

mans’ standards for humanity before their existence counts?“13%2 Die Kon-
zeptualisierung einer tierlichen Rechtsperson sollte m.E. die humanistisch-
rationalistische Personentradition transzendieren und Tiere in ihrer Eigen-
art und um ihretwillen erfassen, nicht aber auf der Grundlage des Grads
ihrer Menschendhnlichkeit als ,,Adoptivmenschen® in ein in Bezug auf
Tiere weiterhin anthropozentrisches Rechtssystem einpassen.!503 MLE. ist
die rechtliche Privilegierung kognitiv menschendhnlicher Tiere daher zu-
riickzuweisen — Tieren sollten Rechte nicht nur zugeschrieben werden
konnen, weil und soweit sie wie Menschen sind, sondern grundséitzlich
auch dann, wenn sie anders als Menschen sind.!564

2.3.2. Empfindungsfahigkeit

Der Kreis der tierlichen Personen konnte schliesslich auch anhand der na-
tirlichen Eigenschaft der Empfindungsfihigkeit — und damit entlang sei-
ner dusseren Grenze — gefasst werden. Die Verleihung von Rechtsféhigkeit
nach diesem Kriterium liegt nicht bloss aus konzeptionellen Griinden na-
he, sondern wird auch durch normative Erwégungen untermauert.!365 Zu-
nédchst ist die moralische Bedeutsamkeit von Empfindungsfahigkeit gesell-
schaftlich und moralisch-intuitiv anerkannt.!3% Sie bildet als grundlegen-
de existentielle und korperlich-seelische Gemeinsamkeit zwischen Men-
schen und Tieren auch die Basis fiir Empathie, welche als Hauptantrieb fiir
den (rechtlichen) Tierschutz ausgezeichnet werden kann und die Ermitt-
lung tierlicher Interessen mittels Einfiihlung und Analogieschluss ermog-
licht.!5¢7 Das Merkmal der Empfindungsfihigkeit bildet ferner bereits
Dreh- und Angelpunkt der bisherigen Tierschutzgesetzgebung und kdnnte
sich daher als greifbarer, erprobter Anhaltspunkt fiir eine tierliche Rechts-

1562 MacKinNoN, S. 320 f.

1563 Siehe auch Deckna, Animal Law, S. 233 f., die insofern ,,respect for embodied
difference rather than partial sameness® fordert; vgl. auch DoNALDSON/KYMLI-
CKA, Moral Ark, S. 198.

1564 Vgl. zum problematischen Verhiltnis von ,,Gleichheit” und ,,Differenz* in der
tierrechtlichen Diskussion auch MicHEL/STuckl, S. 243 ff.

1565 Siehe dazu auch vorne B.I1.2.1.

1566 Vgl. auch KraMER, Animals, S. 38.

1567 Vgl. MuTHERICH, Problematik, S. 148 f.; vgl. auch WURBEL, Biologische Grund-
lagen, S. 12-15.

319

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

subjektivitit anbieten.!3%8 In der aktuellen Diskussion betont insbesondere
FRANCIONE, dass nicht etwa die kognitive Ahnlichkeit von Tieren mit Men-
schen, sondern einzig deren Empfindungsfahigkeit fiir einen rechtlichen
Interessenschutz in der Form von Tierrechten massgeblich sein sollte.136
Auch SzryBEL identifiziert das Haben eines Bewusstseins als Wesensge-
halt des personalen Lebens und damit als ausschlaggebende intrinsische
Eigenschaft.!1>70 Gemiss DoNaLDSON/KyMLIckA kommt der Empfindungs-
fahigkeit spezielles moralisches Gewicht zu, weil diese Eigenschaft zum
subjektiven Erleben der Welt befdhigt. Die mit der Empfindungsféhigkeit
einhergehende ,,Selbsthaftigkeit (selfhood) erzeuge eine spezielle Vul-
nerabilitdt und Schutzbediirftigkeit, welche Anlass fiir eine spezifische
Art des Schutzes in der Form von subjektiven Rechten gebe:!57! | animals
have inviolable rights in virtue of their sentience or selfhood, the fact that
they have a subjective experience of the world [...] Being an ,I° — a being
who experiences — represents a particular kind of vulnerability, calling for
a particular form of protection from the actions of others, in the form of
inviolable rights.*1572

Obschon die moralische Relevanz von Empfindungsfahigkeit in der tie-
rethischen und tierschutzrechtlichen Diskussion im Allgemeinen weitge-
hend bejaht wird, ist die Verwendung dieses Kriteriums fiir die Bestim-
mung des Kreises tierlicher Rechtstridger nicht unproblematisch. Neben
Einwénden von solcher Art, wie sie im Rahmen der bisherigen Untersu-
chung bereits adressiert wurden — etwa dass nur Menschen, rationale,
menschendhnliche oder in besonderer Bezichung zum Menschen stehende
Entitdten geeignete Rechtssubjekte seien — ist hier insbesondere der Hin-
weis NIESENS hervorzuheben, welcher dem Bemiihen, Tierrechte an der
Empfindungsfihigkeit festzumachen, eine fehlende Emanzipation von
,kontroversen metaphysischen Grundlagen diagnostiziert. Einerseits hét-
ten Tierrechtler, so NieseN, zu Recht die die aufklérerische Philosophie
prigende Auffassung widerlegt, ,,es lasse sich eine angeborene Eigen-
schaft der Menschheit nachweisen, die alle Menschen, und nur sie, als

1568 Siehe Raspg, S. 312.

1569 Siehe FranciONE, Sentience, S. 265; ,,The only cognitive characteristic that is re-
quired is that nonhumans be sentient — that is, that they be perceptually aware.*
FrancionEg, Exploitation, S. 15.

1570 Siehe SzryBEL, Animals as Persons, S. 246.

1571 Siehe DoNaLpsoN/KyMLickaA, Zoopolis, S. 24 f.

1572 DonaLpsoN/KymLicka, Zoopolis, S. 30 f. und 33.

320

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

Personen und damit als Rechtstrdger etabliert. Gleichzeitig wiirde aber
durch die Ausdehnung des Personenstatus auf alle empfindungsfahige Tie-
re ,,das Obskure durch noch Obskureres zu erkldren gesucht* und mit
einer solcherlei minimalistisch-sentientistischen Position ,,aus einer natiir-
lichen Eigenschaft ausserordentlich weitgehende normative Folgen* abge-
leitet.1373 Diese Problematik des erneuten Postulierens einer einzigen,
massgeblichen natiirlichen Eigenschaft (hier: Empfindungsfihigkeit statt
Vernunftfiahigkeit) sollte bei einer sich ihrerseits von metaphysischen Be-
griindungen der Rechtsperson abwendenden Argumentation tatséchlich
nicht verkannt werden. Ferner diirfte die liberaus weitreichende Potenziali-
tét einer sentientistisch konzipierten tierlichen Rechtspersonlichkeit durch-
aus Uberwiltigend und als Kehrseite dieses inklusiven Ansatzes erschei-
nen. Dennoch kristallisiert sich die Eigenschaft der Empfindungsfahigkeit
nach dem gegenwirtigen Stand der Diskussion m.E. als derzeit plausibels-
ter Grund fiir die besondere moralisch-rechtliche Schutzwiirdigkeit in der
Form von subjektiven Tierrechten und als passabelstes (wenn auch nicht
problemfreies) Kriterium zur Bestimmung jener Tiere, die tierliche Perso-
nen sein sollen, heraus.!374

In rechtlicher Hinsicht ist schliesslich auch folgender Aspekt zu beriick-
sichtigen, der fiir eine Fassung des Kreises tierlicher Personen bis zu den
konzeptionellen Grenzen sprechen konnte: Bei der Festlegung, welche
Tiere tierliche Personen sein sollen, geht es zunéchst lediglich um eine
grundsitzliche Zuweisung von Rechtsfahigkeit, d.h. um die allgemeine
Bestimmung, welchen Tieren vom Recht {iberhaupt Rechte zugeordnet
werden konnen sollen, nicht aber um die nachgeordnete (Folge-)Frage,
welchen Tieren welche Rechte zuzuschreiben sind.!>73 Es sind mithin die
Ebene der Rechtsfahigkeit als abstrakter Zuschreibung und jene der Zu-
weisung konkreter Rechte zu unterscheiden. Rechtsfahigkeit stellt bloss
die Voraussetzung dafiir dar, dass eine Person Rechte haben kann!37¢ und
ist als Potenzial, als ,,abstrakt-individuelle Moglichkeit einer Person® nicht
mit dem Haben von Rechten zu verwechseln.!¥’7 Welche Rechte einer Per-
son im Einzelfall zugeordnet werden, bestimmt sich anhand konkreter

1573 Siehe NIEsEN, S. 49.

1574 So auch Raspg, S.312f.

1575 Vgl. LEIMBACHER, Rechte, S. 375.

1576 Siehe HAUSHEER, S. 6.

1577 Siehe LeEnmann, S.237; Rechtsfihigkeit bezieht sich auf die Moglichkeit, nicht
Wirklichkeit: ,,Die Rechtsfiahigkeit ist das Potential, Adressat von subjektiven

321

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

Rechtsnormen und nicht allein aufgrund des abstrakten Fakts der Rechts-
fahigkeit.1>’8 Der Begriff der Rechtsfdhigkeit ist insoweit ein abstrakter
und inhaltsloser Begriff, der sinnbildlich gesprochen als leerer Rechte-Be-
hélter fungiert, welcher mit konkreten, sekundir zu bestimmenden Rech-
ten geflillt werden kann.137 Die Rechtsfihigkeit gewisser Tiergruppen de-
terminiert damit noch nicht, in welchem Umfang diesen Tieren Rechte zu-
kommen, sondern qualifiziert diese lediglich prinzipiell und positivrecht-
lich als geeignete Subjekte fiir die Zuordnung von Rechten.!380 Mit der
Verleihung der Rechtsfahigkeit an Tiere wird demnach keine inhaltliche
Pragung vorgenommen, immerhin aber die Moglichkeit erdftnet, Tieren
einzelne Rechte zuzuschreiben. Diese Klarstellung ist deswegen bedeut-
sam, weil sie aufzeigt, dass eine tierliche Rechtsfihigkeit nicht unaus-
weichlich absurd anmutende Konsequenzen nach sich ziehen muss, wie
etwa ein Abstimmungs- und Wahlrecht von Menschenaffen, die Versamm-
lungsfreiheit von Ratten oder das Recht eines Eichhdrnchens, seine Vorré-
te an die Nachkommen zu vererben.!58! Erwédgungen von der Art einer re-
ductio ad absurdum sollten daher begrenzend nicht auf der Ebene der
Rechtsfahigkeit verwertet, sondern sachlich angemessener auf der Ebene
des konkreten Rechte-Umfangs beriicksichtigt werden. Eine Eingrenzung
des Kreises tierlicher Rechtspersonen ist demnach nicht notwendig, um
absurden Konsequenzen hinsichtlich der Rechteverteilung vorzubeugen —
der Eigenart der tierlichen Person und den Unterschieden zur menschli-
chen Rechtsperson kann Rechnung getragen werden, ohne die Ebene der
Rechtsfihigkeit zu beriihren.!382

Nach der hier vertretenen Auffassung ist es auf der abstrakten Ebene
der Verleihung von Rechtsfahigkeit nach dem Gesagten also vorzuziehen,
einem inklusiven Ansatz zu folgen. Demnach wére der Kreis der tierlichen
Personen an der dusseren Grenze der Empfindungsfahigkeit abzustecken:
Tierliche Personen wiren alle empfindungsfahigen Tiere. Welche Tierar-
ten konkret als tierliche Personen zu benennen sind, ist sodann im Ab-

Rechten zu sein, das sich realisiert, wenn tatséchlich ein Recht zugewiesen wur-
de.” KirsTE, Maske, S. 351.

1578 Vgl. THiEME, S. 103.

1579 Siehe LEnMANN, S.235-237; auch Wisg, Personhood, S. 1281, der diese Funkti-
on der Rechtspersonlichkeit mit dem Sinnbild eines ,,empty ,rights container
veranschaulicht.

1580 Sinngemiss LEHMANN, S. 235.

1581 Siehe auch LEmMBACHER, Rechte, S. 375.

1582 Vgl. auch STonE, Trees, S. 457 f.

322

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

gleich mit den wissenschaftlichen Erkenntnissen zur Empfindungsfahig-
keit von Tieren zu bestimmen. Hier tritt erneut das Problem auf, dass bis-
lang keine gesicherten Kenntnisse existieren, welche Tiere ausser den Wir-
beltieren empfindungsfihig sind.!38 Die Ungewissheit, wo genau die
Grenze der Empfindungsfahigkeit im Tierreich verlduft, hindert freilich
nicht daran, zumindest bereits jenen Tieren, deren Empfindungsfahigkeit
erwiesen ist, Rechtsfihigkeit zu verleihen.!58* Wird im Sinne der Rechtssi-
cherheit eine klare, auf aktuelle wissenschaftliche Erkenntnisse gestiitzte
Grenzziehung verlangt, so bietet es sich an, auf die bestehende gesetzliche
Regelung zuriickzugreifen, welche den Geltungsbereich der Tierschutzge-
setzgebung ebenfalls auf empfindungsfihige Tiere beschrinkt und zur Be-
stimmung auf wissenschaftliche Erkenntnisse verweist (Art.2 Abs. 1
TSchG i.V.m. Art. 1 TSchV) — hierauf gestiitzt wiirde der Kreis der tierli-
chen Personen folglich und vorerst Wirbeltiere, Kopffiisser und Panzer-
krebse umfassen. Uber diesen ,,konservativ abgesteckten Kreis der heute
zweifelsfrei als empfindungsfahig anerkannten tierlichen Personen hinaus
sollte allerdings auch der in dubio pro animali-Grundsatz!3%> Beachtung
finden, der im Zweifelsfall eine Vermutung der Empfindungsfihigkeit be-
griindet und sich hier als in dubio pro persona-Zweifelsregel auswirken
konnte: Wenn begriindete Zweifel beziiglich der Empfindungsfahigkeit ei-
nes wirbellosen Tieres bestehen, sollte diese vermutet und das Tier — so-
weit jedenfalls individualisierbar!?8¢ — entsprechend im Zweifelsfall recht-
lich eher als Person behandelt werden.!387 Dieses ,,Vorsorgeprinzip* wiir-
de also zumindest verlangen, den Kreis der tierlichen Personen periodisch

1583 Siehe RoGers/KapLAN, S. 176; dazu auch vorne C.1.3.3.

1584 Siehe Bexkorr, Emotional Lives, S. 136—138 und DoNaALDSON/KYMLICKA, ZoOpoO-
lis, S. 31.

1585 Siehe dazu vorne C.1.3.3.

1586 Als weiterer Aspekt bei der Verleihung von Rechtsfahigkeit sollte m.E. als Aus-
uferungsschranke die Individualisierbarkeit von Tieren beachtet werden, sodass
tierliche Personen immerhin sichtbare ,,Makro‘-Tiere wéren. Bei fehlender Indi-
vidualisierbarkeit ist ein subjektiver Individualrechtsschutz schwierig denkbar —
allenfalls kdme noch ein Kollektivrechtsschutz von Tierpopulationen in Be-
tracht. Vgl. dazu Warpau, S.20-23, EKAH/EKTV, S. 6 und GRUBER, Rechts-
schutz, S. 166.

1587 Siehe BEnz-ScHWARZBURG/KNIGHT, S.24 und Wisg, Basic Legal Rights, S. 136
(precautionary principle); zum in dubio pro persona-Grundsatz GRUBER,
Rechtsschutz, S. 115-117.

323

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

an neue wissenschaftliche Erkenntnisse zu adaptieren und im Zweifelsfall
eher zu weit als zu eng zu fassen.

3. Eingrenzung des sachlichen Umfangs der tierlichen Rechtsfahigkeit

Im Anschluss an die Bestimmung jener Tiere, die grundsétzlich rechtsfa-
hig sein sollen, bleibt zu diskutieren, in welchem Umfang tierlichen Perso-
nen Rechte sinnvoll zugesprochen werden konnen und sollen. Augen-
scheinlich kann dies nur einen Bruchteil des ganzen Spektrums an Rech-
ten betreffen, das die Rechtsordnung fiir natiirliche und juristische Perso-
nen vorsieht. An dieser Stelle soll es aber noch nicht darum gehen, kon-
krete Rechte der tierlichen Person zu enumerieren, sondern darum, den
Umfang der tierlichen Rechtsfahigkeit und die grundsitzlich fiir Tiere in
Betracht kommenden Rechte zunichst unter abstrakten Gesichtspunkten
einzugrenzen. Fiir die allgemeine Bestimmung des Rechte-Umfangs diirf-
ten dabei wiederum zwei Aspekte zentral sein: einerseits die Bedirfnisse,
Interessen und Fahigkeiten der Tiere selbst und andererseits das Verhéltnis
der Tiere zur menschlichen Gemeinschaft.

3.1. Beriicksichtigung der relevanten Bediirfnisse und Féhigkeiten von
Tieren

Welche Rechte einer tierlichen Person zuteilwerden konnen, hidngt zum
einen massgeblich von der spezifischen Konstitution und Interessenlage
des jeweiligen Tieres bzw. der Spezies ab.!3%8 Da Tierrechte tierliche Inter-
essen schiitzen sollen, sind fiir die Zuweisung von Rechten vor allen Din-
gen die Interessen der Tiere entscheidend. Dabei sollte nicht nach einem
Alles-oder-nichts-Prinzip verfahren werden, wonach einem Tier entweder
alle oder keine Rechte zustehen, sondern sind konkrete Rechte graduell
nach den fiir deren Schutzzweck relevanten Bediirfnissen und Fahigkeiten
der Rechtssubjekte zu verteilen.!58 Die teilweise erheblichen Unterschie-
de zwischen Menschen und Tieren und zwischen Tieren untereinander
driicken sich so zwangsldaufig auch in einem unterschiedlichen Rechte-

1588 Siehe GRUBER, Rechtsschutz, S. 162; vgl. auch GEarTy, S. 182.
1589 Vgl. auch BIRNBACHER, Selbstbewusste Tiere, S. 317 und GARNER, Justice, S. 98.

324

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

Umfang aus,'’ weshalb die Bestimmung des Umfangs der tierlichen
Rechtsfahigkeit auf der Grundlage der spezifischen Konstitution der tierli-
chen Person sowohl eine Abgrenzung von den herkdmmlichen Rechtsper-
sonen als auch eine Differenzierung innerhalb der Menge tierlicher Perso-
nen erfordert.

3.1.1. Eingeschrinkter Rechte-Umfang im Vergleich zu anderen
Rechtspersonen

Unter Beriicksichtigung der relevanten Bediirfnisse und Fahigkeiten kon-
nen Tieren nicht durchgehend dieselben Rechte zufallen, wie sie fiir natiir-
liche (und juristische) Personen vorgesehen sind.!*°! Im Allgemeinen ist
davon auszugehen, dass ein breites Spektrum der fiir Menschen relevanten
Rechte fiir Tiere naturgeméss, d.h. aufgrund fehlender Urteils- und Hand-
lungsfahigkeit oder Interessen a priori nicht in Frage kommt!>°2 und die
Rechtsfahigkeit der tierlichen Person damit im Vergleich zu den anderen
Rechtspersonen erheblich reduziert ist. Eine solche, in ihrem Umfang
stark eingeschrinkte Rechtsfihigkeit wird zuweilen als ,,7eilrechtsfihig-
keit ausgewiesen — ein Begriff, der bereits im Zusammenhang mit urteils-
unfdhigen natiirlichen Personen und auch juristischen Personen diskutiert
wird.1393 Teilrechtsfahigkeit bezeichnet die auf bestimmte Rechtsbezie-
hungen beschriankte Rechtsfahigkeit,!5%* die aber nicht ,,Vollrechtsfihig-
keit* ist. In diesem Sinne fiihrt BAumaANN aus: ,,Die Rechtsfahigkeit natiir-
licher Personen i.S. von Art. 11 ZGB ist bei Licht betrachtet nur eine ein-
geschrankte Rechtsféhigkeit in einem engeren Sinne, da sie grundsétzlich

1590 Siche SINGER, Alle Tiere, S. 15 (,,Da ein Mann nicht abtreiben kann, ist es sinn-
los, liber sein Recht auf Abtreibung zu sprechen. Da ein Schwein nicht wahlen
kann, ist es sinnlos, tiber sein Wahlrecht zu sprechen.*); vorhandene und erheb-
liche Ungleichheiten zwischen Menschen und Tieren sowie zwischen Tieren un-
tereinander rechtfertigen bzw. verlangen in Anwendung des Gleichheitsgrund-
satzes auch eine unterschiedliche Behandlung. Siehe von LoEeper, Einfithrung,
Rn. 164.

1591 Vgl. auch EMMENEGGER/TSCHENTSCHER, S. 581.

1592 Ein anschauliches Beispiel wire etwa das Wahl- und Abstimmungsrecht, das
sinnvollerweise nur Menschen zugesprochen werden kann, da nur sie die dafiir
notwendige Urteilsfahigkeit und Interessenlage aufbringen; vgl. auch Caspar,
Industriegesellschaft, S. 128.

1593 Siehe zu dieser Diskussion LEHMANN, S. 233 ff.

1594 Siehe etwa HILLGRUBER, S. 975.

325

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

nur die Féhigkeit, den ,Status‘ jedes Menschen, umschreibt, tiberhaupt
Trager von Rechten und Pflichten sein zu konnen. Rechtsfihigkeit in die-
sem Sinne ist eine passive Eigenschaft, die jedem Menschen unabhédngig
von seinem eigenen Tun und Lassen — allein kraft seines Menschseins —
im gleichen Masse zukommit. [...] Zu einer vollen (aktiven) Rechtsfahig-
keit in einem weiteren Sinne gehort eben gerade auch die Féhigkeit und
das Recht, durch eigenes Handeln Rechte und Pflichten zu erwerben und/
oder zu verdussern.“!5% Nach diesem Verstindnis fliessen Rechts- und
Handlungsfahigkeit unterschiedslos in die Vollrechtsfahigkeit iiber — voll
rechtsfahig ist nur, wer handlungsfahig ist!* — und wird die grundlegende
Trennung von Rechts- und Handlungsfahigkeit somit durch die Unter-
scheidung von Teil- und Vollrechtsfahigkeit ersetzt. Damit einher geht
eine Verschiebung von der abstrakten, ungeteilten zu einer konkreten, ab-
gestuften Rechtsfahigkeit, die nicht nur allein auf das Haben von Rechten
abstellt, sondern begrifflich auch Handlungsfahigkeit einschliesst.!597
Zumindest hinsichtlich natiirlicher Personen wird die mit der Idee einer
Teilrechtsfahigkeit verbundene Gradualisierung der Rechtsfahigkeit {iber-
wiegend abgelehnt, da dies einem ,,glatten Bruch mit den Errungenschaf-
ten der franzosischen Revolution — der allgemeinen und gleichen Rechts-
fahigkeit — gleichkommt.!3 Ferner wurde in der vorhergehenden Unter-
suchung herausgearbeitet, dass Rechtsfahigkeit im Kern einzig die Fahig-
keit, Rechte zu haben bezeichnet und begrifflich nicht mit der Handlungs-
fihigkeit vermischt werden sollte.!3%° Als bindres Ordnungsschema kennt
der abstrakte Begriff der Rechtsfahigkeit eine klare Dichotomie zwischen
Rechtsfahigkeit und Rechtsunfahigkeit, in der kein Raum fiir ein ,,Dazwi-
schen® ist: Eine Entitét ist entweder fahig, Rechte zu haben, oder nicht —
tertium non datur.'%% Tatsachlich ist auch das, was als ,,Teilrechtsféhig-
keit* bezeichnet wird, bereits (,,volle*) Rechtsfahigkeit, denn auch wenn
ein Wesen nur ein einziges Recht hat, so steht damit zugleich fest, dass
dieses Wesen fdhig ist, Rechte zu haben und somit die abstrakte Definition

1595 Baumann, S. 10.

1596 Siehe Baumann, S. 10.
1597 Siehe Damwm, S. 866.
1598 Siehe LEHMANN, S. 234.
1599 Siehe vorne D.1.3.2.5.(b).
1600 Siehe LEHMANN, S. 235.

326

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

von Rechtsfahigkeit erfiillt.'®®! Der Begriff der Teilrechtsfdhigkeit ver-
wischt m.E. die Grenzen zwischen der Ebene der abstrakten Rechtsfahig-
keit und jener des konkreten Rechte-Umfangs — hilt man diese Ebenen
auseinander, so wird deutlich, dass (auch erhebliche) Einschrankungen des
sachlichen Umfangs der Rechtsfihigkeit nicht die Rechtsfdhigkeit als sol-
che tangieren.1602

Der Idee einer ,,Teilrechtsfahigkeit™ von Tieren liegt freilich der richti-
ge Gedanke und wichtige Hinweis zugrunde, dass tierlichen Personen ge-
geniiber dem Menschen nur in beschrainktem Umfang Rechte zukommen
konnen.!%93 Diesem Umstand konnte angemessen Rechnung getragen wer-
den, indem die tierliche Rechtsfihigkeit durch eine Klausel in der Art er-
génzt wird, wie sie auch fiir juristische Personen gilt. Hinsichtlich dieser
bestimmt Art. 53 ZGB: ,,Die juristischen Personen sind aller Rechte und
Pflichten fahig, die nicht die natiirlichen Eigenschaften des Menschen, wie
das Geschlecht, das Alter oder die Verwandtschaft zur notwendigen Vor-
aussetzung haben.” Normiert wird dort also die allgemeine Rechtsfahig-
keit der juristischen Person, gekoppelt mit einem Einschrankungsvorbe-
halt, sofern dies der wesensmissige Unterschied zur natiirlichen Person er-
fordert.1694 Juristische Personen sind damit grundsitzlich aller Rechte fa-
hig, ausser jener, die ihnen sachlogisch nicht zustehen kénnen oder nach
der Gesetzesintention nicht zustehen sollen.'% Eine dhnliche Regelung
konnte auch fiir tierliche Personen eingefiihrt werden, wonach Tiere nur
jener Rechte fahig sind, die ihnen ihrer Natur nach, d.h. aufgrund ihrer In-
teressen, Bediirfnisse und Fihigkeiten, zustehen kénnen.!o% Eine solche
Klausel wiirde explizieren, dass Tieren nur jene Rechte zukdmen, die sie
natiirlicherweise auch ausfiillen kénnen. 607

1601 Siehe LEHMANN, S. 235; siche auch KirsTE, Maske, S. 353, dem zufolge der Rede
von einer ,, Teilrechtsfihigkeit* keine sinnhafte Bedeutung zukommt, da Rechts-
fahigkeit immer ganz (oder gar nicht) gegeben ist.

1602 So auch Kirste, Maske, S. 353, der ferner festhilt, dass der Begrift der Teil-
rechtsfahigkeit bloss den Umfang der Rechte betrifft, die einem Rechtssubjekt
zugewiesen werden konnen.

1603 Vgl. auch Caspar, Industriegesellschaft, S. 125-129, der das Konzept einer ,,ab-
gestuften Rechtsgleichheit einfiihrt.

1604 Siehe Jakos, Art. 53, Rn. 1.

1605 Siehe Jakos, Art. 53, Rn. 4.

1606 So auch BiLcHitz, S. 68 und LEIMBACHER, Rechte, S. 375.

1607 Siehe ErBEL, S. 1256.

327

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

3.1.2. Differenzierung des Rechte-Umfangs innerhalb des Kreises
tierlicher Personen

Aufgrund der beachtlichen Spannweite der als tierliche Personen zusam-
mengefassten Tiere diirfte ferner eine Differenzierung innerhalb dieser
Kategorie unerldsslich sein.!%® Die als tierliche Personen erfassten Tiere
bilden keine homogene Einheit, sondern weisen — als Ratten, Delfine, L6-
wen, Hunde, Hithner usw. — eine im Einzelnen mehr oder minder ausge-
pragte Vielfalt an Bediirfnissen und Fahigkeiten auf. Neben der bei allen
tierlichen Personen vorliegenden Empfindungsfahigkeit konnen bei der
Bestimmung des Rechte-Umfangs, je nach in Frage stehendem Recht,
auch weitere Aspekte, welche die besondere Interessenlage des Tieres aus-
zeichnen, ins Gewicht fallen, so z.B. der Grad des Selbstbewusstseins, 609
Entwicklungsstufe und Domestikationsstand bzw. allgemein die Existenz-
weise des Tieres.!®1? Wihrend etwa ein wild lebender Wolf nicht auf
menschliche Pflege angewiesen ist, ist bei einem Mops ein verstérktes,
womoglich gar lebensnotwendiges Bediirfnis danach anzunehmen. Umge-
kehrt wiirde die Heimtierhaltung eines wild lebenden Wolfs dessen Inter-
essen ungleich schwerwiegender negieren, als dies bei einem domestizier-
ten Haushund der Fall wére. Tierlichen Personen stehen somit nicht durch-
gehend die gleichen Rechte zu — vielmehr ist auf die spezifischen Interes-
sen und Fihigkeiten der Tiere Riicksicht zu nehmen, wonach verschiedene
Rechte auch unterschiedlich verteilt werden koénnen.!¢!! Mit der Einfiih-
rung der tierlichen Person in die Rechtsordnung bediirfte es folglich der
Ausarbeitung speziesspezifischer bzw. tiergruppenspezifischer Rechte-Ka-
taloge, welche den Variationen innerhalb der Kategorie der tierlichen Per-
son angemessen Rechnung tragen.!612

1608 Vgl. auch LEimMBACHER, Rechte, S. 378 und Scumipr, S. 89.

1609 Vgl. etwa Caspar, Industriegesellschaft, S. 147.

1610 Siehe GRUBER, Rechtsschutz, S. 162.

1611 Vgl. auch CavaLier/KyMLicka, S. 28.

1612 Vgl. BENZ-SCHWARZBURG, S. 407 und BENZ-SCHWARZBURG/KNIGHT, S. 24; Spezies-
zugehorigkeit ist dabei nicht per se relevant, kann aber als ,,Spezies-Norm® zur
Bestimmung der Interessen und Fahigkeiten eines tierlichen Individuums beitra-
gen. Vgl. NussBauwm, S. 309 f.

328

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

3.2. Beriicksichtigung des Verhiltnisses zur menschlichen Gemeinschaft

Fir die abstrakte Eingrenzung des sachlichen Umfangs der tierlichen
Rechtsfahigkeit ist ferner das Verhiltnis zur menschlichen Gemeinschaft
zu beriicksichtigen. Eine grundsitzliche Beschrinkung ergibt sich zu-
nédchst aus der Struktur von Tierrechten selbst, welche stets Relationen
zwischen Tieren als Rechtsinhabern und verpflichtungsfihigen Personen
als Rechtsadressatinnen darstellen.!!3 Da Tiere nicht als Pflichtsubjekte
behandelt und entsprechend nicht als Rechtsadressaten am anderen Ende
eines (Tier-)Rechts angesiedelt werden konnen,'14 sind Rechte gegen Tie-
re Uberhaupt nicht sinnhaft denkbar. Rechte im Tier-Tier-Verhdltnis, d.h.
Rechte eines Tieres gegen ein anderes Tier (z.B. das ScruToN vorschwe-
bende Recht eines Huhns gegen einen Fuchs, nicht von ihm getdtet zu
werden),!615 fallen so von vornherein aus dem Rahmen des rechtsstruktu-
rell Moglichen. Wie ScumipT diesbeziiglich ausfiihrt, kann in Bereichen,
die ausschliesslich von ,,Naturgesetzen* bestimmt sind, nicht sinnvoll von
einem (stets mit einem Sollens-Moment behafteten) Rechtsverhéltnis ge-
sprochen werden. 616 Im Ubrigen wiirde die Schaffung von Tierrechten im
Tier-Tier-Verhéltnis m.E. auch iiber das Ziel hinausschiessen, ist die tierli-
che Rechtsfiahigkeit doch in erster Linie als Korrektiv zur menschliche
Herrschaft angedacht.!¢'7 Es gibt Grenzen der rechtlichen Intervention,
welche nicht weiterreichen kann als der Herrschaftsbereich der menschli-
chen Gesellschaft.!6!8 Der Umfang moglicher Rechte der tierlichen Person
ist folglich a priori auf das Mensch-Tier-Verhdltnis zu beschrinken, d.h. in
einem weiteren Sinne auf das Verhéltnis zwischen Tieren und der mensch-
lichen Gemeinschaft (was sowohl natiirliche als auch juristische Personen
einschliesst).!!? In diesem Verhéltnis lassen sich grundsétzlich sowohl ein

1613 Siehe dazu vorne D.1.3.2.1.

1614 Siehe vorne D.1.3.2.5.(a).

1615 ,,[A] creature with rights is duty-bound to respect the rights of others. The fox
would be duty-bound to respect the right to life of the chicken®, Scruton, S. 80;
vgl. zur Problematik von ,,Rechten im Tier-Tier-Verhdltnis AALtoLA, Absurdity.

1616 Siehe Scumipr, S. 62.

1617 Siehe vorne D.11.2.2.2.

1618 Siehe GRUBER, Rechtsschutz, S. 166.

1619 Anzumerken ist hier allerdings, dass von den Rechten gegen Tiere im Tier-Tier-
Verhiltnis die Figur der Schutzpflicht von menschlichen Rechtsadressaten zu
unterscheiden ist, welche auch auf den Schutz eines Tieres vor anderen Tieren

329

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

taugliches Pflicht- als auch ein schutzbediirftiges Rechtssubjekt identifi-
zieren.

Fiir die Differenzierung des tierlichen Rechte-Umfangs aufgrund rela-
tionaler Faktoren konnte der von DoNALDSON/KYMLICKA geprégte Vertei-
lungsschliissel instruktiv sein, welcher das (historische und aktuelle) Ver-
hiltnis von Tieren zur menschlichen Gemeinschaft mitberiicksichtigt. Ne-
ben einem Kernbestand an allgemeinen (negativen) Rechten, die tierlichen
Personen aufgrund der intrinsischen Eigenschaft der Empfindungsfahig-
keit und aufgrund ihrer Bediirfnisse und Féahigkeiten zustehen, sind die-
sem relationalen Ansatz zufolge auch spezielle (positive) Rechte zu beach-
ten, die spezifischen Tieren oder Tiergruppen je nach Verhéltnis zur
menschlichen (Rechts-)Gemeinschaft erwachsen.!©20 Die Bestimmung des
Rechte-Umfangs einer tierlichen Person wére hiernach zweistufig: (1)
Gleiche universelle (negative) Rechte aufgrund intrinsischer tierlicher
Merkmale sowie (2) andersartige relationale (positive) Rechte aufgrund
des spezifischen Verhéltnisses zur menschlichen Gemeinschaft, wobei die-
se universellen und relationalen Rechte komplementdr sind.'6?! Hinsicht-
lich der zweiten Stufe der ergéinzenden relationalen Rechte identifizieren
DonaLpson/KymLicka als Hauptgruppen unterschiedlicher Mensch-Tier-
Verhiltnisse die domestizierten, wilden und Schwellenbereichstiere, deren
Rechtsanspriiche sich grundsétzlich unterscheiden. Domestizierte Tiere
wurden in einem langen Prozess der Domestikation vom Menschen abhén-
gig gemacht und sind heute bereits Mitglieder einer Mensch-Tier-Gemein-
schaft — ihnen stehen gemiss DoNaLDSON/KyMLIcCKA Mitgliedschafts- bzw.
Biirgerrechte zu.1922 Wilde Tiere leben demgegeniiber ausserhalb und un-

gerichtet sein konnte — eine solche wire im Rahmen der Begrenzung der tierli-
chen Rechte auf das Mensch-Tier-Verhéltnis nicht notwendig ausgeschlossen.

1620 Unterschiedliche Beziehungen generieren unterschiedliche Rechte und Pflich-
ten, siche DoNaLDSON/KYMLICKA, Zoopolis, S. 6; siehe zur Differenzierung ver-
schiedener Rechte nach relationalen Gesichtspunkten ferner PALMER.

1621 Siehe DonaLDSON/KyMLICKA, Zoopolis, S. 11f.; bereits Sart, S.34f. differen-
zierte zwischen universellen Tierrechten und spezifischen relationalen Rechten
domestizierter Tiere: ,,Apart from the universal rights they possess in common
with all intelligent beings, domestic animals have a special claim on man’s cour-
tesy and sense of fairness, inasmuch as they are not his fellow-creatures only,
but his fellow-workers, his dependents, and in many cases the familiar asso-
ciates and trusted inmates of his home*.

1622 Siehe DonaLpson/KyMmLicka, Zoopolis, S. 50 ff. und 101 ff.; ,,humans and do-
mesticated animals already form a shared community — we have brought domes-

330

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1I. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer ,, tierlichen Person*

abhingig von der menschlichen Gesellschaft in ihren eigenen, ,,natiirli-
chen* Gemeinschaften, denen Souverdnitdt (Rechte auf Territorium, Auto-
nomie und Non-Intervention) zukommen sollte.1923 Schwellenbereichstie-
re sind letztlich jene Tiere, die zwar nicht domestiziert, also wild sind,
aber dennoch inmitten der menschlichen Gemeinschaft und nicht in der
,unberiihrten* Natur leben — sie hétten Anspruch auf die mit Einwohner-
status verbundenen Rechte.!624 Dies wiirde konkret bedeuten, dass domes-
tizierten Tieren aufgrund ihres engen Verhiltnisses zur menschlichen Ge-
meinschaft — in Analogie zur Biirgerschaft — eine Fiille von positiven Leis-
tungsrechten zustiinden, die Schwellenbereichstieren — in Analogie zu
blossen Einwohnern — nur in begrenztem Masse zukdmen, und dass wil-
den Tieren — in Analogie zu autonomen politischen Gemeinschaften — in
erster Linie auf Souverénitit abzielende Rechte zuzuschreiben wéren.

Obschon der Entwurf von DonaLDsoN/KyMmLicka als politische Theorie
und Neufassung der Tierrechte angedacht ist und nicht ohne weiterfithren-
de Uberlegungen tel quel fiir rechtliche Zwecke {ibernommen werden soll-
te, konnte dieser Ansatz durchaus als gedankliche Orientierungshilfe fiir
die ndhere Ausgestaltung einer tierlichen Rechtsfahigkeit dienen. Zur
Konkretisierung des Rechte-Umfangs von tierlichen Personen und spezifi-
scher Rechte-Inhalte wire es sicherlich angezeigt, auch auf das Verhéltnis
zur menschlichen Gemeinschaft zuriickzugreifen, was insbesondere unter-
schiedliche relationale, positive Rechte oder Rechte-Inhalte fiir domesti-
zierte, wilde und Schwellenbereichstiere begriinden konnte. Fiir die erste
Stufe der ,,universellen”, durch intrinsische Eigenschaften begriindeten
grundlegenden (negativen) Rechte — welche nachfolgend im Vordergrund
stehen — kommt diesem relationalen Ansatz indes nur eine untergeordnete
Bedeutung zu.

Als weiteren relationalen Aspekt bringt Wenz schliesslich vor, dass die
Gewidhrung von Tierrechten in den jeweiligen sozialen Kontext gesetzt
werden miisse. So sei z.B. ein tierliches Lebensrecht in Industriegesell-
schaften durchaus denkbar, da Menschen dort nicht vom Fleischkonsum
abhingig seien. Selbiges Tierrecht sei aber im Kontext von ,,Eingebore-
nengesellschaften, die auf tierliche Nahrungsmittel angewiesen sind, als

ticated animals into our society, and we owe them membership in it*, DONALD-
soN/KyMLicka, Zoopolis, S. 100.

1623 Siehe DonaLpsoN/KymLicka, Zoopolis, S. 156 ff.

1624 Siehe DoNALDSON/KYMLICKA, Zoopolis, S. 210 ff.

331

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

D. Tiere als Rechtssubjekte

kulturimperialistisch zu werten und nicht angemessen.'92> Aber auch in
Industriegesellschaften sei ein Recht auf Leben fiir jene Tiere nicht sinn-
voll, mit denen der Mensch schlicht nicht friedlich koexistieren konne, so
z.B. fiir Raubtiere oder hiusliche Schidlinge wie Ratten.1026 MLE. ist
WENz insofern zuzustimmen, als er verdeutlicht, dass auch Tierrechte kei-
ne absolute Geltung beanspruchen kdnnen. Der Sache nach handelt es sich
bei den von ihm vorgebrachten Einwénden allerdings um Rechtfertigungs-
griinde fiir die Einschrankung von Tierrechten, im Rahmen derer auch der
jeweilige soziale Kontext beriicksichtigt werden kann. Das Lebensrecht
einer Ratte davon abhdngig zu machen, ob sie als Schiadling wahrgenom-
men wird oder nicht, wiirde indes dazu fiihren, dass ein und derselben Rat-
te ein Recht durch menschliche Zweck- bzw. Wertbestimmung alternie-
rend zu- und abgesprochen werden konnte. Werden Tierrechte hingegen
als konstante Rechte konzipiert, hétte die Ratte durchgehend dieselben
Rechte, die aber je nach Kontext unterschiedlich eingeschriankt werden
konnten. MLE. ist es im Ergebnis daher befriedigender, den sozialen Kon-
text im Rahmen der Rechtfertigung eines Eingriffs zu beriicksichtigen.

1625 Siehe WeNz, S. 146 f.
1626 Siehe WENz, S. 146 f.

332

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

In Kapitel C. dieser Untersuchung wurde in kritischer Auseinandersetzung
mit geltendem Tierschutzrecht der Vorschlag eines Paradigmenwechsels
vom objektivrechtlichen zu einem subjektivrechtlichen Tierschutz formu-
liert. Anschliessend wurde in Kapitel D. in allgemeiner Weise dargelegt,
dass eine solche Neukonzeption des Rechtsstatus und Rechtsschutzes von
Tieren als Rechtssubjekte und Rechtstriager aus rechtstheoretischer Sicht
denkbar wire und eine mogliche Ausformung einer solchen tierlichen
Rechtsperson abstrakt konturiert. Die mittels dieser theoretischen Grund-
legung im Ansatz erschlossene Moglichkeit eines subjektivrechtlichen
Tierschutzes konnte potenziell verschiedene Schutzinstrumente umfassen:
An erster Stelle einen subjektiven Individualrechtsschutz durch die Ein-
raumung von Individualrechten, aber moglicherweise auch einen subjekti-
ven Kollektivrechtsschutz und in einem weiteren Sinne der sich aus sub-
jektiven Tierrechten ableitende und diese flankierende objektivrechtliche
Tierschutz.'%27 Im Folgenden soll nun ein wesentlicher Ausschnitt, na-
mentlich der Kern eines mdglichen subjektivrechtlichen Tierschutzes be-
leuchtet und ndher substanziiert werden: der Schutz fundamentaler Inter-
essen von tierlichen Personen!28 mittels subjektiver Individualrechte in
der Form von Tiergrundrechten.

Dabei ist vorauszuschicken, dass hier juristisches Neuland betreten
wird und es daher nicht darum gehen kann, einen fertigen theoretischen
Entwurf von Tiergrundrechten zu erarbeiten und einen Anspruch auf Um-
setzbarkeit geltend zu machen. Die Darstellung muss sich vielmehr auf
skizzenhafte Ausfithrungen und Hinweise beschridnken. Im Rahmen eines
Lhypothetischen Gedankenspiels* soll nachfolgend — als Perspektive — die
Idee von Tiergrundrechten in Anwendung der in Kapitel D. erarbeiteten
theoretischen Grundlagen ansatzweise durchgespielt und dadurch konkre-
ter veranschaulicht werden, wie fundamentale Rechte fiir Tiere aussehen

1627 GRuUBER, Rechtsschutz, S. 169 ff., fiihrt vier Moglichkeiten der positivrechtlichen
Ausgestaltung des tierlichen Rechtsschutzes auf: den subjektiven sowie objekti-
ven Individual- und Kollektivrechtsschutz.

1628 Die nachfolgenden Ausfithrungen gelten — auch wenn sie sich der Einfachheit
halber mitunter auf ,, Tiere beziehen — nur fiir tierliche Personen.

333

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

und welche Bedeutung sie entfalten konnten. Fiir die Konzeptualisierung
des subjektivrechtlichen Schutzes von tierlichen Fundamentalinteressen
wird dabei — in Anlehnung an die fundamentalen Rechte des Menschen —
soweit moglich auf das bestehende Instrument der Grundrechte zuriickge-
griffen.

1. Grundrechtsfihigkeit von Tieren
1. Der Begriff der Menschen- und Grundrechte

Menschenrechte werden gemeinhin umschrieben als ,,angeborene®, grund-
legende Rechte, die jedem Menschen allein kraft seines Menschseins inne-
wohnen.'2° Die Idee der Menschenrechte ist von der Vorstellung geleitet,
dass Menschen als solche insbesondere gegeniiber dem Staat gewisse
tiberpositive Rechte besitzen, die vom positiven Recht bloss anerkannt
und bestétigt, nicht aber erst geschaffen werden.!930 Ein wesentliches
Strukturmerkmal der Menschenrechte ist deren Universalitdt, d.h. dass sie
allen Menschen ungeachtet sonstiger Merkmale wie ,,Rasse, Geschlecht,
Hautfarbe, Sprache, Religion, nationaler und sozialer Herkunft usw. zu-
kommen.!63! Entscheidend ist hierbei, dass die Gewibhrleistung dieser
Rechte allein am Menschsein ankniipft, wohingegen partikulare Merkmale
sowie soziale Rollen und Funktionen unbeachtet bleiben.!®32 In ihrer Ei-
genschaft als unbedingte, vorstaatliche, universelle Rechte weisen Men-
schenrechte eine ausgeprdgte moralische Dimension auf:!933 Sie sind
(auch) moralische Rechte bzw. eine Subkategorie besonders fundamenta-

1629 Siche etwa BIELEFELDT, Menschenrechte, S. 114, van DurreL, Moral Philosophy,
S. 32, EpmunDsoN, Rights, S. 154, GEARTY, S. 176 und PAUER-STUDER, S. 152.

1630 Siehe Coing, Rechtsbegriff, S. 193 f.

1631 ,,Menschenrechte sind [...] Rechte, die alle Menschen unabhingig von ihren be-
sonderen Lebensumstanden von Geburt an besitzen.” KoLLER, Menschenrechte,
S. 100; siehe auch ScumipT-HAUER, S. 133; ,,Universalitit™ bezieht sich dabei in
erster Linie nicht auf eine geographische Globalitit, sondern auf eine innere
Qualitdt dieser Rechte, die jeden Menschen unabhdngig von partikularen Eigen-
schaften umspannen. Siehe dazu BIELEFELDT, Menschenrechte, S. 116.

1632 Siehe BieLereLDT, Menschenrechte, S. 114 f.

1633 Siehe Lonmann, Menschenrechte, S. 67 und 79; auch BRUGGER, S. 559.

334

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Grundrechtsfihigkeit von Tieren

ler moralischer Rechte.!%3* Menschenrechte sind freilich nicht nur postu-
lierte moralische Rechte, oder wie LonmanN zutreffend anmerkt: ,,Men-
schenrechte ,gibt® es nicht, weil ein Moralphilosoph sie begriindet hat,
sondern weil sie von einem politischen Gremium in einem Rechtskontext
deklariert worden sind.“!635 Zur wirkungsvollen Sicherung miissen Men-
schenrechte sowohl im nationalen als auch internationalen Recht als juri-
dische Rechte institutionalisiert werden.!636

Durch die Uberfithrung moralischer und vélkerrechtlich verankerter
Menschenrechte in nationales Recht werden diese als verfassungsmaissig
verbiirgte Grundrechte positiviert (Grundrechte als konstitutionell positi-
vierte Menschenrechte).!37 Grundrechte, welche ihren Ursprung gleicher-
weise in der Idee allgemeiner, dem Menschen als solchem zustehender
Rechte haben, sind von Verfassungen gewihrleistete, fundamentale Rechte
Privater gegeniiber dem Staat, die dem Schutz der Menschenwiirde sowie
grundlegender Aspekte der menschlichen Person und Existenz dienen.1638
Grundrechte orientieren sich in ihrem Schutzgehalt an der Menschenwiir-
de und am Wohl des Individuums, gewéhren dem Einzelnen indes keinen
durchgehenden, umfassenden Schutz, der jedes denkbare menschliche Be-
diirfnis umspannt, sondern zielen auf einen an den ,,Essentialien der Per-
sonlichkeit”, d.h. an den fiir die menschliche Personlichkeit zentralen In-
teressen und Bediirfnissen ausgerichteten, ein Mindestmass errichtenden
Schutz ab und bilden insoweit einen ,,Kern von Minimalrechten.163% Es
geht mithin um den ,,Schutz und die Befriedigung von fundamentalen In-
teressen und Bediirfnissen®, wobei ein Interesse oder Bediirfnis nach
ALExy fundamental ist, ,,wenn seine Verletzung oder Nichtbefriedigung

1634 Siehe GEwirTH, Introduction, S. 1, Kamwm, S. 477, LoumanN, Dimension, S. 142,
PAUER-STUDER, S. 152 und Skorurski, S.358; zur Unterscheidung von morali-
schen und juridischen Menschenrechten Lonmann, Menschenrechte, S. 66f.;
vgl. auch Besson, S. 40 (Menschenrechte als moralische und juridische Rechte).

1635 LonManN, Dimension, S. 135.

1636 Zu dieser juridischen Dimension der Menschenrechte — Transformation morali-
scher in juridische Rechte und Positivierung durch volkerrechtliche Vertrage
und als Grundrechte in Verfassungen — siche LonmaNN, Dimension, S. 141; zur
Notwendigkeit der Transformation moralischer Menschenrechte in positives
Recht siehe ALEXY, Menschenrechte, S. 254 ff.

1637 Siehe Stepanians, Grundrechte, S. 1067; auch Coing, Rechtsbegriff, S. 195 und
LonmanN, Dimension, S. 145.

1638 Siehe BELSER/WALDMANN/MoOLINARI, S.4 und ScHwEeizer, Vor Art.7-36 BY,
Rn. 1ff.

1639 WiLpr, S. 135; siehe auch KieNer/KALIN, S. 9 und RHINOW/SCHEFER, S. 197.

335

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

entweder den 7od oder schweres Leiden bedeutet oder den Kernbereich
der Autonomie trifft.“!640 Der Grundrechtsschutz ist ferner kein in sich ge-
schlossenes, statisches System, sondern punktuell und dynamisch und re-
flektiert jene Aspekte der menschlichen Existenz, die sich historisch als
gegeniiber staatlicher Macht besonders verletzlich und schutzbediirftig er-
wiesen haben. 164!

2. Grundsatz: Grundrechtsfahigkeit als Ausfluss der Rechtsfahigkeit

Fraglich ist, ob die Menschen- bzw. Grundrechte auch auf tierliche Perso-
nen anwendbar wiren. Diesbeziiglich ist zundchst anzumerken, dass
Rechtsfahigkeit im Allgemeinen grundsitzlich auch Grundrechtsfihigkeit
einschliesst, d.h. die abstrakte Fahigkeit, Trdger von Grundrechten zu
sein.!%42 Entsprechend konnte die Grundrechtsféhigkeit von tierlichen Per-
sonen vorderhand als Ausfluss ihrer Rechtsfahigkeit vermutet werden.!643
Rechtssubjekten kann sich grundsitzlich der gesamte in einer Rechtsord-
nung normierte Rechte-Katalog, einschliesslich der Grundrechte, erdffnen
— allerdings unter Einschrdnkungsvorbehalt, wie er allgemein bereits fiir
juristische und tierliche Personen diskutiert wurde.!644 So liegt insbeson-
dere im Falle der Menschenrechte, wie bereits terminologisch indiziert, die
Vermutung nahe, dass diese spezielle Kategorie von Rechten ihrem Wesen
nach nur Menschen, d.h. natiirlichen Personen zukommen kann und daher
hinsichtlich nichtmenschlicher Rechtspersonen der Einschrankungsvorbe-
halt greift.1645 Obschon sie ihrer Genese und Zielsetzung entsprechend un-
verkennbar auf Menschen zugeschnitten sind, bleibt dennoch fraglich, ob
die Menschen- und Grundrechte tatsdchlich Menschen-Rechte (Rechte le-
diglich des Menschen) sind, oder ob auch nichtmenschliche Grundrechts-
trager existieren oder denkbar sind.

In Bezug auf juristische Personen kann die Frage einer nichtmenschli-
chen Grundrechtsfihigkeit jedenfalls bejaht werden. Obgleich die Men-

1640 ALexy, Menschenrechte, S. 251 (Hervorh. d. Verf.).

1641 Siehe KieNer/KALIN, S. 9 und RHINOW/SCHEFER, S. 198.

1642 Siehe KieNer/KALIN, S. 63 und STRUNZ, S. 124.

1643 So auch GrUBER, Rechtsschutz, S. 180 f.

1644 Siehe vorne D.I1.3.1.1.

1645 ,Intuitions regarding human rights [...] are that all and only human beings have
human rights*, van DurreL, Moral Philosophy, S. 49.

336

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Grundrechtsfihigkeit von Tieren

schen- und Grundrechte sich zunéchst als Rechte individueller natiirlicher
Personen entwickelt haben, werden juristische Personen in vielerlei Hin-
sicht als dhnlich schutzbediirftig und schutzwiirdig angesehen, sodass ein
vorenthaltener Grundrechtsschutz ,.eine kaum zu rechtfertigende Un-
gleichbehandlung* darstellen wiirde.!%4¢ In Rechtsprechung und Lehre be-
steht denn auch weitgehende Einigkeit dariiber, dass juristische Personen
des Privatrechts!%7 grundsitzlich auch grundrechtsberechtigt sind.!648 Pri-
vate juristische Personen konnen demnach Triger von Grundrechten sein,
soweit die fraglichen Grundrechte nicht natiirliche Qualitdten des Men-
schen voraussetzen und ihrem Wesen und ihrer Natur nach, d.h. vom
Schutzobjekt und Schutzzweck her, auch auf juristische Personen anwend-
bar sind (geméiss dem allgemeinen Vorbehalt des Art. 53 ZGB).1649 Ent-
scheidend ist mithin, ob sich auch die juristische Person in einer fiir das

1646 Siche TSCHENTSCHER/LIENHARD, S. 59; vor dem Hintergrund, dass die Grundrech-
te in der Wiirde und Personalitit des Menschen wurzeln, versteht sich deren
Ausdehnung auf juristische Personen freilich nicht von selbst. Siche dazu DRrel-
ER, S.329.

1647 Grundrechtsfdhig sind grundsétzlich nur die juristischen Personen des Privat-
rechts, weil Grundrechte Rechte Privater, nicht staatlicher Entititen gegen den
Staat sind. Juristische Personen des 6ffentlichen Rechts sind daher grundsitzlich
nicht grundrechtsberechtigt, wohl aber grundrechtsverpflichtet (einen Grund-
rechtsschutz konnen sie nur in besonderen Konstellationen ausnahmsweise gel-
tend machen). Siche ScHweizEr, Vor Art. 7-36 BV, Rn. 7 und WEBER-DURLER,
S.94f.

1648 Siehe BELSER/WALDMANN/MOLINARI, S. 86, RHINOW/SCHEFER, S. 225, SCHWEIZER,
Vor Art. 7-36 BV, Rn. 7, TSCHENTSCHER/LIENHARD, S.59 und WEBER-DURLER,
S.87; in Deutschland ist die grundsitzliche Moglichkeit der Innehabung von
Grundrechten durch juristische Personen in Art. 19 Abs. 3 GG explizit geregelt
(,,Die Grundrechte gelten auch fiir inldndische juristische Personen, soweit sie
ihrem Wesen nach auf diese anwendbar sind.”). Art. 19 Abs.3 GG gilt als
,.Grundrechtserstreckungsnorm®, welche eine Erweiterung des Kreises der
grundsétzlich grundrechtsberechtigten Subjekte bewirkt. Siehe dazu DREIER,
S. 323 ff. und 329 ff., der ferner betont, dass das Grundgesetz juristischen Perso-
nen selbst und als solchen Grundrechtsstatus zuspricht, also unabhingig von
einer gleichzeitigen Betroffenheit der diese bildenden Menschen.

1649 Siche Scuweizer, Vor Art. 7-36 BV, Rn. 7; die Anwendung eines Grundrechts
auf juristische Personen ist untersagt, wenn die sachliche Schutzrichtung des
entsprechenden Rechts nur auf natiirliche Personen zutrifft, der Schutz also ,,un-
mittelbar an die Menschqualitdt ankniipft.“ Siehe TSCHENTSCHER/LIENHARD,
S. 60.

337

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

jeweilige Grundrecht typischen Gefihrdungslage befinden kann!'90 — wie
dies hinsichtlich solcher Grundrechte (wie etwa das Recht auf Leben oder
auf korperliche Unversehrtheit), welche die physisch-psychische Existenz
der natiirlichen Person oder ihr wesenseigene Merkmale und Qualititen
voraussetzen, generell auszuschliessen ist.1651

Ahnliches miisste nun prinzipiell auch betreffend die Grundrechtsfihig-
keit von tierlichen Personen gelten. Die allgemeine Vorbehaltsklausel zur
Einschrankung der tierlichen Rechtsfahigkeit, wonach Tiere nur jener
Rechte fahig sind, die ihnen ihrer Natur nach, d.h. aufgrund ihrer Interes-
sen, Bediirfnisse und Fahigkeiten, zustehen konnen und jener Rechte nicht
fahig sind, die ihrem Wesen nach nur Menschen zukommen konnen,!652
wiirde bedeuten, dass tierliche Personen dhnlich wie juristische Personen
unter folgenden Bedingungen fahig wéren, Trdger von Grundrechten zu
sein: (1) wenn die Menschen- und Grundrechte keine natiirlichen Eigen-
schaften (ausschliesslich) des Menschen voraussetzen und (2) wenn auch
tierliche Personen die grundrechtstypische, d.h. die fiir den Schutzzweck
massgebliche Interessenlage bzw. Verletzbarkeit aufweisen und sich somit

1650 Das Kriterium der grundrechtstypischen Gefahrdungslage wird auch in der deut-
schen Lehre und Rechtsprechung teilweise fiir die Frage der wesensmaéssigen
Anwendbarkeit von Grundrechten auf juristische Personen herangezogen. Dort
ist indes umstritten, ob die Frage der wesensmissigen Anwendbarkeit anhand
der Theorie des personalen Substrats bzw. der Durchgriffstheorie oder anhand
des flexibleren Kriteriums der grundrechtstypischen Gefédhrdungslage zu beur-
teilen ist. Siehe dazu DREIER, S. 332 f., welcher der Durchgriffstheorie ablehnend
gegeniiber steht; geméss der Durchgriffstheorie bzw. der Idee eines personalen
Substrats rechtfertige sich ,,eine Einbeziehung juristischer Personen in den
Schutzbereich der Grundrechte nur, wenn ihre Bildung und Betdtigung Aus-
druck der freien Entfaltung der natiirlichen Personen sind, besonders wenn der
,Durchgriff* auf die hinter den juristischen Personen stehenden Menschen dies
als sinnvoll und erforderlich erscheinen lédsst. BVerfGE 21, 362 (369). Dem-
nach wire der Grundrechtsschutz juristischer Personen als abgeleiteter Schutz
und zugleich mittelbarer Schutz der natiirlichen Personen auszudeuten. Diese
Sichtweise widerspricht aber nach vielfach vertretener Ansicht Art. 19 Abs. 3
GG, welcher gerade verdeutlicht, dass juristische Personen selbst und aus eige-
nem Recht, unabhingig von den sie bildenden natiirlichen Personen, grund-
rechtsberechtigt sind. So erkldrt sich etwa, dass auch Stiftungen, welche keine
Verbinde natiirlicher Personen darstellen, Grundrechtsberechtigung zukommt.
Siehe dazu DRrEIER, S. 330-333 (mit weiteren Nachweisen).

1651 Siehe dazu BELSER/WALDMANN/MOLINARI, S. 86 f., DREIER, S. 334 f. und WEBER-
DURLER, S. 88.

1652 Siehe vorne D.I1.3.1.1.

338

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Grundrechtsfihigkeit von Tieren

in der grundrechtstypischen Gefdhrdungslage befinden kdnnen. Bevor die-
ses Priifschema nun allerdings unvermittelt auf einzelne Grundrechte
zwecks Identifizierung moglicher Tiergrundrechte angewandt wird,
scheint es angezeigt, zunichst grundsétzliche Zweifel an dem unorthodox
anmutenden Vorschlag, Menschen- und Grundrechte auf Tiere anzuwen-
den, zu adressieren. Zu diesem Zweck soll nachfolgend die Grundsatzfra-
ge vertieft werden, ob die Menschen- und Grundrechtsidee insgesamt
ihrem Wesen nach nur auf Menschen bzw. jedenfalls nicht auf Tiere an-
wendbar ist, ob hinsichtlich tierlicher Personen mithin ein ,,Generalvorbe-
halt* in Bezug auf diese Art von Rechten greift.

3. Einschridnkungsvorbehalt: Sind Menschenrechte Menschen-Rechte?

Fraglich ist, ob die Menschen- und Grundrechte konzeptionell, d.h. unge-
achtet ihrer historischen und aktuellen Ausprigung, tatsdchlich Menschen-
Rechte sind und Tieren damit generell verschlossen bleiben miissen. Zu-
mal aus rechtsdogmatischer Sicht bereits feststeht, dass auch nichtmensch-
liche, ndmlich juristische Personen Triger mancher verfassungsrechtlich
verbiirgter Grundrechte (einschliesslich mancher Menschenrechte)
sind,!053 verbleibt in erster Linie eine Anndherung unter Zugrundelegung
eines moralisch-naturrechtlichen Verstdndnisses der Menschenrechte.
Wohnt der Idee der Menschenrechte hiernach — unter Ausblendung des po-
sitivrechtlichen Umstands der Grundrechtsfihigkeit juristischer Personen
— ihrer Natur nach eine Beschrénkung auf menschliche Rechtstriger inne,
die jedenfalls tierliche Grundrechtstréger ausschliessen wiirde?

Eine solche Annahme liegt der klassischen (,,orthodoxen‘!05%), natura-
listischen Konzeption der Menschenrechte!933 — freilich weitgehend impli-

1653 ,Die Menschenrechte stehen natiirlichen und (begrenzt) privaten juristischen
Personen zu“, ScHWEIZER, Vor Art. 7-36 BV, Rn. 3; siehe dazu soeben E.1.2.

1654 Siehe Beirz, Law of Peoples, S. 196.

1655 Siehe dazu Beirz, Idea, S.48ff. und Liao/ETiNnson, S. 328 mit weiteren Nach-
weisen; diesem ,,orthodoxen® Verstdndnis wird in jiingerer Zeit eine alternative,
politische Konzeption der Menschenrechte gegentibergestellt. Bedeutende Ver-
treter dieser politischen Konzeption der Menschenrechte sind Joun Rawrs (The
Law of Peoples: With ,,The Idea of Public Reason Revisited”, Cambridge/
London 1999), Raz, Human Rights sowie Beitz, Idea. Siehe zu den unterschied-
lichen — naturalistischen und politischen — Konzeptionen der Menschenrechte
auch Liao/Etivson, S. 327 ff. und van DurreL, Moral Philosophy, S. 33 ff.

339

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

zit — zugrunde, welche von einer essenziellen Anbindung der Menschen-
rechte an die menschliche Natur geprigt ist. [hr Kerngedanke ist (die bere-
its erwihnte Auffassung), dass Menschenrechte solche Rechte sind, die je-
dem Menschen allein kraft seines Menschseins zukommen:!65¢ | Accord-
ing to the Naturalistic Conception, human rights are rights that we have
simply in virtue of being human*1657 — _rights that human beings have sim-
ply because they are human beings and independent of their varying social
circumstances and degrees of merit.“195® Gemiss Raz sind Menschenrech-
te diesem traditionellen Verstindnis zufolge also ,,those important rights
which are grounded in our humanity. [...] the arguments which establish
that a putative right-holder has a human right rely on no contingent fact
except laws of nature, the nature of humanity and that the right-holder is a
human being.“'% Sind Menschenrechte entsprechend Rechte, die ihrem
Wesen nach (gewiss alle, aber auch) nur Menschen haben kdnnen?

3.1. Universalitat oder Exklusivitdt der Menschenrechte?

Das vorherrschende (naturalistische) Menschenrechtsverstandnis ist zu-
ndchst augenscheinlich von der Ankniipfung an einen biologischen Begriff
des Menschen zur Bestimmung des Tragerkreises begleitet: Ausnahmslos
alle Exemplare der Spezies ,,Mensch* sind Tridger der Menschenrechte. 1060
Die praktische Anbindung an das biologische Menschsein wird freilich

1656 ,,The orthodox view of human rights is that they are inherent and derive simply
from the fact of being human.* van DurreL, Moral Philosophy, S. 32.

1657 Liao/ETiNsoN, S. 343 (Hervorh. d. Verf.).

1658 SHESTACK, S. 203 (Hervorh. d. Verf.); paradigmatisch GEwIrRTH, Introduction, S. 1
(,,Human rights are [...] rights which all persons equally have simply because
they are human®), GrirrIN J., Discrepancies, S.2 (,,A human right is one that a
person has, not in virtue of any special status or relation to others, but simply in
virtue of being human) und Smvmons, S. 185 (,,human rights are rights pos-
sessed by all human beings (at all times and in all places), simply in virtue of
their humanity. [...] Only so understood will an account of human rights capture
the central idea of rights that can always be claimed by any human being.*).

1659 Raz, Human Rights, S. 323 (Hervorh. d. Verf.); zum ,,Menschsein®, zur mensch-
lichen Natur als normativem Grund fiir die natiirlichen Rechte des Menschen
auch StepaNiaNs, Menschenrechte, S. 283 f.

1660 Vgl. ALExy, Menschenrechte, S.247 und Nivo, S.34-36; ,,We may assume, as
true by definition, that human rights are rights that all persons have simply inso-
far as they are human.* GEwirtH, Human Rights, S. 41.

340

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Grundrechtsfihigkeit von Tieren

von philosophischen Begriindungen flankiert, welche universelle Men-
schenrechte aus der Natur bzw. einer wesensmaéssigen Eigenschaft des
Menschen — aus ,,basic features of human beings* — ableiten.196! So identi-
fiziert GEWIRTH etwa agency als jene Eigenschaft, welche universelle
Rechte, die ,,all humans, qua humans* haben, begriindet: %92 | [Flor human
rights to be had one must only be human [...] all normal humans are pros-
pective purposive agents; the point of introducing this description is only
to call attention to the aspect of being human that most directly generates
the rights to freedom and well-being. [...] The universality of human rights
derives from their direct connection with the necessary conditions of ac-
tion*.1963 Auch GrirriN griindet die Menschenrechte in einer Eigenschatft,
die allen Menschen gemein sein und Menschen als solche auszeichnen
soll: ,,Human life is different from the life of other animals. We human be-
ings have a conception of ourselves and of our past and future.[...] This
status centres on our being agents — deliberating, assessing, choosing, and
acting to make what we see as a good life for ourselves. Human rights can
then be seen as protections of our human standing*,'%%* | as protections of
our normative agency, of [...] our ,personhood‘. 199 Menschenrechte
schiitzen ihm zufolge also ,,essential feature[s] of personhood.1666

Mit solcherlei Begriindungen wird der Anbindung der Menschenrechte
an das biologische Menschsein zwar eine philosophische Grundlage bei-
gestellt; allerdings lduft die metaphysische Berufung auf eine als spezi-
fisch menschlich ausgewiesene Eigenschaft wie agency oder personhood
in Verbindung mit dem praktischen Rekurs auf blosse biologische Spezies-
zugehorigkeit im Grunde abermals auf einen ,,qualifizierten Speziesis-
mus*“1967 hinaus, welcher wiederum eine Reihe von eigenen (kaum auflos-

1661 Siehe Raz, Human Rights, S.323 f.; naturalistische Konzeptionen griinden die
Menschenrechte auf theologischen, philosophischen oder moralischen Konzep-
tionen der menschlichen Person. Siehe Liao/ETinson, S. 331.

1662 Siehe GEwirTH, Human Rights, S. 42 und 45 ff.; ,,human rights pertain equally to
all humans who have the minimal degree of rationality needed for action.”
GEWIRTH, Introduction, S. 8 (Hervorh. d. Verf.).

1663 GEewirTH, Reason, S. 317 (Hervorh. d. Verf.).

1664 GrirrIN J., Human Rights, S. 32 f. (Hervorh. d. Verf.).

1665 GrirrIN J., Autonomy, S. 345 (Hervorh. d. Verf).

1666 GrIFFIN J., Autonomy, S. 346.

1667 Siehe zum Begriff des ,,qualifizierten Speziesismus® vorne B.I1.1.3.3.

341

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

baren) Problemen in sich birgt, die bereits hinlédnglich bekannt sind und
hier nicht erneut abgehandelt werden sollen.!668

Das Schliisselmerkmal des ,,allen Menschen qua Menschsein® konnte
indes auch so gelesen werden, dass es fiir sich genommen keine konzep-
tionelle Speziesbarriere indiziert, sondern vor allen Dingen die notwendi-
ge Universalitit der Menschenrechte bekundet. Triager der Menschenrech-
te sind vor dem Hintergrund ihrer Kernzielsetzung unstreitig alle Men-
schen — hingegen muss aus dieser kategorischen Universalitdt nicht not-
wendig eine Exklusivitdt in dem Sinne, dass nur Menschen Trager dieser
Rechte sein konnten, abgeleitet werden.!¢%® Mit anderen Worten konnte
biologisches Menschsein auch als zweifelsfrei hinreichende, nicht aber
zwingend notwendige Bedingung der Menschenrechte verstanden werden.
Herzstiick der auf Inklusion abzielenden Menschenrechtsidee wére in die-
sem Sinne die Universalitit, wohingegen die daraus extrahierte Beschrén-
kung auf Menschen auch als kontingente Begleiterscheinung betrachtet
werden konnte. Denn fiir ,,Menschenrechte ist zundchst nur definitorisch,
dass sie strikt allen Menschen zukommen. Ob es Griinde gibt, gleichartige
Rechte auch Tieren zuzusprechen, ist eine andere Frage*.1670

Im Gegensatz zum vorherrschenden Verstindnis der Universalitét als
Exklusivitit wurde und wird denn zuweilen auch die Ansicht vertreten,
dass der dem Universalititsanspruch der Menschenrechte zugrunde liegen-
de Emanzipations- und Ausweitungsimpuls eine Inklusion von Tieren er-
laube, diese als konsequente Weiterentwicklung der Menschenrechtsidee
»als geschichtliche Denknotwendigkeit historisch gar vorgezeichnet
sei.1®7! In diesem Sinne identifiziert GEARTY als herausragende Stirke des

1668 Zu denken ist nur daran, dass nicht alle Menschen die als spezifisch menschlich
reklamierte Eigenschaft durchgehend besitzen und dass weder Potenzialitét
noch Spezies-Normalitit beziiglich einer solchen Fahigkeit das individuelle
Fehlen dieser Eigenschaft zu substituieren vermdgen. Siehe dazu vorne B.IL
1.3.2,,B.IL.1.3.3. und D.1.2.2.3.

1669 Ahnlich wurde bereits im Zusammenhang mit der allgemeinen Rechtsfihigkeit
des Menschen angemerkt, dass diese nicht zwingend auch eine ausschliessliche
Rechtsfahigkeit des Menschen bedeuten muss. Siehe vorne D.1.2.2.4.

1670 WiLpT, S. 136; dhnlich auch ALexy, Menschenrechte, S. 247; vgl. auch EDMUND-
soN, Rights, S. 153 ff.

1671 Siehe etwa MUTHERICH, Problematik, S.64f.; so sicht auch CAvALIERI, Animal
Question, S. 143 in der Ausweitung der Menschenrechte auf Tiere eine ,,ne-
cessary dialectical derivation of [...] human rights theory®; sieche zu dieser Argu-
mentationslinie auch vorne D.1.2.1.3.(b)(ii).

342

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Grundrechtsfihigkeit von Tieren

Menschenrechtskonzepts etwa dessen Expansionskraft, die sich geschicht-
lich am Einschluss vormals ausgeschlossener Menschengruppen (Frauen,
Sklaven, Kinder usw.) ablesen ldsst und die nicht dauerhaft vor der Spe-
ziesbarriere Halt machen miisse.!672 Ferner hat insbesondere CAVALIERI
philosophisch nachgezeichnet, dass sich die aktuelle Menschenrechtsethik
einer Ausgrenzung von Tieren bereits logisch verschliesse.!®73 Denn zum
einen basiert das Menschenrechtsparadigma auf der unverriickbaren Uber-
zeugung, dass aus biologischen Merkmalen wie ,,Rasse* oder Geschlecht
keine normative Ungleichbehandlung abgeleitet werden darf (Universali-
tit und Egalitit der Menschenrechte ungeachtet individueller Unterschie-
de) — wird ,,Spezies™ in diese Liste moralisch irrelevanter biologischer Ei-
genschaften eingereiht,'®74 erscheint auch der Rekurs auf eine solche bio-
logische Eigenschaft zur Begriindung des Ausschlusses von Tieren vor
dem Hintergrund der Menschenrechtsethik als fragwiirdig.!®’> Zum ande-
ren erfordert das Gebot, ausnahmslos alle Menschen — ungeachtet indivi-
dueller, so auch geistiger Fahigkeiten — als Triger der Menschenrechte zu
erfassen, von der Ankniipfung an hochentwickelte, als spezifisch mensch-
lich reklamierte rationale Féhigkeiten abzusehen und stattdessen auf er-
heblich minder anspruchsvolle Kriterien (wie etwa subjektive oder bloss
korperliche Existenz) zuriickzugreifen oder génzlich auf die Anbindung
der Menschenrechte an Vorbedingungen zu verzichten.!076 Die der Univer-
salitit verschriebene Menschenrechtsdoktrin enthdlt damit kaum Vorga-
ben, welche die Ausgrenzung von Tieren verlangen oder ermdglichen
wiirden!677 — ja sie kann diese gar nicht enthalten. Dies hebt insbesondere
FiscHER hervor: ,Ein Kriterium, das den Ausschluss aus dem Kreis der
Trager von Menschenrechten begriinden konnte, ist prinzipiell und a prio-
ri nicht vorgesehen. Damit alle Menschen notwendig inkludiert sind, darf
es ein solches Kriterium nicht geben [...]. Jede Argumentation aber, die
den moralischen Ausschluss der Tiere begriinden wollte, miisste {iber Kri-

1672 Siehe GEARTY, S. 182.

1673 Grundlegend CavaLieri, Animal Question; so auch FiscHer, Tierstrafen, S. 144:
,,.Die moralische Logik der Menschenrechte schliesst eine Diskussion notwendig
aus, die ihrerseits den Ausschluss der Tiere begriinden konnte*.

1674 Siehe zur moralischen Unerheblichkeit der Spezieszugehorigkeit als solcher
vorne B.II.1.3.3.

1675 Siehe CavaLierl, Human Rights, S. 31-33 und MUTHERICH, Problematik, S. 64 f.;
auch Nmvo, S. 35.

1676 Siehe CavaLiEr], Animal Question, S. 139.

1677 Siehe CavaLirl, Animal Question, S. 139.

343

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

terien diskutieren, die den Ausschluss von Individuen aus dem Kreis der-
jenigen ermoglichen, die elementare Rechte [...] haben.*!67® Damit scheint
gerade die Universalitit der Menschenrechte die Annahme von deren Ex-
klusivitdt konzeptionell zu entplausibilisieren, ¢’ oder wie CAVALIERI poin-
tiert festhdlt: ,,[O]n the basis of the very doctrine that establishes them, hu-
man rights are not human.*1680

3.2. Die fiir den Schutzzweck mancher Menschenrechte massgebliche
typische Verletzbarkeit

Die auf Universalitit abzielende Eigenlogik der Menschenrechte spricht
daher eher gegen eine konzeptionelle Verengung der Menschenrechte auf
Menschen-Rechte. Weiteren Aufschluss dartiber, ob Menschenrechte bloss
definitorisch oder auch konzeptionell notwendig Menschen-Rechte sind,
konnte ferner die Zuwendung zu deren Inhalt geben. Menschenrechte
schiitzen fundamentale Interessen des Menschen.!®81 Aber schiitzen sie
ihrem Schutzzweck nach lediglich solche Aspekte des menschlichen Le-
bens, welche den Menschen als Menschen auszeichnen und somit natrli-
che Qualitdten des Menschen (z.B. ,,agency* oder ,,personhood®) voraus-
setzen? Dies ist beziiglich vieler Menschenrechte, die spezifisch menschli-
che Erscheinungen wie etwa die Ehe, Privatsphire, Bildung oder politi-
sche Partizipation schiitzen und ermdglichen sollen, zweifellos zu beja-
hen.'%82 So merkt auch LApwIG an: ,,[S]oweit allein Vernunftwesen etwas
von menschenrechtlichem Schutz haben, haben auch nur sie auf ihn An-
spruch.“1683 Allerdings schiitzen Menschenrechte den Menschen nicht nur

1678 FiscHEr, Tierstrafen, S. 144 (Hervorh. d. Verf.).

1679 Ein ,,inklusives und egalitaristisches Menschenrechtsverstdndnis“ kann, so Labp-
wiG, Menschenrechte, S. 104, nur realisiert werden, wenn statt Fiahigkeiten (zu-
mindest stellenweise) Bediirfnisse und Grundrechtsbediirftigkeit in den Vorder-
grund gestellt werden. Dadurch aber treten moralisch relevante Merkmale zu
Tage, ,,die wir mit nichtmenschlichen Tieren teilen*.

1680 CavALIERI, Animal Question, S. 139.

1681 Siehe BEesson, S. 41.

1682 Siehe auch BeaucHamp, S.205; ,,the capacity for agency, or more broadly the
capacities which constitute personhood, [...] are of special significance, and ar-
guably they provide the foundation of some universal rights.“ Raz, Human
Rights, S. 327.

1683 LabpwiG, Menschenrechte, S. 94.

344

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Grundrechtsfihigkeit von Tieren

als aussergewohnliches Vernunftwesen — als Denker, Forscherin oder als
eine Meinung, Religion und ein Gewissen habende Person —, sondern
ebenso als gewohnliches korperliches Wesen — als verletzbare, leidensfa-
hige Kreatur, die Schmerz, Leid, Freude und Trauer erfahren und sterben
kann.!168% Auch diese leibliche Vulnerabilitit gibt Anlass zum Schutz
durch fundamentale Rechte, etwa auf Leben und kdrperliche Unversehrt-
heit.1985 Die fiir solche Menschenrechte ausschlaggebende korperliche
Verletzbarkeit ist indes kein Spezifikum des menschlichen Daseins, son-
dern ein gemeinsames Merkmal allen empfindungsfahigen Lebens.!986 Mit
anderen Worten scheinen manche menschenrechtlich geschiitzte Interessen
— namentlich basale korperliche Interessen — nicht nur menschliche, son-
dern auch tierliche Interessen zu sein. 87

Threm Inhalt nach schiitzen Menschenrechte also grundlegende mensch-
liche Interessen, dabei sollte allerdings nicht iibersehen werden, dass man-
che dieser menschenrechtlich geschiitzten Interessen nicht bloss menschli-
che sind. Beachtet man den Umstand, dass die fiir den Schutzzweck man-
cher Menschenrechte massgeblichen natiirlichen Qualititen und die typi-
sche Verletzbarkeit punktuell auch von anderen Tieren geteilt werden, so
diirfte ersichtlich werden, dass Menschenrechte nicht durchgehend an ex-
klusive Qualitdten des Menschen ankniipfen. Unter diesem Blickwinkel
scheinen einige Menschenrechte in erster Linie Rechte zum Schutz von
besonders fundamentalen (korperlichen) Interessen und unter anderem
zum Schutz vor existenziellen Leiderfahrungen und Schéadigungen zu sein
— soweit solche Fundamentalinteressen nun aber von Tieren geteilt wer-
den, konnten diese prinzipiell auch im ,,Einzugsbereich® des menschen-
rechtlichen Interessenschutzes angesiedelt werden.!688

1684 Dies gibt auch Labwig, Menschenrechte, S. 94 zu bedenken: ,,[AJuch als Ver-
nunftwesen sind wir nicht nur Vernunftwesen. Wir sind zugleich leidensfahige
Kreaturen®.

1685 ,,Wir bendtigen Schutz und Schonung nicht allein um unserer héheren Vermo-
gen willen, sondern auch, weil wir leidensfdhige Kreaturen mit leibgebundenen
Bediirfnissen sind.“ Lapwic, Staatsbiirgerschaft, S.29; vgl. auch BeauchHawmp,
S. 205: manche fundamentale Rechte leiten sich von Vulnerabilitit ab.

1686 Als schutzbediirftige leidensfahige Kreaturen ,,befinden wir uns mit allen ande-
ren erlebensfahigen Tieren grundsitzlich ,im selben Boot“, so Labwig, Staats-
biirgerschaft, S. 29.

1687 Siehe BeaucHawmp, S.205; zur mit der menschlichen vergleichbaren Schmerz-,
Leidens- und Empfindungsfahigkeit von Tieren auch vorne B.I1.2.1.

1688 Vgl. auch Epmunpson, Rights, S. 154 ff. und LapwiG, Menschenrechte, S. 97 ff.

345

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

3.3. Menschenrechte als dynamische Rechte

Dem Versuch, die Menschenrechte wesensméssig als Menschen-Rechte
auszuweisen, stellt sich letztlich eine weitere Schwierigkeit: Er muss sich
iiberwiegend auf naturalistische, mit einer ,,essenziellen Natur* des Men-
schen operierende Begriindungen verlassen und begiinstigt dadurch einen
ahistorischen Reduktionismus, der zu iibersehen neigt, dass Menschen-
rechte nicht statische, sondern historisch gewachsene und entwicklungsof-
fene Rechte sind.!%8 Es gibt dieser historischen Betrachtungsweise zufol-
ge keinen zeitlosen Menschenrechtskanon, der sich allein aus dem Wesen
des Menschen und der Menschenwiirde deduzieren liesse; Menschenrech-
te erscheinen hier vielmehr zeitgebunden und entwickeln sich als ,,spezi-
fisch moderne politisch-rechtliche Antworten auf Erfahrungen strukturel-
len Unrechts.1690 Beachtenswert sind hierzu die Ausfiihrungen Bossios:
~Even human rights are historical rights which emerge gradually [...]. The
expression ,rights of man* is certainly emphatic, and even if that emphasis
is expedient, it can be misleading because it implies that there are rights
belonging to an abstract man and thus removed from the historical con-
text, and that by contemplating this essential and eternal man we can ar-
rive at the certain knowledge of his rights and duties. Today we know that
the so-called human rights are the product of human civilization and not
nature, because historical rights are changeable and therefore susceptible
to transformation and growth.“16°! Als , geschichtlich gewordene Rechte*
verkorpern die Menschen- und Grundrechte nicht bloss abstrakt festgeleg-
te Werte, sondern sind sie in erster Linie aus konkreten historischen Be-
drohungen der Wiirde, Freiheit und Gleichheit des Menschen entstan-
den.!992 | Grundrechte sind Ausdruck der rechtlichen Reaktion auf histo-

1689 Siehe zum Problem der ,,Zeitlosigkeit™ ahistorischer universeller Rechte etwa
Liao/ETiNsoN, S. 333 f. und 336 ff.

1690 BieLEreLDT, Menschenrechte, S.108; zum historischen Verstidndnis der Men-
schenrechte als Reaktion auf und Schutzinstrumente gegen Machtmissbrauch
und Unrechtserfahrungen siehe auch DersHowitz, S. 8—10 und 81 ff. und GEear-
TY, S. 175 ff.

1691 Bogsio, S. 18 (Hervorh. d. Verf.).

1692 Siehe KienerR/KALIN, S.8; auch ScHwEizEr, Vor Art. 7-36 BV, Rn. 32 verweist
auf die ,,wechselnden historischen Unrechtserfahrungen, aus denen — als Reakti-
on — die grundlegenden Schutzrechte fiir den Menschen und die Gemeinschaft
gewachsen sind*.

346

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Grundrechtsfihigkeit von Tieren

rische Unrechtserfahrungen®,'%3 oder wie DersHowITZ pointiert festhilt:
»[R]ights come from wrongs.“!6%4 Die Herausbildung der Menschenrechte
wird ferner nicht als abgeschlossener historischer Prozess betrachtet; viel-
mehr bleiben die Grund- und Menschenrechte aufgrund ihrer dynamischen
Natur auch in der Gegenwart und Zukunft fiir eine kontinuierliche Diffe-
renzierung und Weiterentwicklung offen.!6%> Menschenrechte konnen sich
dndern oder neu entstehen — zum einen aufgrund neu entstandener Bedro-
hungen, zum anderen veranlasst durch eine fortschreitende gesellschaftli-
che, rechtliche und politische Sensibilitit fiir bestehende strukturelle Un-
rechtsverhaltnisse.!9%6 Dieser Aspekt der Entwicklungsoffenheit droht bei
ausschliesslich naturalistischen Erkldrungen der Menschenrechte unterzu-
gehen, welche Menschenrechte allein aus dem Wesen des Menschen ablei-
ten und dadurch als Menschen-Rechte fixieren.!6%7

Vor dem Hintergrund, dass sich die Menschen- und Grundrechte in Re-
aktion auf und als alle Menschen einschliessende Schutzinstrumente ge-
gen Unterdriickung, Machtmissbrauch und strukturelle Unrechts- und Lei-
derfahrungen herausgebildet haben, folgert GEarRTY denn auch: ,,,[H]Juman
rights® stops being a description of some essential truth about a spe-
cies“.19%8 In Ansehung der Historizitit und dynamischen Natur der Men-
schenrechte kann ferner nicht a priori ausgeschlossen werden, dass sich
Menschenrechte nicht nur hinsichtlich ihres Schutzinhalts, sondern auch
hinsichtlich ihrer Triger weiterentwickeln und so punktuell auch in Tier-
rechte iibergehen konnten.!6%® Solche auch zu Tierrechten weiterentwi-
ckelte Menschenrechte konnten etwa durch die (An-)Erkennung des ,,mo-
ralischen Unrechts®, dem Tiere in der menschlichen Gesellschaft ausge-

1693 BELSER/WALDMANN/MOLINARI, S.5; siche auch MULLER J. P., S.4 (Menschen-
und Grundrechte als ,,durch historische Erfahrungen (wie Kolonialismus, Skla-
verei und ideologisch fundierten Totalitarismus) im weltweiten Raum leidvoll
erworbene Erkenntnis“ und als ,,Antwort auf geschichtliche Unheilerfahrung*).

1694 DersHowitz, S.8f.; er filhrt dazu weiter aus: ,,[R]ights are those fundamental
preferences that experience and history — especially of great injustices — have
taught are so essential that the citizenry should be persuaded to entrench them
and not make them subject to easy change by shifting majorities.” Ebd., S. 81.

1695 Siehe KieNer/KALIN, S. 9; auch BIELEFELDT, Menschenrechte, S. 108.

1696 Siehe BiELEFELDT, Menschenrechte, S. 108 f.; auch DersHOWITZ, S. 92.

1697 Vgl. auch Sukorp, S. 30.

1698 Gearty, S. 176.

1699 Dass bei der Entwicklung der Menschenrechte selbstredend nicht an tierliche
Rechtstrager gedacht wurde, schliesst dabei nicht aus, dass eine solche Entwick-
lung in Zukunft einsetzen konnte.

347

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

setzt sind, entstehen. Denn Tiere teilen nicht nur die fiir den Schutzzweck
mancher Menschenrechte massgebliche Verletzbarkeit und Interessenlage
mit Menschen, sondern sind in Anbetracht ihrer historischen und aktuell
fortwiahrenden gewaltsamen Ausbeutung auch von massiven Verletzungen
ihrer Fundamentalinteressen betroffen, die in ihrer Intensitét als ein ver-
gleichbares Unrechtsverhiltnis konstituierend betrachtet werden konnten.
In diese Richtung hebt ErBEL etwa die Gemeinsamkeiten zwischen den
grundrechtsrelevanten Unrechtserfahrungen von Menschen und Tieren
exemplarisch hervor: ,,[E]s gibt kein von Menschenhand den Tieren ange-
tanes Leid, das nicht auch Menschen schon von Menschenhand und
Staatsgewalt angetan worden wire: sei es die gezielte Degradierung und
Entrechtung, die sinnlose Einzel- oder Massentdtung, seien es rohe Quale-
reien, Folterungen oder Verstimmelungen, seien es fragwiirdige bis grau-
enhafte medizinische Zwangsexperimente, sei es das die Bewegungsfrei-
heit vernichtende Zusammenpferchen auf engstem Raum, sei es die riick-
sichtslose Ausbeutung der Arbeitskraft oder der sexuelle Missbrauch.«!700
So wie die einzelnen Menschenrechtsinhalte aus einer Reihe historisch
produzierter Unrechtserfahrungen hervorgegangen sind, wire auch die
Herausbildung von menschenrechtsartigen Tierrechten in erster Linie als
Antwort auf ein konkretes, erkanntes Unrecht zu werten, dem so ein wirk-
sames Instrument entgegengesetzt wiirde.

3.4. Zwischenergebnis

Menschenrechte scheinen nach dem Gesagten also konzeptionell nicht not-
wendig Menschen-Rechte zu sein.!70! Unter Beriicksichtigung ihrer Gene-
se und ihres Schutzinhalts bedingen Menschenrechte ihrem Wesen nach
zumindest stellenweise nicht zwingend menschliche Rechtstriager — diese
Begrenzung scheint eher historisch kontingent und verdnderbar zu
sein.!792 Insofern durch Menschenrechte fiir Menschen und Tiere ver-

1700 ERBEL, S. 1237.

1701 Siehe etwa SUMNER, S. 206: ,,[1]t is quite inconceivable that the extension of any
right should coincide exactly with the boundary of our species. It is thus quite
inconceivable that we have any rights simply because we are human. If this is
what is implied by the rhetoric of human rights then that rhetoric has been used
to serve a discriminatory, because speciesist, programme.* (Hervorh. d. Verf.).

1702 So erwégt auch GrirFIN J., Human Rights, S.32 im Rahmen seiner auf agency
abstellenden Menschenrechtskonzeption, dass ,.there might be intelligent crea-

348

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Grundrechtsfihigkeit von Tieren

gleichbar elementare Fundamentalinteressen (wie etwa Freiheit von
Schmerzen und Leiden) geschiitzt werden, konnten solche fundamentale
Rechte in konzeptioneller Hinsicht auch Grundrechte von Tieren sein —
Menschenrechte und Tierrechte wiirden hierbei geméss LapwiG keinen
Gegensatz, sondern ein Kontinuum bilden.!7%3 In diese Richtung gibt auch
ALEXY en passant zu bedenken: ,,Sollten die besseren Griinde dafiir spre-
chen, zum Beispiel das Recht auf Leben Tieren im gleichen Umfang wie
Menschen zu gewéhren, wire das Recht auf Leben als Menschenrecht hin-
fallig und etwa als ,Kreaturenrecht’ mit erweitertem Tragerkreis neu zu
schaffen.*179% Er deutet damit an, dass der Begriff der ,,Menschenrechte*
aufgrund der terminologisch suggerierten inhaltlichen Beschrinkung auf
Menschen womdglich einst antiquiert sein und einer an einen erweiterten
Triagerkreis angepassten Bezeichnung weichen konnte. Auf eine solche
mogliche Entwicklung weist auch Epmunpson hin: ,, To the extent that the
expression ,human rights® suggests that there is some deep conceptual
connection between belonging to the human species and having rights,
perhaps it should be retired — just as the phrase ,the rights of man‘ has giv-
en way to gender-neutral equivalents.*1703

4. Konkretisierung der tierlichen Grundrechtsféhigkeit

Nach diesen Ausfiihrungen kann nun festgehalten werden, dass Tiere nicht
von vornherein vom Menschen- und Grundrechtskonzept ausgenommen
werden miissen und beziiglich tierlicher Personen entsprechend kein kate-
gorischer Einschrinkungsvorbehalt hinsichtlich dieser Art von Rechten

tures elsewhere in the universe also capable of such deliberation and action. If
so, we should have to consider how human rights would have to be adapted to
fit them.* Dieser Gedanke ist bei GrIFFIN zwar bloss hypothetisch, signalisiert
aber dennoch, dass auch er Menschenrechte nicht notwendig an die menschliche
Lebensform gebunden sieht; deutlicher D’Amato/CHoPrA, S.27: ,the phrase
,human rights* is only superficially species chauvinistic. In a profound sense,
whales and some other sentient mammals are entitled to human rights or at least
to humanist rights — to the most fundamental entitlements that we regard as part
of the humanitarian tradition®.

1703 Siehe LabwiG, Menschenrechte, S. 103; auch Gearry, S. 182, dem zufolge Men-
schenrechte als eine Untermenge von Tierrechten zu verstehen sind.

1704 ALExy, Menschenrechte, S. 247.

1705 Epmunpson, Rights, S. 158.

349

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

greift. Tiere konnten folglich — als Ausfluss und Spezialfall ihrer Rechtsfa-
higkeit — grundsétzlich auch grundrechtsfihig, d.h. abstrakt fihig sein, die
in der Rechtsordnung normierten Grundrechte zu haben, sofern diese Tie-
ren ihrer Natur nach iiberhaupt zukommen konnen.

Dabei ist anzumerken, dass Grundrechtsféhigkeit von Tieren im Prinzip
bedeuten wiirde, die bestehenden, in erster Linie fiir Menschen geltenden
Grundrechte — wie auch bei den juristischen Personen — unmittelbar auf
tierliche Personen anzuwenden. Diese Implikation, wie iiberhaupt die Idee
einer Erweiterung der Menschen- und Grundrechte auf Tiere, mag indes
explosiv anmuten.!7% So ist namentlich die Beflirchtung einer Trivialisie-
rung und Entwertung der Menschenrechte zu bedenken. Im Allgemeinen
besteht die Gefahr, dass die ,,Wéhrung* der Rechte abgewertet wird, wenn
immer mehr Rechte und Rechte-Triger geschaffen werden.!797 Eine sol-
che ,,Proliferation von Rechten® oder ,,Rechte-Inflation* kann dazu fiih-
ren, dass die normative Kraft des ausgeweiteten und entsprechend aufge-
weichten Rechte-Konzepts erodiert und so die Bedeutung von existieren-
den Rechten geschwiécht wird.!7%® Diese Befiirchtung wird im Speziellen
auch beziiglich moglicher Tierrechte angebracht, welche den Begriff der
Rechte nach mancher Ansicht weiter aushohlen und diesen so im mensch-
lichen Kontext seines Gehalts entleeren wiirden.!7% In diese Richtung
weist BIELEFELDT darauf hin, dass die Idee von den Menschenrechten bei-
zustellenden Tierrechten den Menschenrechtsansatz sprengen und den An-
spruch der Menschenrechte schwichen und letztlich unterminieren wiir-
de.!710 In eine dhnliche Richtung dussern ScHMAHMANN/PoLACHECK Beden-
ken an der Idee von Tierrechten, weil diese fiir Menschenrechte abtragli-

1706 In diesem Sinne etwa RaspE, S.300: Der Begriff der Menschenrechte sei emo-
tional gepriagt und die Anwendung auf Tiere erzeuge einen Schockeffekt. Fiir
eine liberzeugende rechtliche Konstruktion von Tierrechten sei es daher sinnvol-
ler, auf eine solch vorbelastete Begrifflichkeit zu verzichten.

1707 Vgl. WELLMAN, Proliferation, S. 3.

1708 Siehe etwa SUMNER, S. 15: ,,Inflation devalues a currency by eroding its purchas-
ing power. The proliferation of rights claims has devalued rights by eroding
their argumentative power.”; vgl. auch GLENDON, S. xi: ,,A rapidly expanding
catalog of rights — extending to trees, animals, smokers, nonsmokers, con-
sumers, and so on — not only multiplies the occasions for collisions, but it risks
trivializing core democratic values®.

1709 Vgl. SILVERSTEIN, S. 49; auch DoNaLDSON/KyMLICKA, Moral Ark, S. 200.

1710 Siehe BieLEFeELDT, Menschenrechte, S. 110 und 131 (Fn. 7: ,,Wer Menschenrech-
te und , Tierrechte‘ kategorial auf derselben Ebene verortet, schwicht damit den
Anspruch der Menschenrechte, ja unterminiert ihn letztlich®).

350

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Grundrechtsfihigkeit von Tieren

che Konsequenzen hitten: ,,[I]t would be both implausible and dangerous
to give or attribute legal rights to animals because such extension of legal
rights would have serious, detrimental impacts on human rights and free-
doms.“1711 Einspriiche von dieser Art sind indes nicht primér konzeptio-
nelle, sondern ,slippery slope“-Einwinde,!712 die auf mogliche negative
Folgen von Tierrechten verweisen. Zweifellos ist die Befiirchtung einer
Trivialisierung existierender Menschenrechte durch eine Uberdehnung des
Rechte-Konzepts ernst zu nehmen. Offen bleibt hier aber wiederum, wes-
halb fundamentale Rechte von Tieren die Bedeutung und den effektiven
Schutz fundamentaler Menschenrechte zwingend schmélern miissten.!7!3
Gemiss SILVERSTEIN konnte die Anerkennung von fundamentalen Tierrech-
ten durch die Rekonstruktion des Rechte-Konzepts, statt eine Schwichung
zu bewirken, auch zu einer Stiarkung der Menschenrechte beitragen, da mit
ersteren auch die Rechte von vulnerablen, nicht-rationalen Menschen be-
kriftigt wiirden.!”!4 Eine Trivialisierung des Rechte-Begriffs wire m.E.
ferner in erster Linie dort zu erwarten, wo fundamentale Rechte der Tiere
(wie das Recht auf Leben oder korperliche Unversehrtheit) als ,,schwache
Rechte konzipiert werden und so die fiir Rechte konstitutive Stérke unter-
graben 1715

In Anbetracht der Bedenken, welche die Idee von nicht mehr bloss
menschlichen Grundrechten auslésen, konnte anstelle einer unmittelbaren
Anwendung menschlicher Grundrechte auf Tiere auch erwogen werden,
ob nicht der Weg separater, eigens zu schaffender Tiergrundrechte vorzu-

1711 ScHMAHMANN/POLACHECK, S.749; auf diesen Einwand erwidert Wise, Hardly a
Revolution, S. 796, dass in erster Linie nur solche Rechte des Menschen be-
schnitten wiirden, die ,.illegitim™ seien: ,,The unjustly enriched always suffer
from the applications of justice. [...] The attribution of dignity-rights to qualified
beings threatens only illegitimate rights®.

1712 Vgl. dazu auch vorne B.I1.1.3.3.

1713 Ahnliche Befiirchtungen wurden iiberdies auch hinsichtlich der Erweiterung der
Menschenrechte auf Frauen und ehemalige Sklaven gedussert. Vgl. DONALDSON/
Kymricka, Moral Ark, S.200 und SiLversTeIN, S. 50; der effektive Schutz von
Grundrechten ist Staatsaufgabe und muss selbstverstindlich auch dann gewéhr-
leistet werden, wenn neue Grundrechtstriger hinzutreten.

1714 Siehe SivERsSTEIN, S.50; dhnlich auch DoNaLpsoN/KywmLicka, Zoopolis, S.23:
,[O]n the contrary [...] any attempt to restrict inviolability to human beings can
only be done by radically weakening and destabilizing the scheme of human
rights protection, leaving many humans as well as animals outside the scope of
effective protection®.

1715 Dazu vorne D.1.3.3.3.

351

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

ziehen wire. So lehnt GRUBER es etwa ab, tierlichen Personen ,,einfach nur
die aus den geltenden Verfassungen bekannten Menschen- und Biirger-
rechte zuzuerkennen.” Stattdessen sei die Erarbeitung einer besonderen
,»Charta der Tiergrundrechte™ erforderlich, welche sich inhaltlich freilich
weitgehend an die gidngigen Menschenrechtskonzeptionen anlehnt.!716
Ahnlich spricht sich auch ErBeL gegen die ,unreflektierte Ubertragung
von menschlichen Rechten auf die Tiere* und fiir die Neukonstruktion
»spezifischer Rechte der Tiere als besondere Kategorie subjektiver Rech-
te aus.'”7 Allerdings haftet dem Vorschlag, Tiere als rechtsfahige
Rechtspersonen in die Rechtsordnung einzugliedern, um sodann bloss
einen abgetrennten Rechte-Katalog fiir tierliche Personen einzufiihren,
m.E. eine gewisse Uneinheitlichkeit und Unstimmigkeit an. Denn mit der
Rechtsfahigkeit geht die Féhigkeit einher, potenziell die in der Rechtsord-
nung enthaltenen Rechte zu tragen, sofern diese anwendbar sind — nicht
anders wird schliesslich auch hinsichtlich juristischer Personen verfahren.
M.E. wire es folgerichtiger, aus der Positionierung von Tieren als tierliche
Personen neben den natiirlichen und juristischen Personen abzuleiten, dass
diese grundsitzlich derselben Grundrechte fahig sind wie jene. Hiernach
wire ein bestehendes Grundrecht, sofern fiir Tiere geeignet, cher direkt
auf diese anzuwenden, statt ein neues Tierrecht gleichen Inhalts zu kre-
ieren. Dessen ungeachtet ist nicht zu verkennen, dass die Schaffung sepa-
rater Tiergrundrechte unter rechtspolitischem Blickwinkel womdoglich vor-
zuziehen wire, auch wenn dies in rechtslogischer Hinsicht nicht erforder-
lich scheint. Da es sich bei der Frage um die direkte Anwendung existie-
render Grundrechte auf Tiere oder die Schaffung neuer Grundrechte fiir
Tiere m.E. um keine vordringliche Frage handelt, zumal der Inhalt dieser
Tiergrundrechte jeweils grundsitzlich derselbe sein konnte, soll sie hier
nicht entschieden, sondern einem pragmatischen Mittelweg gefolgt wer-
den: dem Verfahren einer analogen gedanklichen Anwendung!7!8 beste-
hender geeigneter Grundrechte auf Tiere.

1716 Siehe GrUBER, Rechtsschutz, S. 181 f.

1717 ERBEL, S. 1254.

1718 Gemeint ist hier freilich nicht eine analoge Anwendung im rechtsdogmatischen
Sinne als Instrument der Rechtsfortbildung. Die Zuldssigkeit des rechtlichen
Analogieschlusses wiirde das Bestehen einer Gesetzesliicke sowie eine hinrei-
chende Ahnlichkeit der Sachverhalte voraussetzen. Wihrend das Vorliegen einer
Gesetzesliicke hier unter rechtsdogmatischem Blickwinkel kaum zu bejahen ist,

352

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Allgemeines zu den Tiergrundrechten

Die Ermittlung konkreter Tiergrundrechte, d.h. einzelner auf Tiere sinn-
gemdss anwendbarer Grundrechte, miisste sich jedenfalls nach dem bereits
formulierten Priifschema richten, wonach cin existierendes Grundrecht
grundsitzlich auch als Tiergrundrecht denkbar wire, insofern (1) es keine
natiirlichen Eigenschaften ausschliesslich des Menschen voraussetzt und
(2) die tierliche Person die grundrechtstypische, d.h. die fiir den Schutz-
zweck massgebliche Interessenlage und Verletzbarkeit aufweist.!7!® Da
Grundrechte fundamentale Interessen schiitzen, stellen die Interessen der
Tiere den Ausgangspunkt fiir die Identifizierung moglicher Tiergrundrech-
te dar: Sofern Tiere ein menschenrechtlich erhebliches Interesse aufwei-
sen, kdnnten sie grundsétzlich auch Tréger eines dieses Interesse schiitzen-
den Grundrechts sein.1720

1I. Allgemeines zu den Tiergrundrechten

Bevor zum Abschluss tierliche Grundrechte im Einzelnen skizziert wer-
den, sollen zunichst noch einige allgemeine Anmerkungen zu den Tier-
grundrechten vorausgeschickt werden.

1. Tiergrundrechtliche Anspriiche und Schutzbereich

Im Allgemeinen wiren grundsitzlich drei Arten tiergrundrechtlicher An-

spriiche denkbar:172! In erster Linie negative Abwehrrechte gegen staatli-
che Eingriffe (ein ,,Recht, in Ruhe gelassen zu werden“!722), welche mit

konnte stellenweise durchaus von einer vergleichbaren Interessenlage ausgegan-
gen werden, sodass sich eine analoge gedankliche Anwendung zwar nicht
zwecks Behebung einer Gesetzesliicke, aber zur theoretischen Ausgestaltung
von Tiergrundrechten in Anlehnung an bestehende Grundrechte anbietet. Die
Analogie im Recht ist Ausfluss des Gleichbehandlungsgebots, wonach es we-
sentlich Gleiches gleich zu behandeln gilt. Hierbei kann es sich nur um eine
wertungsmissige Gleichheit handeln, d.h. eine hinreichende Ahnlichkeit oder
Vergleichbarkeit in wesentlichen Merkmalen im Wege einer wertenden Betrach-
tung. Siehe dazu im Allgemeinen WURDINGER, S. 952 f. und HEMKE, S. 27 ff.

1719 Siehe zu diesem Priifschema vorne E.I.2.

1720 Siehe BeaucHawmp, S. 204 und Lapwig, Tierrechte, S. 140.

1721 Zu den grundrechtlichen Anspriichen im Allgemeinen BELSER/WALDMANN/MOLI-
NARI, S. 21 f. und Kiener/KALIN, S. 34 ff.

1722 Kiener/KALIN, S. 35 (sinngemass).

353

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

den Pflichten des Staates korrelierten, die geschiitzten Rechtsgiiter zu ach-
ten und Eingriffe in diese zu unterlassen.!7?3 Tiergrundrechte konnten in
beschranktem Umfang ferner positive Leistungsrechte von Tieren begriin-
den, die den Staat zu einem Tun verpflichteten. Leistungsanspriiche diirf-
ten insbesondere fiir domestizierte Tiere, die in Abhédngigkeit von der
menschlichen Gesellschaft leben, bedeutsam sein, soweit ein schlichtes
,,in Ruhe lassen‘ nicht als ausreichend erachtet werden konnte.!724 Tier-
grundrechte konnten schliesslich auch gewisse Schutzanspriiche vermit-
teln, welche auf die Vermeidung von nicht-staatlichen Beeintrachtigungen
gerichtet wiren. Im Allgemeinen ist die Idee staatlicher Schutzpflichten
von der Uberlegung geleitet, dass sich Grundrechte nicht bloss in Abwehr-
rechten zum Schutz vor Eingriffen der staatlichen Gewalt erschopfen, son-
dern {iberdies einen gewissen Schutz vor privaten Ubergriffen!725 gewiih-
ren sollten,!726 indem sie den Staat verpflichten, ,.sich schiitzend und for-
dernd vor grundrechtlich garantierte Rechtsgiiter zu stellen, d.h. insbeson-
dere, sie auch vor Gefiahrdungen Dritter zu bewahren.“!727 Auch fiir Tiere

1723 Negative Abwehrrechte stehen traditionell im (ausschliesslichen) Fokus von
Tierrechtstheorien, wie DoNALDSON/KyMLICKA, Zoopolis, S. 5 ff. und 50 ff. kri-
tisch feststellen.

1724 Siehe dazu insbesondere DoNaLDsON/KyMLICKA, Zoopolis, S. 9; dazu auch vorne
D.II.3.2.

1725 Grundrechte konnen nicht nur durch den Staat, sondern gleichermassen durch
Private bedroht werden. Siche MULLER G., S. 72; zur begrifflichen Unterschei-
dung von staatlichem Grundrechtseingriff und privatem Grundrechtsiibergriff
siehe KriNGs, S. 26-28.

1726 Die Idee staatlicher Schutzpflichten entspringt im Allgemeinen der Ansicht,
dass die im Verhiltnis zwischen Staat und Privaten grundrechtlich geschiitzten
Sphéren insbesondere in Bezug auf hochrangige Rechtsgiiter, z.B. Leben und
korperliche Unversehrtheit, auch auf das Verhéltnis zwischen Privaten zu erstre-
cken sind. Siehe MarTIN, S.25f. und ScHULEV-STEINDL, S. 169; so ist es mit
Blick auf das Schutzbediirfnis des Grundrechtstrigers unerheblich, ob das
grundrechtlich geschiitzte Gut ,.Leben” vom Staat oder durch Private bedroht
wird — entsprechend enthilt das Recht auf Leben nicht nur ein Abwehrrecht ge-
geniiber dem Staat (der Staat darf nicht tSten), sondern auch die Schutzpflicht
des Staates, zu verhindern, dass Private toten. Siehe KieNner/KALIN, S. 37.

1727 Eqgu, S. 155; der Begrift der Schutzpflicht macht deutlich, dass der Staat Grund-
rechte nicht nur respektieren muss, indem er Eingriffe in diese unterlésst, son-
dern iiberdies auch aktiv zu ihrer Verwirklichung (in gewissem Umfang auch
zwischen Privaten) beitragen soll. Siehe MULLER G., S. 61; obschon das Beste-
hen grundrechtlicher Schutzpflichten weitgehend bejaht wird, sind Inhalt und
Tragweite dieser Rechtsfigur im Einzelnen durchaus umstritten. Fiir einen Uber-
blick siehe EcLi, S. 155ff.; zum Begriff der grundrechtlichen Schutzpflichten

354

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Allgemeines zu den Tiergrundrechten

wire die (grundrechtsdogmatisch im Einzelnen freilich umstrittene und
noch nicht hinreichend bestimmte) Figur staatlicher Schutzpflichten, wel-
che darauf gerichtet wiren, tierliche Grundrechtstriger in gewissem Um-
fang und durch geeignete Massnahmen!728 auch vor Ubergriffen seitens
Dritter abzuschirmen, bedeutsam, zumal Beeintrdchtigungen der tierlichen
Schutzgiiter gegenwiértig {iiberwiegend auf Private zuriickzufiihren
sind.!729

Hinsichtlich des personlichen Schutzbereichs, welcher die Grundrechts-
tragerschaft bezeichnet, wire bei Tiergrundrechten — neben der grundsétz-
lichen Festlegung, ob ein bestehendes Grundrecht nur Menschen (bzw.
auch juristische Personen) erfasst, oder auch analog auf Tiere anwendbar
wire — insbesondere zu bestimmen, ob sich alle oder nur manche tierliche
Personen auf das jeweilige Grundrecht berufen konnten. Denn es wire
durchaus denkbar, gewisse Grundrechte oder Teilanspriiche eines Grund-
rechts nicht durchgehend allen tierlichen Personen zuzusprechen.!730

Hinsichtlich des sachlichen Schutzbereichs, welcher Schutzobjekt und
grundrechtlich geschiitzte Interessen inhaltlich umreisst, wére in erster Li-
nie zu ermitteln, welche bestehenden grundrechtlichen Anspriiche im Ein-
zelnen sinnvoll analog auf Tiere anwendbar bzw. ob und welche Ansprii-
che neu zu schaffen wéren. Ferner miisste beachtet werden, dass die ein-
zelnen grundrechtlichen Anspriiche fiir unterschiedliche tierliche Personen
verschieden ausgeprigt sein konnten.173! Genauso wie etwa das Recht auf
personliche Freiheit bzw. das darin enthaltene Selbstbestimmungsrecht fiir

auch UNruH, S.20ff.; zur Begriindung grundrechtlicher Schutzpflichten siche
etwa DIETLEIN, S. 34 ff. und KrinGs, S. 82 ff.

1728 Tierliche Schutzanspriiche diirften sich in erster Linie als ,,Gesetzerlassungsan-
spriiche dussern, d.h. in einer Pflicht des Staates, die Rechtsordnung — insbe-
sondere durch strafrechtliche Verbote — so auszugestalten, dass gewisse private
Ubergriffe in Tiergrundrechte verhindert und sanktioniert werden konnten. Im
Allgemeinen enthdlt z.B. die Strafrechtsgesetzgebung Normen zum Schutz vor
privaten Ubergriffen, so etwa die strafrechtlichen Totungstatbestinde
(Art. 111 ff. StGB) als legislatorische Massnahme zum Schutz des individuellen
Rechts auf Leben. Siche dazu MULLER G, S. 73 f.

1729 Vgl. auch LEIMBACHER, Rechte, S. 151 f.; Inhalt und Reichweite dieser tiergrund-
rechtlichen Schutzpflichten diirften aber im Vergleich zu den aus menschlichen
Grundrechten abgeleiteten Schutzpflichten erheblich reduziert sein.

1730 Diesbeziiglich kann auf die Ausfithrungen zum Umfang der tierlichen Rechtsfa-
higkeit verwiesen werden. Siehe vorne D.I1.3.1.2.

1731 ,,[TThe substantive specification of a right must accord with the nature of the
different rights-holders®, TanasEscu, S. 152.

355

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

Frauen den Teilgehalt eines Rechts auf Schwangerschaftsabbruch entfaltet
und diese spezifische Auspriagung fiir Méanner naturgemass entfillt, wiir-
den sich natiirliche Unterschiede und unterschiedliche Interessenlagen ins-
besondere aufgrund eines andersartigen Verhéltnisses zur Rechtsgemein-
schaft auch auf die einzelnen Grundrechtsteilgehalte von tierlichen Perso-
nen auswirken.!732 So konnte z.B. das Recht auf kérperliche Unversehrt-
heit als Abwehrrecht zwar ein universelles Tierrecht sein, daneben wire
aber denkbar, aus diesem Recht weiter den Teilgehalt eines positiven An-
spruchs auf medizinische Grundversorgung nur fiir domestizierte Tiere ab-
zuleiten.

Schliesslich wire auch bei Tiergrundrechten von einem Kerngehalt aus-
zugehen, der diejenigen Aspekte erfassen wiirde, die derart grundlegend
sind, dass sie absolut geschiitzt und unter keinen Umstinden einge-
schriankt werden sollten. Solche tiergrundrechtliche Kerngehalte wiren
insbesondere vor dem Hintergrund, dass gegenwirtiges Tierschutzrecht
Eingriffen in tierliche Schutzgiiter kaum absolute Grenzen setzt, bedeut-
sam und neuartig.!733

2. Rechtfertigung von Eingriffen in Tiergrundrechte

Grundrechte weisen zwar eine erhohte Eingriffsresistenz auf, gewéhren al-
lerdings — mit Ausnahme der mit dem Kerngehalt zusammenfallenden ab-
soluten Rechte — keinen absoluten Schutz, sondern konnen im Interesse
der Allgemeinheit oder zum Schutze von Grundrechten Dritter unter Ein-
haltung bestimmter Voraussetzungen eingeschrinkt werden. Auch Tier-

1732 Siehe dazu auch vorne D.I.3.1. und D.I1.3.2.

1733 Ein rein konsequentialistischer Tierschutzansatz ist insofern problematisch, als
er tierliche Giiter einer umfassenden Verhandelbarkeit preisgibt. Ausserster, de-
ontologischer Belastungsgrenzen bedarf es, weil gewisse Eingriffe derart schwer
wiegen, dass sie unter keinen Umstidnden erfolgen sollten, wie dies etwa Broowm,
S. 24 vertritt: ,,A utilitarian approach is not sufficient [...], and a deontological
approach is also needed because there are some degrees of poor welfare which
can never be justified by benefit to others.“; so vertreten auch die Schweize-
rische Akademie der Medizinischen Wissenschaften SAMW und die Akademie
der Naturwissenschaften Schweiz SCNAT die Ansicht, dass z.B. Tierversuche
ab einer bestimmten Schmerzgrenze mit derartig schwerem Leiden der Tiere
verbunden sind, dass diese ethisch nicht vertretbar sind und aufgrund dessen
nicht durchgefiihrt werden sollten. Siche SAMW/SCNAT, Nr. 3.5.

356

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Allgemeines zu den Tiergrundrechten

grundrechte konnten grundsétzlich keine absolute Geltung beanspruchen,
sondern wiren unter analogen Voraussetzungen einschrénkbar, womit der
Raum fiir einen Ausgleich zwischen verschiedenen konfligierenden Rech-
ten und Interessen erhalten bliebe.!73* Eingriffe!733 in Tiergrundrechte wi-
ren demnach gestiitzt auf eine hinreichende Rechtfertigung zuléssig,!736
wobei sich die Anforderungen an die Rechtfertigung grundsétzlich an den
allgemeinen, in Art. 36 BV formulierten Einschrinkungsvoraussetzungen
orientieren kdnnten.

2.1. Legitimes Eingriffsinteresse

Eine Tiergrundrechtseinschrinkung miisste namentlich von einem legiti-
men Eingriffszweck getragen sein, d.h. einem o6ffentlichen Interesse oder
dem Schutz von Grundrechten Dritter dienen. Als Offentliches Interesse
kann dabei im Allgemeinen nicht jedes irgendwie geartete Interesse genii-
gen, sondern nur ein solches, das gesellschaftlich und rechtlich als legiti-
mes Anliegen der Rechtsgemeinschaft Anerkennung gefunden hat.!737
Auch der Grundrechtsschutz Dritter vermag einen Grundrechtseingriff zu
rechtfertigen — angefiihrt werden kdnnen dabei allerdings nur Grundrechte
und grundrechtlich fundierte Interessen und Rechtspositionen Dritter.!738
Hinsichtlich der Legitimitit des Eingriffszwecks wiirde sich damit ein
bedeutsamer Unterschied zwischen den Rechtfertigungssystemen des gel-
tenden Tierschutzrechts und im Rahmen eines Tiergrundrechtsschutzes ab-
zeichnen: Wiahrend de lege lata schlechterdings jedes rechtmaissige, sittli-
che und billigenswerte Interesse als legitimes Interesse in die Giiterabwi-

1734 Vgl. auch BIRNBACHER, Tiere, S. 52 und LEIMBACHER, Rechte, S. 111 f.

1735 Ein Grundrechtseingriff liegt im Allgemeinen vor, wenn dem Staat zurechenba-
res staatliches Handeln (oder Unterlassen) den Geltungsbereich eines Grund-
rechts tangiert und als Folge grundrechtlich geschiitzte Anspriiche beschrankt
oder aufhebt. Sieche BELSER/WALDMANN/MOLINARI, S. 132.

1736 Siehe Strunz, S. 127; vgl. auch LEIMBACHER, Rechte, S. 426.

1737 Siehe BELSER/WALDMANN/MOLINARI, S. 153 f. und KieNer/KALIN, S. 115 1.

1738 Siehe MarTIN, S. 96 ff. und 100; anderer Ansicht ist SCHEFER, Beeintrachtigung,
S. 80. Thn zufolge diirfe Art.36 Abs.2 BV (ungeachtet des Wortlauts ,,Grund-
rechte Dritter™) nicht in dem Sinne verstanden werden, ,,dass nur Grundrechte,
und nicht auch andere Interessen Dritter zur Beschrankung eines Grundrechts
legitimieren kdnnen*.

357

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

gung eingefiihrt werden kann,!73® wiren die zuldssigen Eingriffszwecke
unter den verschdrften grundrechtlichen Rechtfertigungsvoraussetzungen
auf offentliche Interessen und Grundrechtsinteressen Dritter beschrankt.
Legitime Eingriffsinteressen fiir die Beschrédnkung von Tiergrundrechten
konnten etwa offentliche Interessen wie der Schutz der 6ffentlichen Ge-
sundheit (z.B. Bekdmpfung von Zoonosen) oder der Umwelt- und Arten-
schutz darstellen. Da Zugriffe auf tierliche Schutzgiiter indes regelmaissig
aufgrund privater Interessen erfolgen, diirften als Eingriffsinteressen iiber-
wiegend geschiitzte Grundrechtspositionen von natiirlichen oder juristi-
schen Personen in Erscheinung treten.!740 Andere, nicht grundrechtlich
fundierte Interessen Dritter wiirden hingegen ausscheiden.!74! Aufgrund
dieser ,,Vorselektion® der gegen grundrechtlich geschiitzte Tierinteressen
abwigbaren konfligierenden Interessen wiirden Eingriffe in Tiergrund-
rechte bereits hinsichtlich der Zuldssigkeit des Eingriffszwecks einem
strengeren Rechtfertigungsmassstab unterliegen als die Beschriankung tier-
schutzrechtlich geschiitzter Rechtsgiiter nach geltendem Recht.

2.2. Verhédltnisméssigkeit
2.2.1. Eignung und Erforderlichkeit

Als Herzstlick der Rechtfertigung fungiert das Verhdltnisméssigkeitsprin-
zip, das auch bei Tiergrundrechten konsequent zur Geltung gebracht wer-
den miisste. Ein Tiergrundrechtseingriff miisste zunéchst iiberhaupt geeig-
net sein, den gesetzten Eingriffszweck zu erreichen. Er miisste dafiir fer-
ner erforderlich, d.h. als mildestes geeignetes Mittel zur Verwirklichung
des Eingriffsinteresses notwendig sein. Gegeniiber dem geltenden Tier-
schutzrecht, das von der grossziigigen Anerkennung einer ,,Notwendig-
keit* unter Uberdehnung des strikten Wortsinns geprigt ist,!742 wire mit
der Erforderlichkeit als zentraler Eingriffsvoraussetzung eine weitere An-

1739 Siehe MicHEL, Tierschutzgesetzgebung, S. 600 und Raspg, S. 229; zur Rechtfer-
tigung von Eingriffen in tierliche Schutzgiiter nach geltendem Tierschutzrecht
vorne C.II.1.1.1. und C.II1.3.2.

1740 Ausnahmsweise als Eingriffsinteresse denkbar wiren aber etwa auch tierliche
Grundrechtsinteressen, sofern sich aus der fraglichen tierlichen (Dritt-)Grund-
rechtsposition eine Schutzpflicht des Staates ergébe.

1741 Siehe sinngeméss MARTIN, S. 99-101.

1742 Siehe vorne C.II1.3.2.

358

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Allgemeines zu den Tiergrundrechten

hebung der Rechtfertigungsschwelle fiir Beeintrachtigungen tierlicher
Schutzgiiter zu erwarten. Zum einen wiirde das Ubermassverbot nach
einer strikteren Notwendigkeit verlangen; Erforderlichkeit ist dann gege-
ben, wenn zur Erreichung des Eingriffszwecks nicht iiber das Notwendige
hinausgegangen wird.!’43> Zum anderen wiirde sich der Bedeutungsgehalt
der Notwendigkeit von selbst auch dadurch verdichten, dass (neben den
offentlichen Interessen) nicht jedwede, sondern nur fundamentale, ndmlich
grundrechtlich fundierte Individualinteressen als Eingriffsinteressen ange-
fithrt werden konnten. Denn die Beurteilung der Erforderlichkeit hdangt au-
genscheinlich auch vom gesteckten Ziel ab.!74* Wiirde als Eingriffsinteres-
se das in Industriegesellschaften regelméssig nicht lebensnotwendige In-
teresse am Fleischkonsum!745 — sofern dieses tiberhaupt grundrechtlich ge-
schiitzt ist und entsprechend als legitimes Eingriffsinteresse geltend ge-
macht werden konntel74¢ — angefiihrt, so wire das Toten von Tieren zur
Verwirklichung dieses Interesses erforderlich. Wiirde hingegen das funda-
mentalere, lebensnotwendige Interesse an Nahrung als Eingriffszweck gel-
tend gemacht, so wire die Erforderlichkeit der Tétung von Tieren zur Her-
stellung von Nahrung abweichend zu beurteilen, da das Eingriffsziel auch
mit milderen Mitteln erreicht werden konnte.

Wie dieses Beispiel verdeutlicht, wiirde es bei manchen Eingriffen in
Tiergrundrechte, zu deren Rechtfertigung grundlegende Bediirfnisse des
Menschen (Uberleben, Nahrung, Gesundheit usw.) angefiihrt werden, be-
reits an der Erforderlichkeit mangeln.!747 Bei minder fundamentalen, aber

1743 Siehe BELSER/WALDMANN/MOLINARI, S. 158.

1744 Siehe dazu auch Caspar, Industriegesellschaft, S. 366 und LEIMBACHER, Rechte,
S.220; vgl. dazu auch vorne C.II1.3.2.

1745 ,In much of the industrialized world, we eat meat not because we have to; we
eat meat because we choose to.“ Joy, S. 29.

1746 Das Bundesgericht hat sich bislang nicht zur Frage gedussert, ob zu den durch
das Grundrecht der personlichen Freiheit geschiitzten ,.clementaren Entfaltun-
gen der menschlichen Personlichkeit gehort, dass der Mensch als Omnivor, Al-
les(fr)esser, Zugang zu Fleisch haben soll.” HANGARTNER, S. 1030; die Frage, ob
Fleischkonsum grundrechtlich geschiitztes Verhalten darstellt, wird bisher liber-
wiegend im spezifischen Kontext des Schéchtverbots und religidser Essensvor-
schriften aufgeworfen. Vgl. dazu etwa Horanvi, S. 72 ff.

1747 Vgl. dazu auch Hemporinski, S.53 f. und Labwig, Staatsbiirgerschaft, S.37f.;
sofern z.B. Fleisch nicht notwendiger Bestandteil einer gesunden Erndhrung ist,
entfdllt auch die Erforderlichkeit der Tiertdtung zu diesem Zweck. Eine abwei-
chende Beurteilung der Erforderlichkeit ergibt sich indes dann, wenn der Kon-
sum tierlicher Nahrungsmittel gesundheitlich zwingend nétig ist (siche von

359

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

noch legitimen Eingriffsinteressen wire die Erforderlichkeit demgegen-
iiber einfacher zu bejahen (selbiges Interesse miisste sich in einem néichs-
ten Schritt freilich als hoherrangig gegen das Interesse des tierlichen
Grundrechtstrigers behaupten).!’#8 In jedem Fall miisste die Erforderlich-
keit eines Eingriffs im Einzelfall anhand des konkreten /egitimen Eingriff-
sinteresses sorgfiltig gepriift und hinsichtlich unzuléissiger Eingriffszwe-
cke von vornherein verneint werden: Wenn ein legitimes Eingriffsinteresse
gar nicht erst vorliegt, erlibrigt sich auch die Frage der Erforderlichkeit ei-
nes Eingriffs.

2.2.2. Verhéltnisméssigkeit i.e.S.

Ein geeigneter und erforderlicher Eingriff miisste ferner auch als zumutbar
erscheinen, d.h. Eingriffszweck und Eingriffswirkung miissten in einem
angemessenen Verhéltnis stehen. Die Priifung der Zumutbarkeit setzt eine
umfassende Abwégung der konkret betroffenen Interessen voraus; letzt-
lich muss das Eingriffsinteresse unter Beriicksichtigung aller Umsténde
schwerer wiegen als das tangierte Interesse des Grundrechtstrigers.!74
Bei der tiergrundrechtlich gebotenen Interessenabwigung wire zunichst
ein besonderes Augenmerk darauf zu richten, dass menschlichen Interes-
sen gegeniiber tierlichen kein grundsdtzlicher Vorrang eingerdumt
wird!7>0 — wie dies im Prinzip auch bereits fiir das geltende Tierschutz-
recht gilt,!75! dort aber praktisch kaum verwirklicht wird.!752 Das tier-
ethisch fundamentale!”>3 und auch fiir die Tierschutzrechtsethik!7>* mass-

LoepEr/REYER, S.209), etwa bei , Naturvolkern®, die zum Uberleben auf die
Jagd angewiesen sind. Vgl. dazu etwa DoNaLDSON/KyMLICKA, Zoopolis, S. 41 f.
und DeckHA, Animal Justice, S. 227.

1748 Caspar, Industriegesellschaft, S.366, verweist diesbeziiglich darauf, dass das
Merkmal der Erforderlichkeit zu einer klaren Eingrenzung des konkreten Ein-
griffsziels und somit der konkreten Abwégungskonstellation verhilft.

1749 Siehe dazu im Allgemeinen BELSER/WALDMANN/MoLINARI, S. 160 und KIENER/
KALm, S. 123 f.

1750 Siehe auch LEmMBACHER, Rechte, S. 225.

1751 Siehe dazu C.1.3.1.1., C.1.3.1.2. und C.IL.3.; auch das Bundesgericht geht von
der abstrakten Gleichrangigkeit von menschlichen Nutzungsinteressen und Tier-
schutzinteressen aus. Siche BGE 135 11384 S. 398 E. 4.3.

1752 Siehe vorne C.I11.3.2.

1753 Siehe vorne B.I11.2.2.2.

1754 Siehe vorne B.IV.2. und C.I1.3.

360

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Allgemeines zu den Tiergrundrechten

gebliche Gleichheitsprinzip (Prinzip der gleichen Interessenberiicksichti-
gung) wiirde hier verlangen, vergleichbare Interessen gleich zu beriick-
sichtigen — ungeachtet, ob es dich dabei um Interessen eines menschlichen
oder tierlichen Grundrechtstragers handelt.!’>> Ein prinzipieller Vorrang
menschlicher Interessen im Sinne eines sogenannten ,,radikalen Speziesis-
mus*“!756 wiirde Sinn und Zweck einer Giiterabwigung unterminieren und
letztlich, durch die Verortung des Tieres als grundsétzlich nachrangig, die
Tierwiirde missachten.!”>” Bei der Interessenabwigung im Rahmen der
tiergrundrechtlichen Verhéltnismissigkeitspriiffung wére daher abstrakt
von einer grundsdtzlichen Gleichwertigkeit und Gleichrangigkeit ver-
gleichbarer menschlicher und tierlicher Schutzgiiter Ausgang zu neh-
men. 1758

Im Hinblick auf das im jeweiligen Einzelfall zu ermittelnde Ergebnis
der Interessenabwigung konnen sodann als Orientierungshilfe grob zwei
Fallgruppen von Interessenkonflikten unterschieden werden: einerseits
Konflikte zwischen Interessen von deutlich ungleichem Gewicht (nament-
lich nicht-existenzielle gegen existenzielle Interessen)!”> und andererseits

1755 Vgl. dazu Gruser, Rechtsschutz, S. 183 ff.; zur Anwendung des Gleichheits-
prinzips bzw. Prinzips der gleichen Interessenberiicksichtigung auf Tiere vgl.
auch Francione, Animal Rights, S. 81 ff.

1756 ,Radikaler Speziesismus® bezeichnet die Ansicht, dass jedes, auch triviale
menschliche Interesse gegeniiber einem auch grundlegenden tierlichen Interesse
hoherrangig ist. Siehe dazu RacHeLs, Created From Animals, S. 182 und Ach,
Lassie, S.116f.; siche zum Begriff des ,radikalen Speziesismus“ auch HirT/
Maisack/Moritz, Einf., Rn. 19 und Raspg, S. 230.

1757 Siehe dazu ScHwEIZER/ERRASS, Rn. 18; vgl. auch TeutscH, Lexikon, S. 168.

1758 So auch EMMENEGGER/TSCHENTSCHER, S. 584, LEIMBACHER, Rechte, S. 224 f. und
RaspE, S.232; wie bereits NELsoN festhielt, wire es ,,[k]einesfalls [...] zulédssig,
das Interesse des Tieres ohne weiteres als minderwertig anzusehen und es dar-
aufhin zu verletzen.” In jedem Fall einer Kollision zwischen menschlichen und
tierlichen Interessen miisse vielmehr ,,nach gerechter Abwégung* entschieden
werden, welches Interesse konkret den Vorzug verdiene. Siehe NELSON, System,
S. 169.

1759 Zur Vereinfachung und Veranschaulichung werden im Zusammenhang mit der
Frage, wie eine ausgeglichene Interessenabwigung zwischen Menschen- und
Tierinteressen aussehen konnte und welche Kollisionsregeln im Konfliktfall gel-
ten, die konkurrierenden Interessen oftmals in zwei Kategorien eingeteilt: exis-
tenzielle bzw. lebenswichtige und nicht-existenzielle Interessen. Diese Gegen-
iberstellung findet sich etwa bei TayLor P., S. 269 ff., der fiir die Verhéltnismais-
sigkeitspriifung zwischen basalen und nicht-basalen Interessen unterscheidet.
Basal sind demnach solche Interessen, die intersubjektiv als wertvoll angesehen

361

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

Konflikte zwischen gleichwertigen Interessen von vergleichbarem Ge-
wicht (insbesondere existenzielle gegen existenzielle Interessen).!7¢0 In
Einklang mit dem Grundsatz der abstrakten Gleichwertigkeit von Men-
schen- und Tierinteressen wéren Konfliktfélle der ersten Gruppe, in denen
sich existenzielle Tierinteressen (insbesondere Leben und kdrperliche Un-
versehrtheit) und nicht-existenzielle menschliche Interessen (z.B. moneti-
re oder kulinarische Interessen), die im Vergleich zu den tierlichen Interes-
sen minder gewichtig erscheinen, gegeniiberstehen, regelméssig zugunsten
des fundamentaleren Tierinteresses zu entscheiden.!76! Tatséchlich wiirde
diese Fallgruppe eine Vielzahl der heute auftretenden Interessenkonflikte
betreffen, welche FrRaNcIONE als ,,unechte Konflikte“ (false conflicts)'762
bezeichnet. Er fiihrt dazu aus: ,,For the most part, our ,conflicts® with ani-
mals are those that we create. [...] we treat every issue involving the use or
treatment of them as an emergency situation analogous to the burning
house, with the result that we choose the human interest over the animal
even in situations where animal suffering can be justified only by human
convenience, amusement, or pleasure. In the overwhelming number of in-
stances [...], there is no true conflict or emergency.“!'793 Im Grunde liegt in
solcherart gelagerten Féllen also gar kein ,,echter, sondern ein abwendba-
rer Konflikt vor, der bei einer unverfilschten und unvoreingenommenen
Betrachtung der Interessenlage und einer am Gleichheitsprinzip orientier-

werden konnen, weil sie die Existenz in einem weiten Sinne ermdglichen (z.B.
Uberleben, Sicherheit, korperliche Unversehrtheit usw.). Nicht-basale Interessen
sind demgegeniiber in erster Linie aufgrund der jeweils personlichen Priferen-
zen und Wertmassstibe wertvoll. Siehe zu dieser Unterscheidung auch RippE,
Ethik, S. 120 f.; AcH, Lassie, S. 117 unterscheidet zwischen trivialen und vitalen
Interessen.

1760 Vgl. auch DEckHA, Animal Justice, S. 226.

1761 Vgl. Hirt/Maisack/MoriTz, Einf., Rn. 19; Vermutung eines generellen Vorrangs
hochrangiger Rechtsgiiter vor anderen, niederrangigeren Rechtsgiitern. Vgl.
Beauchnamp, S.220 und SiTTerR-Liver, Tier-Rechte, S. 108 f.; unzuldssig wiren
nach BRESSLER, S.23 also solche Praktiken, bei denen grosse tierliche Leiden
oder schwerwiegende sonstige Beeintrichtigungen einem als zumutbar zu be-
wertenden Verzicht des Menschen gegeniiberstiinden.

1762 ,,[F]alse conflicts that we fabricated from the outset by treating animals as eco-
nomic commodities. FRANCIONE, Animal Rights, S. 165.

1763 Francione, Animal Rights, S. 153 (Hervorh. d. Verf.).

362

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Allgemeines zu den Tiergrundrechten

ten Abwégung zugunsten des schwerwiegenderen Tierinteresses aufgeldst
werden miisste.!764

Wihrend Eingriffskonstellationen der ersten Fallgruppe aufgrund eines
deutlich unterschiedlichen Gewichts der betroffenen Interessen in der Re-
gel von der Moglichkeit einer Rechtfertigung auszuscheiden hétten, wére
die Interessenabwigung beziiglich der zweiten Fallgruppe der ,,echten*
Konflikte weitaus anspruchsvoller und ,.ergebnisoffener*.!76> Es handelt
sich hierbei insbesondere um unversohnliche Konflikte zwischen ver-
gleichbar fundamentalen Menschen- und Tierinteressen, deren Bewilti-
gung fiir den Menschen in einem weiten Sinne als lebenswichtig, d.h.
existenznotwendig zu erachten ist.!’%¢ In diesen Féllen wire eine umfas-
sende Interessenabwigung erforderlich, um die Zumutbarkeit eines Ein-
griffs zu eruieren. Zu beriicksichtigen wéren dabei alle erheblichen Um-
stinde, so z.B. die Bedeutung des Rechtsguts fiir den Grundrechtstréger,
der Umfang der Beeintrichtigung, die Bedeutung des Eingriffsinteresses,
zeitliche Dringlichkeit, usw.!76” Uber den Einzelfall hinaus miissten fiir
diese Situationen ,,echter Konflikte Kollisionsregeln entwickelt werden,
die zu einem gerechten Ausgleich zwischen konfligierenden menschlichen
und tierlichen Interessen beitragen wiirden.l768 In , Pattsituationen® —
wenn sich gleichwertige Interessen (Leben gegen Leben, Gesundheit ge-
gen Gesundheit) in gleicher Intensitéit und Stirke gegeniiberstiinden und es
nicht gelingen wiirde, im konkreten Einzelfall aufgrund anderer Faktoren
eine Rangordnung zu ermitteln — wird liberwiegend die Zuldssigkeit einer
Ausnahme vom Grundsatz der Gleichwertigkeit menschlicher und tierli-
cher Interessen zugunsten eines sogenannten ,,milden Speziesismus* ver-
treten, sodass es hier zuldssig wire, das menschliche Interesse als vorran-
gig zu bewerten.'’® Im Einzelfall konnte daher etwa das menschliche

1764 So hilt auch Labwia, Staatsbiirgerschaft, S. 38 fest: ,,Geschmacksvorlieben [...]
und Unterhaltungsfreuden sind sicher nicht geeignet, in einer unparteiischen
Abwigung gegen Grundbediirfnisse und basale Interessen von Tieren zu beste-
hen.“; vgl. auch SitTER-LIVER, Tier-Rechte, S. 104 f.

1765 Siehe auch NELson, System, S. 169.

1766 Siehe SitTER-LIVER, Tier-Rechte, S. 105.

1767 Vgl. SirTer-Liver, Tier-Rechte, S. 108.

1768 Fiir Leitlinien zur Losung von Grundrechtskollisionen im Allgemeinen siehe
grundlegend MARTIN, insbesondere S. 205 ff.

1769 Siehe RaspE, S. 232; so etwa auch GrRUBER, Rechtsschutz, S. 186, Hirt/MAISACK/
Moritz, Einf., Rn. 19, REGaN, Animal Rights, S.324f. und SitTER-LIVER, Tier-
Rechte, S.105; auch Franciong, Persons, S. 65, rdumt ein, dass es im Falle

363

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

Uberlebensinteresse Eingriffe in das tierliche Recht auf Leben zweifelsfrei
rechtfertigen.

In der Gesamtbetrachtung wiirde sich bei Tiergrundrechten nach dem
Gesagten eine signifikante Anhebung der Voraussetzungen fiir einen zu-
lassigen Eingriff in tierliche Schutzgiiter abzeichnen und wire eine solche
auch anzustreben,!7’? wurde die Verschirfung der Rechtfertigungsvoraus-
setzungen doch als entscheidender Vorteil des subjektiven Rechtsschutzes
ausgewiesen.!””! Wihrend bereits das geltende Tierschutzrecht eine recht-
fertigende Interessenabwigung bei Eingriffen in tierliche Schutzgiiter ver-
langt, wire diese in Bezug auf Tiergrundrechte nach einem wesentlich
strengeren Massstab vorzunehmen,!’’? insbesondere hinsichtlich der zu-
lassigen Eingriffsinteressen, der Beurteilung der Erforderlichkeit und der
(grundsitzlichen Gleich-)Gewichtung von menschlichen und tierlichen In-
teressen.

111, Tiergrundrechte im Einzelnen

Zum Schluss sollen im Folgenden einzelne mogliche Tiergrundrechte in
Anlehnung an bestehende Grundrechte!’”3 in den Grundziigen umrissen
sowie Inhalt und Tragweite der moglichen tiergrundrechtlichen Anspriiche
herausgearbeitet werden. In den Blick genommen werden dabei existieren-
de Grundrechte, deren Fundamentalitit bereits vom menschlichen Kontext
her ergriindet ist — namentlich die verfassungsrechtlichen Personlichkeits-

,echter Konflikte® zuldssig wére, dem menschlichen Interesse den Vorrang zu
geben.

1770 Vgl. auch MicHeL, Tierschutzgesetzgebung, S. 621: ,,Um eine Verbesserung der
Situation von Tieren [...] zu erreichen, ist es [...] dringend angezeigt, die
Schwelle fiir die Zuldssigkeit von Eingriffen in geschiitzte Rechtsgiiter zu erho-
hen®.

1771 Siehe vorne D.1.3.1.4. und D.I.5.2.

1772 Extensiv zugelassene Rechtfertigungen von Eingriffen in tierliche Schutzgiiter,
die nicht den iiblichen grundrechtlich vorgesehenen Eingriffsvoraussetzungen
entspriachen, wiirden die Starke von Tierrechten erheblich reduzieren (vgl. dazu
auch vorne D.I1.3.3.2.) und letztlich Sinn und Zweck eines subjektivrechtlichen
Tierschutzes unterminieren. Vgl. zur Gefahr einer {iberméssigen Abwégbarkeit
und konsequentialistischen Aushéhlung von Tierrechten etwa MorGan, S.310—
312; auch Bourkeg, S. 139 ff.

1773 Bezug genommen wird dabei auf das schweizerische Recht und die schweize-
rische Grundrechtsdogmatik.

364

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

rechte: Schutz der Wiirde, des Lebens und der personlichen Freiheit, ein-
schliesslich des Folterverbots — und die nachfolgend sinngemdss'’’* auf
tierliche Rechtstrager angewendet und adaptiert werden sollen. Hierbei
handelt es sich weder um eine abschliessende Aufzdhlung moglicher Tier-
grundrechte!’7> noch um eine detaillierte Bestimmung der tiergrundrecht-
lichen Schutzgehalte, sondern um eine erste Anndherung an einige, im
Vordergrund stehende Tiergrundrechte.!776

1. Recht auf Rechtspersonlichkeit
1.1. Bedeutung

Das Recht auf Rechtspersonlichkeit, obschon als wenig beachtetes Men-
schenrecht!7”7 nur selten als Grundrecht thematisiert, wére als eigentliche
Vorbedingung aller (Grund-)Rechte auch den Tiergrundrechten voranzu-
stellen. Als Menschenrecht ist das Recht auf Rechtspersonlichkeit volker-
rechtlich insbesondere in Art.6 AEMR!77® sowie in Art. 16 UNO-
Pakt 111779 verankert und im schweizerischen Recht aus der Menschenwiir-
de (Art.7 BV) abzuleiten.!780 Inhaltlich ist dieses Menschenrecht als
Recht auf Rechtsfahigkeit bzw. Garantie der Rechtspersonlichkeit zu le-

1774 Es ist daran zu erinnern, dass vorliegend keine direkte Anwendung bestehender
Grundrechte auf Tiere vorgenommen, sondern dem Weg einer analogen Anwen-
dung auf Tiere gefolgt wird. Siehe vorne E.I1.4.

1775 Als Tiergrundrecht diskutiert werden konnte z.B. auch die Rechtsgleichheit und
insbesondere das Diskriminierungsverbot (Speziesismus als Diskriminierungs-
form), das sich etwa gegen ein tierliches ,,Zweiklassensystem richten wiirde,
,in dem die einen Tiere bevorzugt und die anderen der Verelendung ausgesetzt
oder zu blossen Nutz- und Forschungsobjekten geziichtet oder erniedrigt, also
deklassiert werden, voN LOEPER/REYER, S.208; vgl. zur Rechtsgleichheit als
Tiergrundrecht etwa GRUBER, Rechtsschutz, S. 183 ff.

1776 Die nachfolgenden Ausfiihrungen sind im Sinne einer gedanklichen Weiterfiih-
rung der bisher ausgearbeiteten Idee von Grundrechten fiir Tiere zu verstehen.
Im Detail bediirften die hier skizzierten fundamentalen Rechte von Tieren frei-
lich weiterfithrender Uberlegungen rechtstheoretischer und rechtsdogmatischer
Art.

1777 Vgl. dazu FASSBENDER, S. 121 ff.

1778 ,,Jeder hat das Recht, tiberall als rechtsfahig anerkannt zu werden®.

1779 ,Jedermann hat das Recht, iiberall als rechtsféhig anerkannt zu werden®.

1780 Siehe KieNer/KALIN, S. 131.

365

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

sen,!781 oder mit HANNAH ARENDT als ,,Recht, Rechte zu haben*“.!782 Es
vermittelt dem Individuum sowohl einen abwehrrechtlichen Anspruch da-
rauf, dass die eigene Rechtspersonlichkeit nicht entzogen wird, wie auch
einen leistungsrechtlichen Anspruch auf Anerkennung der Rechtsperson-
lichkeit im nationalen Recht.!783 Das Recht auf Rechtspersonlichkeit ist
von fundamentaler Bedeutung: Zum einen ist die Anerkennung als Rechts-
person grundlegender Ausdruck der Achtung der Menschenwiirde, indem
der Mensch als Person bzw. Subjekt behandelt wird, wohingegen er als
Nichtperson als Objekt oder gar als ,,Nichts“ dem ,,biirgerlichen Tod* und
der Recht- und Schutzlosigkeit ausgeliefert ist.17* Zum anderen ist auch
die spezifisch rechtliche Bedeutung des Rechts auf Rechtspersonlichkeit
hervorzuheben: Da die Fahigkeit, Rechte zu haben, mit der (Anerkennung
der) Rechtspersonlichkeit steht und féllt, ist dieses Recht als grundle-
gendstes Recht tiberhaupt zu betrachten, das Vorbedingung und Grundlage
aller Rechte ist, diese rechtlich erst ermdglicht und sicherstellt.!783

Fiir Tiere wire das Recht auf Rechtspersonlichkeit insofern von dhnlich
fundamentaler Bedeutung, als es auch hier die rechtliche Basis fiir alle an-
deren Tierrechte schaffen und sichern wiirde. Das Recht auf Rechtsperson-
lichkeit wére nicht ein Tiergrundrecht neben anderen, sondern als Recht
auf Rechtsfihigkeit unabdingbarer Ausgangspunkt fiir die Entfaltung an-
derer Tierrechte.!78 Dies bringt auch FRANCIONE sinngemiss zum Aus-
druck: Zumal sich der Status als Eigentum (d.h. Rechtsobjekt) und derje-
nige als Rechtsperson in dichotomer Weise gegeniiberstehen und gegen-
seitig ausschliessen,!787 fiihrt sein prominentes Postulat eines ersten und
basalsten Rechts der Tiere, nicht Eigentum zu sein bzw. nicht wie Sachen
behandelt zu werden (basic right not to be treated as a thing'’®8 bzw. right
not to be treated as property!’®), in diesem Zusammenhang unmittelbar

1781 Siehe FASSBENDER, S. 122—-125.

1782 ARENDT, S. 614.

1783 Siehe FASSBENDER, S. 125 und 131.

1784 Vgl. FASSBENDER, S. 134.

1785 Vgl. auch Wisk, Rattling the Cage, S. 4.

1786 Vgl. CavaLiErl, Animal Question, S. 142.

1787 In der Dichotomie zwischen Rechtssubjekt und Rechtsobjekt ist eine Entitét ent-
weder Rechtsperson oder Rechtsobjekt — und Eigentum kann nur das Letztere
sein. Eigentum zu sein bedeutet daher ohne Weiteres, Rechtsobjekt zu sein, und
Rechtsperson zu sein ist gleichbedeutend damit, nicht Eigentum sein zu kénnen.

1788 FraNciONE, Animal Rights, S. 93.

1789 FRANCIONE, Persons, S. 25 und 49 ff.

366

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

zum Recht auf Rechtspersonlichkeit hin. Er verdeutlicht hinsichtlich
dieses Rechts ferner: ,,[It] is a basic right, and it is different from all other
rights; it is a pre-legal right in that it is a necessary prerequisite to the en-
joyment of any other right.*17%0

1.2. Grundrechtliche Anspriiche

Das auf Tiere analog angewandte Recht auf Rechtspersonlichkeit wiirde
zundchst einen (leistungsrechtlichen) Anspruch auf Anerkennung als
Rechtsperson — als tierliche Person — verleihen. Sodann koénnte es Tieren
einen bestdndigen (abwehrrechtlichen) Anspruch darauf vermitteln, dass
die einmal errichtete Rechtspersonlichkeit nicht wieder entzogen wird. In
dieser Funktion wiirde das Recht auf Rechtspersonlichkeit gewahrleisten,
dass die Zuerkennung der Rechtsfdhigkeit an Tiere und damit die Aner-
kennung von Tierrechten nicht (mehr) im Belieben des Gesetzgebers stiin-
de, sondern dass tierliche Personen ein eigentliches Recht auf Rechte hét-
ten.

Das tierliche Recht auf Rechtspersonlichkeit wiirde m.E. ferner als di-
rekte Implikation einen Anspruch auf Aufhebung des Eigentumsstatus be-
griinden, wie dies auch Francione nachdriicklich einfordert.!”! Der Ei-
gentums- und Objektstatus wire als Negation der Rechtssubjektivitit
schlechthin unvereinbar mit der Anerkennung als Rechtsperson. Das
Recht auf Rechtspersonlichkeit miisste Tieren auf dieser Ebene daher eine
grundlegende Immunitit! 7?2 vermitteln: Es wiirde tierliche Rechtsverhélt-
nisse vor fremder Verfligungsmacht schiitzen, indem die Verfligungsmacht
der (ehemaligen) Eigentiimerinnen nullifiziert wiirde. Anderer Ansicht ist
Raspe, die eine Notwendigkeit der Aufhebung des Eigentumsstatus ver-
neint. Thr zufolge konnten tierliche Personen ungeachtet ihres Personensta-
tus zivilrechtlich weiterhin eigentumsféhig sein und so im Eigentum ande-

1790 Francione, Animal Rights, S. 93.

1791 Siehe soeben E.II1.1.1.; dies betont auch REGan, Animal Rights, S. 348: ,,[M]ore
fundamentally, the very notion that farm animals should continue to be viewed
as legal property must be challenged. To view them in this way implies that we
cannot make sense of viewing them as legal persons®; auch KeLch, Non-Proper-
ty Status, S. 243, spricht sich fiir die Abschaffung des Eigentumsstatus als Vo-
raussetzung fiir Tierrechte aus; siehe auch CavaLIErI, Animal Question, S. 143.

1792 Zum Begriff der Immunitét vorne D.1.3.1.2.(b).

367

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

rer Rechtspersonen stehen.!73 Sie begriindet die Kompatibilitét von Per-
sonen- und Eigentumsstatus zum einen mit Verweis auf die juristische Per-
son, die auch ,,von der Auslibung menschlicher Vermdgensrechte beein-
flusst“!794 und rechtspraktisch de facto Objekt menschlicher Eigentums-
rechte sei, was darauf hinweise, dass sich Rechtsféhigkeit und Eigentums-
fahigkeit nicht gegenseitig ausschléssen.!7®> Zum anderen macht Raspk
geltend, dass Tiere ,,sehr bedeutende Wirtschaftsgiiter seien und es daher
nur schwer vorstellbar wire, sie ,,dem Rechtsverkehr zu entziehen‘.179¢
Aus dem faktischen Umstand, dass Tiere gestiitzt auf die gegenwértige
Rechtslage in vielfaltiger Weise als Figentum verwendet werden, ohne
Weiteres die ,,Notwendigkeit” der Beibehaltung und Zuléssigkeit dieses
Eigentumsstatus auch nach kiinftiger Rechtslage zu folgern, wiare m.E. al-
lerdings ein Fehlschluss.!”” Ein tiber den praktischen Hinweis, dass die
durch die Abschaffung des FEigentumsstatus erforderte ,,umfassende
Rechtsdnderung® kaum zu tliberblicken wire, hinausgehendes, substanziel-
les Argument scheint darin nicht enthalten zu sein. Auch der Vergleich mit
der juristischen Person ist m.E. unzutreffend, raumt Raspg doch selber ein,
dass rechtstechnisch besehen nicht die juristische Person als solche Ge-
genstand von Eigentumsrechten ist, sondern bloss deren Anteile und Wirt-
schaftsgiiter.'””® Als sachenrechtliches Institut ist Eigentum an Personen,
welche per definitionem keine Sachen (oder ihnen gleichgestellte Gegen-
stande) sind, schlicht nicht mdglich — auch nicht an juristischen Perso-
nen.!7 Ausserdem verkennt Raspe durch diese Analogisierung einen we-
sentlichen Unterschied zwischen der juristischen und der tierlichen Per-
son: Wihrend juristische Personen unkorperliche Gebilde sind, die letzten

1793 Siehe Raspg, S.316-318.

1794 Siehe Raspg, S.317.

1795 Siehe Raspg, S. 291; diese Ansicht vertritt auch CocHrRANE, Ownership, S. 432.

1796 Siehe Raspg, S. 318.

1797 Auch RieeE, Ethik, S. 37 lehnt eine derartige Argumentation ab: ,,Aber wie kann
die Notwendigkeit, bestehendes Recht dndern zu miissen, gegen eine ethische
Position sprechen? Selbst wenn sich eine zivilrechtliche Ordnung praktisch be-
wihrt hitte, konnte die ethische Diskussion die Anderung des Bewihrten for-
dern. Die Sklaverei fusste ja auch auf bewihrten zivilrechtlichen Regelungen®.

1798 Siehe RaspE, S. 291.

1799 Die Rede von ,,Eigentum an juristischen Personen® ist juristisch inexakt, denn
,Eigentum gibt es nur als ein sachenrechtliches Institut. Personen, auch juristi-
sche Personen, sind aber keine Sachen. Moglich ist daher bloss eine ,,eigen-
tumséhnliche Herrschaft iiber juristische Personen.* Siche THIEME, S. 235.

368

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

Endes aus instrumentellen Griinden errichtet und rechtlich personifiziert
werden, ist das Substrat der tierlichen Person, dhnlich der natiirlichen Per-
son, ein korperliches und fiir sich selbst existierendes Lebewesen.!3%0 Der
juristischen Person kommt ungleich der natiirlichen und der tierlichen Per-
son keine Wiirde zu, welche durch die instrumentelle Behandlung als Ob-
jekt und Eigentum verletzt werden konnte. Den Zusammenhang zwischen
Wiirde und Zuriickweisung der Eigentumsfahigkeit erwigt zwar auch
Raspe, verwirft diesen Gedankenlauf aber aufgrund der fehlenden forma-
len Einfithrung der Tierwiirde ins deutsche Recht, weshalb eine ,.teilweise
Behandlung als Objekt nicht grundsitzlich als Instrumentalisierung verbo-
ten* sei.!80! Eine abweichende Beurteilung dringt sich demgegeniiber je-
denfalls im schweizerischen Recht auf, wo die Wiirde des Tieres bereits
heute als zentraler Wert auf Verfassungsstufe rangiert. Hier wire aufgrund
der engen Verbindung der Garantie der Rechtspersonlichkeit mit der
(Menschen- und, per analogiam, der Tier-)Wiirde!'802 die Unvereinbarkeit
des Rechts auf Rechtspersonlichkeit mit der der Eigentumsfahigkeit inha-
renten Behandlung als Objekt zu bekréftigen.

Zuletzt steht die Garantie der Rechtspersonlichkeit auch in engem Zu-
sammenhang mit dem Sklavereiverbot, bedeutet Versklavung doch die ei-
gene Rechtlosigkeit als Eigentum eines Anderen.!893 Das Recht auf Aner-
kennung als Rechtsperson und der Anspruch auf Authebung des Eigen-

1800 Zur Nihe der tierlichen zur natiirlichen Person siehe vorne D.II.1.

1801 Siehe RaspE, S.317.

1802 Zur engen Verbindung zwischen Menschenwiirde und Recht auf Rechtsperson-
lichkeit sieche FASSBENDER, S. 136.

1803 Siehe FASSBENDER, S. 136; auch KieNer/KALIN, S. 131.

369

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

tumsstatus konnten sich hier entsprechend weiter zu einem Verbot von
., Tiersklaverei“!8%4 und zum Gebot zu deren Abschaffung verdichten.!805

2. Tierwiirde
2.1. Menschenwiirde und Tierwiirde
2.1.1. Doppelnatur der Tierwiirde

Die Menschenwiirde (Art. 7 BV) ist von grundlegender Bedeutung fiir je-
de Staatstitigkeit und das Grundrechtssystem, was deren prominente Plat-
zierung am Anfang des Grundrechtskatalogs der Bundesverfassung zum
Ausdruck bringt. Die Menschenwiirde ist einerseits allgemeines Verfas-
sungsprinzip, das die gesamte Rechtsordnung durchdringt. Andererseits ist
sie ein Grundrecht, das als innerster Kern die Grundlage speziellerer
Grundrechte (insbesondere der verfassungsrechtlichen Personlichkeits-
rechte) bildet, deren Auslegung und Konkretisierung dient, sich durch die-
se verwirklicht und zugleich als eigenstindiges (Auffang-)Grundrecht jus-
tiziable Anspriiche vermittelt.!806 Aufgrund ihres offenen Normgehalts
kann die Menschenwiirde nicht abschliessend positiv festgelegt werden,
bezeichnet sie doch das ,,letztlich nicht fassbare Eigentliche des Menschen

1804 Die historische und gegenwirtige Stellung und Ausbeutung von Tieren wird zu-
weilen als ,,Sklaverei* bezeichnet bzw. mit der Institution der Sklaverei paralle-
lisiert. ,,As nothing more than the outright property of their owners, animals are
slaves to human production®, so etwa TorrEs, S. 64; siche zur Sklaverei-Ana-
logie ferner CavaLierl, Animal Question, S. 142, DoNALDSON/KyYMLICKA, Moral
Ark, S. 189 und Warson; der Begriff und die Institution der ,, Tiersklaverei® so-
wie ihr Verhiltnis zur menschlichen Sklaverei miissten auf alle Fille ndher un-
tersucht werden, um die Bedeutung und Reichweite des Sklavereiverbots fiir
Tiere genauer bestimmen zu kdnnen; der United States District Court Southern
District of California lehnte es in einem Entscheid vom 8.2.2012 (Tilikum v. Sea
World, 11cv 2476 IM(WMC)) ab, das Sklavereiverbot auf in Gefangenschaft
gehaltene Schwertwale anzuwenden. Es begriindete dies damit, dass das Skla-
vereiverbot nur so ausgelegt werden konne, dass es allein auf Menschen bzw.
Personen, nicht aber auf Nicht-Menschen bzw. Nicht-Personen Anwendung fin-
de; siche zum Tilikum-Entscheid und zur méglichen Anwendung des Sklaverei-
verbots auf Tiere auch KERR ET AL.

1805 Siehe dazu CavaLieri, Animal Question, S. 142 f. und FRANCIONE, Persons, S. 62.

1806 Siehe BGE 132 1 49 S.54f. E. 5.1; auch BELSER/WALDMANN, S. 10, KiENER/
KALm, S. 129 und 131 und MULLER/SCHEFER, S. 1 f.

370

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

und der Menschen®.1897 Die Garantie der Menschenwiirde ist auf die ,,An-
erkennung des Einzelnen in seiner eigenen Werthaftigkeit und individuel-
len Einzig- und allfilligen Andersartigkeit* 1808 ausgerichtet und bezweckt,
»die Menschen vor solcher Behandlung zu schiitzen, die wir heute auf-
grund unserer bisherigen Erfahrungen als unmenschlich erkennen [...].
Art. 7 BV schiitzt mit anderen Worten die Menschen in den heute als un-
aufgebbar erkannten Aspekten ihrer Existenz‘.1809

Neben der Wiirde des Menschen anerkennt die Bundesverfassung — als
Teilgehalt der Wiirde der Kreatur — auch die Wiirde des Tieres, welche
gleichermassen als allgemeines Verfassungsprinzip in der gesamten
Rechtsordnung zu beachten ist.'¥19 Wie die Menschenwiirde Grund und
Kern der Menschenrechte ist und in diesen explizite Anerkennung und in-
stitutionelle Absicherung findet,!8!! liegt seit der verfassungsrechtlichen
Anerkennung der Tierwiirde der Gedanke nahe, diese ebenfalls als Grund
und Kern tierlicher Grundrechte zu betrachten und in solchen zu verwirk-
lichen.!812 Ungleich der Doppelnatur der Menschenwiirde entfaltet die
Tierwiirde ihre Bedeutung de lege lata allerdings nur auf der Ebene eines
Verfassungsprinzips, nicht aber auf der Ebene eines Grundrechts.!#13 Die-
se ,,Einfachnatur® der Tierwiirde ergibt sich nicht zuletzt auch aus dem
Umstand, dass sie nach gegenwartiger Rechtslage gar keine Bedeutung als
Grundrecht erlangen konnte, setzt Grundrechtstragerschaft doch vor allen
Dingen Rechtspersonlichkeit voraus,!814 welche den tierlichen Wiirdetra-
gern heute fehlt — die Tierwiirde wire daher aufgrund inexistenter Grund-

1807 BGE 132149 S.55E.5.1.

1808 BGE 132149 S.55 E. 5.1 (Hervorh. d. Verf.); die Menschenwiirde schiitzt die
Subjektqualitdt, Eigenwertigkeit und prinzipielle Gleichwertigkeit aller Men-
schen ungeachtet ihrer Individualitét. Siehe Kiener/KALIN, S. 130.

1809 SchErER, Kerngehalte, S. 16.

1810 Siehe auch MasTRONARDI, Rn. 9; zur Wiirde der Kreatur als Verfassungsprinzip
vorne C.I1.3.1.2.

1811 Siehe BieLereLDT, Menschenrechte, S. 107.

1812 Siche SALADIN/SCHWEIZER, Rn. 119 und StrUNz, S. 123; ,,Werden [...] Tieren [...]
Rechte (ja sogar Grund-Rechte) zuerkannt, dann wird es auch sinnvoll sein, we-
nigstens einen Teil dieser Rechte als unmittelbar aus dem Prinzip kreatiirlicher
Wiirde herausspringende Anspriiche zu betrachten und zu handhaben.“ PRAETO-
RIUS/SALADIN, S. 90.

1813 Die Wiirde des Tieres ist nach einhelliger Ansicht lediglich allgemeines Verfas-
sungsprinzip, nicht aber zugleich Grundrecht. Siehe BELSER/WaLDMANN, S. 11
und MicHeL, Wiirde, S. 108.

1814 Vgl. sinngeméss BELSER/WALDMANN, S. 11.

371

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

rechtstrigerschaft de lege lata als Grundrecht iiberhaupt nicht sinnvoll
denkbar.1815 Mit der Einfiihrung einer tierlichen Rechts- und Grundrechts-
fahigkeit eroffnete sich dagegen neu die Moglichkeit eines solchen Grund-
rechts, sodass die Bedeutung der Tierwiirde infolge verénderter Rechtsla-
ge in dieser Hinsicht zu re-evaluieren und re-konzeptualisieren wiére.
Selbstverstiandlich kdnnte es dabei nicht darum gehen, tierlichen Personen
das Grundrecht der Menschenwiirde zu verleihen. Zwar handelt es sich bei
der Tierwiirde um eine prinzipiell dhnliche Wiirdegarantie, die ,,Ausfiil-
lung dieser Wiirde muss jedoch anders als die Menschenwiirde den spezi-
fisch nichtmenschlichen Belangen Rechnung tragen.“!31¢ Es wiirde sich
daher vielmehr anbieten, das bereits vorhandene Verfassungsprinzip der
kreatiirlichen Tierwiirde aufzugreifen und, in Analogie zur Menschenwiir-
de, zu einem Grundrecht weiterzuentwickeln.

2.1.2. Annéherung der Tierwiirde an die Menschenwlirde

Fiir die Neufassung und Konkretisierung der Tierwiirde als Grundrecht
konnte die Orientierung an der Menschenwiirde aufschlussreich sein.
Denn gleichwohl Tiere (begrifflich) keine Menschenwiirde haben, liesse
sich die Grundrechtsfigur der Menschenwiirde in ihrer normativen Funkti-
on und Schutzrichtung dem Grundsatz nach auf die Tierwiirde libertragen,
um dieses Grundrecht inhaltlich zu erschliessen. Bereits die heutige Kon-
zeption der Tierwiirde lehnt sich an die Menschenwiirde an und iibertragt
den fiir Menschen entwickelten Wiirdebegriff auf Tiere,!817 sodass mit
dem Bundesgericht zumindest von einer ,,Néhe zwischen der Wiirde der
Kreatur und der Menschenwiirde!$18 auszugehen ist.!181° Ungeachtet der
begrifflichen Abgrenzung von Menschen- und Tierwiirde weisen diese
beiden Wiirdekonzeptionen einen gemeinsamen Begriffskern und Entspre-
chungen auf,!820 sodass es aufgrund ,,der weitgehenden Ubereinstimmung

1815 Vgl. MicHEL, Instrumentalisierung, S. 272 und PRAETORIUS/SALADIN, S. 90.

1816 GRUBER, Rechtsschutz, S. 181.

1817 Siehe nur Entscheid der UBI vom 20.2.2009, b. 595, E. 3.2.

1818 BGE 13511384 S.403 E. 4.6.1 und BGE 13511405 S. 415 E. 4.3.4.

1819 Zum Begriff der Tierwiirde nach geltendem Recht und zur Néhe der Tierwiirde
zur Menschenwiirde siehe vorne C.1.3.1.2. und C.1.3.2.2.

1820 Siehe MaIEr, Verdinglichung, S.203; dieses ,,Spannungsverhiltnis® zwischen
Gleich- und Andersartigkeit von Menschen- und Tierwiirde kommt auch beim
Bundesgericht zum Ausdruck: Es hilt einerseits fest, dass die Tierwiirde ,,nicht

372

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

der beiden Wiirdedefinitionen” geméss KLEY/SIGRIST naheliegen wiirde,
,dass die Tierwlirde die entsprechende Schutzfunktion fir die Tiere iiber-
nimmt wie die Menschenwiirde fiir die Menschen.“!82! Auch wenn dieser
Gedanke de lege lata im Einklang mit der Gesetzesintention nicht konse-
quent zur Geltung kommt und durch die Legaldefinition der Tierwiirde in
Art. 3 lit. a TSchG weiter erschwert wird, konnte er im Hinblick auf das
grundrechtliche Verstdndnis der Tierwiirde richtungsweisend sein.

Fiir die Grundrechtsfigur der Tierwiirde konnte nach dem Gesagten das
bestehende Verfassungsprinzip der kreatiirlichen Tierwiirde als Ausgangs-
punkt genommen und dieses im Zuge der Ausreifung zu einem Grund-
recht in das normative Geriist der Menschenwiirde eingesetzt werden.
Sollte die Tierwiirde als Grundrecht jenem der Menschenwiirde konse-
quent angenihert werden, so ergibe sich als wesentlicher Anderungsbe-
darf die Einebnung des gegenwiértig markantesten Unterschieds zwischen
Tier- und Menschenwiirde — die Einschriankbarkeit ersterer im Gegensatz
zur Unantastbarkeit letzterer!822 — durch die Weiterentwicklung in Rich-
tung einer absoluten Konzeption der Tierwiirde.'8?3 Bereits heute wird der
relative Tierwiirdebegriff als im Grunde paradox problematisiert, bildet
die ,Negation konsequentialistischer Kalkulationen“ doch gerade den
Kern des Wiirdegedankens!824 und wird dartiber diskutiert, die Wiirde des

mit der Menschenwiirde gleichgesetzt werden kann und darf*, diese andererseits
aber doch gebiete, dass iiber Tiere, ,,jedenfalls in gewisser Hinsicht, gleich re-
flektiert und gewertet wird wie iiber Menschen”, BGE 135 II 384 S.403
E. 4.6.1.

1821 KrEY/SIGRiST, S. 38 (Hervorh. d. Verf.).

1822 Zur gegenwirtigen, relativen Konzeption der Tierwiirde vorne C.1.3.2.2.

1823 A.A. BALZER/RIPPE/SCHABER, S.48-50. Ihnen zufolge ,.kann das moralische Ge-
wicht nicht einfach per analogiam von der Menschenwiirde auf die kreatiirliche
Wiirde iibertragen werden“ und ist die ,,Annédherung des Gewichts der kreatiirli-
chen Wiirde an das Gewicht der Menschenwiirde* nicht zu rechtfertigen. Ebd.,
S. 49.

1824 Siehe Enar, S. 81; der Begriff der Wiirde — im Sinne der Menschenwiirde — ent-
stammt urspriinglich der deontologischen Theoriefamilie und bezeichnet dort
einen absoluten Wert, der jegliche Abwigungen gegen allfillige {iberwiegende
Interessen ausschliesst, um eine grundlegende Unverfligbarkeit und Nichtinstru-
mentalisierung des Wiirdetragers zu sichern. Siehe Enci, S. 79 f. und RippE, Le-
bensschutz, S.91; im Zusammenhang mit der relativen Wiirdekonzeption des
Tierschutzrechts problematisiert wird insbesondere die allgemeine Gefahr einer
,,Wiirde-Inflation“ bzw. -Abwertung (dazu Rippe, Wiirde, S. 16 ff.) wie auch eine
schleichende Aushéhlung des Wiirdebegriffs durch das Instrument der Giiterab-
wagung, wodurch das Bekenntnis zur Tierwiirde zur blossen Leerformel mit we-

373

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

Tieres in Analogie zur Menschenwiirde ebenfalls als unantastbar zu dekla-
rieren oder immerhin mit einem absoluten Kerngehalt zu versehen.!825 Die
bereits in der gegenwértigen Debatte eingeforderte ,,Umstellung der Kon-
zeption des Tierwlirdeschutzes von einer konsequentialistischen auf eine —
entsprechend dem Wiirdeschutz beim Menschen — stirker deontologische
Basis*“!826 gollte spitestens mit der Stiarkung der Tierwiirde als Grundrecht
eingelost werden.

2.2. Konkretisierung der Tierwiirde als Grundrecht
2.2.1. Schutzbereich

Der personliche Schutzbereich des Grundrechts der Tierwiirde wiirde — in
Abweichung vom Verfassungsprinzip — nur die, aber auch alle rechtsfahi-
gen Tiere umfassen.

Der sachliche Schutzbereich der Tierwiirde liesse sich im Wesentlichen
aus Inhalten des bestehenden Begriffs der Tierwiirde sowie des verwand-
ten Grundrechts der Menschenwiirde schopfen. Der Inhalt der kreatiirli-
chen und im Tierschutzgesetz weiter konkretisierten Tierwiirde wurde be-
reits im Rahmen der Darstellung des geltenden Tierschutzrechts umschrie-
ben'$27 und soll hier nicht in seiner Gesamtheit wiederholt werden. Leitge-
danke fiir die Ausflillung des Grundrechts der Tierwiirde wire die
(An-)Erkenntnis, dass Tiere ein eigenes 7elos besitzen, dass Tiere ,,ein von
menschlichen Zwecken primar unabhingiges Dasein“!828 haben, dass Tie-

nig praktischer Bedeutung verkomme. Siehe dazu etwa Rippe, Lebensschutz,
S. 93, JEDELHAUSER, S. 71, Enal, S. 83 und KLEY/SIGRIST, S. 38.

1825 So etwa LemmBacHER, Wiirde, S. 96 ff. und StouNeR, S. 120 ff.; in diesem Sinne
fordert LEmMBACHER, Wiirde, S. 97 unter Verweis auf die ,,Tatsache, dass zu jeder
Wiirde, also auch zu jener der Kreatur, ein Bereich absoluter Unantastbarkeit
gehort”, und damit die Rede von einer kreatiirlichen Wiirde tiberhaupt Sinn ma-
che, einen festen Kernbereich ein, der eine absolute, nicht tiberschreitbare Gren-
ze setzt.

1826 Enai, S.83; gemiss Enal, S. 81, ,sollte die Diskrepanz zwischen den beiden
Wiirdekonzepten abgebaut und der Tierwiirdeschutz von einer konsequentialisti-
schen Konzeption distanziert werden. Er ist schrittweise einem deontologischen
Ansatz [...] anzundhern®, sodass gewisse Eingriffe kategorisch und ungeachtet
anderweitiger Interessen unzuléssig sind.

1827 Siehe vorne C.1.3.1.2. und C.1.3.2.2.

1828 ETtHIiK-KomMissioN FUR TIERVERSUCHE DER SANW/SAMW, S. 1300.

374

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

ren als Wesen mit Eigenzwecklichkeit ein intrinsischer Wert unabhéngig
und jenseits von der Nutzbarmachung durch den Menschen zukommt und
dass diese spezifische Eigenwertigkeit und Subjekthaftigkeit es gebietet,
Tiere nicht als blosse Objekte und Mittel zur Befriedigung fremder Zwe-
cke zu behandeln. 829 In dhnlicher Weise wie die Menschenwiirde verlangt
die Tierwiirde im Kern die Anerkennung des Eigenwerts, der Tieren inhé-
riert — dieses zentrale Postulat findet seinen positivrechtlichen Ausdruck in
Art. 3 lit. a Satz 1 TSchG, wonach die Wiirde des Tieres den zu achtenden
Eigenwert der Tiere bezeichnet. Dariiber hinaus eignet sich die Legaldefi-
nition der Tierwiirde in Art. 3 lit. a TSchG allerdings nur begrenzt dazu,
inhaltlich in das Grundrecht der Tierwtirde iiberfiihrt zu werden. So wiirde
Satz 2, der eine rechtfertigende Interessenabwégung vorsieht, mit der Um-
stellung auf eine absolute Konzeption der Tierwiirde hinféllig. Und die in
Satz 3 aufgefiihrten Verletzungstatbestinde der Zufligung von Schmerzen,
Leiden oder Schéden und Versetzung eines Tieres in Angst — allesamt
durch den Wohlergehensbegriff abgedeckt — wiren in dieser Allgemein-
heit addquater iiber das speziellere Grundrecht der korperlichen und geisti-
gen Unversehrtheit abzuhandeln. Der umfassende Wohlergehensschutz als
solcher wire mit anderen Worten iiber andere Grundrechte zu verwirkli-
chen, denn die mit einem solchermassen weit und allgemein gefassten
Verletzungsbegriff einhergehende Ausuferung des sachlichen Schutzbe-
reichs wére mit einer absoluten Konzeption der Tierwiirde kaum verein-
bar. Demgegeniiber kdnnten die iibrigen in Satz 3 exemplarisch aufgeliste-
ten Facetten des Wiirdeschutzes — Schutz vor Erniedrigung, tief greifen-
den Eingriffen in das Erscheinungsbild oder Fahigkeiten eines Tieres und
vor libermiéssiger Instrumentalisierung — durchaus als wesentliche grund-
rechtliche Gehalte der Tierwiirde iibernommen werden.

In Anlehnung an die Menschenwiirde und unter Entlehnung ihrer zen-
tralen Formeln liesse sich das Grundrecht der Tierwiirde zum Instrumenta-
lisierungsverbot bzw. zur Selbstzweck-Formel als positivem Komplemen-
tarprinzip verdichten, wonach eine tierliche Person stets als Selbstzweck
und Subjekt zu behandeln wire und nicht bloss instrumentell als Mittel
und Objekt behandelt werden diirfte.!330 Eine ausschliessliche Instrumen-
talisierung fiir fremde Zwecke wiirde der Achtung des tierlichen Eigen-

1829 Dazu vorne C.1.3.1.2.
1830 Sinngemadss, zu diesen auf KanT zuriickgehenden Prinzipien Monr, Person,
S.17f.

375

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

werts widerstreiten.!83! Des Weiteren konnte auch die bereits genannte
Bundesgerichtsformel sinngemdss beigezogen werden, um die Ausrich-
tung der Tierwiirde auf die Anerkennung des einzelnen Tieres ,,in seiner
eigenen Werthaftigkeit und individuellen FEinzig- und allfilligen Andersar-
tigkeit*1832 abzufassen. Tiere sind eben nicht nur als Gleich- oder Men-
schenartige, sondern insbesondere auch als Andersartige in ihren individu-
ellen und artspezifischen Eigenschaften, Bediirfnissen und Verhaltenswei-
sen zu achten.!®33 Mit der Tierwiirde wiirde somit ,,analog zum Begriff der
Menschenwiirde® ein selbstindiger Begrift ,,jeweils artspezifischer Selbst-
zweckhaftigkeit geltend gemacht.!834

2.2.2. Beispiele moglicher Tierwiirdeverletzungen

Wie auch bei der Menschenwiirde ist anzunehmen, dass eine positive Fest-
legung des Normgehalts der Tierwiirde nicht erschopfend moglich wire;
dieser wiirde sich vielmehr durch ein Herantasten an den Begriff in con-
creto und durch Negationen der Tierwiirde eroffnen.!®3% Als Verletzung!83¢
der Tierwiirde gilt heute bereits die prinzipielle Unterordnung tierlicher
Interessen unter menschliche.!837 Als greifbarer Ausgangspunkt fiir die
Identifizierung von Verletzungen der Tierwiirde konnten weiter die in
Art. 3 lit.a TSchG genannten Verhaltensweisen der Erniedrigung (als
grundlegender Ausdruck eines fehlenden Respekts),!838 des tief greifenden
Eingriffs in das Erscheinungsbild und die Fihigkeiten eines Tieres!83? so-
wie der lbermissigen Instrumentalisierung dienen. Letzteres erscheint

1831 Siehe MasTrONARDI, Rn. 10.

1832 BGE 132149 S.55E. 5.1 (Hervorh. d. Verf.); dazu vorne E.II1.2.1.1.

1833 Es ist das ,,Anderssein der Tiere* zu achten. Sieche TeutscH, Wiirde, S. 43; vgl.
auch KLEY/SiGrisT, S. 38.

1834 Siehe MalER, Verdinglichung, S. 203.

1835 So auch MicHEL, Instrumentalisierung, S.277; sinngeméss BELSER/WALDMANN,
S. 9 und MULLER/SCHEFER, S. 4.

1836 In Abweichung von der heutigen Terminologie, die zwischen (rechtfertigungsfa-
higer) Verletzung und (ungerechtfertigter) Missachtung der Tierwiirde unter-
scheidet (siehe dazu vorne C.1.3.2.2.), wiirde eine Verletzung des (absoluten)
Grundrechts der Tierwiirde immer zugleich auch deren Missachtung bedeuten.

1837 Siehe Scuweizer/Errass, Rn. 18; siche vorne C.1.3.1.2.

1838 Vgl. auch TeuTtscH, Wiirde, S. 43.

1839 Die Gefahr einer Verletzung besteht generell in Fillen, in denen die spezifische
Existenz eines Tieres nicht akzeptiert oder verdndert wird (z.B. in der Gentech-

376

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

auch bei TeutscH als iibergreifender Wesenszug von Tierwiirdeverletzun-
gen, die immer dann anzunehmen wiren, wenn das Tier nur als Mittel zu
menschlichen Zwecken und nicht zugleich als Selbstzweck betrachtet und
behandelt wird.!340 Eine solche vollstandige Instrumentalisierung wéire mit
der Wiirde nicht vereinbar, schiitzt diese doch gerade vor der ,,ausschliess-
lichen Inanspruchnahme von Wesen mit Eigenwert fiir fremde Zwecke™
und vor der Negierung jeglicher Selbstzwecklichkeit.!84! Als besondere
Auspragung der Instrumentalisierung hebt TrutscH die Verdinglichung
hervor, d.h. Tiere ,,als blosse Sache zu betrachten und auch entsprechend
zu behandeln, d. h. nicht nach ithrem Wert als Lebewesen, sondern nach
ihrem Kaufpreis als Objekt* und Ware.!842

Ein Instrumentalisierungs- und Verdinglichungsverbot wire augen-
scheinlich von grosser Tragweite fiir alle Bereiche der heutigen Tiernut-
zungspraxis, welcher die Achtung vor der Selbstzwecklichkeit der genutz-
ten Tiere weitgehend abhanden geht.!843 Exemplarisch benennt ENar eini-
ge ,,Formen barer Funktionalisierung und willkiirlicher Verfiigung* als mit
der Tierwiirde unvertraglich: ,,Tierversuche sind mit der Tierwiirde nur
schwer in Ubereinstimmung zu bringen. Bei ihnen erfolgt eine Funktiona-
lisierung des Tierwesens zu anderen, ihm fremden Zwecken. Auch Prakti-
ken der Massentierhaltung, in denen das Tier zum Bestandteil eines Pro-
duktionsprozesses degeneriert, entsprechen der Wiirde des Tieres nicht.
Auch hier ist das Tier blosses Mittel zu fremden Zwecken geworden. [...]
Analoges gilt fir die Verwendung von Tieren zu Unterhaltungszwe-
cken*.18% Mit Bezug auf Tierversuche ist ENGI zuzustimmen und fraglich,
inwiefern die Instrumentalisierung von Tieren als blosse Versuchsobjekte
und deren Verdinglichung zu ,biomedizinischen Messinstrumenten®1845
mit der Tierwiirde vereinbart werden konnte. Hinsichtlich der landwirt-
schaftlich genutzten Tiere halten auch KrLEy/SiGrist fest: ,,Ihre Zucht und
Haltung einzig zum Zweck des Schlachtens ist eine vollige Instrumentali-

nik oder durch Uberziichtung). Vgl. Trurscn, Wiirde, S.43ff. und LEVEN,
S.231.

1840 Siehe TeutscH, Wiirde, S. 43—46 und LEveN, S. 230 f.

1841 Siehe MicreL, Wiirde, S. 104.

1842 TreutscH, Wiirde, S. 46.

1843 Siche von HarBou, S.587; zur nahezu vollstindigen Instrumentalisierung der
Tiere im Rahmen der industriegesellschaftlichen Tiernutzung siehe vorne C.III.
1.

1844 Enai, S. 81 f. (Hervorh. d. Verf.).

1845 Teursch, Wiirde, S. 45.

377

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

sierung und miisste, nimmt man den Tierwiirdebegrift ernst, auf jeden Fall
verboten werden.“1846 Auch in den Bereichen der Heimtierhaltung und
Nutzung von Tieren zu Unterhaltungszwecken wire darauf zu achten, dass
Tiere ,,nicht zum blossen Spielzeug, Sportgerit, [...] Prestige- oder Sam-
melobjekt degradiert werden.“1847 Die Tierwiirde konnte ferner verletzt
werden durch die ,,Versuche des Menschen, Tiere in ihrer Arteigenschaft
durch Genmanipulationen nach seinem Belieben und zu seinen Zwecken
zu verindern, 1848

Sofern solche, die Tierwiirde verletzende Akte nicht staatliche Eingrif-
fe, sondern private Ubergriffe darstellten, wire als mogliche Verletzung
des Grundrechts in erster Linie zu priifen, ob der Staat seiner Schutz- und
Verwirklichungspflicht nicht genligend nachgekommen ist, indem er etwa
eine Rechtsordnung beibehilt, welche die Wiirde des Tieres missachtende
Verhaltensweisen strukturell ermoglicht, 1849

Zuletzt ist noch einmal darauf hinzuweisen, dass das Grundrecht der
Tierwiirde auch das Recht auf Rechtspersonlichkeit als Vorbedingung ei-
nes jeden Wirdeschutzes vermitteln wiirde.!350 Eine Verletzung der Tier-
wiirde konnte folglich auch dann vorliegen, wenn eine tierliche Person
rechtlich nicht als Person anerkannt, sondern als Rechtsobjekt und Eigen-
tum anderer Personen definiert wiirde.

1846 KLEY/SIGRIST, S. 38 (Hervorh. d. Verf.); die (nahezu) vollstindige Instrumentali-
sierung von Nutz- und Versuchstieren ist unter anderem an der extremen Ent-
fremdung vom eigenen Korper ablesbar, der — zu fremden Zwecken beansprucht
— oft gerade die Ursache des erfahrenen Elends ist und ,,wie eine Maschine in
den Hénden* der Tiernutzerin ,,in Wirklichkeit gegen die eigenen Interessen des
Tiers* arbeitet. Siche dazu Noskg, Entfremdung, S. 50.

1847 Teutsch, Wiirde, S. 46; in diesem Sinne qualifizierte die UBI die Instrumentali-
sierung von Forellen ,,ausschliesslich als lebende Objekte in einem Fangspiel
als Verletzung der Tierwiirde. Siche Entscheid der UBI vom 20.2.2009, b. 595,
E. 4.5-4.6.

1848 TeutscH, Lexikon, S. 69.

1849 Im Allgemeinen: ,,Die Verantwortung des Staates liegt in Schutzpflichtfillen
nicht darin, dass er selber die Grundrechte bedroht oder verletzt, sondern darin,
dass er nicht oder nicht geniigend handelt und keine geniigend wirksamen Mass-
nahmen trifft, um dem Angriff auf die Grundrechte von privater Seite zu begeg-
nen“. MARTIN, S. 31; das Grundrecht der Tierwlrde konnte nicht in der Funktion
eines bloss punktuellen Korrektivs gegen eine sie strukturell gefdhrdende
Rechtsordnung aufgehen, sondern wiirde nach einer Rechtsordnung verlangen,
die auch auf die Achtung der tierlichen Wiirde ausgelegt wére. Siche LEmvBA-
CHER, Wiirde, S. 98 f.

1850 Siehe dazu vorne E.III.1.

378

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

3. Recht auf Leben
3.1. Bedeutung

Das Recht auf Leben (Art. 10 Abs. 1 BV) schiitzt die physische Existenz
des Menschen und somit die Grundlage des Seins. Es zdhlt zu den zen-
tralsten Werten der Volkergemeinschaft und rechtsstaatlicher Gemeinwe-
sen und ,,bildet als fundamentales Grundrecht Ausgangspunkt und Voraus-
setzung fiir alle anderen Grundrechte. 183!

Ob Tiere ein dhnliches (moralisches) Lebensrecht besitzen, ist in der
philosophischen Diskussion umstritten.!352 Die Debatte wird — entlang des
Dualismus von intellektualistischem und sentientistischem Interessenbe-
griff — weitgehend um die Frage gefiihrt, ob Tiere ein das Recht auf Leben
begriindendes Interesse am Leben bzw. Weiterleben (interest in continued
existence) haben.!853 Die eine Seite vertritt dabei den Standpunkt, dass das
Haben eines Lebensinteresses und damit die Zuerkennung eines Lebens-
rechts die Fahigkeit voraussetze, zukunfisgerichtete Interessen haben zu
konnen.!834 Je nach Anforderungen an die geistige Beschaffenheit dieses
Lebensinteresses wird ein Lebensrecht so fiir siémtliche oder die grosse
Mehrheit der Tiere als ,,Gegenwartsgeschopfe ohne Selbst- und Zukunfts-
bewusstsein*“!835 verneint.!86 Paradigmatisch fiir diese Position ist etwa
jene SINGERS, welcher das Lebensrecht auf selbstbewusste rationale Wesen
beschrinkt, die fahig sind, Wiinsche hinsichtlich ihrer eigenen Zukunft zu

1851 BGE 136 11415 S. 426 E. 3.2; siche auch KieNer/KALIN, S. 133 f.

1852 Siehe zur philosophischen Debatte um das Lebensinteresse und das darauf griin-
dende Lebensrecht der Tiere etwa CocHRANE, Animal Rights, S. 65 ff., HARMAN,
KaLpewan, Rippe, Ethik, S.279ff., Rowranps, Animals Like Us, S.70ff.,
SaroNTzis, Morals, S. 159 ff. und WoLr J.-C.

1853 Vgl. BArRANZKE, Subjekt, S. 103-105.

1854 Siche BArRANZKE, Subjekt, S. 103 f.

1855 Von pEr ProrpTEN, Beriicksichtigung, S. 236.

1856 So etwa durch Hoerster, Wiirde, S. 76 vertreten, weil ,,Tierindividuen kein ei-
genes Uberlebensinteresse* im massgeblichen Sinne besissen; auch SPAEMANN:
,,Wir diirfen Tiere t6ten, denn Tiere leben im Augenblick. Sie haben keine Bio-
graphie. Thr Leben fiigt sich nicht zu einem Sinnganzen, das seine Momente
stets von neuem integriert. Es kommt deshalb auf die Lange des tierischen Le-
bens nicht an.“ RoBERT SPAEMANN, Bestialische Quilereien Tag fiir Tag, in: Deut-
sche Zeitung Nr. 33 (1979), zitiert nach TeutscH, Lexikon, S. 120.

379

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

haben.!857 Auch gemiss BIRNBACHER lédsst sich ein Lebensrecht und T6-
tungsverbot ,,nur fiir Tiere begriinden, denen wir Interessen im starken
Sinne zuschreiben konnen, die sich auf zukiinftige eigene Zusténde als zu-
kiinftige eigene Zustinde bezichen.“!35® Die andere Seite bestreitet dem-
gegeniiber, dass das Besitzen eines Lebensinteresses und Lebensrechts
vom Selbst- und Zukunftsbewusstsein eines Lebewesens abhéngt und geht
davon aus, dass zumindest empfindungsfahige Tiere ein Interesse am Le-
ben haben.!'® Tiere nehmen jedenfalls, obschon sie keinen Begriff vom
Leben haben, ,,grosse Schmerzen auf sich, um ihr Leben zu retten.!860
Insbesondere FRaNCIONE konstatiert einen Zusammenhang zwischen Emp-
findungsfahigkeit und Lebensinteresse: ,,Any being that is sentient neces-
sarily has an interest in life because sentience is a means to the end of con-
tinued existence. 1861

Fiir rechtliche Zwecke scheint dieser philosophische Disput indes min-
der bedeutsam, da sich die Frage, ob das Recht auf Leben analog auch auf
tierliche Personen anwendbar ist, nach anderen Gesichtspunkten beurteilt.
Zunéchst muss die Verschrankung von Lebensrecht und hoch entwickelten

1857 ,,Ein selbstbewusstes Wesen ist sich seiner selbst als einer distinkten Entitét be-
wusst, mit einer Vergangenheit und Zukunft. [...] Ein Wesen, das in dieser Weise
seiner selbst bewusst ist, ist fahig, Wiinsche hinsichtlich seiner eigenen Zukunft
zu haben.” Das Unrecht der Tétung von Personen liegt geméss SINGER in der
Vereitelung dieser zukunftsorientierten Praferenzen — im Vergleich dazu kénne
ein ,,Wesen, das sich nicht selbst als eine Entitdt mit einer eigenen Zukunft se-
hen kann, keine Priferenz hinsichtlich seiner eigenen zukiinftigen Existenz ha-
ben.“ SINGER, Praktische Ethik, S. 145f. und 152; zu SINGERS Position hinsicht-
lich eines tierlichen Lebensrechts siche auch vorne B.III.1.

1858 BIRNBACHER, Totung, S.227f.

1859 Siehe etwa FrancioNe/CHARLTON, Advocacy, S. 19 f. und CocHraNE, Ownership,
S.437.

1860 Siehe NipA-RUMELIN, S. 538; auch ScHNEIDER, Konsumware, S. 137.

1861 FRrANCIONE, Sentience, S. 262. Er fithrt dazu an anderer Stelle weiter aus: ,,To say
that a sentient being [...] is not harmed by death is decidedly odd. After all, sen-
tience is not a characteristic that has evolved to serve as an end in itself. Rather,
it is a trait that allows the beings who have it to identify situations that are harm-
ful and that threaten survival. Sentience is a means to the end of continued exis-
tence. Sentient beings, by virtue of their being sentient, have an interest in re-
maining alive; that is, they prefer, want, or desire to remain alive. Therefore, to
say that a sentient being is not harmed by death denies that the being has the
very interest that sentience serves to perpetuate. It would be analogous to saying
that a being with eyes does not have an interest in continuing to see or is not
harmed by being made blind.* Franciong, Exploitation, S. 15 f.

380

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

kognitiven Féhigkeiten, welche mit der Ankniipfung an ein zukunftsge-
richtetes Lebensinteresse eines selbstbewussten Wesens unweigerlich ein-
hergeht, aus menschenrechtlicher Sicht befremdlich anmuten — schliess-
lich gilt das Lebensrecht als grundlegendstes, paradigmatisches Men-
schenrecht, das ohne weitere Bedingungen ausnahmslos allen Menschen
zukommt.!862 Die Zuweisung eines Lebensrechts nur an Tragerinnen eines
solchermassen intellektualistisch verstandenen Lebensinteresses scheint
aus dieser Sicht ungebiihrlich restriktiv, setzt doch das menschliche Recht
auf Leben einzig am blossen physischen Leben an.!863

Ferner ist das tierliche Leben bereits im gegenwirtigen Tierschutzrecht
(wenn auch bloss rudimentir) als schutzwiirdiges Interesse und Schutzgut
anerkannt und partiell ausgebildet.!3¢4 Obgleich das schweizerische Tier-
schutzgesetz, im Gegensatz zum deutschen und Osterreichischen, bisher
keinen allgemeinen, sondern lediglich einen marginalen Lebensschutz fiir
Tiere vorsieht,!865 stellte etwa das Bundesgericht fest, dass den ,,heutigen
ethischen Vorstellungen [...] nur ein umfassender Lebensschutz auch des
tierischen Lebens gerecht zu werden“ vermoge.!3¢¢ Freilich wird dem
Schutz des tierlichen Lebens im geltenden, pathozentrisch ausgelegten
Tierschutzrecht gegeniiber dem Schutz des Wohlergehens bisher eine nur
untergeordnete Bedeutung beigelegt — voN DER PFORDTEN observiert dies-
beziiglich eine ,,im Tierschutzgesetz kodifizierte starke Dominanz der
Schmerzvermeidung gegeniiber der Verhinderung von Schédigung und
To6tung1867 — und der Lebensschutz entsprechend ,,stiefmiitterlich behan-
delt.!868 Diese gegeniiber der Bewertung im menschlichen Kontext!869

1862 Siehe Labwig, Leben, S.25; vgl. auch von DER ProrDTEN, Beriicksichtigung,
S.236.

1863 Allgemein ist Schutzobjekt des menschlichen Rechts auf Leben schlicht das
menschliche Leben, ,,nicht der Willensentscheid des Einzelnen, das eigene Le-
ben weiterfiihren zu wollen oder nicht. MULLER/SCHEFER, S. 46.

1864 Fiir das deutsche Tierschutzrecht siche Raspg, S. 194-196.

1865 Siehe dazu vorne C.1.3.2.3.

1866 BGE 1151V 248 S.254 E. 5.a.

1867 Von DEr ProrDTEN, Beriicksichtigung, S. 235.

1868 Siche Raspg, S. 194 und BINDER, Beitrédge, S. 27 f.; dazu auch voN DER PFORDTEN,
Beriicksichtigung, S. 235 f. und NipA-RUMELIN, S. 538.

1869 Bei Menschen wird das Leben als grundlegendstes Gut und das Recht auf Leben
entsprechend als grundlegendstes Recht liberhaupt betrachtet. Es wire daher im
Rahmen des Menschenrechtssystems widersinnig, andere Rechte o/ne das ihre
physische Voraussetzung sichernde Lebensrecht zu gewidhren. Vgl. dazu auch
Raspg, S. 135.

381

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

umgekehrte Rangordnung zwischen Leben und Wohlergehen und Deva-
luation des Stellenwerts des tierlichen Lebens scheint indes speziell aus
grundrechtlicher Sicht wenig tiberzeugend.!870 Entgegen der Entwicklung
im Tierschutzrecht, wo das tierliche Leben erst allmdhlich und als zuvor
vernachldssigtes Rechtsgut hervortritt, miisste dem Schutz des Tierlebens
im System der Tiergrundrechte vielmehr eine erstrangige Bedeutung bei-
gemessen werden,!$7! denn dieses wire als Grundlage der Existenz von
tierlichen Personen unerléssliche Voraussetzung fiir die Realisierung aller
anderen Tiergrundrechte und damit jedenfalls von instrumentellem
Wert.1872 Wihrend also das Recht auf Rechtspersonlichkeit die rechtliche
Vorbedingung aller Tiergrundrechte sichern wiirde, wiirde das Recht auf
Leben die unabdingbare tatsdchliche, physische Voraussetzung jedes
Grundrechtsschutzes schiitzen, sodass ihm gleichermassen die Bedeutung
eines primdren Tiergrundrechts zukdame, das allen anderen Tiergrundrech-
ten logisch vorzuordnen wire.!873 Die Notwendigkeit und basale Funktion
eines tierlichen Rechts auf Leben veranschaulicht auch voN DER PFORDTEN:
»Das Existenzrecht muss als Basis der Rechte einer Entitdt angesehen
werden. Es impliziert ein Totungsverbot. Solange die Vernichtung einer
Entitdt ohne weiteres moglich ist und dabei lediglich bestimmte Verfah-
rensbestimmungen eingehalten werden miissen, [...] erscheint es wenig
sinnvoll, der Entitidt Rechte zuzugestehen. [...] Rechte setzen Interessen
von einem gewissen Gewicht voraus, die sich in der Abwégung durchset-
zen und nicht ohne weiteres durch die Beseitigung des Interessentrigers
aus der Welt geschafft werden konnen. 1874

1870 Vgl. auch Nipa-ROMELIN, S.538 und voN DER ProrDTEN, Beriicksichtigung,
S. 236.

1871 Vgl. fur Wale etwa D’Amato/CHoPra, S.27 (,,we argue [...] for extending the
single most fundamental of all human rights — the right to life — to whales.*).

1872 Vgl. auch Raspt, S. 314 und LEiMBACHER, Rechte, S. 108; zum jedenfalls instru-
mentellen Wert des Lebens Gruen, S.27f. und KaLpewaln, S. 60 f.; das Recht
auf Leben wire ,,[v]itale Basis der Rechte des einzelnen Tieres”, voN LOEPER/
REYER, S. 208.

1873 Zu dieser primiren Bedeutung des Rechts auf Leben sinngeméss KIENER/KALIN,
S. 134 und MULLER/SCHEFER, S. 45.

1874 Von bErR ProrpTEN, Okologische Ethik, S. 302 (Hervorh. d. Verf.).

382

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

Schliesslich wiirde auch die Tierwiirde einen Lebensschutz nahelegen,
stellt doch eine im Belieben stehende Ausloschung des Wiirdetrdgers eine
,fundamentale Negierung des Eigenwerts selbst* dar.1875

3.2. Schutzbereich

Das Recht auf Leben wire auf tierliche Personen im Wesentlichen analog
anwendbar, da Tiere im fir dieses Grundrecht erheblichen Sinne ein Le-
ben besitzen. Tridger des Rechts auf Leben wiren alle tierlichen Perso-
nen.!876 Schutzobjekt wire das physische Leben, d.h. die Gesamtheit der
korperlichen und geistigen Funktionen, die fiir das Tier von lebensnotwen-
diger Bedeutung sind und es als Lebewesen kennzeichnen.'®77 Das Recht
auf Leben enthielte einerseits abwehrrechtliche Anspriiche, in erster Linie
ein grundsitzliches Totungsverbot, d.h. die negative Pflicht des Staats, den
Tod einer tierlichen Person nicht gezielt oder in absehbarer Weise herbei-
zufiihren. Als Eingriffe in das tierliche Recht auf Leben wire etwa an von
staatlichen Aufgabentrigern durchgefiihrte Massentotungen von Tierbe-
stinden im Rahmen der Tierseuchenbekdmpfung (BSE, Gefliigelpest
usw.) oder Totungen von Strassentieren zu denken. Das Recht auf Leben
wiirde keinen absoluten Schutz des Lebens vermitteln, d.h. eine Tétung
wiirde nicht per se eine Verletzung darstellen, miisste aber strikt verhalt-
nismadssig sein, um gerechtfertigt zu sein. Das Recht auf Leben wiirde an-
dererseits einen Schutzanspruch vermitteln, welcher vor dem Hintergrund
der heute weitreichenden privaten Tiertétungen von besonders grosser Be-
deutung wire. Aufgrund seiner Schutzpflicht miisste der Staat das tierliche
Leben in zumutbarem Masse insbesondere auch vor privaten Ubergriffen
schiitzen. Um seiner Schutzpflicht nachzukommen, wiren vom Staat, ne-
ben anderen Massnahmen, vor allen Dingen strafrechtliche Tétungsverbo-
te zu erlassen und durchzusetzen.

Ein grundsditzliches Verbot der Tétung von Tieren auch im Privatbe-
reich diirfte insbesondere Folgendes umfassen: (1) Verbot der Tétung zum
Zwecke der Lebensmittelgewinnung. Das tierliche Recht auf Leben wiirde
Totungen fiir den Fleischkonsum weitgehend ausschliessen, insofern das

1875 ScHARMELI/GRIFFEL, S.1356; siehe dazu bereits vorne C.1.3.2.3.; so auch
DonaLbsoN/KymLicka, Moral Ark, S. 196.

1876 Vgl. auch Raspg, S. 314.

1877 Siehe sinngeméss KieNer/KALIN, S. 135.

383

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

Interesse des Menschen, Fleisch zu essen, in aller Regel nicht lebensnot-
wendig, das Interesse des Tieres am Leben hingegen existenziell ist.!878
Beachtenswert sind in diesem Zusammenhang die Ausfiihrungen des deut-
schen Bundesverwaltungsgerichts!87 im Kontext des Verbots des betdu-
bungslosen Schlachtens: ,,Zwar mag Fleisch heute ein in unserer Gesell-
schaft allgemein iibliches Nahrungsmittel sein. Der Verzicht auf dieses
Nahrungsmittel stellt jedoch keine unzumutbare Beschrinkung der person-
lichen Entfaltungsmdéglichkeiten dar. Diese [...] Erschwernis in der Gestal-
tung des Speiseplans ist aus Griinden des Tierschutzes zumutbar.“1830 (2)
Verbot der Tétung aus dkonomischen Griinden oder ,,einfachheitshalber:
Ahnlich, wie es ,.kein lebensunwertes menschliches Leben* gibt,!88! sollte
auch der Lebenswert eines Tieres nicht nach dusserlicher, insbesondere
wirtschaftlicher Wertzuschreibung bestimmt werden. Mit dem Recht auf
Leben unvereinbar wiren daher etwa die gegenwirtig regelméssig vorge-
nommenen Totungen ,,nutzloser” oder ,,ausgedienter”, d.h. nicht (mehr)
rentabler Tiere (wie z.B. ménnlicher ,,Eintagskiiken in der Legehennen-
zucht!®82 oder vermindert leistungsféhiger Milchkiihe und Legehennen)
sowie die Totung liberzdhliger oder unerwiinschter Heim- oder Zootie-
re.1883 (3) Verbot der Tétung als Freizeitbeschdftigung oder zu Unterhal-
tungszwecken, so insbesondere im Rahmen der als Hobby ausgeiibten
Jagd!834 oder Fischerei.!1885

1878 Siehe zum Recht auf Leben und Fleisch etwa CocHrRANE, Animal Rights,
S. 83 ff., GrueNn, S.76ff.,, RowLaNDs, Animals Like Us, S. 100 ff. und SarT,
S. 43 ff.; siche zum ,,Recht, nicht gegessen zu werden* als Ausfluss des Rechts
auf Leben auch PLuHAR, Recht.

1879 BVerwGE 99, 1; dieser Entscheid wurde allerdings durch das Bundesverfas-
sungsgericht, Beschluss vom 18.1.2002 — 1 BvR 2284/95, aufgehoben.

1880 BVerwGE 99, 1 (8) (Hervorh. d. Verf.).

1881 BGE 981a 508 S.515 E. 4.b.

1882 Die systematische ,,Vernichtung 6konomisch unrentablen Lebens® einzig auf-
grund wirtschaftlicher Erwédgungen wird in der deutschen juristischen Tier-
schutzlehre bereits heute weitgehend als rechtswidrig erachtet, da kein verniinf-
tiger Grund fiir die T6tung vorliegt. Siche dazu Orr, S. 855 ff.

1883 Vgl. auch Luy, S. 57.

1884 So verbietet Art. 162 der Verfassung des Kantons Genf vom 14. Oktober 2012
(SR 131.234) bereits heute die Jagd auf Saugetiere und Vogel (unter Vorbehalt
amtlicher Massnahmen zur Regulierung des Tierbestands).

1885 So auch Luy, S. 57; dazu auch BRESSLER, S. 25, REGAN, Animal Rights, S. 353 ff.
und Rowranbps, Animals Like Us, S. 160 ff.

384

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

Wie diese beispielhafte Aufzahlung der auf der Basis staatlicher
Schutzpflichten grundsitzlich zu verbietenden privaten Handlungen ver-
deutlicht, wiren viele der heute praktizierten Tiertdtungen mit dem grund-
rechtlichen Schutz des tierlichen Lebens regelméssig unvereinbar. Davon
auszunehmen wiren die gegenwdértig eher als Ausnahme erscheinenden
Fille echter, notwehr- oder notstandsdhnlicher Konfliktsituationen (,,Le-
ben gegen Leben®), in denen Totungen durchaus notwendig und gerecht-
fertigt sein konnten.'8%¢ Als zuldssig zu erachten wire etwa die Totung ei-
nes Tieres aus Notwehr oder zum Fleischverzehr aus zwingenden gesund-
heitlichen bzw. lebensnotwendigen Griinden,'#87 die Totung eines geféhr-
lichen (z.B. tollwiitigen) Tieres als Ultima Ratio,'888 oder auch die stell-
vertretende Fiirsorge durch Euthanasie unheilbar kranker und leidender
Tiere. 1889

Als Kerngehalt des tierlichen Rechts auf Leben konnte schliesslich das
Verbot der willkiirlichen'80 bzw. mutwilligen'$®! Tétung angenommen
werden. 1892

4. Recht auf personliche Freiheit

Das Recht auf personliche Freiheit (Art. 10 Abs. 2 BV) wiirde die grundle-
genden Aspekte der tierlichen Existenz, insbesondere die korperliche und
geistige Integritdt sowie die Bewegungsfreiheit schiitzen.!8%3 Es ist frag-
lich, inwieweit die personlichen Freiheit i.e.S., welche in allgemeiner

1886 Siehe von Loeper, Tierrechte, S.275 und SToHNER, S. 117, mit weiteren Nach-
weisen.

1887 Siehe CocHraNE, Animal Rights, S. 85 und voN LoEPER/REYER, S. 209.

1888 So nennt REGaN, Animal Rights, S. 353 als Beispiel etwa tollwiitige Wildtiere,
die in der Ndhe von Menschen leben und bereits jemanden gebissen haben.

1889 Siche von Lokper, Tierrechte, S.275; derlei Totungsszenarien werden weitge-
hend iibereinstimmend als moralisch zuléssig erachtet. Siehe BRESSLER, S. 25.

1890 Das Verbot der willkiirlichen Tétung als Kerngehalt des menschlichen Rechts
auf Leben, siehe KiENER/KALIN, S. 142.

1891 Bereits de lege lata nach Art. 26 Abs. 1 lit. b TSchG als Tierquélerei verboten.

1892 Ob dem Verbot der Todesstrafe in Bezug auf Tiere eine eigenstindige und sinn-
hafte Bedeutung zukommen konnte, ist zweifelhaft — verboten wére dann etwa
die Tétung von Tieren im Rahmen von Tierprozessen und Tierstrafen, wie sie in
der Vergangenheit teilweise stattfanden. Siehe zu den Tierstrafen und Tierpro-
zessen im Mittelalter insbesondere FiscHER, Tierstrafen, S. 34 ff.

1893 Sinngemadss KieNEr/KALIN, S. 145.

385

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

Weise die fiir ein selbstbestimmtes Leben in Wiirde und Freiheit unerldss-
lichen Bereiche sowie die elementaren Erscheinungen der Personlichkeits-
entfaltung schiitzt,!394 auf Tiere sinngemadss libertragbar wire bzw. inwie-
weit sie (menschliche) Autonomie, d.h. die Fahigkeit zur Selbstbestim-
mung voraussetzt — dieses Recht miisste fiir tierliche Rechtstriger jeden-
falls ndher tiberdacht werden.!895 Ein analoges Recht auf personliche Frei-
heit i.e.S. konnte fiir Tiere bspw. als durch Anspruchsrechte bewehrte ,,na-
tiirliche Freiheit™ ausgedeutet werden, wonach Tiere ihren grundlegenden
Bediirfnissen entsprechend, d.h. ,natiirlich® oder ,,artgeméss* leben kon-
nen sollten,'®¢ was je nach Tierart und Domestikation zu unterschiedli-
chen Grundrechtsanspriichen fithren wiirde.'8%7 Als weitere Schutzgehalte
zu priifen wéren ferner etwa die Gewdhrleistung eines Mindestmasses an
(tierlicher) Selbstbestimmung und Freiheit sowie ein gewisser Schutz vor
menschlicher Fremdbestimmung.

4.1. Recht auf kdrperliche und geistige Unversehrtheit

Den fiir Tiere wichtigsten Teilgehalt der personlichen Freiheit wiirde das
Recht auf korperliche und geistige Unversehrtheit darstellen, das jeder
tierlichen Person zukdme.!8%® Das Recht auf korperliche Unversehrtheit
wiirde das Tier als physisches Wesen schiitzen und einen umfassenden
Schutz der Unversehrtheit des tierlichen Korpers vermitteln, unabhédngig
davon, ob ein FEingriff Schmerzen oder Gesundheitsschiden verur-
sacht.!1899 Das Recht auf geistige Unversehrtheit wire auf die psychische
Gesundheit des Tieres gerichtet und wiirde es vor seelischem Leiden

1894 Siehe KieNER/KALIN, S. 146.

1895 Es ist nicht davon auszugehen, dass Tiere &dhnliche autonomiebezogene Interes-
sen und insbesondere ein dhnliches Interesse an einer selbstbestimmten Lebens-
fithrung haben wie Menschen. Siehe Lapwic, Staatsbiirgerschaft, S. 33 ff.

1896 Siehe etwa PETRUS, S. 166: Recht auf Freiheit als (negatives) ,,Recht, in der Aus-
ibung der natiirlichen oder arttypischen Verhaltensweisen nicht eingeschrankt
zu werden®; vgl. auch Labpwic, Staatsbiirgerschaft, S. 35 f.: | Freiheit” fiir Tiere
nicht im Sinne von Autonomie, sondern in erster Linie als Freiheit der Bewe-
gung und des Handelns.

1897 Vgl. voN LoEPER/REYER, S. 208.

1898 Auch RaspE, S. 314.

1899 Siehe sinngeméss KieENer/KALIN, S. 149.

386

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

schiitzen.!?0 Das Rechtsgut der korperlichen und geistigen Integritét des
Tieres ist der Sache nach bereits im geltenden Tierschutzrecht unter dem
zentralen Schutzgut des Wohlergehens angelegt, das sowohl den Schutz
vor Schmerzen, Leiden und Angst als auch die Unversehrtheit im Sinne
der Abwesenheit von Schiden umfasst.'?! Das Recht auf korperliche und
geistige Unversehrtheit konnte wiederum zum einen abwehrrechtliche!902
Anspriiche gegen staatliche Eingriffe entfalten,'93 zum anderen aber ins-
besondere auch staatliche Schutzpflichten, die auf den wirksamen Schutz
der korperlichen und geistigen Integritdt des Tieres vor privaten Verletzun-
gen abzielen wiirden.

Bereits heute ist eine Vielzahl von Beeintrachtigungen des tierlichen
Wohlergehens tierschutzstrafrechtlich verboten.!?%* Im Rahmen des tierli-
chen Grundrechts auf korperliche und geistige Unversehrtheit wire der
strafrechtliche Schutz indes weiter auszubauen und der Blick insbesondere
auf die normalen, der Tiernutzung inhirenten Formen der Verletzung des
tierlichen Wohlergehens zu richten.!®% So wiren z.B. auch die ,,Zwangs-
schwiéngerung® von Milchkiihen, das Touchieren von Hiihnerschnébeln,
mit der einseitigen Ziichtung einhergehende Gesundheitsschiden (etwa
Euterschmerzen von Milchkiihen, Ubergewicht bei Mastschweinen und
-hdhnchen oder angeziichtete Tumore bei Versuchstieren), die Tierkenn-
zeichnung mittels Ohrmarken, die Enthornung von Tieren, aber auch das
Scheren von Schafen oder die Dressur von Zirkustieren usw. als (teilweise
schwerwiegende, teilweise geringfligige) Beschrinkungen des tierlichen
Rechtsguts der korperlichen und geistigen Integritdt zu betrachten, die
einer ausreichenden Rechtfertigung bediirften. 900

1900 Siehe sinngeméss BELSER/WALDMANN, S. 48 f.

1901 Vgl. RaspE, S. 189, ausfiihrlich hergeleitet (fiirs deutsche Recht) S. 175 ff.; siche
zum Wohlergehen vorne C.1.3.2.1.

1902 Insbesondere fiir domestizierte Tiere sind dariiber hinaus auch leistungsrechtli-
che Anspriiche denkbar, etwa auf medizinische Versorgung. Vgl. dazu vorne
D.II1.3.2.

1903 Als (in der Regel zulédssiger) staatlicher Eingriff gilt bspw. die Sterilisation von
Strassentieren zur Begrenzung der Strassentierpopulationen. Vgl. voN LoEPER/
REYER, S. 208.

1904 So insbesondere durch Art. 26 und 28 TSchG und Art. 16 ff. TSchV.

1905 Diese werden im geltenden Tierschutzrecht weitgehend nicht erfasst, siche vor-
ne C.II1.3.3.

1906 Vgl. dazu auch CocHrRANE, Animal Rights, S. 79 ff.; vgl. zu den verschiedenen
Formen der Schiddigung von Tieren im Rahmen der industriellen Tiernutzung
HarteEmAN, S. 122 ff.

387

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

4.2. Bewegungsfreiheit

Als weiterer Teilgehalt des tierlichen Rechts auf personliche Freiheit wire
ferner die Bewegungsfreiheit zu beachten. Hinsichtlich der tierlichen Be-
wegungsfreiheit wiére als zentrale Problematik das Einsperren von Tieren
auszumachen.!”"7 Der mit der Tierhaltung einhergehende Freiheitsentzug
wiirde ganz allgemein einen Eingriff in die Bewegungsfreiheit darstellen,
sodass jegliche Tierhaltung im Grunde rechtfertigungsbediirftig wiirde.!908
Dies betrife neben der Nutztierhaltung auch die Versuchstierhaltung, die
Haltung von Tieren in Zoos'?® sowie auch die Heimtierhaltung,'*10 wel-
che aufgrund staatlicher Schutzpflichten auch im Privatbereich entweder
zu verbieten oder im Einklang mit den tierlichen Grundrechten zu regulie-
ren wéren. Bei der Bestimmung von zuldssigen und unzulédssigen Frei-
heitsbeschrdnkungen miisste — unabhingig von Aspekten der korperlichen
und geistigen Integritit — ein besonders Augenmerk auf die arttypischen
Bewegungsbediirfnisse der Tiere gerichtet werden, welche insbesondere je
nach Domestikationsstatus variieren kdnnen.

4.3. Kerngehalt: Verbot der Folter und der grausamen Behandlung

Der kodifizierte Kerngehalt der personlichen Freiheit findet sich hinsicht-
lich des menschlichen Grundrechts in Art. 10 Abs.3 BV als (absolutes)

1907 Vgl. zur Problematik des Einsperrens von Tieren etwa GRruUEN, S. 130 ff.; beach-
tenswert sind hier wiederum die Ausfithrungen eines indischen Gerichts hin-
sichtlich des Einsperrens von Vogeln im Rahmen des kommerziellen Vogelhan-
dels: ,,The Supreme Court has recently recognized the five fundamental rights
of the animals including the right to live with dignity” (Nr. 3). ,,[T]his Court is
of the view that running the trade of birds is in violation of the rights of the
birds. [...] birds have a fundamental right to fly and cannot be caged and will
have to be set free in the sky. [...] all the birds have fundamental rights to fly in
the sky and all human beings have no right to keep them in small cages for the
purposes of their business or otherwise® (Nr. 5). Delhi High Court, People for
Animals vs Md Mohazzim & Anr, 15.5.2015, CRL. M.C. No. 2051/2015, Nr. 3
und 5 (Hervorh. d. Verf.).

1908 Siehe Raspg, S.315f.

1909 Vgl. zur Zoo-Problematik GruEN, S. 136 ff. und RowrLanps, Animals Like Us,
S. 152 ff.

1910 Vgl. dazu etwa CocHrRANE, Animal Rights, S. 129 ff. und Rowranps, Animals
Like Us, S. 169 ff.

388

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

Verbot der Folter sowie der grausamen, unmenschlichen und erniedrigen-
den Behandlung.!?!! Als ,,Folter gilt die vorsdtzliche Zufligung grosser
bzw. schwerster korperlicher oder psychischer Schmerzen und Leiden,
wobei diese in der Regel, aber nicht begriffsnotwendig zur Verfolgung ei-
nes bestimmten Zwecks erfolgt.!?!12 Extensiver als der Folterbegriff erfasst
das Verbot der grausamen, unmenschlichen und erniedrigenden Behand-
lung auch Eingriffe von ,geringerer Intensitdt, ndmlich solche, die
schwere korperliche oder psychische Leiden verursachen oder beim Opfer
Gefiihle der Angst, Ohnmacht oder Demiitigung auslosen.'!3 Eine ab-
sichtliche oder gar zweckgerichtete Zufiigung ist nicht erforderlich.!®14 In-
des konstituieren nur schwerwiegende Beeintrichtigungen der korperli-
chen oder geistigen Integritit eine grausame Behandlung, wobei dafiir
samtliche Umsténde (wie etwa Schwere und Dauer des Eingriffs) massge-
bend sind — ob eine grausame Behandlung vorliegt, ist daher in wesentli-
chem Masse durch eine Giiterabwigung festzustellen.!!5 Als grausame
Behandlung gilt insbesondere die korperliche Misshandlung, also die Zu-

1911 Siehe BELSER/WALDMANN, S. 65.

1912 Siehe KieNer/KALIN, S. 161 und MULLER/SCHEFER, S. 58 f. (Misshandlung kann
auch Selbstzweck sein); gemadss a.A. ist die Zweckgerichtetheit allerdings als
notwendiges Element in den Folterbegriff hineinzulesen. So misst die Folterde-
finition der UN-Antifolterkonvention (Ubereinkommen gegen Folter und andere
grausame, unmenschliche oder erniedrigende Behandlung oder Strafe vom
10. Dezember 1984, SR 0.105) dem Verfolgen eines bestimmten Zwecks bei der
Vornahme der Folterhandlung eine konstitutive Bedeutung bei. Siehe deren
Art. 1 Ziff. 1 Satz 1: Im Sinne dieses Ubereinkommens bezeichnet der Aus-
druck ,Folter® jede Handlung, durch die einer Person vorsdtzlich grosse kérper-
liche oder seelische Schmerzen oder Leiden zugefiigt werden, zum Beispiel um
von ihr oder einem Dritten eine Aussage oder ein Gestdndnis zu erlangen, um
sie fiir eine tatséchlich oder mutmasslich von ihr oder einem Dritten begangene
Tat zu bestrafen, um sie oder einen Dritten einzuschiichtern oder zu ndtigen
oder aus einem anderen, auf irgendeiner Art von Diskriminierung beruhenden
Grund, wenn diese Schmerzen oder Leiden von einem Angehdorigen des 6ffentli-
chen Dienstes oder einer anderen in amtlicher Eigenschaft handelnden Person,
auf deren Veranlassung oder mit deren ausdriicklichem oder stillschweigendem
Einverstdndnis verursacht werden.” (Hervorh. d. Verf.); siche zum notwendigen
Element des Zwecks der Folterhandlung BRUHA/STEIGER, S. 30 f.

1913 Siehe KieNer/KALIN, S. 161 und MULLER/SCHEFER, S. 61.

1914 Siehe MULLER/SCHEFER, S. 61.

1915 Siehe MULLER/SCHEFER, S. 61.

389

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

fligung physischer Verletzungen, die beim Opfer schweres Leiden verursa-
chen und nicht notwendig erscheinen.!916

Fraglich ist, ob das Verbot der Folter und der grausamen Behandlung
analog auch auf Tiere angewendet und damit gleichermassen als Kernge-
halt des tierlichen Rechts auf personliche Freiheit angenommen werden
konnte. Je nach zugrunde gelegter Folterdefinition wird diese Frage unter-
schiedlich zu beurteilen sein. Gegen die Anwendung des Folterverbots auf
Tiere spricht, dass der Folterbegriff nach mancher Ansicht auf Tiere gar
nicht erst zutrifft, dass an Tieren mit anderen Worten begriftlich gar keine
Folter veriibt werden kann. Dies betrifft insbesondere solche Folterdefini-
tionen, die einen notwendigen Zusammenhang des Folterverbots zur Men-
schenwiirde'®'7 und Willensfreiheit herstellen; ein Spezifikum der Folter
ist nach diesem Versténdnis gerade die die Menschenwiirde gezielt negie-
rende Ausschaltung der Willensfreiheit.1°18 Obschon das Erfordernis des
Willensbruchs in rechtlichen Folterdefinitionen keine ausdriickliche Er-
wiahnung findet, wird es zuweilen als notwendiges Element der Folter an-
gesehen. In diesem Sinne halten etwa BRUHA/STEIGER fest: ,,Mit Blick auf
die ratio des Folterverbots wird man das Element des Willensbruchs [...] in
jede Folterdefinition mit hineinzulesen haben.*1919 Die spezifische Quali-
tdt bzw. Schwere und Verwerflichkeit der Folter liegt hiernach im Um-
stand begriindet, dass ,,das Opfer an den Folterhandlungen zerbricht, ihm
durch sie das Menschsein genommen und etwas in seinem Innersten zer-
stort wird. [...] Die Ohnmacht und Hilflosigkeit [...] scheinen das
Schlimmste an der Folter zu sein — [...] Ohnmacht bedeutet, fremdem Wil-
len folgen zu miissen, weil der eigene Wille gebrochen wurde.“1920 Ein
derartiger Folterbegriff diirfte nun kaum auf Tiere anwendbar sein, da ein
Willensbruch Willensfreiheit voraussetzt, hinsichtlich derer zweifelhaft ist,

1916 Siehe MULLER/SCHEFER, S. 63.

1917 ,,Das Folterverbot dient dem Schutz der Menschenwiirde.* BIELEFELDT, Rechts-
staat, S. 5.

1918 Siehe etwa BIeLEFELDT, Menschenwiirde, S. 13, wonach ,,die Besonderheit der
Foltersituation darin [besteht], dass der Betroffene die Ausschaltung seiner Wil-
lensfreiheit bewusst erlebt und erleben soll. Er wird gleichsam Zeuge seiner ei-
genen Verdinglichung zu einem vollends manipulierbaren Biindel von Schmerz,
Angst und Scham und soll genau daran zerbrechen. Die Folter bedeutet deshalb
eine unmittelbare und vollstindige Negierung der Achtung der Menschenwiir-
de.” (Hervorh. d. Verf.).

1919 BRUHA/STEIGER, S. 28 f.

1920 BRUHA/STEIGER, S. 29 (Hervorh. d. Verf.).

390

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

ob sie bei Tieren im erforderlichen Ausmass vorliegt. Allerdings miisste
sich hier konsequenterweise auch die Frage stellen, ob im Rahmen eines
solchen Folterverstindnisses z.B. auch Séuglinge nicht gefoltert werden
koénnen, zumal diese kaum einen relevanten, zu brechenden Willen haben
und dem psychischen Aspekt der Entwiirdigung und der bewusst erfahre-
nen Verdinglichung neben den grossen Schmerzen und Leiden kaum eine
zusitzliche Bedeutung zufallen diirfte. Zweifelsfrei stellt die Willenskom-
ponente bei der menschlichen Folter in der Regel ein zentrales Kennzei-
chen dar — indes ist fraglich, ob der Folterbegriff damit stehen und fallen
sollte.

Stellt man dagegen auf einen Begriff der Folter als im Kern vorsétzli-
cher Zufiigung schwerster korperlicher oder seelischer Schmerzen und
Leiden (zwar in der Regel, aber nicht notwendigerweise zum Zwecke ei-
nes Willensbruchs) ab, so konnte das Folterverbot einer analogen Anwen-
dung auf Tiere durchaus zuginglich sein. Hier ist zu bedenken, dass das
Folterverbot neben der Willensfreiheit auch in der Leidensfihigkeit des
Menschen wurzelt, welche tierliche Personen in vergleichbarem Masse
aufweisen.!92! Daraus wire gemiss STOHNER ,,die Schlussfolgerung zu zie-
hen, dass das Folterverbot und das Verbot unmenschlicher Behandlung
sachgerechterweise analog [...] Anwendung zu finden haben.“!922 Uber-
dies konnte argumentiert werden, dass bereits das geltende Tierschutzrecht
der Sache nach und ansatzweise ein Verbot der Folter und grausamen Be-
handlung vorsieht, ndmlich in der Gestalt des Verbots der Tierqudlerei, das
den historischen Kernbereich des klassischen Tierschutzrechts bildet!923
und im gesellschaftlichen (Unrechts-)Bewusstsein fest verankert ist.!92% So
reiht etwa WiLDT das moralisch und rechtlich tief sitzende Verbot der Tier-
qudlerei geradezu beildufig und intuitiv in ein libergreifendes Folterverbot
ein, wenn er bemerkt: ,Das Folterverbot kann [...] nicht (allein) im
Menschsein des Folteropfers begriindet sein, denn sonst kdnne es nicht
fiir Tiere gelten — tatséchlich sei Tierquilerei jedoch moralisch gedchtet

1921 Siehe STOHNER, S. 123.

1922 Siehe STOHNER, S.126. Dieser verortet das Folterverbot allerdings als Kernge-
halt der (nach gegenwirtigem Rechtsversténdnis relativen) Tierwiirde.

1923 Siche BinpER, T6tung, S. 807.

1924 Siehe SToHNER, S. 127; das Verbot der Tierquélerei ist in den gesellschaftlichen
Wertvorstellungen so tief eingebettet, dass es als ,,rule of civilization* betrachtet
werden kann. Siehe Court of Appeal of Alberta, Reece v. Edmonton (City),
4.8.2011, 2011 ABCA 238, Dissenting reasons Chief Justice Fraser, Nr. 56.

391

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

und rechtlich verboten.!923 In eine dhnliche Richtung konstatiert GARDNER:
| TThe right not to be tortured may not be a human right. It is certainly
true that all humans have this right, but arguably not only humans have it.
If non-human animals have any rights at all, they have the right not to be
tortured.“1926 Das Verbot der Tierquélerei in der herkdmmlichen Auspra-
gung, in der es im Wesentlichen die ungerechtfertigte Zufiigung von
Schmerzen, Leiden, Schiden oder Angst erfasst,!927 weist indes zwar
Uberschneidungen mit dem Verbot der Folter und der grausamen Behand-
lung auf, deckt sich mit diesem aber nicht vollstindig. Einerseits umfasst
Tierquélerei auch minder intensive Beeintrachtigungen als die Folter oder
grausame Behandlung: Wihrend Ersteres die Zufligung (ungerechtfertig-
ter) Schmerzen, Leiden, Schiiden oder Angste schlechthin verbietet, bezie-
hen sich die Letzteren auf schwerste bzw. schwerwiegende Beeintréchti-
gungen. Andererseits ist eine Giiterabwégung in den Begriff der Tierqué-
lerei fest eingebaut (nur ,,ungerechtfertigte” Beeintrdchtigungen jeglicher
Intensitit gelten als Tierquilerei), wohingegen das Folterverbot die vor-
siatzliche Zufiigung schwerster Leiden ohne Moglichkeit der Rechtferti-
gung verbietet (demgegeniiber muss die Zufiigung schwerer Schmerzen
und Leiden auch bei der grausamen Behandlung als unnétig erscheinen).
Damit zeigt sich, dass das Folterverbot je nach Folterbegriff analoge
Anwendung auf Tiere finden konnte oder nicht. Dessen ungeachtet wére
eine analoge Anwendung des Verbots der grausamen Behandlung in jedem
Fall denkbar, da hier die Elemente des Zwecks und des Willensbruchs ent-
fallen. Folgt man dariiber hinaus der Auffassung, dass Folter im Kern die
vorsitzliche Zufigung schwerster korperlicher oder seelischer Schmerzen
und Leiden bezeichnet, so konnte auch das Folterverbot als Grundrecht
auf Tiere libertragen werden. Baut man dabei auf dem bereits bestehenden
Verbot der Tierquilerei als historischem ,,Ur-Grundrecht der Einzeltie-

1925 Siehe WiLpT, S. 136; so auch Sukorp, S. 30.

1926 GARDNER, S. 4 f.; auch das Oberste Gericht Indiens setzt das Folterverbot in Zu-
sammenhang mit dem Verbot der Tierquélerei: ,,Animals have also a right
against the human beings not to be tortured and against infliction of unnecessary
pain or suffering.” Supreme Court of India, Animal Welfare Board of India vs
A. Nagaraja & Ors, 7.5.2014, Civil Appeal No. 5387, Nr. 62.

1927 Siehe BinpER, Totung, S.807; in der geltenden positivrechtlichen Fassung um-
fasst Tierquélerei namentlich auch die Misshandlung von Tieren, d.h. die unge-
rechtfertigte Zufiigung von Schmerzen, Leiden, Schidden oder Angst (Art. 26
Abs. 1 lit. a i.V.m. Art. 4 Abs. 2 TSchG). Siehe zum Tierquilerei-Tatbestand der
Misshandlung BoLLIGER/RICHNER/RUTTIMANN, S. 107 ff.

392

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

11I. Tiergrundrechte im Einzelnen

re“1928 auf, wire dieses entsprechend — als Kerngehalt der personlichen
Freiheit — weiter zum Verbot der Folter und der grausamen Behandlung zu
verdichten.192? Mit einem solcherart verfassten Kernbereich des tierlichen
Rechts auf personliche Freiheit wiren folglich die absichtliche Zufiigung
schwerster Schmerzen und Leiden ausnahmslos als Folter und die absicht-
liche, nicht notwendig erscheinende Zufiigung schwerer Schmerzen, Lei-
den, Schéden oder Angst als grausame Behandlung absolut verboten bzw.
mittels strafrechtlicher Normen zu verbieten.!?30 Unter dem Aspekt des
Folterverbots wiren insbesondere Tierversuche als Praxis der absichtli-
chen (oder gar zweckgerichteten, da zur Verfolgung eines Versuchszwecks
vorgenommenen) Zufiigung von Schmerzen, Leiden und Angst in den
Blick zu nehmen.!93! Schwer belastende Tierversuche, die mit schweren
oder schwersten Eingriffen in die korperliche und geistige Integritét der
Tiere einhergehen, miissten als grausame Behandlung oder Folter im
Grunde absolut verboten werden.!®32 Aber auch minder belastende Tier-
versuche, die fiir sich genommen keine Folter oder grausame Behandlung

1928 von LoePER/REYER, S. 208.

1929 Auch GruBer, Rechtsschutz, S. 182 inkludiert das Folterverbot in seine ,,Charta
der Tiergrundrechte; prominent wird das Folterverbot als Tierrecht auch durch
das Great Ape Project eingefordert. Siehe die ,,Declaration on Great Apes*,
CAVALIERI/SINGER (Hrsg.), S. 4.

1930 Der staatlichen Schutzpflicht, der Folter oder grausamen Behandlung gleich-
kommende private Akte zu verhindern, wiirde wiederum grosse Wichtigkeit zu-
kommen. Zwar geht die Lehre hinsichtlich des menschlichen Folterverbots da-
von aus, dass es sich beim Verbot der Folter und der grausamen Behandlung
nach Art. 10 Abs. 3 BV um eine grundrechtliche Norm mit unmittelbarer Hori-
zontalwirkung handelt, sodass Folter und grausame Behandlung auch von Priva-
ten ausgehen kann (siehe dazu BELSER/WALDMANN, S. 66, MULLER/SCHEFER, S. 59
und ScHWEIZER, Art. 10 BV, Rn. 45). Doch obschon das Folterverbot Private un-
mittelbar bindet, sind aufgrund des nulla poena sine lege-Grundsatzes fiir einen
wirksamen Schutz strafrechtliche Verbote zu erlassen. Siche BELSER/WALDMANN,
S. 66.

1931 Zur (ethischen) Beurteilung der Vereinbarkeit von Tierversuchen mit Tierrech-
ten allgemein siche etwa CocHraNE, Animal Rights, S. 51 ff., REGaN, Animal
Rights, S.363 ff., RowLanps, Animals Like Us, S.124ff. und Sart, S.72ff;
auch Gruen, S. 105 ff.

1932 Dies wiirde insbesondere Tierversuche des Schweregrads 3 (,,schwere Belas-
tung®) nach Art.24 lit.d Tierversuchsverordnung betreffen (Verordnung des
BLV iiber die Haltung von Versuchstieren und die Erzeugung gentechnisch ver-
anderter Tiere sowie tiber die Verfahren bei Tierversuchen vom 12. April 2010,
SR 455.163).

393

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

E. Grundrechte der tierlichen Person

konstituieren, wiirden (auch als Tierwiirdeverletzung!?33) den Kerngehalt
der personlichen Freiheit tangieren, wenn dieser — wie beim Menschen —
allgemein den Missbrauch zu Forschungszwecken verbieten und durch
forcierte Eingriffe in die korperliche Integritét, die nicht aus einer medizi-
nisch indizierten Notwendigkeit heraus, sondern zu experimentellen
(Fremd-)Zwecken erfolgen, verletzt wiirde.!93* Eine grausame, ,,inhuma-
ne“ Behandlung konnte ferner auch die mit einer lange dauernden Isolati-
onshaft!'?3% vergleichbare dauerhafte Einzelhaltung soziallebender Tiere
darstellen.!936 Als Kerngehalte des tierlichen Rechts auf personliche Frei-
heit konnte schliesslich auch an ein Verbot des Missbrauchs als Organ-
spender'?37 und das Verbot von Qualziichtungen gedacht werden.!938

1933

1934

1935

1936

1937

1938

394

Siehe zur (Un-)Vereinbarkeit von Tierwiirde und Instrumentalisierung als Ver-
suchsobjekt vorne E.I11.2.2.2.; vgl. auch REGan, Human Wrongs, S. 97.

Siehe sinngemiss BELSER/WALDMANN, S. 66 und KIENER/KALIN, S. 163 f.

Die lange dauernde Einzelhaft ohne die Mdglichkeit der Kommunikation mit
anderen Menschen ist als unmenschliche Behandlung zu qualifizieren. Siche
MULLER/SCHEFER, S. 64.

Der Problematik der Einzelhaltung tragt auch das geltende Tierschutzrecht in
Art. 13 TSchV Rechnung (,,Tieren soziallebender Arten sind angemessene Sozi-
alkontakte mit Artgenossen zu ermoglichen.*).

Siehe sinngemiss KIiENErR/KALIN, S.163f.: Zum Kerngehalt der personlichen
Freiheit gehort auch das Verbot von Organentnahmen am lebenden Menschen,
die zum Tod oder erheblichen Gesundheitsschédden fiihren.

Siehe auch voN LoePER/REYER, S. 208.

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F. Zusammenfassung und Ausblick

1. Zusammenfassung der Untersuchungsergebnisse

Die vorliegende Untersuchung hat sich aus rechtstheoretischer Perspektive
mit der Frage nach Tierrechten befasst. Ausgangspunkt der Untersuchung
bildete der bestehende rechtliche Tierschutz, dessen Stirken und Schwé-
chen im Hinblick auf ihre Bedeutung fiir eine mogliche Herausbildung
von Tierrechten von Interesse waren und in Kapitel C. im Rahmen einer
kritischen Auseinandersetzung mit geltendem Tierschutzrecht herausgear-
beitet wurden. Als wesentliches Ergebnis lédsst sich festhalten, dass das
geltende Tierschutzrecht auf einer starken Tierschutzrechtsethik fusst und
einen hohen ethischen Anspruch an den rechtlichen Umgang mit Tieren
errichtet, der sich mit zentralen Postulaten der aktuellen tierethischen Dis-
kussion!?3? im Wesentlichen deckt.'* Tragende Grundsitze sind nament-
lich das Prinzip des ethischen Tierschutzes sowie die Anerkennung der
Tierwiirde, welche beide auf einen Eigenwert und die intrinsische Schutz-
wiirdigkeit des Tieres verweisen; der umfassende Schutz des Wohlerge-
hens; das Prinzip der gleichen Interessenberiicksichtigung im Rahmen von
Giiterabwégungen; sowie die zivilrechtliche Abgrenzung der Tiere von
den Sachen, wodurch ihnen eine rechtsethische Sonderstellung zugewie-
sen wird.

Die weitere Untersuchung hat indes offengelegt, dass der geltendem
Tierschutzrecht zugrunde liegende tierschutzrechtsethische Anspruch ak-
tuell nur unzureichend verwirklicht wird, was sich zunichst an einer feh-
lenden Materialisierung beim tatsdchlichen Umgang mit (insbesondere
Nutz-)Tieren ablesen ldsst.!%! Bei genauerer Betrachtung zeigt sich aller-
dings auch, dass sich die der Tierschutzrechtsethik eigentlich entgegenge-
setzte Tiernutzungspraxis nicht im rechtsfreien Raum vollzieht, sondern
vom rechtlichen Rahmen gedeckt ist. Somit ldsst sich nicht nur eine Dis-
krepanz zwischen (Tierschutzrechts-)Ethik und (Tiernutzungs-)Praxis fest-
stellen, sondern in erster Linie auch ein innerer Widerspruch im Tier-

1939 Siehe B.IV.2.
1940 Siehe C.I1.3.
1941 Siehe C.IIL1.

395

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F. Zusammenfassung und Ausblick

schutzrecht selbst (zwischen tierschutzrechtsethischen Grundsitzen und
konkreter Ausgestaltung).!?42 Die unzureichende Verwirklichung des ho-
hen tierschutzrechtsethischen Anspruchs kann daher nicht bloss als ein
Problem der fehlenden Um- und Durchsetzung des Tierschutzrechts in die
Praxis erklart werden, sondern ist auch auf die konkretisierenden Normen
des diese Praxis einrahmenden und erlaubenden Tierschutzrechts selbst
zuriickzufiihren. In das ambivalent verfasste, sich im Spannungsfeld zwi-
schen dem vorgefundenen Gegenstand der Tiernutzung und dem diese ab-
mildernden Tierschutz konstituierende und sich um menschliche Nut-
zungsanspriiche herum formierende Tierschutzrecht sind von vornherein
konzeptionelle Limitationen eingeschrieben.!**> Wie am Beispiel dreier
grundlegender Defizite des geltenden Tierschutzrechts aufgezeigt wurde,
erweist sich insbesondere der extrinsische Nutzungszweck als bestimmen-
der und begrenzender Schliisselfaktor fiir die konkrete Ausformung des
Tierschutzes.!94* Dieser ausgesprochen kontextabhingige, sich eher am in-
strumentellen Verwendungszweck statt am intrinsischen Eigenwert und
Schutzbediirfnis des Tieres orientierende, unbestindige Schutz wurde
letztlich als Kernproblem des gegenwirtigen Tierschutzrechts ausgewie-
sen!'® und in Zusammenhang mit dem tierlichen Objekt- und Eigentums-
status gesetzt, der hierfiir eine wesentliche rechtsstrukturelle Vorausset-
zung schafft.194¢ Auf der Basis dieser Ergebnisse kam die Untersuchung
zum Schluss, dass sich der geltende Tierschutzansatz, der in einem zweifa-
chen Sinne auf dem Objektstatus der Tiere aufbaut (Tiere als Objekte der
Nutzung und des Schutzes), konzeptionell nur bedingt zur Verwirklichung
der bestehenden Tierschutzrechtsethik eignet. Im Zeichen einer substanzi-
ellen Verbesserung des rechtlichen Tierschutzes und einer fortschreitenden
Entfaltung der tierschutzrechtsethischen Grundprinzipien wurde schliess-
lich der Vorschlag eines Paradigmenwechsels vom objektivrechtlichen zu
einem subjektivrechtlichen Tierschutz formuliert, unter Aufhebung des Ei-
gentumsstatus des Tieres und dessen Neupositionierung als Rechtssubjekt
und Triger von Rechten.!947

1942 Siehe C.IIL.2.

1943 Siehe C.II1.2.1.

1944 Siehe C.II1.3.1., C.II1.3.2. und C.II1.3.3.
1945 Siehe C.IV.1.

1946 Siehe C.IV.2.

1947 Siehe C.IV.3.

396

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Zusammenfassung der Untersuchungsergebnisse

Der Frage, ob und wie Tiere als Rechtssubjekte und Rechtstrager konzi-
piert werden konnten, wurde in Kapitel D. aus rechtstheoretischer Sicht
nachgegangen. Ausgehend von der Annahme, dass nur Rechtspersonen
Rechte haben konnen, wurde zundchst der Begriff der Rechtspersonlich-
keit im Hinblick auf seine Anwendbarkeit auf Tiere analysiert.!%4® Im Ver-
laufe der Untersuchung des Personenbegriffs in seiner naturrechtlichen
und rechtspositivistischen Auspriagung zeichnete sich allerdings ab, dass
der Versuch, die Frage der Mdglichkeit einer tierlichen Rechtspersonlich-
keit vom Begrift der Rechtsperson her zu erschliessen, in eine Sackgasse
miindet.!?¥ Der naturrechtliche Personenbegriff ist eng mit dem Men-
schen als Vernunftwesen — als metaphysischer Person — verbunden und in
seiner ,,vernunftrechtlich-menschenrechtlichen” Fassung nicht auf Tiere
anwendbar.1950 Allerdings ist die Auffassung, dass nur Menschen als Ver-
nunftwesen Rechtspersonen sein kdnnen, angesichts der Rechtspersonlich-
keit urteilsunfidhiger Menschen und juristischer Personen kaum haltbar;
vielmehr wurde dargelegt, dass weder Vernunftfahigkeit noch Menschsein
als notwendige Voraussetzungen eines allgemeinen Begriffs der Rechts-
person als normativen Personenkonzepts verhandelt werden konnen.!93!
Demgegeniiber muss die rechtspositivistische Konzeption, welche den
rechtstechnischen Begriff der Rechtsperson von metaphysischen Referen-
zen ablost und als rechtliche Konstruktion fiir die Zuordnung von Rechten
und Pflichten fungieren ldsst, der Moglichkeit einer tierlichen Rechtssub-
jektivitdt weitaus offener gegeniiberstehen, kann hier doch grundséitzlich
beliebigen Entitdten Rechtspersonlichkeit positivrechtlich zugewiesen
werden.!932 Da aber insgesamt kein generell-abstraktes Wesen der Rechts-
person ermittelt werden konnte, anhand dessen zu priifen wére, ob Tiere
Rechtspersonenqualitét aufweisen, und da sich Rechtsfahigkeit letztlich
als einziges gemeinsames Merkmal aller Rechtspersonen herauskristalli-
sierte, hat die Untersuchung eine Umkehrung der Vorgehensweise vorge-
nommen und den Begriff der Rechtsfahigkeit in den Vordergrund gestellt:
Entgegen der anfinglichen Vermutung, wonach nur Rechte haben kann,

1948 Siehe D.I.2.

1949 Siehe D.1.2.4.1.
1950 Siehe D.I1.2.2.1.
1951 Siehe D.I1.2.2.5.(a).
1952 Siehe D.1.2.3.4.

397

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F. Zusammenfassung und Ausblick

wer Rechtsperson ist, wurde die Erkenntnis formuliert, dass Rechtsperson
ist bzw. sein kann, wer Rechte hat bzw. haben kann.!953

Im Rahmen der Untersuchung des Begriffs des subjektiven Rechts wur-
den sodann zwei notwendige interessentheoretische Voraussetzungen fiir
konzeptionell mogliche Rechtstrager herausgearbeitet: (1) Interessenfahig-
keit sowie (2) intrinsische Schutzwiirdigkeit.!9>* Als bemerkenswertes Er-
gebnis hervorzuheben ist, dass Tiere nicht nur potenzielle Rechtstriger
sind und damit ohne Weiteres auch Rechtspersonen sein konnen, sondern
dass die Voraussetzungen fiir eine tierliche Rechtsfahigkeit {iberdies be-
reits in geltendem Tierschutzrecht angelegt bzw. erfiillt sind, zumal dieses
Tiere unzweideutig als intrinsisch schutzwiirdige Interessentriger qualifi-
ziert.'935 Der geltende tierschutzrechtliche Interessenschutz um der Tiere
selbst willen kdnnte im Rahmen einer interessentheoretischen Konzeption
ferner als schwache Rechte vermittelnd ausgelegt werden, sodass die An-
sicht vertretbar ist, dass Tiere bereits aktuelle Rechtstriger sind.!?5¢ Zur
(formalen) rechtlichen Personifikation des Tieres wiirde sich schliesslich
die Schaffung einer dritten Rechtsperson — der ,tierlichen Person® — an-
bieten.!?57 Wie die Untersuchung aufgezeigt hat, kann solchen ,,tierlichen
Personen® im Vergleich zu den bestehenden Rechtspersonen bloss ein ein-
geschrinkter Rechte-Umfang zukommen, der sich massgeblich nach den
Interessen und Féhigkeiten des Tieres sowie dessen Verhiltnis zur
menschlichen Gemeinschaft richtet.!98

Zum Abschluss wurde in Kapitel E. die Idee von Tiergrundrechten als
Perspektive und Kern eines moglichen subjektivrechtlichen Tierschutzes
skizziert, hierbei aber gleichsam juristisches Neuland betreten. So unor-
thodox die Idee einer Anwendung der Menschen- und Grundrechte auf
»tierliche Personen* anmuten mag, wére dies in konzeptioneller Hinsicht
grundsétzlich moglich, soweit Tiere grundrechtlich geschiitzte Interessen
in vergleichbarem Ausmass aufweisen (grundrechtstypische Interessenla-
ge bzw. Verletzbarkeit).19 Als solche mégliche, analog auf Tiere an-
wendbare Grundrechte in den Blick genommen wurden namentlich das

1953 Siehe D.1.2.4.2.
1954 Siehe D.I1.3.2.2.(c).
1955 Siehe D.1.3.2.4.
1956 Siehe D.I1.3.3.
1957 Siehe D.II.1.
1958 Siehe D.II.3.

1959 Siehe E.1.3.4.

398

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Ausblick: Tierrechte zwischen Idealitdt und Praktikabilitdt

Recht auf Rechtspersonlichkeit, die Wiirdegarantie, das Recht auf Leben
sowie das Recht auf personliche Freiheit mit den Teilgehalten der korper-
lichen und geistigen Unversehrtheit, der Bewegungsfreiheit und des Ver-
bots der Folter und der grausamen Behandlung.!°%0 Mit der Errichtung von
Tiergrundrechten wire schliesslich eine bedeutsame Verscharfung der
Rechtfertigungsvoraussetzungen — insbesondere hinsichtlich der zuldssi-
gen Eingriffszwecke sowie der Beurteilung der Notwendigkeit und Ver-
hiltnismissigkeit von Eingriffen — zu erwarten!%! und im Ubrigen auch
anzustreben, wurde diese Wirkung doch als entscheidender Vorteil des
subjektiven Rechtsschutzes fiir einen starken Tierschutz ausgewiesen.1962

II. Ausblick: Tierrechte zwischen Idealitit und Praktikabilitdt

Vorliegender Untersuchung lag in erster Linie eine theoretische Betrach-
tungs- und Herangehensweise zugrunde. Sie hat aufgezeigt, dass juridi-
sche, auch fundamentale Rechte fiir Tiere aus rechtstheoretischer Sicht
denkbar wiren und gegeniiber einem bloss objektivrechtlichen Tierschutz
auch bedeutsame Vorteile entfalten kdnnten. Die weiterfiihrende Frage der
Umsetzbarkeit solcher Tiergrundrechte hingegen wurde nicht adressiert
und muss daher offen bleiben. Ob sich die vorliegend in der Theorie aus-
gearbeitete Idee einer tierlichen Rechtspersonlichkeit und von Tiergrund-
rechten praktisch realisieren liesse, mag indes durchaus zweifelhaft er-
scheinen.!963 Zum Abschluss sollen hier deshalb, im Sinne eines Aus-
blicks, einige punktuelle Anmerkungen zu dieser zuvor ausgeklammerten
Problematik der Umsetzung von Tierrechten erfolgen.

TEUBNER spricht von einer ,,Tendenz [...] in Richtung Grundrechte fiir
Tiere“1904 — doch ist eine solche rechtliche Entwicklung wirklich absehbar,
und was wiirde diese praktisch bedeuten? Neben einer (in ihrer Reichweite
sicherlich anspruchsvollen) Umstrukturierung und Anpassungen innerhalb

1960 Siche E.III.

1961 Siehe E.IL.2.

1962 Siehe D.I1.5.2.

1963 So bemerkt etwa BryanT, Sacrifice, S.247: ,,The idea of ,legal personhood‘ for
animals is theoretically interesting but far removed from the legal or practical
reality of animals®.

1964 TEUBNER, S. 24.

399

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F. Zusammenfassung und Ausblick

der Rechtsordnung — zu denken wire etwa an das Strafrecht,!995 Zivil-
recht!9%0 und Prozessrecht!967 — wiirden Tiergrundrechte unweigerlich eine
tiefgreifende Umwiélzung im menschlichen Verhéltnis zu und Umgang mit
Tieren nach sich ziehen. Zumal viele der gegenwértig praktizierten For-
men der Nutzung von Tieren mit fundamentalen Rechten dieser Tiere nur
schwer zu vereinbaren wéren, diirfte die Idee von Tiergrundrechten — ernst
genommen und zu Ende gedacht — in die Richtung einer weitgehenden
Abschaffung oder zumindest grundlegenden Anderung der Tiernutzung
weisen,!?%8 so insbesondere im Bereich der landwirtschaftlichen Tierpro-
duktion.!?%? Diese praktische Konsequenz stiinde indes in augenscheinli-

1965 Ein durchschlagskriftiger Tiergrundrechtsschutz bediirfte auch eines griffigen
strafrechtlichen Tierschutzes, welcher die tierlichen Schutzanspriiche in objekti-
ve, stratbewehrte Verbote iibersetzen wiirde. Vgl. dazu GrRuBER, Rechtsschutz,
S. 186f.

1966 In erster Linie Anpassungen im Personenrecht. Vgl. hierzu etwa RASPE,
S.319ff.

1967 Fiir eine wirksame Rechtsdurchsetzung wire es notwendig, tierlichen Personen
prozessuale Beteiligungsrechte und Klagebefugnisse einzurdumen. Entspre-
chend miissten im Prozessrecht Anpassungen vorgenommen und Instrumente
entwickelt werden, die es tierlichen Personen erméglichten, ihre Rechte in ge-
richtlichen Verfahren geltend zu machen und durchzusetzen bzw. mittels gesetz-
licher Vertretung durchsetzen zu lassen. Siehe dazu GRUBER, Rechtsschutz,
S. 182 und 187 und zu den Moglichkeiten der prozessrechtlichen Durchsetzung
und verschiedenen Vertretungsmodellen ausfiihrlich Caspar, Industriegesell-
schaft, S.500ff. und 519 ff., LEmmBAcHER, Rechte, S.399 ff., Raspg, S. 323 {f,,
REBSAMEN-ALBISSER, S. 321 ff. und StrUNZ, S. 18 ff.

1968 Waihrend sich die klassische Tierrechtstheorie weitgehend auf das Postulat der
Abschaffung der gewaltsamen Tiernutzung (exploitation) beschrankt, gehen na-
mentlich DonaLDsSON/KyMLICKA, Zoopolis, liber dieses Kernprogramm hinaus,
indem sie untersuchen, wie Mensch-Tier-Interaktionen aussehen konnten, die
Tiergrundrechte respektieren (,,the core agenda of ART [Animal Rights Theorie,
Anm. d. Verf.] [...] is about abolishing exploitation and liberating animals from
enslavement. [...] But we do not believe that ART can stop here. Respecting the
basic rights of animals need not, and indeed cannot, stop all forms of human-
animal interaction. Once we recognize the basic rights of animals, we need to
ask about the appropriate forms of animal-human interaction that respect those
rights. Ending the human exploitation of animals is a necessary start, but we
need to know what non-exploitative relations might look like.” DoNALDSON/
KywmLicka, Zoopolis, S. 49).

1969 Auf diese praktische Konsequenz weisen Tierrechtstheoretikerinnen nahezu
durchgehend hin. In diesem Sinne postuliert REGaN die Notwendigkeit der ,,total
dissolution of the animal industry as we know it“, weil diese die Rechte der Tie-
re routinemadssig verletze. Siche REGaN, Animal Rights, S. 348 f., ausfiihrlich zu

400

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Ausblick: Tierrechte zwischen Idealitdt und Praktikabilitdt

chem Kontrast zur gesellschaftlichen Realitdt und Normalitit, ist die um-
greifende ,,Vernutzung von Tieren* gegenwirtig doch ,,Teil der gesell-
schaftlichen Grundordnung*.1%70 Dies legt die Vermutung nahe, dass sich
dermassen starke Tierrechte, wie sie vorliegend konzipiert wurden, in der
Gegenwartsgesellschaft kaum verwirklichen liessen.!®7! Die theoretische
Starke von Tierrechten diirfte sich somit zugleich auch als deren prakti-
sche Schwiche erweisen: Gerade weil der Rechte-Begriff ein konzeptio-
nelles Instrument bereitstellt, das darauf ausgerichtet ist, dass ,,Individual-
rechte weder politischen Verhandlungen noch dem Kalkiil gesellschaftli-
cher Interessen unterworfen*!°72 werden und das fundamentale Tierinter-
essen so grundsétzlich auch gegen gesellschaftliche Mehrheitsinteressen
zu schiitzen vermochte, scheinen die Erfolgsaussichten in einer Gesell-
schaft, in der Tierrechte diese Funktion gegen die Mehrheit menschlicher
Individualinteressen und gewichtige wirtschaftliche Interessen auch tat-
sichlich wahrnehmen miissten, praktisch gering.!973

den Implikationen von Tierrechten S. 330 ff. und 394 ff.; so auch FrRaNCIONE, An-
imal Rights, S. 165 (,,We must abolish and not merely regulate our institutional-
ized exploitation of animals, and no longer use or produce animals for food, en-
tertainment, sport, clothing, experiments, or product testing™) und FRANCIONE,
Ideology, S. 2 (,,Animal rights theory rejects the regulation of atrocities and calls
unambiguously and unequivocally for their abolition.”); auch DoNALDSON/
KymLicka, Zoopolis, S. 40 und 49 (,,Respect for these rights rules out virtually
all existing practices of the animal-use industries, where animals are owned and
exploited for human profit, pleasure, education, convenience, or comfort. [...]
This would entail the prohibition of current practices of farming, hunting, the
commercial pet industry, zoo-keeping, animal experimentation, and many oth-
ers.”); siche ferner etwa CavaLiErl, Animal Question, S.142f., KeLcH, Non-
Property Status, S. 244 f., Lapwig, Tierrechte, S. 151 f., NieseN, S. 47 f., Scumirz,
Einfiihrung, S. 31 und 69 ff. und Wisg, Farm Animals, S. 227.

1970 Lapbwia, Staatsbiirgerschaft, S. 38.

1971 Vgl. auch BiLchitz, S. 69.

1972 Rawts, Vertragstheorie, S. 199.

1973 Diese Spannung zwischen Idealitdt und Praktikabilitdt von Tierrechten sollte
m.E. aber nicht auf dem Wege des geringsten Widerstands dahingehend aufge-
16st werden, die Stirke dieser Rechte soweit abzuschwéchen, dass sie in ihren
praktischen Implikationen weitgehend entschérft und mehrheitsfihig wiren und
so mit dem Status quo koexistieren konnten. Mit solchen kurzsichtigen Abstri-
chen zugunsten der Praktikabilitdt und der damit einhergehenden Preisgabe tier-
licher Fundamentalinteressen zugunsten menschlicher Eigen- und Mehrheitsin-
teressen wiirde sich die Institution der Tierrechte letztlich die gleichen Probleme
einhandeln, welche bereits das gegenwirtige Tierschutzrecht kennzeichnen und
in dessen Wirkung schwichen.

401

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F. Zusammenfassung und Ausblick

Eine rechtliche Entwicklung hin zu Tierrechten miisste daher sicherlich
von einem korrespondierenden gesellschaftlichen Wandel begleitet sein
und sich in einer grundsitzlichen Bereitschaft der Gesellschaft widerspie-
geln, damit einhergehende praktische Verdnderungen hinzunehmen.!974
Zwar ist das Recht nicht bloss Spiegel, sondern fungiert auch als Schritt-
macher und Katalysator gesellschaftlicher Werte und Entwicklungen.!973
In dieser Hinsicht konnte geltend gemacht werden, dass das Recht nicht
notwendigerweise erst den fiir die effektive Umsetzung der Tierrechtsidee
erforderlichen gesellschaftlichen Wandel vollstdndig abwarten muss, son-
dern diesen auch induzieren und weiter vorantreiben konnte. Es hitte so,
wie PETERs dartut, ,,das Potenzial, zur Bekdmpfung und Beendigung der
Ausbeutung, Diskriminierung und Ausloschung von Tieren beizutra-
gen. #1976

Allerdings stosst die Tierrechtsidee hier sehr schnell an die Grenzen
einer demokratisch verfassten Rechtsordnung: Selbst wenn etwa aus mo-
ralphilosophischer und rechtsethischer Sicht weitgehende Ubereinstim-
mung dariiber bestiinde, dass Tiere Rechte haben oder haben sollten, ak-
zentuiert der gedankliche Versuch einer rechtlichen Positivierung und In-
stitutionalisierung das problematische Spannungsverhéltnis zwischen sol-
chen ,iiberpositiven” Rechten!®’” und einer demokratisch legitimierten

1974 Dies gibt auch GaRrNER, Ideology, S. 80 zu bedenken: ,,Merely abolishing the
property status of animals and granting them rights does not guarantee that they
will cease to be exploited. What is required, additionally, is a change in societal
attitudes [...] to ensure that the aim of according rights — to ensure that the reci-
pients are treated with respect and as ends in themselves — is achieved®.

1975 Diese wechselseitige Dynamik zwischen rechtlichen und gesellschaftlichen
Werten und Entwicklungen kommt auch bei BosseLmann, S. 6 zum Ausdruck:
,,lhre wesentliche Bedeutung haben Grundrechtsreformen [...] darin, dass sie ei-
nerseits Ausdruck gewandelter Wertiiberzeugungen sind und andererseits einen
gesellschaftlichen und rechtlichen Umdenkungsprozess mit initiieren kénnen®.

1976 PETERS, Liberté, S. 14.

1977 Auf die Idee solcher iiberpositiver Tierrechte bezieht sich etwa GEISTLINGER,
S.70: ,,Will man allerdings auch den néchsten Schritt in aller Konsequenz noch
gehen, so wird man nicht umhin kommen, bei einer Charta der Tiere anzusetzen
und eine solche zu schaffen. [...] Eine solche Charta miisste die Wiirde der Tiere
und deren unverdusserliche Rechte in dhnlicher Weise allem positiven Recht
voransetzen, wie die Allgemeine Erklérung der Menschenrechte die Wiirde so-
wie gleiche und unverdusserliche Rechte der Menschen als prépositiv voraus-
setzt und selbst lediglich anerkennt*.

402

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

II. Ausblick: Tierrechte zwischen Idealitdt und Praktikabilitdt

Gesetzgebung.'978 Mit anderen Worten: Auch unter der Annahme, die nor-
mative Theoriebildung habe sich von der Tierrechtsidee iiberzeugen kon-
nen, stellt sich mit Niesen die grundlegende ,,Frage ihrer Vertrdglichkeit
mit demokratischer Politik, d.h. ,,wie die Existenz von natiirlichen Rech-
ten (ganz gleich ob fiir Tiere oder fiir Menschen), die sich ja vorgéngig
zum politischen Prozess erkennen lassen miissen, mit unseren Anspriichen
auf demokratische Selbstbestimmung zu vereinbaren ist.“°7 Das Recht
kann zwar stellenweise iiber gegenwirtig vorherrschende gesellschaftliche
Vorstellungen und Praktiken hinausgehen, sich aber nicht schlechterdings
iiber diese hinwegsetzen. In dieser Hinsicht scheint es also, dass sich die
Tierrechtsidee rechtlich — im Rahmen demokratischer Gesetzgebungspro-
zesse — erst dann sinnvoll umsetzen liesse, wenn sie sich auf mehrheitsfa-
hige Werte abzustiitzen vermochte. 1980

Um den Bogen zu schliessen: Es ist m.E. nicht davon auszugehen, dass
Tiergrundrechte, wie sie vorliegend theoretisch ergriindet und skizziert
wurden, gegenwirtig bereits umsetzbar wiren. Dennoch wére eine zu-
kiinftige rechtliche Entwicklung in die Richtung von Tierrechten unter
Tierschutzaspekten aus dargelegten Griinden wiinschenswert. Mit der
Neupositionierung von Tieren als Rechtssubjekte und Rechtstriger kdnnte
das Recht einen richtungsweisenden Impuls setzen und mit dem Paradig-
menwechsel vom objektiv- zum subjektivrechtlichen Tierschutz eine sol-
che Entwicklung einleiten. Auf dieser Grundlage denkbar wére dann etwa
eine fortlaufende ,,progressive Verwirklichung“198! von Tierrechten — ein
schrittweiser Prozess von der initialen Anerkennung iiber die Weiterent-
wicklung bis zur bestmoglichen Verwirklichung von Tierrechten, der indes
gewiss graduell, langwierig und anspruchsvoll wére. Sarts Ausfiihrungen,
die hier als Schlusswort dienen sollen, scheinen insofern auch heute un-
vermindert aktuell:

1978 Wie auch (moralische) Menschenrechte miissten (moralische) Tierrechte aus
rechtlicher Sicht, um Geltungskraft zu erlangen, als juridische Rechte positiviert
werden. Dieser Prozess der Institutionalisierung wirft indes ganz andere Fragen
auf als die bloss theoretische Begriindung von Tierrechten.

1979 NIEskN, S. 49f.

1980 So auch Sankorr, S. 33: ,.it is thoroughly unreasonable to expect the law to take
a position that goes far beyond what the majority of people actually want. We
have, in effect, the legal system we deserve.”; vgl. zum Spannungsverhéltnis
zwischen Tierschutz und /iberalem Rechtsstaat Smith, S. 126 ff.

1981 Siehe zum Konzept der ,,progressiven Verwirklichung® von Tiergrundrechten
Birchitz, S. 69-71; vgl. auch KeLcH, Non-Property Status, S. 245.

403

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F. Zusammenfassung und Ausblick

,Let us unreservedly admit the immense difficulties that stand in the way of
this animal enfranchisement. Our relation towards the animals is complicated
and embittered by innumerable habits handed down through centuries of mis-
trust and brutality; we cannot, in all cases, suddenly relax these habits, or do
full justice even where we see that justice will have to be done. A perfect eth-
ic of humaneness is therefore impracticable, if not unthinkable; and we can
attempt to do no more than to indicate in a general way the main principle of
animals’ rights, noting at the same time the most flagrant particular violati-
ons of those rights, and the lines on which the only valid reform can hereafter
be effected. But, on the other hand, it may be remembered, [...] that these ob-
stacles are, after all, only such as are inevitable in each branch of social im-
provement; for at every stage of every great reformation it has been repeated-
ly argued, by indifferent or hostile observers, that further progress is impossi-
ble; indeed, when the opponents of a great cause begin to demonstrate its ,im-
possibility*, experience teaches us that that cause is already on the high road
to fulfilment.«1982

1982 Sarr, S. 17 f. (Hervorh. d. Verf.).

404

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Aaltola Elisa, Animal Ethics and the Argument from Absurdity, in: Environmental Val-
ues, Band 19 (2010), S. 79-98.

— Personhood and Animals, in: Environmental Ethics, Band 30 (2008), S. 175-193.

Ach Johann S., Transgene Tiere. Anmerkungen zur Herstellung, Nutzung und Haltung
transgener Tiere aus tierethischer Perspektive, in: Ach Johann S./Stephany Martina
(Hrsg.), Die Frage nach dem Tier. Interdisziplindre Perspektiven auf das Mensch-
Tier-Verhéltnis, Miinster 2009, S. 33-46.

— Warum man Lassie nicht quélen darf. Tierversuche und moralischer Individualis-
mus, Erlangen 1999.

Adams Wendy A., Human Subjects and Animal Objects: Animals as ,,Other* in Law,
in: Journal of Animal Law and Ethics, Band 3 (2009), S.29-51.

Ahne Winfried, Tierversuche. Im Spannungsfeld von Praxis und Bioethik, Stuttgart
2007.

Akademien der Wissenschaften Schweiz, Wiirde des Tieres und Giiterabwigung im
Schweizerischen Tierschutzgesetz. Ein Positionspapier der Ethikkommission fiir
Tierversuche der Akademien der Wissenschaften Schweiz, Bern 2010.

Akhtar Sahar, Animal Pain and Welfare: Can Pain Sometimes Be Worse for Them
Than for Us?, in: Beauchamp Tom L./Frey R. G. (Hrsg.), The Oxford Handbook of
Animal Ethics, Oxford/New York 2011, S. 495-518.

Alexy Robert, Theorie der Grundrechte, 5. Auflage, Frankfurt a.M. 2002.

— Die Institutionalisierung der Menschenrechte im demokratischen Verfassungsstaat,
in: Gosepath Stefan/Lohmann Georg (Hrsg.), Philosophie der Menschenrechte,
Frankfurt a.M. 1998, S. 244-264.

Altwicker Tilmann, Rechtsperson im Rechtspositivismus, in: Groschner Rolf/Kirste
Stephan/Lembcke Oliver W. (Hrsg.), Person und Rechtsperson. Zur Ideengeschichte
der Personalitit, Tiibingen 2015, S. 225-244.

Anderson Elizabeth, Animal Rights and the Values of Nonhuman Life, in: Sunstein
Cass R./Nussbaum Martha C. (Hrsg.), Animal Rights. Current Debates and New Di-
rections, New York 2004, S. 277-298.

Arendt Hannah, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperia-
lismus, totale Herrschaft, 17. Auflage, Miinchen 2014.

Auer Marietta, Subjektive Rechte bei Pufendorf und Kant. Eine Analyse im Lichte der
Rechtskritik Hohfelds, in: Archiv fiir die civilistische Praxis, Band 208 (2008),
S. 584-634.

Augustin Sabine, Fairness fiir alle leidensfédhigen Lebewesen — Ein neuer Ansatz in der
Tierethik, in: Beck Birgit/Thies Christian (Hrsg.), Moral und Recht. Philosophische
und juristische Beitrdge, Passau 2011, S. 81-104.

405

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Badura Jens, Leidenstihigkeit als Kriterium? Uberlegungen zur pathozentrischen Tier-
schutzethik, in: Schneider Manuel (Hrsg.), Den Tieren gerecht werden: Zur Ethik
und Kultur der Mensch-Tier-Beziehung, Witzenhausen 2001, S. 195-210.

Baer Susanne, Inklusion und Exklusion. Perspektiven der Geschlechterforschung in
der Rechtswissenschaft, in: Verein Pro FRI — Schweizerisches Feministisches
Rechtsinstitut (Hrsg.), Recht Richtung Frauen. Beitrdge zur feministischen Rechts-
wissenschaft, Lachen/St. Gallen 2001, S. 33-58.

Balcombe Jonathan, Second Nature. The Inner Lives of Animals, New York 2010.

— Animal Pleasure and Its Moral Significance, in: Applied Animal Behaviour Sci-
ence, Band 118 (2009), S. 208-216.

— Pleasurable Kingdom. Animals and the Nature of Feeling Good, Basingstoke/New
York 2006.

Balzer Philipp / Rippe Klaus Peter / Schaber Peter, Menschenwiirde vs. Wiirde der
Kreatur. Begriffsbestimmung, Gentechnik, Ethikkommissionen, 2. Auflage, Frei-
burg/Miinchen 1999.

Baranzke Heike, Das Tier als Subjekt eigener Interessen in Recht und Ethik? Mdglich-
keiten und Grenzen interessenethischer Ansétze fiir eine Ethik der Verantwortung
fiir Tiere, in: Caspar Johannes/Luy Jorg (Hrsg.), Tierschutz bei der religidsen
Schlachtung. Die Ethik-Workshops des DIALREL Projekts, Baden-Baden 2010,
S.91-114.

— Sind alle Tiere gleich? Vom reduktionistischen Antispeziesismus zur selbstreflexi-
ven Verantwortungsethik, in: Ach Johann S./Stephany Martina (Hrsg.), Die Frage
nach dem Tier. Interdisziplindre Perspektiven auf das Mensch-Tier-Verhiltnis,
Miinster 2009, S. 17-32.

Bartal Inbal Ben-Ami / Decety Jean / Mason Peggy, Empathy and Pro-Social Behavior
in Rats, in: Science, Band 334 (2011), S. 1427-1430.

Bartussek Helmut, Zeit der Tiere — Raum fiir Tiere. Die Haltung von Tieren in der
Landwirtschaft, in: Schneider Manuel/Geissler Karlheinz A./Held Martin (Hrsg.),
Zeit-Frass. Zur Okologie der Zeit in Landwirtschaft und Ernihrung, Politische Oko-
logie Sonderheft 8, 3. Auflage, Miinchen 2000, S. 66—70.

Baumann Max, Personenrecht des ZGB. Natiirliche Personen, Juristische Personen,
Vereine, Stiftungen, Schutz der Personlichkeit, 2. Auflage, Ziirich/St. Gallen 2011.
Beauchamp Tom L., Rights Theory and Animal Rights, in: Beauchamp Tom L./Frey R.
G. (Hrsg.), The Oxford Handbook of Animal Ethics, Oxford/New York 2011,

S. 198-227.

Beck Birgit / Thies Christian (Hrsg.), Moral und Recht. Philosophische und juristische
Beitrdge, Passau 2011.

Becker Peter-René, Werkzeuggebrauch im Tierreich. Wie Tiere hdmmern, bohren,
streichen, Stuttgart 1993.

Beirne Piers, For a Nonspeciesist Criminology: Animal Abuse as an Object of Study,
in: Criminology, Band 37 (1999), S. 117-147.

Beitz Charles R., The Idea of Human Rights, Oxford 2009.

— Human Rights and the Law of Peoples, in: Chatterjee Deen K. (Hrsg.), The Ethics
of Assistance. Morality and the Distant Needy, Cambridge 2004, S. 193-214.

406

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Bekoff Marc, The Emotional Lives of Animals. A Leading Scientist Explores Animal
Joy, Sorrow, and Empathy — and Why They Matter, Novato 2007.

— Deep Ethology, Animal Rights, and the Great Ape/Animal Project: Resisting
Speciesism and Expanding the Community of Equals, in: Journal of Agricultural
and Environmental Ethics, Band 10 (1998), S. 269-296.

— Common Sense, Cognitive Ethology and Evolution, in: Cavalieri Paola/Singer Peter
(Hrsg.), The Great Ape Project. Equality beyond Humanity, New York 1993,
S. 102-108.

Belser Eva Maria / Waldmann Bernhard, Grundrechte II. Die einzelnen Grundrechte,
Zirich/Basel/Genf 2012.

Belser Eva Maria / Waldmann Bernhard / Molinari Eva, Grundrechte 1. Allgemeine
Grundrechtslehren, Ziirich/Basel/Genf 2012.

Bentham Jeremy, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, London
1789.

Benton Ted, Animal Rights: An Eco-Socialist View, in: Garner Robert (Hrsg.), Animal
Rights. The Changing Debate, New York 1996, S. 19-41.

Benz-Schwarzburg Judith, Verwandte im Geiste — Fremde im Recht. Sozio-kognitive
Féhigkeiten bei Tieren und ihre Relevanz fiir Tierethik und Tierschutz, Erlangen
2012.

Benz-Schwarzburg Judith / Knight Andrew, Cognitive Relatives yet Moral Strangers?,
in: Journal of Animal Ethics, Band 1 (2011), S. 9-36.

Bernatzky Giinther, Schmerz bei Tieren, in: Sambraus H. H./Steiger A. (Hrsg.), Das
Buch vom Tierschutz, Stuttgart 1997, S. 40-56.

Bessei Werner / Reiter Klaus, Verhalten von Hithnern, in: Hoy Steffen (Hrsg.), Nutztier-
ethologie, Stuttgart 2009, S. 204—223.

Besson Samantha, Justifications, in: Moeckli Daniel/Shah Sangeeta/Sivakumaran San-
desh (Hrsg.), International Human Rights Law, 2. Auflage, Oxford 2014, S. 34-52.

Bielefeldt Heiner, Die Wiirde des Menschen — Fundament der Menschenrechte, in:
Sandkiihler Hans Jorg (Hrsg.), Recht und Moral, Hamburg 2010, S. 105-133.

— Menschenwiirde und Folterverbot. Eine Auseinandersetzung mit den jiingsten Vor-
stossen zur Aufweichung des Folterverbots, Essay Nr. 6 des Deutschen Instituts fiir
Menschenrechte, Berlin 2007.

— Das Folterverbot im Rechtsstaat, Policy Paper Nr.4 des Deutschen Instituts fiir
Menschenrechte, Berlin 2004.

Bigler-Eggenberger Margrith / Fankhauser Roland, Vorbemerkungen zu Art. 11-21,
in: Honsell Heinrich/Vogt Nedim Peter/Geiser Thomas (Hrsg.), Basler Kommentar.
Zivilgesetzbuch 1. Art. 1-456 ZGB, 5. Auflage, Basel 2014, S. 151.

— Art. 11, in: Honsell Heinrich/Vogt Nedim Peter/Geiser Thomas (Hrsg.), Basler
Kommentar. Zivilgesetzbuch 1. Art. 1-456 ZGB, 5. Auflage, Basel 2014, S. 152—
161.

— Art. 12, in: Honsell Heinrich/Vogt Nedim Peter/Geiser Thomas (Hrsg.), Basler
Kommentar. Zivilgesetzbuch 1. Art. 1-456 ZGB, 5. Auflage, Basel 2014, S.161—
173.

407

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Bilchitz David, Moving Beyond Arbitrariness: The Legal Personhood and Dignity of
Non-Human Animals, in: South African Journal of Human Rights, Band 25 (2009),
S.38-72.

Binder Regina, Animal Welfare Regulation: Shortcomings, Requirements, Perspec-
tives. The Case for Regulating the Human-Animal Relationship, in: Peters Anne/
Stucki Saskia/Boscardin Livia (Hrsg.), Animal Law: Reform or Revolution?, Ziirich
2015, S. 67-86.

— Beitrdge zu aktuellen Fragen des Tierschutz- und Tierversuchsrechts, Baden-Baden
2010.

— Der ,,verniinftige Grund® fiir die 76fung von Tieren, in: Natur und Recht, Band 29
(2007), S. 806-813.

Binder Regina / von Fircks Wolf-Dietrich Freiherr, Das Osterreichische Tierschutz-
recht. Tierschutzgesetz und Verordnungen mit ausfiihrlicher Kommentierung. Kurz-
kommentar, 2. Auflage, Wien 2008.

Birnbacher Dieter, Haben Embryonen Rechte?, in: Klein Eckart/Menke Christoph
(Hrsg.), Der Mensch als Person und Rechtsperson. Grundlage der Freiheit, Berlin
2011, S. 149-170.

— Haben Tiere Rechte?, in: Ach Johann S./Stephany Martina (Hrsg.), Die Frage nach
dem Tier. Interdisziplindre Perspektiven auf das Mensch-Tier-Verhdltnis, Miinster
2009, S. 47-64.

— Lisst sich die Totung von Tieren rechtfertigen?, in: Wolf Ursula (Hrsg.), Texte zur
Tierethik, Stuttgart 2008, S.212-231.

— Juridische Rechte fir Naturwesen — Eine rechtsphilosophische Kritik, in: Nida-Rii-
melin Julian/von der Pfordten Dietmar (Hrsg.), Okologische Ethik und Rechtstheo-
rie, 2. Auflage, Baden-Baden 2002, S. 63-74.

— Selbstbewusste Tiere und bewusstseinsfahige Maschinen. Grenzgénge am Rand des
Personenbegriffs, in: Sturma Dieter (Hrsg.), Person. Philosophiegeschichte, Theore-
tische Philosophie, Praktische Philosophie, Paderborn 2001, S.301-321.

— Sind wir fiir die Natur verantwortlich?, in: Birnbacher Dieter (Hrsg.), Okologie und
Ethik, Bibliographisch ergidnzte Ausgabe, Stuttgart 2001, S. 103—139.

— Das Dilemma des Personenbegriffs, in: Strasser Peter/Starz Edgar (Hrsg.), Person-
sein aus bioethischer Sicht. Tagung der 6sterreichischen Sektion der IVR in Graz,
29. und 30. November 1996, Stuttgart 1997, S. 9-25.

Bobbio Norberto, The Age of Rights, Cambridge 1996.

Boehncke Engelhard, Die Auswirkungen intensiver Tierproduktion auf das Tier, den
Menschen und die Umwelt, in: Sambraus Hans Hinrich/Boehncke Engelhard
(Hrsg.), Okologische Tierhaltung. Theoretische und praktische Grundlagen fiir die
biologische Landwirtschaft, Karlsruhe 1986, S. 9-25.

Bolliger Gieri, Européisches Tierschutzrecht. Tierschutzbestimmungen des Europarats
und der Europdischen Union (mit einer ergédnzenden Darstellung des schweizeri-
schen Rechts), Ziirich 2000.

Bolliger Gieri / Goetschel Antoine F. / Richner Michelle / Spring Alexandra, Tier im
Recht transparent, Ziirich 2008.

408

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Bolliger Gieri / Richner Michelle / Riittimann Andreas, Schweizer Tierschutzstrafrecht
in Theorie und Praxis, Ziirich/Basel/Genf 2011.

Borowski Bianca, Schwein gehabt: Ein Leben vor dem Tod. Die Bedeutung der Di-
mension Zeit fiir eine nachhaltige Viehwirtschaft, Miinchen 2007.

Bosselmann Klaus, Die Natur im Umweltrecht. Pladoyer fiir ein 6kologisches Umwelt-
recht, in: Natur und Recht, Band 9 (1987), S. 1-6.

Bourke Deidre, The Use and Misuse of ,,Rights Talk® by the Animal Rights Move-
ment, in: Sankoft Peter/White Steven (Hrsg.), Animal Law in Australasia. A New
Dialogue, Annandale 2009, S. 128-150.

Breed Michael D. / Moore Janice, Animal Behavior, Burlington 2012.

Bressler Hans-Peter, Ethische Probleme der Mensch-Tier-Beziehung. Eine Untersu-
chung philosophischer Positionen des 20. Jahrhunderts zum Tierschutz, Frankfurt
a.M. 1997.

Brieskorn Norbert, Menschenrechte. Eine historisch-philosophische Grundlegung,
Stuttgart/Berlin/Koln 1997.

Broom Donald M., Introduction — Concepts of Animal Protection and Welfare Includ-
ing Obligations and Rights, in: Council of Europe (Hrsg.), Ethical Eye — Animal
Welfare, Strassburg 2006, S. 13-28.

Brugger Winfried, Menschenrechte im modernen Staat, in: Archiv des o6ffentlichen
Rechts, Band 114 (1989), S. 537-588.

Bruha Thomas / Steiger Dominik, Das Folterverbot im Vélkerrecht, Stuttgart 2006.

Briininghaus Birgit, Die Stellung des Tieres im Biirgerlichen Gesetzbuch, Berlin 1993.

Bryant Taimie L., Denying Animals Childhood and its Implications for Animal-Protec-
tive Law Reform, in: Law, Culture and the Humanities, Band 6 (2010), S. 56-74.

— Sacrificing the Sacrifice of Animals: Legal Personhood for Animals, the Status of
Animals as Property, and the Presumed Primacy of Humans, in: Rutgers Law Jour-
nal, Band 39 (2008), S. 247-330.

— Similarity or Difference as a Basis for Justice: Must Animals Be Like Humans to Be
Legally Protected from Humans?, in: Law and Contemporary Problems, Band 70
(2007), S.207-254.

Biichler Andrea / Cottier Michelle, Legal Gender Studies. Rechtliche Geschlechterstu-
dien. Eine kommentierte Quellensammlung, Ziirich/St. Gallen 2012.

Buergenthal Thomas / Thiirer Daniel, Menschenrechte. Ideale, Instrumente, Institutio-
nen, Ziirich/St. Gallen 2010.

Buschka Sonja / Gutjahr Julia / Sebastian Marcel, Gewalt an Tieren, in: Gudehus
Christian/Christ Michaela (Hrsg.), Gewalt. Ein interdisziplindres Handbuch, Stutt-
gart 2013, S. 75-83.

— Gesellschaft und Tiere — Grundlagen und Perspektiven der Human-Animal Studies,
in: Aus Politik und Zeitgeschichte, Band 62 (2012), Nr. 8-9/2012, 20. Februar 2012,
S.20-27.

409

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Bydlinski Franz, Die ,,Person” in der Sicht der Jurisprudenz, in: Kanzian Christian/
Quitterer Josef/Runggaldier Edmund (Hrsg.), Personen. Ein interdisziplindrer Dia-
log, Akten des 25. Internationalen Wittgenstein-Symposiums, 11. bis 17. August
2002, Kirchberg am Wechsel (Osterreich), Wien 2003, S. 332-367.

Calarco Matthew, ldentity, Difference, Indistinction, in: The New Centennial Review,
Band 11 (2012), S. 41-60.

Camenzind Samuel, Auf zu neuen Ufern: Rechtsphilosophische Uberlegungen zur
iibermissigen Instrumentalisierung im schweizerischen Tierschutzgesetz, in: Michel
Margot/Kiihne Daniela/Hénni Julia (Hrsg.), Animal Law — Tier und Recht. Devel-
opments and Perspectives in the 21st Century — Entwicklungen und Perspektiven im
21. Jahrhundert, Ziirich/Berlin 2012, S. 173-201.

Campbell Tom, Rights. A Critical Introduction, London/New York 2006.

Carruthers Peter, Warum Tiere moralisch nicht zdhlen, in: Schmitz Friederike (Hrsg.),
Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 2014, S. 219-242.

— Animal Mentality: Its Character, Extent, and Moral Significance, in: Beauchamp
Tom L./Frey R. G. (Hrsg.), The Oxford Handbook of Animal Ethics, Oxford/New
York 2011, S. 373-406.

— Kontraktualismus und Tiere, in: Wolf Ursula (Hrsg.), Texte zur Tierethik, Stuttgart
2008, S. 78-91.

Caspar Johannes, Zur Stellung des Tierschutzes im Rechtsstaat. Griinde, den Tier-
schutz in der Verfassung zu verankern, in: Schneider Manuel (Hrsg.), Den Tieren
gerecht werden: Zur Ethik und Kultur der Mensch-Tier-Beziechung, Witzenhausen
2001, S. 259-268.

— Tierschutz im Recht der modernen Industriegesellschaft. Eine rechtliche Neukon-
struktion auf philosophischer und historischer Grundlage, Baden-Baden 1999.

— Tierschutz unter rechtsphilosophischem Aspekt. Ein ideengeschichtlicher Abriss zur
Tierethik, in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie, Band 81 (1995), S.378—
404.

Cavalieri Paola, Are Human Rights Human?, in: Armstrong Susan J./Botzler Richard
G. (Hrsg.), The Animal Ethics Reader, 2. Auflage, Abingdon/New York 2008,
S.30-35.

— The Animal Question. Why Nonhuman Animals Deserve Human Rights, New York
2001.

Cavalieri Paola / Kymlicka Will, Expanding the Social Contract, in: Etica & Animali,
Band 8 (1996), S. 5-33.

Cavalieri Paola / Singer Peter (Hrsg.), The Great Ape Project. Equality Beyond Hu-
manity, New York 1993.

Chimaira Arbeitskreis, Eine Einfiihrung in Gesellschaftliche Mensch-Tier-Verhéltnisse
und Human-Animal Studies, in: Chimaira — Arbeitskreis fiir Human-Animal Studies
(Hrsg.), Human-Animal Studies. Uber die gesellschaftliche Natur von Mensch-Tier-
Verhiltnissen, Bielefeld 2011, S. 7-42.

Chopra Samir / White Laurence F., A Legal Theory for Autonomous Artificial Agents,
Ann Arbor 2011.

410

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Christ Michaela / Gudehus Christian, Gewalt — Begriffe und Forschungsprogramme,
in: Gudehus Christian/Christ Michaela (Hrsg.), Gewalt. Ein interdisziplindres Hand-
buch, Stuttgart 2013, S. 1-15.

Christensen Birgit, Person oder Wiirde des Tieres? Rechtsphilosophische und rechts-
historische Anmerkungen zur Begriindung von Rechten fiir Tiere, in: Ammann
Christoph/Christensen Birgit/Engi Lorenz/Michel Margot (Hrsg.), Wiirde der Krea-
tur. Ethische und rechtliche Beitrige zu einem umstrittenen Konzept, Ziirich/Basel/
Genf 2015, S. 93-118.

Cochrane Alasdair, Animal Rights Without Liberation. Applied Ethics and Human
Obligations, New York 2012.

— An Introduction to Animals and Political Theory, Basingstoke 2010.

— Ownership and Justice for Animals, in: Utilitas, Band 21 (2009), S. 424-442.

Cohen Carl, In Defense of the Use of Animals, in: Cohen Carl/Regan Tom, The Ani-
mal Rights Debate, Lanham 2001, S. 1-123.

— Reply to Tom Regan, in: Cohen Carl/Regan Tom, The Animal Rights Debate, Lan-
ham 2001, S. 223-261.

— The Case for the Use of Animals in Biomedical Research, in: New England Journal
of Medicine, Band 315 (1986), S. 865-870.

Coing Helmut, Zur Geschichte des Begriffs ,,subjektives Recht®, in: Stepanians Mar-
kus S. (Hrsg.), Individuelle Rechte, Paderborn 2007, S. 33-50.

— Der Rechtsbegriff der menschlichen Person und die Theorien der Menschenrechte,
in: Wolff Ernst (Hrsg.), Deutsche Landesreferate zum III. Internationalen Kongress
fiir Rechtsvergleichung in London 1950, Berlin 1950, S. 191-205.

D’Amato Anthony / Chopra Sudhir K., Whales: Their Emerging Right to Life, Ameri-
can Journal of International Law, Band 85 (1991), S.21-62.

Damm Reinhard, Personenrecht. Klassik und Moderne der Rechtsperson, in: Archiv
fiir die civilistische Praxis, Band 202 (2002), S. 841-879.

Danz Peter, Der moralische Status von Tieren. Der philosophische Umgang mit wider-
spriichlichen Intuitionen, Halle 2007.

Darwin Charles, The Descent of Man, and Selection in Relation to Sex, Band 1, Lon-
don 1871.

Dawkins Marian Stamp, A User’s Guide to Animal Welfare Science, in: TRENDS in
Ecology and Evolution, Band 21 (2006), Nr. 2, S. 77-82.

— Using Behaviour to Assess Animal Welfare, in: Animal Welfare, Band 13 (2004),
S.3-7.

Dayan Colin, The Law Is a White Dog. How Legal Rituals Make and Unmake Per-
sons, Princeton 2011.

Deckha Maneesha, Critical Animal Studies and Animal Law, in: Animal Law Review,
Band 18 (2012), S. 207-236.

— Animal Justice, Cultural Justice: A Posthumanist Response to Cultural Rights in
Animals, in: Journal of Animal Law and Ethics, Band 2 (2007), S. 189-229.

DeGrazia David, Animal Rights. A Very Short Introduction, New York 2002.

411

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— Great Apes, Dolphins, and the Concept of Personhood, in: The Southern Journal of
Philosophy, Band 35 (1997), S. 301-320.

DeMello Margo, Animals and Society. An Introduction to Human-Animal Studies,
New York 2012.

Dennett Daniel, Conditions of Personhood, in: Rorty Amélie O. (Hrsg.), The Identities
of Persons, Berkeley/Los Angeles 1976, S. 175-196.

Dershowitz Alan, Rights From Wrongs. A Secular Theory of the Origins of Rights,
New York 2004.

Dewey John, Juristische Korperschaft, in: Dewey John, Philosophie und Zivilisation,
Frankfurt a.M. 2003, S. 139-163.

Diamond Cora, Ungerechtigkeit und Tiere, in: Diamond Cora, Menschen, Tiere und
Begriffe. Aufsdtze zur Moralphilosophie, Herausgegeben und mit einem Nachwort
von Christoph Ammann und Andreas Hunziker, Aus dem Amerikanischen von Joa-
chim Schulte, Berlin 2012, S. 149-189.

Dietlein Johannes, Die Lehre von den grundrechtlichen Schutzpflichten, 2. Auflage,
Berlin 2005.

DiMarzio Dennis D., From the Cage to the Courtroom and Beyond: An Examination
of the Evolution of Animal Law, in: Southern Law Journal, Band 10 (2000), S. 67—
74.

Domej Tanja, Vorbemerkungen zu Art. 641-654a, in: Biichler Andrea/Jakob Domini-
que (Hrsg.), ZGB. Kurzkommentar, Basel 2012, S. 1553—-1560.

— Art. 641, in: Biichler Andrea/Jakob Dominique (Hrsg.), ZGB. Kurzkommentar, Ba-
sel 2012, S. 1561-1567.

— Art. 641a, in: Biichler Andrea/Jakob Dominique (Hrsg.), ZGB. Kurzkommentar, Ba-
sel 2012, S. 1567-15609.

Donaldson Sue / Kymlicka Will, Zoopolis. A Political Theory of Animal Rights, New
York 2011.

— The Moral Ark, in: Queen’s Quarterly, Band 114 (2007), S. 187-205.
Donovan Josephine, Aufmerksamkeit fiir das Leiden. Mitgefiihl als Grundlage der mo-

ralischen Behandlung von Tieren, in: Wolf Ursula (Hrsg.), Texte zur Tierethik,
Stuttgart 2008, S. 105-120.

Donovan Josephine / Adams Carol J. (Hrsg.), The Feminist Care Tradition in Animal
Ethics. A Reader, New York 2007.

Dreier Horst, Die juristische Person als Grundrechtstrager. Aus einem Kommentar zu
Artikel 19 Absatz 3 GG, in: Groschner Rolf/Kirste Stephan/Lembcke Oliver W.
(Hrsg.), Person und Rechtsperson. Zur Ideengeschichte der Personalitét, Tiibingen
2015, S. 323-343.

Drewermann Eugen, Mehr Menschlichkeit mit Tieren. Ein Pladoyer, in: Joerden Jan
C./Busch Bodo (Hrsg.), Tiere ohne Rechte?, Berlin 1999, S. 71-82.

Duell-Pfaff Nixe, Kognitive Ethologie, in: Sauermost Rolf/Freudig Doris (Hrsg.), Lexi-
kon der Biologie in fiinfzehn Banden, Band 8, 2. Auflage, Heidelberg 2002, S. 114.

Duffel Siegfried van, Moral Philosophy, in: Shelton Dinah (Hrsg.), The Oxford Hand-
book of International Human Rights Law, Oxford 2013, S. 32-53.

412

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— The Nature of Rights Debate Rests on a Mistake, in: Pacific Philosophical Quarter-
ly, Band 93 (2012), S. 104-123.

Dunayer Joan, Animal Equality. Language and Liberation, Derwood 2001.

Dupré John, Darwins Verméchtnis. Die Bedeutung der Evolution fiir die Gegenwart
des Menschen, Frankfurt a.M. 2005.

Dworkin Ronald, Rights as Trumps, in: Waldron Jeremy (Hrsg.), Theories of Rights,
Oxford/New York 1984 (Nachdruck 2009), S. 153-167.

— Taking Rights Seriously, Cambridge Mass. 1978.

Edmundson William A., Do Animals Need Rights?, in: Journal of Political Philosophy,
Band 23 (2015), S. 345-360.

— An Introduction to Rights, 2. Auflage, Cambridge/New York 2012.

Egli Patricia, Drittwirkung von Grundrechten. Zugleich ein Beitrag zur Dogmatik der
grundrechtlichen Schutzpflichten im Schweizer Recht, Ziirich 2002.

Eisen Jessica, Liberating Animal Law: Breaking Free From Human-Use Typologies,
in: Animal Law Review, Band 17 (2010), S. 59-76.

EKAH Eidgendssische Ethikkommission fiir die Gentechnik im ausserhumanen Be-
reich, Stellungnahme zur Konkretisierung der Wiirde der Kreatur im Rahmen der
geplanten Revision des Tierschutzgesetzes, Bern 1999.

EKAH Eidgenossische Ethikkommission fiir die Biotechnologie im Ausserhumanbe-
reich / EKTV Eidgendssische Kommission fiir Tierversuche, Die Wiirde des Tieres,
Bern 2001.

Ellscheid Giinter, Recht und Moral, in: Kaufmann Arthur/Hassemer Winfried/
Neumann Ulfrid (Hrsg.), Einfiihrung in die Rechtsphilosophie und Rechtstheorie
der Gegenwart, 8. Auflage, Heidelberg 2011, S. 214-250.

Elsuni Sarah, Feministische Rechtstheorie, in: Buckel Sonja/Christensen Ralph/
Fischer-Lescano Andreas (Hrsg.), Neue Theorien des Rechts, 2. neu bearbeitete
Auflage, Stuttgart 2009, S. 157-178.

Emmenegger Susan / Tschentscher Axel, Taking Nature’s Rights Seriously: The Long
Way to Biocentrism in Environmental Law, in: Georgetown International Environ-
mental Law Review, Band 6 (1994), S. 545-592.

Engi Lorenz, Die Wiirde des Gewordenen und die Unverfiigbarkeit der Tiere, in: Mi-
chel Margot/Kiihne Daniela/Héanni Julia (Hrsg.), Animal Law — Tier und Recht. De-
velopments and Perspectives in the 21st Century — Entwicklungen und Perspektiven
im 21. Jahrhundert, Ziirich/Berlin 2012, S. 69-86.

Enneccerus Ludwig / Nipperdey Hans Carl, Allgemeiner Teil des biirgerlichen Rechts.
Ein Lehrbuch, 1. Halbband: Allgemeine Lehren, Personen, Rechtsobjekte, 14. Auf-
lage, Tiibingen 1952.

Erbel Giinter, Rechtsschutz fiir Tiere — Eine Bestandesaufnahme anlésslich der Novel-
lierung des Tierschutzgesetzes, in: Deutsches Verwaltungsblatt, Band 101 (1986),
S. 1235-1258.

Erhard Michael / Hoy Steffen, Tierschutz, Tierverhalten und Tierhaltung, in: Hoy Stef-
fen (Hrsg.), Nutztierethologie, Stuttgart 2009, S. 64-77.

413

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Errass Christoph, Art. 80, in: Ehrenzeller Bernhard/Schindler Benjamin/Schweizer
Rainer J./Vallender Klaus A. (Hrsg.), Die schweizerische Bundesverfassung.
St. Galler Kommentar, 3. Auflage, Ziirich/St. Gallen 2014, S. 1612-1625.

Ethik-Kommission fiir Tierversuche der Schweizerischen Akademien der Naturwissen-
schaften (SANW) und der Medizinischen Wissenschaften (SAMW), Stellungnahme
zum Begriff ,,Wiirde des Tieres®, in: Schweizerische Arztezeitung, Band 78 (1997),
S. 1299-1300.

Fagundes David, What We Talk About When We Talk About Persons: The Language
of a Legal Fiction, in: Harvard Law Review, Band 114 (2001), S. 1745-1768.

Fassbender Bardo, Die Garantie der Rechtspersonlichkeit des Menschen in den inter-
nationalen Menschenrechtsvertrdgen, in: Klein Eckart/Menke Christoph (Hrsg.),
Der Mensch als Person und Rechtsperson. Grundlage der Freiheit, Berlin 2011,
S. 121-146.

Favre David, Animals as Living Property, in: Michel Margot/Kiihne Daniela/Hanni Ju-
lia (Hrsg.), Animal Law — Tier und Recht. Developments and Perspectives in the
21st Century — Entwicklungen und Perspektiven im 21. Jahrhundert, Ziirich/Berlin
2012, S.409-431.

Feinberg Joel, Human Duties and Animal Rights, in: Palmer Clare (Hrsg.), Animal
Rights, Aldershot/Burlington 2008, S. 399-424.

— Die Rechte der Tiere und zukiinftiger Generationen, in: Birnbacher Dieter (Hrsg.),
Okologie und Ethik, Bibliographisch ergéinzte Ausgabe, Stuttgart 2001, S. 140—179.

— Harm to Others, New York 1986.

— Social Philosophy, Englewood Cliffs 1973.

— The Nature and Value of Rights, in: Journal of Value Inquiry, Band 4 (1970),
S.243-257.

Feinberg Joel / Baum Levenbook Barbara, Abortion, in: Regan Tom (Hrsg.), Matters
of Life and Death. New Introductory Essays in Moral Philosophy, 3. Auflage, New
York 1993, S. 195-234.

Felder Franziska, Inklusion und Gerechtigkeit. Das Recht behinderter Menschen auf
Teilhabe, Frankfurt 2012.

Fellenz Marc R., The Moral Menagerie. Philosophy and Animal Rights, Urbana 2007.

Fischer Michael, Tiere als Rechtssubjekte. Vom Tierprozess zum Tierschutzgesetz, in:
Witt-Stahl Susann (Hrsg.), Das steinerne Herz der Unendlichkeit erweichen. Beitra-
ge zu einer kritischen Theorie fiir die Befreiung der Tiere, Aschaffenburg 2007,
S. 142-163.

— Tierstrafen und Tierprozesse. Zur sozialen Konstruktion von Rechtssubjekten,
Miinster 2005.

— Differenz, Indifferenz, Gewalt: Die Kategorie ,,Tier” als Prototyp sozialer Aus-
schliessung, in: Kriminologisches Journal, Band 33 (2001), S. 170-188.

Fleiner Thomas, Das Tier in der Bundesverfassung. Staatsrechtliche Aspekte, in: Goet-
schel Antoine F. (Hrsg.), Recht und Tierschutz. Hintergriinde — Aussichten, Bern
1993, S.9-31.

414

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Fletcher Joseph, Humanness, in: Fletcher Joseph, Humanhood: Essays in Biomedical
Ethics, Buffalo 1979, S. 7-19.

Fliickiger Nora / Kiinzli Christine / Riittimann Andreas / Richner Michelle, Schweizer
Tierschutzstrafpraxis 2013. Elfte Jahresanalyse des landesweiten Tierschutzstraf-
vollzugs (mit besonderer Beriicksichtigung der an Fischen begangenen Tierschutz-
verstdsse), Ziirich 2014.

Flury Andreas, Der moralische Status der Tiere. Henry Salt, Peter Singer, und Tom Re-
gan, Freiburg/Miinchen 1999.

Foer Jonathan Safran, Tiere essen, Frankfurt a.M. 2012.
Forstmoser Peter / Vogt Hans-Ueli, Einfiihrung in das Recht, 5. Auflage, Bern 2012.

Fouts Roger S. / Fouts Deborah H., Chimpanzees’ Use of Sign Language, in: Cavalieri
Paola/Singer Peter (Hrsg.), The Great Ape Project. Equality beyond Humanity, New
York 1993, S.28-41.

Fox Marie, Re-thinking Kinship: Law’s Construction of the Animal Body, in: Holder
Jane/O’Cinneide Colm/Freeman Michael (Hrsg.), Current Legal Problems, Band 57
(2004), S. 469-493.

Fox Michael, ,,Animal Liberation*: A Critique, in: Ethics, Band 88 (1978), S.106—
118.

Francione Gary L., Taking Sentience Seriously, in: Petrus Klaus/Wild Markus (Hrsg.),
Animals Minds & Animal Ethics. Connecting Two Separate Fields, Bielefeld 2013,
S.249-268.

— The Abolition of Animal Exploitation, in: Francione Gary L./Garner Robert, The
Animal Rights Debate. Abolition or Regulation?, New York 2010, S. 1-102.

— Introduction: The Abolition of Animal Use Versus the Regulation of Animal Treat-
ment, in: Francione Gary L., Animals as Persons. Essays on the Abolition of Animal
Exploitation, New York 2008, S. 1-23.

— Animals — Property or Persons?, in: Francione Gary L., Animals as Persons. Essays
on the Abolition of Animal Exploitation, New York 2008, S. 25-66.

— Animals, Property, and the Law, Reprinted with corrections, Philadelphia 2007.

— Introduction to Animal Rights. Your Child or the Dog?, Reprinted with corrections,
Philadelphia 2007.

— Rain Without Thunder. The Ideology of the Animal Rights Movement, Reprinted
with corrections, Philadelphia 2007.

— Animal Rights and Animal Welfare, in: Rutgers Law Review, Band 48 (1996),
S. 397-469.

— Animals, Property and Legal Welfarism: ,,Unnecessary* Suffering and the ,,Hu-
mane* Treatment of Animals, in: Rutgers Law Review, Band 46 (1994), S. 721-770.

Francione Gary L. / Charlton Anna E., Animal Law: A Proposal for a New Direction,
in: Peters Anne/Stucki Saskia/Boscardin Livia (Hrsg.), Animal Law: Reform or
Revolution?, Ziirich 2015, S. 33-65.

— Animal Advocacy in the 21st Century: The Abolition of the Property Status of Non-

humans, in: Bryant Taimie L./Huss Rebecca J./Cassuto David N. (Hrsg.), Animal
Law and the Courts: A Reader, St. Paul MN 2008, S. 7-35.

415

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Francione Gary L. / Garner Robert, The Animal Rights Debate. Abolition or Regu-
lation?, New York 2010.

Frankena William K., Ethik und die Umwelt, in: Krebs Angelika (Hrsg.), Naturethik.
Grundtexte der gegenwirtigen tier- und Okoethischen Diskussion, Frankfurt a.M.
1997, S.271-295.

Frankfurt Harry G., Freedom of the Will and the Concept of a Person, in: The Journal
of Philosophy, Band 68 (1971), S. 5-20.

Franklin Julian H., Animal Rights and Moral Philosophy, New York 2005.

Freund Georg, Strafrecht Allgemeiner Teil. Personale Straftatlehre, 2. Auflage, Berlin
20009.

Frey Raymond G., Rechte, Interessen, Wiinsche und Uberzeugungen, in: Krebs Angeli-
ka (Hrsg.), Naturethik. Grundtexte der gegenwértigen tier- und 6koethischen Dis-
kussion, Frankfurt a.M. 1997, S. 76-91.

— Interests and Rights. The Case Against Animals, Oxford 1980.

Fulda Ekkehard, Rechte der Tiere. Zur ethischen Vertretbarkeit von Tierversuchen, in:
Schneider Manuel/Karrer Andreas (Hrsg.), Die Natur ins Recht setzen. Ansétze fiir
eine neue Gemeinschaft allen Lebens, Karlsruhe 1992, S. 181-228.

Gamerschlag Andre, Intersektionelle Human-Animal Studies — Ein historischer Abriss
des Unity-of-Oppression-Gedankens und ein Plddoyer fiir die intersektionelle Erfor-
schung der Mensch-Tier-Verhiltnisse, in: Chimaira — Arbeitskreis flir Human-Ani-
mal Studies (Hrsg.), Human-Animal Studies. Uber die gesellschaftliche Natur von
Mensch-Tier-Verhiltnissen, Bielefeld 2011, S. 151-189.

Gardner John, ,,Simply in Virtue of Being Human®: the Whos and Whys of Human
Rights, in: Journal of Ethics & Social Philosophy, www.jesp.org, Band 2 (2008),
Nr. 2, S. 1-22.

Garner Robert, A Theory of Justice for Animals. Animal Rights in a Nonideal World,
Oxford/New York 2013.

— A Defense of a Broad Animal Protectionism, in: Francione Gary L./Garner Robert,
The Animal Rights Debate. Abolition or Regulation?, New York 2010, S. 103—174.

— The Politics of Animal Rights, in: British Politics, Band 3 (2008), S. 110-119.

— Animal Welfare: A Political Defense, in: Journal of Animal Law and Ethics, Band 1
(2006), S. 161-174.

— Animals, Politics and Morality, 2. Auflage, Manchester 2004.

— Political /deology and the Legal Status of Animals, in: Animal Law Review, Band 8
(2002), S. 77-92.

— Political Animals. Animal Protection Politics in Britain and the United States, Bas-
ingstoke 1998.

Gearty Conor, Is Human Rights Speciesist?, in: Linzey Andrew (Hrsg.), The Link Be-
tween Animal Abuse and Human Violence, Eastbourne/Portland 2009, S. 175-183.

Gehrig Tanja Katharina, Struktur und Instrumente des Tierschutzrechts, Ziirich 1999.

Geistlinger Michael, Die Stellung des Tiers im 6ffentlichen Recht, in: Harrer Fried-
rich/Graf Georg (Hrsg.), Tierschutz und Recht, Wien 1994, S. 65-75.

416

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Gerdes Thorsten, Tierschutz und freiheitliches Rechtsprinzip. Eine strafrechtlich-
rechtsphilosophische Untersuchung iiber Grundlagen und Grenzen modernen Tier-
schutzrechts, Frankfurt a.M. 2007.

Gergen Thomas, Tiere in der deutschen Rechtsgeschichte und im geltenden Recht, in:
Natur und Recht, Band 34 (2012), S. 96-102.

Gerick Nicole, Recht, Mensch und Tier. Historische, philosophische und 6konomische
Aspekte des tierethischen Problems, Baden-Baden 2005.

Gewirth Alan, Introduction, in: Gewirth Alan, Human Rights. Essays on Justification
and Applications, Chicago/London 1982, S. 1-38.

— The Basis and Content of Human Rights, in: Gewirth Alan, Human Rights. Essays
on Justification and Applications, Chicago/London 1982, S. 41-78.

— Reason and Morality, Chicago/London 1978.

Gisbertz Philipp, Wiirde des Menschen — Wiirde des Tiers? Zum Verhéltnis von
Mensch und Tier aus der Perspektive der Rechtsphilosophie, in: Humboldt Forum
Recht, Jahrgang 2011, S. 148-171.

Glendon Mary Ann, Rights Talk. The Impoverishment of Political Discourse, New
York 1991.

Glock Hans-Johann, The Anthropological Difference: What Can Philosophers Do To
Identify the Differences Between Human and Non-Human Animals?, in: Sandis
Constantine/Cain M. J. (Hrsg.), Human Nature. Royal Institute of Philosophy Sup-
plement: 70, Cambridge 2012, S. 105-131.

— Can Animals Act For Reasons?, in: Inquiry: An Interdisciplinary Journal of Philo-
sophy, Band 52 (2009), S. 232-254.

Goetschel Antoine F., Tiere klagen an, Frankfurt a.M. 2012.

— Wiirde der Kreatur als Rechtsbegriff und rechtspolitische Postulate daraus, in:
Liechti Martin (Hrsg.), Die Wiirde des Tieres, Erlangen 2002, S. 141-180.

— Tierschutz und Grundrechte. Dargestellt am Verhéltnis zwischen der eidgendssi-
schen Tierschutzgesetzgebung und den Grundrechten der personlichen Freiheit, der
Wissenschaftsfreiheit und der Religionsfreiheit, Bern/Stuttgart 1989.

— Kommentar zum Eidgendssischen Tierschutzgesetz, Bern/Stuttgart 1986.

Goetschel Antoine F. / Bolliger Gieri, Tierethik und Tierschutzrecht — Pladoyer fiir eine
Freundschatft, in: Interdisziplindre Arbeitsgemeinschaft Tierrechte (Hrsg.), Tierrech-
te. Eine interdisziplindre Herausforderung, Erlangen 2007, S. 177-197.

— Das Tier: Weder Sache noch Mensch, in: Pladoyer, Band 22 (2004), Nr. 4, S. 26-27.

— Das Tier im Recht. 99 Facetten der Mensch-Tier-Beziehung von A bis Z, Bern/
Ziirich 2003.

Gray John Chipman, The Nature and Sources of the Law, Neuauflage herausgegeben
von David Campbell und Philip Thomas, Aldershot/Brookfield 1997.

Griffin Donald R., Animal Minds, Chicago/London 1992.

— Progress Toward a Cognitive Ethology, in: Ristau Carolyn A. (Hrsg.), Cognitive
Ethology. The Minds of Other Animals, Hillsdale NJ 1991, S. 3-17.

— The Question of Animal Awareness. Evolutionary Continuity of Mental Experience,
revised and enlarged edition, New York 1981.

417

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Griffin James, Human Rights and the Autonomy of International Law, in: Besson
Samantha/Tasioulas John (Hrsg.), The Philosophy of International Law,
Oxford/New York 2010, S. 339-355.

— On Human Rights, Oxford 2008.

— The Presidential Address: Discrepancies Between the Best Philosophical Account
of Human Rights and the International Law of Human Rights, in: Proceedings of the
Aristotelian Society, Band 101 (2001), S. 1-28.

Gruber Malte-Christian, ,,Menschenwiirde — Menschlichkeit als Bedingung der Wiir-
de?, in: Baranzke Heike/Duttge Gunnar (Hrsg.), Autonomie und Wiirde. Leitprinzi-
pien in Bioethik und Medizinethik, Wiirzburg 2013, S. 417-441.

— Lebenswerk, in: Calliess Gralf-Peter/Fischer-Lescano Andreas/Wielsch Dan/
Zumbausen Peer (Hrsg.), Soziologische Jurisprudenz. Festschrift fiir Gunther Teub-
ner zum 65. Geburtstag, Berlin 2009, S. 299-314.

— Rechtsschutz fir nichtmenschliches Leben. Der moralische Status des Lebendigen
und seine Implementierung in Tierschutz-, Naturschutz- und Umweltrecht, Baden-
Baden 2006.

Gruen Lori, Ethics and Animals. An Introduction, Cambridge/New York 2011.

Halteman Matthew C., Varieties of Harm to Animals in Industrial Farming, in: Journal
of Animal Ethics, Band 1 (2011), S. 122-131.

Halter Hans, Der tierethische Speziesismus-Vorwurf und die christliche Ethik, in: Wils
Jean-Pierre/Zahner Michael (Hrsg.), Theologische Ethik zwischen Tradition und
Modernitédtsanspruch. Festschrift fiir Adrian Holderegger zum sechzigsten Geburts-
tag, Freiburg 2005, S. 229-242.

Hamburger Marty L., Tendenzen bei der Beurteilung von Tierschutzstrafsachen, in:
Goetschel Antoine F. (Hrsg.), Recht und Tierschutz. Hintergriinde — Aussichten,
Bern 1993, S. 239-256.

Hangartner Yvo, Rechtsprobleme des Schéchtverbots. Zugleich ein Beitrag zur Ungiil-
tigerkldrung eidgendssischer Verfassungsinitiativen wegen Verletzung faktisch
zwingenden Volkerrechts, in: Aktuelle Juristische Praxis, Band 11 (2002), S. 1022—
1036.

Harbou Frederik von, Sache, Mitgeschopf, Rechtssubjekt? Das Tier im deutschen
Recht — Geschichte, Gegenwart und Perspektiven, in: Michel Margot/Kithne Danie-
la/Hénni Julia (Hrsg.), Animal Law — Tier und Recht. Developments and Perspec-
tives in the 21st Century — Entwicklungen und Perspektiven im 21. Jahrhundert,
Zirich/Berlin 2012, S. 571-592.

Harel Alon, Theories of Rights, in: Golding Martin P./Edmundson William A. (Hrsg.),
The Blackwell Guide to the Philosophy of Law and Legal Theory, Malden/Oxford/
Victoria 2005, S. 191-206.

Harman Elizabeth, The Moral Significance of Animal Pain and Animal Death, in:
Beauchamp Tom L./Frey R. G. (Hrsg.), The Oxford Handbook of Animal Ethics,
Oxford/New York 2011, S. 726-737.

Hart Herbert L.A., Juridische Rechte, in: Stepanians Markus S. (Hrsg.), Individuelle
Rechte, Paderborn 2007, S. 135-163.

418

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Hastedt Sabine, Die Wirkungsmacht konstruierter Andersartigkeit. Strukturelle Analo-
gien zwischen Mensch-Tier-Dualismus und Geschlechterbinaritét, in: Chimaira —
Arbeitskreis fiir Human-Animal Studies (Hrsg.), Human-Animal Studies. Uber die
gesellschaftliche Natur von Mensch-Tier-Verhiltnissen, Bielefeld 2011, S. 191-214.

Hattenhauer Christian, ,,Der Mensch als solcher rechtsfahig“ — Von der Person zur
Rechtsperson, in: Klein Eckart/Menke Christoph (Hrsg.), Der Mensch als Person
und Rechtsperson. Grundlage der Freiheit, Berlin 2011, S. 39-66.

— ,,Person* — Zur Geschichte eines Begriffs, in: Juristische Schulung, Band 22 (1982),
S.405-411.

Hausheer Heinz, Das Personenrecht des Schweizerischen Zivilgesetzbuches, 3. Aufla-
ge, Bern 2012.

Hemke Katja, Methodik der Analogiebildung im 6ffentlichen Recht, Berlin 2006.

Hempolinski Michael, Haben wir das Recht, Tiere zu téten? Moralische Aspekte der
Totung von Tieren, in: Joerden Jan C./Busch Bodo (Hrsg.), Tiere ohne Rechte?,
Berlin 1999, S. 53-61.

Hildermann Lena / Fertig Alice, 10 Jahre Staatsziel Tierschutz in Deutschland, in: Mi-
chel Margot/Kiihne Daniela/Héanni Julia (Hrsg.), Animal Law — Tier und Recht. De-
velopments and Perspectives in the 21st Century — Entwicklungen und Perspektiven
im 21. Jahrhundert, Ziirich/Berlin 2012, S. 531-570.

Hillgruber Christian, Das Vor- und Nachleben von Rechtssubjekten. Uber den Anfang
und das Ende der Rechtsfdhigkeit im 6ffentlichen Recht, in: Juristenzeitung, Band
52 (1997), S. 975-980.

Hilpert Konrad, Rechte der Natur. Zur Problematik der Ausweitung der Menschen-
rechtsfigur auf die Natur, in: Reuter Hans-Richard (Hrsg.), Ethik der Menschenrech-
te. Zum Streit um die Universalitdt einer Idee, Tiibingen 1999, S. 321-350.

Hirt Almuth / Maisack Christoph / Moritz Johanna, Tierschutzgesetz, Kommentar,
2. Auflage, Miinchen 2007.

Hoerster Norbert, Haben Tiere eine Wiirde? Grundfragen der Tierethik, Miinchen
2004.

— Begriff und Geltung des Rechts. Einleitung, in: Hoerster Norbert (Hrsg.), Recht und
Moral. Texte zur Rechtsphilosophie, bibliographisch ergénzte Ausgabe, Stuttgart
2002, S. 11-14.

— (Hrsg.), Recht und Moral. Texte zur Rechtsphilosophie, bibliographisch erginzte
Ausgabe, Stuttgart 2002.

Hofling Wolfram, Von Menschen und Personen. Verfassungsrechtliche Uberlegungen
zu einer bioethischen Schliisselkategorie, in: Ddorr Dieter/Fink Udo/Hillgruber
Christian/Kempen Bernhard/Murswiek Dietrich (Hrsg.), Die Macht des Geistes.
Festschrift fiir Hartmut Schiedermair, Heidelberg 2001, S. 363-376.

Hohfeld Wesley N., Einige Grundbegriffe des Rechts, wie sie in rechtlichen Uberlegun-
gen Anwendung finden, in: Stepanians Markus S. (Hrsg.), Individuelle Rechte, Pa-
derborn 2007, S. 51-85.

Holzhey Helmut, Das Tier ist keine Sache. Rechtsethische Postulate zu einer Neube-
wertung des Tiers, in: Goetschel Antoine F. (Hrsg.), Recht und Tierschutz. Hinter-
griinde — Aussichten, Bern 1993, S.201-212.

419

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Horanyi Sibylle, Das Schichtverbot zwischen Tierschutz und Religionsfreiheit. Eine
Giiterabwégung und interdisziplindre Darstellung von Losungsansétzen, Basel 2004.

Horkheimer Max, Der Wolkenkratzer, in: Horkheimer Max, Gesammelte Schriften,
Band 2: Philosophische Frithschriften 1922-1932, Herausgegeben von Gunzelin
Schmid Noerr, 2. Auflage, Frankfurt a.M. 2012, S. 379-380.

— Vernunft und Selbsterhaltung, in: Horkheimer Max, Traditionelle und kritische
Theorie. Fiinf Aufsitze, 6. Auflage, Frankfurt a.M. 2005, S.271-301.

— Erinnerung, in: Das Recht der Tiere. Organ des Bundes gegen den Missbrauch der
Tiere e.V., Heft 1/2 (1959), S. 7.

Horkheimer Max / Adorno Theodor W., Dialektik der Aufklarung. Philosophische
Fragmente, 16. Auflage, Frankfurt a. M. 2006.

Hérning Bernhard, Auswirkungen der Zucht auf das Verhalten von Nutztieren, Kassel
2008.

Hotz Sandra, Art. 11, in: Biichler Andrea/Jakob Dominique (Hrsg.), ZGB. Kurzkom-
mentar, Basel 2012, S. 32-35.

— Art. 12, in: Biichler Andrea/Jakob Dominique (Hrsg.), ZGB. Kurzkommentar, Basel
2012, S. 37-38.

Hoy Steffen, Verhalten der Schweine, in: Hoy Steffen (Hrsg.), Nutztierethologie, Stutt-
gart 2009, S. 105-139.

Huguenin Claire / Reitze Christophe Peter, Vorbemerkungen zu Art. 52-59, in: Hon-
sell Heinrich/Vogt Nedim Peter/Geiser Thomas (Hrsg.), Basler Kommentar. Zivilge-
setzbuch 1. Art. 1-456 ZGB, 5. Auflage, Basel 2014, S. 433-437.

— Art. 53, in: Honsell Heinrich/Vogt Nedim Peter/Geiser Thomas (Hrsg.), Basler
Kommentar. Zivilgesetzbuch 1. Art. 1-456 ZGB, 5. Auflage, Basel 2014, S.442—
447.

Hursthouse Rosalind, Die Anwendung der Tugendethik auf unsere Behandlung der an-
deren Tiere, in: Wolf Ursula (Hrsg.), Texte zur Tierethik, Stuttgart 2008, S.121—
131.

Husserl Gerhart, Rechtssubjekt und Rechtsperson, in: Archiv fiir die civilistische Pra-
xis, Band 127 (1927), S. 129-209.

Huxley Thomas H., On the Hypothesis that Animals Are Automata, and Its History, in:
Huxley Thomas H., Collected Essays, Band I, London 1893, S. 199-250.

Ibrahim Darian M., The Anticruelty Statute: A Study in Animal Welfare, in: Journal of
Animal Law and Ethics, Band 1 (2006), S. 175-203.

Idel Anita, Gentechnik in der Landwirtschaft. Bereich Tierzucht, in: Hartenstein Lie-
sel/Priebe Hermann/Kopke Ulrich (Hrsg.), Braucht Europa seine Bauern noch?
Uber die Zukunft der Landwirtschaft, Baden-Baden 1997, S. 117-126.

Imbusch Peter, Moderne und Gewalt. Zivilisationshistorische Perspektiven auf das 20.
Jahrhundert, Wiesbaden 2005.

Ingensiep Hans Werner / Baranzke Heike, Das Tier, Stuttgart 2008.

Irrgang Bernhard, Tierschutz, in: Korff Wilhelm/Beck Lutwin/Mikat Paul (Hrsg.), Le-
xikon der Bioethik, Band 3, Giitersloh 2000, S. 561-567.

420

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Jakob Dominique, Vorbemerkungen zu Art. 52-59, in: Biichler Andrea/Jakob Domini-
que (Hrsg.), ZGB. Kurzkommentar, Basel 2012, S. 132—134.

— Art. 53, in: Biichler Andrea/Jakob Dominique (Hrsg.), ZGB. Kurzkommentar, Basel
2012, S. 137-139.

Jedelhauser Rita, Das Tier unter dem Schutz des Rechts. Die tierethischen Grundlagen
eines rechtlichen Schutzmodells fiir das tierschutzrechtliche Verwaltungshandeln,
Basel 2011.

Jellinek Georg, System der subjektiven offentlichen Rechte, 2. Auflage, Tiibingen
1905.

Jhering Rudolph von, Geist des romischen Rechts auf den verschiedenen Stufen seiner
Entwicklung, 3. Teil, 5. unverdnderte Auflage, Leipzig 1906.

John Uwe, Die organisierte Rechtsperson. System und Probleme der Personifikation
im Zivilrecht, Berlin 1977.

Joy Melanie, Why We Love Dogs, Eat Pigs, and Wear Cows. An Introduction to Car-
nism. The Belief System That Enables Us to Eat Some Animals and Not Others,
San Francisco 2010.

Jung Heike / Miiller-Dietz Heinz / Neumann Ulfrid (Hrsg.), Recht und Moral. Beitrige
zu einer Standortbestimmung, Baden-Baden 1991.

Jungk Robert, Die Zukunft hat schon begonnen. Amerikas Allmacht und Ohnmacht,
Stuttgart 1952.

Kaldewaij Frederike, Animals and the Harm of Death, in: Armstrong Susan J./Botzler
Richard G. (Hrsg.), The Animal Ethics Reader, 2. Auflage, Abingdon/New York
2008, S. 59-62.

Kallhoff Angela, Prinzipien der Pflanzenethik. Die Bewertung pflanzlichen Lebens in
Biologie und Philosophie, Frankfurt a.M. 2002.

Kamm F. M., Rights, in: Coleman Jules/Shapiro Scott (Hrsg.), The Oxford Handbook
of Jurisprudence and Philosophy of Law, New York 2002, S. 476-513.

Kant Immanuel, Die Metaphysik der Sitten, Werkausgabe Band VIII, Herausgegeben
von Wilhelm Weischedel, Frankfurt a.M. 1977.

Kanzian Christian, Ding — Substanz — Person. Eine Alltagsontologie, Frankfurt 2009.

Karremann Manfred / Schnelting Karl, Tiere als Ware. Gequélt — getdtet — vermarktet,
Frankfurt a.M. 1992.

Kaufmann Arthur, Rechtsphilosophie, Rechtstheorie, Rechtsdogmatik, in: Kaufmann
Arthur/Hassemer Winfried/Neumann Ulfrid (Hrsg.), Einfithrung in die Rechtsphilo-
sophie und Rechtstheorie der Gegenwart, 8. Auflage, Heidelberg 2011, S. 1-25.

— Gibt es Rechte der Natur?, in: Seebode Manfred (Hrsg.), Festschrift fiir Giinter
Spendel zum 70. Geburtstag am 11. Juli 1992, Berlin 1992, S. 59-73.

Keeling Linda / Jensen Per, Abnormal Behaviour, Stress and Welfare, in: Jensen Per
(Hrsg.), The Ethology of Domestic Animals. An Introductory Text, 2. Auflage,
Wallingford Oxfordshire 2009, S. 85-101.

Kelch Thomas G., Globalization and Animal Law. Comparative Law, International
Law and International Trade, Alphen aan den Rijn 2011.

421

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— The Role of the Rational and the Emotive in a Theory of Animal Rights, in: Dono-
van Josephine/Adams Carol J. (Hrsg.), The Feminist Care Tradition in Animal
Ethics: A Reader, New York 2007, S. 259-300.

— Toward a Non-Property Status for Animals, in: Donovan Josephine/Adams Carol J.
(Hrsg.), The Feminist Care Tradition in Animal Ethics: A Reader, New York 2007,
S.229-249.

Kelsen Hans, Subjektives Recht: Berechtigung und Erméchtigung, in: Stepanians Mar-
kus S. (Hrsg.), Individuelle Rechte, Paderborn 2007, S. 96-112.

— Die Rechtsordnung als hierarchisches System von Zwangsnormen, in: Hoerster
Norbert (Hrsg.), Recht und Moral. Texte zur Rechtsphilosophie, bibliographisch er-
génzte Ausgabe, Stuttgart 2002, S. 20-42.

— Reine Rechtslehre, 2. Auflage, Wien 1960.

Kerr Jeffrey S. / Bernstein Martina / Schwoerke Amanda / Strugar Matthew D. / Good-
man Jared S., A Slave By Any Other Name Is Still a Slave: The Tilikum Case and
Application of the Thirteenth Amendment to Nonhuman Animals, in: Animal Law
Review, Band 19 (2013), S.221-294.

Kiener Regina / Kdlin Walter, Grundrechte, 2. Auflage, Bern 2013.

Kirste Stephan, Die beiden Seiten der Maske. Rechtstheorie und Rechtsethik der
Rechtsperson, in: Groschner Rolf/Kirste Stephan/Lembcke Oliver W. (Hrsg.), Per-
son und Rechtsperson. Zur Ideengeschichte der Personalitiat, Tiibingen 2015,
S.345-382.

— Verlust und Wiederaneignung der Mitte — zur juristischen Konstruktion der Rechts-
person, in: Evangelische Theologie, Band 60 (2000), S. 25—40.

Kittay Eva Feder, The Personal Is Philosophical Is Political: A Philosopher and Moth-
er of a Cognitively Disabled Person Sends Notes from the Battlefield, in: Metaphi-
losophy, Band 40 (2009), S. 606-627.

Kley Andreas / Sigrist Martin, Giiterabwagung bei Tierversuchen — Intentionen des
Gesetzgebers und erste Anwendungen, in: Sigg Hans/Folkers Gerd (Hrsg.), Giiter-
abwigung bei der Bewilligung von Tierversuchen. Die Giiterabwégung interdiszi-
plinér kritisch beleuchtet, Collegium Helveticum Heft 11, Ziirich 2011, S. 35-47.

Klinger Cornelia, Das unmdgliche weibliche Subjekt und die Moglichkeiten feministi-
scher Subjektkritik, in: Keupp Heiner/Hohl Joachim (Hrsg.), Subjektdiskurse im ge-
sellschaftlichen Wandel. Zur Theorie des Subjekts in der Spatmoderne, Bielefeld
2006, S.99-117.

Knieper Rolf, Gesetz und Geschichte. Ein Beitrag zu Bestand und Verdnderung des
Biirgerlichen Gesetzbuches, Baden-Baden 1996.

Kolber Adam, Standing Upright. The Moral and Legal Standing of Humans and Other
Apes, in: Stanford Law Review, Band 54 (2001), S. 163-204.

Koller Peter, Die Struktur von Rechten, in: Stepanians Markus S. (Hrsg.), Individuelle
Rechte, Paderborn 2007, S. 86-95.

— Der Geltungsbereich der Menschenrechte, in: Gosepath Stefan/Lohmann Georg
(Hrsg.), Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt a.M. 1998, S. 96-123.

422

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Kopernik Kristin, Die Rechtsprechung zum Tierschutzrecht: 1972 bis 2008. Unter be-
sonderer Beriicksichtigung der Staatszielbestimmung des Art. 20A GG, Frankfurt
a.M. 2010.

Korsgaard Christine M., Kantian Ethics, Animals, and the Law, in: Oxford Journal of
Legal Studies, Band 33 (2013), S. 629-648.

— A Kantian Case for Animal Rights, in: Michel Margot/Kiithne Daniela/Héanni Julia
(Hrsg.), Animal Law — Tier und Recht. Developments and Perspectives in the 21st
Century — Entwicklungen und Perspektiven im 21. Jahrhundert, Ziirich/Berlin 2012,
S.3-27.

Kramer Matthew H., Legal and Moral Obligation, in: Golding Martin P./Edmundson
William A. (Hrsg.), The Blackwell Guide to the Philosophy of Law and Legal Theo-
ry, Malden/Oxford/Victoria 2005, S. 179-190.

— Getting Rights Right, in: Kramer Matthew H. (Hrsg.), Rights, Wrongs and Respon-
sibilities, Basingstoke 2001, S. 28-95.

— Do Animals and Dead People Have Legal Rights?, in: Canadian Journal of Law and
Jurisprudence, Band 14 (2001), S. 29-54.

— Rights Without Trimmings, in: Kramer Matthew H./Simmonds N. E./Steiner Hillel,
A Debate Over Rights. Philosophical Enquiries, Oxford 2000, S. 7-111.

Krebs Angelika, Gleichheit oder Gerechtigkeit. Die Kritik am Egalitarismus, in: Be-
ckermann Ansgar/Nimtz Christian (Hrsg.), Argument und Analyse. Sektionsvortra-
ge. Ausgewidhlte Sektionsvortrdge des 4. internationalen Kongresses der Gesell-
schaft fiir Analytische Philosophie. Bielefeld. September 2000, Paderborn 2001,
S. 563-575.

— Naturethik im Uberblick, in: Krebs Angelika (Hrsg.), Naturethik. Grundtexte der
gegenwairtigen tier- und 6koethischen Diskussion, Frankfurt a.M. 1997, S. 337-379.

— (Hrsg.), Naturethik. Grundtexte der gegenwértigen tier- und 6koethischen Diskussi-
on, Frankfurt a.M. 1997.

Krenberger Verena, Die Vernichtung der Person, in: Gander Hans-Helmut (Hrsg.),
Menschenrechte. Philosophische und juristische Positionen, Freiburg i. Br. 2009,
S. 108-139.

Krepper Peter, Tierwiirde im Recht — am Beispiel von Tierversuchen, in: Aktuelle ju-
ristische Praxis, Band 19 (2010), S. 303-313.

— Affektionswert-Ersatz bei Haustieren, in: Aktuelle juristische Praxis, Band 17
(2008), S. 704-718.

— Tierwiirde und Rechtsentwicklung in der Schweiz, in: Aktuelle juristische Praxis,
Band 7 (1998), S. 1147-1154.

Krijnen C. H., Haben Tiere Rechte?, in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie,
Band 83 (1997), S. 369-396.

Krings Giinter, Grund und Grenzen grundrechtlicher Schutzanspriiche. Die subjektiv-
rechtliche Rekonstruktion der grundrechtlichen Schutzpflichten und ihre Auswir-
kung auf die verfassungsrechtliche Fundierung des Verbrauchervertragsrechts, Ber-
lin 2003.

Kuhlmann Hartmut, Aufnahme der Mitgeschopflichkeit ins Grundgesetz?, in: Juristen-
zeitung, Band 45 (1990), S. 162—-175.

423

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Kunzmann Peter, Die ,,Wiirde des Tieres — Derivat der Menschenwiirde oder eine
Form der ,,Wiirde der Kreatur?, in: Baranzke Heike/Duttge Gunnar (Hrsg.), Auto-
nomie und Wiirde. Leitprinzipien in Bioethik und Medizinethik, Wiirzburg 2013,
S. 529-550.

— Die Wiirde des Tieres — zwischen Leerformel und Prinzip, Jena 2007.

Kymlicka Will, Contemporary Political Philosophy. An Introduction, 2. Auflage, Ox-
ford/New York 2002.

Kymlicka Will / Donaldson Sue, Animal Rights, Multiculturalism, and the Left, in:
Journal of Social Philosophy, Band 45 (2014), S. 116-135.

Kyrieleis Armin, Wirbellose, in: Sauermost Rolf/Freudig Doris (Hrsg.), Lexikon der
Biologie in fiinfzehn Bianden, Band 14, 2. Auflage, Heidelberg 2004, S. 374.

Ladwig Bernd, Tierrechte ohne Staatsbiirgerschaft, in: Mittelweg 36 — Zeitschrift des
Hamburger Instituts fiir Sozialforschung, Band 23 (2014), Nr. 5, S. 27-44.

— Menschenrechte und Tierrechte, in: Zeitschrift fiir Menschenrechte, Band 4 (2010),
S. 130-156.

— Menschenrechte und menschliche Natur. Bausteine zu einer kritischen Theorie der
Menschenrechte, in: Leviathan, Band 35 (2007), S. 85-106.

— Das Recht auf Leben — nicht nur fiir Personen, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philoso-
phie, Band 55 (2007), S. 17-39.

LaFollette Hugh / Shanks Niall, The Origin of Speciesism, in: Philosophy, Band 71
(1996), S. 41-61.

Lehmann Matthias, Der Begriff der Rechtsfdhigkeit, in: Archiv fiir die civilistische
Praxis, Band 207 (2007), S. 225-255.

Leimbacher Jérg, Zur rechtlichen Bedeutung der Wiirde der Kreatur (geméss
Art. 24"vies Abs, 3 BV), in: Bondolfi Alberto/Lesch Walter/Pezzoli-Olgiati Daria
(Hrsg.), ,,Wiirde der Kreatur”. Essays zu einem kontroversen Thema, Ziirich 1997,
S. 89-105.

— Die Rechte der Natur, Basel 1988.

Leimbacher Jorg / Saladin Peter, Die Natur — und damit der Boden — als Rechtssub-
jekt. Bericht 18 des Nationalen Forschungsprogramms ,,Boden®, Liebefeld-Bern
1988.

Leist Anton, Diskussionen um Leben und Tod, in: Leist Anton (Hrsg.), Um Leben und
Tod. Moralische Probleme bei Abtreibung, kiinstlicher Befruchtung, Euthanasie und
Selbstmord, Frankfurt a.M. 1990, S. 9-72.

Lengauer Erwin / Luy Jorg, Tierethik, in: Sandkiihler Hans Jorg (Hrsg.), Enzyklopéddie
Philosophie, 2. Auflage, Band 3: Q-Z, Hamburg 2010, S. 2742-2746.

Leondarakis Konstantin, Menschenrecht ,, Tierschutz “. Die Verletzung von Menschen-
rechten durch die Verletzung von Belangen von Tieren, Baden-Baden 2006.

— Ethik im Recht. Am Beispiel des Tatbestandsmerkmals der ,,ethischen Vertretbar-
keit™ im Tierschutzgesetz, Baden-Baden 2001.

Lersner Heinrich Freiherr von, Gibt es Eigenrechte der Natur?, in: Neue Zeitschrift fiir
Verwaltungsrecht, Band 7 (1988), S. 988-992.

424

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Leven Claudia, Tierrechte aus menschenrechtlicher Sicht. Der moralische Status der
Tiere in Vergangenheit und Gegenwart unter besonderer Beriicksichtigung des Pré-
ferenz-Utilitarismus von Peter Singer, Hamburg 1999.

Levy Neil, Cohen and Kinds: A Response to Nathan Nobis, in: Journal of Applied Phi-
losophy, Band 21 (2004), S. 213-217.

Liao S. Matthew / Etinson Adam, Political and Naturalistic Conceptions of Human
Rights: A False Polemic?, in: Journal of Moral Philosophy, Band 9 (2012), S. 327-
352.

Liddell Grant, The Consistency-from-Marginal Cases Argument for Animal Rights: A
Critical Examination, in: Victoria University of Wellington Law Review, Band 15
(1985), S. 147-155.

Liechti Martin (Hrsg.), Die Wiirde des Tieres, Erlangen 2002.

Linnemann Manuela (Hrsg.), Der Weg allen Fleisches. Das Motiv des Schlachtens in
der Literatur, Erlangen 2006.

— (Hrsg.), Briider — Bestien — Automaten. Das Tier im abendldandischen Denken, Er-
langen 2000.

Locke John, Versuch iiber den menschlichen Verstand, Band I: Buch I und 11, Hamburg
2006.

Loeper Eisenhart von, Einfiihrung in das Recht der Mensch-Tier-Bezichung, in: Kluge
Hans-Georg (Hrsg.), Tierschutzgesetz. Kommentar, Stuttgart 2002, S. 27-85.

— § 1, in: Kluge Hans-Georg (Hrsg.), Tierschutzgesetz. Kommentar, Stuttgart 2002,
S.87-101.

— Tierrechte als Ausdruck menschlicher Wertordnung, in: Joerden Jan C./Busch Bodo
(Hrsg.), Tiere ohne Rechte?, Berlin 1999, S. 267-276.

Loeper Eisenhart von / Reyer Wasmut, Das Tier und sein rechtlicher Status. Zur Wei-
terentwicklung von Transparenz und Konsequenz des Tierschutzrechts, in: Zeit-
schrift fiir Rechtspolitik, Band 17 (1984), S. 205-212.

Lohmann Georg, Zur moralischen, juridischen und politischen Dimension der Men-
schenrechte, in: Sandkiihler Hans Jorg (Hrsg.), Recht und Moral, Hamburg 2010,
S. 135-150.

— Menschenrechte zwischen Moral und Recht, in: Gosepath Stefan/Lohmann Georg
(Hrsg.), Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt a.M. 1998, S. 62-95.

Lorz Albert, Die Rechtsordnung als Hilfe fiir das Tier, in: Natur und Recht, Band 16
(1994), S. 473-477.

Lorz Albert / Metzger Ernst, Tierschutzgesetz. Kommentar, 6. Auflage, Miinchen
2008.

Luf Gerhard, Rechtsethische Probleme des Personenbegriffs, in: Kanzian Christian/
Quitterer Josef/Runggaldier Edmund (Hrsg.), Personen. Ein interdisziplindrer Dia-
log. Akten des 25. Internationalen Wittgenstein-Symposiums, 11. bis 17. August
2002, Kirchberg am Wechsel (Osterreich), Wien 2003, S. 320-325.

Luy Jorg, Zum Problem gesetzlicher Regelungen des Lebensschutzes von Tieren, in:
Bolliger Gieri/Goetschel Antoine F./Rehbinder Manfred (Hrsg.), Psychologische
Aspekte zum Tier im Recht, Bern 2011, S. 47-62.

425

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Lutz-Bachmann Matthias, Der Mensch als Person. Uberlegungen zur Geschichte des
Begriffs der ,,moralischen Person* und der Rechtsperson, in: Klein Eckart/Menke
Christoph (Hrsg.), Der Mensch als Person und Rechtsperson. Grundlage der Frei-
heit, Berlin 2011, S. 109-120.

Lyons David, Rechte, Anspruchsberechtigte und Begiinstigte, in: Stepanians Markus S.
(Hrsg.), Individuelle Rechte, Paderborn 2007, S. 113—-134.

MacCormick Neil, Rechte in der Gesetzgebung, in: Stepanians Markus S. (Hrsg.), Indi-
viduelle Rechte, Paderborn 2007, S. 164—183.

— Children's Rights: A Test-Case for Theories of Right, in: MacCormick Neil, Legal
Right and Social Democracy. Essays in Legal and Political Philosophy, Oxford/New
York 1982, S. 154-166.

MacDonald Margaret, Natural Rights, in: Waldron Jeremy (Hrsg.), Theories of Rights,
Reprinted, Oxford/New York 2009, S. 21-40.

MacKinnon Catharine A., Of Mice and Men: A Fragment on Animal Rights, in: Dono-
van Josephine/Adams Carol J. (Hrsg.), The Feminist Care Tradition in Animal
Ethics: A Reader, New York 2007, S. 316-332.

Maehle Andreas-Holger, Die historischen Wurzeln unserer Tierethik im Denken der
Aufklirung, in: Joerden Jan C./Busch Bodo (Hrsg.), Tiere ohne Rechte?, Berlin
1999, S. 1-12.

Mahlmann Matthias, Rechtsphilosophie und Rechtstheorie, 3. Auflage, Baden-Baden
2015.

Mahner Martin, Speziesismus, in: Sauermost Rolf/Freudig Doris (Hrsg.), Lexikon der
Biologie in fiinfzehn Bianden, Band 13, 2. Auflage, Heidelberg 2004, S. 76.

Maier Eva Maria, Paradigmenwechsel im Tierschutz? Auf dem Weg zur Revision des
moralischen und rechtlichen Status von Tieren, in: Michel Margot/Kiihne Daniela/
Hanni Julia (Hrsg.), Animal Law — Tier und Recht. Developments and Perspectives
in the 21st Century — Entwicklungen und Perspektiven im 21. Jahrhundert, Ziirich/
Berlin 2012, S. 117-142.

— Haben Tiere Rechte? Tierethik in der Konsumgesellschaft, in: Wagner Christoph/
Winkelmayer Rudolf/Maier Eva Maria, Gewissens-Bissen, Tierethik und Esskultur,
Innsbruck 2008, S. 149-238.

— Zwischen Verdinglichung und Personenwiirde? Das Tier in der aktuellen rechtsethi-
schen Diskussion, in: Journal fiir Rechtspolitik, Band 14 (2006), S. 196-207.

Malanczuk Peter, Akehurst’s Modern Introduction to International Law, 7. Auflage,
London/New York 1997.

Mandry Christof, Vom Wert der Bildung und dem moralischen Recht auf Bildung. Zu
Aufgabe und Schwerpunkten der theologischen Sozialethik der Bildung, in: Miink
Hans Jirgen (Hrsg.), Wann ist Bildung gerecht? Ethische und theologische Beitrige
im interdisziplindren Kontext, Bielefeld 2008, S. 73-89.

Marauhn Thilo, Person und Rechtstragerschaft: Gemeinschaftsbezogene Freiheit, in:
Klein Eckart/Menke Christoph (Hrsg.), Der Mensch als Person und Rechtsperson.
Grundlage der Freiheit, Berlin 2011, S. 89—106.

Martin Céline, Grundrechtskollisionen, Basel 2007.

426

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Masson Jeffrey / McCarthy Susan, When Elephants Weep. The Emotional Lives of An-
imals, London 1996.

Mastronardi Philippe, Art. 7, in: Ehrenzeller Bernhard/Schindler Benjamin/Schweizer
Rainer J./Vallender Klaus A. (Hrsg.), Die schweizerische Bundesverfassung. St.
Galler Kommentar, 3. Auflage, Ziirich/St. Gallen 2014, S. 187-200.

Matambanadzo Saru M., Embodying Vulnerability: A Feminist Theory of the Person,
in: Duke Journal of Gender Law & Policy, Band 20 (2012), S. 45-83.

Matthias Andreas, Automaten als Trager von Rechten. Plidoyer fiir eine Gesetzesan-
derung, Berlin 2008.

Mayr Petra, Das pathozentrische Argument als Grundlage einer Tierethik, Miinster
2003.

McClain Linda C., Rights and Irresponsibility, in: Duke Law Journal, Band 43 (1994),
S. 989-1088.

McCloskey H. J., Rights, in: The Philosophical Quarterly, Band 15 (1965), S. 115-127.

McConnell Lee J., Property Status and the Limited Impact of Welfare Legislation for
Farm Animals, in: Journal of Animal and Natural Resource Law, Band 9 (2013),
S. 63-82.

McMahan Jeff, The Ethics of Killing. Problems at the Margins of Life, Oxford/New
York 2002.

Medicus Dieter, Allgemeiner Teil des BGB, 10. Auflage, Heidelberg 2010.

Meyer-Abich Klaus Michael, Das Recht der Tiere. Grundlage fiir ein neues Verhiltnis
zur natiirlichen Mitwelt, in: Handel Ursula M. (Hrsg.), Tierschutz. Testfall unserer
Menschlichkeit, Frankfurt a.M. 1984, S. 22-36.

Michel Margot, Instrumentalisierung und Wiirde der Kreatur — Eine Anndherung an
ein grundlegendes Verhiltnis aus juristischer Sicht, in: Ammann Christoph/Chris-
tensen Birgit/Engi Lorenz/Michel Margot (Hrsg.), Wiirde der Kreatur. Ethische und
rechtliche Beitrdge zu einem umstrittenen Konzept, Ziirich/Basel/Genf 2015,
S. 253-286.

— Die Wiirde der Kreatur und die Wiirde des Tieres im schweizerischen Recht — Eine
Standortbestimmung anlésslich der bundesgerichtlichen Rechtsprechung, in: Natur
und Recht, Band 34 (2012), S. 102-109.

— Tierschutzgesetzgebung im Rechtsvergleich: Konzepte und Entwicklungstendenzen,
in: Michel Margot/Kiithne Daniela/Hénni Julia (Hrsg.), Animal Law — Tier und
Recht. Developments and Perspectives in the 21st Century — Entwicklungen und
Perspektiven im 21. Jahrhundert, Ziirich/Berlin 2012, S. 593-624.

Michel Margot / Schneider Kayasseh Eveline, The Legal Situation of Animals in
Switzerland: Two Steps Forward, One Step Back — Many Steps to Go, in: Journal of
Animal Law, Band 7 (2011), S. 1-42.

Michel Margot / Stucki Saskia, Rechtswissenschaft. Vom Recht iiber Tiere zu den Le-
gal Animal Studies, in: Spannring Reingard/Schachinger Karin/Kompatscher Ga-
briela/Boucabeille Alejandro (Hrsg.), Disziplinierte Tiere? Perspektiven der Human-
Animal Studies fiir die wissenschaftlichen Disziplinen, Bielefeld 2015, S. 229-255.

Midgley Mary, Persons and Non-Persons, in: Singer Peter (Hrsg.), In Defence of Ani-
mals, Oxford/New York 1985, S. 52-62.

427

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Mohr Georg, Person, Recht und Menschenrecht bei Kant, in: Klein Eckart/Menke
Christoph (Hrsg.), Der Mensch als Person und Rechtsperson. Grundlage der Frei-
heit, Berlin 2011, S. 17-37.

— Einleitung: Der Personbegriff in der Geschichte der Philosophie, in: Sturma Dieter
(Hrsg.), Person. Philosophiegeschichte, Theoretische Philosophie, Praktische Philo-
sophie, Paderborn 2001, S. 25-36.

Moller Christina, Uber die symbolische Reproduktion einer tiervernichtenden Kultur.
Eine Analyse zur Wirkmacht der Werbeindustrie und wie sie aus Tieren Waren
macht, in: Brucker Renate/Bujok Melanie/Miitherich Birgit/Seeliger Martin/Thieme
Frank (Hrsg.), Das Mensch-Tier-Verhdltnis. Eine sozialwissenschaftliche
Einfiihrung, Wiesbaden 2015, S. 269-297.

Morgan Bronwen, Oh, Reason Not the Need: Rights and Other Imperfect Alternatives
for those without Voice, in: Law and Social Inquiry, Band 24 (1999), S. 295-318.

Morris Christopher W., The Idea of Moral Standing, in: Beauchamp Tom L./Frey R. G.
(Hrsg.), The Oxford Handbook of Animal Ethics, Oxford/New York 2011, S.255—
275.

Miihe Gregor, Das Gesetz zur Verbesserung der Rechtsstellung des Tieres im biirgerli-
chen Recht, in: Neue Juristische Wochenschrift, Band 43 (1990), S. 2238-2240.

Miiller Andreas, Zum Primat der juristischen Person im internationalen Recht — Zu-
gleich ein Beitrag zur ,,Rehabilitierung* der natiirlichen Person als Vlkerrechtssub-
jekt, in: Kanzian Christian/Quitterer Josef/Runggaldier Edmund (Hrsg.), Personen.
Ein Interdisziplinirer Dialog. Beitriige der Osterreichischen Ludwig Wittgenstein
Gesellschaft, Band X, Osterreichische Ludwig Wittgenstein Gesellschaft, Kirchberg
am Wechsel 2002, S. 176-178.

Miiller Georg, Schutzwirkung der Grundrechte, in: Merten Detlef/Papier Hans-Jiirgen
(Hrsg.), Handbuch der Grundrechte in Deutschland und Europa, Band VI1I/2: Grund-
rechte in der Schweiz und in Liechtenstein, Heidelberg/Ziirich 2007, S. 59-78.

Miiller Jorg Paul, Geschichtliche Grundlagen, Zielsetzung und Funktionen der Grund-
rechte, in: Merten Detlef/Papier Hans-Jiirgen (Hrsg.), Handbuch der Grundrechte in
Deutschland und Europa, Band VII/2: Grundrechte in der Schweiz und in Liechten-
stein, Heidelberg/Ziirich 2007, S. 3-30.

Miiller Jorg Paul / Schefer Markus, Grundrechte in der Schweiz. Im Rahmen der Bun-
desverfassung, der EMRK und der UNO-Pakte, 4. Auflage, Bern 2008.

Miiller-Terpitz Ralf, Moral und Recht — Versuch der Systematisierung einer vielschich-
tigen Thematik aus rechtswissenschaftlicher Perspektive, in: Beck Birgit/Thies
Christian (Hrsg.), Moral und Recht. Philosophische und juristische Beitrage, Passau
2011, S.31-42.

Miitherich Birgit, Die soziale Konstruktion des Anderen: Zur soziologischen Frage
nach dem Tier, in: Schmitz Friederike (Hrsg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin
2014, S. 445-4717.

— Soziologische Aspekte des Speziesismus, in: Ach Johann S./Stephany Martina
(Hrsg.), Die Frage nach dem Tier. Interdisziplindre Perspektiven auf das Mensch-
Tier-Verhiltnis, Miinster 2009, S. 75-94.

428

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— Die Problematik der Mensch-Tier-Beziehung in der Soziologie: Weber, Marx und
die Frankfurter Schule, 2. Auflage, Miinster 2004.

Naffine Ngaire, Who Are Law’s Persons? From Cheshire Cats to Responsible Subjects,
in: Modern Law Review, Band 66 (2003), S. 346-367.

Nagel Thomas, What Is It Like to Be a Bat?, in: The Philosophical Review, Band 83
(1974), S. 435-450.

Nass Gustav, Person, Personlichkeit und juristische Person, Berlin 1964.

Nelson Leonard, System der philosophischen Ethik und Pddagogik, Aus dem Nachlass
herausgegeben von Grete Hermann und Minna Specht, 2. unveridnderte Auflage,
Gottingen/Hamburg 1949.

— Kritik der praktischen Vernunft, Leipzig 1917.

Neumann Josef N., Sind Tiere Personen?, in: Joerden Jan C./Busch Bodo (Hrsg.), Tiere
ohne Rechte?, Berlin 1999, S. 13-27.

Nibert David, Origins and Consequences of the Animal Industrial Complex, in: Best
Steven/Kahn Richard/Nocella Anthony J. II/McLaren Peter (Hrsg.), The Global In-
dustrial Complex. Systems of Domination, Lanham 2011, S. 197-209.

Nida-Riimelin Julian, Tierethik I: Zu den philosophischen und ethischen Grundlagen
des Tierschutzes, in: Nida-Riimelin Julian (Hrsg.), Angewandte Ethik. Die Bereichs-
ethiken und ihre theoretische Fundierung. Ein Handbuch, 2. Auflage, Stuttgart 2005,
S. 514-539.

Nida-Riimelin Julian / von der Pfordten Dietmar, Tierethik II: Zu den ethischen
Grundlagen des Deutschen Tierschutzgesetzes, in: Nida-Riimelin Julian (Hrsg.), An-
gewandte Ethik. Die Bereichsethiken und ihre theoretische Fundierung. Ein Hand-
buch, 2. Auflage, Stuttgart 2005, S. 540-567.

Niesen Peter, Kooperation und Unterwerfung. Voriiberlegungen zur politischen Theo-
rie des Mensch/Nutztier-Verhéltnisses, in: Mittelweg 36 — Zeitschrift des Hambur-
ger Instituts fiir Sozialforschung, Band 23 (2014), Nr. 5, S. 45-58.

Nino Carlos Santiago, The Ethics of Human Rights, Oxford/New York 1991.

Nobis Nathan, Carl Cohen’s ,,Kind“ Arguments For Animal Rights and Against Hu-
man Rights, in: Palmer Clare (Hrsg.), Animal Rights, Aldershot/Burlington 2008,
S.327-344.

Norwood F. Bailey / Jayson L. Lusk, Compassion, by the Pound. The Economics of
Farm Animal Welfare, Oxford /New York 2011.

Noske Barbara, Die Entfremdung der Lebewesen. Die Ausbeutung im tierindustriellen
Komplex und die gesellschaftliche Konstruktion von Speziesgrenzen, Wien 2008.
— Speciesism, Anthropocentrism, and Non-Western Cultures, in: Flynn Clifton P.
(Hrsg.), Social Creatures. A Human and Animal Studies Reader, New York 2008,

S.77-87.

— Great Apes as Anthropological Subjects — Deconstructing Anthropocentrism, in:
Cavalieri Paola/Singer Peter (Hrsg.), The Great Ape Project. Equality beyond Hu-
manity, New York 1993, S. 258-268.

Nozick Robert, Anarchy, State, and Utopia, Oxford 1974.

429

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Nussbaum Martha C., Beyond ,,Compassion and Humanity*. Justice for Nonhuman
Animals, in: Sunstein Cass R./Nussbaum Martha C. (Hrsg.), Animal Rights. Current
Debates and New Directions, New York 2004, S. 299-320.

Ort Jost-Dietrich, Zur Tétung unerwiinschter neonater und juveniler Tiere, in: Natur
und Recht, Band 32 (2010), S. 853-861.

O’Sullivan Siobhan, Animals, Equality and Democracy, Basingstoke 2011.

Osche Giinther / Emschermann Peter, Tiere, in: Sauermost Rolf/Freudig Doris (Hrsg.),
Lexikon der Biologie in fiinfzehn Bénden, Band 13, 2. Auflage, Heidelberg 2004,
S. 458-463.

Ott Konrad, Zum Verhéltnis von Tier- und Naturschutz, in: Brenner Andreas (Hrsg.),
Tiere beschreiben, Erlangen 2003, S. 124-152.

Palandt Otto, Biirgerliches Gesetzbuch. Kurz-Kommentar, 72. Auflage, Miinchen
2013.

Palmer Clare, The Moral Relevance of the Distinction Between Domesticated and

Wild Animals, in: Beauchamp Tom L./Frey R. G. (Hrsg.), The Oxford Handbook of
Animal Ethics, Oxford/New York 2011, S. 701-725.

Passmore John, Man’s Responsibility for Nature, 2. Auflage, London 1980.
Patzig Giinther, Ethik ohne Metaphysik, 2. Auflage, Gottingen 1983.

Pauer-Studer Herlinde, Menschenrechte zwischen Moralisierung und politischer In-
strumentalisierung, in: Sandkiihler Hans Jorg (Hrsg.), Recht und Moral, Hamburg
2010, S. 151-169.

Perrett Roy W., Taking Life and the Argument from Potentiality, in: Midwest Studies
in Philosophy, Band 24 (2000), S. 186—197.

Peters Anne, Introduction: Animal Law — A Paradigm Change, in: Peters Anne/Stucki
Saskia/Boscardin Livia (Hrsg.), Animal Law: Reform or Revolution?, Ziirich 2015,
S. 15-32.

— Jenseits der Menschenrechte. Die Rechtsstellung des Individuums im Vélkerrecht,
Tiibingen 2014.

— Liberté, égalité, animalité. Ein (Anti-)Schlachtruf, in: Das Magazin der Kulturstif-
tung des Bundes, Nr. 23, Herbst/Winter 201415, S. 12-15.

Peters Anne / Stucki Saskia, Tierversuchsrichtlinie 2010/63/EU. Rechtsgutachten zu
ihrer Umsetzung in Deutschland, Ziirich 2014.

Petrinovich Lewis, Darwinian Dominion. Animal Welfare and Human Interests, Cam-
bridge 1999.

Petrus Klaus, Philosophie. Tierethik und die Human-Animal Studies, in: Spannring
Reingard/Schachinger Karin/Kompatscher Gabriela/Boucabeille Alejandro (Hrsg.),
Disziplinierte Tiere? Perspektiven der Human-Animal Studies fiir die wissenschaft-
lichen Disziplinen, Bielefeld 2015, S. 161-187.

Pfordten Dietmar von der, Rechtsphilosophie. Eine Einfithrung, Miinchen 2013.

— Rechtsethik, 2. Auflage, Miinchen 2011.

— Rechtsethik, in: Nida-Riimelin Julian (Hrsg.), Angewandte Ethik. Die Bereichsethi-
ken und ihre theoretische Fundierung. Ein Handbuch, 2. Auflage, Stuttgart 2005,
S.202-301.

430

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— Die moralische und rechtliche Beriicksichtigung von Tieren, in: Nida-Riimelin Juli-
an/von der Pfordten Dietmar (Hrsg.), Okologische Ethik und Rechtstheorie, 2. Auf-
lage, Baden-Baden 2002, S. 231-244.

— Okologische Ethik. Zur Rechtfertigung menschlichen Verhaltens gegeniiber der Na-
tur, Reinbek bei Hamburg 1996.

Pluhar Evelyn B., Gibt es einen moralisch relevanten Unterschied zwischen menschli-
chen und tierlichen Nicht-Personen?, in: Schmitz Friederike (Hrsg.), Tierethik.
Grundlagentexte, Berlin 2014, S. 115-132.

— Das Recht, nicht gegessen zu werden, in: Wolf Ursula (Hrsg.), Texte zur Tierethik,
Stuttgart 2008, S.301-313.

— Beyond Prejudice. The Moral Significance of Human and Nonhuman Animals,
Durham/London 1995.

Poser Hans, Einleitung, in: Poser Hans (Hrsg.), Wandel des Vernunftbegriffs, Freiburg/
Miinchen 1981, S. 7-11.

Postler Giinter, Lebens- oder Hochstleistung? Vom Hirten zum Gentechniker in der
Tierzucht, in: Schneider Manuel/Geissler Karlheinz A./Held Martin (Hrsg.), Zeit-
Frass. Zur Okologie der Zeit in Landwirtschaft und Ernihrung, Politische Okologie
Sonderheft 8, 3. Auflage, Miinchen 2000, S. 57-60.

Praetorius Ina / Saladin Peter, Die Wiirde der Kreatur. Art. 24"Vies Abs. 3 BV, Gutach-
ten herausgegeben vom Bundesamt fiir Umwelt, Wald und Landschaft BUWAL,
Bern 1996.

Prior Helmut / Schwarz Ariane / Giintiirkiin Onur, Mirror-Induced Behavior in the
Magpie (Pica pica): Evidence of Self-Recognition, in: PLoS Biology, Band 6
(2008), S. 1642-1650.

Proviande, Der Fleischmarkt im Uberblick 2013, Bern 2013.

Quante Michael, Die Bedeutung des Personenbegriffs fiir den moralischen Status der
Person, in: Klein Eckart/Menke Christoph (Hrsg.), Der Mensch als Person und
Rechtsperson. Grundlage der Freiheit, Berlin 2011, S. 69-88.

Quinn Gerard / Arstein-Kerslake Anna, Restoring the ,,Human in ,,Human Rights*:
Personhood and Doctrinal Innovation in the UN Disability Convention, in: Gearty
Conor/Douzinas Costas (Hrsg.), The Cambridge Companion to Human Rights Law,
Cambridge 2012, S. 36-55.

Rachels James, Drawing Lines, in: Sunstein Cass R./Nussbaum Martha C. (Hrsg.), An-
imal Rights. Current Debates and New Directions, New York 2004, S. 162—174.

— Why Darwinians Should Support Equal Treatment for Other Great Apes, in: Cava-
lieri Paola/Singer Peter (Hrsg.), The Great Ape Project. Equality beyond Humanity,
New York 1993, S. 152-157.

— Created From Animals. The Moral Implications of Darwinism, Oxford/New York
1990.

Radbruch Gustav, Gesetzliches Unrecht und iibergesetzliches Recht, in: Hoerster Nor-
bert (Hrsg.), Recht und Moral. Texte zur Rechtsphilosophie, bibliographisch erginz-
te Ausgabe, Stuttgart 2002, S. 46-50.

— Rechtsphilosophie, 3. Auflage, Leipzig 1932.

431

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Radford Mike, Animal Welfare Law in Britain. Regulation and Responsibility,
Oxford/New York 2001.

Rainbolt George W., The Concept of Rights, Dordrecht 2006.

Rasmussen Claire E., Are Animal Rights Dead Meat?, in: Southwestern Law Review,
Band 41 (2012), S. 253-264.

Raspé Carolin, Die tierliche Person. Vorschlag einer auf der Analyse der Tier-Mensch-
Bezichung in Gesellschaft, Ethik und Recht basierenden Neupositionierung des Tie-
res im deutschen Rechtssystem, Berlin 2013.

Rawls John, Eine Theorie der Gerechtigkeit, 17. Auflage, Frankfurt a.M. 2010.

— Eine Vertragstheorie der Gerechtigkeit, in: Hoerster Norbert (Hrsg.), Recht und Mo-
ral. Texte zur Rechtsphilosophie, Bibliographisch ergéinzte Ausgabe, Stuttgart 2002,
S. 197-213.

Raz Joseph, Human Rights Without Foundations, in: Besson Samantha/Tasioulas John
(Hrsg.), The Philosophy of International Law, Oxford/New York 2010, S. 321-337.

— The Morality of Freedom, Oxford 1986.
— Legal Rights, in: Oxford Journal of Legal Studies, Band 4 (1984), S. 1-21.

Rebsamen-Albisser Birgitta, Der Vollzug des Tierschutzrechts durch Bund und Kanto-
ne, Bern 1994.

Regan Tom, The Case for Animal Rights, 2. Auflage, Berkeley/Los Angeles 2004.

— The Day May Come: Legal Rights for Animals, in: Animal Law Review, Band 10
(2004), S. 11-24.

— Animal Rights, Human Wrongs. An Introduction to Moral Philosophy, Lanham
2003.

— Der Kampf fiir die Tierrechte, in: Clarke Paul B./Linzey Andrew (Hrsg.), Das Recht
der Tiere in der menschlichen Gesellschaft, Wien 2002, S. 225-236.

— Wie man Rechte fiir Tiere begriindet, in: Krebs Angelika (Hrsg.), Naturethik.
Grundtexte der gegenwirtigen tier- und Okoethischen Diskussion, Frankfurt a.M.
1997, S. 33-46.

Regelsberger Ferdinand, Pandekten, Band 1, Leipzig 1893.

Rehbinder Manfred, Einfithrung in die Rechtswissenschaft. Grundfragen, Grundlagen
und Grundgedanken des Rechts, 8. Auflage, Berlin 1995.

Rhinow René / Schefer Markus, Schweizerisches Verfassungsrecht, 2. erweiterte Aufla-
ge, Basel 2009.

Richner Michelle, Heimtierhaltung aus tierschutzstrafrechtlicher Sicht, Ziirich 2014.

Richter Dagmar, Rechtspersonlichkeit und Geschlechterrolle, in: Klein Eckart/Menke
Christoph (Hrsg.), Der Mensch als Person und Rechtsperson. Grundlage der Frei-
heit, Berlin 2011, S. 171-202.

— Die Wiirde der Kreatur. Rechtsvergleichende Betrachtungen, in: Zeitschrift fiir aus-
landisches 6ffentliches Recht und Volkerrecht, Band 67 (2007), S. 319-349.

Richter Klaus, Artenschutz und Tierschutz bei Wirbellosen, in: Sambraus H. H./Steiger
A. (Hrsg.), Das Buch vom Tierschutz, Stuttgart 1997, S. 803—818.

432

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Rippe Klaus Peter, Ein Lebensschutz fiir Tiere?, in: Michel Margot/Kiithne Daniela/
Haénni Julia (Hrsg.), Animal Law — Tier und Recht. Developments and Perspectives
in the 21st Century — Entwicklungen und Perspektiven im 21. Jahrhundert, Ziirich/
Berlin 2012, S. 87-115.

— ,,Wiirde des Tieres“ aus rechtsphilosophischer Sicht, TIERethik, Band 3 (2011),
Nr. 3, S.8-31.

— Ethik im ausserhumanen Bereich, Paderborn 2008.

Ristau Carolyn A., Cognitive Ethology: An Overview, in: Ristau Carolyn A. (Hrsg.),
Cognitive Ethology. The Minds of Other Animals, Hillsdale NJ 1991, S. 291-313.

Rittner Fritz, Rechtsperson und juristische Person, in: Forstmoser Peter/Schluep Walter
R. (Hrsg.), Freiheit und Verantwortung im Recht. Festschrift zum 60. Geburtstag
von Arthur Meier-Hayoz, Bern 1982, S. 331-344.

Ritzi Claudia, Die Grenzen der Gleichheit. Feministische Kritik am Begriff der Person,
in: Groschner Rolf/Kirste Stephan/Lembcke Oliver W. (Hrsg.), Person und Rechts-
person. Zur Ideengeschichte der Personalitét, Tiibingen 2015, S. 275-294.

Rogers Lesley J. / Kaplan Gisela, All Animals Are Not Equal. The Interface between
Scientific Knowledge and Legislation for Animal Rights, in: Sunstein Cass R./Nuss-
baum Martha C. (Hrsg.), Animal Rights. Current Debates and New Directions, New
York 2004, S. 175-204.

Réhrs Manfred, Tierhaltung — Haustiere, in: Korff Wilhelm/Beck Lutwin/Mikat Paul
(Hrsg.), Lexikon der Bioethik, Band 3, Giitersloh 2000, S. 539-546.

Rollin Bernard E., Animal Rights and Human Morality, 3. Auflage, Amherst NY 2006.

— The Legal and Moral Bases of Animal Rights, in: Miller Harlan B./Williams
William H. (Hrsg.), Ethics and Animals, Clifton NJ 1983, S. 103—-118.

Rousseau Jean-Jacques, Abhandlung von dem Ursprung der Ungleichheit unter den
Menschen, Aus dem Franzésischen von Moses Mendelssohn, Neu herausgegeben,
mit einer Einfiihrung und Erlduterungen von Ursula Goldenbaum, Weimar 2000.

Rowlands Mark, Animal Rights. Moral Theory and Practice, 2. Auflage,
Basingstoke/New York 2009.

— Gerechtigkeit fur alle, in: Wolf Ursula (Hrsg.), Texte zur Tierethik, Stuttgart 2008,
S. 92-104.

— Animals Like Us, London 2002.

Rudolphi Hans-Joachim, Rechtfertigungsgriinde im Strafrecht. Ein Beitrag zur Funkti-
on, Struktur und den Prinzipien der Rechtfertigung, in: Dornseifer Gerhard/Horn
Eckhard/Schilling Georg/Schéne Wolfgang/Struensee Eberhard/Zielinski Diethart
(Hrsg.), Gedéchtnisschrift fiir Armin Kaufmann, Koln/Berlin/Bonn/Miinchen 1989,
S.371-397.

Ruh Hans, Tierrechte — neue Fragen der Tierethik, in: Zeitschrift fiir evangelische
Ethik, Band 33 (1989), S. 59-71.

Riittimann Andreas, Der Tierquélereitatbestand der Vernachldssigung. Eine kritische
Auseinandersetzung mit dem Urteil des Bundesgerichts 6B_635/2012 vom 14. Mérz
2013, in: Jusletter 8. Juli 2013.

433

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Ryder Richard D., Animal Revolution. Changing Attitudes Towards Speciesism, Ox-
ford 1989.

Sailer Christian, Massentierhaltung und Menschenwiirde, in: Natur und Recht, Band
34 (2012), S.29-31.

Saladin Peter, ,,Wiirde der Kreatur* als Rechtsbegriff, in: Nida-Riimelin Julian/von der
Pfordten Dietmar (Hrsg.), Okologische Ethik und Rechtstheorie, 2. Auflage, Baden-
Baden 2002, S. 365-370.

— Wahrnehmung des Tierschutzes im Verwaltungsverfahren. Grundlagen, Probleme,
Moglichkeiten, in: Goetschel Antoine F. (Hrsg.), Recht und Tierschutz. Hintergriin-
de — Aussichten, Bern 1993, S. 37-62.

Saladin Peter / Schweizer Rainer J., Art.24™Vies Abs. 3, in: Aubert Jean-Frangois/
Eichenberger Kurt/Miiller Jorg Paul/Rhinow René A./Schindler Dietrich (Hrsg.),
Kommentar zur Bundesverfassung der Schweizerischen Eidgenossenschaft vom 29.
Mai 1874, Basel/Ziirich/Bern 1996, S. 58-73.

Salt Henry S., Animals’ Rights Considered in Relation to Social Progress, London
1894.

Sambraus Hans Hinrich, Tierhaltung — Massentierhaltung, in: Korff Wilhelm/Beck
Lutwin/Mikat Paul (Hrsg.), Lexikon der Bioethik, Band 3, Giitersloh 2000, S. 546—
554.

— Grundbegriffe im Tierschutz, in: Sambraus H. H./Steiger A. (Hrsg.), Das Buch vom
Tierschutz, Stuttgart 1997, S. 30-39.

SAMW Schweizerische Akademie der Medizinischen Wissenschaften / SCNAT Akade-
mie der Naturwissenschaften Schweiz, Ethische Grundsdtze und Richtlinien fiir
Tierversuche, 3. Auflage, Bern/Basel 2005.

Sandkiihler Hans Jorg (Hrsg.), Recht und Moral, Hamburg 2010.

Sankoff Peter, The Welfare Paradigm: Making the World a Better Place for Animals?,
in: Sankoff Peter/White Steven (Hrsg.), Animal Law in Australasia. A New Dia-
logue, Annandale 2009, S. 7-34.

Sapontzis Steve F., Aping Persons — Pro and Con, in: Cavalieri Paola/Singer Peter
(Hrsg.), The Great Ape Project. Equality beyond Humanity, New York 1993,
S.269-277.

— Morals, Reason, and Animals, Philadelphia 1987.
— A Critique of Personhood, in: Ethics, Band 91 (1981), S. 607-618.

Savigny Friedrich Carl von, System des heutigen Romischen Rechts, Band 1, Berlin
1840.

— System des heutigen Romischen Rechts, Band 2, Berlin 1840.

Schaffner Joan E., A Rabbit, is a rabbit, is a rabbit....Not under the Law, in: Global
Journal of Animal Law, Nr. 1/2013.

— An Introduction to Animals and the Law, Basingstoke/New York 2011.

Schérmeli Liliane / Griffel Alain, Art. 80, in: Waldmann Bernhard/Belser Eva Maria/
Epiney Astrid (Hrsg.), Bundesverfassung. Basler Kommentar, Basel 2015, S. 1345—
1356.

434

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Schauer Frederick, A Comment on the Structure of Rights, in: Georgia Law Review,
Band 27 (1993), S. 415-434.

Schefer Markus, Die Beeintrdchtigung von Grundrechten. Zur Dogmatik von Art. 36
BV, Bern 2006.

— Die Kerngehalte von Grundrechten. Geltung, Dogmatik, inhaltliche Ausgestaltung,
Bern 2001.

Schlitt Michael, Haben Tiere Rechte?, in: Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie,
Band 78 (1992), S. 225-241.

Schmahmann David R. / Polacheck Lori J., The Case Against Rights for Animals, in:
Boston College Environmental Affairs Law Review, Band 22 (1995), S. 747-781.

Schmidt Thomas Benedikt, Das Tier — ein Rechtssubjekt? Eine rechtsphilosophische
Kritik der Tierrechtsidee, Regensburg 1996.

Schmidt-Héuer Julia, Feministische Herausforderungen an das herkémmliche Men-
schenrechtsparadigma, in: Ruppert Uta (Hrsg.), Lokal bewegen — global verhandeln.
Internationale Politik und Geschlecht, Frankfurt/New York 1998, S. 130-155.

Schmidt Gotz / Jasper Ulrich, Agrarwende oder die Zukunft unserer Erndhrung, Miin-
chen 2001.

Schmitz Friederike, Tierethik — eine Einfiihrung, in: Schmitz Friederike (Hrsg.), Tier-
ethik. Grundlagentexte, Berlin 2014, S. 13-73.

— (Hrsg.), Tierethik. Grundlagentexte, Berlin 2014.

Schndidelbach Herbert, Vernunft, in: Jordan Stefan/Nimtz Christian (Hrsg.), Lexikon
der Philosophie. Hundert Grundbegriffe, Stuttgart 2009, S. 281-285.

Schnapp Friedrich E., Zur Grundrechtsberechtigung juristischer Personen des 6ffentli-
chen Rechts, in: Merten Detlef/Papier Hans-Jiirgen (Hrsg.), Handbuch der Grund-
rechte in Deutschland und Europa, Band II: Grundrechte in Deutschland: Allgemei-
ne Lehren I, Heidelberg 2006, S. 1235-1254.

Schneider Kayasseh Eveline, Die gerichtliche Zuweisung von Familientieren in ehe-
und partnerschaftsrechtlichen Verfahren, in: Michel Margot/Kiihne Daniela/Hanni
Julia (Hrsg.), Animal Law — Tier und Recht. Developments and Perspectives in the
21st Century — Entwicklungen und Perspektiven im 21. Jahrhundert, Ziirich/Berlin
2012, S.271-302.

Schneider Manuel, Uber die Wiirde des Tieres. Zur Ethik der Mensch-Tier-Beziehung,
in: Schneider Manuel (Hrsg.), Den Tieren gerecht werden: Zur Ethik und Kultur der
Mensch-Tier-Beziehung, Witzenhausen 2001, S. 227-238.

— Tiere als Konsumware? Gedanken zur Mensch-Tier-Beziehung, in: Schneider Ma-
nuel/Karrer Andreas (Hrsg.), Die Natur ins Recht setzen. Ansétze fiir eine neue Ge-
meinschaft allen Lebens, Karlsruhe 1992, S. 107-146.

Schniiriger Hubert, Eine Statustheorie moralischer Rechte, Miinster 2014.

Schopenhauer Arthur, Uber die Grundlage der Moral. Mit einer Einleitung, Anmer-
kungen und einem Register herausgegeben von Peter Welsen, Hamburg 2007.

Schréter Michael W., Tierschutzrecht in der Diskussion, in: Natur und Recht, Band 29
(2007), S. 468-474.

435

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— Menschenaffen und Rechte — kritische Bemerkungen zur ,,Deklaration iiber die
Grossen Menschenaffen* von P. Cavalieri und P. Singer, in: Archiv fiir Rechts- und
Sozialphilosophie, Band 83 (1997), S. 397415.

Schulev-Steindl Eva, Subjektive Rechte. Eine rechtstheoretische und dogmatische Ana-
lyse am Beispiel des Verwaltungsrechts, Wien 2008.

Schweitzer Albert, Kulturphilosophie, Neuausgabe in der Beck’schen Reihe, Miinchen
2007.

Schweizer Rainer J., Vorbemerkungen zu Art. 7-36. Einleitung zu den Grund- und
Menschenrechten, in: Ehrenzeller Bernhard/Schindler Benjamin/Schweizer Rainer
J./Vallender Klaus A. (Hrsg.), Die schweizerische Bundesverfassung. St. Galler
Kommentar, 3. Auflage, Ziirich/St. Gallen 2014, S. 165-186.

— Art. 10, in: Ehrenzeller Bernhard/Schindler Benjamin/Schweizer Rainer J./Vallender
Klaus A. (Hrsg.), Die schweizerische Bundesverfassung. St. Galler Kommentar,
3. Auflage, Ziirich/St. Gallen 2014, S. 278-308.

— Art. 35, in: Ehrenzeller Bernhard/Schindler Benjamin/Schweizer Rainer J./Vallender
Klaus A. (Hrsg.), Die schweizerische Bundesverfassung. St. Galler Kommentar,
3. Auflage, Ziirich/St. Gallen 2014, S. 793-821.

Schweizer Rainer J. / Errass Christoph, Art. 120, in: Ehrenzeller Bernhard/Schindler
Benjamin/Schweizer Rainer J./Vallender Klaus A. (Hrsg.), Die schweizerische Bun-
desverfassung. St. Galler Kommentar, 3. Auflage, Ziirich/St. Gallen 2014, S.2141—
2155.

Scruton Roger, Animal Rights and Wrongs, 3. Auflage, London 2000.
Seelmann Kurt / Demko Daniela, Rechtsphilosophie, 6. Auflage, Miinchen 2014.
Segner Helmut, Fish. Nociception and Pain. A Biological Perspective, Bern 2012.

Senz Wolfgang, Der inhdrente moralische Wert nichtmenschlicher Lebewesen. Grund-
lagen einer Tierethik und Okologischen Ethik, Frankfurt a.M. 2004.

Shestack Jerome J., The Philosophic Foundations of Human Rights, in: Human Rights
Quarterly, Band 20 (1998), S. 201-234.

Shumaker Robert W. / Walkup Kristina R. / Beck Benjamin B., Animal Tool Behavior.
The Use and Manufacture of Tools by Animals, Revised and updated edition, Balti-
more 2011.

Silverstein Helena, Unleashing Rights. Law, Meaning, and the Animal Rights Move-
ment, Ann Arbor 1996.

Simmons A. John, Human Rights and World Citizenship: The Universality of Human
Rights in Kant and Locke, in: Simmons A. John, Justification and Legitimacy. Es-
says on Rights and Obligations, Cambridge 2001, S. 179-196.

Singer Peter, Praktische Ethik, 3. Auflage, Stuttgart 2013.

— Rassismus und Speziesismus, in: Wolf Ursula (Hrsg.), Texte zur Tierethik, Stuttgart
2008, S. 25-32.

— Alle Tiere sind gleich, in: Krebs Angelika (Hrsg.), Naturethik. Grundtexte der ge-
genwadrtigen tier- und 6koethischen Diskussion, Frankfurt a.M. 1997, S. 13-32.

— Animal Liberation, 2. Auflage, London 1995.

436

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— Rethinking Life and Death. The Collapse of Our Traditional Ethics, Oxford/New
York 1995.

— Animals and the Value of Life, in: Regan Tom (Hrsg.), Matters of Life and Death.
New Introductory Essays in Moral Philosophy, 3. Auflage, New York 1993, S. 280-
321.

Sitter Beat, Pladoyer fiir das Naturrechtsdenken. Zur Anerkennung von Eigenrechten
der Natur, Basel 1984.

Sitter-Liver Beat, Recht und Gerechtigkeit auch fiir Tiere. Eine konkrete Utopie, in:
Michel Margot/Kiithne Daniela/Hanni Julia (Hrsg.), Animal Law — Tier und Recht.
Developments and Perspectives in the 21st Century — Entwicklungen und Perspek-
tiven im 21. Jahrhundert, Ziirich/Berlin 2012, S. 29-52.

— Natur als Polis. Vertragstheorie als Weg zu 6kologischer Gerechtigkeit, in: Sitter-
Liver Beat, Der Einspruch der Geisteswissenschaften, Ausgewihlte Schriften, Her-
ausgegeben von Rainer J. Schweizer, Freiburg 2002, S. 385-426.

— Tier-Rechte und ihre Grenzen, in: Low Reinhard/Schenk Richard (Hrsg.), Natur in
der Krise. Philosophische Essays zur Naturtheorie und Bioethik, Hildesheim 1994,
S. 81-112.

Skorupski John, Human Rights, in: Besson Samantha/Tasioulas John (Hrsg.), The Phi-
losophy of International Law, Oxford/New York 2010, S. 357-373.

Smith Kimberly K., Governing Animals: Animal Welfare and the Liberal State, Ox-
ford/New York 2012.

Sommer Heiner, Die Nutztierhaltung in ihrem Konflikt zum Tierschutzgesetz, in: Sam-
braus Hans Hinrich/Boehncke Engelhard (Hrsg.), Okologische Tierhaltung. Theore-
tische und praktische Grundlagen fiir die biologische Landwirtschaft, Karlsruhe
1986, S. 65-79.

Spaemann Robert, Personen. Versuche liber den Unterschied zwischen ,,etwas® und
Jjemand®, 3. Auflage, Stuttgart 2006.

— Tierschutz und Menschenwiirde, in: Héndel Ursula M. (Hrsg.), Tierschutz. Testfall
unserer Menschlichkeit, Frankfurt a.M. 1984, S. 71-81.

Spiegel Marjorie, An Historical Understanding, in: Flynn Clifton P. (Hrsg.), Social
Creatures. A Human and Animal Studies Reader, New York 2008, S. 233-244.

Steding Rolf, § 90a BGB: nur juristische Begriffskosmetik? Reflexionen zur Stellung
des Tieres im Recht, in: Juristische Schulung, Band 36 (1996), S. 962-964.

Steiger Andreas, Die Wiirde des Nutztieres — Nutztierhaltung zwischen Ethik und Pro-
fit, in: Liechti Martin (Hrsg.), Die Wiirde des Tieres, Erlangen 2002, S. 221-232.

Steinauer Paul-Henri, Tertium datur?, in: Gauch Peter/Pichonnaz Pascal (Hrsg.), Figu-
res juridiques, Rechtsfiguren. Mélanges dissociés, K(l)eine Festschrift fiir Pierre
Tercier, Ziirich/Basel/Genf 2003, S. 51-60.

Steiner Hillel, Working Rights, in: Kramer Matthew H./Simmonds N. E./Steiner Hillel,
A Debate Over Rights. Philosophical Enquiries, Oxford 2000, S. 233-301.

Stepanians Markus S., Rechte/Grundrechte, in: Gosepath Stefan/Hinsch Wilfried/
Rossler Beate (Hrsg.), Handbuch der politischen Philosophie und Sozialphilosophie,
Band 2, Berlin 2008, S. 1067-1074.

437

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— Menschenrechte als moralische Rechte und als juridische Rechte, in: Girardet Klaus
M./Nortmann Ulrich (Hrsg.), Menschenrechte und europiische Identitit. Die anti-
ken Grundlagen, Stuttgart 2005, S. 270-289.

Stohner Nils, Importrestriktionen aus Griinden des Tier- und Artenschutzes im Recht
der WTO. Dargestellt namentlich am Beispiel des Pelzhandels unter besonderer Be-
riicksichtigung der Ausnahmebestimmung von Art. XX lit.a GATT sowie des
schweizerischen Verfassungsgrundsatzes der Wiirde der Kreatur, Bern 2006.

Stone Christopher D., The Nonperson in Law, in: Stone Christopher D., Should Trees
Have Standing? And Other Essays on Law, Morals and the Environment, Dobbs
Ferry 1996, S. 49—-64.

— Should Trees Have Standing? Toward Legal Rights for Natural Objects, in: South-
ern California Law Review, Band 45 (1972), S. 450-501.

Strunz Catherine, Die Rechtsstellung des Tieres, insbesondere im Zivilprozess, Ziirich
2002.

Stucki Saskia, Die ,, tierliche Person als Tertium datur. Eine Extrapolation aus aktuel-
len tierschutzrechtlichen Subjektivierungsansitzen und kritische Reflexion aus fe-
ministischer Perspektive, in: Ammann Christoph/Christensen Birgit/Engi Lorenz/
Michel Margot (Hrsg.), Wiirde der Kreatur. Ethische und rechtliche Beitridge zu
einem umstrittenen Konzept, Ziirich/Basel/Genf 2015, S. 287-326.

— Rechtstheoretische Reflexionen zur Begriindung eines tierlichen Rechtssubjekts, in:
Michel Margot/Kithne Daniela/Hénni Julia (Hrsg.), Animal Law — Tier und Recht.
Developments and Perspectives in the 21st Century — Entwicklungen und Perspek-
tiven im 21. Jahrhundert, Ziirich/Berlin 2012, S. 143—-172.

Sturma Dieter, Person und Philosophie der Person, in: Sturma Dieter (Hrsg.), Person.
Philosophiegeschichte, Theoretische Philosophie, Praktische Philosophie, Paderborn
2001, S. 11-22.

— Person und Menschenrechte, in: Sturma Dieter (Hrsg.), Person. Philosophiege-
schichte, Theoretische Philosophie, Praktische Philosophie, Paderborn 2001,
S. 337-362.

Stutzin Godofredo, Die Natur der Rechte und die Rechte der Natur, in: Rechtstheorie,
Band 11 (1980), S. 344-355.

Sukopp Thomas, Menschenrechte: Anspruch und Wirklichkeit. Menschenwiirde, Na-
turrecht und die Natur des Menschen, Marburg 2003.

Sullivan Mariann, Consistently Inconsistent: The Constitution and Animals, in: Ani-
mal Law Review, Band 19 (2013), S.213-219.

Sullivan Mariann / Wolfson David J., What’s Good for the Goose... The Israeli
Supreme Court, Foie Gras, and the Future of Farmed Animals in the United States,
in: Law and Contemporary Problems, Band 70 (2007), S. 139-173.

Sumner L. W., The Moral Foundation of Rights, Oxford/New York 1987.

Sunstein Cass R., Introduction. What Are Animal Rights?, in: Sunstein Cass R./Nuss-
baum Martha C. (Hrsg.), Animal Rights. Current Debates and New Directions, New
York 2004, S. 3-15.

— The Rights of Animals, in: University of Chicago Law Review, Band 70 (2003),
S.387-401.

438

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

— Rights and Their Critics, in: Notre Dame Law Review, Band 70 (1995), S. 727-757.

Sztybel David, Animals as Persons, in: Castricano Jodey (Hrsg.), Animal Subjects. An
Ethical Reader in a Posthuman World, Waterloo 2008, S. 241-257.

— The Rights of Animal Persons, in: Journal for Critical Animal Studies, Band 4
(2006), Nr. 1, S. 1-37.

Tanasescu Mihnea, The Rights of Nature: Theory and Practice, in: Wissenburg Marcel/
Schlosberg David (Hrsg.), Political Animals and Animal Politics, Basingstoke 2014,
S. 150-163.

Tannenbaum Jerrold, Animals and the Law. Property, Cruelty, Rights, in: Social Re-
search, Band 62 (1995), S. 539-607.

Tanner Julia, The Argument from Marginal Cases: Is Species a Relevant Difference?,
in: Croatian Journal of Philosophy, Band 11 (2011), S. 223-233.

— Marginal Humans, the Argument from Kinds and the Similarity Argument, in: Fac-
ta Universitatis, Series Philosophy, Sociology and Psychology, Band 5 (2006),
S. 47-63.

Taylor Charles, The Person, in: Carrithers Michael/Collins Steven/Lukes Steven
(Hrsg.), The Category of the Person. Anthropology, Philosophy, History. Cambridge
1985, S.257-281.

Taylor Paul W., Respect for Nature. A Theory of Environmental Ethics, Princeton
1986.

Teubner Gunther, Elektronische Agenten und grosse Menschenaffen: Zur Ausweitung
des Akteursstatus in Recht und Politik, in: Becchi Paolo/Graber Christoph Beat/
Luminati Michele (Hrsg.), Interdisziplindre Wege in der juristischen Grundlagenfor-
schung, Ziirich 2007, S. 1-30.

Teutsch Gotthard M., Die ,,Wiirde der Kreatur®. Erlduterungen zu einem neuen Verfas-
sungsbegriff am Beispiel des Tieres, Bern/Stuttgart/Wien 1995.

— Mensch und Tier. Lexikon der Tierschutzethik, Gottingen 1987.
Thieme Werner, Das Deutsche Personenrecht, Berlin 2003.

Tomuschat Christian, Human Rights. Between Idealism and Realism, 2. Auflage, Ox-
ford/New York 2008.

Tooley Michael, Are Nonhuman Animals Persons?, in: Beauchamp Tom L./Frey R. G.
(Hrsg.), The Oxford Handbook of Animal Ethics, Oxford/New York 2011, S.332—
376.

— Abortion: Why a Liberal View Is Correct, in: Tooley Michael/Wolf-Devine Celia/
Devine Philip E./Jaggar Alison M., Abortion. Three Perspectives, Oxford 2009,
S. 3-64.

— Abtreibung und Kindstétung, in: Leist Anton (Hrsg.), Um Leben und Tod. Morali-
sche Probleme bei Abtreibung, kiinstlicher Befruchtung, Euthanasie und Selbst-
mord, Frankfurt a.M. 1990, S. 157-195.

— Abortion and Infanticide, Oxford 1985.

Torres Bob, Making a Killing. The Political Economy of Animal Rights, Oakland/
Edinburgh 2007.

439

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Tribe Laurence H., Was spricht gegen Plastikbdume?, in: Birnbacher Dieter (Hrsg.),
Okologie und Ethik, Bibliographisch ergéinzte Ausgabe, Stuttgart 2001, S.20-71.

Troeger Klaus, Schlachten von Tieren, in: Sambraus H. H./Steiger A. (Hrsg.), Das
Buch vom Tierschutz, Stuttgart 1997, S. 510-524.

Tschentscher Axel / Lienhard Andreas, Offentliches Recht. Ein Grundriss, Ziirich/
St. Gallen 2011.

Twine Richard, Addressing the Animal-Industrial Complex, in: Corbey Raymond/
Lanjouw Annette (Hrsg.), The Politics of Species. Reshaping our Relationships with
Other Animals, Cambridge/New York 2013, S. 77-91.

Unruh Peter, Zur Dogmatik der grundrechtlichen Schutzpflichten, Berlin 1996.

Verdross Alfred, Die naturrechtliche Basis der Rechtsgeltung, in: Hoerster Norbert
(Hrsg.), Recht und Moral. Texte zur Rechtsphilosophie, bibliographisch ergénzte
Ausgabe, Stuttgart 2002, S. 42-46.

Verhoog Henk, Wohlbefinden und natiirliche Integritéit von Tieren. Bio-ethische Uber-
legungen, in: Schneider Manuel (Hrsg.), Den Tieren gerecht werden: Zur Ethik und
Kultur der Mensch-Tier-Beziehung, Witzenhausen 2001, S. 211-226.

Vischer Wolfgang, Zum Problem der Rechtsfihigkeit nicht-menschlicher Naturgegen-
stdnde, in: Philosophia naturalis, Band 30 (1993), S. 278-296.

Waldau Paul, Animal Rights. What Everyone Needs to Know, New York 2011.

Waldron Jeremy, A Right-Based Critique of Constitutional Rights, in: Oxford Journal
of Legal Studies, Band 13 (1993), S. 18-51.

— Rights in Conflict, in: Waldron Jeremy, Liberal Rights. Collected Papers 1981—
1991, Cambridge 1993, S.203-224.

— When Justice Replaces Affection: The Need for Rights, in: Harvard Journal of Law
and Public Policy, Band 11 (1988), S. 625-647.

— Introduction, in: Waldron Jeremy (Hrsg.), Theories of Rights, Oxford/New York
1984 (Nachdruck 2009), S. 1-20.

Warren Mary Anne, On the Moral and Legal Status of Abortion, in: The Monist, Band
57 (1973), S. 43-61.

Watson Alan, Rights of Slaves and Other Owned-Animals, in: Animal Law Review,
Band 3 (1997), S. 1-6.

Weber Jiorg, Die Robbenklage — ein Fallbeispiel, in: Schneider Manuel/Karrer Andreas
(Hrsg.), Die Natur ins Recht setzen. Ansitze fiir eine neue Gemeinschaft allen Le-
bens, Karlsruhe 1992, S. 259-276.

Weber-Diirler Beatrice, Trager der Grundrechte, in: Merten Detlef/Papier Hans-Jiirgen
(Hrsg.), Handbuch der Grundrechte in Deutschland und Europa, Band VII/2: Grund-
rechte in der Schweiz und in Liechtenstein, Heidelberg/Ziirich 2007, S. 79-99.

Wegner Wilhelm, Tierschutzaspekte in der Tierzucht, in: Sambraus H. H./Steiger A.
(Hrsg.), Das Buch vom Tierschutz, Stuttgart 1997, S. 556-5609.

Weinberger Ota, Der Begrift der Person in rechtslogischer Sicht, in: Kanzian Christian/
Quitterer Josef/Runggaldier Edmund (Hrsg.), Personen. Ein interdisziplindrer Dia-
log, Akten des 25. Internationalen Wittgenstein-Symposiums, 11. bis 17. August
2002, Kirchberg am Wechsel (Osterreich), Wien 2003, S. 326-331.

440

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Weinreb Lloyd L., Oedipus at Fenway Park. What Rights Are and Why There Are Any,
Cambridge Mass. 1994.

Wellman Carl, The Proliferation of Rights. Moral Progress or Empty Rhetoric?, Boul-
der/Oxford 1999.

— Real Rights, New York 1995.
Wenar Leif, The Nature of Claim-Rights, in: Ethics, Band 123 (2013), S. 202-229.

— The Nature of Rights, in: Philosophy and Public Affairs, Band 33 (2005), S.223—
252.

Wenz Peter S., Tierrechte im sozialen Kontext, in: Interdisziplindre Arbeitsgemein-
schaft Tierrechte (Hrsg.), Tierrechte. Eine interdisziplindre Herausforderung, Erlan-
gen 2007, S. 134-148.

White Steven, Exploring Different Philosophical Approaches to Animal Protection in
Law, in: Sankoff Peter/White Steven (Hrsg.), Animal Law in Australasia. A New
Dialogue, Annandale NSW 2009, S. 79-107.

White Miles H. Lyn, Language and the Orang-utan: The Old ,,Person‘ of the Forest, in:
Cavalieri Paola/Singer Peter (Hrsg.), The Great Ape Project. Equality beyond Hu-
manity, New York 1993, S. 42-57.

White Thomas 1., In Defense of Dolphins. The New Moral Frontier, Malden 2007.

Wiegand Wolfgang, Vorbemerkungen zu Art. 641 ff., in: Honsell Heinrich/Vogt Nedim
Peter/Geiser Thomas (Hrsg.), Basler Kommentar. Zivilgesetzbuch II. Art. 457-977
ZGB. Art. 1-61 SchiT ZGB, 5. Auflage, Basel 2015, S. 845-866.

— Art. 641, in: Honsell Heinrich/Vogt Nedim Peter/Geiser Thomas (Hrsg.), Basler
Kommentar. Zivilgesetzbuch II. Art. 457-977 ZGB. Art. 1-61 SchlT ZGB, 5. Aufla-
ge, Basel 2015, S. 866—-893.

— Art. 641a, in: Honsell Heinrich/Vogt Nedim Peter/Geiser Thomas (Hrsg.), Basler
Kommentar. Zivilgesetzbuch II. Art. 457-977 ZGB. Art. 1-61 SchlT ZGB, 5. Aufla-
ge, Basel 2015, S. 893-896.

Wieland Wolfgang, Pro Potentialititsargument: Moralfahigkeit als Grundlage von Wiir-
de und Lebensschutz, in: Damschen Gregor/Schonecker Dieter (Hrsg.), Der morali-
sche Status menschlicher Embryonen. Pro und contra Spezies-, Kontinuums-, Iden-
titdts- und Potentialitdtsargument, Berlin 2003, S. 149-168.

Wild Markus, Fische. Kognition, Bewusstsein und Schmerz. Eine philosophische Per-
spektive, Herausgeber: Eidgendssische Ethikkommission fiir die Biotechnologie im
Ausserhumanbereich EKAH und Ariane Willemsen, Bern 2012.

— Tierphilosophie zur Einfiihrung, Hamburg 2008.

— Wie sind Tiere? Plddoyer fiir einen kritischen Anthropomorphismus, in: Interdiszi-
plindre Arbeitsgemeinschaft Tierrechte (Hrsg.), Tierrechte. Eine interdisziplindre
Herausforderung, Erlangen 2007, S. 31-53.

Wildt Andreas, Menschenrechte und moralische Rechte, in: Gosepath Stefan/Lohmann
Georg (Hrsg.), Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt a.M. 1998, S. 124-145.
Winckler Christoph, Verhalten der Rinder, in: Hoy Steffen (Hrsg.), Nutztierethologie,

Stuttgart 2009, S. 78—104.

441

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Winkelmayer Rudolf / Binder Regina, Das Leitbild der Plattform ,,Osterreichische Tier-
drztinnen und Tierérzte fiir Tierschutz (OTT), in: Baumgartner Johannes/Lexer Da-
niela, Sektion Tierhaltung und Tierschutz der Osterreichischen Gesellschaft der
Tierdrzte (Hrsg.), Tierschutz. Anspruch — Verantwortung — Realitéit. Tagungsbericht
der 2. OTT-Tagung, Wien 2011, S. 1-14.

Wirth Sven, Fragmente einer anthropozentrismus-kritischen Herrschaftsanalytik — Zur
Frage der Anwendbarkeit von Foucaults Machtkonzepten fiir die Kritik der hegemo-
nialen Gesellschaftlichen Mensch-Tier-Verhéltnisse, in: Chimaira — Arbeitskreis fiir
Human-Animal Studies (Hrsg.), Human-Animal Studies. Uber die gesellschaftliche
Natur von Mensch-Tier-Verhiltnissen, Bielefeld 2011, S. 43-84.

Wise Steven M., Nonhuman Rights to Personhood, in: Pace Environmental Law Re-
view, Band 30 (2013), S. 1278-1290.

— Legal Personhood and the Nonhuman Rights Project, in: Animal Law Review, Band
17 (2010), S. 1-11.

— A Great Shout: Legal Rights for Great Apes, in: Palmer Clare (Hrsg.), Animal
Rights, Aldershot/Burlington 2008, S. 477-497.

— An Argument for the Basic Legal Rights of Farmed Animals, in: Michigan Law Re-
view — First Impressions, Band 106 (2008), S. 133-137.

— Drawing the Line. Science and the Case for Animal Rights, Cambridge Mass. 2002.

— Dismantling the Barriers to Legal Rights for Nonhuman Animals, in: Animal Law
Review, Band 7 (2001), S. 9-17.

— Rattling the Cage. Toward Legal Rights for Animals, New York 2000.

— Hardly a Revolution — The Eligibility of Nonhuman Animals for Dignity-Rights in a
Liberal Democracy, in: Vermont Law Review, Band 22 (1998), S. 793-915.

— The Legal Thinghood of Nonhuman Animals, in: Boston College Environmental
Affairs Law Review, Band 23 (1996), S. 471-546.

— Of Farm Animals and Justice, in: Pace Environmental Law Review, Band 3 (1986),
S. 191-227.

Wissenschaftlicher Beirat Agrarpolitik beim BMEL, Wege zu einer gesellschaftlich ak-
zeptierten Nutztierhaltung. Gutachten, Berlin 2015.

Wolf Jean-Claude, Tétung von Tieren, in: Nida-Riimelin Julian/von der Pfordten Diet-
mar (Hrsg.), Okologische Ethik und Rechtstheorie, 2. Auflage, Baden-Baden 2002,
S. 219-230.

Wolf Ursula, Die Mensch-Tier-Beziehung und ihre Ethik, in: Wolf Ursula (Hrsg.), Tex-
te zur Tierethik, Stuttgart 2008, S. 170-192.

— (Hrsg.), Texte zur Tierethik, Stuttgart 2008.

Wiirbel Hanno, Ethology Applied to Animal Ethics, in: Applied Animal Behaviour
Science, Band 118 (2009), S. 118-127.

— Biologische Grundlagen zum ethischen Tierschutz, in: Interdisziplindre Arbeitsge-

meinschaft Tierrechte (Hrsg.), Tierrechte. Eine interdisziplindre Herausforderung,
Erlangen 2007, S. 11-30.

442

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Wiirdinger Markus, Die Analogiefahigkeit von Normen. Eine methodologische Unter-
suchung iiber Ausnahmevorschriften und deklaratorische Normen, in: Archiv fiir die
civilistische Praxis, Band 206 (2006), S. 946-979.

Wyckoff Jason, Toward Justice for Animals, in: Journal of Social Philosophy, Band 45
(2014), S. 539-553.

Zrenner Kurt Maria / Haffner Rolf, Lehrbuch fiir Fleischkontrolleure, Stuttgart 1999.

443

am 20.01.2026, 14:58:05.


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 20.01.2026, 14:58:05.


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Materialien

Bundesrat

Botschaft zur Revision des Tierschutzgesetzes vom 9. Dezember 2002, BB1 2003,
S. 657 ff. (BB1 2003 657, S.).

Vollzugsprobleme im Tierschutz. Bericht des Bundesrates an die Geschéftspriifungs-
kommission des Stinderates vom 8. September 1999, BBI 1999, S. 9484 ff. (BBI
1999 9484, S.).

Stinderat

Parlamentarische Initiative. Die Tiere in der schweizerischen Rechtsordnung. Bericht
der Kommission fiir Rechtsfragen des Stédnderats vom 25. Januar 2002, BBI 2002,
S. 4164 f. (BB12002 4164, S.).

Vollzugsprobleme im Tierschutz. Bericht {iber die Inspektion der Geschéftspriifungs-
kommission des Stdnderates an den Bundesrat vom 5. November 1993, BB1 1994 1,
S. 618 ff. (BB1 19941618, S.).

445

am 20.01.2026, 14:58:05. iy e )


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

am 20.01.2026, 14:58:05.


https://doi.org/10.5771/9783845271774
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	A. Einleitung
	I. Hintergrund der Untersuchung
	II. Zielsetzung und Aufbau

	B. Tierethische Grundlagen
	I. Vorbemerkungen zum Begriff des Tierschutzes
	II. Grundpositionen zum moralischen Status von Tieren
	1. Anthropozentrismus
	1.1. Moralischer Anthropozentrismus
	1.2. Die moralische Sonderstellung des Menschen
	1.3. Kritik am moralischen Anthropozentrismus
	1.3.1. Dekonstruktion der moralischen Sonderstellung des Menschen
	1.3.2. Das marginal cases-Argument
	1.3.3. Der Vorwurf des Speziesismus


	2. Pathozentrismus
	2.1. Empfindungsfähigkeit als Kriterium für moralische Berücksichtigung
	2.2. Die moralische Gemeinschaft der Empfindungsfähigen
	2.2.1. Moralische Subjekte und moralische Objekte
	2.2.2. Hierarchische und egalitäre Konzeptionen


	3. Biozentrismus

	III. Überblick über drei tierethische Grundpositionen
	1. Peter Singers (Präferenz-)Utilitarismus
	2. Tom Regans Rechte-Ansatz
	3. Mark Rowlands’ Kontraktualismus

	IV. Bedeutung der Tierethik für das Tierschutzrecht
	1. Zum Verhältnis von (Tierschutz-)Recht und (Tier-)Ethik
	2. Tierethische Leitlinien für den rechtlichen Umgang mit Tieren


	C. Grundzüge und Kritik des geltenden Tierschutzrechts
	I. Überblick über die tierschutzrelevante Rechtslage
	1. Eingrenzung des Tierschutzrechtsbegriffs
	2. Rechtsstellung: Das Tier als Rechtsobjekt sui generis
	2.1. Aufhebung des Sachstatus
	2.2. Beibehaltung des Eigentumsstatus

	3. Tierschutzrecht
	3.1. Verfassungsgrundlagen
	3.1.1. Tierschutz als Staatsaufgabe (Art. 80 BV)
	3.1.2. Würde der Kreatur als Verfassungsprinzip (Art. 120 Abs. 2 BV)

	3.2. Zweck und Schutzgüter
	3.2.1. Wohlergehen und Unversehrtheit des Tieres
	3.2.2. Würde des Tieres
	3.2.3. Leben des Tieres

	3.3. Geltungsbereich
	3.4. Grundsätze und Strafbestimmungen


	II. Konkretisierung der aktuellen Tierschutzrechtsethik
	1. Typisierung nach Ethik- und Tierschutzkonzepten
	1.1. Konsequentialistisches und deontologisches Tierschutzrecht
	1.1.1. Konsequentialistische Grundausrichtung
	1.1.2. Einzelne deontologische Verbote

	1.2. Ethisches und anthropozentrisches Tierschutzrecht
	1.2.1. Grundbekenntnis zum ethischen Tierschutz
	1.2.2. Anthropozentrisches Tierschutzrecht

	1.3. Pathozentrisches und biozentrisches Tierschutzrecht
	1.3.1. Pathozentrische Grundausrichtung
	1.3.2. Biozentrische Erweiterungen des Tierschutzrechts


	2. Rechtsethischer Status des Tieres zwischen Objekt und Subjekt
	3. Konkretisierung der tierschutzrechtsethischen Leitlinien für den rechtlichen Umgang mit Tieren

	III. Rechtsethische Kritik des geltenden Tierschutzrechts
	1. Tiernutzungspraxis: Ein fragmentarischer Einblick
	2. Ambivalenz des die Tiernutzungspraxis einrahmenden Tierschutzrechts im Allgemeinen
	2.1. Tierschutzrecht als Spannungsfeld zwischen Tiernutzung und Tierschutz
	2.2. Tierschutz- oder „Tiernutzrecht“?
	2.3. Tierschutzrecht zwischen Humanisierung und „Institutionalisierung“ der Tiernutzungspraxis

	3. Drei grundlegende Defizite des Tierschutzrechts im Besonderen
	3.1. Ungleichbehandlung von Tieren je nach Nutzungszweck
	3.2. Niedrige Rechtfertigungsschwelle für Eingriffe in tierliche Schutzgüter
	3.3. Uneinheitlicher Umgang mit vergleichbaren „tierquälerischen“ Handlungen


	IV. Schlussfolgerungen für die weitere Untersuchung
	1. Unzureichende Verwirklichung der bestehenden Tierschutzrechtsethik
	2. Grundsatzfrage nach dem geeigneten Schutzansatz: Tierschutz oder Tierrechte?
	3. Übergang vom objektivrechtlichen Tierschutz zu subjektiven Tierrechten


	D. Tiere als Rechtssubjekte
	I. Rechtstheoretische Herleitung einer tierlichen Rechtssubjektivität
	1. Vorbemerkungen
	2. Der Begriff der Rechtspersönlichkeit und seine Anwendbarkeit auf Tiere
	2.1. Rechtspersönlichkeit nach geltendem Recht
	2.1.1. Rechtspersönlichkeit, Rechtssubjektivität und Rechtsfähigkeit
	2.1.2. Rechtspersonen nach geltendem Recht
	2.1.3. Historische Entwicklung des Konzepts der Rechtspersönlichkeit
	(a) Geschichtlicher Abriss des rechtlichen Personenbegriffs
	(b) Ausweitung der Rechtsgemeinschaft als historische Konstante?
	(i) Ausdehnung des Kreises der Rechtspersonen in der Vergangenheit
	(ii) Künftige Ausdehnung über den Menschen hinaus?



	2.2. Der vernunftrechtliche Personenbegriff in der naturrechtlichen Konzeption der Rechtsperson
	2.2.1. Nichtanwendbarkeit des naturrechtlichen Personenbegriffs auf Tiere
	(a) Der naturrechtliche als „vernunftrechtlich-menschenrechtlicher“ Personenbegriff
	(b) Die Lehre von der exklusiven Rechtspersönlichkeit des Menschen als Vernunftwesen

	2.2.2. Ambiguität des naturrechtlichen Personenbegriffs
	(a) Verschmelzung von philosophischem und rechtlichem Personenbegriff
	(b) Der deskriptive (metaphysische) Personenbegriff
	(i) Vernunftfähigkeit als Distinktionsmerkmal der metaphysischen Person
	(ii) Der (vernunftfähige) Mensch als Prototyp der metaphysischen Person

	(c) Der normative (moralische) Personenbegriff
	(d) Deskriptiv-normative Doppelnatur des naturrechtlichen Personenbegriffs

	2.2.3. Vernunftfähigkeit als notwendige Voraussetzung für Rechtspersönlichkeit?
	(a) Das Problem der Rechtspersönlichkeit nicht-vernunftfähiger Menschen
	(b) Die Fiktion der Vernunftfähigkeit als Gattungseigenschaft des Menschen
	(c) Entkoppelung von deskriptiver und normativer Personalität

	2.2.4. Menschsein als notwendige Voraussetzung für Rechtspersönlichkeit?
	2.2.5. Zwischenergebnis
	(a) Rechtsperson als normativer Personenbegriff
	(b) Notwendigkeit der konzeptionellen Trennung von rechtlichem und philosophischem Personenbegriff
	(c) Krise des naturrechtlichen Personenbegriffs?


	2.3. Der rechtstechnische Personenbegriff in der rechtspositivistischen Konzeption der Rechtsperson
	2.3.1. Rechtspersönlichkeit als rechtstechnische Konstruktion
	2.3.2. Rechtspersönlichkeit der juristischen Person
	2.3.3. Rechtspersönlichkeit der natürlichen Person
	(a) Notwendigkeit der positivrechtlichen Zuerkennung von Rechtspersönlichkeit
	(b) Rechtspositivistische Personenkonzeption und naturrechtlicher Anspruch auf Rechtspersönlichkeit

	2.3.4. Möglichkeit einer tierlichen Rechtspersönlichkeit

	2.4. Ergebnisse der Analyse des Begriffs der Rechtsperson
	2.4.1. Kein eindeutig positives Ergebnis
	2.4.2. Von der Rechtspersönlichkeit zur Rechtsfähigkeit als Schlüsselbegriff


	3. Der Begriff der Rechtsfähigkeit und seine Anwendbarkeit auf Tiere
	3.1. Der Begriff des subjektiven Rechts
	3.1.1. Vorbemerkungen und Eingrenzung
	3.1.2. Struktur von Rechten
	(a) Triadische Grundstruktur von Rechten
	(b) Grundtypen von Rechten
	(c) Die Struktur von Anspruchsrechten im Besonderen

	3.1.3. Inhalt von Rechten
	(a) Willenstheorie der Rechte
	(b) Interessentheorie der Rechte
	(i) Rechte als rechtlich geschützte Interessen
	(ii) Rechte als begünstigende Pflichten oder Rechte als Gründe für Pflichten
	(iii) Bedingungen potenzieller Rechtsträgerschaft

	(c) Kombinationstheorie

	3.1.4. Stärke von Rechten

	3.2. Tiere als potenzielle Rechtsträger
	3.2.1. Strukturelle Anwendbarkeit des Rechte-Begriffs auf Tiere
	3.2.2. Willens- oder Interessentheorie als Beurteilungsmassstab?
	(a) Problemstellung
	(b) Schwächen der Willenstheorie
	(c) Interessentheoretische Möglichkeit von Rechten als hinreichende Voraussetzung für potenzielle Rechtsfähigkeit

	3.2.3. Erste Voraussetzung potenzieller Rechtsfähigkeit: Interessenfähigkeit
	3.2.4. Zweite Voraussetzung potenzieller Rechtsfähigkeit: Intrinsische Schutzwürdigkeit
	3.2.5. Verpflichtungsfähigkeit als notwendige Voraussetzung für Rechtsfähigkeit?
	(a) Reziprozität von Rechten und Pflichten?
	(b) Trennung von Rechts- und Pflichtsubjektivität


	3.3. Tiere als aktuelle Rechtsträger?
	3.3.1. Begründbarkeit von aktuellen Tierrechten
	3.3.2. Fehlende Stärke von aktuellen „Tierrechten“
	3.3.3. Zusammenführung: Aktuelle Tierrechte als schwache Quasi-Rechte


	4. Zwischenergebnis der rechtstheoretischen Analyse
	5. Anmerkungen zur Frage der Wünschbarkeit von Tierrechten
	5.1. Rechtsethische Bedeutung des Rechtssubjektstatus
	5.2. Rechtstechnische Bedeutung von Tierrechten


	II. Neukonstruktion und Ausgestaltung einer „tierlichen Person“
	1. Die „tierliche Person“ als dritte Rechtsperson
	2. Bestimmung des Kreises der tierlichen Personen
	2.1. Notwendigkeit der Bestimmbarkeit von tierlichen Personen
	2.2. Relationale Kriterien zur Bestimmung von tierlichen Personen
	2.2.1. Näheverhältnis des Menschen zu Heimtieren und menschenähnlichen Tieren
	2.2.2. Herrschaftsverhältnis des Menschen über Tiere

	2.3. Bestimmung von tierlichen Personen aufgrund natürlicher Eigenschaften
	2.3.1. Menschenähnliche kognitive Fähigkeiten
	2.3.2. Empfindungsfähigkeit


	3. Eingrenzung des sachlichen Umfangs der tierlichen Rechtsfähigkeit
	3.1. Berücksichtigung der relevanten Bedürfnisse und Fähigkeiten von Tieren
	3.1.1. Eingeschränkter Rechte-Umfang im Vergleich zu anderen Rechtspersonen
	3.1.2. Differenzierung des Rechte-Umfangs innerhalb des Kreises tierlicher Personen

	3.2. Berücksichtigung des Verhältnisses zur menschlichen Gemeinschaft



	E. Grundrechte der tierlichen Person
	I. Grundrechtsfähigkeit von Tieren
	1. Der Begriff der Menschen- und Grundrechte
	2. Grundsatz: Grundrechtsfähigkeit als Ausfluss der Rechtsfähigkeit
	3. Einschränkungsvorbehalt: Sind Menschenrechte Menschen-Rechte?
	3.1. Universalität oder Exklusivität der Menschenrechte?
	3.2. Die für den Schutzzweck mancher Menschenrechte massgebliche typische Verletzbarkeit
	3.3. Menschenrechte als dynamische Rechte
	3.4. Zwischenergebnis

	4. Konkretisierung der tierlichen Grundrechtsfähigkeit

	II. Allgemeines zu den Tiergrundrechten
	1. Tiergrundrechtliche Ansprüche und Schutzbereich
	2. Rechtfertigung von Eingriffen in Tiergrundrechte
	2.1. Legitimes Eingriffsinteresse
	2.2. Verhältnismässigkeit
	2.2.1. Eignung und Erforderlichkeit
	2.2.2. Verhältnismässigkeit i.e.S.



	III. Tiergrundrechte im Einzelnen
	1. Recht auf Rechtspersönlichkeit
	1.1. Bedeutung
	1.2. Grundrechtliche Ansprüche

	2. Tierwürde
	2.1. Menschenwürde und Tierwürde
	2.1.1. Doppelnatur der Tierwürde
	2.1.2. Annäherung der Tierwürde an die Menschenwürde

	2.2. Konkretisierung der Tierwürde als Grundrecht
	2.2.1. Schutzbereich
	2.2.2. Beispiele möglicher Tierwürdeverletzungen


	3. Recht auf Leben
	3.1. Bedeutung
	3.2. Schutzbereich

	4. Recht auf persönliche Freiheit
	4.1. Recht auf körperliche und geistige Unversehrtheit
	4.2. Bewegungsfreiheit
	4.3. Kerngehalt: Verbot der Folter und der grausamen Behandlung



	F. Zusammenfassung und Ausblick
	I. Zusammenfassung der Untersuchungsergebnisse
	II. Ausblick: Tierrechte zwischen Idealität und Praktikabilität

	Literaturverzeichnis
	Materialien
	Bundesrat
	Ständerat


