
RdJB 4/2003 Eckensberger/Breit, Kann das Schulrecht ohne Moral auskommen? 409

Lutz H. Eckensberger, Heiko Breit 

Kann das Schulrecht ohne Moral auskommen? 

– Anmerkungen aus der Perspektive der 

Enwicklungspsychologie.

Komplexe Gesellschaften haben einen allgemeinen Trend zur Verrechtlichung. Dies gilt auch 
für die Schule, die, nachdem sie lange Zeit nur eine untergeordnete Rolle im Rechtssystem 
spielte, seit etwa Mitte der 1960er Jahre mit Gesetzen, Verordnungen und Erlassen, mit 
Lehrplänen und Stundentafeln u. ä. förmlich bombardiert wurde. Dieser Verrechtlichungss-
chub ist nach Avenarius/Heckel1 ambivalent zu bewerten. Auf der einen Seite bewirke er zwar 
eine zunehmende Formalisierung und Bürokratisierung von Schule, auf der anderen Seite er-
folge dadurch eine stärkere Anbindung der Schule an die rechtsstaatlich-demokratische Ord-
nung. Letztere befreie die Schule geradezu von bürokratischer Gängelung und schaffe somit 
erst die Voraussetzung für rechtlich gesicherte pädagogische Eigenverantwortung.  

Im folgenden Beitrag wollen wir diese Ambivalenz des Rechts näher betrachten und dabei 
das Verhältnis von Recht mit anderen nicht-kodifizierten Regelsystemen wie Konventionen 
und Moral ausleuchten. Denn genau diese erhalten in der Diskussion um mehr pädagogische 
Eigenverantwortung, wie in der Diskussion um Eigenverantwortung überhaupt, eine besonde-
re Bedeutung, die aus dem Recht selbst gar nicht hervorgeht. Vor allem moralische Urteile 
als Gerechtigkeitsurteile bilden erst die Grundlage, Handlungschancen – und damit potentielle 
Verantwortung – im Rahmen formaler Institutionen wie Recht und Politik wahrzunehmen2.

Verrechtlichung schafft aber nicht notwendigerweise mehr Verhaltenssicherheit. Erstens 
dringt Recht in Lebensbereiche vor, die notwendig auf die soziale Integration über Werte, 
Normen und Verständigungsprozesse angewiesen sind und bildet dort einen Fremdkörper3.
Zweitens weckt das Mehr an rechtlichen Normen einen immer größeren Interpretationsbedarf 
dieser Normen, da eine zur Konfliktlösung notwendige eindeutige Bewertung konfligierender 
Normen in der Normenflut häufig gar nicht mehr möglich ist. Richter benötigen an dieser 
Stelle nach Dworkin einen »Sinn für Angemessenheit«, der einen Rückgriff auf moralische 
Prinzipien erforderlich macht und dadurch rechtliche Entscheidungen nicht kodifizierten 
Wertsetzungen öffnet4.

Dies ist prinzipiell nichts Neues, denn in den empirischen Sozialwissenschaften weiß man 
schon lange, dass Recht nicht nur als kodifiziertes Recht Geltung erlangt. Es ist als breites so-
ziales Phänomen zu verstehen, da es – um in demokratischen Gesellschaften wirksam zu 

 Nachdruck aus: Döbert, H./v.Kopp, B./Martini, R./Weiß, M. (Hrsg. ), Bildung vor neuen Herausforderungen – 
Festschrift für Hermann Avenarius zum 65.Geburtstag. Neuwied-Kriftel 2003. Wir danken dem Hermann Luch-
terhand Verlag für die freundliche Genehmigung zum Abdruck. 

1 Avenarius, H./Heckel, H.: Schulrechtskunde, 7. Aufl. Neuwied 2000, S. 16. 
2 Breit, H./Döring, T./Eckensberger, L. H.: Law, politics and citizens´ responsibility. Justice Judgements in the 

Every Day Reconstructions of Environmental Conflicts, in: Breit, H./Engels,A./Moss, T./Troja, M. (Eds.): How 
Institutions Change. Perspectives on Social Learning in Environmental Contexts. Opladen 2003. 

3 Habermas, J.: Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 1+2. Frankfurt a.M. 1981.  
4 Dworkin, R.: Bürgerrechte ernst genommen. Frankfurt a. M. 1984.; Günther, K.: Der Sinn für Angemessenheit. 

Anwendungsdiskurse in Moral und Recht. Frankfurt a. M. 1988. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:20:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409


Eckensberger/Breit, Kann das Schulrecht ohne Moral auskommen? RdJB 4/2003410

sein – in das gesamte Sozialleben eingebettet sein muss. Es steht in einer funktionellen wech-
selseitigen Bezogenheit zu oder gar in Abhängigkeit von kollektiven Vorstellungen und Wer-
ten. Eugen Ehrlich, einer der Begründer der deutschen Rechtssoziologie, sprach deshalb in 
Absetzung vom kodifizierten Recht von »lebendem Recht« als einem Komplex von Regelsys-
temen, der das Zusammenleben von Menschen organisiert5. Im Unterschied zum positiven 
Recht werden solche Regeln nicht von außen vorgegeben, sondern werden in Handlungen 
weitgehend von den sozialen Akteuren selbst hervorgebracht.  

Normative Handlungskontexte sind als kompliziertes Zusammenspiel der unterschiedlichen 
Regelsysteme Konventionen, Moral und Recht beschreibbar. Während moralische Urteile als 
Handlungen »selbstzwecklich« sind, d.h. kontrafaktisch über reelle Zwänge hinausweisend auf 
das Sollen zielen und sich um Fürsorge und Gerechtigkeit drehen, sind Konventionen funktio-
nal auf den Zusammenhalt von Gruppen gerichtet und enthalten Vorschriften etwa über Be-
kleidung und Eßgewohnheiten. Entwicklungspsychologische Untersuchungen zur Entstehung 
und zum Verständnis von Konventionen und Moral zeigen, dass Kinder bereits im Alter von 
vier Jahren zwischen beiden Regelsystemen zu unterscheiden wissen und mit moralischen Ur-
teilen einen über soziale Kontexte hinausweisenden universalistischen und unveränderbaren 
Gehalt verbinden, während Konventionen als relativistisch und veränderbar verstanden wer-
den6. Andererseits zeigen die Arbeiten aus dem Kulturvergleich, dass in anderen Kulturen 
manche hier üblicherweise als Konventionen geltenden Verhaltensweisen, z.B. solche, die 
sich auf Eß- oder Kleidungssitten etc. beziehen, durch ihre soziale Bedeutung auch zu morali-
schen Fragen werden können7.

Handlungsregulationen durch Moral und Konventionen werden jedoch – besonders von Ju-
risten – eher für den menschlichen Nahbereich reserviert. So unterscheidet Ellscheid8 Interak-
tionen, die auf Tugenden wie Vertrauen, Solidarität, Zuneigung etc. selbständig aufbauen von 
einem gesellschaftlichen Fernbereich, der (wenn überhaupt, dann) durch das Recht geregelt 
wird. Das Zurückgreifen auf rechtliche Regeln bringt »einen fundamentalen Wandel der inter-
aktionsbestimmenden Bedeutungen mit sich«9. Es ist deshalb letztes konsequentes Anzeichen 
für das Scheitern der Interaktionen im Nahbereich- das Recht beginnt da, wo die Freundschaft 
endet. Insofern wäre eine grundlose, von Anfang an angestrebte Verrechtlichung dieses zwi-
schenmenschlichen Nahraumes eine »Zumutung oder Unanständigkeit«10, wie Ellscheid das 
formuliert. Nehmen wir zunächst an, dass diese Tugenden des Nahbereichs in erster Linie 
»moralische Tugenden« sind, so schließen sich Moral und Recht weitgehend aus. Sie stellen 
aus dieser Sicht Alternativen der Regelung sozialer Interaktionen in den beiden unterschiede-
nen Handlungsräumen dar. 

Es ist nicht allein die Fülle von Normen und die damit verbundene Notwendigkeit von in 
»lebendigem« Recht eingelassenen Anwendungsdiskurse, die heute deutlich macht, dass eine 

5 Ehrlich, E.: Gesetz und lebendes Recht: vermischte kleinere Schriften. Berlin 1986. 
6 Turiel, E.: The development of social knowledge. Morality and convention. Cambridge, MA 1983. 
7 Shweder, R./Mahapatra, M./Miller, J. G.: Culture and moral development, in: Stigler, J. W./Shweder, R./Herdt, 

G. (Eds.): Cultural Psychology. Essays on comparative development. Cambridge 1987; Zimba, R. F.: The un-
derstanding of morality, convention, and personal preference in an African setting. Findings from Zambia. Jour-
nal of Cross-Cultural Psychology, 25(1994)3, S 369–393.

8 Ellscheid, G.: Die Verrechtlichung sozialer Beziehungen als Problem der praktischen Philosophie, in: Bubner, 
R./Gramer, K./Wiehl, R. (Hrsg.): Neue Hefte für Philosophie, Heft 17: Recht und Moral. Göttingen 1979, 
S. 37–61.

9 Ebenda, S. 43. 
10 Ebenda, S. 46. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:20:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409


RdJB 4/2003 Eckensberger/Breit, Kann das Schulrecht ohne Moral auskommen? 411

solche Trennung so nicht aufrechterhalten werden kann. Gerade der Bereich Schule demonst-
riert, dass das Umschalten zwischen den Handlungsräumen Moral und Recht nicht nur schwer 
durchzuführen ist, sondern wirft zudem die Frage auf, ob dies auch wünschenswert und erst 
recht, ob es erfolgreich sein kann. Schließlich ist das Schüler/Lehrerverhältnis kaum als rein 
formales Rechtsverhältnis denkbar. Individuelles Lehrerhandeln findet in einem institutionel-
len Rahmen statt, in dem Normen des Schulrechts gelten, und der durch Verwaltungsvor-
schriften geregelt wird, in dem Lehrer aber auch Interpretationsleistungen abverlangt werden, 
wenn zu entscheiden ist, was als »angemessen« gilt oder auf welche Weise der »pädagogische 
Freiraum« genutzt wird. Dies ist ganz besonders in multikulturellen Kontexten virulent, in 
dem Verwaltungsvorschriften u. U. äußerst sensibel ausgelegt werden müssen, weil etwa aus 
religiösen Gründen die Befreiung vom koedukativen Sportunterricht beantragt wird11. Auch 
der konkrete Einsatz von Recht im Schulbereich ist alles andere als klar definiert. Wann soll 
bei Problemen in der Schule der Rechtsraum betreten werden? Gerade in jüngerer Zeit wird 
im Zusammenhang mit dem Phänomen »Gewalt in der Schule« eine Zwischenebene zwischen 
Schulalltag und Rechtsintervention favorisiert und sogenannte Schlichter-Verfahren auch unter 
Einbeziehung von Schüler/innen als Mediatoren eingeführt12. Diese Schlichterverfahren oder 
Mediation bezweckt, z. B. dass Lernende selbst bei Problemen und Streitfällen zwischen 
Schülern und Schülerinnen zu vermitteln versuchen13. Schülerinnen und Schüler werden auf 
diese Weise partizipativ in Entscheidungen einbezogen, sie lernen Kommunikation als Kon-
fliktslösungsmechanismus praktisch kennen und erfahren sich selbst als den sowohl für Recht 
und Moral so wichtigen »neutralen Dritten«, dessen Aufgabe es ist, Situationen unparteilich zu 
beurteilen. 

Konflikt und Kommunikationsfähigkeit bilden zentrale Charakteristika von moralischen Ur-
teilen wie sie in strukturgenetischen Theorien erforscht werden und deren Ergebnisse auch er-
folgreich in Schulmodelle eingeflossen sind. Der Just Community Ansatz, der sowohl in der 
Resozialisation (Gefängnis) wie auch in der Schule entwickelt und angewendet wurde, konnte 
zeigen, welche praktische Relevanz die Schaffung einer Gemeinschaft, die von allen Mitglie-
dern, Leitung und Teilnehmern, Studenten und Lehrerschaft, Insassen und Überwachern usw. 
als fair und gerecht bezeichnet wird, für die die Entwicklung moralischen Denkens hat14. Der 
Just Community Ansatz findet gerade im Rahmen von Überlegungen zur Demokratieerziehung 
verstärkte Aufmerksamkeit, da er in besonderem Maße partizipatorische Demokratie auf 
Schulebene praktiziert, die von Runden Tischen zur Verhandlung einzelner Probleme oder 
Konflikte oder zur Regulierung der Mitbestimmung in einzelnen Gruppen, Klassen oder Jahr-
gängen bis zur Regelung des gesamten Schullebens oder zur Bildung einer gleichsam parla-
mentarisch organisierten Schulrepublik reichen15.

Trotz solcher Nähe von Demokratie und Moral bleibt jedoch das Problem, dass »Demokra-
tie« nicht auf Partizipation und konsensuelle Konfliktlösung reduziert werden kann, die sich 

11 Bender-Szymanski, D.: Kulturkonflikt als Chance für die Entwicklung normativer Orientierungen, in: Politisches 
Lernen (1999)3–4, S. 7–56.

12 Simsa, C.: Mediation in Schulen. Schulrechtliche und pädagogische Aspekte. Neuwied/Kriftel 2001; auch diess. 
Strafe muss sein? – Zum Verhältnis von Schulordnungsrecht und Schulmediation, in: RdJB 1999, S. 140 ff. 

13 Faller, K.: Mediation in der pädagogischen Arbeit, in: Kursiv (1998)4, S. 34–39; Grammes, T.: Kommunikative 
Fachdidaktik. Opladen 1998 (bes. Kapitel 2: Fachdidaktisches Denken als Relationierung von Wissensformen).  

14 Oser, F./Althoff, W.: Probleme lösen am »Runden Tisch«: Pädagogischer Diskurs und die Praxis von »Just 
Community« -Schulen. Beiträge zur Lehrerbildung (1996)14, S. 29–42.  

15 Edelstein, W./Fauser, P.: Demokratie lernen und leben. Gutachten zum Programm. Bund-Länder-Kommission 
für Bildungsplanung und Forschungsförderung (BLK): Materialien zur Bildungsplanung und zur Forschungsförde-
rung, Heft 96, Bonn 2001.  

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:20:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409


Eckensberger/Breit, Kann das Schulrecht ohne Moral auskommen? RdJB 4/2003412

allein im gesellschaftlichen Nahraum abspielt. Demokratie braucht das formale Recht, den 
formalen Rechtsstaat zu ihrer Verwirklichung, und auf der Ebene der gesellschaftlichen Funk-
tionalität muss sich das positive Recht auch im gewissen Sinne von »gesinnungsethischer Be-
schränkung« befreien. Recht trennt sich historisch von der Moral aus gutem Grund, es ist für 
den Bürger vorteilhaft, dass sich – wie sich Ernst Bloch ausdrückte – »die Amtsmienen nicht 
mehr entrüsten. « Die Diskussion um Demokratieerziehung, Mediation und Partizipation darf 
deshalb nicht übersehen, dass sie in erster Linie auf Konfliktlösung in gemeinschaftlichen 
Kontexten abzielt. Was aber geschieht beim entscheidenden Sprung zu einer »Gesellschafts-
perspektive«, durch die begriffen werden muss, dass Entscheidungen nicht immer auf einen 
interaktionistischen Rahmen bezogen werden können. Recht stellt sich nicht durch individuel-
le oder kollektive Einsicht in Gerechtigkeit her, sondern schafft Erwartungssicherheit dank 
Sanktionsgewalt und Macht. Es steht unter Erfolgsdruck, Ordnung dort zu schaffen, wo die 
angezeigten Möglichkeiten weiteren Erlebens anders ausfallen können als erwartet wird16.
Dieser Sachverhalt lässt das Recht immer als der interaktiven Beziehungen der Lebenswelt 
entrückt erscheinen, wobei es freilich unterschiedliche Auffassungen darüber gibt, inwieweit 
der Rationalitätszuwachses des Rechts vor allem in seiner internen Systematisierung zu suchen 
ist (Luhmann) oder dennoch auf einen »Input« von Regelsystemen wie Moral und Konventio-
nen beruht. Letzteres ist z. B. die Auffassung von Habermas, der eine »eigentümliche Dop-
pelstellung und Vermittlungsfunktion (des Rechts) ... zwischen einer über kommunikatives 
Handeln reproduzierten Lebenswelt einerseits und gesellschaftlichen Funktionssystemen, die 
füreinander Umwelten bilden, andererseits«17 erkennt. 

Von daher wird zu einem wesentlichen Punkt für das Demokratie- und Politikverständnis 
die Frage nach dem Übergang einer »Gemeinschaftsperspektive« zu einer »Gesellschaftsper-
spektive«, ein Übergang, der sich in der Schule besonders vital zeigt. Um diesen Übergang 
präziser zu verstehen, hilft uns die Theorieentwicklung und Forschung zur ontogenetischen 
Entwicklung des Moralischen Urteils, die wir in den letzten 25 Jahren durchgeführt haben. 
Diese Forschung basiert auf den bekannten Arbeiten von Jean Piaget18 und Lawrence Kohl-
berg19, weicht aber in vieler Hinsicht von diesen ab. Wir müssen uns hier auf einige wenige 
Aspekte dieser Arbeit beschränken20.

Moralische Urteile sind kontrafaktische (ideale) Vorstellungen von interpersonalen Konflik-
ten, sie basieren deshalb auf unterschiedlich komplexen Wahrnehmungen dieser Konflikte und 
Standards für deren Lösung. Für die analytische und empirische Bestimmung dieser Kon-
fliktwahrnehmungen und Standards benutzen wir einen handlungstheoretischen Ansatz, denn 
eine andere Person zu verstehen, heißt, ihre Handlungen verstehen, einen Konflikt zu verste-

16 Luhmann, N.: Rechtssoziologie. 2 Bde. Reinbek bei Hamburg 1972, Bd. 1, S. 31. 
17 Habermas, J.: Faktizität und Geltung, Frankfurt a.M. 1992, S. 78. 
18 Piaget, J.: Le jugement moral chez l'enfant. Neuchâtel 1932, (Dt.: Das moralische Urteil beim Kinde. Frankfurt 

a.M. 1973).  
19 Kohlberg, L.: A current statement on some theoretical issues, in: Modgil, S./Modgil, C. (Eds.): Kohlberg, L.: 

Consensus and controversy. London, Philadelphia 1986, pp. 485–546.  
20 Eckensberger, L. H./Reinshagen, H.: Kohlbergs Stufentheorie der Entwicklung des Moralischen Urteils: Ein 

Versuch ihrer Reinterpretation im Bezugsrahmen handlungstheoretischer Konzepte, in: Eckensberger, L. H. Sil-
bereisen, R. K. (Hrsg.): Entwicklung sozialer Kognitionen: Modelle, Theorien, Methoden, Anwendung. Stuttgart 
1980, S. 65–131; Eckensberger, L. H.: Die Entwicklung des moralischen Urteils, in: Keller, H. (Hrsg.): Lehr-
buch Entwicklungspsychologie. Bern 1998; Eckensberger, L. H./Breit, H.: Recht und Moral im Kontext von 
Kohlbergs Theorie der Entwicklung moralischer Urteile und ihrer handlungstheoretischen Konstruktion, in: Lam-
pe, H. J. (Hrsg.): Zur Entwicklung von Rechtsbewußtsein. Frankfurt a.M. 1997. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:20:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409


RdJB 4/2003 Eckensberger/Breit, Kann das Schulrecht ohne Moral auskommen? 413

hen heißt, die Handlungen der Konfliktparteien zu verstehen21. Diese Forschung haben wir 
zunächst mit hypothetischen Konflikten, dann in realen Lebenskontexten untersucht, aus bei-
den Bereichen wollen wir Ergebnisse zum Verständnis des Übergangs von einer »Gemein-
schaftsperspektive« zu einer »Gesellschaftsperspektive« heranziehen. 

In unserer Forschung zur handlungstheoretisch rekonstruierten Moraltheorie spielt genau 
dieser Übergang eine zentrale Rolle. Moralische Urteile lassen sich nach diesem Modell als 
elf Stufen rekonstruieren (auf die wir hier nicht im Detail eingehen können), die in vier Ni-
veaus zusammengefasst werden können. Die Niveaus geben zwei Deutungsräume wieder, ei-
nen interpersonalen und transpersonalen, in denen sich jeweils eine heteronome und eine au-
tonome Ausprägung findet. Im interpersonalen Deutungsraum werden die Konflikte zwischen 
sozialen Handelnden mit individuellen Zielen (Interessen) und übergeordneten Zielkategorien 
(gemeinschaftlichen sowie kollektiven Wertpräferenzen), lokalisiert; im zweiten stehen dage-
gen systemische Prozesse im Mittelpunkt, funktionale Rollen (überindividuellen Handlungs-
strukturen), die von konkreten Interaktionen und Intentionen entkoppelt sind.  

(I) Das (inter-)personal-heteronome Niveau (Stufen 1, 2, 3) besteht in einer mehr oder we-
niger rigiden Betonung einseitiger Achtung vor Handlungsregeln oder im Versuch, es 
möglichst allen recht zu machen; 

(II) Das (inter-)personal-autonome Niveau (Stufen 4, 5) repräsentiert Folgenabwägungen für 
konkrete Interessengruppen oder übergeordnete Interessen, die eine gegenseitige Ach-
tung der handelnden Personen oder Interessengruppen enthalten; 

(III) Das transpersonal-heteronome Niveau (Stufen 6, 7, 8) ist durch eine unterschiedlich ri-
gide Betonung der sozialen oder juristischen Regelbefolgungen charakterisiert; 

(IV) Das transpersonal-autonome Niveau (Stufen 9, 10, 11) schließlich enthält Ableitungen 
der moralischen Urteile aus individuellen Standards, eine allgemeine Werteabwägung 
oder einen Bezug auf universelle Prinzipien. 

Durch diese Interpretation wird deutlich, dass es auch im interpersonalen Raum eine »ausba-
lancierte« gegenseitige Achtung gibt, die das Verständnis des »sozialen Nahraumes« ausmacht 
und (ontogenetisch) abschließt. Die Moral lässt sich also zunächst tatsächlich in interpersona-
len Beziehungen lokalisieren, etwa in den Bereichen der Ehe und Freundschaft, die Ell-
scheid22 als Beispiele gewählt hat. Die Wiederholung der Bewegung von einer Heteronomie 
zu einer Autonomie macht aber vor allem deutlich, dass die Orientierung auf Gesetze tatsäch-
lich eine andere, neue (eben transpersonale) Qualität hat, und dass deshalb Gesetze insoweit 
etwas genuin anderes sind als die Moral. Anderseits wird aber auch anschaulicher, weshalb 
sie gleichzeitig als Alternativen (Äquivalente) zur Moral verstehbar sind, die jedoch in Bezie-
hung mit der Moral bleiben.  

Von zentraler Bedeutung ist aber, dass der Übergang vom interpersonalen zum transperso-
nalen Raum in der Interpretation der »naiven Subjekte« in gewissem Sinn durch die Konfron-
tation der Moral (als einer regulativen Idee) mit der sozialen Wirklichkeit geschieht: Die Be-
fragten erfahren, dass sich im realen Leben nicht alle an die Moral halten, und sie sind – ob-
gleich sie hypothetische Situationen diskutieren – wegen dieser konkreten Erfahrungen der 
Auffassung, dass Abweichungen von »moralischem Verhalten« äußerlich sanktioniert werden 

21 Eckensberger, L. H./Plath, I.: (im Druck) Soziale Kognition, in: Schneider, W./Sodian, B. (Hrsg.): Kognitive 
Entwicklung, Band V/2 der Enzyklopädie der Psychologie. Göttingen. 

22 Ellscheid, G. 1979, S. 37–61.  

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:20:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409


Eckensberger/Breit, Kann das Schulrecht ohne Moral auskommen? RdJB 4/2003414

müssen. Dazu beziehen sie sich zunächst auf die Sanktionen durch die Gruppe und ihre nicht-
kodifizierten Normen. Sie nehmen erst Bezug auf den Gesetzesbegriff, also auf die kodifizier-
ten Normen im engeren Sinn, wenn sie erkennen, dass die sozialen Sanktionen diese regulati-
ve Aufgabe nicht zuverlässig leisten können. Gesetze werden genau deshalb für die Sicherung 
moralischen Verhaltens gefordert, weil nur sie ein Verhalten zuverlässig erzwingen können. 
Genau hier gerät also das Argument in den Blick, dass man Ansprüche, die man (legitimer-
weise) hat und durchsetzen können sollte, nur durch Gesetze wirksam durchsetzen kann. Inso-
fern entsteht der Gesetzesbegriff in einer relativ strengen Form aus den gleichen Gesichts-
punkten, die auch in der Rechtssoziologie und Rechtsphilosophie als Begründungen benutzt 
werden23.

An dieser Stelle wird der Sachverhalt deutlich, den Ellscheid betont hat, dass nämlich das 
Recht auch vor der Moral, nämlich vor der konventionellen bzw. einer traditionalen Moral 
schützt. Formalisierte Rechtsnormen sollen ja auch die falsche Moralisierung von Konflikten 
ausschließen.  

Allerdings endet die Analyse der Beziehung zwischen Recht und Moral hier nicht, sondern 
ontogenetisch wird erkannt, dass gerade diese Zuverlässigkeit der Anwendung des Rechts zu 
einer unangemessenen Rigidität im Einzelfall führen kann, also dieser strenge Gesetzes- oder 
Rechtsbegriff wieder mit Moralvorstellungen konfligieren kann. Diese Erkenntnis führt je-
doch zunächst nicht zu einer Aufgabe des Rechts zugunsten der Moral, sondern zunächst wird 
das Recht in gewissem Sinn moralisch angereichert, und es wird gefordert, dass es auch im 
Gesetz (selbst gesetzlich geregelte) Ausnahmen geben muss. Es wird also zunächst (in einem 
zweiten Entwicklungsschritt innerhalb des transpersonal heteronomen Raums) ein elaborierte-
rer Gesetzesbegriff entwickelt.  

Darüber hinaus lehrt uns die Ontogenese des Verständnisses der Beziehung zwischen Recht 
und Moral, dass es jenseits dieser (elaborierten) Rechtsperspektive für die »naiven Subjekte« 
sehr wohl wieder den Standpunkt einer autonomen Moral auch auf der transpersonalen Ebene 
gibt. So wird das Verständnis von Liebe und Freundschaft der interpersonal autonomen Moral 
auf dem Niveau der transpersonalen Autonomie zur Solidarität (mit Fremden oder Menschen 
schlechthin). Besonders bedeutsam ist jedoch, dass diese neuerliche »Autonomisierung« prä-
skriptiver sozialer Regelsysteme gerade an Defiziten eines (selbst so elaborierten) Gesetzes-
begriffs festgemacht wird. Auch dieser Gesichtspunkt wird interessanterweise in der nicht-
psychologischen Literatur herangezogen, z.B. in der Literatur zur Wirtschaftsethik. Dies ist 
besonders aufschlussreich, weil der Bereich der Wirtschaft als der Paradefall gilt, der genuin 
durch das Recht und gerade nicht durch die Moral geregelt wird. Auch dort wird jedoch, z. 
B. durch Steinmann und Löhr24, die notwendige Rolle der Moral im Rahmen des Wirtschafts-
systems gerade aus Defiziten des Rechts abgeleitet: Das Recht hinkt hinter konkreten Ent-
wicklungen her, es ist abstrakt, kann deshalb den Einzelfall nicht angemessen behandeln. Die 
Erzwingbarkeit setzt Kontrollen voraus, die faktisch nicht durchführbar sind; es gibt nicht sel-
ten eine gewisse »Adressatenunklarheit«. So ist z.B. undeutlich, an wen es sich in einem Be-
trieb richtet, in dem eine hohe Arbeitsteilung herrscht, und in deren Folge auch die Verant-
wortungsstrukturen undurchschaubar sind. Auch in der Ontogenese wird also in den Überzeu-
gungen »naiver Subjekte« das Recht letztlich wieder durch die Moral kontrolliert. 

23 Eckensberger, L. H./Breit, H. 1997. 
24 Steinmann, H./Löhr, A.: Grundlagen der Unternehmensethik. Stuttgart 1991, S. 104 f. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:20:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409


RdJB 4/2003 Eckensberger/Breit, Kann das Schulrecht ohne Moral auskommen? 415

Gesetze bilden also nach dieser Analyse zwar unstrittig Alternativen zur heteronomen Mo-
ral, sie sitzen aber – und das ist eine wichtige Erkenntnis – ontogenetisch dennoch auf der au-
tonomen Moral des interpersonalen Raumes auf. Im Gegensatz zur Heteronomie des interper-
sonalen Raumes ist diejenige des transpersonalen Raumes genau deshalb »rational kontrol-
liert«, weil sie die autonome Moral des interpersonalen Raumes reflektiert.  

Umgekehrt zeigen die Stufen des moralischen Urteils durch die Einsicht postkonventionell 
Urteilender, dass eine Schaffung des Rechts angesichts komplexer Gesellschaften nicht ohne 
einen moralischen Rahmen auskommen kann: Das Recht darf nicht gegen moralische Prinzi-
pien verstoßen. Der von Moral abgekoppelte Bezug auf das Recht ist Ausdruck eines trans-
personalen, aber »nur« heteronomen Moralverständnisses, das zwar die Beschränkungen einer 
interpersonal-autonomen Moral erkennt, aber dafür den Preis eines heteronomen Urteils zu 
zahlen hat. 

Entwicklungspsychologisch betrachtet lässt sich also der Bezug auf rechtliche Regeln in ei-
nem gewissen Sinne gerade als Versuch verstehen, moralische Normen gegen die moralische 
Verweigerung einzelner Personen durchzusetzen, auch wenn sich natürlich das Verständnis 
vom Recht nicht auf diese Sichtweise reduzieren lässt, da es auch Regelungen jenseits aller 
Moralisierbarkeit enthält und von vorneherein auf Kompromisse abzielt. Zudem dienen 
Rechtsregeln nicht ausschließlich der Verwirklichung moralischer Normen. Dennoch regeln 
sie das Einhalten von Normen verbindlich und können selbst, trotz aller Kompliziertheit ihrer 
Beziehung zur Moral, nicht als moralneutral begriffen werden. 

In unserer »kontextualisierten« Forschung, in der es vor allem um die Wahrnehmung und 
Bewertung von Ökonomie/Ökologie-Konflikten in unterschiedlichsten Lebenszusammenhän-
gen ging (Bau eines Kohlekraftwerks, Wasserbenutzung, Landwirtschaft), werden diese Er-
gebnisse weiter konkretisiert, weil wir unter anderem explizit auf das Verständnis sozialer In-
stitutionen abgehoben haben25. Dort haben wir in Anlehnung an die vier Niveaus »alltagswelt-
liche Moraltypen« konstruiert, die durch erheblich mehr Konzepte angereichert sind26. In 
diesen kontextualisierten Moraltypen sind wichtige Komponenten enthalten, die für Vorstel-
lungen über demokratische Konfliktlösungen benötigt werden. Dies sind neben den Vorstel-
lungen über einseitige und gegenseitige Achtung, wie sie im Heteronomie- und Autonomie-
begriff begründet sind, Konzeptionen der Familien- und Freundschaft, die Respektierung bür-
gerlichen Freiheitswerte wie Gedanken- und Meinungsfreiheit, Toleranz, Gleichbehandlung 
und Fairness sowie die Werte der politischen Partizipation. Gerade für demokratisches Han-
deln sind Verantwortung und Solidarität ebenso zentrale Faktoren wie die Frage, inwieweit 
Anderen gegenüber ein Recht auf eine eigene Stellungsnahme zugeschrieben wird und inwie-
weit diese als kompetent für die Übernahme von Handlungsverantwortung eingeschätzt wer-
den. Hierbei spielt das Selbstkonzept eigener politischer Fähigkeiten im Hinblick auf das poli-
tische Engagement eine entscheidende Rolle27. Das Selbstkonzept ist auch bestimmend für die 
Reichweite dieser Vorstellungen bzw. für die Übertragbarkeit auf unterschiedliche soziale 
Kontexte. 

25 Breit, H./Döring, T./Eckensberger, L. H. 2003.  
26 Breit, H./Eckensberger, L. H.: Moral, Alltag und Umwelt, in: De Haan, G./Kuckartz, U. (Hrsg.): Umweltbil-

dung und Umweltbewusstsein. Forschungsperspektiven im Kontext nachhaltiger Entwicklung. Opladen 1998, 
S. 69–89.

27 Krampen, G.: Entwicklung politischer Handlungsorientierungen im Jugendalter. Ergebnisse einer explorativen 
Längsschnittsequenz-Studie. Göttingen 1991. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:20:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409


Eckensberger/Breit, Kann das Schulrecht ohne Moral auskommen? RdJB 4/2003416

Die alltagsweltlichen Moraltypen rekonstruieren neben Risiken und Solidaritäten im Rückbe-
zug auf Gerechtigkeitsvorstellungen unterschiedlich komplexe Formen der Wahrnehmung von 
Handlungschancen und Handlungsverantwortung im Rahmen formaler demokratischer Instituti-
onen wie Recht und Politik. Hinter diesen Vorstellungen stecken unterschiedliche Ideen von Ge-
sellschaft und Demokratie, die sich entsprechend der Entwicklung des moralischen Urteils in 
Heteronomie vs. Autonomie und Interpersonalität vs. Transpersonalität strukturieren lassen.  

Interpersonal Transpersonal 

heteronom (Typ I) autonom (Typ II) heteronom (Typ III) autonom Typ (IV) 

Politik Machtbereich konkreter, 
personaler Entschei-
dungsträger 

Bereich verantwortungsvol-
len Handelns von Entschei-
dungsträgern und Bürgern  

mit Entscheidungsgewalt 
ausgestattetes System 
zur Steuerung gesell-
schaftlicher Entwicklun-
gen 

jegliches Handeln in 
der Öffentlichkeit ist 
politisch und bedarf 
(demokratischer) insti-
tutioneller Verankerun-
gen 

Recht willkürliche Restriktion 
von Handlungsspiel- 
räumen 

Instanz von normativer Kon-
fliktregelung aufgrund von 
persönlichem Einfluss 

gesellschaftliches Sub-
system, positives Recht 
als sachliche, interessen-
lose Instanz 

Recht als Rahmenricht-
linie mit moralischem 
Legitimationsbedarf 

Bürger am eigenen Nutzen ori-
entierter, passiver Rezi-
pient 

verantwortungsbewusstes 
Mitglied des Gemeinwesens 

funktionaler Teil der Öf-
fentlichkeit 

an Aufklärung und 
Emanzipation orientier-
tes Gesellschaftsmit-
glied 

Für Typ 1 (Interpersonal-heteronom) ist Politik Angelegenheit derjenigen, die dafür bezahlt 
werden. Als Reaktion gibt es entweder Loyalität oder Politikerschelte oder, wenn man selbst 
aktiv ist, versucht man die eigene Position durchzusetzen, die ohne wenn und aber für richtig 
gehalten wird. Demgegenüber fühlt sich Typ II für das Gemeinwesen verantwortlich. Ihm 
geht es um die Verwirklichung gemeinschaftlicher Normen und Werte, beispielsweise in Ver-
einen. Man bemüht sich abweichende Positionen zu verstehen und zu tolerieren, versucht 
durch direkten Einfluss zu überzeugen. Typ III wiederum hält eine solche Sichtweise für naiv 
und als Demokratiekonzept für entwickelte Gesellschaften ungeeignet. Er stellt funktionale 
Mechanismen wie positives Recht und demokratische Verfahren (Teilnahme an demokratische 
Wahlen, Engagement in Parteien) in den Mittelpunkt seines Demokratieverständnisses. Stra-
tegien um den Gewinn und Erhalt von Macht erhalten eine zentrale Bedeutung. Anders als 
Typ I zielt Typ III aber keineswegs auf die bedingungslose Durchsetzung der eigenen Positi-
on, sondern sucht Anerkennung für seine Position durch einen sachlichen Bezug auf Exper-
tenwissen. Die Expertise durch Professionalität der Entscheider, die an legitime Verfahren 
gebunden sind, wird zum Garanten moralischer Richtigkeit und damit objektive Distanz zu 
den intersubjektiven Normen einer Gemeinschaft. Typ III vertritt eine Position, die aus der 
Perspektive des Typs IV als »Politiktechnokratie« abgelehnt wird. Nicht Distanz von Experten 
zur Lebenswelt wird gesucht, sondern formale Institutionen müssen nach Ansicht des trans-
personal-autonomen Niveaus stärker an politisches Engagement lebensweltlich verankerter 
Bürger angekoppelt werden. Und zwar nicht nur als Stärkung politischer Funktionalität, eine 
solche Partizipation ist auch im Sinne des transpersonal-heteronomen Niveaus denkbar, son-
dern auch im Sinne einer möglichen Transformation der formalen Institutionen selbst im Hin-
blick auf mehr Gerechtigkeit.  

Das sich in diesen Typen manifestierende unterschiedliche Gesellschafts-, Politik oder De-
mokratieverständnis drückt sich auch in der Wahrnehmung von Risiken und Gefahren aus, die 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:20:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409


RdJB 4/2003 Eckensberger/Breit, Kann das Schulrecht ohne Moral auskommen? 417

dem Selbst, der Gemeinschaft oder der Gesellschaft drohen. So entscheidet beispielsweise das 
Vertrauen in die Kraft intersubjektiver Normen, die nicht nur auf Ähnlichkeit und Konformi-
tät beruhen, darüber, wie hoch das Risiko ethnischer »Überfremdung« oder anderer gesell-
schaftlicher Probleme wie Arbeitslosigkeit eingeschätzt wird und wie die Chance beurteilt 
wird, dass bestehende Institutionen »gerecht« solche Risiken bewältigen.  

Der Erkenntnis eines drastischen Übergangs, eines »fundamentalen Wandels« von Moral zu 
Recht erklärt vermutlich zu einem beträchtlichen Teil die allerorten diagnostizierte Politik-
verdrossenheit Jugendlicher. Diese muss nämlich keineswegs aus einem mangelnden politi-
schen Interesse oder einer fehlenden Bereitschaft zu politisch engagiertem Handeln resultie-
ren; sie könnte auch das Ergebnis von einem nicht angemessen rekonstruierten rechtlichen 
Raum und entsprechend enttäuschten Erwartungen sein, und zwar von moralischen Erwartun-
gen an ein weitgehend ohne Moral auskommendes Recht- und Politiksystem28. »Demokratie-
erziehung« mit ihrem Ziel, auf einer Gemeinschaftsebene konsensuelle Konfliktlösungen ein-
zuüben, dürfte also zu kurz greifen, wenn daraus ein Gefühl der Machtlosigkeit für Hand-
lungsmöglichkeiten auf der Gesellschaftsebene resultiert, oder sie eine zu einfache Über-
tragung interpersoneller Strukturen auf den politischen Raum nahe legt. Der gesellschaftliche 
Fernraum wird eben nicht durch Konsens und interaktiver Konfliktregelung regiert, sondern 
durch Macht auf der Grundlage formalisierter Verfahren, die lebensweltlicher Einsicht viel-
fach entrückt sind. Demokratische Erziehung und Bildung muss hierauf Rücksicht nehmen29.

Tut sie das, dann bedeutet die Institutionalisierung von intermediären Bereichen zwischen 
mehr oder weniger konfliktfreier Alltagsinteraktion und einer formal-institutionellen Ebene 
eine wichtige Vorbereitung auch für das Verständnis der notwendigen Distanz des positiven 
Recht zu moralischen Normen und Konventionen. Die Diskussion über Demokratieerziehung 
ist damit auch eine Diskussion über die Einsozialisation von Schülern und Schülerinnen in ei-
nen demokratischen Rechtsstaat, denn zur Demokratie gehört das Verständnis, die Akzeptanz 
und die Kritikfähigkeit rechtlicher Verfahren, vorausgesetzt dieses Ziel wird auch bewusst 
angestrebt. Moral bildet in diesem Zusammenhang jedoch nicht nur die sozialintegrative 
Grundlage für das kodifizierte Recht, sondern sie ermöglicht erst, es zu verstehen. Darauf 
weist auch das Konzept des »Rechtgefühls« hin30. Das Rechtsgefühl – als eine moralisch ge-
speiste Emotion – wird nämlich geradezu als Bezugssystem für die normativ-rechtliche Be-
wertung von Handlungen aufgefasst. Es soll sowohl den Juristen ermöglichen, vorhandene 
Normen zu interpretieren, neue Normen zu setzen oder Lücken in Normensystemen zu 
schließen, als auch Laien die Fähigkeit vermitteln, auch ohne Kenntnis des geltenden positi-
ven Rechts rechtsrelevante Entscheidungen zu treffen, die mit dem positiven Recht kompati-
bel sind. Letzteres wird auch als »Gewissensanspannung« bezeichnet31.

Es scheint daher dringend geboten zu sein, Schülerinnen und Schülern das demokratische 
Rechtssystem als Teil ihres Alltags zu vermitteln und dabei den gleichzeitigen Zusammenhang 

28 Eckensberger, L. H.: Bildungsziel Demokratie. – Eine entwicklungspsychologische Perspektive. Vortrag gehalten 
im Rahmen der 50 Jahrfeier des DIPF, Frankfurt a.M. am 24. September 2001. 

29 Reichenbach, R.: Demokratisches Selbst und dilettantisches Subjekt. Demokratische Bildung und Erziehung in der 
Spätmoderne. Münster 2001. 

30 Rehbinder, M.: Fragen des Rechtswissenschaftlers an die Nachbarwissenschaften zum sog. Rechtsgefühl, in: Gru-
ter, M./Rehbinder, M. (Hrsg.): Der Beitrag der Biologie zu Fragen von Recht und Ethik. Berlin 1983, S. 261–

274.
31 Eckensberger, L. H.: Das »Rechtsgefühl« aus entwicklungspsychologischer Perspektive, in: Lampe, E.-J. 

(Hrsg.): Das sogenannte Rechtsgefühl. Jahrbuch für Rechtssoziologie und Rechtstheorie, Bd. 10, Opladen 1985, 
S. 71–107.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:20:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409


Eckensberger/Breit, Kann das Schulrecht ohne Moral auskommen? RdJB 4/2003418

und Gegensatz von Recht und Moral zu verdeutlichen. Nur so entgeht das Rechtssystem den 
Gefahren, die der Rechtspositivist Hart schon vor einiger Zeit formulierte, sollten Recht und 
Moral strikt voneinander getrennt werden. Es besteht »die Gefahr, dass das Recht und seine 
Autorität sich in den Vorstellungen der Leute davon, was Recht sein sollte, auflöst; und die 
Gefahr, dass das bestehende Recht die Moral in ihrer Funktion als letzten Maßstab des Ver-
haltens verdrängt und sich so der Kritik entzieht«32.

Verf.: Prof. Dr. Lutz H. Eckensberger, Dr. Heiko Breit, Deutsches Institut 
für Internationale Pädagogische Forschung, Schloss-Str.29, 60486 Frankfurt a.M. 
E-Mail: eckensberger@dipf.de, breit@dipf.de. 

32 Hart, H. L. A.: Recht und Moral, Göttingen 1971, S. 19. 

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 08:20:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0034-1312-2003-4-409

