
Ideologie und 
Praxis der Ambiguität

Der Zynismus zeichnet sich als Ideologie und Haltung durch eine Ambiguität 
aus, die sich in der strategischen sprachlichen Unschärfe der neurechten und 
rechtspopulistischen Metapolitik genauso wiederfindet, wie im bewusst grenz-
überschreitenden und vermeintlich ironischen Humor einschlägiger Online-
communitys. Mit Ambiguität ist ein Zustand der Mehr- bzw. Uneindeutigkeit 
gemeint; in der Linguistik spricht man von Ambiguität, wenn ein Zeichen oder 
Wort mehrere Bedeutungen besitzt. Aus soziologischer Sicht kann der Begriff auf 
eine Situation der Unklarheit verweisen, in der man keine Vorstellung davon hat, 
mit welcher Wahrscheinlichkeit bestimmte Ereignisse eintreten. Im konnektiven 
Zynismus begegnet uns die Ambiguität sowohl in Gestalt einer bewusst zynischen
Haltung als auch im Moment des Spielerischen, das sich im kompetitiven Tabu-
bruch mit grenzüberschreitenden Witzen genauso offenbart wie im politisch-
strategischen Spiel mit neurechten Chiffren und Codes (wortwörtlich im Sinne 
von Wortspielen). Der konnektive Zynismus ist mit anderen Worten ein Feld der 
ironischen oder strategischen Zwischentöne, in dem man sich jederzeit darauf 
berufen kann, etwas nur aus Spaß gesagt oder gar nicht so gemeint zu haben. Für 
den Rechtspopulismus ist diese sprachliche Ambiguität zentrales Element des 
politischen Kommunikationsstils und der metapolitischen Mobilisierungsstrate-
gie; für Influencer*innen, die mit abseitigem Humor Geld verdienen, ist sie hin-
gegen monetarisierbarer Unternehmenszweck.

 2.1 Zynismus als aufgeklärtes falsches Bewusstsein

Anders als im Falle der Ironie, bei der in satirischer Absicht das Gegenteil dessen 
gesagt wird, was eigentlich gemeint ist, meinen Zyniker*innen ohne jede Doppel-
bödigkeit das, was sie sagen. Sie tun das im Bewusstsein, dass sie gegen etablierte 
Werte und Normen verstoßen. Peter Sloterdijk (1983: 37) bezeichnet den Zynis-
mus deshalb als „aufgeklärtes falsches Bewusstsein“, also als „modernisiertes un-
glückliches Bewusstsein, an dem Aufklärung zugleich erfolgreich und vergeblich 
gearbeitet hat.“ Für den Religionswissenschaftler Klaus Heinrich (1982: 147, 155) 
ist der moderne Zynismus das „Abschieben einer Erkenntnis um einer Selbstbe-
hauptung willen“, sprich der „Ausdruck einer stummen, wissenden Indifferenz“, 

2.

31

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die aus einem „drohenden Sinnverlust“ resultiert. Zyniker*innen sind nämlich 
zumeist gutsituiert, haben sich gut im bestehenden System eingerichtet, fühlen 
sich aber dennoch miserabel behandelt, weshalb sie glauben, „Opfer zu sein und 
Opfer zu bringen“ (Heinrich 1982: 147, 155). Diese Haltung lässt sich sehr gut 
anhand von Studien zu den Teilnehmer*innen der Pegida-Demonstrationen 
nachvollziehen, die eben nicht von sozial benachteiligten Rentner*innen und 
Arbeitslosen getragen wurden, sondern in großen Teilen von gut ausgebildeten 
und berufstätigen Menschen aus der Mittelschicht. 1 Auch bei vielen AfD-Wäh-
ler*innen ist es Umfragen zufolge eher die abstrakte Angst vor einem sozialen 
Abstieg als eine akute Existenzbedrohung, die die eigene Haltung bestimmt. 2

Simon Strick beschreibt den neurechten und rechtspopulistischen 
Grundaffekt als das Empfinden, zu einer marginalisierten „Risikogruppe“ zu ge-
hören, zu einer „vom Aussterben bedrohten Art“ (Strick 2021: 123). Dieser 
Grundaffekt basiert folglich nicht nur auf der rassistischen Abwertung „Anderer“, 
sondern auch auf der „weißen Betroffenheit“ durch eine „existenzielle Bedro-
hung“ (Strick 2021: 127). Strick (2021: 124) bezeichnet die neurechte und rechts-
populistische Ideologie daher auch als „reflexiven Faschismus“ (in Anlehnung an 
Ulrich Becks Begriff der Risikogesellschaft), weil dieser nicht als ideologische 
„Rückwärtswendung“ missverstanden werden dürfe, sondern als reflexive Weiter-
entwicklung des Faschismus verstanden werden müsse, der „sich veränderten 
Zeiten, Medien, Kontexten und Gesellschaftsbedingungen gestaltwandelnd 
an[ge]passt“ habe (Strick 2021: 110). Dieser reflexive Faschismus affiziere ein Be-
wusstsein, in dem sich „rechte Gefühle“ in „existenziellen und artenschützenden 
Begriffen“ artikulierten; diese „mobilisieren affektiv eine Selbstschutz-Bewegung 
von unten. Der rechte Diskurs distanziert sich daher selbst vom Begriff ‚Fremden
hass‘ und (v)erklärt ihn zur ‚Selbstliebe‘“ (Strick 2021: 124).

Zyniker*innen zeichnen sich in der Regel durch eine generelle Unzufrie-
denheit mit der Politik aus. Das heißt, dass sie nicht unbedingt unglücklich dar-
über sind, in einem demokratischen System zu leben, sie fühlen sich aber als 
selbst ernannte Minderheit dennoch nicht hinreichend repräsentiert. Diese „Dis-
tanz bei gleichzeitiger Zustimmung gegenüber herrschenden Machtverhältnissen“ 
ist typisch für den modernen Zynismus (Fricke et al. 1997: 901–902). Das heißt 

1	 Vgl. bspw. die Studie des Dresdner Politikwissenschaftlers Hans Vorländer, abrufbar 
unter https://tu-dresden.de/tu-dresden/newsportal/news/pegida_pk (Zugriff am 
19.9.2022).

2	 Vgl. https://www.zeit.de/politik/deutschland/2016-11/afd-waehler-geringverdiener-spd-
die-linke-forsa-umfrage (Zugriff am 19.9.2022).

32

Konnektiver Zynismus. Politik und Kultur im digitalen Zeitalter

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


mit anderen Worten, dass es Zyniker*innen im Grunde nicht um die völlige 
Überwindung oder Abschaffung der freiheitlich demokratischen Ordnung geht. 
Sie widersetzen sich öffentlich der herrschenden Ordnung und den geltenden 
Moralvorstellungen, brauchen diese aber paradoxerweise auch, weil es sonst ja 
nichts gäbe, wogegen sie sich auflehnen könnten. Sie benötigen ein Moralsystem, 
um es von innen heraus bekämpfen zu können. Denn der „Zyniker ist insofern 
nicht amoralisch, als er einen Sinn für moralische Werte und Normen durchaus 
hat. Er muß sie ja wenigstens kennen, um sie offen und ostentativ verachten und 
verletzen zu können“ (Fetscher 1983: 112).

Um im Begriff des Spiels zu bleiben: Zyniker*innen sind keine „Spielver-
derber“, weil sie das Spiel nicht zerstören, sondern es nur für ihr eigenes zyni-
sches Spiel missbrauchen. Dazu braucht es Spielregeln, denen sie sich im Spiel 
widersetzen können. Deshalb sind sie „Falschspieler“, die „in der Welt des Spiels“ 
bleiben. Selbst wenn sie die Regeln des Spiels „umkehren“, tun sie immerhin 
noch so, als würden sie diese „respektieren“ (Huizinga 2017: 18–21). Zyniker*in-
nen verhalten sich also zynisch, weil sie die Spielregeln zwar anerkennen (denn 
sonst gäbe es ja kein Spiel mehr), aber die gemeinhin akzeptierten Spielregeln 
vor den Augen aller in ihrem Sinne uminterpretieren, indem sie z.B. bewusst die 
Unwahrheit behaupten oder Aussagen ambig halten (vgl. den Abschnitt über 
Halbwahrheiten und Verschwörungserzählungen weiter unten in diesem Kapi-
tel). Diese „eindeutige Uneindeutigkeit“ der zynischen Haltung weist eine hohe 
Kompatibilität mit der „ernsthaften Unernsthaftigkeit“ oder „wirklichen Un-
wirklichkeit“ des Spiels auf. Oder anders formuliert: im konnektiven Zynismus 
verschränkt sich die bewusste Ambiguität einer zynischen Haltung mit der onto-
logischen Ambivalenz des Spiels (vgl. den anschließenden Abschnitt „Spiel“ in 
diesem Kapitel).

Zynismus und Humor

Im digitalen Zeitalter ist es neben dem politischen Zynismus neurechter Popu-
list*innen (vgl. den Abschnitt „Metapolitik“ in Kapitel 3) vor allem ein spezifisch 
zynischer Internethumor, in dem der Zynismus (sub-)kulturell seinen Ausdruck 
findet. Auch Humor ist im Grunde Spiel, nämlich das „Spielen“ mit kulturellen 
„Sinninhalten“, die in einem „unernsten“ Modus spielerisch verändert werden. 
Wie das Spiel eröffnet auch der Witz einen Raum für das Unernste bzw. „Falsche“ 
im Ernst der Wirklichkeit (Zijderveld 1976: 21, 25–26). Ähnlich wie das Spiel 
braucht auch das Erzählen eines Witzes eine gewisse Rahmung, die diesen Raum 

33

2. Ideologie und Praxis der Ambiguität


https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


für das Unernste im Ernsten eröffnet. Das passiert nicht selten mit einer sprach-
lichen Einleitung wie der Redewendung „Kennst du den schon?“ (Kotthoff 1996: 
7). Ist der „Eintritt“ in die „unernste Sinnprovinz“ des Witzes durch diese Rah-
mung erfolgt, lassen sich mit ihm – genau wie im Spiel – „die Regeln der dominan-
ten Alltagswelt“ durchbrechen, unterlaufen oder umkehren (Moebius 2018: 8).

Eine herausragende „Technik des Witzes“ ist der ironische „Doppelsinn“ 
(Freud 1999: 34–42). Zur Doppelsinnigkeit gehören Metaphorik, Wortspiel, Zwei
deutigkeit und Anspielung: „Beim Doppelsinn enthält der Witz […] ein mehr-
facher Deutung fähiges Wort, welches dem Hörer gestattet, den Übergang von 
einem Gedanken zu einem anderen zu finden“ (Freud 1999: 56). Henri Bergson 
spricht deshalb von der „Interferenz zweier Gedankensysteme im gleichen Satz“, 
die eine „unversiegliche Quelle witziger Effekte“ sei (Bergson 2011: 87). Gerade 
im Falle des ironischen Witzes liegt die „Verständnisarbeit“ bei der Zuhörerschaft, 
die den jeweiligen ernst gemeinten Sinn entschlüsseln (können) muss – so wie 
auch im Spiel die gespielte Wirklichkeit von allen Mitspielenden geteilt werden 
muss. Ein ironischer Witz funktioniert also nur dann als Witz, wenn er auf seine 
Zuhörer*innenschaft abgestimmt ist, damit diese den für das Verstehen eines 
doppelsinnigen Witzes notwendigen Kontext mitdenken kann. 

Anders als beim ironischen Witz, der einer Auflösung der doppelsinni-
gen Spannung bedarf, wird diese Ambiguität im Falle des zynischen Humors 
strategisch und bewusst konstant in der Schwebe gehalten, um eine größtmögli-
che Offenheit der Interpretation zuzulassen. Dadurch wird es möglich, dass eine 
bestimmte adressierte Zuhörer*innenschaft Aussagen wortwörtlich versteht und 
gerade nicht ironisch. In den meisten Fällen gibt es gar keinen zu entschlüsseln-
den ironischen Kontext. An die Stelle des Kontextes tritt dann der Konnex, sprich 
es sollen vor allem phatische Konnektivitäten durch einschlägig bekannte Codes 
und Schlagwörter erzeugt werden. Auf der Ebene der bewussten und nicht auf-
gelösten Ambiguität treffen sich zynischer Witz und rechtspopulistische Diskurs-
strategie (vgl. den Abschnitt „Metapolitik“ in Kapitel 3).

Zynischer Humor erfüllt eine doppelte psychische und soziale Funktion, 
denn er dient einerseits der subjektiven Selbstbehauptung, die ihren Ursprung in 
dem bereits erwähnten „drohenden Sinnverlust“ von Zyniker*innen hat, er ist 
anderseits aber auch Mittel zur Vergemeinschaftung, und zwar mittels eines ge-
teilten grenzüberschreitenden Humors. Beide Dimensionen haben konstruktive 
wie destruktive Seiten, so wie es auch ein positives und ein negatives Lachen gibt. 
Der Philosoph Odo Marquard unterscheidet daher das (zynische) „rohe Ausla-
chen“ vom (ironischen) „humoristischen Anlachen“. Ersteres, das „Wegspotten“, 
wolle die Wirklichkeit aus unserem Leben „vertreiben“; Letzteres „bittet […] – 

34

Konnektiver Zynismus. Politik und Kultur im digitalen Zeitalter

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


liebevoll spöttisch – zusätzliche Wirklichkeit, die offiziell geleugnet wird, wenigs-
tens inoffiziell in unser Leben hinein; denn man lacht sie nicht aus, sondern man 
lacht ihr zu, lacht sie an […]“ (Marquard 1995: 95). Zyniker*innen lachen also 
ausschließlich über Andere; Ironiker*innen lachen hingegen mit ihnen, und in 
der Regel auch über sich selbst.

Die sich im zynischen Humor ausdrückende Herabsetzung Anderer 
kann eine Steigerung des eigenen Selbstwertgefühls herbeiführen, hat also einen 
positiven Effekt für diejenigen, die unter der lautstarken Zustimmung eines Pu-
blikums Witze über Dritte machen. Gleichzeitig hat diese Herabsetzung selbst-
verständlich einen negativen Effekt für diejenigen, auf deren Kosten diese Witze 
gemacht werden. Die öffentliche Herabwürdigung Anderer – z.B. Minoritäten 
oder aber auch die häufig gescholtenen „Eliten“ – fördert die Entstehung eines 
Zugehörigkeitsgefühls zur Ingroup. Hinzu kommt, dass sobald das Lachen über 
„die Anderen“ Oberhand gewinnt, die Stimmung so kippen kann, dass ab einem 
gewissen Punkt nicht mehr nur auf Kosten Dritter gelacht wird, sondern auch auf 
Kosten derer, die diese Form des herabsetzenden und ausgrenzenden Humors 
eigentlich ablehnen. Dieser, dem Bystander-Effekt nicht unähnliche, Mechanis-
mus ließ sich an der metapolitischen Strategie von Rechtspopulist*innen be-
sonders gut beobachten, als diese während der sogenannten „Flüchtlingskrise“ 
Flüchtlingshelfer*innen zynisch und abschätzig als „Gutmenschen“ titulierten 
und damit einen eigentlich positiv konnotierten Begriff pejorativ umdeuteten 
(vgl. den Abschnitt „Metapolitik“ in Kapitel 3).

Auf die psychische und soziale Funktion des Zynismus („destruktive 
Selbstbehauptung“ und „Vergemeinschaftung“) wird im folgenden Abschnitt 
unter Verwendung von Beispielen noch konkreter eingegangen.

Zynismus als destruktive Selbstbehauptung 
und Mittel zur  Vergemeinschaftung

Peter Sloterdijk stellt den modernen Zynismus dem antiken „Kynismus“ gegen-
über, der sich als populäre Ablehnung der öffentlichen Kultur mit den Mitteln der 
Ironie und des Sarkasmus ausdrückt. Obwohl Kynismus und Zynismus beides 
„Formen der Selbstbehauptung“ (Niehues-Pröbsting 1988: 16) sind, liegt der 
wichtigste Unterschied zwischen beiden im Gebrauch der Ironie. Während sich 
antike Kyniker*innen wie Diogenes sowohl durch die animalische Selbstbehaup-
tung der selbstgenügsamen Askese als auch durch die intellektuelle Selbstbe-
hauptung ihrer moralischen und witzigen aufklärerischen Schlagfertigkeit Gehör 

35

2. Ideologie und Praxis der Ambiguität


https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


verschafften (Satire, Parodie usw.), ist Humor im Zynismus bloß ein „aggressives 
Mittel der Selbstbehauptung“ (Niehues-Pröbsting 1988: 223). Der dem kynischen 
Humor innewohnende „Scharfsinn“ verkommt im Zynismus zu einer bloß der 
eigenen Selbstbehauptung dienenden destruktiven Strategie.

Sigmund Freud (1999) sieht die Funktion des zynischen Witzes deshalb 
auch im subjektiven „Lustgewinn“. Er ordnet den zynischen Witz daher in die 
Kategorie der „tendenziösen“ Witze ein (Freud 1999: 105), die „den anfänglich 
indifferenten Zuhörer […] in einen Mithasser oder Mitverächter (verwandeln) 
und […] ein Heer von Gegnern (schafft), wo erst nur einer war“ (Freud 1999: 149). 
Der aggressiv-destruktive Lustgewinn der Zyniker*innen hat seinen Ursprung 
im lustvollen Erleben von Befreiung, was auch die Lust an dem zu beobachtenden 
Schaden am Objekt des Witzes einschließt. Die aus Österreich stammende Ka
barettistin und Poetry-Slammerin Lisa Eckhart ist ein gutes Beispiel für diese 
Form des zynischen Humors. Ihre antisemitischen Tabubrüche im öffentlich-
rechtlichen Fernsehen (2018 im WDR und 2021 im ORF) haben die Debatte um 
die Grenzen der Kunstfreiheit und den Vorwurf der Cancel Culture im deutsch-
sprachigen Raum erst so richtig erhitzt. Für Eckhart dürfte die konnektive 
Weiterverwertung ihrer Auftritte auf den sozialen Medien eine nicht unerheb
liche Einnahmequelle sein – das Video des im ORF ausgestrahlten Auftritts wur-
de auf ihrem persönlichen YouTube-Kanal bereits mehr als 600.000-mal ange-
schaut (Stand Februar 2022).

Eckharts bekanntester öffentlicher Apologet, der Publizist Henryk M. 
Broder (2020), beklagt eine reflexhafte Empörung der „Berufsempörten“. Autor 
Maxim Biller sieht das Problem im deutschen Humor, dessen „Werkeinstellung 
[…] leider die Schadenfreude“ sei – gelacht werde „vor allem aus zwei Gründen: 
wenn ein vermeintlicher Fehler vorliegt und es nicht der eigene ist“. Der Journa-
list Hardy Funk (2021) zieht hingegen eine aus der Perspektive des konnekti-
ven Zynismus aufschlussreiche Parallele zur metapolitischen Diskursstrategie 
der AfD. Auch wenn Eckhart sich von Versuchen der rechtspopulistischen Par-
tei, sie für ihre Zwecke zu instrumentalisieren, öffentlich distanziert hat, trage 
sie zur Normalisierung antisemitischer Ressentiments bei. Das liege daran, dass 
ihr „Witz keinen größeren Kontext und nicht die Spur eines doppelten Bodens 
hat“. Warum nicht? Es gebe keine den Witz brechende Kunstfigur, denn sie spie-
le nur: sich selbst – eine sich „ambivalent gebende, aber doch allzu leicht durch-
schaubare rechtspopulistische Komikerin“, die den „Judenwitz nicht persiflierend“ 
nachahme, sondern diesen schlicht wiederhole – „und damit das antisemitische 
Klischee“ (Funk 2021). Zynische Wiederholung statt ironischer Demaskierung, 
das entspricht genau der Logik und dem grenzüberschreitenden Humor auf den 

36

Konnektiver Zynismus. Politik und Kultur im digitalen Zeitalter

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sozialen Medien, wo die Reichweite eines Witzes sich ebenfalls vor allem dadurch 
bestimmt, ob er die Aufmerksamkeitsschwelle eines völlig übersättigten Internet-
publikums überschreitet. Unter diesen Bedingungen darf sich eine verbale 
Grenzüberschreitung nicht einfach nur wiederholen, jeder neue Witz muss den 
vorausgegangenen in seiner Krassheit überbieten, um überhaupt noch wahrge-
nommen zu werden.

Das herabsetzende Lachen über Andere lässt sich selbstverständlich 
auch strategisch einsetzen. Es kann insofern zu einem strategischen Vorteil ver-
helfen, als das Auslachen sich als „tödliche Waffe“ verwenden lässt, mit dem poli-
tische Gegner*innen wie in einem Boxkampf mit leichten Treffern „präpariert“ 
werden (Niehues-Pröbsting 1988: 223). Die Medienaktivistin danah boyd (2018; 
eigene Übersetzung) bezeichnet das als „weaponization“ von Humor, also eine 
Verwendung von Humor als Waffe, die sich dazu eigne, „die Kommunikations-
strukturen und Weltanschauungen anderer fundamental zu destabilisieren“. Die 
vorgeschobene Ambiguität des zynischen Humors mache es „schwer zu sagen, 
was real und was Fiktion ist, was unmenschlich und was ein Witz ist“. Auch die 
metapolitische Abwehrstrategie, eine Aussage im Nachhinein als „gar nicht so 
gemeint“ zu deklarieren, wird durch die Doppelsinnigkeit einer Aussage begüns-
tigt. Gerade deshalb gehören das ironische Sprachspiel oder die absichtliche Am-
biguisierung eines Statements auch zum diskursiven Waffenarsenal neurechter 
und rechtspopulistischer Metapolitik (vgl. Kapitel 3 und 4).

Das zynische ausgrenzende Lachen über Andere markiert nicht nur eine 
außenstehende Gruppe als gegnerisch, sondern erschafft und erhält auch eine In-
group als phatische Gemeinschaft. Denn soziologisch betrachtet ist „der Inhalt 
eines Witzes weniger wichtig als die Tatsache, daß der Witz erzählt wird“ (Zijder-
veld 1976: 14). Die beiden Medienwissenschaftler*innen Phillips und Milner 
(2017: 98–100) bezeichnen den szenetypischen Humor gewisser Onlinecommu-
nitys daher als eine „folkloristische Ausdrucksform“, die sich anhand dreier Cha-
rakteristika näher bestimmen lässt. Erstens hat dieser Humor Fetischcharakter, 
d.h. sein vollständiger emotionaler, politischer oder kultureller Kontext bleibt wie 
bereits angedeutet im Verborgenen. Die Möglichkeit negativer Auswirkungen auf 
Andere wird dabei geflissentlich übersehen. Im Zentrum dieses Humors stehen 
das Witzemachen und das Lachen innerhalb der Gruppe – und damit gerade 
nicht diejenigen, die durch diesen Humor verletzt oder ausgegrenzt werden. 
Schließlich hat man einen rassistischen oder frauenverachtenden Witz ja nicht 
„wortwörtlich gemeint“. Seine kohäsive Wirkung erreicht dieser Humor zudem 
dadurch, dass er zweitens generativ ist und drittens magnetisch wirkt. Das heißt, 
dass mit diesem geteilten Humor gemachte Erfahrungen und Beziehungen in ein 

37

2. Ideologie und Praxis der Ambiguität


https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dadurch hervorgebrachtes kollektives „Wir“ verwoben werden (was „generativ“ 
im Sinne eines Gemeinschaftsgefühls wirkt). Das wirkt auf Außenstehende an-
ziehend („magnetisch“), weil man zum einen nicht selbst zur Zielscheibe des aus-
grenzenden Humors werden will, und zum anderen natürlich selbst auch dazu 
gehören will.

Wie Phillips und Milner (2017: 25–26) zugespitzt formulieren, sind 
solche „folkloristischen“ Kommunikationsformen schon lange vor den digitalen 
Medien zu „80 Prozent obszön und zu 100 Prozent ambivalent“ gewesen. Wie wir 
bereits im Abschnitt zur Konnektivität erfahren haben, erweitern die konnekti-
ven Mechanismen der sozialen Medien die Reichweite des ausgrenzenden 
Humors allerdings exponentiell. Waren die Obszönität und Ambivalenz des fol-
kloristischen Humors eines bestimmten sozialen Milieus bis zum Aufkommen 
der sozialen Medien vor allem den geschlossenen Öffentlichkeiten des Stamm-
tischs oder der Umkleidekabine vorbehalten (dem „locker room talk“ (Nelson 
2017) wie Trump-Anhänger*innen eine sexistische Bemerkung des US-amerika-
nischen Ex-Präsidenten nachträglich zu rechtfertigen versuchten), kann er in der 
Semi-Öffentlichkeit der sozialen Medien eine nie dagewesene virale Ausbreitung 
erreichen. Das kommt daher, dass die Konnektivität der sozialen Plattformen die 
für den geteilten grenzüberschreitenden Humor notwendige „Spielrahmung“ 
(play frame) aufhebt, die eine kollektive Fetischisierung eines bestimmten grenz-
überschreitenden Humors überhaupt erst ermöglicht. Plötzlich können Äuße-
rungen oder „Scherze“ dadurch in einem ganz anderen Kontext erscheinen, in 
dem sie dann überhaupt nicht mehr lustig sind, sondern hetzerisch und justizia-
bel. Immer häufiger führt dieser konnektiv entfesselte Internethumor dann auch 
zu physischer Gewalt gegen bestimmte marginalisierte Gruppen (Phillips/Milner 
2017: 121).

Zynisches Spiel mit Halbwahrheiten und Verschwörungserzählungen

Spätestens mit dem Entstehen der „Querdenken“-Bewegung scheinen Verschwö-
rungserzählungen auch in der Mitte der Gesellschaft angekommen zu sein. Hin-
ter deren Verbreitung können handfeste ökonomische (vgl. den Begründer der 
„Querdenken“-Bewegung Michael Ballweg) oder politisch-strategische (Beispiel 
AfD) Interessen stecken (vgl. Kleffner/Meisner 2021). Ambige, also undurch-
sichtige und uneindeutige Situationen begünstigen die Verbreitung von Ver-
schwörungsnarrativen, was die Coronapandemie sehr deutlich vor Augen geführt 
hat. Denn zu Beginn der Krise gab es fast keine wissenschaftlich gesicherten Er-

38

Konnektiver Zynismus. Politik und Kultur im digitalen Zeitalter

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


kenntnisse über die Beschaffenheit des Virus, weshalb für die politischen Ent-
scheidungsträger*innen auch kein belastbares Wissen über wirksame Gegenmaß-
nahmen vorlag.

Verschwörungsnarrative ähneln in ihrer Verbreitungsweise der von Ge-
rüchten. Der japanische Soziologe Ikutarō Shimizu hat bereits in den 1930er Jah-
ren die These aufgestellt, dass Gerüchte u.a. dann zu kursieren beginnen, wenn 
öffentlich verfügbare Informationen über ein Ereignis gesamtgesellschaftlichen 
Ausmaßes unzureichend sind. Gerüchte kommen folglich vor allem dann auf, 
wenn entweder gar keine Informationen über ein Ereignis aus offizieller oder an-
derer glaubwürdiger Quelle zur Verfügung stehen oder die bereitgestellten Infor-
mationen unvollständig oder inkonsistent sind (vgl. auch Schäfer 2017; Shimizu 
1992: 22). Das „latente Publikum“, so bezeichnet er die sozialen Träger*innen von 
Gerüchten, ergänzt die fehlenden Informationen über ein aktuelles Ereignis in 
solchen Fällen spontan selbst, was den Anfangspunkt eines Gerüchts bzw. einen 
Motor für die Verbreitung von verschwörerischen Erklärungen darstellen kann.

Im digitalen Zeitalter hat sich dieser Verbreitungsmechanismus von Ver-
schwörungserzählungen und Halbwahrheiten drastisch verschärft. Im digitalen 
Zeitalter haben wir es mit „Datenlücken“ (data void) zu tun, wenn keine „hoch-
qualitativen“ Informationen aus verlässlicher Quelle zur Verfügung stehen (boyd/
Golebiewski 2019). Wenn den Informationsverwaltern des 21. Jahrhunderts (also 
Suchmachmaschinen wie Google) zu einer Suchanfrage keine Informationen vor-
liegen, lassen sich diese Informationslücken durch „Medienmanipulator*innen“ 
strategisch ausnutzen (boyd/Golebiewski 2019: 6). Da Suchmaschinen aufgrund 
ihrer Funktionsweise gewissermaßen Suchergebnisse präsentieren müssen, kann 
es in solchen Fällen passieren, dass auch fragwürdige Informationen relativ weit 
oben in den Suchergebnissen auftauchen. Den „Manipulator*innen“ spielt das 
in die Hände: Je länger eine unklare Situation anhält, desto mehr Zeit haben sie, 
„Aufmerksamkeit zu generieren“ (boyd/Golebiewski 2019: 19). Im Fall von Ereig-
nissen gesamtgesellschaftlichen Ausmaßes wie der Coronapandemie, während 
der über einen sehr langen Zeitraum eine gewisse wissenschaftliche und gesund-
heitspolitische Unsicherheit über deren mögliches Ausmaß bestand, hatten Ma-
nipulator*innen folglich besonders viel Zeit, um auf die entstandenen Daten-
lücken zu reagieren und diese durch teilweise sehr professionell produzierten und 
stark emotionalisierenden Content auf den sozialen Medien zu füllen (boyd/
Golebiewski 2019: 39).

Die rasante Verbreitung von Halbwahrheiten und Verschwörungserzäh-
lungen hängt natürlich auch mit der Konnektvität und der Aufmerksamkeitsöko-
nomie der sozialen Medien zusammen, denn diese „operieren“ nicht am „binären 

39

2. Ideologie und Praxis der Ambiguität


https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Schema wahr/falsch, sondern nach Schemata wie glaubwürdig/unglaubwürdig, 
affektiv/nüchtern, konnektiv/geschlossen“ (Gess 2021: 30; Hervorhebungen im 
Original). Gess (2021: 43) beschränkt sich in ihren Erläuterungen zur Konnekti-
vität auf die narratologische Begründung, dass sich Halbwahrheiten „durch eine 
die Anschlussfähigkeit erhöhende Vagheit und zur Koproduktion ermutigende 
Offenheit“, also deren Ambiguität, auszeichnen. Auch erkennt Gess (2021: 45) 
den ludischen Impuls im Verbreiten von Halbwahrheiten, denn ihre „Autorinnen 
und Autoren (gleichen) eher denen fiktionaler Texte, in denen der Akt des So-
tun-als-ob sie von den Bedingungen der Aufrichtigkeit entbindet“. Allerdings 
verkennt Hess die besondere technologische Seite der konnektiven Affordanz 
sozialer Medien in diesem Prozess des Fingierens und Weiterspinnens von Halb-
wahrheiten und Verschwörungsnarrativen. Der Amerikanist Michael Butter 
bringt diesen narratologischen und technologisch-konnektiven Zusammenhang 
hingegen auf den Punkt. Im Internet werde „Wirklichkeit, was Verschwörungs-
theoretiker immer behaupten: Alles ist miteinander verbunden“, denn die „Be-
deutungslogik von Verschwörungstheorien entspricht dem Ordnungsprinzip  
des World Wide Web“ (Butter 2018: 180).

Die ludische Dynamik einer als Rätselraten (miss-)verstandenen Suche 
nach dem missing link, nach der einen Information, durch die sich alles letzt
begründet erklären lässt, hat der Videospielentwickler Reed Berkowitz (2020)  
am Beispiel der QAnon-Verschwörungsbewegung in den USA erläutert. Berko-
witz vergleicht dieses Ratespiel mit einer Dynamik, die sich bei Pen&Paper-
Rollenspielen entwickeln kann. In diesen Rollenspielen geht es darum, mit einer 
Gruppe von Spieler*innen Monster zu bekämpfen und Aufgaben zu bewältigen. 
Durch das Abenteuer geführt werden sie von Spielleiter*innen, die selbst nicht 
mitspielen, sondern den Plot des zu spielenden Abenteuers kennen. In der kom-
plett offenen Spielwelt eines solchen Rollenspiels passiert es nicht selten, dass die 
Spieler*innen sich auf unbedeutende Ereignisse oder Hinweise versteifen und 
dadurch von der Verfolgung des eigentlichen Plots abgelenkt werden, weil sie 
hinter eigentlich bedeutungslosen Einzelheiten scheinbar bedeutungsvolle Zu-
sammenhänge zu erkennen glauben. Ein Phänomen, das in der Psychologie als 
Apophänie bezeichnet wird. Dieses Verhalten kann den Spielablauf erheblich 
stören, weil die Spieler*innen den eigentlichen Handlungsstrang dann komplett 
aus den Augen verlieren können und sich in ihrem Spiel am Ende nur noch im 
Kreis drehen.

Berkowitz (2020) geht davon aus, dass die Dynamik von Verschwö-
rungsbewegungen diesem Spielphänomen sehr ähnlich ist. Die Anhänger*innen 
des QAnon-Verschwörungsdenkens, die beispielsweise davon überzeugt sind, 

40

Konnektiver Zynismus. Politik und Kultur im digitalen Zeitalter

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dass eine weltweit agierende, satanistische Elite Kinder entführt, um aus deren 
Blut ein Verjüngungselixier zu extrahieren, sähen in allem nur noch verstreute 
Hinweise auf eine Weltverschwörung, die es zu enthüllen gilt. Anders als im Rol-
lenspiel, wo es zumindest einen „wirklichen“ Plot gibt, erschaffen die Anhän-
ger*innen der QAnon-Bewegung sich ihre eigene Wirklichkeit aus willkürlichen 
Versatzstücken. Die Puzzleteile hierfür finden sie in Alternativmedien oder auf 
Plattformen wie 2chan, 4chan oder 8chan (bzw. seit November 2019 8kun). Da-
bei kommt ein weiterer psychologischer Mechanismus zum Tragen. Denn „Wahr-
heiten“, die Menschen durch aktives Nachforschen selbst herausgefunden haben, 
aktivieren das Belohnungssystem im Gehirn. Das bringt mit sich, dass Gegen-
meinungen zu der eigenen „hart erkämpften Wahrheit“ oftmals als persönlicher 
Angriff verstanden werden, weshalb die eigene Meinung noch energischer ver-
teidigt wird. Dadurch, dass diese selbst gefundenen „Wahrheiten“ vor allem 
gegenüber etablierten, und damit als hegemonial empfundenen Institutionen wie 
dem Journalismus, der Politik oder der Wissenschaft verteidigt werden müssen, 
verstärkt der Glaube an Verschwörungsnarrative auch das Zugehörigkeitsgefühl 
zur Ingroup von „Mitwisser*innen“. Deshalb dienen Verschwörungserzählungen 
auch nicht nur der Bekämpfung eines real erlebten oder potenziell drohenden 
„Kontrollverlusts“, sondern können auch „Mittel zum Zweck“ sein für „Menschen, 
die sich gerne besonders und einzigartig fühlen wollen und auch bewusst ‚gegen 
den Strom schwimmen‘ möchten“ (Nocun/Lamberty 2020: 29–31).

Inhaltlich betrachtet sind Verschwörungsnarrative oft Halbwahrheiten, 
vermischen also Wahres und Falsches. Wahr ist in der Regel ein bestimmtes Er-
eignis, für das dann eine Ursache oder Urheber*in herbeifabuliert wird. Das 
macht Halbwahrheiten und Verschwörungserzählungen auch so wirkmächtig, 
denn es geht im Grunde gar nicht mehr darum, was wahr oder falsch ist. Viel-
mehr verbirgt sich hinter ihnen ein „spezifisches Spiel mit der Wahrheit“, weil sie 
„sowohl das Festhalten an als auch die Diffusion einer klaren Unterscheidung von 
‚wahr‘ und ‚falsch‘“ implizieren (Gess 2021: 13; meine Hervorhebung). Die Ent-
scheidung darüber, ob eine wissenschaftliche Erkenntnis wahr oder falsch ist, 
wird nicht selten zu einer „subjektiven Angelegenheit“ erklärt, „ja fast zu einer 
Geschmackssache“ (Fromm 1977: 180). Auch während der Pandemie verbargen 
sich hinter der vehementen Ablehnung der Coronapolitik bei einigen lediglich 
ganz „subjektive“ Gründe. Dahinter steckt eine Haltung, die in der Terminologie 
der Philosophie als umgekehrter naturalistischer Fehlschluss bezeichnet werden 
könnte: Nur weil etwas nicht so sein soll (weil es mir persönlich nicht passt, wie 
z.B. die Einschränkungen meiner individuellen Freiheit durch Coronabeschrän-
kungen), kann es unmöglich so sein (weshalb sich folglich eine größere Ver-

41

2. Ideologie und Praxis der Ambiguität


https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schwörung dahinter verbergen muss). Unterstützt wird diese Haltung durch die 
Affordanz der sozialen Medien, wo jeder noch so falsche Content affiziert und 
sich jede Meinung individuell und lautstark kundtun, konnektiv verbreiten und 
monetarisieren bzw. politstrategisch einsetzen lässt.

Hinter der strategischen Instrumentalisierung von Informationsvakua 
und Datenlücken durch Rechtspopulist*innen verbirgt sich eine hochgradig 
zynische Haltung, der die Wahrheit zum bloßen Machtinstrument verkommt. 
Die Verbreitung von Halbwahrheiten und Fake Facts aus politisch strategischen 
Gründen hat nicht die „Verkehrung von Wahrheit und Lüge“ zum Kern, sondern 
vielmehr „die vollständige Irrelevanz dieser Unterscheidung“ (Gess 2021: 26–27). 
Sehr deutlich wird dies am Beispiel Trumps, der eine Strategie verfolgt hat, die 
sein ehemaliger Berater Steve Bannon als „flood of bullshit“ bezeichnet hat, was 
einer „Zensur durch Lärm“ (censorship through noise) (Pomerantsev 2019) 
gleichkommt. Das Ziel dieser Strategie ist zum einen Aufmerksamkeit, denn rei-
ßerische und aus dem Rahmen fallende Aussagen erregen Aufsehen (weshalb 
sich Verschwörungsnarrative auch auf den sozialen Medien erfolgreich moneta-
risieren lassen). Zum anderen dient sie auch dem Machtgewinn, denn dadurch, 
dass die Leugnung der Wahrheit oder der vermeintlichen Irrelevanz der Unter-
scheidung von Wahrheit und Lüge zum Selbstzweck wird, sollen die wissen-
schaftlichen und journalistischen Instituten herabgesetzt werden, die sie her
vorbringen (vgl. Jaster/Lanius 2020). Längst lässt sich auch in Deutschland 
beobachten, dass das strategische Bullshitting unter Rechtspopulist*innen im-
mer hoffähiger wird.

Bei dieser hochgradig toxischen Ablenkungsstrategie spielen Ambiguität 
und Ambivalenz selbstverständlich auch eine entscheidende Rolle. Sicherlich 
haben wir es im Falle der Coronapandemie aus virologischer und epidemiologi-
scher Sicht mit einer hochkomplexen Situation zu tun, in der sich die Menschen 
nach verständlichen und letztbegründenden Erklärungen sehnen. Den Ver-
schwörungsideolog*innen und Rechtspopulist*innen spielt es dabei in die Hände, 
dass mit der in der Moderne einsetzenden naturwissenschaftlichen „Entzaube-
rung“ der Welt paradoxerweise eine immer geringere „Ambiguitätstoleranz“ der 
Menschen einhergegangen ist (vgl. Bauer 2011; Vives/FeldmanHall 2018). Auch 
wenn es die „Repräsentanten der AfD (...) in der Regel“ vermeiden, „in der Öffent-
lichkeit Verschwörungstheorien allzu offensiv zu bedienen“, senden sie nicht sel-
ten „ambivalente Signale, die konspirationistisch verstanden werden können“ 
(Butter 2018: 198). Sinkende Ambiguitätstoleranz, ein durch ein unklares Infek-
tionsgeschehen begünstigtes Informationsvakuum und die metapolitische Stra-
tegie bewusst zu ambiguisieren haben rechtspopulistischen Parteien wie der AfD 

42

Konnektiver Zynismus. Politik und Kultur im digitalen Zeitalter

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in den vergangenen beiden Jahren einen Auftrieb beschert. Man darf allerdings 
nicht müde werden zu betonen, dass es bei der Kommunikationsstrategie der 
Neuen Rechten selten um die Sache an sich geht; das Langzeitziel dieser zyni-
schen Diskursstrategie ist vielmehr die Destabilisierung des Vertrauens der Ge-
sellschaft in ihre politischen, journalistischen und wissenschaftlichen Institutio-
nen. Auch der sich gegen Wissenschaftler*innen und Politiker*innen richtende 
Internethumor leistet dazu einen Beitrag, denn auch der zynische Witz erschüt-
tert „den Respekt vor Institutionen und Wahrheiten, an die der Hörer geglaubt 
hat“ (Freud 1999: 149–50).

 2.2 Spiel: ontologische Ambivalenz der eindeutigen Uneindeutigkeit

„War doch gar nicht so gemeint!“ oder „Ist doch alles bloß ein Spiel!“ – mit Aus-
sagen wie diesen versuchen nicht nur rechte Internettrolle oder Influencer*in-
nen, sondern auch rechtspopulistische Politiker*innen vermeintlich lustige 
oder strategisch ganz bewusst platzierte verbale Tabubrüche nachträglich zu 
rechtfertigen. Ein kulturwissenschaftlicher und philosophischer Blick auf Be-
griff und Praxis des Spiels kann zum Verständnis der Bedeutung und Tragwei-
te  dieses aus der Internet- und Gamingkultur bzw. dem Strategiebaukasten 
rechtspopulistischer Politiker*innen stammenden, die Grenzen des guten Ge-
schmacks oder des politisch Sagbaren offen auf die Probe stellenden Gebarens 
beitragen. Die Ambiguität des Spiels äußert sich im konnektiven Zynismus so-
wohl als kulturelle Praxis, die in enger Beziehung zur Kultur des Humors und 
des Witzes  steht, kann uns aber auch als Teil einer politischen Strategie begeg-
nen. So haben wir es längst nicht mehr nur mit einer „Gamification“ (vgl. Kapp 
2012) der digitalen Kultur zu tun, wie das Beispiel der kollaborativen Wissens-
produktion (z.B. Wikipedia) oder das der politischen Bildung (Stichwort seri-
ous games) zeigen, sondern eben längst auch mit einer „Gamification“ von Poli-
tik bzw. im Extremfall auch des rechtsextremen Terrorismus (vgl. Ayyadi 2019; 
Ebner 2019b).

Der Begriff Gamification verweist auf eine besondere „ludische“ (d.h. 
spielerische) Affordanz von Softwareanwendungen und Plattformen, die sich 
durch aktivierende Spielmomente auszeichnen (z.B. durch virtuelle Belohnungs-
systeme wie Erfahrungspunkte, Highscores oder Awards oder die Messung und 
Visualisierung von Erfolgen durch Fortschrittsbalken oder Rankings). Das Spek-
trum der Gamification des Politischen reicht von plattformbasierten Formen der 
politischen Mobilisierung, die Lance Bennett und Alexandra Segerberg (2013) 

43

2. Ideologie und Praxis der Ambiguität


https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


als „konnektiven“ Aktivismus 3 oder Evgeny Morozov (2009) pessimistisch als 
„slacktivism“ bezeichnen, bis hin zur Gamification des politischen Terrors, wie 
er sich in den rechtsterroristischen Attentaten von Christchurch, El Paso und 
Halle/Saale gezeigt hat (zum Einsatz von Gamification als Gegenstrategie vgl. 
das Schlusskapitel). Zwei der Attentäter haben ihre Taten nicht nur aus der 
Egoshooter-Perspektive mit einer Helmkamera gefilmt und über soziale Platt
formen in Echtzeit im Internet gestreamt, sondern einzelne Handlungen des 
Amoklaufs auch – genau wie im Videospiel – mit Punkte-Scores bewertet. Die 
Kulturgeschichte des Spiels sowie der philosophische Begriff des Spiels können 
erhellen, was es mit dieser Vermischung von Spiel und Ernst, also von fiktiver 
digitaler Spielwelt und wirklichen, harschen und folgenreichen Eingriffen in die 
Realität auf sich hat.

Kulturgeschichte und Philosophie des Spiels

Während es sich bei den Begriffen Datenbank und Konnektivität um relativ neue 
medientechnologische Phänomene handelt, haben wir es beim Spiel nicht nur 
mit einer wesentlich älteren kulturellen Praxis zu tun, sondern auch mit einem 
Begriff, zu dem insbesondere in der Kulturgeschichte und Philosophie bereits 
umfassend begriffsgeschichtlich gearbeitet wurde. Deshalb soll in diesem Ab-
schnitt zunächst ein kurzer Überblick über die Kulturgeschichte des Spiels ge
geben werden, die eine für das Verständnis der spielerischen Momente des kon-
nektiven Zynismus hilfreiche Typologie von unterschiedlichen Spielformen 
hervorgebracht hat. Am kulturgeschichtlichen Diskurs lässt sich zudem eine Be-
deutungsverschiebung im Spielbegriff ablesen, die bis zu seiner Entpolitisierung 
in der Postmoderne reicht. Im Anschluss daran wird auf den Spielbegriff in der 
Philosophie eingegangen, die als Besonderheit des Spiels dessen ontologische 
Ambiguität identifiziert hat. 

3	 Damit meinen sie Formen des politischen Onlineaktivismus, die nicht zwingend auf 
einer geteilten Ideologie beruhen, sondern rein konnektive, sich um bestimmte Angele­
genheiten gruppierende aktivistische Zusammenschlüsse. Das hat einerseits den 
Vorteil, dass die Mobilisierung, vor allem mittels der sozialen Medien, sehr viel niedrig­
schwelliger und unverbindlicher ist als z.B. die verbindliche Mitgliedschaft in einer 
Gewerkschaft oder Partei, andererseits diese Zusammenschlüsse auch viel ephemerer 
in ihrer zeitlichen Kontinuität sind.

44

Konnektiver Zynismus. Politik und Kultur im digitalen Zeitalter

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Spielen (play) bzw. Spiel (game) sind kulturübergreifende Praktiken, die trotz 
 aller kulturellen Unterschiede als anthropologische Konstanten des menschli-
chen Daseins betrachtet werden können. Etymologisch verweisen sowohl das 
alt englische Wort plegan, der altdeutsche Begriff Spil oder auch das altjapanische 
Wort asobi auf eine sich wiederholende Pendelbewegung, insbesondere tänzeri-
scher oder musikalischer Art. In fast allen Sprachen umfasst der Bedeutungshof 
des Wortes „Spiel“ zudem so unterschiedliche Phänomene wie das zielgerichtete 
bzw. gewinnorientierte Spielen (z.B. das Glücksspiel oder Sportwettbewerbe), 
das Mimenspiel (vom mimetischen Kinderspiel bis hin zum professionellen 
Schauspiel), das Spiel der Natur (z.B. Lichtreflexionen auf der Wasseroberfläche) 
oder das mechanische Spiel im Sinne eines Spielraums. Einsetzend mit dem Früh- 
und Hochmittelalter vollzieht sich sukzessive eine kulturelle und auch eine se-
mantische Verengung des Spielbegriffs. Im Feudalismus wird das Spiel zunächst 
mit der Sphäre des Müßiggangs gleichgesetzt, in der bürgerlichen Moderne dann 
nur noch mit der regenerativen Sphäre der Freizeit. Damit gerät das Spiel kultur-
geschichtlich betrachtet immer mehr in einen direkten Gegensatz zu den „ernst-
haften“ und „wirklichen“ Sphären des Lebens, sprich den höfischen Verpflichtun-
gen oder der beruflichen Erwerbsarbeit in der kapitalistischen Moderne. Im 
20. Jahrhundert manifestiert sich dieses Begriffsverständnis auch im kultur-
wissenschaftlichen bzw. kulturgeschichtlichen Diskurs. Ganz im Sinne dieser 
bürgerlich-kapitalistischen Praxis des außerwirklichen Spiels beschreibt der 
 niederländische Kulturhistoriker Johan Huizinga das Spiel zwar als „ernsthaft“ 
betriebene Tätigkeit, die jedoch „außerhalb des gewöhnlichen Lebens“ stehe, weil 
sie an eine „bestimmte Zeit“, einen „bestimmten Raum“ und an „bestimmte Re-
geln“ geknüpft sei (Huizinga 2017: 22). Der Sozialphilosoph Roger Caillois (2001: 
13) bezeichnet das Spiel wenige Jahrzehnte später als freiwilliges und unproduk-
tives Handeln, das als „freie Unwirklichkeit“ innerhalb der räumlichen und zeit-
lichen Grenzen einer „zweiten Realität“ stattfinde. Damit ist eine semantische 
Bedeutungsverengung des Spiels abgeschlossen, in der dieses zwar als eine pro-
duktive oder kreative Aktivität verstanden wird, diesem aber auch Nonchalance, 
Realitätsferne und Zweckfreiheit attribuiert wird. In dieser Bedeutung findet 
das Spiel ausschließlich in der Sphäre der Freizeit oder der Kindheit statt. Der 
Medienwissenschaftlerin Natascha Adamowsky (2012: 59–60) zufolge habe 
sich  damit eine „bürgerlich-kapitalistische Ideologie vom Spiel“ manifestiert, 
durch die es nach „1800 […] zunehmend mit Unernst, Fiktion und Müßiggang 
gleichgesetzt“ wurde.

In der Postmoderne waren es vor allem die Philosophie und die Kunst, 
die das Spiel wieder aus dieser begrifflichen Enge zu befreien versuchten. Nicht 

45

2. Ideologie und Praxis der Ambiguität


https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


selten schlug dies jedoch in eine Überhöhung sowohl der Bedeutung des Begriffs 
als auch der spielerischen Praxis um. Das Land Japan, in dem das postmoderne 
Denken in den 1970er und 1980er Jahren besonders rege rezipiert wurde, ist ein 
emblematisches Beispiel für diese Entwicklung. Womöglich ist der Begriff des 
Spiels (Japanisch: tawamure, yūgi, asobi ) in kaum einer anderen Kultur wie der 
japanischen so sehr zu einem zentralen Schlüsselbegriff des postmodernen Den-
kens und eines konsumistischen Lebensstils geworden. Der über die Grenzen 
Japans hinaus bekannte Philosoph Akira Asada (1983: 230) beschreibt den post-
modernen und hyperkonsumistischen Lebensstil in der philosophischen Termi-
nologie von Gilles Deleuze und Félix Guattari (1972) als den eines „Spielers“, also 
als eine Form des menschlichen Daseins, die die „Polyvozität“ (Vielstimmigkeit) 
der eigenen ambiguen Identität, und damit die „Kontingenz der Kontingenz“ im 
„Spielraum der Postmoderne“ überaffirmiert. Doch nicht nur in Japan, auch glo-
bal wurde das Spiel in der Postmoderne zum „Phänomen“ und zur „Metapher“ 
eines kulturellen Zeitgeistes, nämlich „als Spiel ohne transzendentes Ziel […], als 
ein Komplex von Spielen, jedes mit einer eigenen Rahmung, eigenen Regeln, Ri-
siken, Chancen und Reizen“ (Minnema 1998: 39).

Diese Überaffirmation des Spiels hat ihre Ursache u.a. auch darin, dass 
nicht nur das postmoderne Denken das Spiel als Begriff für sich entdeckt hat, 
sondern auch die Marketing- und Kreativbranche. Die „Postmodernisierung“ der 
Werbung schlug sich umgekehrt auch in einer „Kommerzialisierung“ des post-
modernen Denkens nieder, und postmoderne Denker*innen wurden zu gerne 
gesehenen Berater*innen der Werbebranche (Miyoshi et al. 1989). Nicht nur in 
Japan sind in den 1970er und 1980er Jahren viele poststrukturalistische linke 
Intellektuelle in die Werbebranche gewechselt – und mit ihnen die politischen 
Mittel der Transgression als Teil der Gegenkultur der Neuen Linken. Dadurch 
wurde das ironische Spiel mit Zeichen und Sprache zum weit verbreiteten stilis-
tischen Mittel einer ironischen bis hyperironischen postmodernen Werbe- und 
Medienkultur. Nur vor diesem kulturhistorischen Hintergrund der Kommerzia-
lisierung des postmodernen Denkens ist es nachzuvollziehen, dass Angela Nagle 
den Aufstieg der Neuen Rechten als Gegenbewegung zur Postmoderne versteht. 
Denn die metapolitische Diskursstrategie sei im Grunde nichts anderes als eine 
„Zweckentfremdung […] des linken Achtundsechziger-Stils von Transgression 
und Gegenkultur“ (Nagle 2018: 74). „Postmoderne, Ironie und letztendlich Ni-
hilismus“, also all das, „was die Rechte einst der Linken vorgeworfen hatte“, be-
stimmen heute den ästhetischen Stil und die kommunikative Strategie der Neuen 
Rechten in allen Teilen der Welt, von der Alt-Right in den USA über die Identi-
täre Bewegung in Europa bis hin zur japanischen Internet-Rechten (netto uyoku).

46

Konnektiver Zynismus. Politik und Kultur im digitalen Zeitalter

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Ambiguität des Spiels als „ontologische Ambivalenz“

Aus philosophischer Sicht liegt die Besonderheit, und damit auch die besondere 
Wirkmächtigkeit des Spiels in einer Ambiguität, die es in eine gewisse begriffliche 
Nähe zur Ironie bzw. zum Zynismus rückt. Die Ambiguität des Spiels als sozio-
kulturelle Praxis besteht darin, dass es „teilhaftig an der sozialen Welt und zu-
gleich von ihr abgehoben“ ist, was die Philosophin Ingeborg Heidemann (1968: 
10) als dessen „ontologische Ambivalenz“ bezeichnet. Während kulturtheoreti-
sche Ansätze versucht haben, das Spiel säuberlich aus der Sphäre des Ernsthaften 
und der Wirklichkeit herauszupräparieren, und der Postmodernismus zu seiner 
Kommerzialisierung und Entpolitisierung in einer Wirklichkeit beigetragen hat, 
welche im Sinne Jean Baudrillards ohnehin nur noch als „Simulakrum“ oder 
„Hyperrealität“ aufgefasst wurde, betont Heidemann weder einseitig dessen Aus-
sonderung aus der Sphäre des Wirklichen noch dessen Fiktionalität, sondern ge-
rade den ontologisch ambigen Zwischenzustand des Spiels. Für Heidemann ist 
Spiel nicht nur die pendelnde Vermittlung von Ernst und Unernst, sondern auch 
von Realem und Irrealem. Spiel ist also immer doppelbödig, wie auch die Ironie, 
die ja immer Gemeintes und nicht Gemeintes zugleich ist. Heidemann beschreibt 
diese vermittelnde Beziehung von Fiktion und Realität als wechselseitiges 
„Schichtungsverhältnis“, das deren „Geschiedenheit“ gerade nicht aufhebt, son-
dern vielmehr das Eine im Anderen sein lässt:

Der Spielbegriff […] betont daher einerseits das Als-Ob, die bewußte 
Fiktion, andererseits die Fundierung durch das reale Seiende. Das 
Spiel ist […] Entwurf der Spontaneität im Zusammenhang einer „Ent-
wirklichung des Gegenständlichen“ das jedoch mitgewußt bleibt. 
(Heidemann 1968: 12)

Damit ist eine im Spiel gespielte Realität zwar etwas anderes als die Wirklichkeit, 
gleichzeitig ist das Spiel aber eben auch mehr als ein bloßes Trugbild. Mit ande-
ren Worten: Auch wenn das Spiel der Wirklichkeit enthoben ist, findet es in der 
Wirklichkeit statt; umgekehrt werden im Spiel Dinge gespielt, die es in der Wirk-
lichkeit zwar gibt, die aber in der Wirklichkeit außerhalb des Spiels so nicht statt-
finden (können). Die Wirklichkeit des Spiels ermöglicht den teilnehmenden Spie-
ler*innen das zu sein, was sie in Wirklichkeit nicht sind, also beispielsweise 
„Räuber und Gendarm“. Auch kann im Spiel ein einfacher Stock ein Pferd sein, 
der in einem Rennen wie ein Pferd um die Wette „geritten“ wird, solange alle 
Mitspielenden diese Spielwirklichkeit teilen (Gombrich 1968). An diesen beiden 

47

2. Ideologie und Praxis der Ambiguität


https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Beispielen zeigen sich zwei von vier Formen des Spiels, die Roger Caillois in sei-
ner Typologie des Spiels erwähnt, nämlich das So-tun-als-ob (Mimikry) und der 
Wettkampf (Agon) (die beiden anderen sind Zufall bzw. Alea und Rausch bzw. 
Illinx). Auch im spielerischen Moment des konnektiven Zynismus finden sich 
diese beiden Formen, und zwar in der Gestalt des fingierenden Als-ob 4 (z.B. als 
nicht ernst gemeinter, aber grenzüberschreitender Humor) und im kompetitiven 
Moment der gegenseitigen Grenzüberschreitung, wie sie uns auch in der meta-
politischen Strategie der Neuen Rechten und des Rechtspopulismus begegnet 
(vgl. Kapitel 3).

Wie unterscheidet sich aber nun das Spiel der Rechtspopulist*innen 
oder das der am rechten Rand fischenden Influencer*innen vom Spielphäno-
men an sich? Die Antwort liegt in der bereits angerissenen Durchbrechung der 
Spielrahmung, die durch die Konnektivität der sozialen Medien stark begüns-
tigt wird. Denn auch wenn das Spiel in einer kollektiv geteilten Spielwirklich-
keit stattfindet, können Handlungen im Spiel aufgrund seiner ontologischen 
Ambivalenz selbstverständlich Folgen in der außerspielerischen Wirklichkeit 
haben. Das zeigt sich besonders deutlich an den sozialen Medien, die zwar ge-
schlossene Plattformen sind, sich aber innerhalb dieser Plattformen durch eine 
entgrenzende semiprivate Konnektivität auszeichnen. Selbstverständlich kön-
nen auch dort im Spiel Dinge getan oder gesagt werden, die den faktischen so-
zialen Tatsachen oder den geltenden ethischen Normen und Ordnungen in der 
Wirklichkeit widersprechen. Das funktioniert allerdings nur so lange als Spiel, 
wie die kontrafaktische Sphäre des So-tun-als-ob von allen „mitgewusst“ wird, 
wie Ingeborg Heidemann betont. Und gerade darin liegt das Problem der sozia-
len Medien, denn aufgrund der entgrenzenden phatischen Konnektivität kann 
die raum-zeitliche Rahmung eines „bloß“ als Spiel verstandenen Handelns, in 

4	 Hans Vaihingers (1911) Die Philosophie des Als Ob hat eine philosophische Untersu­
chung dieses Als-ob angestellt. Vaihinger vertritt die These, dass wir deshalb an die 
physikalische Existenz von Atomen (heute wären es vielleicht Quarks), die Existenz 
Gottes oder die Willensfreiheit glauben, weil wir diese Fiktionen für das richtige Handeln 
als „nützlich“ und „unentbehrlich“ erachten. Die Menschen operierten mit „bewusst 
falschen aber nützlichen Vorstellungen“, weil diese „unentbehrliche Grundlagen unseres 
wissenschaftlichen Forschens, unseres ästhetischen Genießens, unseres praktischen 
Handelns“ seien. Deshalb handle es sich bei wissenschaftlichen, ästhetischen oder 
theologischen Fiktionen auch nicht um „unsichere Hypothesen“ oder um „bewusste 
Abweichungen von der Wirklichkeit“ (im Sinne einer bloßen Einbildung) – entscheidend  
für deren Gebrauch sei vielmehr einzig und allein die „Zweckmäßigkeit“ dieser Ab­
weichungen.

48

Konnektiver Zynismus. Politik und Kultur im digitalen Zeitalter

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dem folglich auch spielimmanente Regeln gelten, jederzeit durchbrochen wer-
den (vgl. das Fallbeispiel des Influencers Adlersson in Kapitel 4).

Spiel als Varianz und Wiederholung

Ein weiteres Moment der Ambiguität des Spiels besteht darin, dass das Spiel zwar 
einerseits einer geregelten „Ordnung“ bedarf, die einzelnen „Akte des Spiels in 
ihren Möglichkeiten“ aber andererseits „indeterminiert“ sind (Mersch 2008: 21). 
Mit anderen Worten heißt das, dass Spiel sowohl ordnende Regeln braucht, in 
seinem jeweiligen Verlauf und Ausgang jedoch relativ offen sein muss. Dieter 
Mersch bezeichnet das Oszillieren in diesem Bereich als das „Hin und Her zwi-
schen Struktur und Negativität“ (Mersch 2008: 21). Dass das Spiel in seiner Struk-
tur offen und geschlossen zugleich ist, liegt in seiner Wiederholbarkeit begründet, 
„denn die Regeln garantieren, dass das Spiel sich selbst gleich bleibt, dass seine 
Performanz sich in der Wiederholung absichert und eine spezifische Struktur 
 generiert“ (Mersch 2008: 22). Damit ist gemeint, dass das Spiel zwar Regeln 
braucht, also eine die Grenzen des Spiels bestimmende Struktur, es in seiner Wie-
derholbarkeit aber innerhalb dieses Rahmens auch unendlich viele unterschied-
liche Spielverläufe zulässt. Für Mersch ist es dieses Spannungsfeld zwischen 
„konstitutioneller Ordnung“ und „Indeterminiertheit“, aus dem das Spiel seinen 
„kreativen“ oder „schöpferischen“ Charakter bezieht (Mersch 2008: 22–23).

Am Beispiel einer klassischen HTML-Seite oder eines Videospiels lässt 
sich gut nachvollziehen, wie der von Dieter Mersch beschriebene oszillierende 
Charakter des Spiels sich in den digitalen Medien vollends entfalten konnte. Die 
Ursache dafür ist in der Interaktivität digitaler Medien begründet, die sich im 
Prinzip schon am Gebrauch eines HTML-Links zeigt. Auch wenn Hypertext-
strukturen dazu verleiten, mittels der Links in immer tiefere Ebenen eines Texts 
vorzudringen, ist es stets möglich, zu einer früheren Verästelung in der verlinkten 
Struktur zurückzukehren („Wiederholbarkeit“) und einem anderen Pfad zu fol-
gen („Varianz“). Die Rezeption von HTML-Dokumenten findet daher in zwei 
Modi statt, zwischen denen Nutzer*innen interaktiv „oszillieren“. Das ist einer-
seits das kontemplative Verstehen, bei dem gewissermaßen durch den Text ge-
blickt wird, um den „hinter“ der sprachlichen Oberfläche liegenden Sinn zu 
 erfassen, andererseits ist es das oberflächliche Schauen auf den Text, also auf 
die mit den Links bereitgestellten Entscheidungsmöglichkeiten (Bolter 1991: 
167). Letzteres bezeichnet Andreas Reckwitz (2006: 578–579) als „taktil-visuelle 
Praktik des ‚Klickens‘“, bei der die verschiedenen Optionen nicht vorab „mental 

49

2. Ideologie und Praxis der Ambiguität


https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


gegeneinander abgewägt“, sondern vielmehr im Handeln spielerisch „nacheinan-
der durchprobiert“ würden (Reckwitz 2006: 575).

Noch deutlicher wird das den digitalen Medien eingeschriebene oszil-
lierende Wechselspiel zwischen Wiederholung und Varianz im Fall des Video-
spielens. Denn in Videospielen ist es möglich, dem interaktiven Spielverlauf auf 
einem selbst gewählten Handlungsstrang zu folgen oder das gleiche Spiel aus 
der Perspektive unterschiedlicher Spielfiguren durchzuspielen. Videospiele wer-
den daher nicht „gelesen oder wie ein Film rezipiert“, sondern ebenfalls „aktiv 
exploriert“ (Rautzenberg 2012: 239). Interaktive Spiele sind „Experimentierfel-
der“ (Adamowsky 2000: 26), in denen unterschiedliche Varianten des gleichen 
Spiels unendlich oft durchgespielt werden können, weshalb sie „Techniken der 
Sichtbarmachung, Strategien der Expressivität, Methoden des In-Bewegung- 
bzw. In-Beziehung-Setzens“ bieten (Adamowsky 2005: 14–16).

Wiederholbarkeit und Variabilität der interaktiven digitalen Medien 
stehen in einem engen Zusammenhang mit der Entstehung des konnektiven 
Zynismus. Mit dem allgegenwärtigen Gebrauch interaktiver Medien wurde ein 
auf der spielerischen Praxis des Experimentierens und taktilen Ausprobierens 
beruhendes Rezeptionsverhalten eintrainiert, das mit der Anything-goes-Hal-
tung der postironischen Postmoderne eine gefährliche technologisch-ideolo
gische Verbindung eingegangen ist. Das So-tun-als-ob (als spielerische Wieder-
holung in der Wirklichkeit des Spiels) und die permanente Transgression sowie 
das sich gegenseitige Überbieten finden sich im Wettkampf um die besten Lacher 
(„lulz“) oder meisten Likes im Internet genauso wieder wie in den konstanten 
verbalen Grenzüberschreitungen der neurechten und rechtspopulistischen meta-
politischen Strategie. Beides spielt sich in dem für das Spiel charakteristischen 
Raum der Ambiguität ab, in einem Raum zwischen wirklich Gemeintem und frei 
Erfundenem bzw. moralischem Ernst und Unernst, der sich durch die Interakti-
vität der digitalen Medien und die Konnektivität der sozialen Medien drastisch 
verändert und erweitert hat.

Angela Nagle (2018: 18) hat am Beispiel des neurechten Influencers Milo 
Yiannopoulos gezeigt, wie kultureller und politischer Zynismus in einer Person 
zusammengefunden haben. An Yiannopoulos könne man beobachten, wie „die 
eher spielerisch Tabus brechende Alt-Light sich vor den Karren derer spannen 
lässt, die viel ernstere politische Ziele verfolgen.“ Die rassistische und homopho-
be Hasskommunikation von Yiannopoulos und anderen Vertreter*innen der so-
genannten Alt-Light spielt den politischen Kräften in den USA in die Hände, die 
wie Trump mit den gleichen Aussagen rechtspopulistische Politik betreiben. 
Denn die Konnektivität der sozialen Medien kann jedes Spiel aus seiner Spiel-

50

Konnektiver Zynismus. Politik und Kultur im digitalen Zeitalter

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


rahmung reißen, weil sie die situative (explizite oder paralinguistische) Rahmung 
eines Witzes aufhebt. Selbst „nur“ aus Spaß geäußerte rassistische oder misogyne 
Witze verlieren dann ihre Eigenschaft als Witz und sind nur noch rassistisch und 
frauenverachtend. Dieser konnektive Effekt hat inzwischen einen eigenen Namen 
in der Internetkultur, es ist eine scherzhaft als Poe’s law bezeichnete Gesetzmäßig-
keit. Das Gesetz von Poe geht davon aus, dass es aufgrund der entgrenzenden 
konnektiven Eigenschaften vernetzter Plattformen im Grunde unmöglich sei, 
eine politisch oder religiös extremistische Aussage so zu parodieren, dass diese 
auch als Parodie verstanden werde, ohne explizit als Ironie markiert worden zu 
sein (z.B. durch ein Zwinkersmiley) (vgl. Aikin 2013).

Es stellt sich also die Frage, was passiert, wenn das im Spiel eintrainierte 
fingierende So-tun-als-ob im digitalen Zeitalter strategisch eingesetzt wird, sei es 
in kommerzialisierter Form durch Influencer*innen oder in politischer Gestalt 
als politische Strategie. Was geschieht also, wenn aus dem freien Experimentieren 
oder Explorieren im Spiel ein strategisches Austesten der Grenzen des Mach- und 
Sagbaren wird? Wenn die „Zweckmäßigkeit“ der „bewussten Abweichung“ im 
Spiel einzig und allein der schnöden Monetarisierung von Content oder der Um-
setzung radikaler politischer Ziele dient, das Spiel also nicht Selbstzweck ist, son-
dern seinen Zweck ausgehend von wirklichen, handfesten Interessen aus der Welt 
außerhalb des Spiels erhält? Im Handeln der politischen und kulturellen 
 Zyniker*innen zeigt sich die Folge dieser Entwicklung sehr deutlich; sie nutzen 
die Ambiguität des Spiels und der Ironie strategisch oder kommerziell aus, und 
zwar ganz bewusst oder aus purem Spaß am Tabubruch.

51

2. Ideologie und Praxis der Ambiguität


https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


„From the point when I first became active 
in what has become the Alt­Right movement, 
it was my contention that in an age of nihilism, 
absolute idealism must be couched in irony 
in order to be taken seriously. “

Andrew Anglin, A Normie’s Guide to the Alt-Right

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004 - am 14.02.2026, 06:42:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464533-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

