Indifferenz vs. Handlung

Der dritte Topos dieses Buches hat viele Namen: Neutralitit, Gleichgiiltig-
keit, Indifferenz sind die geldufigsten. Ich verwende sie synonym, priferiere
aber den Begriff >Indifferenz«, weil er das am konkretesten transportiert, was
ihnen gemeinsam ist: die Abwesenheit eines Unterschieds, und, auf die Titig-
keit hin, das Nicht-Stattfinden einer Unterscheidung. Die Indifferenz ist ge-
nau deshalb eine Auspriagung des Nichtstuns, weil in ihr die Tatigkeit des Un-
terscheidens wegfillt, die Voraussetzung fiir jedes Urteil, und damit auch fiir
menschliches Handeln ist.! Sie zeigt so auch eine grundsitzliche Problemati-
sierung des Verhiltnisses zwischen Menschen und Welt, insofern der indiffe-
rente Mensch keinen verindernden Einfluss auf die Welt ausiibt. »Der gleich-
gilltige Mensch [..]«, so fasst es Manfred Geier, »verzichtet auf Proteste und
hat der Welt seine leidenschaftliche Aufmerksamkeit entzogen. Teilnahmslos
und indolent lebt er vor sich hin und verzichtet darauf, sich zu engagieren.«*
Die Indifferenz, mehr als die anderen diese Arbeit dominierenden Themen,
trigt eine deutlich anti-politische Konnotation. Das indifferente Individuum
macht keine Unterschiede zwischen den Dingen und Ereignissen der Welt
und steht allem in gleicher Weise gegeniiber. Es hat keine Haltung. Dieser
Begriff ist in Bezug auf das Nichtstun von grofiter Relevanz, denn eine Hal-
tung lasst sich nur aus vorangegangen Handlungen ableiten. So wird der Be-
griff der Haltung (hexis) in der Nikomachischen Ethik als kumulatives Ergebnis
menschlicher Einzelhandlungen definiert.? Wer indifferent ist, hat gewissen-
maflen nicht haltungsbildend gehandelt, hat nichts getan. Diese Bewegung

1 Vgl. Arendt: Vom Leben des Ceistes, 77.

2 Manfred Ceier: Das Cliick der Gleichgiiltigen. Von der stoischen Seelenruhe zur postmodernen
Indifferenz. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt (1997), 30. Herv. meine.

3 Vgl. z.B. Aristoteles: Werke. Bd. 6. Nikomachische Ethik. Ubers. v. Franz Dirlmeier. Hg. v.
Ernst Grumach. Berlin: Akademie (1956), 70f. [1119a—1120b]. Vgl. auch die kurze Notiz
zum Begriff der Haltung im Kapitel »Gemeinschaft«in diesem Buch.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Nichtstun als politische Praxis

gilt auch fiir Zukiinftiges: Wer keine Haltung hat, der kann nur unbedeuten-
des tun, der kann nur Nichtstun. Das folgende Unterkapitel nimmt diesen
Zusammenhang als Ausgangspunkt fiir eine weitergehende Betrachtung der
Indifferenz. Die These lautet auch hier, dass Indifferenz, gerade im Bereich
des Literarischen, nicht einfach da ist — sie wird durch Tatigkeiten und Wor-
te erzihlt, gezeigt, behauptet. Und weil sie kommuniziert werden muss, wird
sie auch praktiziert, auf der Ebene des Erzihlens wie in der Diegese selbst.
In der Betrachtung der Indifferenz als Praxis des Nichtstuns, wie zu zeigen sein
wird, ist sie letztlich gar nicht so handlungs- und haltungslos, wie sie wirkt
und behauptet wird. So schreibt zum Beispiel Kathrin Glosch spezifisch tiber
die franzosische Literatur des 20. Jahrhunderts, Apathie und Indolenz seien
zwar »Spielarten« der Gleichgiiltigkeit, doch Indifferenz impliziere trotzdem
»nicht notwendigerweise Handlungslosigkeit«; in der Literatur der Moderne
fielen Indifferenz und Handlung nicht selten zusammen.* Indifferenz mag
ein Nichtstun zur Vorbedingung oder als Konsequenz haben, doch sie muss
nicht darin verbleiben - sie kann auch eine Praxis ihrer selbst entwickeln, und
sich aus dem indifferenten Nichtstun zur Handlung aufschwingen.

Es gibt einige Strémungen in der europiischen Ideengeschichte, die
Gleichgiiltigkeit mit Handlung assoziieren. Die Stoa zum einen, und der
Existentialismus zum anderen. Letzterer hat einen grofien Eindruck in
der Philosophie des 20. Jahrhunderts hinterlassen. Ein Kernmerkmal der
existentialistischen Philosophie (besonders der Sartres), die sie jedoch mit
dhnlichen Philosophien teilt, ist die Uberzeugung, dass es in der Welt keine
absoluten Werte gibt. So gibt es weder eine kosmische Ordnung, einen gott-
lichen Willen, noch entfaltet sich die Weltgeschichte nach einem bestimmten
historischen Prinzip. All diese bis ins 19. Jahrhundert als sicher angenom-
menen Gegebenheiten geraten, spitestens mit Nietzsche, ins Wanken, und
weichen der Vorstellung einer unendlich differenzierten Interpretierbarkeit:
Die Bedeutung der Welt ist nicht gegeben, sondern vom Menschen kon-
struiert, und deshalb unsicher. Das ist ein ernstzunehmendes epistemisches
Problem. Die Realisierung, dass man als Mensch nicht in einen bestimmten,
sicheren Sinnzusammenhang eingebettet, sondern >haltlos< in der Welt ist,
wie Martin Heidegger es formuliert, kann angsteinfloflend und lihmend
sein. Diese Realisierung kommt Heidegger zufolge beispielsweise in der
tiefen Langeweile zustande, die »alle Dinge, Menschen und einen selbst

4 Kathrin Glosch: »Cela m'était égal«. Zu Inszenierung und Funktion von Gleichgiiltigkeit in
der franzdsischen Literatur des 20. Jahrhunderts. Stuttgart: Metzler (2001), 1, 5.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

mit ihnen in eine merkwiirdige Gleichgiiltigkeit zusammen([riickt]«.” In
einer Welt, in der es keinen absolut gesetzten Wert gibt, kann einem alles
gleichgiiltig sein — zudem es ja auch impliziert, dass einem die Welt ebenso
gleichgiiltig gegeniibersteht wie man ihr. Natiirlich stellt dieses Gleichgiil-
tigkeitsverhidltnis auf den ersten Blick auch die Moglichkeit einer Ethik,
und vielleicht auch des Handelns iiberhaupt, in Frage. Denn was sollte man
angesichts dieser Sinnleere, die sich einem offenbart, noch tun kénnen?

Aus der existentialistischen Perspektive kann man in dieser Situation
durchaus viel tun. In einer Welt ohne absolute Bedeutung ist das Individu-
um frei, Bedeutung selbst zu kreieren. Die Erlangung dieser Freiheit hat
zur Folge, dass man selbstverantwortlich handeln kann und muss. Befreit
von konventionellen Entscheidungsmodellen, anerkannten Meinungen und
vermeintlichen Objektivititen kann man endlich eigene Werte kreieren und
ihnen gemifR agieren. Es gilt also, Gleichgiiltigkeit als Freiheit zu deuten, wie
es auch Albert Camus getan hat. Auf die selbstgestellte Frage, was es bedeute,
in einem Universum zu leben, das man als absurd (d.h. eines absolut gesetz-
ten Sinns ermangelnd) erkannt hat, antwortet er: »Nichts anderes zunachst
als die Gleichgiiltigkeit einer Zukunft gegeniiber«.® Diese Gleichgiiltigkeit
gebe dem Menschen seine »Handlungsfreiheit wieder und feiert siec; statt
einer Einschrinkung bedeutet dieser »Verlust an Hoffnung und Zukunft [...]
fitr den Menschen einen Zuwachs an Beweglichkeit.«” Auch Heidegger betont
den Gewinn einer neuen Handlungsfihigkeit, die fir ihn in der Bewusst-
werdung der zeitlichen Existenz des Menschen begriindet liegt, die sich in
der Gleichgiiltigkeit einstellt. Die Freisetzung seines Handlungspotentials
beschreibt er als einen temporalen Bruch, den er >Augenblick<« nennt: »Es
ist einem langweilig. Darin sagt die im Ganzen bannende Zeit sich selbst
als das an, was gebrochen werden soll und einzig gebrochen werden kann
im Augenblick, darin die Zeit selbst als das eigentliche das Dasein in seinem

5 Martin Heidegger: Was ist Metaphysik? Frankfurt a.M.: Klostermann (1992), 31.

6 Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos. Ubers. v. Vincent von Wroblewsky. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt (2015), 73.

7 Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Man muss kaum erwédhnen, dass diese Vorstellung
vielfach als anti-ethisch kritisiert wurde. Vgl. Mary Warnock: Existentialism. Oxford: UP
(1970), 132. Das tut in diesem Kontext jedoch nichts zur Sache. Mein Anliegen ist es, zu
zeigen, dass die Verbindung von Cleichgiiltigkeit und Handlung eine philosophische
Tradition hat.

14.02.2026, 18:08:14.

191


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Nichtstun als politische Praxis

Handeln Erméglichende am Werk ist.«® Ausgehend von der Annahme, dass
vor allem die Beziehung zur Zeit das Subjekt konstituiert, birgt die tiefe
Form der Langeweile (eine Langeweile, die nicht durch einen Zeitvertreib
verscheucht werden kann), die Moglichkeit, das Subjekt die zeitliche Be-
dingtheit seiner Existenz realisieren zu lassen. Durch das Langwerden der
Zeit wird es vor seine Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft (den drei-
fachen Zeithorizont) gestellt und eine Perspektive auf das Dasein erdffnet
sich, die von der alltiglichen Geschiftigkeit normalerweise verschleiert wird.
Kann der Mensch in der Regel auf solche Alltiglichkeiten nur reagieren,
bringt die Langeweile eine »Entschlossenheit zum Handeln<«® hervor, die ihm
ermoglicht, zu agieren, d.h. aktiv zu handeln.

Selbst bei den Ausfithrungen zum Neutralen durch Maurice Blanchot, der
einen viel weniger optimistischen Ton anschligt, als es bei Heidegger der Fall
ist, gibt es einen zumindest leisen Anklang einer solchen Handlungsmaog-
lichkeit. Auch Blanchot spricht vom Neutralen, dhnlich wie Heidegger vom
Nichts, als einer absoluten Unbestimmbarkeit, zu der man sich nicht verhal-
ten kann. Man kann iiber das Neutrale (er nennt den Tod als ein Beispiel) nur
sagen, »dass der Sinn nicht gesetzt wird, weder positiv noch negativ, da er
»auflerhalb jeder Affirmation und Negation affirmiert ist«.'® Doch wihrend
das Individuum unfihig ist, der Gleichgiiltigkeit, die es erfihrt, etwas ent-
gegenzusetzen, so kann er sie doch zumindest aushalten. So resiimiert Alice
Lagaay:

for Blanchot there still seems to be something of an imperative at work in
the neutral. [...] it appears to result in a[n] [...] ethical appeal, an infinite re-
sponsibility even though this does not translate into action as such, but in-
stead into a kind of radical withdrawal, a resistance to any kind of attempt (or
temptation) to escape the night, nothingness, the neutral, in that the poet
and philosopher explicitly choose not to turn towards the world, things and
meaning[..].”

8 Martin Heidegger: Gesamtausgabe. Il Abt. Vorlesungen. Bd. 29/30. Die Grundbegriffe der
Metaphysik. Welt— Endlichkeit — Einsamkeit. Hg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann.
Frankfurt a.M.: Klostermann (1983), 224.

9 Heidegger: Grundbegriffe der Metaphysik, 226.

10 Maurice Blanchot: Einklammerungen. In: Ders.: Das Neutrale. Schriften und Fragmente
zur Philosophie. Ubers. u. hg. v. Marcus Coelen. Ziirich: Diaphanes (2010), 24.

11 Alice Lagaay: Sleepwalking Through the Neutral. In: Performance Research 21 (1), 2016,
41.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Die Erfahrung des Neutralen und die Gleichgiiltigkeit, in die man dabei hin-
eingerait, ist, so Lagaay, nicht passiv, sondern Ergebnis einer aktiven Entschei-
dung: Eine Entscheidung, die, auch wenn Lagaay sie nicht als Handlung (»ac-
tion«) versteht, doch ein Urteil iiber richtige Verhaltensweisen miteinschlief3t.
Nicht zuletzt setzt Blanchot das Neutrale auch immer in Bezug zum »litera-
rische[n] Akt«.”* Er hort nie auf zu implizieren, dass die Erfahrung des Neu-
tralen auch die Geburtsstunde der Literatur ist. Die Literatur kann eigentlich
nur eines: das Neutrale erscheinen lassen. Das heifst natiirlich auch, dass nur
derjenige sie schriftstellerisch zu realisieren und produzieren vermag, der
Neutralitit schon erfahren hat. Sie ist also auch hier nicht etwa ein Zeichen
von Indolenz, sondern Auftakt zu einem Schaffensakt.

Auch Roland Barthes’ Verstindnis des Neutralen fingt auf der sprachli-
chen Ebene an, und setzt sich auf der politischen fort. In seiner Vorlesung
Le Neutre, die er 1977-78 am Colleége de France hilt, pliddiert er dafiir, die aus-
bleibende Sinnsetzung im Neutrum als bedeutsame Handlung zu verstehen,
da sie eine Stérung des Normativen hervorbringen kann. Er nennt das Neu-
trum »dasjenige, was das Paradigma aufier Kraft setzt«, wobei er unter dem
Paradigma strukturalistisch eine »Opposition zweier virtueller Terme« ver-
steht, von denen im Sprechen (und nicht weniger im Handeln) immer einer
der Terme aktualisiert, d.h. ein bestimmter Sinn hervorgebracht, wihrend
ein anderer zuriickgewiesen wird.”> Das Neutrum verkdrpert fiir Barthes ei-
nen dritten Term, der diesen »unerbittlichen Binarismus« aufer Kraft setzt,
und es so schafft, das Paradigma im Ganzen einfach zu vermeiden.* Die-
se Vermeidung ist fiir Barthes alles andere als eine passive Leistung, er sieht
darin eine »leidenschaftliche, inbriinstige Aktivitit«.”® Darin zeigt sich die
Umwertung der Gleichgiiltigkeit bei Barthes: sie bezeichnet nicht ein fehlen-
des, sondern ein anwesendes Engagement. Durch eine gleichgiiltige Haltung
revoltiert sie gegen herkdmmliche Wege des Revoltierens. Die Indifferenz re-

duziert den »Oppositionsgestus auf Null«, um eine neue Form der Opposition
zu bilden.'®

12 Blanchot: Einklammerungen, 25.

13 Roland Barthes: Das Neutrum. Vorlesung am Collége de France 1977-1978. Ubers. v. Horst
Brihmann. Hg. v. Eric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2005), 32.

14 Barthes: Das Neutrum, 33.

15 Barthes: Das Neutrum, 34.

16 Glosch: Gleichgiiltigkeit, 9.

14.02.2026, 18:08:14.

193


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Nichtstun als politische Praxis

PRATENTION in Un homme qui dort von Georges Perec, 1967

Die Lektiire widmet sich der literarischen Darstellung von Indifferenz. Darin wird die
These vertreten, dass Indifferenz eine Praxis des Nichtstuns darstellt, insofern sie ei-
nen Versuch unternimmt, iibliche Titigkeitsmuster zu durchbrechen und etwas Neu-
es zu beginnen. Anhand von Georges Perecs Un homme qui dort (1967) wird dieser
Versuch allerdings als Pritention entlarvt. Er nimmt zwar kurzzeitig die Form einer
Handlung an, ist jedoch aufgrund der sozialen Isolation, die die Indifferenz bewirkt,
auf Dauer nicht haltbar.

Das dritte Werk des franzésischen Schriftstellers Georges Perec, Un homme qui
dort,"7 setzt sich mit der Hoffnung auseinander, aus dem Gefiihl der Indiffe-
renz ein neues Handlungspotential schépfen zu konnen. Die Romangeschich-
te handelt von einem Universititsabbrecher, einem Studenten der Soziologie,
der sein Abschlussexamen nicht ablegt und sich im Folgenden von der Hoch-
schule und seinen Kommilitonen abschottet, um seine Zeit schlafend, liegend
und durch Paris laufend zu verbringen. Das erste Unterkapitel (Rund um das
Handlungsparadigma 1968) skizziert die Entstehungszeit des Romans. Darin
wird die These vorgestellt, dass der Roman einen wichtigen Punkt der histo-
rischen Genese hin zum Ereignis der Pariser Revolten im Mai 1968 markiert —
und zwar nicht trotz, sondern wegen seiner Fokussierung auf das Nichtstun.
Dieses Nichtstun wird vom Protagonisten aktiv gestaltet und damit zur Praxis
erhoben. Zu Beginn des Romans wird er zunichst von einer umfassenden In-
differenz ergriffen, die ihn geradezu zwingt, nichts mehr zu tun. Doch schnell
kommt es zu einer Umwertung: der Protagonist begriifdt seine Indifferenz
und macht es sich zur Aufgabe, sie in vollem Umfang auszuleben. Die Stra-
tegien, mit denen er diese Mission realisiert, sind im zweiten Unterkapitel
auf diegetischer und formaler Ebene beschrieben (Das Projekt Indifferenz).
Derselbe Abschnitt widmet sich dem Erzidhlakt des Romans, der vom Protago-
nisten selbst ausgefiihrt wird, und der Paradoxitit der Behauptung, indiffe-
rent zu sein. Die daraus mehrfach sich ergebene Vermutung, hinter der be-
haupteten und performierten Indifferenz kénne etwa doch eine differenzierte

17 Georges Perec: Un homme qui dort. Paris: Editions Denoél (1967). Wird nachfolgend mit
der Sigle Hqd und der Seitenzahl im Text zitiert. Soweit nicht anders angegeben, be-
ziehen sich die deutschen Zitate auf die Ubersetzung Eugen Helmlés in Georges Perec:
Ein Mann der schldft. Zirich: Diaphanes (2012).

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Haltung stecken, wird im dritten Unterkapitel (Handlung und geschichtsphi-
losophische Fremdbestimmung) bestitigt. Dort wird demonstriert, dass sich
der Protagonist mit seinem Nichtstun tatsichlich gegen eine Geschichtsphi-
losophie des Fortschritts wendet, in der menschliche Handlung ihrer Kernei-
genschaft — der Unvorhersehbarkeit ihrer Resultate — beraubt ist. Seine Pra-
xis des Nichtstuns setzt der Heteronomie, die mit dieser Geschichtsphilosophie
verbunden ist, eine Autonomie entgegen, in der der Protagonist eine alterna-
tive Geschichte entwirft — und somit, zumindest vermeintlich, handelt. Diese
vermeintliche Handlung wird im zweiten Unterkapitel dieses Kapitels jedoch
wieder demontiert, indem aufgezeigt wird, dass die neugefundene Selbstbe-
stimmung zur megalomanen Herrschaftsphantasie auswuchert. In ihr und
durch sie kommt dem Protagonisten zu Bewusstsein, wie sehr er an der Ein-
sambkeit leidet, die mit seinem indifferenten Nichtstun einhergeht — und dass
Handlung in Isolation unmdoglich ist. Das letzte Unterkapitel (Aufgabe der In-
differenz und Riickkehr in die Gemeinschaft) widmet sich der Umwertung des
Nichtstuns zum Ende des Romans: War es zunichst als mogliche Handlung
gekennzeichnet, so stellt sich dies als Missverstindnis heraus. Doch im Riick-
griff auf die Historisierung zu Beginn des Kapitels lisst sich das Nichtstun
zumindest als Auftake fiir tatsichliche (d.h. unvorhersehbare, soziale, poli-
tische) Handlung verstehen, die dem Ereignis »1968«*® zugeschrieben wird.
Und zwar, weil es genug Leid produziert, um seine eigene Uberwindung in
Form von Handlung herbeizufiihren.

Rund um das Handlungsparadigma 1968

Un homme qui dort erscheint 1967, ein knappes Jahr vor den Studentenprotes-
ten 1968. Diese zeitliche Nihe ist kein Zufall, denn zwischen der Geschichte
des Romans und dem Mai ’68 besteht ein direkter Zusammenhang. Beide ha-
ben als Ausgangspunkt die Institution der Universitit, zudem sind die Akteu-
re von 1968 Studierende, ebenso wie der Protagonist in Perecs Roman. Doch
wihrend erstere die Verinderung der Universitit (und der Gesellschaft im
Ganzen) anstreben, wendet sich der Protagonist Perecs von beidem ab und

18 Wieimwissenschaftlichen Diskurs iiber dieses Thema tiblich geworden, markieren die
Anfithrungszeichen, dass die Jahreszahl 1968 Chiffre fir eine Vielzahl von Umbriichen
und heterogenen Bewegungen ist. Vgl. Wolfgang Kraushaar: 1968 als Mythos, Chiffre
und Zisur. Hamburg: Hamburger Edition (2000). Sie werden im Folgenden graphisch
weggelassen, aber immer mitgedacht.

14.02.2026, 18:08:14.

195


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Nichtstun als politische Praxis

tut nichts. Trotz dieser unterschiedlichen Haltung zur Universitit zeigt sich
in diesem Nichtstun der Romanhandlung eine dhnlich kritische Ausrichtung
wie in den 68er Aufstinden, und muss deshalb im Kontext dieses Ereignisses
gelesen werden.

Auf den ersten Blick steht das Nichtstun im krassen Gegensatz zu dem
>Ereignis 68¢, das vielfach als Ergebnis genuin politischen Handelns verstan-
den wird. Dabei darf man nicht vergessen, dass vor 1968 die Vorstellung, Stu-
dierende konnten politisch bedeutsam handeln, vielfach unterminiert worden
war. In den frithen und Mitt-1960er-Jahren bildete sich ein Diskurs heraus,
der diese Moglichkeit explizit ausschloss. Und der damit in gewisser Hin-
sicht >Nichtstun« als politische Handlungsunfihigkeit zur studentischen Ei-
genschaft deklarierte. Die Idee, dass Studierende wirklich handeln konnen,
hat sich erst in Folge der Ereignisse 1968 wirklich ergeben. Erst nach den
Aufstinden schrieb Hannah Arendt, im Jahr 1968 sei »seit sehr langer Zeit
zum ersten Mal eine spontane politische Bewegung entstanden, die nicht nur
Propaganda treibt, sondern handelt, und zwar nahezu ausschliefSlich aus movali-
schen Motiven.<** Auch Jacques Ranciére attestierte den 68ern die »Wieder-
entdeckung grundlegender Eigenschaften der Politik«,”® und meint damit
vor allem eine gesellschaftliche Re-appropriation des Handelns. Diese po-
sitive Haltung wird allerdings nicht von allen geteilt. Tatsichlich geriet die
Bewegung vielfach in die Kritik, weil sie (unter anderem) keine langfristigen
Veranderungen bewirken konnte (oder iiberhaupt wollte), was die Bedeutung
ihrer Handlungen teilweise negierte. Dementsprechend kritisierte Theodor W.
Adorno das Handeln von ’68 als »Aktionismus, als »Scheinpraxis«, die keine
Verdnderung bedeutet, sondern den »alten gewalttitigen Gestus von Praxis
ungebrochen {ibernehme«.?* Ranciére hat solcher Kritik einen interessanten
Einspruch entgegengesetzt: Die Besonderheit des Ereignisses 1968 liefde sich
nicht an seinen Effekten beurteilen, sondern sollte auf seine Bedingungen hin
untersucht werden. Denn den Ereignischarakter hitten die Unruhen nicht er-
halten, weil sie eine positive und bleibende Verinderung geschaffen haben,
sondern weil sie nicht erwartbar waren. Ein studentischer Aufstand war bis
1968 eine ungewdhnliche Idee. Die Studierenden konnten 1968 nur deshalb

19 Arendt: Macht und Gewalt, 108. Herv. vor dem letzten Komma meine, nach selbigem
im Original.

20 Vortrag am Berliner Centre Marc Bloch am 19. Januar 2018: »Interpréter 68«.

21 Theodor W. Adorno: Marginalien zu Theorie und Praxis. In: Ders.: Gesammelte Schriften.
Bd. 10.2. Kulturkritik und Gesellschaft Il: Eingriffe. Stichworte. Anhang. Hg. v. Rolf Tiede-
mann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977), 762, 759.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

als Handelnde erscheinen, weil sie vorher als Nicht-Handelnde, als Nichtstu-
er verstanden worden waren.

Folgt man Ranciéres Forderung, nicht die Zeit nach, sondern vor 1968 zu
betrachten, so muss man sich mit dem Topos des Nichtstuns auseinander-
setzen, der eben auch in Perecs Un homme qui dort verarbeitet wird. In der
Tat hatte sich im Vorfeld der Proteste iiber etwas mehr als ein Jahrzehnt eine
(vor allem akademische) Position entwickelt, die an der Idee eines politisch
wirksamen Handels von Seiten der franzdsischen Studierenden grofle Zwei-
fel hatte. Viele dieser Einwidnde kamen aus dem Gebiet der Soziologie. So
kommen Pierre Bourdieu und Jean-Claude Passeron 1964 in ihrer Studie des
franzosischen Bildungssystems zu dem Schluss, dass dort gesellschaftliche
Ungleichheit nicht abgebaut, sondern eher perpetuiert wird. Die Benachtei-
ligung bildungsferner Schichten wird aufrechterhalten. Dies treffe insbeson-
dere auf die Universitit zu, zu deren Logik es zwar gehért, sich zu hinter-
fragen — nie aber in einem Modus, der sie wirklich abschaffen konnte. In Les
héritiers: les étudiants et la culture heifdt es:

Gehorcht nicht auch die Infragestellung der Universitat und der von ihr ver-
mittelten Bildung dem universitaren Modell einer komplizenhaften und fik-
tiven Infragestellung der disputatio de quodlibet und dissertatio de omni re
scibili, jenen hoch formalisierten Ubungen, mit denen die Universitit die
unter Zwang stehende Ubung intellektueller Freiheit lehrt? Wie kann man
bersehen, dass die Revolte gegen das Bildungssystem und die Flucht in ei-
nen heterodoxen Enthusiasmus auf Umwegen letztlich die Zwecke der Uni-
versitat verfolgt?*?

Ein Zusammenhang zwischen Bildung und Emanzipation, so verdeutlichen
Bourdieu und Passeron hier, sei illusorisch. Gerade Studierende der Ficher
ohne klares Berufsziel identifizieren sich véllig mit der Universitit und wiir-
den so »konformistische[...] Konsumenten« ihrer Lehrinhalte.?? Dass sie sich
in der gegebenen Situation gegen diese Institution (ebenso wie gegen das ih-
nen bereits zugestandene Privileg der Aufnahme in dieselbe) auflehnen wiir-
den, um mehr Bestimmungsmacht iiber sie zu gewinnen und Bildungsres-
sourcen gerechter zu verteilen, schien so in den Mitt-60ern immanent un-
wahrscheinlich.

22 Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 64.
23 Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 61.

14.02.2026, 18:08:14.

197


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Nichtstun als politische Praxis

Neben der weitgehend neutralen Perspektive von Bourdieu und Passe-
ron gab es innerhalb der Universitit ebenfalls Stimmen, die die Moglichkeit
studentischer Handlung aus politischen Griinden negierten. So zum Beispiel
der konservative Raymond Aron, der von 1955-1968 Soziologie an der Sorbon-
ne lehrte. Aron bezweifelte in den 1950er-Jahren das politische Handlungspo-
tential linker Intellektueller, indem er in L’Opium des intellectuels behauptete,
der Marxismus habe keine revolutionire, sondern eine betiubende Wirkung
(im Echo der Marx’schen Feststellung, Religion sei das Opium der Massen).>*
In seiner Nachwirkung in den 1960er-Jahren diskreditierte diese These na-
tiirlich auch die Neue Linke, die mit den Studentenprotesten strukturell und
ideologisch eng verbunden war. Auf die Ereignisse im Mai ’68 reagierte Aron
mit der Publikation der kurzen Abhandlung La Révolution introuvable noch im
selben Jahr, in der er die angebliche Revolution der Studierenden fiir nich-
tig erkldrte. Er greift dabei im Wesentlichen auf die Argumente aus L’'Opium
des intellectuels zuriick, verweist so auf den Revolutionsmythos 1789, der dem
franzésischen Volk, und vor allem der Linken, kontinuierlich aber filschlich
Hoffnung auf eine erneute Revolution gebe.?® Im Zuge dieser Argumentati-
on fithrt er ebenfalls aus, dass die franzdsischen Studierenden vor 1968 sehr
unter einer allgemein verbreiteten Einsamkeit gelitten hitten. So heif3t es in
La Révolution introuvable:

les étudiants francais, en particulier a Paris, constituent une foule solitaire.
Nombre d’entre eux souffrent de la solitude, de I'absence de vie communau-
taire. Pas seulement de I'absence de contacts avec les professeurs lointains —
ce qui est souvent vrai— mais aussi d’absence de contacts avec leurs cama-
rades. Et certaines enquétes montrent que des étudiants, venus de la pro-
vince, ont fait des années d’études a la Sorbonne sans vraiment appartenir
a aucun groupe, sans avoir un cercle d’amis. Cette espéce de fraternité juvé-
nile dans une communauté semi-délinquante, c’'est la surcompensation de
la solitude dans laquelle vivent ordinairement les étudiants francais.?

Aron argumentiert hier, psychologisierend, dass die Unruhen 1968 nicht aus
ideologischen Griinden stattgefunden hitten, oder um wirklich eine Verbes-

24 Vgl. Raymond Aron: Opium fiir Intellektuelle oder Die Sucht nach Weltanschauung. Ubers.
v. Klaus Peter Schulz. KéIn: Kiepenheuer & Witsch (1957).

25  Raymond Aron: La révolution introuvable. Réflexions sur les événements de Mai. Paris:
Fayard (1968), 31.

26  Aron: La révolution introuvable, 31.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

serung der Arbeits- und Studienbedingungen hervorzubringen, sondern weil
die Studierenden einsam gewesen seien. Im Zusammenschluss zu einer gro-
Ben Gruppe haben sie vor allem diese Einsamkeit kompensieren wollen (»c’est
la surcompensation de la solitude«). Er impliziert damit, dass die Unruhen
aus den >falschen«< Griinden stattgefunden hitten, und delegitimiert sie zu
Nicht-Handlungen ohne politische Tragweite. Darin zeigt sich, wie es um 1968
steht mit der Idee studentischer Handlung: Vor den Unruhen hielt man sie fiir
unwahrscheinlich, im Moment ihrer Realisierung wird ihre Bedeutung unter-
graben, indem sie als >uneigentlich« deklariert wird. Das sind die Bedingun-
gen des Ereignisses 68, deren Untersuchung Ranciére fordert. Ironischerwei-
se gehort zur heutigen Betrachtung von 1968 als Geburtsstitte eines neuen,
ereignishaften Handelns gerade das Element, was Aron zur Delegitimierung
benutzen wollte: das Soziale. Denn der Standpunkt Hannah Arendts ist, dass
es nur Handlung geben kann, wenn sie in der Gruppe stattfindet. Handeln
»ist in Isolierung niemals méglich.«*

Zweifel an der studentischen Handlungsfihigkeit gab es ebenfalls inner-
halb der kommunistischen Partei, durchaus von prominenter Seite. 1964 er-
schien das Essay »Probléemes étudiants«, in dem Louis Althusser den Stu-
dierenden, und vornehmlich den Studentenorganisationen der Neuen Lin-
ken, den Eingriff in die politische Praxis aufgrund ihrer fehlenden theoreti-
schen Fundierung nicht zutraute. Damit wandte er sich konkret gegen das
bereits in den fritheren 60er-Jahren begonnene studentische Bestreben, die
Universitit zu demokratisieren. Stattdessen sprach er sich explizit fir die
Lehrer/Schiiler Hierarchie aus, da sie die effektivste Strategie fiir die Vermitt-
lung wissenschaftlicher Inhalte sei. Nur richtig ausgebildete Wissenschaftle-
rInnen konnten der Revolution dienlich sein, meinte Althusser: »la cause révo-
lutionnaire est toujours indissolublement liée a la connaissance, c’est-a-dire
3 la science«.® Die Moglichkeiten der Studierenden, sich gegen mangelhafte
Wissensvermittlung an der Universitit zu wehren, seien, so Althusser, auf ein
Nichtstun beschrinkt: »ils résistent par leur passivité«.> Althusser impliziert
hier, dass es zwei Formen des Widerstands gibt — den aktiven und dem pas-
siven —, von denen die erste die K6nigsdisziplin darstelle, und die letzte nur
die Anfingerliga. Im Gegensatz zu Bourdieu und Aron schreibt er Studieren-
den immerhin die Méglichkeit zur widerstindigen Handlung zu — aber eben

27  Arendt: Vita activa, 234.
28  Louis Althusser: Problémes étudiants. In: La Nouvelle Critique 152 (Januar), 1964, 94.
29  Althusser: Problémes étudiants, 89. Herv. meine.

14.02.2026, 18:08:14.

199


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Nichtstun als politische Praxis

snur< in passiver Form, und bestenfalls als eine Vorstufe >richtigen< Wider-
stands. Im Kontext des franzésischen Universititssystems der 1960er-Jahre
kommt dieses Zugestindnis jedoch keiner Affirmation gleich, sondern einer
Einschrinkung.

Diese Beispiele weisen auf die Existenz eines wissenschaftlich und po-
litisch geprigten Diskurses tiber studentische Handlungsunfihigkeit in den
frithen 60er-Jahren hin. Perec nimmt in Un homme qui dort auf diesen Diskurs
Bezug, vor allem auf die von Althusser vorgestellte Idee eines passiven Wi-
derstandes. In seinem Roman inszeniert Perec studentisches Nichtstun nicht
als Fakt oder Resignation, sondern als Widerstand, als Streik und den Versuch
zu handeln. Im Gegensatz zu dem eben referierten Diskurs wird dem Studen-
ten bei Perec das Nichtstun jedoch nicht zugeschrieben, sondern er verordnet
es sich selbst, um sich von den gesellschaftlichen Institutionen und Konven-
tionen zu distanzieren, die er ablehnt. Dieses Nichtstun stellt so eine Praxis
dar, die widerstindig und kritisch ist, und damit wesentliche Charakteristi-
ka der ’68er Revolten vorwegnimmt — wenn auch in ganz anderer Form. Die
Ergebnisse unterscheiden sich wesentlich. So wird das Nichtstun im Roman
dargestellt als eine Art Experiment — das Projekt >Indifferenz« —, um aus der
Ordnung auszutreten, das aber letzten Endes scheitert. Dennoch bezeich-
net das Nichtstun bei Perec eben nicht nur eine Limitierung oder ein Unver-
mogen. Es ist ein Anfangspunkt, um die Frage zu verhandeln, wie politische
Handlung iiberhaupt aussehen konnte.

Das Projekt Indifferenz

Perec nimmt in Un homme qui dort den Diskurs iiber die Handlungsunfihig-
keit von Studierenden in den frithen 1960er-Jahren auf. Dies ist besonders zu
Beginn der Geschichte der Fall, in dem die Universitit eine Rolle spielt: Der
Protagonist geht nicht zu seinem Abschlussexamen und bricht seine Ausbil-
dung ab. Statt seinem urspriinglichen, konventionellen Lebensplan zu fol-
gen (Studium, Beruf, Heirat usw.), tut er nichts. Er schlift viel, verldsst sein
Zimmer kaum, trifft keine Freunde. Dann wieder liuft er nichtelang ziellos
durch Paris. Dieses Nichtstun kann verschieden gedeutet werden. Gerade vor
dem Hintergrund des oben beschriebenen Diskurses wirkt der Protagonist
zum Beispiel wie ein Verlierer der zeitgendssischen akademischen Dynami-
ken. Er ist nicht nur unfihig zu einer emanzipatorischen Handlung, er kann
nicht einmal sein Studium abschliefRen. Es ist jedoch ebenso méglich, die-
ses Nichtstun als einen Widerstand, einen Streik gegen die Institution der

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Universitit zu deuten — man denke nur an Walter Benjamins These, die »Un-
terlassung von Handlungen, ein Nicht-Handeln« im Streik wende sich mit
voller Kraft gegen die bestehende und als ungerecht empfundene Rechtsord-
nung.>® Der Romantext bestitigt allerdings weder die eine noch die andere
Deutung. Er begegnet der Mehrdeutigkeit des Nichtstuns auf ungewchnliche
Weise: Der Protagonist, der zugleich der Erzihler der Geschichte ist, weist
alle méglichen Deutungen zuriick und behauptet, mit seinem Nichtstun gar
nichts aussagen zu wollen. Er behauptet, vollkommen indifferent zu sein. Er
sei»un dur noyau d’indifférence, un regard neutre« (Hqd 37) — »ein harter Kern
aus Gleichgiiltigkeit, ein neutraler Blick« (23).

Diese Behauptung wiederholt sich im Laufe des Romans oft. Sie wird vom
Protagonisten selbst artikuliert, der auch der Erzahler ist. Er erzihlt in einem
»self-to-self monologue«,? in dem er sich selbst als Du (»tu«) anspricht. In
dieser Sprecherrolle betont er immer wieder, dass er gegeniiber seiner Um-
welt vollkommen indifferent ist. Er tut dies, indem er behauptet, dass sein
Nichtstun auf keine Art und Weise gedeutet werden kann:

Plus tard, le jour de ton examen arrive et tu ne te léves pas. Ce n’est pas un
geste prémédité, ce n’est pas un geste, d’ailleurs, mais une absence de geste,
un geste que tu ne fais pas, des gestes que tu évites de faire. [...] Ton réveil
sonne, tu ne bouges absolument pas, tu restes dans ton lit, tu refermes les
yeux. (Hqd 23)

Spater kommt der Tag deiner Priifung, und du stehst nicht auf. Es ist kein
vorbedachtes Handeln, es ist (ibrigens gar kein Handeln, sondern ein Nicht-
handeln, ein Handeln, das du unterldsst, das du vermeidest. [...] Dein Wecker
ldutet, du rithrst dich tiberhaupt nicht, du bleibst im Bett liegen, du machst
die Augen wieder zu. (14)

In diesem Passus besteht der Protagonist darauf, dass sein Fernbleiben von
der Pritfung, das Unterlassen der Priifungshandlung keine Geste (»geste«)

30 Benjamin: Gewalt, 184. Siehe Kapitel »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

31 David Gascoigne: The Games of Fiction. Georges Perec and Modern French Ludic Narrative.
Bern: Peter Lang (2006), 132. Es gibt verschiedene Interpretationen dieser Erzdhlsitua-
tion; fiir eine nuancierte narratologische Analyse mit abweichenden Moglichkeiten
vgl. Roman Kuhn: Zweite Person Singular Prisens. Uberlegungen zu »Ein Mann der
schlaft« von Georges Perec. In: Der Prisensroman. Hg. v. Armen Avanessian u.a. Berlin:
De Gruyter (2013), 210-217.

14.02.2026, 18:08:14.

201


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Nichtstun als politische Praxis

darstelle. Er sagt es ganze fiinfmal. Mit der Verwendung gerade dieses Be-
griffs verweigert er die Deutbarkeit seines Nichtstuns. Sowohl im Deutschen
als auch im Franzésischen impliziert das Wort »Geste« eine Tat, die inter-
pretierbar ist. Im Deutschen driickt die Geste eine »bestimmte innere Haltung«
aus,>® und auch im Franzosischen bedeutet »geste« ein »[m]ouvement du
corps (principalement des bras, des mains, de la téte) volontaire ou involon-
taire, révélant un état psychologique, ou visant a exprimer, a exécuter quelque
chose«.?® Eine Geste ist eine korperliche Bewegung, die nicht fiir sich steht,
sondern auf eine Haltung, einen bestimmten psychologischen Zustand hin-
weist. Sie enthillt etwas (»révélant«), ist Ausdruck von etwas (»exprimer«),
vollzieht etwas (»exécuter«). Sie ist ein lesbares Zeichen. Sie ist, wie Adam
Kendon dargelegt hat, »visible action as utterance«, und hat so stets eine ex-
pressive oder reprisentative Funktion.>*

Die unterlassene Handlung des Protagonisten erfiillt aber gerade diese
kommunikative Funktion nicht, weil sie keine Geste ist — das behauptet der
Erzihler-Protagonist. Denn anstelle der Artikulation einer Haltung strebt er
eine Ent-Positionierung an. Er moéchte nicht fiir oder gegen eine Institution
eintreten, sondern verwehrt sich jeglicher Wertung und Meinung, die man
aus einer von ihm stammenden Geste herauslesen konnte. Die Verneinung
der >gestischen« Qualitit seines Nichtstuns ist Teil der Indifferenz.

Um dies zu verdeutlichen, verharrt der Protagonist, zumindest zu Beginn
des Romans, in korperlicher Stasis — als ob man ihm keine Geste anhingen
konnte, wo auch keine Bewegung stattfindet. Der oben zitierten Negation
der Geste folgt die Behauptung kérperlicher Immobilitit auf dem Fufi: »tu ne
bouges absolument pas« (Hqd 23), »du rithrst dich itberhaupt nicht« (14). Im
unmittelbaren Anschluss an diese Stelle beschreibt der Erzihler-Protagonist
seinen Korper, als wire er ein fremdes Objekt, das er gar nicht kontrollieren
konne. Er denkt zum Beispiel, nicht mit seinem Koérper auf dem Bett zu lie-
gen, sondern auf seinem Korper selbst: »tu es sur quelque chose de trés mou
qui es ton propre corps« (Hqd 17).3° Sein Korper stellt keine lenkbare Einheit
dar, sondern »erstreckt sich in Wirklichkeit in alle Richtungen« (12), »le corps,
a cet instant, ne présente plus du tout la belle unité de tout a 'heure, en fait,

32 Ceste. In: Duden. Die deutsche Sprache. Bd. 2. Hg. v. Werner Scholze-Stubenrecht. Berlin:
Dudenverlag (2014), 829.

33 Ceste. In: Le grand Robert de la langue francaise. Bd. 3. Hg. v. Alain Rey u.a. Paris: Diction-
naires Le Robert (2001), 1326. Herv. meine.

34  Adam Kendon: Cesture. Visible Action as Utterance. Cambridge: UP (2004), 2.

35 »[D]u liegst auf etwas sehr Weichem, was dein eigener Korper ist« (Ubers. meine).

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

il s’étale dans tous les sens« (Hqd 18). Jede Beschreibung seines Kérpers im-
pliziert einen anderen Mangel. Mal ist der Korper nicht erreichbar, mal zu
ausgeweitet, um ihn zu kontrollieren, mal scheinen ihm sowohl Knochen als
auch Muskeln abhandengekommen zu sein - so schildert er die »I'impression
doucereuse et étouffante d’étre sans muscles et sans os« (Hqd 21)%¢ - sodass
der Eindruck entsteht, ihm gehe jegliche Funktionalitit ab. Dabei sind beson-
ders die Korperteile, die in der obigen Definition des Robert die Bedeutungs-
trager der Geste darstellen — Arm, Hand, Kopf -, in Mitleidenschaft gezogen.
So benutzt er zum Beispiel seine Hand nicht mehr zum Rauchen, die Zigaret-
te verbrennt einfach von selbst: »une cigarette qui se consume« (Hqd 22). Er
hat nurmehr eine abwesende Hand, eine »main absente« (Hqd 37) Uberhaupt
sind seine Glieder, Arme wie Beine, schwer (»lourdeur de tes membres«, Hqd
29) und steif (»tes jambes engourdies«, Hqd 23). Auch sein Kopf ist schwer
(»[t]a téte est lourde«, Hqd 23), weil er in der Vorstellung des Protagonisten
den Rest seines Korpers beherbergt: »Les trois quarts de ton corps se sont ré-
fugiés dans ta téte« (Hqd 125).37 All diese Beschreibungen zeichnen das Bild
eines Mannes, dessen korperliche Integritit fraglich geworden ist, und der
keinerlei »mouvement« unternehmen kann, in dem man eine Geste vermu-
ten konnte.

Doch die Beschreibung korperlicher Stasis kann letztlich nichts daran
indern, dass auch die Abwesenheit von Bewegung als Geste verstanden
werden kann. Das zeigen Giorgio Agambens »Noten zur Geste«. Dort
argumentiert Agamben entgegen der (beispielsweise von Adam Kendon
vertretenen) konventionellen Bedeutung der Geste, dass diese eben nicht
Teil eines Vermittlungs- und Kommunikationsprozesses sei, der interpre-
tiert werden kénne. Sie sei nicht Mittel zum Zweck der Kommunikation,
sondern vielmehr reines Mittel ohne semantische Bestimmung. Er situiert
die Geste zwischen den zwei aristotelischen Tatigkeitsformen der poiesis
(ein Schaffungsprozess, der Mittel zum Zweck ist) und praxis (ein Handeln,
das sein eigener Zweck ist). In Abgrenzung zu diesen Handlungsformen
sei die Geste hingegen weder Mittel noch Zweck, sie verweist lediglich auf
ihr kommunikatives Potential: »Die Geste ist die Darbietung einer Mittelbarkeit
[medialita], das Sichtbarmachen eines Mittels [mezzo] als solchem. [...] Die Geste ist
in diesem Sinne Mitteilung einer Mitteilbarkeit.«*® Diese Definition bezieht

36  Der»erstickende Eindruck, keine Muskeln und keine Knochen zu haben« (13).
37  »Dreiviertel deines Korpers sind in deinen Kopf gefliichtet« (76).
38  Agamben: Mittel ohne Zweck, 54f.

14.02.2026, 18:08:14.

203


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Nichtstun als politische Praxis

sich vornehmlich auf &sthetische Gesten, wie Josef Friichtl argumentiert:
»Eine isthetische Geste, nicht die Geste iiberhaupt, hilt dann die Mitte
zwischen Mittel und Selbstzweck, Herstellung und Handlung, Referenz und
Selbstreferenz.«**

Daraus folgt, dass die Behauptung des Erzihler-Protagonisten, er fithre
keine Geste aus, ein Selbstwiderspruch ist. Die Behauptung selbst stellt in-
sofern eine Geste dar, als sie auf ihre eigene Mittelbarkeit verweist. Die ver-
meintliche Gestenlosigkeit ist selbst gestisch. Dieser literarische Sprechakt,
der in Un homme qui dort vollzogen wird, ist eine dsthetische Geste. Sie hat al-
lerdings auch eine politische Bedeutung. Dies ergibt sich aus einer strukturel-
len Analogie mit Hannah Arendts Verstindnis von Politik. Diese zeichne sich
Arendt zufolge dadurch aus, zuvorderst ein Mittel ohne konkreten Zweck zu
sein (allerhéchstens ist der Zweck die Erlangung der Freiheit).*®> Auch Agam-
ben versteht die Geste als genuin politisches Phinomen. Er definiert sie als
»Kreuzungspunkt zwischen Leben und Kunst, Akt und Potenz«, und damit als
»reine Praxis«.*' Im Vorwort zu Mittel ohne Zweck findet sich gar der Vermerk,
die Geste stelle die »eigentliche Sphire der Politik« dar.** Zieht man also in
Betracht, dass Agambens Konzept der Geste, das die Situation im Roman ein-
schligig beschreibt, mit dem Handeln nach Arendt die >reine Mittelbarkeit«
als Gemeinsamkeit teilt, so ist es moglich, die >gestische Gestenlosigkeit< in
Un homme qui dort als politisch bedeutsam, und vielleicht sogar als Handlung
zu begreifen.

Es gilt also, den Topos der Indifferenz dualistisch zu betrachten, d.h. zwi-
schen Inhalt und Form der Erzihlung zu unterscheiden. Auf der inhaltlichen
Ebene ist die Indifferenz das dominante Motiv des Romans. Doch auf der for-
malen Ebene zeigt sich ein Widerspruch. Un homme qui dort bringt keineswegs
reine Indifferenz zur Darstellung. Denn die Aussage, dem Nichtstun wohne
keine Bedeutung inne, stellt trotzdem eine Verweigerung dar,* — und ist da-

39 Josef Friichtl: Eine Kunst der Geste. Den Bildern Geschichte und Bewegung zuriickge-
ben. In: Ders.: Vertrauen in die Welt. Eine Philosophie des Films. Miinchen: Fink (2013),
155. Es spricht auch Agambens Verweis auf Kants dsthetisches Urteil (das sich auf die
ZweckmiRigkeit ohne Zweck richtet) dafiir, dass er hier eine Frage der Asthetik adres-
siert.

40  Arendt: Was ist Politik?, 69.

41 Agamben: Mittel ohne Zweck, 70.

42 Agamben: Mittel ohne Zweck, 9.

43 Man ist unweigerlich an das Kommunikationsaxiom von Watzlawick u.a. erinnert,
demzufolge man nicht nicht kommunizieren, also auch nicht nicht handeln kénne. Vgl.
Paul Watzlawick, Janet H. Beavin u. Don D. Jackson: Menschliche Kommunikation. For-

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

mit bedeutsam. Der Protagonist verweigert sich der Interpretation: er will sie
weder erfahren, noch ausfithren. Die entschlossene Verweigerung einer Ges-
te, wie sie im eingangs zitierten Passus zum Ausdruck kam, ist schlieflich
auch gestisch. Der folgende Abschnitt (Performativer Widerspruch) widmet
sich der Analyse dieses performativen Widerspruchs, der fiir die Interpreta-
tion des Romans als Ganzem bedeutend ist. In Un homme qui dort, so lautet
meine These, ist Indifferenz nicht theoretisch strikt ausexerziert und ideal-
typisch dargestellt, sondern ist ein kommunikatives Mittel, durch das Un-
zufriedenheit ausgedriickt wird. Die Indifferenz, die durch das Erzihlen des
Protagonisten entwickelt wird, ist also eine Pritention. Die vorgetauschte, also
pratentiose Indifferenz ist das grofRe Projekt des Protagonisten, seine Praxis
des Nichtstuns. Er tut so, als wire ihm alles gleich, doch tatsichlich versteckt
und verweist diese Indifferenz auf eine ausgeprigt kritische Haltung. Der
zweite Abschnitt dieses Unterkapitels (Indifferenz als Kritik) widmet sich dem
kritischen Aspekt der Indifferenz. Insgesamt wirft dieses Unterkapitel einen
genauen Blick auf die formale Darstellung der Indifferenz und ihrer semanti-
schen Dissonanzen. Im weiteren Verlauf des Kapitels »Pritention« verschiebt
sich der Fokus von einer kleinen, detaillierten Betrachtung textueller Strate-
gien auf eine groflere Ebene: der politischen Bedeutung der Indifferenz und
des Nichtstuns in der Diegese. Beide Perspektiven tragen dazu bei, zu zei-
gen, dass die Performanz der Indifferenz eigentlich auf den Wunsch verweist,
zu handeln. Ein Wunsch, der zwar letztlich scheitern wird, aber dessen Aus-
fithrung dennoch die Frage aufwirft, wie eine Handlung prinzipiell aussehen
konnte.

Performativer Widerspruch

Der Protagonist in Un homme qui dort versteht sein Nichtstun nicht als Geste,
es handele sich vielmehr um eine »absence de geste« (Hqd 23). Er behauptet
s0, seinem Tun bzw. Nichtstun lige keine >innere Haltung« zugrunde. Im Ro-
man gibt es einige Strategien, die diese Indifferenz srealisierenc sollen. Doch
eben diese Strategien rufen Zweifel daran hervor, sodass eine Diskrepanz

men, Storungen, Paradoxien. Ubers. v. Paul Watzlawick. Bern: Huber (1969). Es hat in
meinem Argument allerdings keinen Platz, weil das literarische Material andere Deu-
tungsvoraussetzungen hat. Da der Erzéhler bereits kommuniziert, dass keine Kommu-
nikation stattfinden soll, ist klar, dass es sich um Kommunikation handelt. Die Frage,
ob man ohne den literarischen Vermittlungsakt das Verhalten das Protagonisten kom-
munikativ deuten konnte, stellt sich nicht.

14.02.2026, 18:08:14.

205


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Nichtstun als politische Praxis

zwischen der Selbsteinschitzung des Protagonisten und der Wirkung seiner
Selbst-Erzihlung entsteht.

Eine zentrale Strategie der Indifferenz ist eine Sprachreduktion. Die Spra-
che ist zwar zentrales Erzdhlmedium, doch der Erzahler-Protagonist will sie
von allen Elementen befreien, die eine Haltung zu den Dingen ausdriicken
konnte, die sie bezeichnet. Er versucht, die Kategorie der Eigenschaftsbe-
zeichnungen von ihr abzul6sen. Das fillt besonders in seinem Konsumverhal-
ten auf. Spricht der Protagonist zu Beginn des Romans tiber die Gegenstinde
seines Apartments durch Verweise auf Markenprodukte (»un bol de Nesca-
fé« oder ein »cendrier publicitaire«, Hqd 22), so entfillt diese Spezifizierung
im weiteren Verlauf des Romans. Der Protagonist trinkt zwar noch Kaffee,
dieser jedoch — obwohl anfangs mehrmals durch die Nennung des Nescafés
etabliert, der mit gesiifiter Kondensmilch getrunken wurde — ist nunmehr
geschmacklos (»sans gofit«, Hqd 58). Diese Geschmacklosigkeit ist dabei kei-
ne Abwertung, sondern bezeichnet die neutralisierte, indifferente Wahrneh-
mung des Protagonisten: da es keinen Geschmack gibt, kann er ihn weder gut
noch schlecht finden. Er hilt sich, um Maurice Blanchot zu paraphrasieren,
abseits von sowohl Affirmation als auch Negation; er ist neutral. Uberhaupt
macht sich im Erzdhlen von den Lebensmitteln des Protagonisten seine re-
duktionistische Indifferenz bemerkbar:

Mais ton estomac ne fait plus, s’il I'a jamais faite, la différence, et ton pa-
lais non plus. Le langage a été plus résistant : il t'a fallu quelque temps pour
que la viande cesse d’étre mince, coriace, filandreuse, les frites huileuses
et molles, le vin poisseux ou acide, pour que ces qualificatifs éminemment
dépréciateurs, porteurs au début de sens tristes, évocateurs de repas pour
pauvres, de nourritures de clochards, de soupes populaires, de fétes foraines
de banlieue, perdent petit a petit leur substance, et pour que la tristesse, la
pauvreté, la pénurie, le besoin, la honte qui s’y étaient inexorablement at-
tachés — cette graisse devenue frite, cette dureté devenue viande, cette aci-
dité faite vin —cessent de te frapper, de te marquer, de méme qu’a 'opposé
cessent de te convaincre les signes nobles, exacts envers de ceux-ci, de I'a-
bondance, de labombance, de la féte [..]. Nulle énergie sacrée, nul divin nec-
tarn’emplissent désormais ton assiette et ton verre. Nul point n’accompagne
tes repas. Tu manges de la viande et des frites, tu bois du vin. (Hqd 84f.)

Doch dein Magen macht keinen Unterschied mehr, wenn er je einen ge-
macht hat, und dein Gaumen ebenso wenig. Die Sprache ist widerstandsfa-

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

higer gewesen: du hast einige Zeit gebraucht, bis das Fleisch aufhérte, diinn,
zih, faserig zu sein, die Fritten 6lig und weich, der Wein triib und sauer, bis
diese ungeheuer abwertenden Eigenschaftsworter, anfinglich Trager trauri-
ger Bedeutungen, Beschworer von Armenmabhlzeiten, von Nahrung fiir Clo-
chards, von Volkssuppen, von Vorstadtkirmes, allmahlich ihre Substanz ver-
lieren, und damit auch die Traurigkeit, die Armut, das Elend, die Not, die
Schande, die unausléschlich damit verbunden waren — dieses zu Frittierdl
gewordene Fett, diese Fleisch gewordene Zihheit, diese zu Wein gemachte
Saure —aufhoren, dich zu treffen, dich zu zeichnen, genauso wie umgekehrt
die edlen Zeichen der Fiille, des Schlemmens, des Feierns, diese genauen
Gegenstiicke, aufhdren, dich zu tiberzeugen [..] Keine heilige Energie, kein
gottlicher Nektar fiillen von nun an deinen Teller und dein Glas. Kein Ausru-
fezeichen begleitet deine Mahlzeiten. Du i3t Fleisch und Fritten, du trinkst
Wein. (51f.)

Hier zeigt sich, dass der Protagonist — wohlbemerkt gegen einen Widerstand
der Sprache (»[l]e langage a été plus résistant«) — seine Nahrung ent-charak-
terisiert hat. Die Pommes frites waren mal 6lig und weich (»huileuses et mol-
les«), das Fleisch war mal zih (»coriace«), der Wein sauer (»acide«), und all
diese Dinge waren auch mal auf symbolischer Ebene edel (»nobles«), doch
nun sind sie eigenschaftslos: »Tu manges de la viande et des frites, tu bois du
vin.« Der Protagonist strebt also eine semantische Verflachung an, weil ihm
die differenzierende Funktion der Sprache sinnlos erscheint.

Dabei ist die Abwendung von der Handlung des Wihlens ganz zentral.
Dies ist vor dem Hintergrund der Romangeschichte besonders bedeutsam:
der Protagonist charakterisiert die Gesellschaft, in der er lebt, als eine, in
der sein Lebensweg bereits vorgezeichnet ist. Individuelle Entscheidungen,
wie die eigene Zukunft gestaltet werden soll, gebe es darin nicht. In diesem
Denken ist jede Handlung, die man vollzieht, und jede Wahl, die man trifft,
nur eine Illusion. Sie sollen den Glauben an die eigene Handlungsfihigkeit
erhalten, die man aber tatsichlich eingebuflt hat. Das Nichtstun des Prot-
agonisten ist die Auflehnung gegen eine solche Illusion von Agens. Es ist ein
Befreiungsversuch: Wenn jedes Sprechen, jedes Handeln auch bedeutet, sich
Konventionen zu unterwerfen und in diesem Sinne fremdbestimmt zu wer-
den, erscheint der Entzug in Form des Nicht-Handelns als letzter Ort der ver-
meintlichen Freiheit. Diese Idee gehort zu einer grofien Tradition des abend-
lindischen Denkens: Man wirft der »Spontanitit des Handelns« vor, »dafd sein
Neuanfang ein Schein ist, der sich sofort in dem pradeterminierten Bezugs-

14.02.2026, 18:08:14.

207


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Nichtstun als politische Praxis

gewebe verliert, in dem sich gerade der Handelnde verstrickt« — »Freiheit, so
scheint es, kann nur der bewahren, der sich des Handelns enthilt«.**

Der Roman wird, analog zu Arendts Handlungstheorie, zeigen, dass diese
Annahme falsch ist. Doch bis der Protagonist dies realisiert, ist die Verwei-
gerung einer sprachlichen Prizisierung, der Wahl bestimmter Eigenschaften
seine Strategie, um Freiheit zu erlangen. So heif3t es spiter im Roman: »Lin-
différence dissout le langage, brouille les signes|...] tu es libre et tu ne choisis
pas« (Hqd 113, Herv. meine) — »Die Gleichgiiltigkeit 16st die Sprache auf, ver-
wischt die Zeichen[...] du bist frei, und du wéhlst nicht« (69, Herv. meine).** Die
Verweigerung der Wahl ist im Ubrigen auch eine Funktion des Neutrums, wie
Barthes es beschreibt: Im Paradigma beruht der Sinn auf »dem Konflikt (die
Wahl des einen Terms und nicht des anderen)«, das Neutrum ist die Aufhe-
bung der »drohende[n] Aufforderungen der Welt, »eine Wahl zu treffen« und
die Bestrebung, den »Sinn [vom Paradigmal] abzukoppeln.«46

Die gewollte Reduktion der Ausdruckspalette teilt Un homme qui dort mit
einem seiner wichtigsten Intertexte: »Bartleby, The Scrivener« von Herman
Melville.*” Auch die Figur Bartleby ist absolut gleichgiiltig, was sie mit dem
Ausspruch »I am not particular«*® ausdriickt — sie ist nicht wéhlerisch. Gilles
Deleuze zufolge weist Bartleby so darauf hin, dass »alles weitere, was man
ihm vorschlagen kénnte, noch eine Besonderheit, eine Wahl wire, die ihrer-
seits noch in den Bereich der grofRen, unbestimmten Formel ICH MOCHTE LIE-
BER NICHT fillt«.* Diese vermeintlich der Indifferenz dienende Ablehnung

44 Arendt: Vitaactiva, 298. Es muss kaum erwahntwerden, dass dies nicht Arendts eigener
Vorstellung entspricht.

45  Die Erwdhnungder Freiheitistauch ein Hinweis auf das existentialistische Fundament
des Romans. Vgl. die Hinweise zum Thema Freiheit in der Einleitung dieses Kapitels.

46  Barthes: Das Neutum, 33.

47 Die folgende Stelle am Ende des Romans zeigt die intertextuelle Beziehung zwischen
den beiden Geschichten auf: »Jadis, 2 New York, & quelques centaines de métres des
brisants ol viennent battre les derniéres vagues de I'Atlantique, un homme s’est lais-
sé mourir. Il était scribe chez un homme de loi. Caché derriére un paravent, il restait
assis a son pupitre et n’en bougeait jamais. Il se nourrissait de biscuits au gingembre.«
(Hqd 171) Dt.: »Frither einmal, in New York, einige hundert Meter von den Felsenriffen
entfernt, an die die letzten Wellen des Atlantiks schlagen, hat sich ein Mensch sterben
lassen. Er war Schreiber bei einem Juristen. Hinter einem Wandschirm versteckt, blieb
eran seinem Pult sitzen und verliefd es nie. Er erndhrte sich von Ingwerbiskuits.« (104)

48  Herman Melville: Bartleby, The Scrivener. In: Amerikanische Meistererzihlungen/Famous
American Short Stories. K6In: Anaconda (2013), 158.

49  Deleuze: Bartleby, 10.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

des Wihlens enthilt einen Hinweis darauf, dass der Protagonist nicht ganz
indifferent, sondern vielmehr ebenso kritisch und radikal eingestellt war wie
die Studierenden 1968. Denn der Unwille zur Wahl rekurriert implizit auch
auf die von Raoul Vaneigem ebenfalls 1967 publizierte Schrift Traité de savoir-
vivre a l'usage des jeunes générations. Vaneigem, ein anarchistischer Kulturkri-
tiker mit einigem Einfluss auf die 68er, bringt dort das in der Kapitalismus-
kritik haufig wiederholte Argument vor, dass die >Wahl in der Konsumgesell-
schaft keine eigenstindige Handlung, sondern ideologische Untergebenheit
sei. »Loutil dans la production, le choix conditionné dans la consommation
deviennent les supports du mensonge, schreibt er, »les médiations qui, in-
citant 'lhomme, producteur et consommateur, a agir illusoirement dans une
passivité réelle«.® Liest man Perecs Roman aus dieser Perspektive, so lisst
sich seine Indifferenz ohne weiteres als Versuch einer tatsichlichen Handlung
lesen (nur eben ohne die terroristische und emotionale Tendenz, wie sie von
Vaneigem propagiert wird). Die Erzihlung laboriert im Grofen und Ganzen
an eben dieser Idee: dass was man iiblicherweise als Handlung begreift —
ein Sich-Entscheiden, Urteilen, zur Priifung gehen, arbeiten — illusorisch ist.
Dass, in Folge, nichts zu tun bedeutet, zu handeln.

Die Indifferenz des Protagonisten kommt nicht nur in der sprachlichen
Verflachung zum Ausdruck. Sie wird auch durch die wiederholten Behaup-
tungen performiert, indifferent zu sein.>! Der Protagonist, der im Modus des
»tu« sich selbst anspricht, betont immer wieder, wie egal ihm alles ist, und wie
gleichgiiltig er der Welt gegeniibersteht. Variationen dieser Erklirung sind
in fast jeden Abschnitt des Textes eingewebt. Bei dieser Strategie fallen zwei
Dinge auf: Zum einen wiederholt sich der Protagonist diesbeziiglich sehr hiu-
fig, und zum anderen benutzt er sehr viele verschiedene Ausdriicke — zu viele
eigentlich, in Anbetracht der Neutralitits-Strategie der Sprachreduktion.

50 Raoul Vaneigem: Traité de savoir-vivre a I'usage des jeunes générations. Paris: Gallimard
(1967), 8s.

51 Auch de Chalonge stellt fest, dass im Roman Indifferenz nicht nur thematisch, sondern
auch wortlich bestimmend ist. Florence de Chalonge: Stylistique de l'indifférence. Un
homme qui dort. In: Georges Perec. Artisan de la Langue. Hg. v. Véronique Montémont u.a.
Lyon: Presses Universitaires (2012), 146.

14.02.2026, 18:08:14.

209


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 Nichtstun als politische Praxis

Tabelle: Ausgewdhlte Ausdriicke und Hiufigkeit ihves Auftretens

nul bzw. nulle 47
detaché (3), l'indifférent (8), ignorant (5) 16
inerte (3), immobile (12) 15
creuse (1), vide (13), peu importante (1) 15
neutre 8
absurde (2), inutile (5) 7
faible 5

Die Haufigkeit und Varianz der Neutralititsbehauptungen lassen sich
auch hier besonders anschaulich im Vergleich mit dem Intertext »Bartleby,
The Scrivener« darstellen. Der Unterschied zwischen dem Protagonisten
Perecs und seinem Melville'schen Vorbild ist quantitativ greifbar: verwendet
Bartleby (in einem Werkumfang von ca. 15 000 Wortern) seine Formel 12-mal
in exakt dem gleichen Wortlaut, so enthilt Un homme qui dort (bei ungefihr
35 000 Wortern) eine ungleich stirkere Gleichgiiltigkeits-Isotopie’® mit ca.
100 Erwdhnungen vieler verschiedener Schliisselbegriffe wie »l'indifférentc,
»ignorant« und »inutile« (siehe Tabelle) und doppelt so vielen gleichsam
gefluchteten Negationen — »tu nas plus besoin d’excuses, de regrets, de
nostalgies. Tu ne rejettes rien, tu ne refuses rien« (Hqd 32£.)°> oder »que tu
n'entreprends plus jamais de les [tes repas] varier« (Hqd 110).>*

Die Anzahl der neutralen bzw. negierenden Aussagen ist bei Perec also
achtfach grofRer als bei Melville, und um ein Vierfaches gréfRer, wenn man
den groReren Werkumfang einkalkuliert.> Wie aber wirkt dieser quantita-
tive Unterschied? Die Meinungen in der Forschung sind zweigeteilt. Die ei-
nen nehmen die Proklamation der Indifferenz ernst — Kathrin Glosch zum
Beispiel hilt den Roman fiir eine genuine »Odyssee der Indifferenz«, da alle

52 Ich verwende den Isotopie-Begriff nach Greimas. Vgl. Algirdas J. Greimas: Struktura-
le Semantik. Methodologische Untersuchungen. Ubers. v. Jens lhwe. Wiesbaden: Vieweg
(1971), 45f,, 6of.

53  »[D]u brauchst keine Entschuldigungen, keine Reue, keine Sehnsiichte mehr. Du ver-
wirfst nichts, du lehnst nichts ab.« (20)

54  »[D]u unternimmst nie mehr den Versuch, sie [deine Mahlzeiten] zu variieren« (67).

55  Nicht zuletzt vielleicht deshalb, weil der Protagonist im CGegensatz zu Bartleby auch
der Erzdhler ist, und deshalb die Geschichte beeinflussen, seine Meinungen freier ar-
tikulieren kann.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

»Momente der Sinnstiftung« ausgeschlossen werden.>® Auch Robert Stock-
hammer ist dieser Meinung. Er bezeichnet gleichermaflen das Verhalten des
Studenten als Verfahren, das »zu einem Indifferenzpunkt fithren [soll], an
dem das menschliche Subjekt die Massen von Informationen [...] verarbeitet,
oder eher durch sie hindurch passieren lasst, als sei es eine IT-Maschine.«*”
Andere WissenschaftlerInnen, und dazu gehére auch ich, bezweifeln, dass im
Roman reine Indifferenz erzihlt wird. Klar ist, dass der Protagonist indiffe-
rent werden will. Deshalb spricht er davon als von etwas, das noch nicht ist,
aber was er lernen muss: »Tu as tout a apprendre, tout ce qui ne s'apprend pas:
la solitude, l'indifférence, la patience, le silence« (Hqd 68) — »Du musst alles
lernen, alles, was man nicht lernen kann: die Einsamkeit, die Gleichgiltigkeit,
die Geduld, das Schweigen« (41). Vor diesem Hintergrund ist jedoch die stin-
dige Behauptung des Protagonisten, indifferent zu sein, keinesfalls wortlich
zu verstehen — >indifferent« sagen hat schliefilich eine andere Bedeutung als
sindifferent« sein. Dass er es sich stindig sagt, kann viele andere Griinde ha-
ben: Vielleicht handelt es sich dabei um Beschworungen einer noch nicht ein-
getretenen Indifferenz, die mittels der performativen Macht der Sprache zur
Tatsache werden soll. Vielleicht kompensiert er dadurch seine Unfihigkeit,
wirklich indifferent zu sein. Vielleicht ist er trotzig, oder obsessiv. Wie dem
auch sei: Die Frequenz der Erwihnung suggeriert, dass er seinen Anspruch
per definitionem unterliuft. Seine Indifferenz ist pritentids. So schreibt auch
David Gascoigne: »In a sense, a struggle for indifference can never be won,
for struggle itself contravenes indifference.«*® Indem der Student seine In-
differenz zum dominanten Thema seiner Erzihlung macht, driickt er eine
Neigung aus, die von diesem Thema eigentlich logisch ausgeschlossen ist.

Indifferenz als Kritik

Im Topos der Indifferenz ist ein performativer Widerspruch enthalten, der
signalisiert, dass der Erzihler-Protagonist gar nicht indifferent, sondern viel-
mehr kritisch ist. Das sieht man in der Perec-Forschung zumeist anders, was
vor allem an einem kurzsichtigen Verstindnis des Neutralitits-Topos liegt.
Der Umstand, dass der Erzihler-Protagonist sein Nicht-Tun nicht als Ges-
te verstanden wissen will, scheint die Moglichkeit einer kritischen Intention
vermeintlich von vornherein auszuschliefRen. Leonhard Fuest nimmt in seiner

56  Glosch: Gleichgiiltigkeit, 210, 211.
57  Robert Stockhammer: 1967. Pop, Grammatologie und Politik. Paderborn: Fink (2017), 170.
58  Gascoigne: The Games of Fiction, 135.

14.02.2026, 18:08:14.

pAll


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

Studie Poetik des Nicht(s)tuns (2008) gerade diese Abwesenheit einer kritischen
Intention zum Anlass, dem Erzdhler-Protagonisten die Kritikfihigkeit gleich
ganz abzusprechen. Anstatt in der Art der Artikulation von Indifferenz eine
Kritik zu sehen, sucht Fuest sie abseits von ihr, in den Lerninhalten des auf-
gegebenen Soziologiestudiums (Erwihnung finden Aron, Tocqueville, Marx,
Weber und Lukacs). Weil diese Positionen nur erwihnt, aber nicht verarbeitet
werden, unterstellt Fuest dem Roman, das darin gegebene gesellschaftskriti-
sche Potential nicht auszuschépfen:

Wire aus dieser Themenstellung nicht eine treffliche politische Unterfiitte-
rung der Verweigerung zu ziehen? Mifite nicht iber Industrialisierung und
Entfremdung, Gber Ausbeutung, iber die Verkiirzung der Arbeitszeit, viel-
leicht noch unter Hinzuziehung von Lafargues Recht auf Faulheit, gesprochen
werden? [..] Und obwohl der Student die damit einhergehenden »frommen
Liigen« (»pieux mensonges«) durchschaut, entziindet sich hieran kein kriti-
scher Funke, kein Widerstand [...].5°

Fuests Interpretation zeigt ein Unverstindnis des historischen Kontexts, in
dem Perecs Roman situiert ist. Die Tatsache, dass der Erzidhler-Protagonist
die von der Universitit bereitgestellten 6konomischen und soziologischen
Theorien nicht als Werkzeug einer Gesellschaftskritik zur Hand nimmt,
spiegelt die oben von Bourdieu und Passeron umrissene Feststellung, dass
die franzosische Universitit jedes systemkritische Verhalten unterbindet,
das auch ihr selbst schaden kénnte. Die neutrale Distanz zu den Theorien,
die Fuest zufolge »eine treffliche politische Unterfiitterung der Verweige-
rung« (s.o0.) abgeben wiirden, zeigt an, dass der Protagonist innerhalb dieses
Diskurses und mit diesem Material eben keine Moglichkeit (mehr) sieht, sich
kritisch zu duflern.

Die Indifferenz im Roman wird auch aus epistemologischen Griinden als
unkritisch wahrgenommen. Robert Stockhammer zum Beispiel hilt Indiffe-
renz in Un homme qui dort fir historisch >nachvollziehbar, weil in den spiten
60er-Jahren eine Art Relativitits-Bewusstsein entstanden sei, das die Mog-
lichkeit von Kritik iberhaupt in Frage stellt — indifferent zu sein bedeute in
dem Fall, dies zu akzeptieren. Stockhammer meint, die Verlagerung vom ei-
nen in das andere Episteme — von der Moéglichkeit zur Unméglichkeit der
Kritik — an Perecs Werk ablesen zu konnen. In seinem ersten Roman Les Cho-
ses (1965) habe es so noch Artikulationen von Kritik gegeben, zum Beispiel

59  Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns, 245. Herv. meine.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

eine Ablehnung des sogenannten »Coca-Cola-way-of-life«, der »nicht blof3
den Konsum bestimmter typischer Waren, sondern den konsum-geprigten
Lebensstil iiberhaupt« problematisiert.®® In Un homme qui dort sei es jedoch
anders. Zwar gebe es auch hier eine Abwendung von Markennamen (z.B. Nes-
café) und eine Entdifferenzierung von Sprache, die auf die Unterschiedslosig-
keit materieller Waren hinweise. Doch dadurch werde keine Kritik formuliert.
Es handele sich vielmehr um Verfahren, die zu einem »Indifferenzpunkt fith-
ren« sollen,® um die eigene Kritikunfihigkeit anzunehmen:

Die Auseinandersetzung mit der Warenkultur entzieht sich im Paradigma 67
der Alternative von Kritik und Affirmation schon deshalb, weil bemerkens-
wert viele Teilnehmer an dieser Warenkultur selbstreflexiv genug geworden
sind, um zu wissen, dass sie keinen archimedischen Punkt der Kritik von au-
Ren mehr beziehen kénnten.%?

Die Indifferenz von Perecs Protagonisten ist, so impliziert Stockhammer, die
logische Folge der Einsicht, dass man gar nicht mehr >objektiv« kritisieren
kann. Diese Auslegung lisst jedoch eine wichtige Frage offen. Und zwar, ob
die Indifferenz auch affirmativ ist, oder ob sie nicht vielmehr als Resignation,
und damit auch als Geste des Bedauerns oder gar der Verzweiflung gelesen
werden kann, in der auch kritisches Potential verborgen liegt. Die Tatsache,
dass der Protagonist unter seiner Indifferenz leidet und sie letztlich aufgibt,
spricht fiir letzteres. Die Indifferenz des Protagonisten ist nimlich nicht ein-
fach eine bereitwillige Anpassung an die Gegebenheiten seiner Zeit, es ist die
Zurschaustellung des Nicht-Kritisieren-Kénnens als ein Problem.

Die Indifferenz in Un homme qui dort wurde in der Forschung bisher zu Un-
recht als unkritisch betrachtet. Im Roman wird nimlich doch Kritik geiibt,
und zwar im Sinne Michel Foucaults. Foucault versteht Kritik als eine »be-
sondere Haltung neben dem grofden historischen Prozef} der Regierbarma-
chung der Gesellschaft«, die sich gegen diese >Regierbarmachung« wendet.®?
Kritik sei damit, so Foucault, »die Kunst nicht dermafien regiert zu wer-
den.«%* So verstanden bedeutet Kritik also ein Hinterfragen von Macht, Ge-
setz und Wahrheit, und beschreibt sie als »Funktion der Entunterwerfung«.65

60 Stockhammer: 1967, 67.

61  Stockhammer: 1967, 170.

62  Stockhammer: 1967, 70.

63  Michel Foucault: Was ist Kritik? Ubers. v. Walter Seitter. Berlin: Merve (1992), 16f., 12.
64  Foucault: Was ist Kritik?, 12.

65  Foucault: Was ist Kritik?,15.

14.02.2026, 18:08:14.

23


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

Auf den ersten Blick konnte man indessen meinen, dass eine derart negative
Haltung zur Norm in der Indifferenz prinzipiell nicht gegeben ist. Indiffe-
renz ist, um noch einmal Blanchots einschligige Gedanken zum Neutralen
zu zitieren, »weder Affirmation noch Negation« zuzuordnen.®® Indifferentes
Sprechen schlief3t so eigentlich die Méglichkeit von Kritik aus, da es keiner-
lei Urteil zulisst, weder Zustimmung noch Ablehnung. Doch tatsichlich be-
zeichnet dieser Unwille zum Urteil ebenfalls eine Abwendung von der Macht:
der Macht des Urteils. Die »Erfahrung des Neutralen, fithrt Blanchot aus,
bedeutet ja gerade,

in jene Verantwortung des Sprechens einzutreten, welches spricht, ohne ir-
gendeine Form der Macht auszuiiben, selbst diejenige Macht, die sich voll-
zieht, wenn wir blicken, da wir, wenn wir blicken, dasjenige und denjenigen,
dersichvoruns befindet, innerhalb unseres Horizonts und unseres Sichtkrei-
ses®’

halten. Eben diese >Machtferne« findet sich in Un homme qui dort. Sie findet
Ausdruck im Plan des Protagonisten, nicht zu wihlen, nicht zu interpretie-
ren und auch nicht interpretierbar zu sein. Er mochte der Macht, also der
Interpretation des dominanten Diskurses, weder unterliegen noch sie unter-
stittzen. Seine Indifferenz ist Ausdruck dieser sEntunterwerfung« insofern sie
eine Weigerung darstellt, diese Macht durch ein affirmatives oder negieren-
des Verhalten als gegeben zu akzeptieren und damit zu legitimieren. In der
gleichen Art und Weise, wie der proletarische Generalstreik bei Benjamin das
bestehende Recht weder erhalten noch ersetzen, sondern abschaffen will, um
die ihm inharenten Fehler nicht zu reproduzieren,®® so ist auch das Ziel der
Indifferenz nicht ein blof >legitimierendes< Verhalten zu Bestehendem, son-
dern eine Unterbrechung. Eine Unterbrechung, die sich auf ein ablehnendes
Urteil stiitzt, ohne jedoch in den Mechanismen partizipieren zu wollen, in de-
nen eine Ablehnung tiblicherweise ausgedriickt werden kann. Es ist demnach
ein Urtelil, das sich nicht als solches ausdriickt — eine Kritik ohne Kritik, ein
Nichtstun. Darin liegt die Befreiung, die die Indifferenz zu leisten vermag.
Roland Barthes schreibt in Le Degré zéro de Iécriture (1953) dem Neutrum eben

66  Blanchot: Einklammerungen, 25.

67 Blanchot: René Char und das Denken des Neutralen. In: Ders.: Das Neutrale, 21. Herv.
meine.

68  Vgl. Kapitel »Handlung und Geschichte«in diesem Buch.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

diese Funktion auf der Ebene der Sprache und der Literatur zu: »In dem Stre-
ben nach Befreiung der literarischen Sprache hier eine andere Losung: eine
neutrale Schreibweise schaffen, die von aller Unterwerfung unter eine gekenn-
zeichnete Ordnung der Sprache befreit ist.«*

Diese sprachliche >Entunterwerfung« findet in Perecs Roman statt und
verweist dariiber hinaus auch auf die Ebene des Politischen. Die Indifferenz
seines Protagonisten bedeutet, im Foucault’schen Sinn, eine Unzufriedenheit
mit der Art und Weise, wie er >regiert« wird. Diese >Regierung« bezieht sich im
Roman vornehmlich auf die Geschichtsphilosophie des Fortschritts und den
Wert, den sie auf die Idee eines aktiven, zielgerichteten und strebsamen Men-
schen legt. Indem er nichts tut, unterminiert er die Werte dieser >Regierung:.
Die Performanz der Indifferenz ist also ein Hinweis auf Systemkritik, und
das nichste Unterkapitel (Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbe-
stimmung) widmet sich der Analyse ihrer Inhalte. Dort wird argumentiert,
dass die in der Indifferenz entwickelte Praxis des Nichtstuns einen Versuch
darstellt, aus der bestehenden bestimmten Gesellschaftsordnung auszutre-
ten. Was dieser Austritt fiir den Protagonisten bedeutet, verindert sich im
Laufe des Romans. Wihrend es zunichst den Anschein erweckt, er wiirde
dadurch im Sinne Hannah Arendts handeln, so wendet sich dies zum Ende
der Geschichte. Die neugewonnene Kontrolle des Protagonisten tiber sein Le-
ben steigt ihm zu Kopf und entwickelt sich zu einer unhaltbaren Herrschafts-
phantasie. Mit ihrem Zusammenbruch endet auch das Nichtstun.

Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung

Der Topos des Nichtstuns ist im Roman Un homme qui dort auch auf einer po-
litischen Ebene bedeutsam. In ihm duflert sich eine bestimmte Gesellschafts-
kritik, und zwar eine Ablehnung der Geschichtsphilosophie des Fortschritts. Die
Idee eines solchen Fortschritts, wie sie im folgend zitierten Abschnitt umris-
sen wird, ist in der Wahrnehmung des Protagonisten kausal an menschliche
Handlung gekniipft. Diese Kausalitit wird, ebenso wie die Méglichkeit eines
verindernden Tuns tiberhaupt, im Roman geleugnet.

autour de toi tu as vu, de tout temps, privilégier 'action, les grands projets,
I'enthousiasme : homme tendu en avant, homme les yeux fixés sur I'hori-

69  Roland Barthes: Am Nullpunkt der Literatur. Ubers. v. Helmut Scheffel. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp (1985), 88. Herv. meine.

14.02.2026, 18:08:14.

215


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Nichtstun als politische Praxis

zon, homme regardant droit devant lui. Regard limpide, menton volontaire,
démarche assurée, ventre rentré. La ténacité, I'initiative, le coup d’éclat, le
triomphe tracent le chemin trop limpide d’une vie trop modéle, dessinent
les sacro-saintes images de la lutte pour la vie. Les pieux mensonges qui
bercent les réves de tous ceux qui piétinent et s’embourbent, les illusions
perdues des milliers de laissés-pour-compte, ceux qui sont arrivés trop tard,
ceux qui ont posé leur valise sur le trottoir et se sont assis dessus pour s'é-
ponger le front. (Hqd 32, Herv. meine)

[D]u hast zu allen Zeiten um dich herum gesehen, dass man der Tat, den
grofen Pldnen, der Begeisterung den Vorzug gab: dem nach vorne streben-
den Menschen, mit dem Blick auf den Horizont, dem geradeaus schauen-
den Menschen. Klarer Blick, willensstarkes Kinn, sicherer Gang, eingezoge-
ner Bauch. Hartnackigkeit, Initiative, Glanzleistung, Triumph, zeichnen den
allzu Gberschaubaren Weg eines allzu beispielhaften Lebens, zeichnen die
sakrosankten Bilder vom Kampf ums Dasein. Die frommen Liigen, die die
Traume all derer einlullen, die sich abstrampeln und im Dreck steckenblei-
ben, die verlorenen Illusionen der Tausenden, die den Anschluss verpasst
haben, derer, die zu spat gekommen sind, derer, die ihren Koffer auf den
Birgersteig gestellt und sich draufgesetzt haben, um sich die Stirn abzuwi-
schen. (20, Herv. meine)

In diesem Abschnitt wird durch die Verwendung von Formulierungen wie
»nach vorne strebend« (»en avant«), »geradeausschauend« (»regardant droit
devant lui«), »sicherer Gang« (»démarche assurée«), »Glanzleistung« (»coup
d’éclat«) und »Triumph« (»triomphe«), sowie den »allzu iiberschaubaren Weg
eines allzu beispielhaften Lebens« (»le chemin trop limpide d’une vie trop mo-
dele«) das Konzept einer garantiert positiven Progression des menschlichen
Lebens evoziert. Die Tat (»I'action«) hat in dieser Idee eine privilegierte Stel-
lung: das geplante, enthusiastische Tun kénne angeblich den Fortschritt ga-
rantieren. Dies gelte fiir das Leben des Individuums ebenso wie fir die Gesell-
schaft im Ganzen bzw. die Menschheitsgeschichte, darauf verweist die Ver-
wendung des Plurals in der zweiten Hilfte des Abschnitts (»tous ceux«, »des
milliers«). Der >Triumphc ist dabei Zeichen eines im 20. Jahrhundert vorherr-
schenden Geschichtsoptimismus, der sich in liberal-wirtschaftlichen Vorstel-

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

lungen eines unendlichen Wachstums oder der epistemologischen Perfektio-
nierung im Bereich der Naturwissenschaften manifestiert.”®

Im zweiten Teil des zitierten Abschnittes wird dieser Fortschrittsoptimis-
mus demontiert: Es handele sich bei dieser Vorstellung um fromme Liigen
(»pieux mensonges«), Triume (»réves«) und verlorene Illusion (»illusions per-
dues«), da diejenigen, denen der Triumph versprochen wurde, im Dreck ste-
ckenbleiben (»s’embourbent«), wenn sie in der Chronologie dieses Fortschrei-
tens etwas falsch gemacht haben. Sie werden abgehingt und zuriickgelassen
(»laissés-pour-compte«), weil sie zu spit gekommen sind (»sont arrivés trop
tard«). Der Protagonist macht mehrmals deutlich, dass ihm diese geschichts-
philosophische Sichtweise sein Leben lang aufgedringt wurde. Sein Austritt
aus der Universitit, und das damit einsetzende Nichtstun, sind Zeichen fiir
das Ende seiner Bereitschaft, an dieses Konzept zu glauben:

rien ne reste de cette trajectoire en fléche, de ce mouvement en avant ol
tu as été, de tout temps, invité a reconnaitre ta vie, C’est-a-dire son sens, sa vérité
(Hqd 28, Herv. meine).

nichts bleibt von dieser pfeilférmigen Flugbahn, von dieser Vorwartsbewe-
gung, in der du von jeher aufgefordert worden bist, dein Leben zu erkennen, das
heifdt, seinen Sinn, seine Wahrheit (17, Herv. meine)

Diese Aussage impliziert, dass der Protagonist dieser Ideologie eigentlich nie,
héchstens zum Schein,” gefolgt ist. Heif’t es doch, dass er immer aufgefor-

70 Vgl hierzu David Engels Ausfiihrungen: »Der Aufschwung der frithneuzeitlichen Staa-
tenwelt, der EinfluR der Reformation und der grofien Entdeckungsfahrten und schlieR-
lich die beginnende Industrialisierung des 18. Jahrhunderts sollten dann den Glau-
ben an einen uneingeschrankten »Fortschritt« fiir lange Zeit zur leitenden Doktrin der
abendlandischen Geschichtsphilosophie erheben.« David Engels: Biologistische und
Zyklische Geschichtsphilosophie. Ein struktureller Annaherungsversuch. In: Von Pla-
ton bis Fukuyama. Biologistische und zyklische Konzepte in der Geschichtsphilosophie der An-
tike und des Abendlandes. Hg. v. Dems. Briissel: Editions Latomus (2015), 42. In seiner
ideengeschichtlichen Aufarbeitung stellt Engels fest, dass sich immer wieder »grund-
legende Zweifel an der Natur jenes »Fortschritts« offenbaren sollten«, so zum Beispiel
bei Giambattista Vico und Oswald Spengler, von denen dieser Fortschritt »eher als we-
sentlich spatzeitliche und ephemere Besonderheit der europiischen Kultur empfun-
den wurde« (ebd. 42f.).

71 Diese scheinhafte ideologische Anpassung kénnte auch mit der Studienrichtung des
Protagonisten, der Soziologie, zusammenhangen. So schreiben Bourdieu und Passe-
ron: »Die geisteswissenschaftliche Fakultat mit ihren Disziplinen wie Soziologie, Psy-

14.02.2026, 18:08:14.

27


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nichtstun als politische Praxis

dert worden war (»invité a reconnaitre«), in der Vorwirtsbewegung (»mouve-
ment en avant«) sein Leben zu erkennen, nicht jedoch, dass er es wirklich auch
erkannt habe. Die Konsequenz, die er aus dieser Absage zieht, ist das Kern-
element des Fortschritts, d.h. die Handlung (»I'action«) zu verweigern. Diese
Entscheidung ist insofern hochinteressant als sie der Strategie der 68er dia-
metral entgegengesetzt ist — obwohl auch sie die Idee des Fortschritts als ge-
fahrlich und verantwortungslos anprangerten. So merkte Hannah Arendt an,
dass der Zweifel an den positiven Effekten eines solchen Fortschrittdenkens
die Studentenbewegung der spiten 1960er-Jahre als Ganze charakterisiere:

[Wlenn man fragt, was denn nun eigentlich diese ganzlich unvorhergesehe-
ne Entwicklung an den Universitaten in der ganzen Welt ausgelést hat, kann
man nicht gut ibersehen, daR eine Erfahrung dieser Generation in der Tat
berall gemeinsam ist, die (iberdies ohne Beispiel und ohne Analogie ist—
die Erfahrung, dafs gerade der »Fortschritt« in mancherlei Hinsicht das Le-
ben auf der Erde katastrophal bedroht [...]. Mit diesen »Fortschritten«, bzw.
ihren wissenschaftlichen Grundlagen, werden sie an den Universitaten ver-
traut gemacht, und was sie dabei lernen, ist unter anderem auch, dafd die
Wissenschaften nicht nur unfiahig scheinen, die verhidngnisvollen Folgen ih-
rer eigenen Technik riickgdngig zu machen, sondern dafl man nun nachge-
rade das Stadium erreicht hat, »where there’s no damn thing you can do that
can’t be turned into war«.”?

Perecs Ablehnung eines progressiven Geschichtsdenkens ist ein Vorliufer der
von Arendt den 68ern attestierten Angst, dass es keine Absicherung fiir das
Fortbestehen der Welt gibt. Die unterschiedliche Reaktion auf diese gemein-
same Angst verweist auf die Verschiedenheit der Einschitzungen in Bezug
auf das Wirkpotential von Handlung. Arendt attestierte den Studierenden ei-
ne »Lust am Handelng, die sich erklirt aus einem »noch nicht aufgebrauch-

chologie oder Sprachen kann solchen Studenten aus dem Bildungsbiirgertum als ein
Refugium dienen, die sich gesellschaftlich zu einem Hochschulstudium »verpflichtet,
ohne rechte Neigung diesen Fichern zuwenden, um zumindest den Schein sozialer
Vernunft zu wahren.« Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 17.

72 Arendt: Macht und Gewalt, 20. Am Schluss zitiert Arendt Jerome Lettvin vom M.I.T. in
The New York Times Magazine vom 18. Mai 1969. Auch Stephen Spenders Augenzeu-
genbericht des Mai 1968 in Paris gibt einige Hinweise auf die Fortschrittsskepsis der
Bewegung, z.B.: »Students, refuse categorically the ideology of soutput« [rendement],
of sprogress< and such-called pseudo-forces.« Stephen Spender: The Year of the Young
Rebels. London: Widenfeld and Nicolson (1969), 45.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

ten Vorrat an Vertrauen in die Mdglichkeit, durch Handeln die Welt zu verindern«.”
Perecs Protagonist hingegen hat dieses Vertrauen verloren:

quoi que tu fasses, ot que tu ailles, tout ce que tu vois n'a pas d’'importance,
tout ce que tu fais est vain, tout ce que tu cherches est faux. (Hqd 140)
was du auch tust, wohin du auch gehst, alles, was du siehst, ist ohne Bedeu-
tung, alles, was du tust, ist sinnlos, alles, was du suchst, ist falsch. (86)

Doch der Protagonist hilt nicht nur sein eigenes Tun fiir sinnlos, sondern

auch das seiner Mitmenschen. Diese, so suggeriert er, glaubten weiterhin an

den Fortschritt und agierten diesen aus. Allerdings scheint gerade die ideo-

logische Zugehorigkeit, in der es einen Glauben daran gibt, durch Handlung

den Fortschritt voranzutreiben, aus der Sicht des Protagonisten den Wert ih-

res Tuns aufzuheben, wie im folgenden Passus dargelegt wird:

Tu ne sais rien des lois qui font se rassembler ces gens qui ne se connaissent
pas, que tu ne connais pas, dans cette rue ol tu viens pour la premiére fois de
ta vie, et ol tu n’as rien a faire, sinon regarder cette foule qui va et vient, se
précipite, s’arréte : ces pieds sur les trottoirs, ces roues sur les chaussées, que
font-ils tous ? Ou vont-ils tous ? Qui les appelle ? Qui les fait revenir? Quelle
force ou quel mystére les fait poser alternativement le pied droit puis le pied
gauche sur le trottoir avec, d’ailleurs, une coordination qui saurait difficile-
ment étre plus efficace ? Des milliers d’actions inutiles se rassemblent au
méme instant dans le champ trop étroit de ton regard presque neutre. (Hqd
73)

Du weifdt nichts von den Gesetzen, nach denen diese Leute, die sich nicht
kennen und die du nicht kennst, in dieser Strafie zusammenkommen, in der
du zum ersten Mal in deinem Leben bist, in der du eigentlich nichts zu tun
hast, hochstes diese Menge anzuschauen, die kommt und geht, sich beeilt,
stehenbleibt: diese Fie auf dem Biirgersteig, diese Rideraufder Fahrbahn,
was machen sie nur alle? Wo wollen sie hin? Wer ruft sie? Wer lasst sie zu-
riickkommen? Welche Kraft oder welches Mysterium lasst sie abwechselnd
den rechten, dann den linken Fufd mit einer Koordination (ibrigens, wie sie

73

Arendt: Macht und Gewalt, 19. Herv. meine.

14.02.2026, 18:08:14.

219


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Nichtstun als politische Praxis

kaum wirksamer sein kénnte, auf den Biirgersteig setzen? Tausende sinn-
loser Handlungen kommen im selben Augenblick im allzu engen Sehfeld
deines fast neutralen Blicks zusammen. (44f.)

Der Protagonist sieht die anderen Menschen um sich herum nicht als eigen-
stindige Akteure, sondern stilisiert sie zu Puppen an einem Strang, die von
einer mysteridsen Kraft gelenkt werden — eine »force ou [un] mysteére les fait
poser alternativement le pied droit puis le pied gauche sur le trottoir«. Die
Begriffe Kraft (»force«), Mysterium (»mystére«) und vor allem Gesetz (»lois«)
zu Beginn des Absatzes verweisen auf die geschichtsphilosophisch privalente
Idee, dass die Ausbildung der Geschichte nach einem bestimmten Formprin-
zip, einem Gesetz, von statten geht. Die Vorstellung dabei ist, dass im Verlauf
der Geschichte die »bestimmung einer hoheren macht« erkennbar ist,”* bzw. dass
aufgrund einer Kenntnis dieser Bestimmung die zukiinftige geschichtliche
Entwicklung vorhergesagt werden kann.

Diese Vorstellung bringt eine Komplikation der Handlungsverantwort-
lichkeit mit sich. Glaubt man an die geschichtliche Lenkung durch eine hohe-
re Macht — Arendt nennt den géttlichen Drahtzieher Platos oder Adam Smiths
»unsichtbare Hand« als Beispiele — so macht man damit einen iitbermensch-
lichen »Jemand« fiir die »sich ergebende Geschichte verantwortlich«.” Was
in der Folge bedeutet, dass dem Menschen die historische Verantwortlichkeit
fiir sein Handeln entzogen und so auch die Motivation zur Handlung genom-
men wird.”® Der Erzihler-Protagonist in Un homme qui dort ruft eben dieses
Problem auf, indem er nicht nur die Existenz eines geschichtlichen Gesetzes
evoziert, sondern die Kraft dieses Gesetzes sogar personifiziert: »Qui les ap-
pelle? Qui les fait revenir?« (Herv. meine). Durch den Riickgriff auf das passive
Element des geschichtsphilosophischen Determinismus stellt der Protagonist
das Leben als Spiel dar, in dem der Mensch nur eine Spielfigur ist, nie aber
der eigenverantwortliche Spieler. Die Konsequenz daraus ist, dass der Prot-
agonist den Verlauf seines zukiinftigen Lebens schon vor sich ausgebreitet
sieht, allerdings ohne Moglichkeit, darin einzugreifen:

74  Cesetz. In: DWB Bd. 5, Sp. 4071.

75  Arendt: Vita activa, 230.

76  Die mogliche Verleitung zur Apathie ist der zentrale Grund fiir Arendts Ablehnung
deterministischer Geschichtsphilosophie. »[D]eterminism[...] can be construed as re-
lieving human beings of responsibility for their actions,« schreibt Kang. Taran Kang:
Origin and Essence: The Problem of History in Hannah Arendt. In: Journal of the History
of ldeas 74 (1), 2013, 143.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Tun’as que vingt-cing ans, mais ta route est toute tracée. Les r6les sont préts,
les étiquettes : du pot de ta premiére enfance au fauteuil roulant de tes vieux
jours, tous les sieges sont |a et attendent leur tour. Tes aventures sont si bien
décrites que la révolte la plus violente ne ferait sourciller personne. Tu auras
beau descendre dans la rue et envoyer dinguer les chapeaux des gens, cou-
vrir ta téte d'immondices aller nu-pieds, publier des manifestes, tirer des coups
de revolver au passage d’un quelconque usurpateur, rien n’y fera : ton lit est déja
fait dans le dortoir de I'asile, [..]. Tout est prévu, tout est préparé dans les
moindres détails : les grands élans du cceur, la froide ironie, le déchirement,
la plénitude, I'exotisme, la grande aventure, le désespoir. (Hqd 53f., Herv.
meine)

Dubisterst fiinfundzwanzigJahre alt, aber dein Weg ist fertig vorgezeichnet.
Die Rollen sind verteilt, die Etikette liegen bereit: vom Topf deiner frithen
Kindheit bis zum Rollstuhl deiner alten Tage stehen alle Sitze da und war-
ten, bis sie dran sind. Deine Abenteuer sind so genau beschrieben, dass der
gewaltigste Aufruhr niemanden mit der Wimper zucken liefie. Selbst wenn
Du auf die Strafle ldufst und den Leuten die Hiite herunterschldgst, wenn
du deinen Kopf mit Kehricht bedeckst, barfufs gehst, Manifeste verdffentlichst,
mit dem Revolver aufirgendeinen Usurpator schief3t, es wird sich nichts daran in-
dern: dein Bett im Schlafsaal des Altersheims ist bereits gerichtet, [..]. Alles
istvorhergesehen, alles ist bis auf die kleinsten Einzelheiten vorbereitet: die
groflen Regungen des Herzens, die kalte Ironie, die Zerrissenheit, die Fiille,
das Fremdartige, das grofie Abenteuer, die Verzweiflung. (33, Herv. meine)

Diese Vorstellung des Lebens, das wie eine Strafenbahn in fest eingestell-
ten Schienen auf ein lingst festgelegtes Ziel zufihrt — »ta route est toute
tracée« —, bedeutet die radikale Unterminierung jeglicher Kontingenz. Darin
driicke sich ebenfalls ein verlorener Glaube an das Ereignis aus. Das Ereignis ist
ein Vorfall, der nicht vorauszusehen ist, weil er aus der bekannten Ordnung
fillt — eine »rupture in the normal run of things«, wie Slavoj ZiZek sagt.”” Ereig-
nisse sind, Hannah Arendt zufolge, an die Bedingung des menschlichen Han-
delns gekniipft. Denn zu handeln heifit, etwas Neues anzufangen und damit
ein Ereignis auszulosen.”® Doch der Erzahler-Protagonist schliet Handlung

Zizek: Event, 38.
Vgl. Arendt: Vita activa, 215f.

14.02.2026, 18:08:14.

221


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Nichtstun als politische Praxis

und Ereignis kategorisch aus. Die Gesellschaft, in der er lebt, hat paradoxer-
weise bereits vorgefertigte Ideen von Ereignissen — »les grands élans du cceur,
la froide ironie, le déchirement, la plénitude, l'exotisme, la grande aventure,
le désespoir« — die dem Individuum nicht unerwartet zustofRen, sondern ihm
wie nach Plan erscheinen. Ereignisse, die die bestehende Ordnung verindern,
sind so undenkbar. Nicht zufillig werden in obigem Passus auch Handlun-
gen/Ereignisse erwihnt, die konventionell mit dem Herbeifiihren einer po-
litischen Veridnderung assoziiert werden — »la révolte la plus violente«, »pu-
blier des manifestes«, »tirer des coups de revolver au passage d’'un quelconque
usurpateur« —, nur um ihnen dann ihre Ereignishaftigkeit, d.h. ihr Verinde-
rungspotential abzusprechen: »rien n’y fera«. Dabei ist es die Konventionalitat
der Mafnahme, die einer moglichen Ereignishaftigkeit im Wege steht. Das
Ereignis bestehe aber darin, so Derrida, »das Unmégliche zu tun«.” Doch
der Protagonist nimmt seine Umwelt als eine wahr, in der nur das Mégliche
getan, und deshalb auch nicht gehandelt werden kann.

Der Erzihler-Protagonist zeigt damit den statischen Charakter einer Ge-
sellschaft auf, die substanzielle Verinderungen verhindert. So bilden sich im
Roman zwei verschiedene Formen des Nichtstuns heraus:

(1) Zum einen die Handlungsunfihigkeit aller Gesellschaftsmitglieder, die
vielleicht meinen, wirklich zu handeln, aber tatsichlich der Handlungsillusi-
on der Fortschrittsideologie unterliegen. Johanna-Charlotte Horst argumen-
tiert analog, der Einzelne wire in diesem System »zwar zu Aktionismus, aber
zu keinem selbststindigen Handeln getrieben« — diese »Art von Praxis lief3e
sich als passive Aktivitit beschreiben, in der Titigkeiten zwar stattfinden und
auf bestimmte Ziele gerichtet sind, allerdings auf radikal heteronome, die den
Handelnden zum bloR Ausfithrenden degradieren«.®°

(2) Zum anderen das reaktive Nichtstun des kritisch indifferenten Prot-
agonisten, der diese Handlungsillusion aufgegeben hat und direkt, quasi oh-
ne Umschweife, nicht handelt. Der Effekt, der sich daraus ergibt, steht in di-
rektem Gegensatz zu dem Motiv des Protagonisten. »Dem willenlosen Funk-
tionieren als passive Aktivitit stellt der indifferente Protagonist eine Haltung
entgegen, so meint wiederum Horst, »die entsprechend als passive Aktivitit

79 Jacques Derrida: Eine gewisse unmagliche Moglichkeit, vom Eveignis zu sprechen. Ubers. v.
Susanne Lidemann. Berlin: Merve (2003), 30.

80 Johanna-Charlotte Horst: Perecs Erbschaften. Zur Poetik der oulipotischen Freiheit. Disser-
tation. Miinchen: Ludwig-Maximilians-Universitat (2017), 103.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

beschrieben werden kann.«®! Der Protagonist tut durch sein Nichtstun etwas
genuin Unerwartetes, und wird somit nicht nur aktiv, sondern scheint sogar
zu handeln. Die noch so vehement verleugnete Moglichkeit, dass sich in der
Indifferenz des Protagonisten ein Protest, ein Streik verbergen konnte, wie er
zu Beginn der Arbeit im Anschluss an Benjamin und Hamacher beschrieben
wurde, bestitigt sich — zumindest vorerst.

Das Nichtstun ist zu einer lesbaren Geste geworden, die auch, aber nicht
nur auf ihre eigene Mittelbarkeit verweist. Sondern auf die Bedingungen ih-
rer Entstehung. Daraus ergibt sich die Moglichkeit, auf eine neue Art und
Weise zu handeln, die jedoch im Verlauf der weiteren Geschichte auRer Kon-
trolle gerit. Der einsame Protagonist steigert sich in eine Herrschaftsphan-
tasie hinein, die seine Praxis des Nichtstuns als unhaltbar offenbart und zu
einem Ende bringt. Seine Indifferenz, die von Beginn an nicht rechts, son-
dern pritentios war, unterliegt dem Druck ihrer eigenen Tiuschung, und ver-
schwindet.

Nichtstun als geschichtliche Selbstbestimmung

Die im vorherigen Abschnitt erdrterte Ablehnung des Fortschritts als domi-
nanter Geschichtsphilosophie liefert die Begriindung fiir das Nichtstun, und
den Widerwillen gegeniiber der Interpretation und die Indifferenz des Prot-
agonisten. Er verweigert sich der Handlung (»l'action«), weil sie in dieser
Ideologie das antriebstechnische Kernelement darstellt (= Nichtstun). Er ver-
weigert sich ebenso einer Rationalisierung seines Verhaltens durch die episte-
mische Brille dieser Ideologie (= Interpretationswiderwillen). Schlieflich will
er zu ihr in keinerlei Verhiltnis stehen, nicht mal in einem ablehnenden (=
Indifferenz). Er will stattdessen Distanz zwischen sich und der Macht — der
Geschichte, der Interpretation — etablieren.

Das heif3t vor allem, sich ihrem geschichtlichen >Gesetz« nicht mehr lin-
ger zu unterwerfen. Zur Kritik gehort nimlich auch, so Foucault, der einen,
dominanten Geschichte eine individuelle entgegenzusetzen, sich »seine ei-
gene Geschichte zu machen«.%? Roland Barthes hat in Comment vivre ensemble
die Emanzipation von der Konvention und ihren Gesetzmifigkeiten mithilfe
des Rhythmus-Begriffes umrissen: »Was die Macht in erster Linie auferlegt,
ist ein Rhythmus (des Lebens, der Zeit, des Denkens, des Diskurses usw.).
Die Forderung nach einem eigenen Rhythmus richtet sich immer gegen die

81  Horst: Perecs Erbschaften, 103.
82  Foucault: Was ist Kritik?, 26.

14.02.2026, 18:08:14.

223


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Nichtstun als politische Praxis

Macht.«®? Der Protagonist tut also genau dies, und zwar in zweifacher Hin-
sicht. Zum einen fungiert er selbst als Erzdhler der Romangeschichte und
tibt so narrative Kontrolle aus. Indem er dabei sich selbst anspricht, koppelt
er sich vom Rest der Gesellschaft ab. Zum anderen schreibt er durch sein
Nichtstun eine Alternative zu der omniprasenten Geschichte der Handlung
und des Fortschritts. Diese alternative Geschichte zeichnet sich unter ande-
rem durch Wahllosigkeit aus, die auch schon die Sprachreduktion zu Beginn
des Romans bestimmte. Er kreiert einen neuen Lebens- und vor allem auch
Tages-Rhythmus, der weder Konvention, noch individuellen Wiinschen folgt,
d.h. weder Anpassung (Folge leisten) noch Individualisierung (eigene Wahl
treffen) ist. Er will eine ganz andere Geschichte erzihlen, die gar nicht mehr
verstanden, nicht mehr interpretiert werden kann. Denn, wie Barthes eben-
falls (etwas eigentiimlich) formuliert: »Den »grofSen Brauch« abschiitteln wird
dann zu einer unverstindlichen (unlesbaren) Hancllung.«84

Der Protagonist wendet sich also gegen das Gesetz der Geschichte, gegen
den Rhythmus der Konvention. Zu diesem Zweck erfindet er fiir sich einen
neuen Rhythmus. Dieser besteht in einer alternierenden Abfolge von (1) Pha-
sen der Isolation und kérperlicher Stasis, wihrend derer er in seiner Mansar-
de ist, und (2) langen Spaziergingen durch die Stadt. Was wie ein durchaus
normaler Rhythmus klingt, ist tatsichlich etwas ungewo6hnlich, weil die Ta-
geszeiten, in denen diese Titigkeiten normalerweise passieren — Stillstand in
der Nacht, Bewegung am Tag — umgedreht sind:

Tu ne sors qu’a la nuit tombée, comme les rats, les chats et les monstres.
Tu traines dans les rues, tu te glisses dans les petits cinémas crasseux des
Grands Boulevards. Parfois, tu marches toute la nuit ; parfois, tu dors tout le
jour. (Hgd 31)

Du gehst erst bei Einbruch der Nacht aus dem Haus, wie die Ratten, die Kat-
zen und die Ungeheuer. Du ldufst ziellos durch die Strafden, du schleichst
dichindie kleinen, schmuddeligen Kinos an den Grands Boulevards. Manch-
mal [dufst du die ganze Nacht hindurch; manchmal schlafst du den ganzen
Tag. (19)

Der Protagonist unterwandert die Konvention, indem seine Aktivitit in die
Zeit fillt, in der dezidiert nicht andere Menschen, sondern Tiere und Phanta-

83  Barthes: Wie zusammen leben, 81.
84  Barthes: Wie zusammen leben, 197.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

siewesen aktiv werden (»les rats, les chats et les monstres«). Wihrend andere
Menschen schlafen, liuft er durch die Nacht (»tu marches toute la nuit«) und
schlift dafiir dann, wenn sie wach sind. Neben dieser Inversion setzt er dem
»Gesetz der Geschichte« eine Reihe selbsterfundener Regeln entgegen, die die
Riickgewinnung von Kontrollierbarkeit anzeigen. Die Regeln lassen »Hetero-
nomie in Autonomie umschlagen«.35 Auch auferhalb seiner Mansarde, wenn
er durch die Pariser Strafien liuft, sind seine Routen streng reglementiert:

Avec une rigueur louable, tu regles tes itinéraires. Tu explores Paris rue par
rue, du Parc Montsouris aux Buttes-Chaumont, du Palais de la Défense au
Ministére de la Guerre, de la Tour Eiffel aux Catacombes. (Hqd 150)

Du ordnest deine Wege mit einer lobenswerten Strenge. Du kundschaftest
Paris Strafle um Strafe aus, vom Parc Montsouris bis zu den Buttes-
Chaumont, vom Palais de la Défense bis zum Kriegsministerium, vom
Eiffelturm bis zu den Katakomben. (92)

Ihm gelingt ein, so Horst, »reibungslos funktionierendes Selbstreglement,
dessen Ziel nicht blofRe Freiheit von konformistischen Handlungsweisen ist,
sondern vielmehr die Bestimmung einer befreienden Ordnung«.3¢ Von be-
sonderer Relevanz dabei ist die klare Absage an ein bestimmtes Ziel oder eine
Richtung. Der Protagonist erkundet nicht bestimmte Strafien, sondern al-
le. Die Eckpunkte, die er nennt (Parc Montsouris usw.), sind lediglich Bei-
spiele, nicht aber Andeutungen einer weiteren Teleologie. Er gleicht in dieser
Hinsicht den interesselosen und erschopften Figuren, die Deleuze in seiner
Analyse der Fernsehfilme Becketts beschrieben hat: er hat »auf alle Bediirfnis-
se, Vorlieben, Ziele oder Sinngebungen verzichtet« und muss deshalb »wohl
oder iibel die Projekte durch sinnlose Tabellen und Programme ersetzen«.%”
Das Motiv der »gleichgiiltige[n] Richtungslosigkeit«,3® in den Worten Man-
fred Geiers, deutet auf eine nihilistische Haltung hin, die weder Wert noch
Ideal kennt. Sie ist Indikator fiir eine absolute Freiheit, die Camus zufolge
dem Menschen auch die »Handlungsfreiheit« wiedergibt.®®

85  Horst: Perecs Erbschaften, 102.

86  Horst: Perecs Erbschaften, 108.

87  Gilles Deleuze: Erschopft. In: Ders.: He, Joe, Quadrat | und Il, Nacht und Trdume, Geister-
Trio: Filme fiir den SDR. Ubers. v. Erika Tophoven. Frankfurt a.M.: Suhrkamp; Absolut
Medien (2008), 8.

88  Ceier: Das Gliick der Gleichgiiltigen, 23.

89  Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Vgl. die Einleitung dieses Kapitels.

14.02.2026, 18:08:14.

225


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Nichtstun als politische Praxis

Beide Elemente dieses neuen Rhythmus, sowohl die Stasis als auch die Be-
wegung, tragen dazu bei, dass der Protagonist durch indifferentes Handeln
eine neu geordnete Geschichte entwerfen kann. Michel de Certeau greift in
Arts de faire (1980) in Bezug auf die Benutzung des urbanen Raums auf die Me-
tapher des Geschichtenerzihlens zuriick. Dabei sei es maéglich, sowohl im (1)
Stillstand als auch in (2) Bewegung eine Distanz zur >allgemeinen« Geschichte
zu etablieren. (1) So ist es auch mit dem Aufenthalt des Protagonisten in sei-
ner Mansarde. Vom Dachgeschoss aus kann er auf die Stadt hinunterschauen.
Mag er sich auch nicht ganz so weit oben befinden wie de Certeau — der steht
auf dem World Trade Center — so macht die riumliche Distanz ihn dennoch
unabhingig. Bei de Certeau heifit es:

emporgehoben zu sein, bedeutet, dem machtigen Zugriff der Stadt entris-
sen zu werden. Der Korper ist nicht mehr von den Straflen umschlungen,
die ihn nach einem anonymen Gesetz drehen und wenden; er ist nicht mehr
Spieler oder Spielball und wird nicht mehr von dem Wirrwarr der vielen Ge-
gensitze [..] erfaft.®

Auch de Certeau erkennt in den stidtischen Strafien ein »anonyme[s] Gesetz«,
das die Kérper der Fuginger »dreh[t] und wende[t]« — dieses riumliche Ge-
setz funktioniert analog zu dem geschichtlichen Gesetz, das Leute auf einer
Strafle zusammenkommen lisst, und das der Protagonist nicht versteht.”
(2) Doch auch das Laufen in der Stadt sei de Certeau zufolge eine urbane
Praxis, die mit den theoretischen Moglichkeiten der Begehbarkeit des stad-
tischen Raums stets und stindig bricht. Im eigenwilligen Laufen durch die
Stadt ist man ein »praktisch Handelnde[r]«, der je nach Gelegenheit sein »ei-
genes Spiel« spielt und dabei »itberall wieder die Undurchsichtigkeiten der
Geschichte« einfithrt.”* Auf dieselbe Weise versucht der Protagonist, sich aus
dem Gesetz (der Anderen) herauszuhalten und gleichsam ein neues zu erfin-
den, nach dem er — und nur er allein — sich richten kann. Form und Bedeu-

90  Michel de Certeau: Kunst des Handelns. Ubers. v. Ronald Voullié. Berlin: Merve (1988),
180.

91 Vgl. die Ausfithrungen des vorherigen Abschnitts zu dieser Stelle: »Tu ne sais rien des
lois qui font se rassembler ces gens qui ne se connaissent pas, que tu ne connais pas,
dans cette rue ol tu viens pour la premiére fois de ta vie« (Hqd 73). Dt.: »Du weifst
nichts von den Gesetzen, nach denen diese Leute, die sich nicht kennen und die du
nicht kennst, in dieser Strafde zusammenkommen, in der du zum ersten Mal in deinem
Leben bist« (44f.).

92 De Certeau: Kunst des Handelns, 184.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

tung dieser neuen Geschichte weichen natiirlich wesentlich von ihrem her-
kémmlichen Erscheinungsbild und Bedeutungshorizont ab. Die alte Version
von >Geschichte« — individuelle Selektion méglicher Handlungen, die zu ei-
nem vor-definierten Ziel fithren — wird abgel6st von einer >neuen« Geschichte,
in der nichts mehr selektiert wird, weil einfach alles gemacht wird, und das
ohne jegliches Ziel. Dieser Prozess gleicht, um noch einmal auf Deleuzes Ur-
teil iiber Becketts Fernsehfilme zuriickzukommen, einer kreativen Erschop-
fung - ein scheinbarer Widerspruch, der jedoch schon in der Etymologie des
Begriffs angelegt ist. Das Grimm'sche Worterbuch fithrt zwei Bedeutungen
fiir sie auf: »creatio« auf der einen Seite — »fiir des menschen erschépfung« —
und »exinanitio« (Leere) auf der anderen — »erschopfung der krifte«. Deleu-
ze beschreibt dabei ein genuin Beckett’sches Phinomen: Dessen Charaktere
handeln nicht, da ihre Tdtigkeiten nichts verindern. Vielmehr wiederholen
sie, mit nur kleinsten Variationen, stindig dieselben Handgriffe oder Wort-
gruppen. Deleuze betont, dass diese Wiederholungs-Reihen (»exhaustive Se-
rien«)®* keine Inhalte transportieren, sondern vielmehr, durch den metare-
ferentiellen Verweis auf ihre Form, die Abwesenheit von Inhalt anzeigen.95
Doch auch diese vermeintliche Inhaltslosigkeit, die auch der Protagonist rea-
lisieren will, ist kreativ und zeichenhaft. Sie zeigt die Stérung konventioneller
Sinnproduktion an.

Der Prozess, eine konventionelle Regel gegen eine selbstgewihlte zu tau-
schen, erinnert nicht zufillig an die Methoden der Schriftsteller-Gruppe Ouli-
po, der Perec 1967 (allerdings erst nach der Publikation von Un homme qui dort)
beitrat. Stockhammer betont die Signifikanz der Programmatik: Der Roman

93 Erschopfung. In: DWB Bd. 3, Sp. 969.

94  Deleuze: Erschopft, 21.

95 Deleuze verwendet fiir diese Art von erschopfter Kunst den Begriff des Bilder-
Ritornells — eine sich wiederholende (it. ritornello = Wiederkehr) Bewegung, die sich
aus der Aneinanderreihung statischer Bilder ergibt, die weder semantisch noch narra-
tiv wirken kann, und die metareferentiell auf genau diesen Mangel hinweist. So heif3t
es:»Das Bild [af3t sich ndmlich nicht durch das Erhabene seines Inhalts definieren, son-
dern durch seine Form, das heifst durch seine »innere Spannung, oder durch die Kraft,
die es weckt, um eine Leere zu schaffen oder Locher zu bohren, die Umklammerung der
Worte zu |6sen, das Hervorsickern von Stimmen zu ersticken, um sich vom Cedacht-
nis und der Vernunft zu befreien, ein kleines alogisches Bild, gedédchtnislos, beinahe
sprachlos, bald im Leeren schwebend, bald zitternd im Offenen.« Deleuze: Erschopft,
16.

14.02.2026, 18:08:14.

221


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Nichtstun als politische Praxis

folge zwar noch keinem »oulipotischen Programm, handelt aber von jeman-
dem, der nach einem selbstentwickelten Programm lebt.<*® Auch Gascoig-
ne spricht von einer »systematic [...] cultivation of a flat, uncontoured de-
gré zéro of existence«.®” Die Parallele zur oulipotischen Schreibstrategie, auch
wenn sie in Un homme qui dort nicht offensichtlich erscheint, liegt darin, dass
dieser Regel-Ersatz »Moglichkeiten aktualisiert, die bis dahin von der Kon-
vention verdeckt worden sind.«*® Es geht in den Neuregelungen des Prot-
agonisten, wie schon vielfach beschrieben wurde, natiirlich um eine Verfla-
chung - Stockhammer spricht zum Beispiel von einem Versuch, alle Erfah-
rung durch »Ent-Wertung und De-Funktionalisierung« zu neutralisieren.”
Aber der letztendliche Zweck aus der Sicht des Protagonisten ist doch, mit
dieser Verflachung etwas Neues zu tun, eben eine Moglichkeit fiir ein Han-
deln zu entdecken, das bisher »von der Konvention verdeckt« war.

In der neugefundenen Selbstbestimmung findet der Protagonist zunichst
vor allem eine Routine, die ihm das Gefiihl von Sicherheit gibt — »Vie sans
surprise. Tu es d labri. Tu dors, tu manges, tu marches, tu continues a vivre«
(Hqd 117, Herv. meine)'®® - in ganz ihnlicher Weise, wie der konventionelle
Lebenslauf (Ausbildung, Familie, Arbeit) Sicherheit bieten kann, auch wenn
er beim Protagonisten nur Entfremdung hervorgerufen hat. Die Sicherheit
der Selbstbestimmung, die der Protagonist im reglementierten und erschép-
fenden Nichtstun findet, steigert sich jedoch im Laufe des Romans, bis sie
sich mit iberraschender Plotzlichkeit zu einer Herrschaftsphantasie trans-
formiert.

Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie

Der Entwurf einer eigenen Geschichte, die sich aus der Praxis des Nichtstuns
ergibt, markiert so einen Hohepunkt in der Autonomie des Protagonisten.
Endlich, so scheint es, hat er sich von der festgefahrenen und handlungslih-
menden Struktur seines bisherigen Lebens verabschiedet. In dieser Entwick-
lung scheint er die ethischen Anforderungen existentialistischer Philosophie,

96  Stockhammer: 1967, 170.

97  Gascoigne: The Games of Fiction, 134.

98  Anita Miller: Georges Perec. Zwischen Anamnese und Struktur. Bonn: Romanistischer Ver-
lag (1996), 70.

99  Stockhammer: 1967, 171.

100 »Leben ohne Uberraschung. Du bist geschiitzt. Du schlafst, du isst, du gehst, du lebst
weiter vor dich hin« (72).

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

wie sie im einfithrenden Abschnitt dieses Kapitels umrissen wurden, zu be-
stitigen: Er hat sich der Indifferenz gestellt und eigene Werte geschaffen.
Doch im weiteren Verlauf des Romans entpuppt sich die Handlung, die er zu
vollziehen hoffte, als Illusion.

Durch den Entwurf einer alternativen Geschichte wird in Un homme qui
dort nach und nach die Méglichkeit aktualisiert, Kontrolle auszuiiben. Diese
Art des Agens war fur den Protagonisten zuvor unvorstellbar. Dass er nun
doch gewissermafien handlungsfihig geworden ist, liegt nicht zuletzt an sei-
nem Bestreben, neue Regeln und Gesetze fir sich zu erfinden. Schlieflich,
so betont auch Roland Barthes in Comment vivre ensemble, ist das Erfinden von
Regeln alles andere als eine passive Titigkeit: »Regeln heiflt der Idee nach =
lenken, fithren, steuern: die Zeit, die Begierden, den Raum, die Objekte«.!
Doch den Wechsel von der zunichst so stark empfundenen Handlungsunfi-
higkeit hin zu dieser Riickgewinnung von Kontrolle und Handlungspotenti-
al findet beim Protagonisten keinen gemifRigten Ausdruck. Zum einen wir-
ken seine eigenen Regeln, die ihn von denen der Gesellschaft befreien sollten,
eben nicht nur befreiend, sondern zum Teil auch einschrinkend. So versucht
der Protagonist eine Zehe oder seinen Daumen zu bewegen, scheitert aber,
weil er sich nicht an eine bestimmte Regel erinnern kann (»il y a une regle que
tu oublies«, Hqd 18).°* Zum anderen, und dies wirkt noch schwerer, schligt
sein neugewonnenes Kontrollgefithl in einen Wahn um. Plétzlich stilisiert er
sich zur Herrscherfigur:

Parfois, maitre du temps, maitre du monde, petite araignée attentive au
centre de ta toile, tu régnes sur Paris : tu gouvernes le nord par I'avenue de
I'Opéra, le sud par les guichets du Louvre, I'est et I'ouest par la rue Saint-
Honoré. (Hqd 67, Herv. meine)

Manchmal, Herr der Zeit, Herr der Welt, eine kleine, aufmerksame Spinnein
der Mitte ihres Netzes, herrschst du iber Paris: du regierst den Norden (iber
die Avenue de I'Opéra, den Siiden tber die gew6lbten Durchgiange des Lou-
vre, den Westen und den Osten (iber die Rue Saint-Honoré. (41, Herv. meine)

In diesem Abschnitt hallen die von Barthes beschrieben Kontrollmechanis-
men des Regelns ziemlich genau wider: Der Protagonist meint, sowohl die
Zeit (»maitre du temps«) als auch den Raum (»maitre du monde«) als ihr>Herr«

101 Barthes: Wie zusammen leben, 194. Herv. meine.
102 »[A]berjedes Mal gibt es da eine Regel, die du vergisst.« (12)

14.02.2026, 18:08:14.

229


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Nichtstun als politische Praxis

zu steuern. Dieses Gefiihl von Kontrolle artikuliert der Protagonist mithilfe
eines politischen Vokabulars: er herrscht (»tu régnes sur Paris«) und regiert
(»tu gouvernes le nord«) nicht nur tiber Paris, sondern tiber die ganze Welt
und in alle Himmelsrichtungen. Diese Ausweitung der Kontrolle sei, so Ro-
land Barthes, eben auch in der Titigkeit des Regulierens angelegt: »Die Regel:
Funktion und Instrument von Herrschaft.«'®> Noch konkreter als bei Hans

104 erméglicht die

Castorps >Regieren< in Thomas Manns Der Zauberberg (1924)
Isolation bei Perecs Protagonisten eine megalomane Herrschaftsphantasie.
Darin bewahrheitet sich Hannah Arendts Diktum, Freiheit und Souverinitit
seien nicht dasselbe. Souveridnitit, also »unbedingte Autonomie und Herr-
schaft iiber sich selbst« sei unmoglich.’®> Kein Mensch wire souverin, weil
er in allen seinen Unternehmungen von anderen Menschen abhingig sei. Bei
dem Versuch, Freiheit zu erlangen, indem man die Abhingigkeit von ande-
ren Menschen iiberwindet, bindet man sich nur wieder an die Welt und die
Gesellschaft — nicht jedoch im sozialen oder welterhaltenen Sinn. Es wiir-
de dabei »nicht so sehr eine souverine Herrschaft iiber sich selbst als eine
willkiirliche Herrschaft itber andere herauskommen«.’*® So ist es auch in der
Imagination und Selbsterzihlung des Protagonisten von Un homme qui dort. Er
stilisiert sich zum Hobbes’schen Leviathan, der als absoluter Souverin nicht
nur iber sich, sondern tiber den gesamten Globus herrscht — deswegen wird
auch das franzosische »maitre« nicht mit dem milderen »Herr«, sondern dem
stirkeren »Herrscher« iibersetzt. Man sieht, dass sich das Korpergefithl des
Protagonisten im Laufe der Romangeschichte vollkommen wandelt: der be-
wegungslose, dysfunktionale Kérper wird nicht nur kontrollierbar, sondern
hat vermeintlich auch die Fihigkeit, seine Umwelt zu kontrollieren. In seiner
Einsamkeit interpretiert der Protagonist die neugewonnene Kontrolle iiber
seinen Korper, den er mithilfe seiner Verhaltensregeln durch ganz Paris be-
wegt, als Regierungsleistung. Damit findet, dhnlich wie in Robert Walsers Der
Gehiilfe (1907), eine Umkehrung der bekannten Metapher statt, nach der die
Funktionsweise eines Staates am Beispiel des menschlichen Korpers erklirt
wird (im Kopf sitzt die Regierung etc.).’%” Bei Perec stellt nicht der Korper

103 Barthes: Wie zusammen leben, 194.

104 Siehe Abschnitt »Regierenc Herrschaft durch Nichtstun« in der Zauberberg-Analyse
dieses Buches.

105 Arendt: Vita activa, 299.

106 Arendt: Vita activa, 299.

107 Vgl. den Abschnitt »Unverhaltnismafiigkeiten der Arbeit« im Kapitel zu Walsers Der
Gehiilfe.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

die Metapher fiir den Staat, stattdessen steht der Staat metaphorisch fiir den
Korper. Das Subjekt regiert sich selbst, wie ein Leviathan in einer menschen-
leeren Welt.

Dieses Motiv der Eigen-Regierung durch Selbstregulation wird auf narra-
tiver Ebene in erster Linie durch die bereits erwihnte Spaltung der Erzahlin-
stanz erzeugt, in der »Protagonist und Erzihler identisch und zugleich in
ein Distanzverhaltnis zueinander gesetzt sind«.'°® Denn auch wenn der Ro-
man von nur einer Person handelt, gibt es in dieser Art des Erzihlens im-
mer zwei >Figurenc: den Sender und den Empfinger. Entweder der Erzihler
spricht zum Protagonisten, oder der Protagonist spricht mit sich selbst und
nimmt so in einer Art Verdoppelung beide Rollen ein; und natiirlich kénnten
sie jeweils auch zum Leser sprechen. In diesem Erzihlen ist demnach die An-
wesenheit von nicht einer, sondern zwei Personen impliziert. Das erméglicht
die Entstehung der Subjekt-Objekt Struktur, die ein direktes Herrschaftsver-
hiltnis voraussetzt. Was der Protagonist selbst nicht reflektieren kann, ist
jedoch, dass er beide Seiten dieses Herrschaftsverhiltnisses bedienen muss.
Er kann nicht nur der Herrscher sein, er muss ebenso die passive Rolle des
Beherrschten einnehmen. Daraus folgt, dass er nicht allmichtig ist und sein
neugewonnener Agens einer Beschrinkung unterliegt, und zwar einer sozia-
len. Er kann keine Verbindung zu anderen Menschen aufer sich selbst ein-
gehen und leidet unter Einsambkeit.

Die Herrschaftsphantasie ist fiir den Protagonisten deshalb auf Dauer
nicht tragbar, sie wird zum Ende des Romans aufgeldst. Ihre positive Kon-
notation schligt in eine negative um, als der Protagonist bemerkt, dass er
zwar Kontrolle zuriickgewonnen hat, aber auch einsam ist. Der folgende Ro-
manausschnitt exemplifiziert dies:

Maintenant tu es le maitre anonyme du monde, celui sur qui I’histoire n’a plus
de prise, celui qui ne sent plus la pluie tomber, qui ne voit plus la nuit venir.
Tu ne connais que ta propre évidence : celle de ta vie qui continue, de ta res-
piration, de ton pas, de ton vieillissement. Tu vois les gens aller et venir, les
foules et les choses se faire et se défaire. [...] tu passes ton chemin : tu es in-
accessible. (Hqd 120, Herv. meine)

Du bist jetzt der anonyme Herr der Welt, der, iber den die Geschichte keine
Macht mehr hat, der, der den Regen nicht mehr fallen spiirt, der die Nacht

108 Kuhn: Zweite Person Singular Prasens, 214.

14.02.2026, 18:08:14.

231


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Nichtstun als politische Praxis

nicht mehr kommen sieht.

Du kennst nur deine eigene Gewissheit: die deines Lebens, das weitergeht,
deines Atems, deines Schrittes, deines Alterns. Du siehst die Leute kommen
und gehen, siehst die Menge und die Dinge sich bilden und sich auflésen.
[..] du gehst deinen Weg: du bist unzugdnglich.« (73, Herv. meine)

Hier zeigt sich der Zusammenhang zwischen Herrschaftsphantasie und Iso-
lation. Der »Herr der Welt« ist, im Gegensatz zur typischen Herrscherfigur,
nicht bekannt oder verehrt, sondern anonym — »tu es le maitre anonyme du
monde«. Er hat sein Ziel erreicht, die Geschichtsvorstellung der Anderen, und
damit die empfundene Fremdsteuerung, hinter sich zu lassen (»'histoire n’a
plus de prise [sur lui]«), und hat damit auch die Scheinhaftigkeit ihres Tuns
iiberwinden konnen. Doch der Preis, den er dafiir zahlt, ist die vollige soziale
Abkoppelung. Wenige Seiten vor dem obigen Zitat heif’t es, er sei frei — »tu es
libre« (Hqd 113) — und nachfolgend kommt zum Vorschein, wie umfassend die-
se Freiheit tatsichlich ist: Als anonymer Herrscher ist er namenlos, und damit
unerkennbar. Er ist nicht Teil der Menschenmenge in der Grof3stadt, sondern
sieht sie nur an sich vorbeiziehen (»[t]u vois les gens aller et venir, les foules
et les choses se faire et se défaire«). Ein Kontakt zwischen ihm und anderen
Menschen ist unvorstellbar (»tu es inaccessible«). Er hat das Gefiihl volliger
korperlicher Losgelostheit von der Materialitit der Welt, denn er spiirt nicht
einmal mehr den Regen fallen (»[tu] ne sen[s] plus la pluie tomber«).

In dieser Uberzeichnung von Freiheit und Selbstbestimmung steckt auch
eine in den 1960ern erstarkende Liberalismus-Kritik. Dies wird im Riickgriff
auf John Stuart Mills Essay On Liberty (1859) realisiert, in dem Mill fordert,
staatliche Eingriffe in das Leben des Individuums auf ein Minimum zu be-
schrinken. Er betont besonders, dass weder Konvention noch Moral dafiir ge-
nutzt werden konnen, dem Individuum den Willen eines anderen aufzuzwin-
gen. So konne die Etablierung eines passiven, durch den Staat bestimmten
Objekts zugunsten eines aktiven Subjekts verhindert werden, das sein eige-
ner Herr ist: »In the part which merely concerns himself, his independence
is, of right, absolute. Over himself, over his own body and mind, the individ-
ual is sovereign.«"®® Der Roman hinterfragt diese These, indem er zeigt, dass
die Freiheit des so iiber sich herrschenden Protagonisten auch Probleme mit

109 John S. Mill: On Liberty. And Considerations on Representative Government. Hg. v. Ronald B.
McCallum. Oxford: Blackwell (1948), 9.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

sich bringt: zum Beispiel die Unfihigkeit politisch zu handeln. Denn die Iso-
lation, die diese Freiheit fordert, schliefSt auch das aus, was das Politische
konstituiert: Gemeinschaft. Hannah Arendt, die sich in ihrer Politischen Phi-
losophie vornehmlich an republikanischen bzw. demokratischen Ideen und
Idealen abarbeitet, unterstreicht, dass Politik auf der Tatsache der »Pluralitit
der Menschen« beruhe: »der Mensch ist a-politisch«."!® Das Regieren als T4~
tigkeit braucht gemeinschaftliches Handeln, so Arendt. Eine Regierung kénne
sich erst ergeben, wenn man es schafft »sich mit anderen zusammenzuschlie-
Ren und im Einvernehmen mit ihnen zu handeln.«'"! Vor diesem Hintergrund
hebt die Beschreibung des Protagonisten als »maitre« und ihre Assoziation
mit Mills Vorstellung des Individuums als »sovereign« lediglich seine einsa-
me Isolation hervor. Der Roman im Ganzen stellt so die Perversion des libera-
len Individualismus-Denkens heraus, die die Idee eines gemeinschaftlichen
Handelns negiert. Denn »die Gemeinschaft ist nicht der Ort der Souverani-
tit«, schreibt gleichermaflen Maurice Blanchot in Die uneingestehbare Gemein-

schaft,'?

und wer in ein soziales Netz eingebunden sein will, der kann kein
Souverin sein. Die Fokussierung des liberalen Denkens auf das angeblich un-
abhingige Individuum allein, so Blanchot, ist fehlerhaft: »das isolierte Wesen
ist das Individuum, und das Individuum ist nur eine Abstraktion, die Exis-
tenz, wie die schwachsinnige Auffassung des geldufigen Liberalismus sie sich
vorstellt.«!® Der Mensch existiert nur in Beziehung zu anderen Menschen.
Was von ihm iibrigbleibt, wenn man diese Beziehung ausklammert, ist nicht
mehr lebensfihig: Die Idee des Individuums, so argumentiert Blanchot, ist
nichts weiter als ein Phantasma. Diese Kritik an der Prioritit des unabhin-
gigen Individuums wird im Roman auflerdem durch die Darstellung einer in
sich kollabierenden Despotie™* fortgefiihrt.

Indem der Roman zeigt, dass ein kompletter Riickzug in die eigene Exis-
tenz zwar Selbstbestimmung bedeutet, aber auch megalomane Einsambkeit
zur Folge hat, kritisiert er die Zentralitit des Individuums im Denken des Li-
beralismus. Er ruft damit ebenfalls das Problem der studentischen Einsam-
keit im franzésischen Universititssystem auf, das Raymond Aron 1968 in La
Révolution introuvable beschrieben hatte: »Et certaines enquétes montrent que

110  Arendt: Was ist Politik?, 9, 11.

111 Arendt: Macht und Gewalt, 45.

112 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 26.

113 Blanchot: Die uneingestehbare Cemeinschaft, 37.

114 Die ideengeschichtliche Verbindung des Nichtstuns mit der Despotie wurde bereits
beschrieben, vgl. Abschnitt »Herrschaft«in diesem Buch.

14.02.2026, 18:08:14.

233


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Nichtstun als politische Praxis

des étudiants, venus de la province, ont fait des années d’études a la Sorbonne
sans vraiment appartenir 3 aucun groupe, sans avoir un cercle d’amis.«"** Der
Protagonist ist der Prototyp eines solchen verlassenen Studenten. Perec, der
Geschichte und Soziologie an der Sorbonne studierte, kreiert in ihm ein Al-
ter Ego, das ebenfalls vom Land kommt (aus der Nihe von Auxerre, vgl. Hqd
45), das zwar Bekannte hat, jedoch niemanden, der es aus seiner Einsambkeit
holen kénnte.

Dass die selbstgewihlte Isolation fir ihn zum Problem wird, zeigt sich
vornehmlich an der despotischen Auspriagung seiner Herrschaftsphantasie. Die
Despotie, wie sie von Montesquieu in De Lesprit des Lois (1748) beschrieben
wurde, ist ja gerade aufgrund der Isolation des Despoten eine heikle Herr-
schaftsform. Da der Despot sich nimlich vor seinen Subjekten ebenso fiirch-
tet wie diese sich vor ihm, lebt er »ganz eingeschlossen« und ohne Kontakt
zur Offentlichkeit.™® Diese Abschottung bewirke eine Erhéhung des Ich, die
in einem untitigen Solipsismus kulminiere. So sei der »naturgemaf faul[e]«
Despot ein Mensch, »dem seine fiinf Sinne unaufhérlich sagen, er sei alles
und alle anderen nichts«."” In der Hochphase seiner Herrschaftsphantasie
ist bei Perecs Protagonisten eben dieser Solipsismus sehr ausgeprigt. Er hilt
sich auch fiir den einzigen, allmichtigen Akteur in der Welt, auch wenn er nur
tiber sich selber herrschen kann. Dieser Zustand wihrt jedoch nicht lange.
Der Umschwung, d.h. der Niedergang dieser Herrschaftsphantasie, kiindigt
sich durch eine Wiederaufnahme von Interpretation und Interpretierbarkeit
an. Denn im Unterschied zum Montesquiewschen Despoten ist er nicht voll-
kommen abgeschottet: er ist nicht in einem Serail isoliert, sondern in einer
kleinen Mansarde mit ditnnen Winden oder auf den Straflen von Paris inmit-
ten von Menschenmengen. Seine fiinf Sinne werden ohne Pause stimuliert.
Die Herrschaftsphantasie endet in dem Moment, in dem er auf diese Stimuli
wieder reagiert.

Doch bevor sie endet, steigert sich die Herrschaftsphantasie auf einen
Hohepunkt. Denn mit dem weiteren Voranschreiten seines Einsamkeits-
Experiments beginnt er, andere Menschen wieder wahrzunehmen. Nicht
jedoch, um sich zu resozialisieren, sondern um sie in seine Herrschafts-
phantasie zu integrieren. So beginnt er, zu imaginieren, das Leben seines

115 Aron: La révolution introuvable, 31. Vgl. auch die Ausfiihrungen im Abschnitt »Rund um
das Handlungsparadigma 1968«.

116  Montesquieu: Vom Geist der Cesetze, 86 (5/14).

117 Montesquieu: Vom Geist der Cesetze, 31 (2/5).

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Nachbarn bestimmen zu kénnen. Sie sind sich nie begegnet, nur ihre Zim-
mer grenzen aneinander. Und der Protagonist, noch iberzeugt davon, »er
sei alles und alle anderen nichts« (s.0.), glaubt, zumindest manchmal, der
allmichtige und gefiirchtete Herrscher dieses Nachbarn zu sein:

Pourtant, parfois, sa vie t’appartient, ses bruits sont a toi, puisque tu les écoutes,
les attends[..]. Il timporte peu que tu te trompes, ou interprétes, ouinventes.
[..] I vit la mince vie que tu lui laisses vivre, s'évanouissant a peine sorti du
champ de ta perception, mort dés que le sommeil te gagnel[...] Il peut seule-
ment déceler ta présence, et, s’il y est attentif, c’est qu'il a peur, c’est que tu
I'inquietes : il est comme ce vieux blaireau dans son terrier jamais trop bien
protégél[..]. Il cherche a se protéger, il tente maladroitement de te tendre
des piéges, de te faire croire qu'il est puissant, qu’il ne te craint pas, qu’il ne
tremble pas [...].

Il ne te déplait pas, imbécile, de croire parfois que tu le fascines, qu’il a vraiment
peur : tu t'efforces de rester silencieux le plus longtemps possible; ou bien tu
grattes avec un bout de bois, une lime, un crayon, le haut de la cloison qui
sépare vos deux chambres, produisant un bruit minuscule et énervant. (Hqd
159-162, Herv. meine)

Und doch gehért dir manchmal sein Leben, seine Gerdusche sind dein, weil
du ihnen lauschst, auf sie wartest[...]. Es ist dir ziemlich gleichgtltig, ob du
irrst oder deutest oder erfindest. [..] Er lebt das unbedeutende Leben, das
du ihn leben ldsst und verschwindet, kaum dass er aus deinem Blickwinkel
geraten ist, ist tot, sobald der Schlaf dich bermannt[..]. Er kann deine Ce-
genwart nurahnen, und wenn er darauf achtet, so deshalb, weil er Angst hat,
weil du ihn beunruhigst: er ist wie dieser alte Dachs, der in seinem Bau nie
geniigend geschiitzt ist[..]. Er versucht sich zu schiitzen, er versucht unge-
schickt, dir Fallen zu stellen, dich glauben zu machen, dass er machtig ist,
dass er sich nicht fiirchtet, dass er nicht zittert [...]!

Es missfallt dir nicht, du Dummkopf, manchmal zu glauben, dass du ihn fas-
zinierst, dass er wirklich Angst hat: du bemiihst dich, so lange wie moglich still
zu bleiben; aber du kratzt mit einem Stiick Holz, einer Feile, einem Bleistift
oben an der Wand, die eure beiden Zimmer voneinander trennt, ein winzi-
ges, nerventétendes Gerdusch dabei erzeugend. (98f., Herv. meine)

In diesem Passus kiindigt sich eine Peripetie der Roman-Handlung an, denn
hier zeigt sich mit aller Deutlichkeit, dass der Protagonist seine Interpreta-

14.02.2026, 18:08:14.

235


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Nichtstun als politische Praxis

tionsverweigerung'® aufgegeben hat. In diesem Moment befindet sich die
Herrschaftsphantasie in ihrem Zenit, zeigt aber auch Zeichen einer Abnah-
me, denn die Indifferenz, die den Protagonisten in diesen Zustand versetzt
hat, ist in ihrer Uberwindung begriffen. Er interpretiert die Aktivititen seines
Nachbarn und mochte selbst auch von ihm interpretiert werden. Noch tut er
dies im Rahmen seiner Herrschaft. Er produziert ein kleines, aber nervtéten-
des Gerdusch (»un bruit minuscule et énervant«), das die Angst des Nachbarn
schiiren soll - und Angst (»il a peur, »tu I'inquiétes«) ist Montesquieu zufol-
ge die Grundhaltung des Despotismus. Das Auditive nimmt eine besondere
Stellung in der Herrschaftsphantasie ein. Der Protagonist hilt nimlich seine
Hor-Wahrnehmung nicht nur fiir einen rezeptiven Prozess, sondern glaubt
an dessen vereinnahmende Wirkung. Es heif3t: »sa vie t'appartient, ses bruits
sont a toi, puisque tu les écoutes« — das Leben des Nachbarn gehore ihm,
weil er ihm zuhort. Seine Sinne sagen ihm nicht nur, »er sei alles und alle
anderen nichts«, sondern auch, dass alles von ihm sinnlich Wahrgenomme-
ne in seinen Besitz fillt. Die Macht des Protagonisten dufiert sich in einer
Art extremem Konstruktivismus, der Vorstellung also, die Wirklichkeit durch
seine Wahrnehmung und seine Interpretation der Dinge itberhaupt erst zu
konstituieren — »II vit la mince vie que tu lui laisses vivre.

Ein weiterer Indikator fir den Niedergang der Herrschaftsphantasie liegt
im Element der Angst. Im zitierten Abschnitt heif3t es, es wiirde dem Protago-
nisten gefallen, seinem Nachbarn Angst einzujagen — ihn einzuschiichtern,
wie es der Herrscher mit dem Beherrschten tut. Das Problem, das in der li-
mitierten Perspektive des Protagonisten gar nicht erst zur Reflexion kommt,
ist allerdings, dass der Protagonist weiterhin in der Spaltung der Erzihlin-
stanz gefangen ist, und deshalb nicht nur Herrscher, sondern immer auch
Beherrschter ist. Wenn er einem Beherrschten Angst einjagt, so heifst das,
dass auch er selbst Angst empfindet. Darauf verweist der implizite Vergleich
mit Franz Kafkas Kurzgeschichte »Der Bau«."™ Der Nachbar, so der Erzihler-
Protagonist, verhalte sich ebenso paranoid wie das Tier in dieser Geschichte,
das sich stindig bedroht fiihlt, »il est comme ce vieux blaireau dans son ter-
rier jamais trop bien protégé«.’*° Doch die Angst des vermeintlichen Dachs-

118  Vgl. Abschnitt »Performativer Widerspruch« in diesem Kapitel.

119  Franz Kafka: sBau«Konvolut. [Der Bau]. In: Ders.: Schriften, Tagebiicher, Briefe. Kritische
Ausgabe. Nachgelassene Schriften und Fragmente I1. Hg. v. Jiirgen Born u.a. Frankfurta.M.:
Fischer (1992).

120 Der Protagonist sieht sich als Ursache dieser Bedrohung. Der Witz an der Geschichte
Kafkas bestehtjedoch darin, dass es diese Bedrohung gar nicht gibt. Sie existiert nurin

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Nachbarn ist eigentlich seine eigene — einmal aufgrund der Spaltung in der
Erzihlinstanz, und auflerdem, weil der Protagonist genauso ein Phantast ist
wie das Tier (er imaginiert, eine Bedrohung zu sein ebenso wie das Tier ima-
giniert, bedroht zu werden). Dass er dennoch den Nachbarn fiir das Tier und
sich selbst fiir eine Bedrohung hilt ist eine Ubertragung, die sich aus seiner
Einsamkeit ergibt. Tatsichlich hat der Protagonist in seiner Isolation regel-
rechte Angst von seinen Mitmenschen entwickelt. Sowohl jene, die nach den
Idealen leben, die er ablehnt — »les malins, les contents-d’eux« (Hqd 146)*** -
als auch diese, die dhnlich wie er aus der Ordnung fallen — »les brutes, les

122

vieillards, les idiots« (Hqd 143)"** sind ihm zuwider:

tu les hais: monstres tapis dans leurs chambres de bonne, monstres en
chaussons qui trafnent leurs pieds prés des marchés putrides, [..] monstres
aux gestes mécaniques, monstres radotants. [..] lIs sont venus a toi, ils t'ont
agrippé par le bras. [..] comme si, solitaire, tu voyais fondre sur toi tous les
autres solitaires. (Hqd 143f.)

du hasst sie: in ihren Dachkammern sitzende Ungeheuer in Socken, die ihre
Fiifie Gber angefaulte Stufen schleppen, [..] Ungeheuer mit mechanischen
Gebarden, Unsinn redende Ungeheuer. [..] Sie sind zu dir gekommen, sie
haben dich am Arm gekrallt. [..] als ob du, ein Einsamer, alle anderen
Einsamen auf dich zustiirzen sdhest. (87f)

Der Protagonist hasst sie alle (»tu les hais«), fithlt sich von ihnen angegriffen
(»ils tont agrippé par le bras«) und fiirchtet, von ihnen iiberwiltigt zu werden
(»tu voyais fondre sur toi tous les autres solitaires«). So geht sein Experiment
mit einem letzten Haltungswechsel zu Ende: Indifferenz wird durch die Pra-
xis des Nichtstuns zur Uberlegenheit, welches erst von Hass, dieser dann von
Angst abgelést wird. Genau diese Angst versucht er zu kompensieren, indem
er sie auf seinen Nachbarn tibertrigt. Auch David Gascoigne mutmafit, der
»invisible neighbour could be understood as an ‘alter ego’, a mirror-image

der Imagination des Tiers und nahrt sich an seiner paranoiden Angst. Es ist kein Zufall,
dass der Erzdhler-Protagonist unter allen (literarischen oder anderen) Bedrohungssze-
narien gerade ein solches herausgreift, in dem es keine materielle, keine personifizier-
te Gefahr gibt, sondern eine imaginierte. Dies reflektiert den wahnhaften Zustand des
Protagonisten.

121 »[Dlie Schlauen, die Selbstzufriedenen« (89).

122 »[Dlie Hohlkopfe, die Creise, die Idioten« (88).

14.02.2026, 18:08:14.

237


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Nichtstun als politische Praxis

of himself«.’*? Der minimalistische >Gewaltakt« des An-die-Wand-Kratzens,
um dem Nachbarn Furcht einzufléfRen, ist ebenfalls Ausdruck eines erneuten
Kontrollverlustes. Despotie und jede andere Form der Gewaltherrschaft ge-
hen ja letztlich nicht aus Stirke hervor, so argumentiert auch Hannah Arendst,
sondern sind Antworten auf ein Gefiihl von Ohnmacht.’** Das gilt auch fiir
die unscheinbarsten Titigkeiten, solange ihnen die Intention innewohnt, ge-
waltig zu wirken und Angst zu produzieren.

Diese Uberlagerung von Macht und Ohnmacht kommt in der Motivge-
schichte des Nichtstuns immer wieder vor. Komik wie Tragik des Motivs sind
in dieser Verschrinkung angelegt. So auch bei Samuel Beckett, von dem Perec
stark beeinflusst worden ist. Das Paradox, welches entsteht, wenn Charakte-
re in einer handlungsfeindlichen Welt plotzlich einen Kontrollzwang entwi-
ckeln, weil ihnen Handlung verwehrt ist, hat Theodor W. Adorno an der Fi-
gur Hamm aus Becketts »Endspiel« (1956, uraufgefithrt 1957) beschrieben, der
ahnlich agiert« wie der Protagonist in Un homme qui dort. Hamm lebt mit sei-
nen Eltern in einer Wohnung, drauflen geht trostlos die Welt unter. Obwohl es
klar scheint, dass sie alle bald sterben werden, verwehrt er seinen Eltern den
Zugang zur Speisekammer und hilt den Schliissel dafiir unter Verschluss. Er
iibt die letztmdgliche Kontrolle iiber sein Leben aus, dessen Umrisse sich be-
reits nahezu vollstindig aufgeldst haben. Er ist damit, so Adorno, »Schliissel-
gewaltiger und ohnmichtig in eins«, ein »K6nig, um den alles sich dreht und
der selber nichts vermag«.'?® Die Parallelen zu Un homme qui dort sind frappie-
rend. Doch Perec, der intertextuelle Referenzen bekanntermafien verwendet,
um Unterschiede zu literarischen Vorgingern zu markieren,'?® reproduziert
die Beckett’sche Schwermut nur zum Teil. Denn immerhin ist die Praxis des
Nichtstuns, wie der Protagonist sie lebt, nicht gesetzt, sondern selbst gewdhlt
und geschaffen. Er kann sie jederzeit unterbrechen. Und tatsichlich tut er

123 Gascoigne: The Games of Fiction, 136.

124 Arendt: Macht und Gewalt, 55.

125 Theodor W. Adorno: Versuch, das Endspiel zu verstehen. In: Ders.: Gesammelte Schriften.
Bd. 2. Noten zur Literatur. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1974), 312,
316.

126 »For him [Perec] the task is not to insert new books into shelves which are already
full, so as to provoke a thoroughgoing rearrangement, but to discover gaps between
existing books and to fill them.« Chris Andrews: Puzzles and Lists: Georges Perec’s »Un
Homme qui dort«. In: MLN 111 (4), 1996, 776. Vgl. auch Gascoigne: The Games of Fiction,
144-146.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

das. Anstatt folgenlos im Nichts zu verlaufen bildet die despotische >Gewalt«-
Herrschaft des Protagonisten einen Auftakt zur Kommunikation, in dem sich
eine endgiiltige Zisur der vermeintlich gleichgiiltigen Inaktivitit ankiindigt.
Der folgende und letzte Absatz der Nachbars-Sequenz zeigt dies:

Ou bien, au contraire, pris d’'une sympathie soudaine, tu as presque envie de
lui envoyer des messages salutaires, en frappant du poing contre la cloison,
un coup pour A, deux coups pour B... (Hqd 162).

Oder du mochtest ihm, von einer plotzlichen Sympathie ergriffen, plétzlich
heilsame Botschaften hiniiberschicken, mit der Faust an die Wand pochen,
ein Schlag fiir A, zwei Schlage fir B ... (99).

Bereits der >Gewalt<-Akt des Kratzens, der diesem Passus vorangeht, hatte
eine kommunikative Funktion, die nun ausgeweitet wird. Nicht nur Angst
und Furcht kénnte er verbreiten, sondern seinem Nachbarn eine aufmuntern-
de Nachricht tibermitteln (»tu as presque envie de lui envoyer des messages
salutaires«). Beide Kommunikationsimpulse — das angsteinflofiende Kratzen
wie das wohlwollende Klopfen — markieren eine Abwendung von der eingangs
beschriebenen Neutralitit, die der Protagonist durch sein Nichtstun ausagie-
ren wollte. Auferdem zeigen sie eine rudimentire, da zunichst auf einzelne
Buchstaben beschrinkte, Riickwendung zur Sprache an (»un coup pour A,
deux coups pour B«). Besonders signifikant dabei ist, wie viel mehr physische
Kraft der positiven Botschaft zukommt: Das angsteinfléfiende Gerdusch ist
winzig (»minuscule«) und leise, die heilsame Botschaft wird laut mit der Faust
an die Wand gepocht (»en frappant du poing contre la cloison«). Der Protago-
nist will ihm unbedingt eine Botschaft senden. Auch, weil er eigentlich selbst
wieder eine empfangen mochte. Schon einige Seiten vor dem obigen Zitat
beschreibt der Erzihler-Protagonist den erhebenden Effekt des einfachsten
menschlichen Kontakts:

les garcons de café, les ouvreuses, les caissiéres des cinémas, les marchands
dejournaux, les receveurs d’autobus, [..] lls t'identifient, ils te reconnaissent.
IIs ne savent pas que ces simples saluts, ces seuls sourires, ces signes de téte
indifférents sont tout ce qui chaque jour te sauve (Hqd 148).

die Kellner, die Platzanweiserinnen, die Kassiererinnen an den Kinokassen,
die Zeitungsverkaufer, die Busschaffner[..]. Sie identifizieren dich, sie erken-
nendich wieder. Sie wissen nicht, dass diese einfachen Griifie, dieses Lacheln

14.02.2026, 18:08:14.

239


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Nichtstun als politische Praxis

nur, dieses gleichgiiltige Kopfnicken genau das ist, was dich jeden Tag rettet
(o).

So kiindigt sich also das Ende des Nichtstuns als Praxis an. Der urspriingli-
che Plan fir die Realisierung der Neutralitit beinhaltete die Abschaffung von
Erkenntnis und Interpretation. Er wollte selbst nichts mehr erkennen und
suchte auch von anderen keine Zeichen des Erkennens mehr (»signes de re-
connaissance«, Hqd 70). Die Tatsache, dass er nun wieder von anderen Men-
schen erkannt wird (»[i]ls t'identifient, ils te reconnaissent«), ja dass er diese
Wiirdigung sogar braucht, weil sie ihn rettet (»ces signes de téte indifférents
sont tout ce qui chaque jour te sauve«) — all das markiert eine Riickwendung
zu einem Willen, einer Meinung, einer Haltung. Dabei ist zentral, dass er den
Blick der anderen wieder zuldsst. Darin steckt auch ein Hinweis auf die von
Jean-Paul Sartre geschilderte Szene im Park aus Létre et le néant (1943). Dort
halt sich dieser solange fiir den >Herrn< des Parks, seines visuellen Kénig-
reichs (iiber das er seinen Blick schweifen lassen und es so passiv >besitzen«
kann),’*” bis das Eintreten eines anderen, der Blick eines Zweiten, ihn aus
dieser solipsistischen Phantasie reifit.’?® Dass der Protagonist aus Un homme
qui dort diesen Blick wieder zulisst, signalisiert das Ende seiner Herrschafts-
phantasie, seinen Austritt aus der Isolation und nicht zuletzt eine mégliche
Riickkehr in die Gesellschaft. Der spiter folgende kommunikative Impuls, an
die Wand seines Nachbarn zu klopfen, zeigt auch, dass er nicht mehr nur in
seiner Passivitit erkannt werden will, sondern als aktiv Kommunizierender.
Die Episode mit dem Nachbarn, um noch einmal Gascoignes Position zu zi-
tieren, zeugt so von seinem »desire for contact as the mark of a yearning for
a reintegration of the self, a closing of the je-tw’ gap.«**® Das Regelsystem

127 Vgl. hierzu die im vorangegangen Orientalismus-Kapitel beschriebene »monarch-of-
all-lI-survey scenec, in der koloniale Besitzanspriiche durch die Darstellung passiven
Sehens vermittelt werden. Pratt: Imperial Eyes, 202-204.

128 Norman Bryson fingt eben diesen herrschaftlichen Modus in seiner Beschreibung die-
ser Szene aus L'étre et le néant ein: »[E]verything in the park is there for him to regard
from an unchallenged center of the visual field. All of the park unfolds before this abso-
lute center of a lived horizon: the subject resides at the still point of the turning world,
master of its prospects, sovereign surveyor of the scene. In this initial exhilaration of
self-possession, nothing threatens the occupancy of the self as focus of its visual king-
dom.« Norman Bryson: The Gaze in the Expanded Field. In: Vision and Visuality. Hg. v.
Hal Foster. Seattle: Bay Press (1988), 88.

129 Gascoigne: The Games of Fiction, 136.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

des Protagonisten itberkommt sich selbst, es ist gescheitert: »Vielleicht ver-
wandelt sich jede Regel, selbst wenn sie eine innere ist, nach einer gewissen
(geschichtlichen, lebensgeschichtlichen) Zeit in Mif3brauch? Vielleicht muss

man in bestimmten Momenten seine eigene Regel abschiitteln?«'*°

Aufgabe der Indifferenz und Riickkehr in die Gemeinschaft

Die zu Beginn des Romans vom Protagonisten angenommene Indifferenz, und
die daraus resultierende Praxis des Nichtstuns, markierten zunichst den An-
fang einer neuen Selbstbestimmung. Die Unterwanderung des dominanten
Handlungs- und Geschichtsparadigmas durch das Nichtstun hatte eine Wei-
le lang den Anschein einer Handlung, scheitert jedoch am Ende des Romans.
Seine Strategie entpuppt sich als reines Nichtstun, ohne den erhofften prak-
tischen und ethischen Effekt:

Tu n’as rien appris, sinon que la solitude n'apprend rien, que I'indifférence
n'apprend rien : c'était un leurre, une illusion fascinante et piégée. [...] Lindiffé-
rence est inutile. Tu peux vouloir ou ne pas vouloir, qwimporte ! Faire ou ne
pas faire une partie de billard électrique, quelqu'un, de toute fagon, glissera
une piece de vingt centimes dans la fente de I'appareil. Tu peux croire qu’a
manger chaque jour le méme repas tu accomplis un geste décisif . Mais ton re-
fus est inutile. Ta neutralité ne veut rien dire. (Hqd 177, Herv. meine)

Du hast nichts gelernt, hochstens, dass die Einsamkeit nichts lehrt, dass die
Gleichgiiltigkeit nichts lehrt: es war ein Kdder, eine faszinierende Illusion voller
Fallen. [..] Die Gleichgiiltigkeit ist sinnlos. Du kannst wollen oder nicht wol-
len, was liegt schon daran! Du kannst eine Partie Flipper spielen oder nicht,
irgendjemand wird auf jeden Fall ein Zwanzigcentimestiick in den Schlitz
des Apparats stecken. Du magst glauben, dass du eine entscheidende Tat voll-
bringst, wenn du taglich die gleiche Mahlzeit zu dir nimmst. Aber deine Wei-
gerungistsinnlos. Deine Neutralitat hat nichts zu sagen. (107f., Herv. meine)

Hier wird das schon mehrfach beschriebene Konzept eines Handelns durch
Nichtstun ganz konkret artikuliert. Der Protagonist hatte geglaubt, durch die
Etablierung neuer Regeln zu handeln und eine ganz eigene Geschichte zu ent-
werfen, die ihn von den Fesseln der Konvention befreit: »Tu peux croire qua
manger chaque jour le méme repas tu accomplis un geste décisif.« Doch nun

130 Barthes: Wie zusammen leben, 197.

14.02.2026, 18:08:14.

241


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Nichtstun als politische Praxis

wird ihm klar, dass diese versuchte Unterminierung bedeutungslos ist: »Mais
ton refus est inutile. Ta neutralité ne veut rien dire.« Man sieht hier, wie sich
der am Anfang des Romans etablierte Wunsch der Undeutbarkeit in sein Ge-
genteil verkehrt. Wollte der Protagonist zu Beginn des Indifferenz-Projekts
nicht interpretierbar, nicht gestisch sein, so stellt sich nun heraus, dass all
dies doch eine Geste sein sollte. Sein Nichtstun war nicht nur Selbstzweck,
sondern sollte auch auf einer héheren Ebene Bedeutung erlangen und etwas
aussagen (»dire«). Dadurch wird die Sprachreduktion und sein isolations-be-
dingtes Schweigen im Nachhinein als Fehler markiert. Es gibt, so argumen-
tiert auch Arendt, kein Handeln ohne ein Sprechen, das erklirend mit ihm
einhergeht.”!
len Einsatz der Sprache erreichen konnte, stellt sich also als Irrtum heraus. Er

Dass er ein historisch bedeutungsvolles Handeln ohne den vol-

habe sich, so gibt er zu, von einer Illusion fehlleiten lassen (»’était un leurre,
une illusion fascinante et piégée«). Dieses Scheitern war im Text von vornhin-
ein angelegt, der ja auch nichts anderes als Sprache ist und so den Anspruch
des Erzihler-Protagonisten von Anfang an unterminiert hat.

Auch hierin transzendiert Perec ein Stiick Samuel Becketts, das noch we-
sentlich mehr Ahnlichkeit zu Un homme qui dort aufweist, als das darin refe-

132 11y dem frithen Stiick

renzierte En attendant Godot (1949, uraufgefiithrt 1953).
Eleutheria (geschrieben 1947, uraufgefiihrt 2005), dessen altgriechischer Ti-
tel iibersetzt >Freiheit« bedeutet, reagiert Beckett kritisch auf die im Nach-
kriegsfrankreich privalente Philosophie des Existentialismus.”? Das Stiick,
eine Parodie des im 19. Jahrhundert populiren naturalistischen Theaters im
Stile Ibsens, handelt von Protagonist Victor, der seit Jahren in einem Zustand

anhaltender »inertie sordide«*

verweilt, und seiner biirgerlichen Familie,
die sich um seine Zukunft sorgt. Die Parallelen zur Handlung von Un homme
qui dort, auch wenn Perec Eleutheria nicht gekannt haben mag, sind auffal-

lend.”®> Besonders die ihnen gemeinsame Gleichsetzung des Nichtstuns mit

131 Vgl. Arendt: Vita activa, 213-217.

132 Der Erzdhler-Protagonist spricht von den »deux vieux acteurs de seconde zone« (Hqd
173), und meint damit die Figuren Didi und Gogo.

133 Leeder bezeichnet, Nicholas Hewitt zitierend, den Existentialismus im Post-WW!I|
Frankreich als »the official philosophy of the Fourth Republic«. Natalie Leeder: Free-
dom and Negativity in Beckett and Adorno. Something or Nothing. London: Rowman &
Littlefield International (2017), 10.

134 Samuel Beckett: Eleutheria. Paris: Editions de Minuit (1995), 33.

135 Beide Protagonisten verbringen, von den Eltern finanziert und ihren Bekannten abge-
schottet, den grofsten Teil ihrer Zeit in einem winzigen Ein-Zimmer-Apartment, in dem
sich nicht viel mehr als ein Bett befindet. In der Beschreibung dieser Wohnung tre-

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Freiheit — auch Victor spricht von seiner »inertie« als seiner »liberté[...] [plour

rien faire«,3®

die sich bei beiden aus der Folie der Sartre’schen Philosophie
speist. In Eleutheria verarbeitet Beckett satirisch Sartres Idee der Freiheit, in-
dem er sie auf ihren absurden Kern reduziert: Die absolute Gleichgiiltigkeit
gegeniiber und den Riickzug von aller Konvention. Diese Art der Freiheit, die
sich durch eine Praxis des Nichtstuns realisieren will, so impliziert Beckett, ist
aber weder wirklich frei (da sie immer in der Negation zur Norm und damit
in einem Abhingigkeitsverhiltnis verbleibt),”*” noch vermag sich in ihr ein

138 Das Nichtstun (»rien fai-

neuer, existentialistischer Ethos zu entwickeln.
re«) gibt Victor ja gerade nicht die »Handlungsfreiheit wieder und feiert sie,
wie Camus das Leben im Absurden definiert hatte; Nichtstun bedeutet keinen
»Zuwachs an Beweglichkeit«, sondern vielmehr einen Verlust.”®® Der markan-
te Unterschied zwischen Un homme qui dort und Eleutheria liegt schlief3lich dar-
in, dass sich Victor seiner falschen Freiheit nie bewusst wird, wihrend Perecs
Protagonist seinen Irrtum erkennt. Victor bleibt nur am Erhalt, nicht aber an
der Uberwindung des Nichtstuns interessiert. Als seine Verlobte Mademoi-
selle Skunk versucht, ihn an sein aktives Leben vor der Trigheit zu erinnern,

verwirft Victor dies als Tauschung (»bluff«):

MLLE SKUNK.—[...] Tu travaillais. Tu blaguais avec ton pere. Tu voyageais.
Tu...
VICTOR. — C'était du bluff. Et puis, assez ! Va-t'en.'4°

ten in beiden Fillen die Socken in den Vordergrund. Victor ist »[sJordidement vétu, en
chaussettes« (Beckett: Eleutheria, 71) und auch der Student erwdhnt gleich am Anfang
des Romans, und im Folgenden immer wieder, seine eingeweichten Socken —»Dans
une bassine de matiére plastique rose, tu mets a tremper trois paires de chaussettes«
(Hgd 25). Dt.: »In einer rosa Plastikschiissel weichst du drei Paar Socken ein.« (15) Die
Socke ohne Schuh, und Schuhe ohne Socken: In beiden Texten ist die mangelhafte Aus-
stattung zum Gehen ein Symbol der Fortschrittsverweigerung. Fiir Victor in Eleutheria
bedeutet diese Verweigerung eine Befreiung.

136 Beckett: Eleutheria, 90.

137 Bei Leeder heifit es tber die frithen Texte Becketts: »For all their obsession with free-
dom, neither Murphy nor Eleutheria sufficiently transfigure or reconstellate the content
that they lift from empirical reality. They are tied to the traditional even as they mock
it.« Leeder: Freedom and Negativity, 20.

138  So schreibt Leeder: »Victor’s personal search for freedom through withdrawal is not
only self-deceptive but fundamentally unethical«. Leeder: Freedom and Negativity, 16.

139 Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Vgl. die Ausfithrungen zu Beginn dieses Kapitels.

140 Beckett: Eleutheria, 92.

14.02.2026, 18:08:14.

243


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2k

Nichtstun als politische Praxis

Zu Beginn von Un homme qui dort war auch der Protagonist dieser Meinung.
Nichtstun war fiir ihn eine Praxis: eine Befreiung von rigiden Handlungsnor-
men und Geschichtsparadigmen. Er betrachtete die Bevorzugung der kon-
ventionellen Tat — »privilégier 'action« (Hqd 32) — als eine Liige: »pieux men-
songes« (Hqd 32)."" Am Ende des Romans hat sich das Blatt gewendet. Er
konnte durch sein Nichtstun keine entscheidende Tat vollbringen (»accomplis
un geste décisif«, Hqd 177). Im Gegensatz zu Victor hilt er nun nicht mehr die
Phase vor und aufSerhalb der Inaktivitit fiir einen »bluff«, sondern sie selbst —
die ihr zugrundeliegende Indifferenz, die er durch das Nichtstun ausleben
wollte, sei vielmehr die Tiuschung gewesen (»une illusion fascinante et pié-
gée«, Hqd 177). Obwohl der Protagonist diese Tiuschung erst spit erkennt,
so war sie doch grundlegend fiir das Projekt Indifferenz als Praxis des Nichts-
tuns. Indifferenz sollte Kritik iiben, eine Handlung darstellen, etwas Neues
beginnen im Trott der gesellschaftlichen Erwartung konventioneller Hand-
lung. Doch ihr Fundament war nie »echte< Indifferenz, sondern Pritention. Die
Sprache der Erzihlung hat schon frith gezeigt, dass sich hinter der Sprachre-
duktion und der Ent-differenzierung der Sprache eigentlich eine Agenda ver-
birgt. Die Indifferenz war ein Projekt, das vielleicht hitte funktionieren kon-
nen, wenn es nicht einen unerfiillbaren Anspruch erhoben hitte. Was sich am
Ende des Romans enthiillt, ist also nicht, dass das Nichtstun keine Handlung
sein kann, sondern dass ein auf pritentioser Indifferenz aufbauendes Nichts-
tun keinen Bestand haben kann.

Mit dem Zusammenbruch der Indifferenz geht natiirlich auch die Hoff-
nung unter, durch das Nichtstun frei sein und handeln zu kénnen. Un homme
qui dort iberwindet damit auch die Form des Absurden, die Adorno Becketts
spiteren Theaterstiicken zusprach. In ihnen wiirde, so Adorno, das »nichts

142 Auch der Protagonist Perecs hat-

Bedeuten [...] zur einzigen Bedeutung.«
te urspriinglich dieses Ziel: die Nichtbedeutung zur einzigen Bedeutung zu
machen, vielleicht mit einer dhnlich mystischen Motivation, wie sie Beckett

zugeschrieben wird.’*? Am Ende des Romans wandelt sich diese reduktionis-

141 Vgl. den Abschnitt »Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung« in
diesem Kapitel.

142 Adorno: Versuch, das Endspiel zu verstehen, 305.

143  Dem Werk Becketts wurden solche Bedeutungsstiftungen zum Beispiel auch durch
Analogie zur Negativen Theologie attestiert. So schreibt Marius Buning: »Beckett’s
work might be considered in the light of and analogous to the via negativa of clas-
sic negative or apophatic mysticism. Predicated on systematic and indeed obses-
sive negation on both sentence and word level, the via negativa (a term coined by

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

tische Einstellung um in die Hoffnung, mehr zu erreichen als Nichtbedeu-
tung, und zwar doch Bedeutung zu schaffen, eine sinnvolle Weigerung zu er-
reichen. Seine Indifferenz soll etwas aussagen, sein Nichtstun einen seman-
tischen Gewinn produzieren. Er schliefit das Experiment mit der Erkenntnis
ab, dass Bedeutungslosigkeit eben dies nicht leisten kann. Gleichgiiltigkeit ist
sinnlos (»indifférence est inutile«), Nichtbedeutung ist und bleibt nur Nicht-
bedeutung. Das unterwirft auch seine Praxis des Nichtstuns einer neuen Be-
wertung. Nichtstun heif3t doch nicht handeln im Sinne eines (bedeutsamen)
Tuns durch (unbedeutendes) Nichtstun. Sondern nur, Unbedeutendes zu tun,
Bedeutendes nicht zu tun.

Die vom Protagonisten erhoffte Transzendenz stellt sich letztlich noch
ein, nur transzendiert er nicht das Denken der Anderen, gegen das er re-
belliert hatte, sondern seine eigene, nichtstuerische Rebellion. In den letzten
Absitzen des Romans macht er das deutlich, indem er seine Herrschaftsphan-
tasie und seine Unzuginglichkeit fur itberwunden erklirt:

Cest un jour comme celui-ci, un peu plus tard, un peu plus tot, que tout re-
commence, que tout commence, que tout continue. [..] Non. Tu n’es plus le
maitre anonyme du monde, celui sur qui I'histoire n’avait pas de prise, celui
qui ne sentait pas la pluie tomber, qui ne voyait pas la nuit venir. Tu n’es plus
I'inaccessible, le limpide, le transparent. Tu as peur, tu attends. Tu attends,
place Clichy, que la pluie cesse de tomber. (Hqd 181f.)

Es ist ein Tag wie dieser hier, ein wenig spater, ein wenig frither, an dem al-
les neu beginnt, an dem alles beginnt, an dem alles weitergeht. [...] Nein. Du
bist nicht mehr deranonyme Herr der Welt, der, (iber den die Geschichte kei-
ne Macht hatte, der, der den Regen nicht fallen spiirte, der die Nacht nicht
kommen sah. Du bist nicht mehr der Unzugéngliche, der Reine, der Durch-
sichtige. Du hast Angst, du wartest. Du wartest an der Place Clichy, dass der
Regen aufhort zu fallen. (110)

Hier kehren zwei Formeln, die frither im Roman, auf dem Héhepunkt der
Isolation, vorkamen, in negierter Form zuriick. Sagte er da, er sei der anony-

Thomas Aquinas) emphasises dispossession, self-annihilation, solitude, silence— in
short snothingness«< or the void — as prerequisites for the mystical experience, that is,
the union between immanence and transcendence.« Marius Buning: The »Via Neg-
ativa« and Its First Stirrings in »Eleutheria«. In: Beckett and Religion. Beckett/Aesthet-
ics/Politics. Hg. v. Dems. u.a. Amsterdam: Rodopi (2000), 44.

14.02.2026, 18:08:14.

245


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Nichtstun als politische Praxis

me Herr der Welt — »tu es le maitre anonyme du monde« (Hgd 120) — so ist er
es nun nicht mehr: »Tu n’es plus le maitre anonyme du monde«. Er spiirt den
Regen auch wieder fallen, er lisst sich wieder >berithren<. Aus »tu es inacces-
sible« (Hqd 120) wird »[t]u n’es plus I'inaccessible«.

Das Romanende lisst offen, ob und wie der Protagonist wieder handeln
wird. Klar ist nur, dass er wieder in die Gesellschaft zuriickgekehrt ist. So
ldsst sich das »tout« aus dem obigen Zitat als »Gesamtheit« oder »Totalitit«
iibersetzen, in die der Protagonist nach seiner langen Isolation wieder ein-
tritt. Was fur Tatigkeiten er von nun an ausfithren wird, ist jedoch unklar.
Doch eben in dieser Kombination — dem Eintritt in die Gesellschaft und ei-
ner ungewissen Zukunft - liegt ein moglicher Auftakt fiir neue Handlung, die
ja nicht nur eine soziale, sondern auch eine unplanbare Praxis ist. Obwohl
der Protagonist gegen die Konvention und die dominante Ordnung handeln
wollte, hat sich herausgestellt, dass seine Methode fehlerhaft war. Handeln
heifdt eben, das Unmégliche zu tun - aber nicht nur einmal, sondern immer
wieder. Indem der Protagonist sich durch sein Nichtstun dem gesellschaftli-
chen Aktionismus entzogen hat, hat er es einmal geschafft. Die Regeln, die
er sich zu dieser Realisierung auferlegt hatte, helfen ihm zwar dabei, diesen
Ausstieg durchzuhalten, aber sie laufen stets auf dasselbe Ziel hinaus, was er
schon langst erreicht hat. Der Erfolg seiner Handlung ist von kurzer Dauer.
Die folgende Praxis des Nichtstuns zermiirbt sich, und kann das Erfolgshoch
nicht aufrechterhalten. Nicht zuletzt deshalb, weil ihr Fundament pritenti-
0s war. Eine im Roman unausgesprochene Konsequenz dieser Geschichte ist
dann auch, dass die Vorherbestimmung eines konkreten Ziels einer Titig-
keit ihren Handlungscharakter hemmt: Auf seine absolute Neutralitit hinzu-
steuern stellt dann, kontextunabhingig, ebenso wenig eine Handlung dar wie
seinem sicheren Hochschulabschluss oder der eigenen Hochzeit entgegenzu-
arbeiten. Die Offenheit des Romanendes scheint gerade diese Erkenntnis zu
performieren — und impliziert damit auch eine Korrelation mit dem Hand-
lungsbegriff, der um das Paradigma 68 herum formuliert wurde. Denn dort
ging es, das hat die franzosische Philosophie zuhauf affirmiert, um die Auf-
16sung von Kausalitit, die Entpragmatisierung menschlichen Handelns, um
das Ende der Klaffung von Theorie und Praxis, wie es bei Nancy heif3t:

Das mehr oder weniger klare Verlangen, die Dehiszenz [zwischen Theorie
und Praxis] zu (berwinden und in gewisser Weise die Wahrheitin actu—in
der Entelechie, sagt Husserl — einer praktischen Vernunft, oder wie man es
nennen will [..] zu bekraftigen, dieses Verlangen hat sich um 1968 aufgel6st.

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indifferenz vs. Handlung

Vielleicht kann man sogar sagen, dass die eigentliche Triebfeder von 68 auf
der Ebene des Denkens eine Spannung war, die an die Grenze dieses Verlan-
gensging, hinausging (iber das Streben nach einem theoretischen Ziel durch
eine daran orientierte Praxis, hinausging Gber alle Ebenen der Strategie, der
Politik und zu einer eigentiimlichen Praxis gelangte: der eines kompromiss-

losen Hic et nunc.'44

Was 1968 stattfand, und was auch den Grund fiir seine anhaltende mythische
Kraft darstellt, ist ein plotzlich auftretender Wille, nicht die Zukunft planvoll
zu gestalten, sondern die Gegenwart spontan zu bestimmen. Hic et nunc: hier
und jetzt, dort und da ist aus lockeren Impulsen und Ideen etwas entstanden,
was erstmal nichts aufler sich selbst realisieren wollte. Das, so argumentiert
auch Hannah Arendt, ist das Wesen des Handelns, und nur so entsteht Ge-
meinschaft. Die entscheidende Bedeutung des Sozialen fiir die ’68er belegt
auch das folgende Fazit Blanchots:

Der Mai 68 hat gezeigt, dafd sich ohne Projekt, ohne Verschworung, mit der
Plotzlichkeit eines gliicklichen Zusammentreffens eine explosive Kommuni-
kation affirmieren konnte (jenseits der gewohnten Formen der Affirmati-
on)[..]. Im Gegensatz zu den »herkdémmlichen Revolutionen« handelte es
sich nicht darum, nur die Macht zu ergreifen, um sie durch eine andere zu
ersetzen, [..] sondern es ging darum, auferhalb jedes Nutzenkalkiils eine
Méglichkeit des Zusammenseins sich manifestieren zu lassen[..].'#

Da der Protagonist am Ende des Romans seine Indifferenz und die zu ihr
gehorigen Regeln aufgibt und sich in einer Pariser Menschenmenge wieder-
findet, erméglicht er prinzipiell die Annahme der von Nancy und Blanchot
diagnostizierten Kernelemente der 68er Ereignisse. Sein ganz eigener Pro-
test, den er im Rahmen einer Praxis des Nichtstuns veranstaltete, richtete sich
ja sowieso schon gegen dieselben Feinde, die ’68 angeprangert wurden. Doch
ironischerweise perpetuierte sein Nichtstun auch eine Isolation, und damit
gerade einen der zentralsten Aspekte, gegen die sich die Studierenden 1968
richteten: Die Einsamkeit an der franzdsischen Universitit. Unabhingig da-
von, ob Perec diesen Effekt intendierte oder nicht, zeigt Un homme qui dort
das desolate Resultat eines falschen Protests, der bestehende Mangel nur ver-
schlimmert, statt sie aufzuheben.

144 Nancy: Was tun?, 61.
145 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 54f.

14.02.2026, 18:08:14.

247


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 18:08:14.



https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

