
Indifferenz vs. Handlung

Der dritte Topos dieses Buches hat viele Namen: Neutralität, Gleichgültig-

keit, Indifferenz sind die geläufigsten. Ich verwende sie synonym, präferiere

aber den Begriff ›Indifferenz‹, weil er das am konkretesten transportiert, was

ihnen gemeinsam ist: die Abwesenheit eines Unterschieds, und, auf die Tätig-

keit hin, das Nicht-Stattfinden einer Unterscheidung. Die Indifferenz ist ge-

nau deshalb eine Ausprägung des Nichtstuns, weil in ihr die Tätigkeit des Un-

terscheidens wegfällt, die Voraussetzung für jedes Urteil, und damit auch für

menschliches Handeln ist.1 Sie zeigt so auch eine grundsätzliche Problemati-

sierung des Verhältnisses zwischen Menschen undWelt, insofern der indiffe-

rente Mensch keinen verändernden Einfluss auf dieWelt ausübt. »Der gleich-

gültige Mensch […]«, so fasst es Manfred Geier, »verzichtet auf Proteste und

hat der Welt seine leidenschaftliche Aufmerksamkeit entzogen. Teilnahmslos

und indolent lebt er vor sich hin und verzichtet darauf, sich zu engagieren.«2

Die Indifferenz, mehr als die anderen diese Arbeit dominierenden Themen,

trägt eine deutlich anti-politische Konnotation. Das indifferente Individuum

macht keine Unterschiede zwischen den Dingen und Ereignissen der Welt

und steht allem in gleicher Weise gegenüber. Es hat keine Haltung. Dieser

Begriff ist in Bezug auf das Nichtstun von größter Relevanz, denn eine Hal-

tung lässt sich nur aus vorangegangen Handlungen ableiten. So wird der Be-

griff der Haltung (hexis) in der Nikomachischen Ethik als kumulatives Ergebnis

menschlicher Einzelhandlungen definiert.3Wer indifferent ist, hat gewissen-

maßen nicht haltungsbildend gehandelt, hat nichts getan. Diese Bewegung

1 Vgl. Arendt: Vom Leben des Geistes, 77.

2 ManfredGeier:DasGlückderGleichgültigen.Vonder stoischenSeelenruhe zur postmodernen

Indifferenz. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt (1997), 30. Herv. meine.

3 Vgl. z.B. Aristoteles:Werke. Bd. 6. Nikomachische Ethik. Übers. v. Franz Dirlmeier. Hg. v.

Ernst Grumach. Berlin: Akademie (1956), 70f. [1119a–1120b]. Vgl. auch die kurze Notiz

zum Begriff der Haltung im Kapitel »Gemeinschaft« in diesem Buch.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Nichtstun als politische Praxis

gilt auch für Zukünftiges: Wer keine Haltung hat, der kann nur unbedeuten-

des tun, der kann nur Nichtstun. Das folgende Unterkapitel nimmt diesen

Zusammenhang als Ausgangspunkt für eine weitergehende Betrachtung der

Indifferenz. Die These lautet auch hier, dass Indifferenz, gerade im Bereich

des Literarischen, nicht einfach da ist – sie wird durch Tätigkeiten und Wor-

te erzählt, gezeigt, behauptet. Und weil sie kommuniziert werden muss, wird

sie auch praktiziert, auf der Ebene des Erzählens wie in der Diegese selbst.

In der Betrachtung der Indifferenz als Praxis des Nichtstuns, wie zu zeigen sein

wird, ist sie letztlich gar nicht so handlungs- und haltungslos, wie sie wirkt

und behauptet wird. So schreibt zum Beispiel Kathrin Glosch spezifisch über

die französische Literatur des 20. Jahrhunderts, Apathie und Indolenz seien

zwar »Spielarten« der Gleichgültigkeit, doch Indifferenz impliziere trotzdem

»nicht notwendigerweise Handlungslosigkeit«; in der Literatur der Moderne

fielen Indifferenz und Handlung nicht selten zusammen.4 Indifferenz mag

ein Nichtstun zur Vorbedingung oder als Konsequenz haben, doch sie muss

nicht darin verbleiben – sie kann auch eine Praxis ihrer selbst entwickeln, und

sich aus dem indifferenten Nichtstun zur Handlung aufschwingen.

Es gibt einige Strömungen in der europäischen Ideengeschichte, die

Gleichgültigkeit mit Handlung assoziieren. Die Stoa zum einen, und der

Existentialismus zum anderen. Letzterer hat einen großen Eindruck in

der Philosophie des 20. Jahrhunderts hinterlassen. Ein Kernmerkmal der

existentialistischen Philosophie (besonders der Sartres), die sie jedoch mit

ähnlichen Philosophien teilt, ist die Überzeugung, dass es in der Welt keine

absoluten Werte gibt. So gibt es weder eine kosmische Ordnung, einen gött-

lichen Willen, noch entfaltet sich die Weltgeschichte nach einem bestimmten

historischen Prinzip. All diese bis ins 19. Jahrhundert als sicher angenom-

menen Gegebenheiten geraten, spätestens mit Nietzsche, ins Wanken, und

weichen der Vorstellung einer unendlich differenzierten Interpretierbarkeit:

Die Bedeutung der Welt ist nicht gegeben, sondern vom Menschen kon-

struiert, und deshalb unsicher. Das ist ein ernstzunehmendes epistemisches

Problem. Die Realisierung, dass man als Mensch nicht in einen bestimmten,

sicheren Sinnzusammenhang eingebettet, sondern ›haltlos‹ in der Welt ist,

wie Martin Heidegger es formuliert, kann angsteinflößend und lähmend

sein. Diese Realisierung kommt Heidegger zufolge beispielsweise in der

tiefen Langeweile zustande, die »alle Dinge, Menschen und einen selbst

4 Kathrin Glosch: »Cela m’était égal«. Zu Inszenierung und Funktion von Gleichgültigkeit in

der französischen Literatur des 20. Jahrhunderts. Stuttgart: Metzler (2001), 1, 5.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 191

mit ihnen in eine merkwürdige Gleichgültigkeit zusammen[rückt]«.5 In

einer Welt, in der es keinen absolut gesetzten Wert gibt, kann einem alles

gleichgültig sein – zudem es ja auch impliziert, dass einem die Welt ebenso

gleichgültig gegenübersteht wie man ihr. Natürlich stellt dieses Gleichgül-

tigkeitsverhältnis auf den ersten Blick auch die Möglichkeit einer Ethik,

und vielleicht auch des Handelns überhaupt, in Frage. Denn was sollte man

angesichts dieser Sinnleere, die sich einem offenbart, noch tun können?

Aus der existentialistischen Perspektive kann man in dieser Situation

durchaus viel tun. In einer Welt ohne absolute Bedeutung ist das Individu-

um frei, Bedeutung selbst zu kreieren. Die Erlangung dieser Freiheit hat

zur Folge, dass man selbstverantwortlich handeln kann und muss. Befreit

von konventionellen Entscheidungsmodellen, anerkannten Meinungen und

vermeintlichen Objektivitäten kann man endlich eigene Werte kreieren und

ihnen gemäß agieren. Es gilt also, Gleichgültigkeit als Freiheit zu deuten, wie

es auch Albert Camus getan hat. Auf die selbstgestellte Frage, was es bedeute,

in einem Universum zu leben, das man als absurd (d.h. eines absolut gesetz-

ten Sinns ermangelnd) erkannt hat, antwortet er: »Nichts anderes zunächst

als die Gleichgültigkeit einer Zukunft gegenüber«.6 Diese Gleichgültigkeit

gebe dem Menschen seine »Handlungsfreiheit wieder und feiert sie«; statt

einer Einschränkung bedeutet dieser »Verlust an Hoffnung und Zukunft […]

für denMenschen einen Zuwachs an Beweglichkeit.«7 Auch Heidegger betont

den Gewinn einer neuen Handlungsfähigkeit, die für ihn in der Bewusst-

werdung der zeitlichen Existenz des Menschen begründet liegt, die sich in

der Gleichgültigkeit einstellt. Die Freisetzung seines Handlungspotentials

beschreibt er als einen temporalen Bruch, den er ›Augenblick‹ nennt: »Es

ist einem langweilig. Darin sagt die im Ganzen bannende Zeit sich selbst

als das an, was gebrochen werden soll und einzig gebrochen werden kann

im Augenblick, darin die Zeit selbst als das eigentliche das Dasein in seinem

5 Martin Heidegger:Was ist Metaphysik? Frankfurt a.M.: Klostermann (1992), 31.

6 Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos. Übers. v. Vincent von Wroblewsky. Reinbek bei

Hamburg: Rowohlt (2015), 73.

7 Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Man muss kaum erwähnen, dass diese Vorstellung

vielfach als anti-ethisch kritisiert wurde. Vgl. MaryWarnock: Existentialism. Oxford: UP

(1970), 132. Das tut in diesem Kontext jedoch nichts zur Sache. Mein Anliegen ist es, zu

zeigen, dass die Verbindung von Gleichgültigkeit und Handlung eine philosophische

Tradition hat.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Nichtstun als politische Praxis

Handeln Ermöglichende am Werk ist.«8 Ausgehend von der Annahme, dass

vor allem die Beziehung zur Zeit das Subjekt konstituiert, birgt die tiefe

Form der Langeweile (eine Langeweile, die nicht durch einen Zeitvertreib

verscheucht werden kann), die Möglichkeit, das Subjekt die zeitliche Be-

dingtheit seiner Existenz realisieren zu lassen. Durch das Langwerden der

Zeit wird es vor seine Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft (den drei-

fachen Zeithorizont) gestellt und eine Perspektive auf das Dasein eröffnet

sich, die von der alltäglichen Geschäftigkeit normalerweise verschleiert wird.

Kann der Mensch in der Regel auf solche Alltäglichkeiten nur reagieren,

bringt die Langeweile eine »Entschlossenheit zum Handeln«9 hervor, die ihm

ermöglicht, zu agieren, d.h. aktiv zu handeln.

Selbst bei den Ausführungen zumNeutralen durchMaurice Blanchot, der

einen viel weniger optimistischen Ton anschlägt, als es bei Heidegger der Fall

ist, gibt es einen zumindest leisen Anklang einer solchen Handlungsmög-

lichkeit. Auch Blanchot spricht vom Neutralen, ähnlich wie Heidegger vom

Nichts, als einer absoluten Unbestimmbarkeit, zu der man sich nicht verhal-

ten kann. Man kann über das Neutrale (er nennt den Tod als ein Beispiel) nur

sagen, »dass der Sinn nicht gesetzt wird, weder positiv noch negativ«, da er

»außerhalb jeder Affirmation und Negation affirmiert ist«.10 Doch während

das Individuum unfähig ist, der Gleichgültigkeit, die es erfährt, etwas ent-

gegenzusetzen, so kann er sie doch zumindest aushalten. So resümiert Alice

Lagaay:

for Blanchot there still seems to be something of an imperative at work in

the neutral. […] it appears to result in a[n] [...] ethical appeal, an infinite re-

sponsibility even though this does not translate into action as such, but in-

stead into a kind of radicalwithdrawal, a resistance to any kind of attempt (or

temptation) to escape the night, nothingness, the neutral, in that the poet

and philosopher explicitly choose not to turn towards the world, things and

meaning[…].11

8 Martin Heidegger: Gesamtausgabe. II Abt. Vorlesungen. Bd. 29/30. Die Grundbegriffe der

Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit. Hg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann.

Frankfurt a.M.: Klostermann (1983), 224.

9 Heidegger: Grundbegriffe der Metaphysik, 226.

10 Maurice Blanchot: Einklammerungen. In: Ders.: Das Neutrale. Schriften und Fragmente

zur Philosophie. Übers. u. hg. v. Marcus Coelen. Zürich: Diaphanes (2010), 24.

11 Alice Lagaay: Sleepwalking Through the Neutral. In: Performance Research 21 (1), 2016,

41.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 193

Die Erfahrung des Neutralen und die Gleichgültigkeit, in die man dabei hin-

eingerät, ist, so Lagaay, nicht passiv, sondern Ergebnis einer aktiven Entschei-

dung: Eine Entscheidung, die, auch wenn Lagaay sie nicht als Handlung (»ac-

tion«) versteht, doch einUrteil über richtige Verhaltensweisenmiteinschließt.

Nicht zuletzt setzt Blanchot das Neutrale auch immer in Bezug zum »litera-

rische[n] Akt«.12 Er hört nie auf zu implizieren, dass die Erfahrung des Neu-

tralen auch die Geburtsstunde der Literatur ist. Die Literatur kann eigentlich

nur eines: das Neutrale erscheinen lassen. Das heißt natürlich auch, dass nur

derjenige sie schriftstellerisch zu realisieren und produzieren vermag, der

Neutralität schon erfahren hat. Sie ist also auch hier nicht etwa ein Zeichen

von Indolenz, sondern Auftakt zu einem Schaffensakt.

Auch Roland Barthes’ Verständnis des Neutralen fängt auf der sprachli-

chen Ebene an, und setzt sich auf der politischen fort. In seiner Vorlesung

Le Neutre, die er 1977-78 am Collège de France hält, plädiert er dafür, die aus-

bleibende Sinnsetzung im Neutrum als bedeutsame Handlung zu verstehen,

da sie eine Störung des Normativen hervorbringen kann. Er nennt das Neu-

trum »dasjenige, was das Paradigma außer Kraft setzt«, wobei er unter dem

Paradigma strukturalistisch eine »Opposition zweier virtueller Terme« ver-

steht, von denen im Sprechen (und nicht weniger im Handeln) immer einer

der Terme aktualisiert, d.h. ein bestimmter Sinn hervorgebracht, während

ein anderer zurückgewiesen wird.13 Das Neutrum verkörpert für Barthes ei-

nen dritten Term, der diesen »unerbittlichen Binarismus« außer Kraft setzt,

und es so schafft, das Paradigma im Ganzen einfach zu vermeiden.14 Die-

se Vermeidung ist für Barthes alles andere als eine passive Leistung, er sieht

darin eine »leidenschaftliche, inbrünstige Aktivität«.15 Darin zeigt sich die

Umwertung der Gleichgültigkeit bei Barthes: sie bezeichnet nicht ein fehlen-

des, sondern ein anwesendes Engagement. Durch eine gleichgültige Haltung

revoltiert sie gegen herkömmliche Wege des Revoltierens. Die Indifferenz re-

duziert den »Oppositionsgestus auf Null«, um eine neue Form der Opposition

zu bilden.16

12 Blanchot: Einklammerungen, 25.

13 Roland Barthes: Das Neutrum. Vorlesung am Collège de France 1977-1978. Übers. v. Horst

Brühmann. Hg. v. Éric Marty. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (2005), 32.

14 Barthes: Das Neutrum, 33.

15 Barthes: Das Neutrum, 34.

16 Glosch: Gleichgültigkeit, 9.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Nichtstun als politische Praxis

PRÄTENTION in Un homme qui dort von Georges Perec, 1967

Die Lektüre widmet sich der literarischen Darstellung von Indifferenz. Darin wird die

These vertreten, dass Indifferenz eine Praxis des Nichtstuns darstellt, insofern sie ei-

nen Versuch unternimmt, übliche Tätigkeitsmuster zu durchbrechen und etwas Neu-

es zu beginnen. Anhand von Georges Perecs Un homme qui dort (1967) wird dieser

Versuch allerdings als Prätention entlarvt. Er nimmt zwar kurzzeitig die Form einer

Handlung an, ist jedoch aufgrund der sozialen Isolation, die die Indifferenz bewirkt,

auf Dauer nicht haltbar.

 

Das dritteWerk des französischen Schriftstellers Georges Perec,Unhomme qui

dort,17 setzt sich mit der Hoffnung auseinander, aus dem Gefühl der Indiffe-

renz ein neuesHandlungspotential schöpfen zu können.Die Romangeschich-

te handelt von einemUniversitätsabbrecher, einem Studenten der Soziologie,

der sein Abschlussexamen nicht ablegt und sich im Folgenden von der Hoch-

schule und seinen Kommilitonen abschottet, um seine Zeit schlafend, liegend

und durch Paris laufend zu verbringen. Das erste Unterkapitel (Rund um das

Handlungsparadigma 1968) skizziert die Entstehungszeit des Romans. Darin

wird die These vorgestellt, dass der Roman einen wichtigen Punkt der histo-

rischen Genese hin zum Ereignis der Pariser Revolten imMai 1968 markiert –

und zwar nicht trotz, sondern wegen seiner Fokussierung auf das Nichtstun.

Dieses Nichtstun wird vom Protagonisten aktiv gestaltet und damit zur Praxis

erhoben. Zu Beginn des Romans wird er zunächst von einer umfassenden In-

differenz ergriffen, die ihn geradezu zwingt, nichtsmehr zu tun.Doch schnell

kommt es zu einer Umwertung: der Protagonist begrüßt seine Indifferenz

und macht es sich zur Aufgabe, sie in vollem Umfang auszuleben. Die Stra-

tegien, mit denen er diese Mission realisiert, sind im zweiten Unterkapitel

auf diegetischer und formaler Ebene beschrieben (Das Projekt Indifferenz).

Derselbe Abschnitt widmet sich demErzählakt des Romans, der vomProtago-

nisten selbst ausgeführt wird, und der Paradoxität der Behauptung, indiffe-

rent zu sein. Die daraus mehrfach sich ergebene Vermutung, hinter der be-

haupteten und performierten Indifferenz könne etwa doch eine differenzierte

17 Georges Perec: Un homme qui dort. Paris: Éditions Denoël (1967). Wird nachfolgendmit

der Sigle Hqd und der Seitenzahl im Text zitiert. Soweit nicht anders angegeben, be-

ziehen sich die deutschen Zitate auf die Übersetzung EugenHelmlés in Georges Perec:

Ein Mann der schläft. Zürich: Diaphanes (2012).

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 195

Haltung stecken, wird im dritten Unterkapitel (Handlung und geschichtsphi-

losophische Fremdbestimmung) bestätigt. Dort wird demonstriert, dass sich

der Protagonist mit seinem Nichtstun tatsächlich gegen eine Geschichtsphi-

losophie des Fortschritts wendet, in der menschliche Handlung ihrer Kernei-

genschaft – der Unvorhersehbarkeit ihrer Resultate – beraubt ist. Seine Pra-

xis des Nichtstuns setzt der Heteronomie, die mit dieser Geschichtsphilosophie

verbunden ist, eine Autonomie entgegen, in der der Protagonist eine alterna-

tive Geschichte entwirft – und somit, zumindest vermeintlich, handelt. Diese

vermeintliche Handlung wird im zweiten Unterkapitel dieses Kapitels jedoch

wieder demontiert, indem aufgezeigt wird, dass die neugefundene Selbstbe-

stimmung zur megalomanen Herrschaftsphantasie auswuchert. In ihr und

durch sie kommt dem Protagonisten zu Bewusstsein, wie sehr er an der Ein-

samkeit leidet, die mit seinem indifferenten Nichtstun einhergeht – und dass

Handlung in Isolation unmöglich ist. Das letzte Unterkapitel (Aufgabe der In-

differenz undRückkehr in die Gemeinschaft) widmet sich der Umwertung des

Nichtstuns zum Ende des Romans: War es zunächst als mögliche Handlung

gekennzeichnet, so stellt sich dies als Missverständnis heraus. Doch im Rück-

griff auf die Historisierung zu Beginn des Kapitels lässt sich das Nichtstun

zumindest als Auftakt für tatsächliche (d.h. unvorhersehbare, soziale, poli-

tische) Handlung verstehen, die dem Ereignis »1968«18 zugeschrieben wird.

Und zwar, weil es genug Leid produziert, um seine eigene Überwindung in

Form von Handlung herbeizuführen.

Rund um das Handlungsparadigma 1968

Un homme qui dort erscheint 1967, ein knappes Jahr vor den Studentenprotes-

ten 1968. Diese zeitliche Nähe ist kein Zufall, denn zwischen der Geschichte

des Romans und demMai ʼ68 besteht ein direkter Zusammenhang. Beide ha-

ben als Ausgangspunkt die Institution der Universität, zudem sind die Akteu-

re von 1968 Studierende, ebenso wie der Protagonist in Perecs Roman. Doch

während erstere die Veränderung der Universität (und der Gesellschaft im

Ganzen) anstreben, wendet sich der Protagonist Perecs von beidem ab und

18 Wie imwissenschaftlichenDiskurs über dieses Themaüblich geworden,markierendie

Anführungszeichen, dass die Jahreszahl 1968 Chiffre für eine Vielzahl von Umbrüchen

und heterogenen Bewegungen ist. Vgl. Wolfgang Kraushaar: 1968 als Mythos, Chiffre

und Zäsur. Hamburg: Hamburger Edition (2000). Sie werden im Folgenden graphisch

weggelassen, aber immer mitgedacht.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Nichtstun als politische Praxis

tut nichts. Trotz dieser unterschiedlichen Haltung zur Universität zeigt sich

in diesem Nichtstun der Romanhandlung eine ähnlich kritische Ausrichtung

wie in den 68er Aufständen, und muss deshalb im Kontext dieses Ereignisses

gelesen werden.

Auf den ersten Blick steht das Nichtstun im krassen Gegensatz zu dem

›Ereignis 68‹, das vielfach als Ergebnis genuin politischen Handelns verstan-

den wird. Dabei darf man nicht vergessen, dass vor 1968 die Vorstellung, Stu-

dierende könnten politisch bedeutsamhandeln, vielfach unterminiert worden

war. In den frühen und Mitt-1960er-Jahren bildete sich ein Diskurs heraus,

der diese Möglichkeit explizit ausschloss. Und der damit in gewisser Hin-

sicht ›Nichtstun‹ als politische Handlungsunfähigkeit zur studentischen Ei-

genschaft deklarierte. Die Idee, dass Studierende wirklich handeln können,

hat sich erst in Folge der Ereignisse 1968 wirklich ergeben. Erst nach den

Aufständen schrieb Hannah Arendt, im Jahr 1968 sei »seit sehr langer Zeit

zum ersten Mal eine spontane politische Bewegung entstanden, die nicht nur

Propaganda treibt, sondern handelt, und zwar nahezu ausschließlich aus morali-

schen Motiven.«19 Auch Jacques Rancière attestierte den 68ern die »Wieder-

entdeckung grundlegender Eigenschaften der Politik«,20 und meint damit

vor allem eine gesellschaftliche Re-appropriation des Handelns. Diese po-

sitive Haltung wird allerdings nicht von allen geteilt. Tatsächlich geriet die

Bewegung vielfach in die Kritik, weil sie (unter anderem) keine langfristigen

Veränderungen bewirken konnte (oder überhaupt wollte), was die Bedeutung

ihrerHandlungen teilweise negierte. Dementsprechend kritisierte Theodor W.

Adorno das Handeln von ʼ68 als »Aktionismus«, als »Scheinpraxis«, die keine

Veränderung bedeutet, sondern den »alten gewalttätigen Gestus von Praxis

ungebrochen übernehme«.21 Rancière hat solcher Kritik einen interessanten

Einspruch entgegengesetzt: Die Besonderheit des Ereignisses 1968 ließe sich

nicht an seinen Effekten beurteilen, sondern sollte auf seine Bedingungen hin

untersucht werden.Denn den Ereignischarakter hätten die Unruhen nicht er-

halten, weil sie eine positive und bleibende Veränderung geschaffen haben,

sondern weil sie nicht erwartbar waren. Ein studentischer Aufstand war bis

1968 eine ungewöhnliche Idee. Die Studierenden konnten 1968 nur deshalb

19 Arendt: Macht und Gewalt, 108. Herv. vor dem letzten Komma meine, nach selbigem

im Original.

20 Vortrag am Berliner Centre Marc Bloch am 19. Januar 2018: »Interpréter 68«.

21 TheodorW. Adorno:Marginalien zu Theorie und Praxis. In: Ders.:Gesammelte Schriften.

Bd. 10.2. Kulturkritik und Gesellschaft II: Eingriffe. Stichworte. Anhang. Hg. v. Rolf Tiede-

mann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1977), 762, 759.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 197

als Handelnde erscheinen, weil sie vorher als Nicht-Handelnde, als Nichtstu-

er verstanden worden waren.

Folgt man Rancières Forderung, nicht die Zeit nach, sondern vor 1968 zu

betrachten, so muss man sich mit dem Topos des Nichtstuns auseinander-

setzen, der eben auch in Perecs Un homme qui dort verarbeitet wird. In der

Tat hatte sich im Vorfeld der Proteste über etwas mehr als ein Jahrzehnt eine

(vor allem akademische) Position entwickelt, die an der Idee eines politisch

wirksamen Handels von Seiten der französischen Studierenden große Zwei-

fel hatte. Viele dieser Einwände kamen aus dem Gebiet der Soziologie. So

kommen Pierre Bourdieu und Jean-Claude Passeron 1964 in ihrer Studie des

französischen Bildungssystems zu dem Schluss, dass dort gesellschaftliche

Ungleichheit nicht abgebaut, sondern eher perpetuiert wird. Die Benachtei-

ligung bildungsferner Schichten wird aufrechterhalten. Dies treffe insbeson-

dere auf die Universität zu, zu deren Logik es zwar gehört, sich zu hinter-

fragen – nie aber in einem Modus, der sie wirklich abschaffen könnte. In Les

héritiers: les étudiants et la culture heißt es:

Gehorcht nicht auch die Infragestellung der Universität und der von ihr ver-

mittelten Bildung dem universitärenModell einer komplizenhaften und fik-

tiven Infragestellung der disputatio de quodlibet und dissertatio de omni re

scibili, jenen hoch formalisierten Übungen, mit denen die Universität die

unter Zwang stehende Übung intellektueller Freiheit lehrt? Wie kann man

übersehen, dass die Revolte gegen das Bildungssystem und die Flucht in ei-

nen heterodoxen Enthusiasmus auf Umwegen letztlich die Zwecke der Uni-

versität verfolgt?22

Ein Zusammenhang zwischen Bildung und Emanzipation, so verdeutlichen

Bourdieu und Passeron hier, sei illusorisch. Gerade Studierende der Fächer

ohne klares Berufsziel identifizieren sich völlig mit der Universität und wür-

den so »konformistische[…] Konsumenten« ihrer Lehrinhalte.23 Dass sie sich

in der gegebenen Situation gegen diese Institution (ebenso wie gegen das ih-

nen bereits zugestandene Privileg der Aufnahme in dieselbe) auflehnen wür-

den, um mehr Bestimmungsmacht über sie zu gewinnen und Bildungsres-

sourcen gerechter zu verteilen, schien so in den Mitt-60ern immanent un-

wahrscheinlich.

22 Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 64.

23 Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 61.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Nichtstun als politische Praxis

Neben der weitgehend neutralen Perspektive von Bourdieu und Passe-

ron gab es innerhalb der Universität ebenfalls Stimmen, die die Möglichkeit

studentischer Handlung aus politischen Gründen negierten. So zum Beispiel

der konservative Raymond Aron, der von 1955-1968 Soziologie an der Sorbon-

ne lehrte. Aron bezweifelte in den 1950er-Jahren das politische Handlungspo-

tential linker Intellektueller, indem er in LʼOpium des intellectuels behauptete,

der Marxismus habe keine revolutionäre, sondern eine betäubende Wirkung

(im Echo der Marxʼschen Feststellung, Religion sei das Opium der Massen).24

In seiner Nachwirkung in den 1960er-Jahren diskreditierte diese These na-

türlich auch die Neue Linke, die mit den Studentenprotesten strukturell und

ideologisch eng verbunden war. Auf die Ereignisse im Mai ʼ68 reagierte Aron

mit der Publikation der kurzen Abhandlung La Révolution introuvable noch im

selben Jahr, in der er die angebliche Revolution der Studierenden für nich-

tig erklärte. Er greift dabei im Wesentlichen auf die Argumente aus LʼOpium

des intellectuels zurück, verweist so auf den Revolutionsmythos 1789, der dem

französischen Volk, und vor allem der Linken, kontinuierlich aber fälschlich

Hoffnung auf eine erneute Revolution gebe.25 Im Zuge dieser Argumentati-

on führt er ebenfalls aus, dass die französischen Studierenden vor 1968 sehr

unter einer allgemein verbreiteten Einsamkeit gelitten hätten. So heißt es in

La Révolution introuvable:

les étudiants français, en particulier à Paris, constituent une foule solitaire.

Nombre d’entre eux souffrent de la solitude, de l’absence de vie communau-

taire. Pas seulement de l’absence de contacts avec les professeurs lointains –

ce qui est souvent vrai – mais aussi d’absence de contacts avec leurs cama-

rades. Et certaines enquêtes montrent que des étudiants, venus de la pro-

vince, ont fait des années d’études à la Sorbonne sans vraiment appartenir

à aucun groupe, sans avoir un cercle d’amis. Cette espèce de fraternité juvé-

nile dans une communauté semi-délinquante, c’est la surcompensation de

la solitude dans laquelle vivent ordinairement les étudiants français.26

Aron argumentiert hier, psychologisierend, dass die Unruhen 1968 nicht aus

ideologischen Gründen stattgefunden hätten, oder um wirklich eine Verbes-

24 Vgl. Raymond Aron: Opium für Intellektuelle oder Die Sucht nachWeltanschauung.Übers.

v. Klaus Peter Schulz. Köln: Kiepenheuer &Witsch (1957).

25 Raymond Aron: La révolution introuvable. Réflexions sur les événements de Mai. Paris:

Fayard (1968), 31.

26 Aron: La révolution introuvable, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 199

serung der Arbeits- und Studienbedingungen hervorzubringen, sondern weil

die Studierenden einsam gewesen seien. Im Zusammenschluss zu einer gro-

ßen Gruppe haben sie vor allem diese Einsamkeit kompensieren wollen (»c’est

la surcompensation de la solitude«). Er impliziert damit, dass die Unruhen

aus den ›falschen‹ Gründen stattgefunden hätten, und delegitimiert sie zu

Nicht-Handlungen ohne politische Tragweite.Darin zeigt sich,wie es um 1968

stehtmit der Idee studentischer Handlung: Vor den Unruhen hielt man sie für

unwahrscheinlich, imMoment ihrer Realisierung wird ihre Bedeutung unter-

graben, indem sie als ›uneigentlich‹ deklariert wird. Das sind die Bedingun-

gen des Ereignisses ʼ68, deren Untersuchung Rancière fordert. Ironischerwei-

se gehört zur heutigen Betrachtung von 1968 als Geburtsstätte eines neuen,

ereignishaften Handelns gerade das Element, was Aron zur Delegitimierung

benutzen wollte: das Soziale. Denn der Standpunkt Hannah Arendts ist, dass

es nur Handlung geben kann, wenn sie in der Gruppe stattfindet. Handeln

»ist in Isolierung niemals möglich.«27

Zweifel an der studentischen Handlungsfähigkeit gab es ebenfalls inner-

halb der kommunistischen Partei, durchaus von prominenter Seite. 1964 er-

schien das Essay »Problèmes étudiants«, in dem Louis Althusser den Stu-

dierenden, und vornehmlich den Studentenorganisationen der Neuen Lin-

ken, den Eingriff in die politische Praxis aufgrund ihrer fehlenden theoreti-

schen Fundierung nicht zutraute. Damit wandte er sich konkret gegen das

bereits in den früheren 60er-Jahren begonnene studentische Bestreben, die

Universität zu demokratisieren. Stattdessen sprach er sich explizit für die

Lehrer/Schüler Hierarchie aus, da sie die effektivste Strategie für die Vermitt-

lung wissenschaftlicher Inhalte sei. Nur richtig ausgebildete Wissenschaftle-

rInnen könnten der Revolution dienlich sein,meinte Althusser: »la cause révo-

lutionnaire est toujours indissolublement liée à la connaissance, cʼest-à-dire

à la science«.28 Die Möglichkeiten der Studierenden, sich gegen mangelhafte

Wissensvermittlung an der Universität zu wehren, seien, so Althusser, auf ein

Nichtstun beschränkt: »ils résistent par leur passivité«.29 Althusser impliziert

hier, dass es zwei Formen des Widerstands gibt – den aktiven und dem pas-

siven –, von denen die erste die Königsdisziplin darstelle, und die letzte nur

die Anfängerliga. Im Gegensatz zu Bourdieu und Aron schreibt er Studieren-

den immerhin die Möglichkeit zur widerständigen Handlung zu – aber eben

27 Arendt: Vita activa, 234.

28 Louis Althusser: Problèmes étudiants. In: La Nouvelle Critique 152 (Januar), 1964, 94.

29 Althusser: Problèmes étudiants, 89. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Nichtstun als politische Praxis

›nur‹ in passiver Form, und bestenfalls als eine Vorstufe ›richtigen‹ Wider-

stands. Im Kontext des französischen Universitätssystems der 1960er-Jahre

kommt dieses Zugeständnis jedoch keiner Affirmation gleich, sondern einer

Einschränkung.

Diese Beispiele weisen auf die Existenz eines wissenschaftlich und po-

litisch geprägten Diskurses über studentische Handlungsunfähigkeit in den

frühen 60er-Jahren hin. Perec nimmt in Un homme qui dort auf diesen Diskurs

Bezug, vor allem auf die von Althusser vorgestellte Idee eines passiven Wi-

derstandes. In seinem Roman inszeniert Perec studentisches Nichtstun nicht

als Fakt oder Resignation, sondern als Widerstand, als Streik und den Versuch

zu handeln. Im Gegensatz zu dem eben referierten Diskurs wird dem Studen-

ten bei Perec das Nichtstun jedoch nicht zugeschrieben, sondern er verordnet

es sich selbst, um sich von den gesellschaftlichen Institutionen und Konven-

tionen zu distanzieren, die er ablehnt. Dieses Nichtstun stellt so eine Praxis

dar, die widerständig und kritisch ist, und damit wesentliche Charakteristi-

ka der ʼ68er Revolten vorwegnimmt – wenn auch in ganz anderer Form. Die

Ergebnisse unterscheiden sich wesentlich. So wird das Nichtstun im Roman

dargestellt als eine Art Experiment – das Projekt ›Indifferenz‹ –, um aus der

Ordnung auszutreten, das aber letzten Endes scheitert. Dennoch bezeich-

net das Nichtstun bei Perec eben nicht nur eine Limitierung oder ein Unver-

mögen. Es ist ein Anfangspunkt, um die Frage zu verhandeln, wie politische

Handlung überhaupt aussehen könnte.

Das Projekt Indifferenz

Perec nimmt in Un homme qui dort den Diskurs über die Handlungsunfähig-

keit von Studierenden in den frühen 1960er-Jahren auf. Dies ist besonders zu

Beginn der Geschichte der Fall, in dem die Universität eine Rolle spielt: Der

Protagonist geht nicht zu seinem Abschlussexamen und bricht seine Ausbil-

dung ab. Statt seinem ursprünglichen, konventionellen Lebensplan zu fol-

gen (Studium, Beruf, Heirat usw.), tut er nichts. Er schläft viel, verlässt sein

Zimmer kaum, trifft keine Freunde. Dann wieder läuft er nächtelang ziellos

durch Paris. Dieses Nichtstun kann verschieden gedeutet werden. Gerade vor

dem Hintergrund des oben beschriebenen Diskurses wirkt der Protagonist

zum Beispiel wie ein Verlierer der zeitgenössischen akademischen Dynami-

ken. Er ist nicht nur unfähig zu einer emanzipatorischen Handlung, er kann

nicht einmal sein Studium abschließen. Es ist jedoch ebenso möglich, die-

ses Nichtstun als einen Widerstand, einen Streik gegen die Institution der

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 201

Universität zu deuten – man denke nur an Walter Benjamins These, die »Un-

terlassung von Handlungen, ein Nicht-Handeln« im Streik wende sich mit

voller Kraft gegen die bestehende und als ungerecht empfundene Rechtsord-

nung.30 Der Romantext bestätigt allerdings weder die eine noch die andere

Deutung. Er begegnet der Mehrdeutigkeit des Nichtstuns auf ungewöhnliche

Weise: Der Protagonist, der zugleich der Erzähler der Geschichte ist, weist

alle möglichen Deutungen zurück und behauptet, mit seinem Nichtstun gar

nichts aussagen zu wollen. Er behauptet, vollkommen indifferent zu sein. Er

sei »un dur noyau dʼindifférence, un regard neutre« (Hqd 37) – »ein harter Kern

aus Gleichgültigkeit, ein neutraler Blick« (23).

Diese Behauptung wiederholt sich im Laufe des Romans oft. Sie wird vom

Protagonisten selbst artikuliert, der auch der Erzähler ist. Er erzählt in einem

»self-to-self monologue«,31 in dem er sich selbst als Du (»tu«) anspricht. In

dieser Sprecherrolle betont er immer wieder, dass er gegenüber seiner Um-

welt vollkommen indifferent ist. Er tut dies, indem er behauptet, dass sein

Nichtstun auf keine Art und Weise gedeutet werden kann:

Plus tard, le jour de ton examen arrive et tu ne te lèves pas. Ce nʼest pas un

geste prémédité, ce nʼest pas un geste, dʼailleurs, mais une absence de geste,

un geste que tu ne fais pas, des gestes que tu évites de faire. […] Ton réveil

sonne, tu ne bouges absolument pas, tu restes dans ton lit, tu refermes les

yeux. (Hqd 23)

–––

Später kommt der Tag deiner Prüfung, und du stehst nicht auf. Es ist kein

vorbedachtes Handeln, es ist übrigens gar kein Handeln, sondern ein Nicht-

handeln, einHandeln, das du unterlässt, das du vermeidest. […]DeinWecker

läutet, du rührst dich überhaupt nicht, du bleibst im Bett liegen, du machst

die Augen wieder zu. (14)

In diesem Passus besteht der Protagonist darauf, dass sein Fernbleiben von

der Prüfung, das Unterlassen der Prüfungshandlung keine Geste (»geste«)

30 Benjamin: Gewalt, 184. Siehe Kapitel »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

31 David Gascoigne: The Games of Fiction. Georges Perec and Modern French Ludic Narrative.

Bern: Peter Lang (2006), 132. Es gibt verschiedene Interpretationen dieser Erzählsitua-

tion; für eine nuancierte narratologische Analyse mit abweichenden Möglichkeiten

vgl. Roman Kuhn: Zweite Person Singular Präsens. Überlegungen zu »Ein Mann der

schläft« von Georges Perec. In: Der Präsensroman. Hg. v. Armen Avanessian u.a. Berlin:

De Gruyter (2013), 210-217.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Nichtstun als politische Praxis

darstelle. Er sagt es ganze fünfmal. Mit der Verwendung gerade dieses Be-

griffs verweigert er die Deutbarkeit seines Nichtstuns. Sowohl im Deutschen

als auch im Französischen impliziert das Wort »Geste« eine Tat, die inter-

pretierbar ist. Im Deutschen drückt die Geste eine »bestimmte innere Haltung«

aus,32 und auch im Französischen bedeutet »geste« ein »[m]ouvement du

corps (principalement des bras, des mains, de la tête) volontaire ou involon-

taire, révélant un état psychologique, ou visant à exprimer, à exécuter quelque

chose«.33 Eine Geste ist eine körperliche Bewegung, die nicht für sich steht,

sondern auf eine Haltung, einen bestimmten psychologischen Zustand hin-

weist. Sie enthüllt etwas (»révélant«), ist Ausdruck von etwas (»exprimer«),

vollzieht etwas (»exécuter«). Sie ist ein lesbares Zeichen. Sie ist, wie Adam

Kendon dargelegt hat, »visible action as utterance«, und hat so stets eine ex-

pressive oder repräsentative Funktion.34

Die unterlassene Handlung des Protagonisten erfüllt aber gerade diese

kommunikative Funktion nicht, weil sie keine Geste ist – das behauptet der

Erzähler-Protagonist. Denn anstelle der Artikulation einer Haltung strebt er

eine Ent-Positionierung an. Er möchte nicht für oder gegen eine Institution

eintreten, sondern verwehrt sich jeglicher Wertung und Meinung, die man

aus einer von ihm stammenden Geste herauslesen könnte. Die Verneinung

der ›gestischen‹ Qualität seines Nichtstuns ist Teil der Indifferenz.

Um dies zu verdeutlichen, verharrt der Protagonist, zumindest zu Beginn

des Romans, in körperlicher Stasis – als ob man ihm keine Geste anhängen

könnte, wo auch keine Bewegung stattfindet. Der oben zitierten Negation

der Geste folgt die Behauptung körperlicher Immobilität auf dem Fuß: »tu ne

bouges absolument pas« (Hqd 23), »du rührst dich überhaupt nicht« (14). Im

unmittelbaren Anschluss an diese Stelle beschreibt der Erzähler-Protagonist

seinen Körper, als wäre er ein fremdes Objekt, das er gar nicht kontrollieren

könne. Er denkt zum Beispiel, nicht mit seinem Körper auf dem Bett zu lie-

gen, sondern auf seinem Körper selbst: »tu es sur quelque chose de très mou

qui es ton propre corps« (Hqd 17).35 Sein Körper stellt keine lenkbare Einheit

dar, sondern »erstreckt sich inWirklichkeit in alle Richtungen« (12), »le corps,

à cet instant, ne présente plus du tout la belle unité de tout à l’heure, en fait,

32 Geste. In: Duden. Die deutsche Sprache. Bd. 2.Hg. v. Werner Scholze-Stubenrecht. Berlin:

Dudenverlag (2014), 829.

33 Geste. In: Le grand Robert de la langue française. Bd. 3.Hg. v. Alain Rey u.a. Paris: Diction-

naires Le Robert (2001), 1326. Herv. meine.

34 Adam Kendon: Gesture. Visible Action as Utterance. Cambridge: UP (2004), 2.

35 »[D]u liegst auf etwas sehr Weichem, was dein eigener Körper ist« (Übers. meine).

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 203

il s’étale dans tous les sens« (Hqd 18). Jede Beschreibung seines Körpers im-

pliziert einen anderen Mangel. Mal ist der Körper nicht erreichbar, mal zu

ausgeweitet, um ihn zu kontrollieren, mal scheinen ihm sowohl Knochen als

auch Muskeln abhandengekommen zu sein – so schildert er die »lʼimpression

doucereuse et étouffante dʼêtre sans muscles et sans os« (Hqd 21)36 – sodass

der Eindruck entsteht, ihm gehe jegliche Funktionalität ab. Dabei sind beson-

ders die Körperteile, die in der obigen Definition des Robert die Bedeutungs-

träger der Geste darstellen – Arm,Hand, Kopf –, in Mitleidenschaft gezogen.

So benutzt er zum Beispiel seine Hand nicht mehr zum Rauchen, die Zigaret-

te verbrennt einfach von selbst: »une cigarette qui se consume« (Hqd 22). Er

hat nurmehr eine abwesende Hand, eine »main absente« (Hqd 37) Überhaupt

sind seine Glieder, Arme wie Beine, schwer (»lourdeur de tes membres«, Hqd

29) und steif (»tes jambes engourdies«, Hqd 23). Auch sein Kopf ist schwer

(»[t]a tête est lourde«, Hqd 23), weil er in der Vorstellung des Protagonisten

den Rest seines Körpers beherbergt: »Les trois quarts de ton corps se sont ré-

fugiés dans ta tête« (Hqd 125).37 All diese Beschreibungen zeichnen das Bild

eines Mannes, dessen körperliche Integrität fraglich geworden ist, und der

keinerlei »mouvement« unternehmen kann, in dem man eine Geste vermu-

ten könnte.

Doch die Beschreibung körperlicher Stasis kann letztlich nichts daran

ändern, dass auch die Abwesenheit von Bewegung als Geste verstanden

werden kann. Das zeigen Giorgio Agambens »Noten zur Geste«. Dort

argumentiert Agamben entgegen der (beispielsweise von Adam Kendon

vertretenen) konventionellen Bedeutung der Geste, dass diese eben nicht

Teil eines Vermittlungs- und Kommunikationsprozesses sei, der interpre-

tiert werden könne. Sie sei nicht Mittel zum Zweck der Kommunikation,

sondern vielmehr reines Mittel ohne semantische Bestimmung. Er situiert

die Geste zwischen den zwei aristotelischen Tätigkeitsformen der poiesis

(ein Schaffungsprozess, der Mittel zum Zweck ist) und praxis (ein Handeln,

das sein eigener Zweck ist). In Abgrenzung zu diesen Handlungsformen

sei die Geste hingegen weder Mittel noch Zweck, sie verweist lediglich auf

ihr kommunikatives Potential: »Die Geste ist die Darbietung einer Mittelbarkeit

[medialità], das Sichtbarmachen eines Mittels [mezzo] als solchem. […] Die Geste ist

in diesem Sinne Mitteilung einer Mitteilbarkeit.«38 Diese Definition bezieht

36 Der »erstickende Eindruck, keine Muskeln und keine Knochen zu haben« (13).

37 »Dreiviertel deines Körpers sind in deinen Kopf geflüchtet« (76).

38 Agamben:Mittel ohne Zweck, 54f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Nichtstun als politische Praxis

sich vornehmlich auf ästhetische Gesten, wie Josef Früchtl argumentiert:

»Eine ästhetische Geste, nicht die Geste überhaupt, hält dann die Mitte

zwischen Mittel und Selbstzweck, Herstellung und Handlung, Referenz und

Selbstreferenz.«39

Daraus folgt, dass die Behauptung des Erzähler-Protagonisten, er führe

keine Geste aus, ein Selbstwiderspruch ist. Die Behauptung selbst stellt in-

sofern eine Geste dar, als sie auf ihre eigene Mittelbarkeit verweist. Die ver-

meintliche Gestenlosigkeit ist selbst gestisch. Dieser literarische Sprechakt,

der in Un homme qui dort vollzogen wird, ist eine ästhetische Geste. Sie hat al-

lerdings auch eine politische Bedeutung.Dies ergibt sich aus einer strukturel-

len Analogie mit Hannah Arendts Verständnis von Politik. Diese zeichne sich

Arendt zufolge dadurch aus, zuvorderst ein Mittel ohne konkreten Zweck zu

sein (allerhöchstens ist der Zweck die Erlangung der Freiheit).40 Auch Agam-

ben versteht die Geste als genuin politisches Phänomen. Er definiert sie als

»Kreuzungspunkt zwischen Leben und Kunst, Akt und Potenz«, und damit als

»reine Praxis«.41 Im Vorwort zuMittel ohne Zweck findet sich gar der Vermerk,

die Geste stelle die »eigentliche Sphäre der Politik« dar.42 Zieht man also in

Betracht, dass Agambens Konzept der Geste, das die Situation im Roman ein-

schlägig beschreibt, mit dem Handeln nach Arendt die ›reine Mittelbarkeit‹

als Gemeinsamkeit teilt, so ist es möglich, die ›gestische Gestenlosigkeit‹ in

Un homme qui dort als politisch bedeutsam, und vielleicht sogar als Handlung

zu begreifen.

Es gilt also, den Topos der Indifferenz dualistisch zu betrachten, d.h. zwi-

schen Inhalt und Form der Erzählung zu unterscheiden. Auf der inhaltlichen

Ebene ist die Indifferenz das dominante Motiv des Romans. Doch auf der for-

malen Ebene zeigt sich einWiderspruch.Unhomme qui dort bringt keineswegs

reine Indifferenz zur Darstellung. Denn die Aussage, dem Nichtstun wohne

keine Bedeutung inne, stellt trotzdem eine Verweigerung dar,43 – und ist da-

39 Josef Früchtl: Eine Kunst der Geste. Den Bildern Geschichte und Bewegung zurückge-

ben. In: Ders.: Vertrauen in die Welt. Eine Philosophie des Films. München: Fink (2013),

155. Es spricht auch Agambens Verweis auf Kants ästhetisches Urteil (das sich auf die

Zweckmäßigkeit ohne Zweck richtet) dafür, dass er hier eine Frage der Ästhetik adres-

siert.

40 Arendt:Was ist Politik?, 69.

41 Agamben:Mittel ohne Zweck, 70.

42 Agamben:Mittel ohne Zweck, 9.

43 Man ist unweigerlich an das Kommunikationsaxiom von Watzlawick u.a. erinnert,

demzufolgeman nicht nicht kommunizieren, also auch nicht nicht handeln könne. Vgl.

Paul Watzlawick, Janet H. Beavin u. Don D. Jackson: Menschliche Kommunikation. For-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 205

mit bedeutsam. Der Protagonist verweigert sich der Interpretation: er will sie

weder erfahren, noch ausführen. Die entschlossene Verweigerung einer Ges-

te, wie sie im eingangs zitierten Passus zum Ausdruck kam, ist schließlich

auch gestisch. Der folgende Abschnitt (Performativer Widerspruch) widmet

sich der Analyse dieses performativen Widerspruchs, der für die Interpreta-

tion des Romans als Ganzem bedeutend ist. In Un homme qui dort, so lautet

meine These, ist Indifferenz nicht theoretisch strikt ausexerziert und ideal-

typisch dargestellt, sondern ist ein kommunikatives Mittel, durch das Un-

zufriedenheit ausgedrückt wird. Die Indifferenz, die durch das Erzählen des

Protagonisten entwickelt wird, ist also eine Prätention. Die vorgetäuschte, also

prätentiöse Indifferenz ist das große Projekt des Protagonisten, seine Praxis

des Nichtstuns. Er tut so, als wäre ihm alles gleich, doch tatsächlich versteckt

und verweist diese Indifferenz auf eine ausgeprägt kritische Haltung. Der

zweite Abschnitt dieses Unterkapitels (Indifferenz als Kritik) widmet sich dem

kritischen Aspekt der Indifferenz. Insgesamt wirft dieses Unterkapitel einen

genauen Blick auf die formale Darstellung der Indifferenz und ihrer semanti-

schen Dissonanzen. Im weiteren Verlauf des Kapitels »Prätention« verschiebt

sich der Fokus von einer kleinen, detaillierten Betrachtung textueller Strate-

gien auf eine größere Ebene: der politischen Bedeutung der Indifferenz und

des Nichtstuns in der Diegese. Beide Perspektiven tragen dazu bei, zu zei-

gen, dass die Performanz der Indifferenz eigentlich auf denWunsch verweist,

zu handeln. Ein Wunsch, der zwar letztlich scheitern wird, aber dessen Aus-

führung dennoch die Frage aufwirft, wie eine Handlung prinzipiell aussehen

könnte.

Performativer Widerspruch

Der Protagonist in Un homme qui dort versteht sein Nichtstun nicht als Geste,

es handele sich vielmehr um eine »absence de geste« (Hqd 23). Er behauptet

so, seinem Tun bzw. Nichtstun läge keine ›innere Haltung‹ zugrunde. Im Ro-

man gibt es einige Strategien, die diese Indifferenz ›realisieren‹ sollen. Doch

eben diese Strategien rufen Zweifel daran hervor, sodass eine Diskrepanz

men, Störungen, Paradoxien. Übers. v. Paul Watzlawick. Bern: Huber (1969). Es hat in

meinem Argument allerdings keinen Platz, weil das literarische Material andere Deu-

tungsvoraussetzungen hat. Da der Erzähler bereits kommuniziert, dass keine Kommu-

nikation stattfinden soll, ist klar, dass es sich um Kommunikation handelt. Die Frage,

obman ohne den literarischen Vermittlungsakt das Verhalten das Protagonisten kom-

munikativ deuten könnte, stellt sich nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Nichtstun als politische Praxis

zwischen der Selbsteinschätzung des Protagonisten und der Wirkung seiner

Selbst-Erzählung entsteht.

Eine zentrale Strategie der Indifferenz ist eine Sprachreduktion. Die Spra-

che ist zwar zentrales Erzählmedium, doch der Erzähler-Protagonist will sie

von allen Elementen befreien, die eine Haltung zu den Dingen ausdrücken

könnte, die sie bezeichnet. Er versucht, die Kategorie der Eigenschaftsbe-

zeichnungen von ihr abzulösen.Das fällt besonders in seinemKonsumverhal-

ten auf. Spricht der Protagonist zu Beginn des Romans über die Gegenstände

seines Apartments durch Verweise auf Markenprodukte (»un bol de Nesca-

fé« oder ein »cendrier publicitaire«, Hqd 22), so entfällt diese Spezifizierung

im weiteren Verlauf des Romans. Der Protagonist trinkt zwar noch Kaffee,

dieser jedoch – obwohl anfangs mehrmals durch die Nennung des Nescafés

etabliert, der mit gesüßter Kondensmilch getrunken wurde – ist nunmehr

geschmacklos (»sans goût«, Hqd 58). Diese Geschmacklosigkeit ist dabei kei-

ne Abwertung, sondern bezeichnet die neutralisierte, indifferente Wahrneh-

mung des Protagonisten: da es keinen Geschmack gibt, kann er ihn weder gut

noch schlecht finden. Er hält sich, um Maurice Blanchot zu paraphrasieren,

abseits von sowohl Affirmation als auch Negation; er ist neutral. Überhaupt

macht sich im Erzählen von den Lebensmitteln des Protagonisten seine re-

duktionistische Indifferenz bemerkbar:

Mais ton estomac ne fait plus, sʼil lʼa jamais faite, la différence, et ton pa-

lais non plus. Le langage a été plus résistant : il tʼa fallu quelque temps pour

que la viande cesse d’être mince, coriace, filandreuse, les frites huileuses

et molles, le vin poisseux ou acide, pour que ces qualificatifs éminemment

dépréciateurs, porteurs au début de sens tristes, évocateurs de repas pour

pauvres, de nourritures de clochards, de soupes populaires, de fêtes foraines

de banlieue, perdent petit à petit leur substance, et pour que la tristesse, la

pauvreté, la pénurie, le besoin, la honte qui sʼy étaient inexorablement at-

tachés – cette graisse devenue frite, cette dureté devenue viande, cette aci-

dité faite vin – cessent de te frapper, de te marquer, de même quʼà l’opposé

cessent de te convaincre les signes nobles, exacts envers de ceux-ci, de lʼa-

bondance, de la bombance, de la fête […]. Nulle énergie sacrée, nul divin nec-

tar nʼemplissent désormais ton assiette et ton verre.Nul point nʼaccompagne

tes repas. Tu manges de la viande et des frites, tu bois du vin. (Hqd 84f.)

–––

Doch dein Magen macht keinen Unterschied mehr, wenn er je einen ge-

macht hat, und dein Gaumen ebenso wenig. Die Sprache ist widerstandsfä-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 207

higer gewesen: du hast einige Zeit gebraucht, bis das Fleisch aufhörte, dünn,

zäh, faserig zu sein, die Fritten ölig und weich, der Wein trüb und sauer, bis

diese ungeheuer abwertenden Eigenschaftswörter, anfänglich Träger trauri-

ger Bedeutungen, Beschwörer von Armenmahlzeiten, von Nahrung für Clo-

chards, von Volkssuppen, von Vorstadtkirmes, allmählich ihre Substanz ver-

lieren, und damit auch die Traurigkeit, die Armut, das Elend, die Not, die

Schande, die unauslöschlich damit verbunden waren – dieses zu Frittieröl

gewordene Fett, diese Fleisch gewordene Zähheit, diese zu Wein gemachte

Säure – aufhören, dich zu treffen, dich zu zeichnen, genauso wie umgekehrt

die edlen Zeichen der Fülle, des Schlemmens, des Feierns, diese genauen

Gegenstücke, aufhören, dich zu überzeugen […] Keine heilige Energie, kein

göttlicher Nektar füllen von nun an deinen Teller und dein Glas. Kein Ausru-

fezeichen begleitet deine Mahlzeiten. Du ißt Fleisch und Fritten, du trinkst

Wein. (51f.)

Hier zeigt sich, dass der Protagonist – wohlbemerkt gegen einen Widerstand

der Sprache (»[l]e langage a été plus résistant«) – seine Nahrung ent-charak-

terisiert hat. Die Pommes frites waren mal ölig und weich (»huileuses et mol-

les«), das Fleisch war mal zäh (»coriace«), der Wein sauer (»acide«), und all

diese Dinge waren auch mal auf symbolischer Ebene edel (»nobles«), doch

nun sind sie eigenschaftslos: »Tu manges de la viande et des frites, tu bois du

vin.« Der Protagonist strebt also eine semantische Verflachung an, weil ihm

die differenzierende Funktion der Sprache sinnlos erscheint.

Dabei ist die Abwendung von der Handlung des Wählens ganz zentral.

Dies ist vor dem Hintergrund der Romangeschichte besonders bedeutsam:

der Protagonist charakterisiert die Gesellschaft, in der er lebt, als eine, in

der sein Lebensweg bereits vorgezeichnet ist. Individuelle Entscheidungen,

wie die eigene Zukunft gestaltet werden soll, gebe es darin nicht. In diesem

Denken ist jede Handlung, die man vollzieht, und jede Wahl, die man trifft,

nur eine Illusion. Sie sollen den Glauben an die eigene Handlungsfähigkeit

erhalten, die man aber tatsächlich eingebüßt hat. Das Nichtstun des Prot-

agonisten ist die Auflehnung gegen eine solche Illusion von Agens. Es ist ein

Befreiungsversuch: Wenn jedes Sprechen, jedes Handeln auch bedeutet, sich

Konventionen zu unterwerfen und in diesem Sinne fremdbestimmt zu wer-

den, erscheint der Entzug in Form des Nicht-Handelns als letzter Ort der ver-

meintlichen Freiheit. Diese Idee gehört zu einer großen Tradition des abend-

ländischenDenkens:Manwirft der »Spontanität desHandelns« vor, »daß sein

Neuanfang ein Schein ist, der sich sofort in dem prädeterminierten Bezugs-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Nichtstun als politische Praxis

gewebe verliert, in dem sich gerade der Handelnde verstrickt« – »Freiheit, so

scheint es, kann nur der bewahren, der sich des Handelns enthält«.44

Der Roman wird, analog zu Arendts Handlungstheorie, zeigen, dass diese

Annahme falsch ist. Doch bis der Protagonist dies realisiert, ist die Verwei-

gerung einer sprachlichen Präzisierung, der Wahl bestimmter Eigenschaften

seine Strategie, um Freiheit zu erlangen. So heißt es später im Roman: »L’in-

différence dissout le langage, brouille les signes[…] tu es libre et tu ne choisis

pas« (Hqd 113, Herv. meine) – »Die Gleichgültigkeit löst die Sprache auf, ver-

wischt die Zeichen[…] du bist frei, und duwählst nicht« (69,Herv.meine).45 Die

Verweigerung derWahl ist imÜbrigen auch eine Funktion des Neutrums,wie

Barthes es beschreibt: Im Paradigma beruht der Sinn auf »dem Konflikt (die

Wahl des einen Terms und nicht des anderen)«, das Neutrum ist die Aufhe-

bung der »drohende[n] Aufforderungen der Welt, »eine Wahl zu treffen« und

die Bestrebung, den »Sinn [vom Paradigma] abzukoppeln.«46

Die gewollte Reduktion der Ausdruckspalette teilt Un homme qui dort mit

einem seiner wichtigsten Intertexte: »Bartleby, The Scrivener« von Herman

Melville.47 Auch die Figur Bartleby ist absolut gleichgültig, was sie mit dem

Ausspruch »I am not particular«48 ausdrückt – sie ist nicht wählerisch. Gilles

Deleuze zufolge weist Bartleby so darauf hin, dass »alles weitere, was man

ihm vorschlagen könnte, noch eine Besonderheit, eine Wahl wäre, die ihrer-

seits noch in den Bereich der großen, unbestimmten Formel Ichmöchte lie-

ber nicht fällt«.49 Diese vermeintlich der Indifferenz dienende Ablehnung

44 Arendt:Vita activa, 298. Esmuss kaumerwähntwerden, dass dies nichtArendts eigener

Vorstellung entspricht.

45 Die Erwähnung der Freiheit ist auch einHinweis auf das existentialistische Fundament

des Romans. Vgl. die Hinweise zum Thema Freiheit in der Einleitung dieses Kapitels.

46 Barthes: Das Neutum, 33.

47 Die folgende Stelle am Ende des Romans zeigt die intertextuelle Beziehung zwischen

den beiden Geschichten auf: »Jadis, à New York, à quelques centaines de mètres des

brisants où viennent battre les dernières vagues de lʼAtlantique, un homme sʼest lais-

sé mourir. Il était scribe chez un homme de loi. Caché derrière un paravent, il restait

assis à son pupitre et nʼen bougeait jamais. Il se nourrissait de biscuits au gingembre.«

(Hqd 171) Dt.: »Früher einmal, in New York, einige hundert Meter von den Felsenriffen

entfernt, an die die letztenWellen des Atlantiks schlagen, hat sich einMensch sterben

lassen. Er war Schreiber bei einem Juristen. Hinter einemWandschirm versteckt, blieb

er an seinem Pult sitzen und verließ es nie. Er ernährte sich von Ingwerbiskuits.« (104)

48 Herman Melville: Bartleby, The Scrivener. In: Amerikanische Meistererzählungen/Famous

American Short Stories. Köln: Anaconda (2013), 158.

49 Deleuze: Bartleby, 10.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 209

des Wählens enthält einen Hinweis darauf, dass der Protagonist nicht ganz

indifferent, sondern vielmehr ebenso kritisch und radikal eingestellt war wie

die Studierenden 1968. Denn der Unwille zur Wahl rekurriert implizit auch

auf die von Raoul Vaneigem ebenfalls 1967 publizierte Schrift Traité de savoir-

vivre à l’usage des jeunes générations. Vaneigem, ein anarchistischer Kulturkri-

tiker mit einigem Einfluss auf die 68er, bringt dort das in der Kapitalismus-

kritik häufig wiederholte Argument vor, dass die ›Wahl‹ in der Konsumgesell-

schaft keine eigenständige Handlung, sondern ideologische Untergebenheit

sei. »L’outil dans la production, le choix conditionné dans la consommation

deviennent les supports du mensonge«, schreibt er, »les médiations qui, in-

citant l’homme, producteur et consommateur, à agir illusoirement dans une

passivité réelle«.50 Liest man Perecs Roman aus dieser Perspektive, so lässt

sich seine Indifferenz ohne weiteres als Versuch einer tatsächlichen Handlung

lesen (nur eben ohne die terroristische und emotionale Tendenz, wie sie von

Vaneigem propagiert wird). Die Erzählung laboriert im Großen und Ganzen

an eben dieser Idee: dass was man üblicherweise als Handlung begreift –

ein Sich-Entscheiden, Urteilen, zur Prüfung gehen, arbeiten – illusorisch ist.

Dass, in Folge, nichts zu tun bedeutet, zu handeln.

Die Indifferenz des Protagonisten kommt nicht nur in der sprachlichen

Verflachung zum Ausdruck. Sie wird auch durch die wiederholten Behaup-

tungen performiert, indifferent zu sein.51 Der Protagonist, der imModus des

»tu« sich selbst anspricht, betont immerwieder,wie egal ihm alles ist, undwie

gleichgültig er der Welt gegenübersteht. Variationen dieser Erklärung sind

in fast jeden Abschnitt des Textes eingewebt. Bei dieser Strategie fallen zwei

Dinge auf: Zum einenwiederholt sich der Protagonist diesbezüglich sehr häu-

fig, und zum anderen benutzt er sehr viele verschiedene Ausdrücke – zu viele

eigentlich, in Anbetracht der Neutralitäts-Strategie der Sprachreduktion.

50 Raoul Vaneigem: Traité de savoir-vivre à l’usage des jeunes générations. Paris: Gallimard

(1967), 85.

51 Auch de Chalonge stellt fest, dass imRoman Indifferenz nicht nur thematisch, sondern

auch wörtlich bestimmend ist. Florence de Chalonge: Stylistique de l’indifférence. Un

hommequi dort. In:Georges Perec.Artisan de la Langue. Hg. v. VéroniqueMontémont u.a.

Lyon: Presses Universitaires (2012), 146.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Nichtstun als politische Praxis

Tabelle: Ausgewählte Ausdrücke und Häufigkeit ihres Auftretens

nul bzw. nulle 47

detaché (3), l’indifférent (8), ignorant (5) 16

inerte (3), immobile (12) 15

creuse (1), vide (13), peu importante (1) 15

neutre 8

absurde (2), inutile (5) 7

faible 5

Die Häufigkeit und Varianz der Neutralitätsbehauptungen lassen sich

auch hier besonders anschaulich im Vergleich mit dem Intertext »Bartleby,

The Scrivener« darstellen. Der Unterschied zwischen dem Protagonisten

Perecs und seinem Melville’schen Vorbild ist quantitativ greifbar: verwendet

Bartleby (in einemWerkumfang von ca. 15 000 Wörtern) seine Formel 12-mal

in exakt dem gleichen Wortlaut, so enthält Un homme qui dort (bei ungefähr

35 000 Wörtern) eine ungleich stärkere Gleichgültigkeits-Isotopie52 mit ca.

100 Erwähnungen vieler verschiedener Schlüsselbegriffe wie »lʼindifférent«,

»ignorant« und »inutile« (siehe Tabelle) und doppelt so vielen gleichsam

gefluchteten Negationen – »tu nʼas plus besoin dʼexcuses, de regrets, de

nostalgies. Tu ne rejettes rien, tu ne refuses rien« (Hqd 32f.)53 oder »que tu

nʼentreprends plus jamais de les [tes repas] varier« (Hqd 110).54

Die Anzahl der neutralen bzw. negierenden Aussagen ist bei Perec also

achtfach größer als bei Melville, und um ein Vierfaches größer, wenn man

den größeren Werkumfang einkalkuliert.55 Wie aber wirkt dieser quantita-

tive Unterschied? Die Meinungen in der Forschung sind zweigeteilt. Die ei-

nen nehmen die Proklamation der Indifferenz ernst – Kathrin Glosch zum

Beispiel hält den Roman für eine genuine »Odyssee der Indifferenz«, da alle

52 Ich verwende den Isotopie-Begriff nach Greimas. Vgl. Algirdas J. Greimas: Struktura-

le Semantik. Methodologische Untersuchungen. Übers. v. Jens Ihwe. Wiesbaden: Vieweg

(1971), 45f., 60f.

53 »[D]u brauchst keine Entschuldigungen, keine Reue, keine Sehnsüchte mehr. Du ver-

wirfst nichts, du lehnst nichts ab.« (20)

54 »[D]u unternimmst nie mehr den Versuch, sie [deine Mahlzeiten] zu variieren« (67).

55 Nicht zuletzt vielleicht deshalb, weil der Protagonist im Gegensatz zu Bartleby auch

der Erzähler ist, und deshalb die Geschichte beeinflussen, seine Meinungen freier ar-

tikulieren kann.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 211

»Momente der Sinnstiftung« ausgeschlossen werden.56 Auch Robert Stock-

hammer ist dieser Meinung. Er bezeichnet gleichermaßen das Verhalten des

Studenten als Verfahren, das »zu einem Indifferenzpunkt führen [soll], an

dem das menschliche Subjekt die Massen von Informationen […] verarbeitet,

oder eher durch sie hindurch passieren lässt, als sei es eine IT-Maschine.«57

AndereWissenschaftlerInnen, und dazu gehöre auch ich, bezweifeln, dass im

Roman reine Indifferenz erzählt wird. Klar ist, dass der Protagonist indiffe-

rent werden will. Deshalb spricht er davon als von etwas, das noch nicht ist,

aber was er lernenmuss: »Tu as tout à apprendre, tout ce qui ne s’apprend pas:

la solitude, l’indifférence, la patience, le silence« (Hqd 68) – »Du musst alles

lernen, alles, wasman nicht lernen kann: die Einsamkeit, die Gleichgültigkeit,

die Geduld, das Schweigen« (41). Vor diesem Hintergrund ist jedoch die stän-

dige Behauptung des Protagonisten, indifferent zu sein, keinesfalls wörtlich

zu verstehen – ›indifferent‹ sagen hat schließlich eine andere Bedeutung als

›indifferent‹ sein. Dass er es sich ständig sagt, kann viele andere Gründe ha-

ben: Vielleicht handelt es sich dabei um Beschwörungen einer noch nicht ein-

getretenen Indifferenz, die mittels der performativen Macht der Sprache zur

Tatsache werden soll. Vielleicht kompensiert er dadurch seine Unfähigkeit,

wirklich indifferent zu sein. Vielleicht ist er trotzig, oder obsessiv. Wie dem

auch sei: Die Frequenz der Erwähnung suggeriert, dass er seinen Anspruch

per definitionem unterläuft. Seine Indifferenz ist prätentiös. So schreibt auch

David Gascoigne: »In a sense, a struggle for indifference can never be won,

for struggle itself contravenes indifference.«58 Indem der Student seine In-

differenz zum dominanten Thema seiner Erzählung macht, drückt er eine

Neigung aus, die von diesem Thema eigentlich logisch ausgeschlossen ist.

Indifferenz als Kritik

Im Topos der Indifferenz ist ein performativer Widerspruch enthalten, der

signalisiert, dass der Erzähler-Protagonist gar nicht indifferent, sondern viel-

mehr kritisch ist. Das sieht man in der Perec-Forschung zumeist anders, was

vor allem an einem kurzsichtigen Verständnis des Neutralitäts-Topos liegt.

Der Umstand, dass der Erzähler-Protagonist sein Nicht-Tun nicht als Ges-

te verstanden wissen will, scheint die Möglichkeit einer kritischen Intention

vermeintlich von vornherein auszuschließen. Leonhard Fuest nimmt in seiner

56 Glosch: Gleichgültigkeit, 210, 211.

57 Robert Stockhammer: 1967. Pop, Grammatologie und Politik. Paderborn: Fink (2017), 170.

58 Gascoigne: The Games of Fiction, 135.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Nichtstun als politische Praxis

Studie Poetik des Nicht(s)tuns (2008) gerade diese Abwesenheit einer kritischen

Intention zum Anlass, dem Erzähler-Protagonisten die Kritikfähigkeit gleich

ganz abzusprechen. Anstatt in der Art der Artikulation von Indifferenz eine

Kritik zu sehen, sucht Fuest sie abseits von ihr, in den Lerninhalten des auf-

gegebenen Soziologiestudiums (Erwähnung finden Aron, Tocqueville, Marx,

Weber und Lukács).Weil diese Positionen nur erwähnt, aber nicht verarbeitet

werden, unterstellt Fuest dem Roman, das darin gegebene gesellschaftskriti-

sche Potential nicht auszuschöpfen:

Wäre aus dieser Themenstellung nicht eine treffliche politische Unterfütte-

rung der Verweigerung zu ziehen? Müßte nicht über Industrialisierung und

Entfremdung, über Ausbeutung, über die Verkürzung der Arbeitszeit, viel-

leicht noch unter Hinzuziehung von Lafargues Recht auf Faulheit, gesprochen

werden? […] Und obwohl der Student die damit einhergehenden »frommen

Lügen« (»pieux mensonges«) durchschaut, entzündet sich hieran kein kriti-

scher Funke, kein Widerstand […].59

Fuests Interpretation zeigt ein Unverständnis des historischen Kontexts, in

dem Perecs Roman situiert ist. Die Tatsache, dass der Erzähler-Protagonist

die von der Universität bereitgestellten ökonomischen und soziologischen

Theorien nicht als Werkzeug einer Gesellschaftskritik zur Hand nimmt,

spiegelt die oben von Bourdieu und Passeron umrissene Feststellung, dass

die französische Universität jedes systemkritische Verhalten unterbindet,

das auch ihr selbst schaden könnte. Die neutrale Distanz zu den Theorien,

die Fuest zufolge »eine treffliche politische Unterfütterung der Verweige-

rung« (s.o.) abgeben würden, zeigt an, dass der Protagonist innerhalb dieses

Diskurses und mit diesem Material eben keine Möglichkeit (mehr) sieht, sich

kritisch zu äußern.

Die Indifferenz im Roman wird auch aus epistemologischen Gründen als

unkritisch wahrgenommen. Robert Stockhammer zum Beispiel hält Indiffe-

renz in Un homme qui dort für historisch ›nachvollziehbar‹, weil in den späten

60er-Jahren eine Art Relativitäts-Bewusstsein entstanden sei, das die Mög-

lichkeit von Kritik überhaupt in Frage stellt – indifferent zu sein bedeute in

dem Fall, dies zu akzeptieren. Stockhammer meint, die Verlagerung vom ei-

nen in das andere Episteme – von der Möglichkeit zur Unmöglichkeit der

Kritik – an Perecs Werk ablesen zu können. In seinem ersten Roman Les Cho-

ses (1965) habe es so noch Artikulationen von Kritik gegeben, zum Beispiel

59 Fuest: Poetik des Nicht(s)tuns, 245. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 213

eine Ablehnung des sogenannten »Coca-Cola-way-of-life«, der »nicht bloß

den Konsum bestimmter typischer Waren, sondern den konsum-geprägten

Lebensstil überhaupt« problematisiert.60 In Un homme qui dort sei es jedoch

anders. Zwar gebe es auch hier eine Abwendung vonMarkennamen (z.B.Nes-

café) und eine Entdifferenzierung von Sprache, die auf die Unterschiedslosig-

keit materiellerWaren hinweise.Doch dadurchwerde keine Kritik formuliert.

Es handele sich vielmehr um Verfahren, die zu einem »Indifferenzpunkt füh-

ren« sollen,61 um die eigene Kritikunfähigkeit anzunehmen:

DieAuseinandersetzungmit derWarenkultur entzieht sich imParadigma 67

der Alternative von Kritik und Affirmation schon deshalb, weil bemerkens-

wert viele Teilnehmer an dieserWarenkultur selbstreflexiv genug geworden

sind, um zu wissen, dass sie keinen archimedischen Punkt der Kritik von au-

ßen mehr beziehen könnten.62

Die Indifferenz von Perecs Protagonisten ist, so impliziert Stockhammer, die

logische Folge der Einsicht, dass man gar nicht mehr ›objektiv‹ kritisieren

kann. Diese Auslegung lässt jedoch eine wichtige Frage offen. Und zwar, ob

die Indifferenz auch affirmativ ist, oder ob sie nicht vielmehr als Resignation,

und damit auch als Geste des Bedauerns oder gar der Verzweiflung gelesen

werden kann, in der auch kritisches Potential verborgen liegt. Die Tatsache,

dass der Protagonist unter seiner Indifferenz leidet und sie letztlich aufgibt,

spricht für letzteres. Die Indifferenz des Protagonisten ist nämlich nicht ein-

fach eine bereitwillige Anpassung an die Gegebenheiten seiner Zeit, es ist die

Zurschaustellung des Nicht-Kritisieren-Könnens als ein Problem.

Die Indifferenz inUnhomme qui dort wurde in der Forschung bisher zuUn-

recht als unkritisch betrachtet. Im Roman wird nämlich doch Kritik geübt,

und zwar im Sinne Michel Foucaults. Foucault versteht Kritik als eine »be-

sondere Haltung neben dem großen historischen Prozeß der Regierbarma-

chung der Gesellschaft«, die sich gegen diese ›Regierbarmachung‹ wendet.63

Kritik sei damit, so Foucault, »die Kunst nicht dermaßen regiert zu wer-

den.«64 So verstanden bedeutet Kritik also ein Hinterfragen von Macht, Ge-

setz undWahrheit, und beschreibt sie als »Funktion der Entunterwerfung«.65

60 Stockhammer: 1967, 67.

61 Stockhammer: 1967, 170.

62 Stockhammer: 1967, 70.

63 Michel Foucault:Was ist Kritik? Übers. v. Walter Seitter. Berlin: Merve (1992), 16f., 12.

64 Foucault:Was ist Kritik?, 12.

65 Foucault:Was ist Kritik?, 15.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Nichtstun als politische Praxis

Auf den ersten Blick könnte man indessen meinen, dass eine derart negative

Haltung zur Norm in der Indifferenz prinzipiell nicht gegeben ist. Indiffe-

renz ist, um noch einmal Blanchots einschlägige Gedanken zum Neutralen

zu zitieren, »weder Affirmation noch Negation« zuzuordnen.66 Indifferentes

Sprechen schließt so eigentlich die Möglichkeit von Kritik aus, da es keiner-

lei Urteil zulässt, weder Zustimmung noch Ablehnung. Doch tatsächlich be-

zeichnet dieser Unwille zum Urteil ebenfalls eine Abwendung von der Macht:

der Macht des Urteils. Die »Erfahrung des Neutralen«, führt Blanchot aus,

bedeutet ja gerade,

in jene Verantwortung des Sprechens einzutreten, welches spricht, ohne ir-

gendeine Form der Macht auszuüben, selbst diejenige Macht, die sich voll-

zieht, wennwir blicken, da wir, wennwir blicken, dasjenige und denjenigen,

der sich vor uns befindet, innerhalb unseresHorizonts undunseres Sichtkrei-

ses67

halten. Eben diese ›Machtferne‹ findet sich in Un homme qui dort. Sie findet

Ausdruck im Plan des Protagonisten, nicht zu wählen, nicht zu interpretie-

ren und auch nicht interpretierbar zu sein. Er möchte der Macht, also der

Interpretation des dominanten Diskurses, weder unterliegen noch sie unter-

stützen. Seine Indifferenz ist Ausdruck dieser ›Entunterwerfung‹ insofern sie

eine Weigerung darstellt, diese Macht durch ein affirmatives oder negieren-

des Verhalten als gegeben zu akzeptieren und damit zu legitimieren. In der

gleichen Art undWeise, wie der proletarische Generalstreik bei Benjamin das

bestehende Recht weder erhalten noch ersetzen, sondern abschaffen will, um

die ihm inhärenten Fehler nicht zu reproduzieren,68 so ist auch das Ziel der

Indifferenz nicht ein bloß ›legitimierendes‹ Verhalten zu Bestehendem, son-

dern eine Unterbrechung. Eine Unterbrechung, die sich auf ein ablehnendes

Urteil stützt, ohne jedoch in denMechanismen partizipieren zu wollen, in de-

nen eine Ablehnung üblicherweise ausgedrückt werden kann. Es ist demnach

ein Urteil, das sich nicht als solches ausdrückt – eine Kritik ohne Kritik, ein

Nichtstun. Darin liegt die Befreiung, die die Indifferenz zu leisten vermag.

Roland Barthes schreibt in Le Degré zéro de lʼécriture (1953) dem Neutrum eben

66 Blanchot: Einklammerungen, 25.

67 Blanchot: René Char und das Denken des Neutralen. In: Ders.: Das Neutrale, 21. Herv.

meine.

68 Vgl. Kapitel »Handlung und Geschichte« in diesem Buch.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 215

diese Funktion auf der Ebene der Sprache und der Literatur zu: »In dem Stre-

ben nach Befreiung der literarischen Sprache hier eine andere Lösung: eine

neutrale Schreibweise schaffen, die von aller Unterwerfung unter eine gekenn-

zeichnete Ordnung der Sprache befreit ist.«69

Diese sprachliche ›Entunterwerfung‹ findet in Perecs Roman statt und

verweist darüber hinaus auch auf die Ebene des Politischen. Die Indifferenz

seines Protagonisten bedeutet, im Foucault’schen Sinn, eine Unzufriedenheit

mit der Art undWeise, wie er ›regiert‹ wird. Diese ›Regierung‹ bezieht sich im

Roman vornehmlich auf die Geschichtsphilosophie des Fortschritts und den

Wert, den sie auf die Idee eines aktiven, zielgerichteten und strebsamenMen-

schen legt. Indem er nichts tut, unterminiert er die Werte dieser ›Regierung‹.

Die Performanz der Indifferenz ist also ein Hinweis auf Systemkritik, und

das nächste Unterkapitel (Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbe-

stimmung) widmet sich der Analyse ihrer Inhalte. Dort wird argumentiert,

dass die in der Indifferenz entwickelte Praxis des Nichtstuns einen Versuch

darstellt, aus der bestehenden bestimmten Gesellschaftsordnung auszutre-

ten. Was dieser Austritt für den Protagonisten bedeutet, verändert sich im

Laufe des Romans. Während es zunächst den Anschein erweckt, er würde

dadurch im Sinne Hannah Arendts handeln, so wendet sich dies zum Ende

der Geschichte. Die neugewonnene Kontrolle des Protagonisten über sein Le-

ben steigt ihm zu Kopf und entwickelt sich zu einer unhaltbaren Herrschafts-

phantasie. Mit ihrem Zusammenbruch endet auch das Nichtstun.

Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung

Der Topos des Nichtstuns ist im Roman Un homme qui dort auch auf einer po-

litischen Ebene bedeutsam. In ihm äußert sich eine bestimmte Gesellschafts-

kritik, und zwar eine Ablehnung der Geschichtsphilosophie des Fortschritts. Die

Idee eines solchen Fortschritts, wie sie im folgend zitierten Abschnitt umris-

sen wird, ist in der Wahrnehmung des Protagonisten kausal an menschliche

Handlung geknüpft. Diese Kausalität wird, ebenso wie die Möglichkeit eines

verändernden Tuns überhaupt, im Roman geleugnet.

autour de toi tu as vu, de tout temps, privilégier l’action, les grands projets,

lʼenthousiasme : homme tendu en avant, homme les yeux fixés sur lʼhori-

69 Roland Barthes: Am Nullpunkt der Literatur. Übers. v. Helmut Scheffel. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp (1985), 88. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Nichtstun als politische Praxis

zon, homme regardant droit devant lui. Regard limpide, menton volontaire,

démarche assurée, ventre rentré. La ténacité, lʼinitiative, le coup dʼéclat, le

triomphe tracent le chemin trop limpide dʼune vie trop modèle, dessinent

les sacro-saintes images de la lutte pour la vie. Les pieux mensonges qui

bercent les rêves de tous ceux qui piétinent et sʼembourbent, les illusions

perdues des milliers de laissés-pour-compte, ceux qui sont arrivés trop tard,

ceux qui ont posé leur valise sur le trottoir et se sont assis dessus pour sʼé-

ponger le front. (Hqd 32, Herv. meine)

–––

[D]u hast zu allen Zeiten um dich herum gesehen, dass man der Tat, den

großen Plänen, der Begeisterung den Vorzug gab: dem nach vorne streben-

den Menschen, mit dem Blick auf den Horizont, dem geradeaus schauen-

den Menschen. Klarer Blick, willensstarkes Kinn, sicherer Gang, eingezoge-

ner Bauch. Hartnäckigkeit, Initiative, Glanzleistung, Triumph, zeichnen den

allzu überschaubaren Weg eines allzu beispielhaften Lebens, zeichnen die

sakrosankten Bilder vom Kampf ums Dasein. Die frommen Lügen, die die

Träume all derer einlullen, die sich abstrampeln und im Dreck steckenblei-

ben, die verlorenen Illusionen der Tausenden, die den Anschluss verpasst

haben, derer, die zu spät gekommen sind, derer, die ihren Koffer auf den

Bürgersteig gestellt und sich draufgesetzt haben, um sich die Stirn abzuwi-

schen. (20, Herv. meine)

In diesem Abschnitt wird durch die Verwendung von Formulierungen wie

»nach vorne strebend« (»en avant«), »geradeausschauend« (»regardant droit

devant lui«), »sicherer Gang« (»démarche assurée«), »Glanzleistung« (»coup

dʼéclat«) und »Triumph« (»triomphe«), sowie den »allzu überschaubaren Weg

eines allzu beispielhaften Lebens« (»le chemin trop limpide dʼune vie tropmo-

dèle«) das Konzept einer garantiert positiven Progression des menschlichen

Lebens evoziert. Die Tat (»lʼaction«) hat in dieser Idee eine privilegierte Stel-

lung: das geplante, enthusiastische Tun könne angeblich den Fortschritt ga-

rantieren.Dies gelte für das Leben des Individuums ebensowie für die Gesell-

schaft im Ganzen bzw. die Menschheitsgeschichte, darauf verweist die Ver-

wendung des Plurals in der zweiten Hälfte des Abschnitts (»tous ceux«, »des

milliers«). Der ›Triumph‹ ist dabei Zeichen eines im 20. Jahrhundert vorherr-

schenden Geschichtsoptimismus, der sich in liberal-wirtschaftlichen Vorstel-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 217

lungen eines unendlichen Wachstums oder der epistemologischen Perfektio-

nierung im Bereich der Naturwissenschaften manifestiert.70

Im zweiten Teil des zitierten Abschnittes wird dieser Fortschrittsoptimis-

mus demontiert: Es handele sich bei dieser Vorstellung um fromme Lügen

(»pieux mensonges«), Träume (»rêves«) und verlorene Illusion (»illusions per-

dues«), da diejenigen, denen der Triumph versprochen wurde, im Dreck ste-

ckenbleiben (»sʼembourbent«), wenn sie in der Chronologie dieses Fortschrei-

tens etwas falsch gemacht haben. Sie werden abgehängt und zurückgelassen

(»laissés-pour-compte«), weil sie zu spät gekommen sind (»sont arrivés trop

tard«). Der Protagonist macht mehrmals deutlich, dass ihm diese geschichts-

philosophische Sichtweise sein Leben lang aufgedrängt wurde. Sein Austritt

aus der Universität, und das damit einsetzende Nichtstun, sind Zeichen für

das Ende seiner Bereitschaft, an dieses Konzept zu glauben:

rien ne reste de cette trajectoire en flèche, de ce mouvement en avant où

tu as été, de tout temps, invité à reconnaître ta vie, cʼest-à-dire son sens, sa vérité

(Hqd 28, Herv. meine).

–––

nichts bleibt von dieser pfeilförmigen Flugbahn, von dieser Vorwärtsbewe-

gung, in der du von jeher aufgefordert worden bist, dein Leben zu erkennen, das

heißt, seinen Sinn, seineWahrheit (17, Herv. meine)

Diese Aussage impliziert, dass der Protagonist dieser Ideologie eigentlich nie,

höchstens zum Schein,71 gefolgt ist. Heißt es doch, dass er immer aufgefor-

70 Vgl. hierzu David Engels Ausführungen: »Der Aufschwung der frühneuzeitlichen Staa-

tenwelt, der Einflußder Reformationundder großenEntdeckungsfahrtenund schließ-

lich die beginnende Industrialisierung des 18. Jahrhunderts sollten dann den Glau-

ben an einen uneingeschränkten »Fortschritt« für lange Zeit zur leitenden Doktrin der

abendländischen Geschichtsphilosophie erheben.« David Engels: Biologistische und

Zyklische Geschichtsphilosophie. Ein struktureller Annäherungsversuch. In: Von Pla-

ton bis Fukuyama. Biologistische und zyklische Konzepte in der Geschichtsphilosophie der An-

tike und des Abendlandes. Hg. v. Dems. Brüssel: Éditions Latomus (2015), 42. In seiner

ideengeschichtlichen Aufarbeitung stellt Engels fest, dass sich immer wieder »grund-

legende Zweifel an der Natur jenes »Fortschritts« offenbaren sollten«, so zum Beispiel

bei Giambattista Vico und Oswald Spengler, von denen dieser Fortschritt »eher als we-

sentlich spätzeitliche und ephemere Besonderheit der europäischen Kultur empfun-

den wurde« (ebd. 42f.).

71 Diese scheinhafte ideologische Anpassung könnte auch mit der Studienrichtung des

Protagonisten, der Soziologie, zusammenhängen. So schreiben Bourdieu und Passe-

ron: »Die geisteswissenschaftliche Fakultät mit ihren Disziplinen wie Soziologie, Psy-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Nichtstun als politische Praxis

dert worden war (»invité à reconnaître«), in der Vorwärtsbewegung (»mouve-

ment en avant«) sein Leben zu erkennen, nicht jedoch, dass er es wirklich auch

erkannt habe. Die Konsequenz, die er aus dieser Absage zieht, ist das Kern-

element des Fortschritts, d.h. die Handlung (»lʼaction«) zu verweigern. Diese

Entscheidung ist insofern hochinteressant als sie der Strategie der 68er dia-

metral entgegengesetzt ist – obwohl auch sie die Idee des Fortschritts als ge-

fährlich und verantwortungslos anprangerten. So merkte Hannah Arendt an,

dass der Zweifel an den positiven Effekten eines solchen Fortschrittdenkens

die Studentenbewegung der späten 1960er-Jahre als Ganze charakterisiere:

[W]ennman fragt, was denn nun eigentlich diese gänzlich unvorhergesehe-

ne Entwicklung an den Universitäten in der ganzenWelt ausgelöst hat, kann

man nicht gut übersehen, daß eine Erfahrung dieser Generation in der Tat

überall gemeinsam ist, die überdies ohne Beispiel und ohne Analogie ist –

die Erfahrung, daß gerade der »Fortschritt« in mancherlei Hinsicht das Le-

ben auf der Erde katastrophal bedroht […]. Mit diesen »Fortschritten«, bzw.

ihren wissenschaftlichen Grundlagen, werden sie an den Universitäten ver-

traut gemacht, und was sie dabei lernen, ist unter anderem auch, daß die

Wissenschaften nicht nur unfähig scheinen, die verhängnisvollen Folgen ih-

rer eigenen Technik rückgängig zu machen, sondern daß man nun nachge-

rade das Stadium erreicht hat, »where thereʼs no damn thing you can do that

canʼt be turned into war«.72

Perecs Ablehnung eines progressiven Geschichtsdenkens ist ein Vorläufer der

von Arendt den 68ern attestierten Angst, dass es keine Absicherung für das

Fortbestehen der Welt gibt. Die unterschiedliche Reaktion auf diese gemein-

same Angst verweist auf die Verschiedenheit der Einschätzungen in Bezug

auf das Wirkpotential von Handlung. Arendt attestierte den Studierenden ei-

ne »Lust am Handeln«, die sich erklärt aus einem »noch nicht aufgebrauch-

chologie oder Sprachen kann solchen Studenten aus dem Bildungsbürgertum als ein

Refugium dienen, die sich gesellschaftlich zu einem Hochschulstudium »verpflichtet«,

ohne rechte Neigung diesen Fächern zuwenden, um zumindest den Schein sozialer

Vernunft zu wahren.« Bourdieu u. Passeron: Die Erben, 17.

72 Arendt: Macht und Gewalt, 20. Am Schluss zitiert Arendt Jerome Lettvin vom M.I.T. in

The New York Times Magazine vom 18. Mai 1969. Auch Stephen Spenders Augenzeu-

genbericht des Mai 1968 in Paris gibt einige Hinweise auf die Fortschrittsskepsis der

Bewegung, z.B.: »Students, refuse categorically the ideology of ›output‹ [rendement],

of ›progress‹ and such-called pseudo-forces.« Stephen Spender: The Year of the Young

Rebels. London: Widenfeld and Nicolson (1969), 45.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 219

ten Vorrat an Vertrauen in dieMöglichkeit, durchHandeln dieWelt zu verändern«.73

Perecs Protagonist hingegen hat dieses Vertrauen verloren:

quoi que tu fasses, où que tu ailles, tout ce que tu vois n’a pas dʼimportance,

tout ce que tu fais est vain, tout ce que tu cherches est faux. (Hqd 140)

–––

was du auch tust, wohin du auch gehst, alles, was du siehst, ist ohne Bedeu-

tung, alles, was du tust, ist sinnlos, alles, was du suchst, ist falsch. (86)

Doch der Protagonist hält nicht nur sein eigenes Tun für sinnlos, sondern

auch das seiner Mitmenschen. Diese, so suggeriert er, glaubten weiterhin an

den Fortschritt und agierten diesen aus. Allerdings scheint gerade die ideo-

logische Zugehörigkeit, in der es einen Glauben daran gibt, durch Handlung

den Fortschritt voranzutreiben, aus der Sicht des Protagonisten den Wert ih-

res Tuns aufzuheben, wie im folgenden Passus dargelegt wird:

Tu ne sais rien des lois qui font se rassembler ces gens qui ne se connaissent

pas, que tu ne connais pas, dans cette rue où tu viens pour la première fois de

ta vie, et où tu nʼas rien à faire, sinon regarder cette foule qui va et vient, se

précipite, sʼarrête : ces pieds sur les trottoirs, ces roues sur les chaussées, que

font-ils tous ? Où vont-ils tous ? Qui les appelle ? Qui les fait revenir? Quelle

force ou quelmystère les fait poser alternativement le pied droit puis le pied

gauche sur le trottoir avec, dʼailleurs, une coordination qui saurait difficile-

ment être plus efficace ? Des milliers dʼactions inutiles se rassemblent au

même instant dans le champ trop étroit de ton regard presque neutre. (Hqd

73)

–––

Du weißt nichts von den Gesetzen, nach denen diese Leute, die sich nicht

kennen und die du nicht kennst, in dieser Straße zusammenkommen, in der

du zum ersten Mal in deinem Leben bist, in der du eigentlich nichts zu tun

hast, höchstes diese Menge anzuschauen, die kommt und geht, sich beeilt,

stehenbleibt: diese Füße auf demBürgersteig, diese Räder auf der Fahrbahn,

was machen sie nur alle? Wo wollen sie hin? Wer ruft sie? Wer lässt sie zu-

rückkommen? Welche Kraft oder welches Mysterium lässt sie abwechselnd

den rechten, dann den linken Fuß mit einer Koordination übrigens, wie sie

73 Arendt:Macht und Gewalt, 19. Herv. meine.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Nichtstun als politische Praxis

kaum wirksamer sein könnte, auf den Bürgersteig setzen? Tausende sinn-

loser Handlungen kommen im selben Augenblick im allzu engen Sehfeld

deines fast neutralen Blicks zusammen. (44f.)

Der Protagonist sieht die anderen Menschen um sich herum nicht als eigen-

ständige Akteure, sondern stilisiert sie zu Puppen an einem Strang, die von

einer mysteriösen Kraft gelenkt werden – eine »force ou [un] mystère les fait

poser alternativement le pied droit puis le pied gauche sur le trottoir«. Die

Begriffe Kraft (»force«), Mysterium (»mystère«) und vor allem Gesetz (»lois«)

zu Beginn des Absatzes verweisen auf die geschichtsphilosophisch prävalente

Idee, dass die Ausbildung der Geschichte nach einem bestimmten Formprin-

zip, einem Gesetz, von statten geht. Die Vorstellung dabei ist, dass im Verlauf

der Geschichte die »bestimmung einer höherenmacht« erkennbar ist,74 bzw. dass

aufgrund einer Kenntnis dieser Bestimmung die zukünftige geschichtliche

Entwicklung vorhergesagt werden kann.

Diese Vorstellung bringt eine Komplikation der Handlungsverantwort-

lichkeit mit sich. Glaubt man an die geschichtliche Lenkung durch eine höhe-

reMacht –Arendt nennt den göttlichenDrahtzieher Platos oder AdamSmiths

»unsichtbare Hand« als Beispiele – so macht man damit einen übermensch-

lichen »Jemand« für die »sich ergebende Geschichte verantwortlich«.75 Was

in der Folge bedeutet, dass demMenschen die historische Verantwortlichkeit

für sein Handeln entzogen und so auch die Motivation zur Handlung genom-

men wird.76 Der Erzähler-Protagonist in Un homme qui dort ruft eben dieses

Problem auf, indem er nicht nur die Existenz eines geschichtlichen Gesetzes

evoziert, sondern die Kraft dieses Gesetzes sogar personifiziert: »Qui les ap-

pelle?Qui les fait revenir?« (Herv.meine). Durch den Rückgriff auf das passive

Element des geschichtsphilosophischenDeterminismus stellt der Protagonist

das Leben als Spiel dar, in dem der Mensch nur eine Spielfigur ist, nie aber

der eigenverantwortliche Spieler. Die Konsequenz daraus ist, dass der Prot-

agonist den Verlauf seines zukünftigen Lebens schon vor sich ausgebreitet

sieht, allerdings ohne Möglichkeit, darin einzugreifen:

74 Gesetz. In: DWB Bd. 5, Sp. 4071.

75 Arendt: Vita activa, 230.

76 Die mögliche Verleitung zur Apathie ist der zentrale Grund für Arendts Ablehnung

deterministischer Geschichtsphilosophie. »[D]eterminism[…] can be construed as re-

lieving human beings of responsibility for their actions,« schreibt Kang. Taran Kang:

Origin and Essence: The Problem of History in Hannah Arendt. In: Journal of the History

of Ideas 74 (1), 2013, 143.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 221

Tu nʼas que vingt-cinq ans,mais ta route est toute tracée. Les rôles sont prêts,

les étiquettes : du pot de ta première enfance au fauteuil roulant de tes vieux

jours, tous les sièges sont là et attendent leur tour. Tes aventures sont si bien

décrites que la révolte la plus violente ne ferait sourciller personne. Tu auras

beau descendre dans la rue et envoyer dinguer les chapeaux des gens, cou-

vrir ta tête dʼimmondices aller nu-pieds, publier des manifestes, tirer des coups

de revolver au passage dʼun quelconque usurpateur, rien nʼy fera : ton lit est déjà

fait dans le dortoir de lʼasile, […]. Tout est prévu, tout est préparé dans les

moindres détails : les grands élans du cœur, la froide ironie, le déchirement,

la plénitude, lʼexotisme, la grande aventure, le désespoir. (Hqd 53f., Herv.

meine)

–––

Dubist erst fünfundzwanzig Jahre alt, aber deinWeg ist fertig vorgezeichnet.

Die Rollen sind verteilt, die Etikette liegen bereit: vom Topf deiner frühen

Kindheit bis zum Rollstuhl deiner alten Tage stehen alle Sitze da und war-

ten, bis sie dran sind. Deine Abenteuer sind so genau beschrieben, dass der

gewaltigste Aufruhr niemanden mit der Wimper zucken ließe. Selbst wenn

Du auf die Straße läufst und den Leuten die Hüte herunterschlägst, wenn

du deinen Kopfmit Kehricht bedeckst, barfuß gehst,Manifeste veröffentlichst,

mit demRevolver auf irgendeinenUsurpator schießt, eswird sich nichts daranän-

dern: dein Bett im Schlafsaal des Altersheims ist bereits gerichtet, […]. Alles

ist vorhergesehen, alles ist bis auf die kleinsten Einzelheiten vorbereitet: die

großen Regungen des Herzens, die kalte Ironie, die Zerrissenheit, die Fülle,

das Fremdartige, das große Abenteuer, die Verzweiflung. (33, Herv. meine)

Diese Vorstellung des Lebens, das wie eine Straßenbahn in fest eingestell-

ten Schienen auf ein längst festgelegtes Ziel zufährt – »ta route est toute

tracée« –, bedeutet die radikale Unterminierung jeglicher Kontingenz. Darin

drückt sich ebenfalls ein verlorener Glaube an dasEreignis aus.Das Ereignis ist

ein Vorfall, der nicht vorauszusehen ist, weil er aus der bekannten Ordnung

fällt – eine »rupture in the normal run of things«, wie Slavoj Žižek sagt.77 Ereig-

nisse sind, Hannah Arendt zufolge, an die Bedingung des menschlichen Han-

delns geknüpft. Denn zu handeln heißt, etwas Neues anzufangen und damit

ein Ereignis auszulösen.78 Doch der Erzähler-Protagonist schließt Handlung

77 Žižek: Event, 38.

78 Vgl. Arendt: Vita activa, 215f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Nichtstun als politische Praxis

und Ereignis kategorisch aus. Die Gesellschaft, in der er lebt, hat paradoxer-

weise bereits vorgefertigte Ideen von Ereignissen – »les grands élans du cœur,

la froide ironie, le déchirement, la plénitude, lʼexotisme, la grande aventure,

le désespoir« – die dem Individuum nicht unerwartet zustoßen, sondern ihm

wie nach Plan erscheinen. Ereignisse, die die bestehendeOrdnung verändern,

sind so undenkbar. Nicht zufällig werden in obigem Passus auch Handlun-

gen/Ereignisse erwähnt, die konventionell mit dem Herbeiführen einer po-

litischen Veränderung assoziiert werden – »la révolte la plus violente«, »pu-

blier desmanifestes«, »tirer des coups de revolver au passage dʼun quelconque

usurpateur« –, nur um ihnen dann ihre Ereignishaftigkeit, d.h. ihr Verände-

rungspotential abzusprechen: »rien nʼy fera«.Dabei ist es die Konventionalität

der Maßnahme, die einer möglichen Ereignishaftigkeit im Wege steht. Das

Ereignis bestehe aber darin, so Derrida, »das Unmögliche zu tun«.79 Doch

der Protagonist nimmt seine Umwelt als eine wahr, in der nur das Mögliche

getan, und deshalb auch nicht gehandelt werden kann.

Der Erzähler-Protagonist zeigt damit den statischen Charakter einer Ge-

sellschaft auf, die substanzielle Veränderungen verhindert. So bilden sich im

Roman zwei verschiedene Formen des Nichtstuns heraus:

(1) Zum einen die Handlungsunfähigkeit aller Gesellschaftsmitglieder, die

vielleicht meinen, wirklich zu handeln, aber tatsächlich der Handlungsillusi-

on der Fortschrittsideologie unterliegen. Johanna-Charlotte Horst argumen-

tiert analog, der Einzelne wäre in diesem System »zwar zu Aktionismus, aber

zu keinem selbstständigen Handeln getrieben« – diese »Art von Praxis ließe

sich als passive Aktivität beschreiben, in der Tätigkeiten zwar stattfinden und

auf bestimmte Ziele gerichtet sind, allerdings auf radikal heteronome, die den

Handelnden zum bloß Ausführenden degradieren«.80

(2) Zum anderen das reaktive Nichtstun des kritisch indifferenten Prot-

agonisten, der diese Handlungsillusion aufgegeben hat und direkt, quasi oh-

ne Umschweife, nicht handelt. Der Effekt, der sich daraus ergibt, steht in di-

rektem Gegensatz zu dem Motiv des Protagonisten. »Dem willenlosen Funk-

tionieren als passive Aktivität stellt der indifferente Protagonist eine Haltung

entgegen«, so meint wiederum Horst, »die entsprechend als passive Aktivität

79 Jacques Derrida: Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen. Übers. v.

Susanne Lüdemann. Berlin: Merve (2003), 30.

80 Johanna-Charlotte Horst: Perecs Erbschaften. Zur Poetik der oulipotischen Freiheit. Disser-

tation. München: Ludwig-Maximilians-Universität (2017), 103.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 223

beschrieben werden kann.«81 Der Protagonist tut durch sein Nichtstun etwas

genuin Unerwartetes, und wird somit nicht nur aktiv, sondern scheint sogar

zu handeln. Die noch so vehement verleugnete Möglichkeit, dass sich in der

Indifferenz des Protagonisten ein Protest, ein Streik verbergen könnte, wie er

zu Beginn der Arbeit im Anschluss an Benjamin und Hamacher beschrieben

wurde, bestätigt sich – zumindest vorerst.

Das Nichtstun ist zu einer lesbaren Geste geworden, die auch, aber nicht

nur auf ihre eigene Mittelbarkeit verweist. Sondern auf die Bedingungen ih-

rer Entstehung. Daraus ergibt sich die Möglichkeit, auf eine neue Art und

Weise zu handeln, die jedoch im Verlauf der weiteren Geschichte außer Kon-

trolle gerät. Der einsame Protagonist steigert sich in eine Herrschaftsphan-

tasie hinein, die seine Praxis des Nichtstuns als unhaltbar offenbart und zu

einem Ende bringt. Seine Indifferenz, die von Beginn an nicht ›echt‹, son-

dern prätentiös war, unterliegt dem Druck ihrer eigenen Täuschung, und ver-

schwindet.

Nichtstun als geschichtliche Selbstbestimmung

Die im vorherigen Abschnitt erörterte Ablehnung des Fortschritts als domi-

nanter Geschichtsphilosophie liefert die Begründung für das Nichtstun, und

den Widerwillen gegenüber der Interpretation und die Indifferenz des Prot-

agonisten. Er verweigert sich der Handlung (»lʼaction«), weil sie in dieser

Ideologie das antriebstechnische Kernelement darstellt (= Nichtstun). Er ver-

weigert sich ebenso einer Rationalisierung seines Verhaltens durch die episte-

mische Brille dieser Ideologie (= Interpretationswiderwillen). Schließlich will

er zu ihr in keinerlei Verhältnis stehen, nicht mal in einem ablehnenden (=

Indifferenz). Er will stattdessen Distanz zwischen sich und der Macht – der

Geschichte, der Interpretation – etablieren.

Das heißt vor allem, sich ihrem geschichtlichen ›Gesetz‹ nicht mehr län-

ger zu unterwerfen. Zur Kritik gehört nämlich auch, so Foucault, der einen,

dominanten Geschichte eine individuelle entgegenzusetzen, sich »seine ei-

gene Geschichte zu machen«.82 Roland Barthes hat in Comment vivre ensemble

die Emanzipation von der Konvention und ihren Gesetzmäßigkeiten mithilfe

des Rhythmus-Begriffes umrissen: »Was die Macht in erster Linie auferlegt,

ist ein Rhythmus (des Lebens, der Zeit, des Denkens, des Diskurses usw.).

Die Forderung nach einem eigenen Rhythmus richtet sich immer gegen die

81 Horst: Perecs Erbschaften, 103.

82 Foucault:Was ist Kritik?, 26.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Nichtstun als politische Praxis

Macht.«83 Der Protagonist tut also genau dies, und zwar in zweifacher Hin-

sicht. Zum einen fungiert er selbst als Erzähler der Romangeschichte und

übt so narrative Kontrolle aus. Indem er dabei sich selbst anspricht, koppelt

er sich vom Rest der Gesellschaft ab. Zum anderen schreibt er durch sein

Nichtstun eine Alternative zu der omnipräsenten Geschichte der Handlung

und des Fortschritts. Diese alternative Geschichte zeichnet sich unter ande-

rem durch Wahllosigkeit aus, die auch schon die Sprachreduktion zu Beginn

des Romans bestimmte. Er kreiert einen neuen Lebens- und vor allem auch

Tages-Rhythmus, der weder Konvention, noch individuellen Wünschen folgt,

d.h. weder Anpassung (Folge leisten) noch Individualisierung (eigene Wahl

treffen) ist. Er will eine ganz andere Geschichte erzählen, die gar nicht mehr

verstanden, nicht mehr interpretiert werden kann. Denn, wie Barthes eben-

falls (etwas eigentümlich) formuliert: »Den »großen Brauch« abschütteln wird

dann zu einer unverständlichen (unlesbaren) Handlung.«84

Der Protagonist wendet sich also gegen das Gesetz der Geschichte, gegen

den Rhythmus der Konvention. Zu diesem Zweck erfindet er für sich einen

neuen Rhythmus. Dieser besteht in einer alternierenden Abfolge von (1) Pha-

sen der Isolation und körperlicher Stasis, während derer er in seiner Mansar-

de ist, und (2) langen Spaziergängen durch die Stadt. Was wie ein durchaus

normaler Rhythmus klingt, ist tatsächlich etwas ungewöhnlich, weil die Ta-

geszeiten, in denen diese Tätigkeiten normalerweise passieren – Stillstand in

der Nacht, Bewegung am Tag – umgedreht sind:

Tu ne sors qu’à la nuit tombée, comme les rats, les chats et les monstres.

Tu traînes dans les rues, tu te glisses dans les petits cinémas crasseux des

Grands Boulevards. Parfois, tu marches toute la nuit ; parfois, tu dors tout le

jour. (Hqd 31)

–––

Du gehst erst bei Einbruch der Nacht aus demHaus, wie die Ratten, die Kat-

zen und die Ungeheuer. Du läufst ziellos durch die Straßen, du schleichst

dich in die kleinen, schmuddeligen Kinos an denGrands Boulevards.Manch-

mal läufst du die ganze Nacht hindurch; manchmal schläfst du den ganzen

Tag. (19)

Der Protagonist unterwandert die Konvention, indem seine Aktivität in die

Zeit fällt, in der dezidiert nicht andere Menschen, sondern Tiere und Phanta-

83 Barthes:Wie zusammen leben, 81.

84 Barthes:Wie zusammen leben, 197.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 225

siewesen aktiv werden (»les rats, les chats et les monstres«). Während andere

Menschen schlafen, läuft er durch die Nacht (»tu marches toute la nuit«) und

schläft dafür dann, wenn sie wach sind. Neben dieser Inversion setzt er dem

›Gesetz der Geschichte‹ eine Reihe selbsterfundener Regeln entgegen, die die

Rückgewinnung von Kontrollierbarkeit anzeigen. Die Regeln lassen »Hetero-

nomie in Autonomie umschlagen«.85 Auch außerhalb seiner Mansarde, wenn

er durch die Pariser Straßen läuft, sind seine Routen streng reglementiert:

Avec une rigueur louable, tu règles tes itinéraires. Tu explores Paris rue par

rue, du Parc Montsouris aux Buttes-Chaumont, du Palais de la Défense au

Ministère de la Guerre, de la Tour Eiffel aux Catacombes. (Hqd 150)

–––

Du ordnest deine Wege mit einer lobenswerten Strenge. Du kundschaftest

Paris Straße um Straße aus, vom Parc Montsouris bis zu den Buttes-

Chaumont, vom Palais de la Défense bis zum Kriegsministerium, vom

Eiffelturm bis zu den Katakomben. (92)

Ihm gelingt ein, so Horst, »reibungslos funktionierendes Selbstreglement,

dessen Ziel nicht bloße Freiheit von konformistischen Handlungsweisen ist,

sondern vielmehr die Bestimmung einer befreienden Ordnung«.86 Von be-

sonderer Relevanz dabei ist die klare Absage an ein bestimmtes Ziel oder eine

Richtung. Der Protagonist erkundet nicht bestimmte Straßen, sondern al-

le. Die Eckpunkte, die er nennt (Parc Montsouris usw.), sind lediglich Bei-

spiele, nicht aber Andeutungen einer weiteren Teleologie. Er gleicht in dieser

Hinsicht den interesselosen und erschöpften Figuren, die Deleuze in seiner

Analyse der Fernsehfilme Becketts beschrieben hat: er hat »auf alle Bedürfnis-

se, Vorlieben, Ziele oder Sinngebungen verzichtet« und muss deshalb »wohl

oder übel die Projekte durch sinnlose Tabellen und Programme ersetzen«.87

Das Motiv der »gleichgültige[n] Richtungslosigkeit«,88 in den Worten Man-

fred Geiers, deutet auf eine nihilistische Haltung hin, die weder Wert noch

Ideal kennt. Sie ist Indikator für eine absolute Freiheit, die Camus zufolge

dem Menschen auch die »Handlungsfreiheit« wiedergibt.89

85 Horst: Perecs Erbschaften, 102.

86 Horst: Perecs Erbschaften, 108.

87 Gilles Deleuze: Erschöpft. In: Ders.: He, Joe, Quadrat I und II, Nacht und Träume, Geister-

Trio: Filme für den SDR. Übers. v. Erika Tophoven. Frankfurt a.M.: Suhrkamp; Absolut

Medien (2008), 8.

88 Geier: Das Glück der Gleichgültigen, 23.

89 Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Vgl. die Einleitung dieses Kapitels.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Nichtstun als politische Praxis

Beide Elemente dieses neuen Rhythmus, sowohl die Stasis als auch die Be-

wegung, tragen dazu bei, dass der Protagonist durch indifferentes Handeln

eine neu geordnete Geschichte entwerfen kann. Michel de Certeau greift in

Arts de faire (1980) in Bezug auf die Benutzung des urbanen Raums auf die Me-

tapher des Geschichtenerzählens zurück. Dabei sei es möglich, sowohl im (1)

Stillstand als auch in (2) Bewegung eine Distanz zur ›allgemeinen‹ Geschichte

zu etablieren. (1) So ist es auch mit dem Aufenthalt des Protagonisten in sei-

nerMansarde. VomDachgeschoss aus kann er auf die Stadt hinunterschauen.

Mag er sich auch nicht ganz so weit oben befinden wie de Certeau – der steht

auf dem World Trade Center – so macht die räumliche Distanz ihn dennoch

unabhängig. Bei de Certeau heißt es:

emporgehoben zu sein, bedeutet, dem mächtigen Zugriff der Stadt entris-

sen zu werden. Der Körper ist nicht mehr von den Straßen umschlungen,

die ihn nach einem anonymen Gesetz drehen und wenden; er ist nicht mehr

Spieler oder Spielball und wird nicht mehr von demWirrwarr der vielen Ge-

gensätze […] erfaßt.90

Auch de Certeau erkennt in den städtischen Straßen ein »anonyme[s] Gesetz«,

das die Körper der Fußgänger »dreh[t] und wende[t]« – dieses räumliche Ge-

setz funktioniert analog zu dem geschichtlichen Gesetz, das Leute auf einer

Straße zusammenkommen lässt, und das der Protagonist nicht versteht.91

(2) Doch auch das Laufen in der Stadt sei de Certeau zufolge eine urbane

Praxis, die mit den theoretischen Möglichkeiten der Begehbarkeit des städ-

tischen Raums stets und ständig bricht. Im eigenwilligen Laufen durch die

Stadt ist man ein »praktisch Handelnde[r]«, der je nach Gelegenheit sein »ei-

genes Spiel« spielt und dabei »überall wieder die Undurchsichtigkeiten der

Geschichte« einführt.92 Auf dieselbe Weise versucht der Protagonist, sich aus

dem Gesetz (der Anderen) herauszuhalten und gleichsam ein neues zu erfin-

den, nach dem er – und nur er allein – sich richten kann. Form und Bedeu-

90 Michel de Certeau: Kunst des Handelns. Übers. v. Ronald Voullié. Berlin: Merve (1988),

180.

91 Vgl. die Ausführungen des vorherigen Abschnitts zu dieser Stelle: »Tu ne sais rien des

lois qui font se rassembler ces gens qui ne se connaissent pas, que tu ne connais pas,

dans cette rue où tu viens pour la première fois de ta vie« (Hqd 73). Dt.: »Du weißt

nichts von den Gesetzen, nach denen diese Leute, die sich nicht kennen und die du

nicht kennst, in dieser Straße zusammenkommen, in der du zum erstenMal in deinem

Leben bist« (44f.).

92 De Certeau: Kunst des Handelns, 184.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 227

tung dieser neuen Geschichte weichen natürlich wesentlich von ihrem her-

kömmlichen Erscheinungsbild und Bedeutungshorizont ab. Die alte Version

von ›Geschichte‹ – individuelle Selektion möglicher Handlungen, die zu ei-

nem vor-definierten Ziel führen –wird abgelöst von einer ›neuen‹ Geschichte,

in der nichts mehr selektiert wird, weil einfach alles gemacht wird, und das

ohne jegliches Ziel. Dieser Prozess gleicht, um noch einmal auf Deleuzes Ur-

teil über Becketts Fernsehfilme zurückzukommen, einer kreativen Erschöp-

fung – ein scheinbarer Widerspruch, der jedoch schon in der Etymologie des

Begriffs angelegt ist. Das Grimm’sche Wörterbuch führt zwei Bedeutungen

für sie auf: »creatio« auf der einen Seite – »für des menschen erschöpfung« –

und »exinanitio« (Leere) auf der anderen – »erschöpfung der kräfte«.93 Deleu-

ze beschreibt dabei ein genuin Beckett’sches Phänomen: Dessen Charaktere

handeln nicht, da ihre Tätigkeiten nichts verändern. Vielmehr wiederholen

sie, mit nur kleinsten Variationen, ständig dieselben Handgriffe oder Wort-

gruppen. Deleuze betont, dass diese Wiederholungs-Reihen (»exhaustive Se-

rien«)94 keine Inhalte transportieren, sondern vielmehr, durch den metare-

ferentiellen Verweis auf ihre Form, die Abwesenheit von Inhalt anzeigen.95

Doch auch diese vermeintliche Inhaltslosigkeit, die auch der Protagonist rea-

lisieren will, ist kreativ und zeichenhaft. Sie zeigt die Störung konventioneller

Sinnproduktion an.

Der Prozess, eine konventionelle Regel gegen eine selbstgewählte zu tau-

schen, erinnert nicht zufällig an dieMethoden der Schriftsteller-GruppeOuli-

po, der Perec 1967 (allerdings erst nach der Publikation von Un homme qui dort)

beitrat. Stockhammer betont die Signifikanz der Programmatik: Der Roman

93 Erschöpfung. In: DWB Bd. 3, Sp. 969.

94 Deleuze: Erschöpft, 21.

95 Deleuze verwendet für diese Art von erschöpfter Kunst den Begriff des Bilder-

Ritornells – eine sich wiederholende (it. ritornello = Wiederkehr) Bewegung, die sich

aus der Aneinanderreihung statischer Bilder ergibt, die weder semantisch noch narra-

tiv wirken kann, und die metareferentiell auf genau diesen Mangel hinweist. So heißt

es: »Das Bild läßt sich nämlich nicht durch das Erhabene seines Inhalts definieren, son-

dern durch seine Form, das heißt durch seine »innere Spannung«, oder durch die Kraft,

die esweckt, umeine Leere zu schaffen oder Löcher zu bohren, dieUmklammerungder

Worte zu lösen, das Hervorsickern von Stimmen zu ersticken, um sich vom Gedächt-

nis und der Vernunft zu befreien, ein kleines alogisches Bild, gedächtnislos, beinahe

sprachlos, bald im Leeren schwebend, bald zitternd im Offenen.« Deleuze: Erschöpft,

16.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Nichtstun als politische Praxis

folge zwar noch keinem »oulipotischen Programm, handelt aber von jeman-

dem, der nach einem selbstentwickelten Programm lebt.«96 Auch Gascoig-

ne spricht von einer »systematic […] cultivation of a flat, uncontoured de-

gré zéro of existence«.97 Die Parallele zur oulipotischen Schreibstrategie, auch

wenn sie in Un homme qui dort nicht offensichtlich erscheint, liegt darin, dass

dieser Regel-Ersatz »Möglichkeiten aktualisiert, die bis dahin von der Kon-

vention verdeckt worden sind.«98 Es geht in den Neuregelungen des Prot-

agonisten, wie schon vielfach beschrieben wurde, natürlich um eine Verfla-

chung – Stockhammer spricht zum Beispiel von einem Versuch, alle Erfah-

rung durch »Ent-Wertung und De-Funktionalisierung« zu neutralisieren.99

Aber der letztendliche Zweck aus der Sicht des Protagonisten ist doch, mit

dieser Verflachung etwas Neues zu tun, eben eine Möglichkeit für ein Han-

deln zu entdecken, das bisher »von der Konvention verdeckt« war.

In der neugefundenen Selbstbestimmung findet der Protagonist zunächst

vor allem eine Routine, die ihm das Gefühl von Sicherheit gibt – »Vie sans

surprise. Tu es à lʼabri. Tu dors, tu manges, tu marches, tu continues à vivre«

(Hqd 117, Herv. meine)100 – in ganz ähnlicher Weise, wie der konventionelle

Lebenslauf (Ausbildung, Familie, Arbeit) Sicherheit bieten kann, auch wenn

er beim Protagonisten nur Entfremdung hervorgerufen hat. Die Sicherheit

der Selbstbestimmung, die der Protagonist im reglementierten und erschöp-

fenden Nichtstun findet, steigert sich jedoch im Laufe des Romans, bis sie

sich mit überraschender Plötzlichkeit zu einer Herrschaftsphantasie trans-

formiert.

Kontrollverlust und Herrschaftsphantasie

Der Entwurf einer eigenen Geschichte, die sich aus der Praxis des Nichtstuns

ergibt, markiert so einen Höhepunkt in der Autonomie des Protagonisten.

Endlich, so scheint es, hat er sich von der festgefahrenen und handlungsläh-

menden Struktur seines bisherigen Lebens verabschiedet. In dieser Entwick-

lung scheint er die ethischen Anforderungen existentialistischer Philosophie,

96 Stockhammer: 1967, 170.

97 Gascoigne: The Games of Fiction, 134.

98 Anita Miller: Georges Perec. Zwischen Anamnese und Struktur. Bonn: Romanistischer Ver-

lag (1996), 70.

99 Stockhammer: 1967, 171.

100 »Leben ohne Überraschung. Du bist geschützt. Du schläfst, du isst, du gehst, du lebst

weiter vor dich hin« (72).

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 229

wie sie im einführenden Abschnitt dieses Kapitels umrissen wurden, zu be-

stätigen: Er hat sich der Indifferenz gestellt und eigene Werte geschaffen.

Doch im weiteren Verlauf des Romans entpuppt sich die Handlung, die er zu

vollziehen hoffte, als Illusion.

Durch den Entwurf einer alternativen Geschichte wird in Un homme qui

dort nach und nach die Möglichkeit aktualisiert, Kontrolle auszuüben. Diese

Art des Agens war für den Protagonisten zuvor unvorstellbar. Dass er nun

doch gewissermaßen handlungsfähig geworden ist, liegt nicht zuletzt an sei-

nem Bestreben, neue Regeln und Gesetze für sich zu erfinden. Schließlich,

so betont auch Roland Barthes in Comment vivre ensemble, ist das Erfinden von

Regeln alles andere als eine passive Tätigkeit: »Regeln heißt der Idee nach =

lenken, führen, steuern: die Zeit, die Begierden, den Raum, die Objekte«.101

Doch den Wechsel von der zunächst so stark empfundenen Handlungsunfä-

higkeit hin zu dieser Rückgewinnung von Kontrolle und Handlungspotenti-

al findet beim Protagonisten keinen gemäßigten Ausdruck. Zum einen wir-

ken seine eigenen Regeln, die ihn von denen der Gesellschaft befreien sollten,

eben nicht nur befreiend, sondern zum Teil auch einschränkend. So versucht

der Protagonist eine Zehe oder seinen Daumen zu bewegen, scheitert aber,

weil er sich nicht an eine bestimmte Regel erinnern kann (»il y a une règle que

tu oublies«, Hqd 18).102 Zum anderen, und dies wirkt noch schwerer, schlägt

sein neugewonnenes Kontrollgefühl in einen Wahn um. Plötzlich stilisiert er

sich zur Herrscherfigur:

Parfois, maître du temps, maître du monde, petite araignée attentive au

centre de ta toile, tu règnes sur Paris : tu gouvernes le nord par lʼavenue de

lʼOpéra, le sud par les guichets du Louvre, lʼest et lʼouest par la rue Saint-

Honoré. (Hqd 67, Herv. meine)

–––

Manchmal, Herr der Zeit, Herr derWelt, eine kleine, aufmerksame Spinne in

der Mitte ihres Netzes, herrschst du über Paris: du regierst den Norden über

die Avenue de l’Opéra, den Süden über die gewölbten Durchgänge des Lou-

vre, denWesten und denOsten über die Rue Saint-Honoré. (41, Herv. meine)

In diesem Abschnitt hallen die von Barthes beschrieben Kontrollmechanis-

men des Regelns ziemlich genau wider: Der Protagonist meint, sowohl die

Zeit (»maître du temps«) als auch denRaum (»maître dumonde«) als ihr ›Herr‹

101 Barthes:Wie zusammen leben, 194. Herv. meine.

102 »[A]ber jedes Mal gibt es da eine Regel, die du vergisst.« (12)

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Nichtstun als politische Praxis

zu steuern. Dieses Gefühl von Kontrolle artikuliert der Protagonist mithilfe

eines politischen Vokabulars: er herrscht (»tu règnes sur Paris«) und regiert

(»tu gouvernes le nord«) nicht nur über Paris, sondern über die ganze Welt

und in alle Himmelsrichtungen. Diese Ausweitung der Kontrolle sei, so Ro-

land Barthes, eben auch in der Tätigkeit des Regulierens angelegt: »Die Regel:

Funktion und Instrument von Herrschaft.«103 Noch konkreter als bei Hans

Castorps ›Regieren‹ in Thomas Manns Der Zauberberg (1924)104 ermöglicht die

Isolation bei Perecs Protagonisten eine megalomane Herrschaftsphantasie.

Darin bewahrheitet sich Hannah Arendts Diktum, Freiheit und Souveränität

seien nicht dasselbe. Souveränität, also »unbedingte Autonomie und Herr-

schaft über sich selbst« sei unmöglich.105 Kein Mensch wäre souverän, weil

er in allen seinen Unternehmungen von anderen Menschen abhängig sei. Bei

dem Versuch, Freiheit zu erlangen, indem man die Abhängigkeit von ande-

ren Menschen überwindet, bindet man sich nur wieder an die Welt und die

Gesellschaft – nicht jedoch im sozialen oder welterhaltenen Sinn. Es wür-

de dabei »nicht so sehr eine souveräne Herrschaft über sich selbst als eine

willkürliche Herrschaft über andere herauskommen«.106 So ist es auch in der

Imagination und Selbsterzählung des Protagonisten vonUnhomme qui dort. Er

stilisiert sich zum Hobbesʼschen Leviathan, der als absoluter Souverän nicht

nur über sich, sondern über den gesamten Globus herrscht – deswegen wird

auch das französische »maître« nicht mit demmilderen »Herr«, sondern dem

stärkeren »Herrscher« übersetzt. Man sieht, dass sich das Körpergefühl des

Protagonisten im Laufe der Romangeschichte vollkommen wandelt: der be-

wegungslose, dysfunktionale Körper wird nicht nur kontrollierbar, sondern

hat vermeintlich auch die Fähigkeit, seine Umwelt zu kontrollieren. In seiner

Einsamkeit interpretiert der Protagonist die neugewonnene Kontrolle über

seinen Körper, den er mithilfe seiner Verhaltensregeln durch ganz Paris be-

wegt, als Regierungsleistung. Damit findet, ähnlich wie in RobertWalsersDer

Gehülfe (1907), eine Umkehrung der bekannten Metapher statt, nach der die

Funktionsweise eines Staates am Beispiel des menschlichen Körpers erklärt

wird (im Kopf sitzt die Regierung etc.).107 Bei Perec stellt nicht der Körper

103 Barthes:Wie zusammen leben, 194.

104 Siehe Abschnitt »›Regieren‹: Herrschaft durch Nichtstun« in der Zauberberg-Analyse

dieses Buches.

105 Arendt: Vita activa, 299.

106 Arendt: Vita activa, 299.

107 Vgl. den Abschnitt »Unverhältnismäßigkeiten der Arbeit« im Kapitel zu Walsers Der

Gehülfe.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 231

die Metapher für den Staat, stattdessen steht der Staat metaphorisch für den

Körper. Das Subjekt regiert sich selbst, wie ein Leviathan in einer menschen-

leeren Welt.

Dieses Motiv der Eigen-Regierung durch Selbstregulation wird auf narra-

tiver Ebene in erster Linie durch die bereits erwähnte Spaltung der Erzählin-

stanz erzeugt, in der »Protagonist und Erzähler identisch und zugleich in

ein Distanzverhältnis zueinander gesetzt sind«.108 Denn auch wenn der Ro-

man von nur einer Person handelt, gibt es in dieser Art des Erzählens im-

mer zwei ›Figuren‹: den Sender und den Empfänger. Entweder der Erzähler

spricht zum Protagonisten, oder der Protagonist spricht mit sich selbst und

nimmt so in einer Art Verdoppelung beide Rollen ein; und natürlich könnten

sie jeweils auch zum Leser sprechen. In diesem Erzählen ist demnach die An-

wesenheit von nicht einer, sondern zwei Personen impliziert. Das ermöglicht

die Entstehung der Subjekt-Objekt Struktur, die ein direktes Herrschaftsver-

hältnis voraussetzt. Was der Protagonist selbst nicht reflektieren kann, ist

jedoch, dass er beide Seiten dieses Herrschaftsverhältnisses bedienen muss.

Er kann nicht nur der Herrscher sein, er muss ebenso die passive Rolle des

Beherrschten einnehmen. Daraus folgt, dass er nicht allmächtig ist und sein

neugewonnener Agens einer Beschränkung unterliegt, und zwar einer sozia-

len. Er kann keine Verbindung zu anderen Menschen außer sich selbst ein-

gehen und leidet unter Einsamkeit.

Die Herrschaftsphantasie ist für den Protagonisten deshalb auf Dauer

nicht tragbar, sie wird zum Ende des Romans aufgelöst. Ihre positive Kon-

notation schlägt in eine negative um, als der Protagonist bemerkt, dass er

zwar Kontrolle zurückgewonnen hat, aber auch einsam ist. Der folgende Ro-

manausschnitt exemplifiziert dies:

Maintenant tu es lemaître anonymedumonde, celui sur qui lʼhistoire nʼa plus

de prise, celui qui ne sent plus la pluie tomber, qui ne voit plus la nuit venir.

Tu ne connais que ta propre évidence : celle de ta vie qui continue, de ta res-

piration, de ton pas, de ton vieillissement. Tu vois les gens aller et venir, les

foules et les choses se faire et se défaire. […] tu passes ton chemin : tu es in-

accessible. (Hqd 120, Herv. meine)

–––

Du bist jetzt der anonyme Herr der Welt, der, über den die Geschichte keine

Macht mehr hat, der, der den Regen nicht mehr fallen spürt, der die Nacht

108 Kuhn: Zweite Person Singular Präsens, 214.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Nichtstun als politische Praxis

nicht mehr kommen sieht.

Du kennst nur deine eigene Gewissheit: die deines Lebens, das weitergeht,

deines Atems, deines Schrittes, deines Alterns. Du siehst die Leute kommen

und gehen, siehst die Menge und die Dinge sich bilden und sich auflösen.

[…] du gehst deinen Weg: du bist unzugänglich.« (73, Herv. meine)

Hier zeigt sich der Zusammenhang zwischen Herrschaftsphantasie und Iso-

lation. Der »Herr der Welt« ist, im Gegensatz zur typischen Herrscherfigur,

nicht bekannt oder verehrt, sondern anonym – »tu es le maître anonyme du

monde«. Er hat sein Ziel erreicht, die Geschichtsvorstellung der Anderen, und

damit die empfundene Fremdsteuerung, hinter sich zu lassen (»lʼhistoire nʼa

plus de prise [sur lui]«), und hat damit auch die Scheinhaftigkeit ihres Tuns

überwinden können. Doch der Preis, den er dafür zahlt, ist die völlige soziale

Abkoppelung.Wenige Seiten vor dem obigen Zitat heißt es, er sei frei – »tu es

libre« (Hqd 113) – und nachfolgend kommt zumVorschein,wie umfassend die-

se Freiheit tatsächlich ist: Als anonymer Herrscher ist er namenlos, und damit

unerkennbar. Er ist nicht Teil der Menschenmenge in der Großstadt, sondern

sieht sie nur an sich vorbeiziehen (»[t]u vois les gens aller et venir, les foules

et les choses se faire et se défaire«). Ein Kontakt zwischen ihm und anderen

Menschen ist unvorstellbar (»tu es inaccessible«). Er hat das Gefühl völliger

körperlicher Losgelöstheit von der Materialität der Welt, denn er spürt nicht

einmal mehr den Regen fallen (»[tu] ne sen[s] plus la pluie tomber«).

In dieser Überzeichnung von Freiheit und Selbstbestimmung steckt auch

eine in den 1960ern erstarkende Liberalismus-Kritik. Dies wird im Rückgriff

auf John Stuart Mills Essay On Liberty (1859) realisiert, in dem Mill fordert,

staatliche Eingriffe in das Leben des Individuums auf ein Minimum zu be-

schränken. Er betont besonders, dass weder Konvention nochMoral dafür ge-

nutzt werden können, dem Individuum denWillen eines anderen aufzuzwin-

gen. So könne die Etablierung eines passiven, durch den Staat bestimmten

Objekts zugunsten eines aktiven Subjekts verhindert werden, das sein eige-

ner Herr ist: »In the part which merely concerns himself, his independence

is, of right, absolute. Over himself, over his own body and mind, the individ-

ual is sovereign.«109 Der Roman hinterfragt diese These, indem er zeigt, dass

die Freiheit des so über sich herrschenden Protagonisten auch Probleme mit

109 John S. Mill: On Liberty. And Considerations on Representative Government. Hg. v. Ronald B.

McCallum. Oxford: Blackwell (1948), 9.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 233

sich bringt: zum Beispiel die Unfähigkeit politisch zu handeln. Denn die Iso-

lation, die diese Freiheit fordert, schließt auch das aus, was das Politische

konstituiert: Gemeinschaft. Hannah Arendt, die sich in ihrer Politischen Phi-

losophie vornehmlich an republikanischen bzw. demokratischen Ideen und

Idealen abarbeitet, unterstreicht, dass Politik auf der Tatsache der »Pluralität

der Menschen« beruhe: »der Mensch ist a-politisch«.110 Das Regieren als Tä-

tigkeit braucht gemeinschaftlichesHandeln, so Arendt. Eine Regierung könne

sich erst ergeben,wennman es schafft »sichmit anderen zusammenzuschlie-

ßen und imEinvernehmenmit ihnen zu handeln.«111 Vor diesemHintergrund

hebt die Beschreibung des Protagonisten als »maître« und ihre Assoziation

mit Mills Vorstellung des Individuums als »sovereign« lediglich seine einsa-

me Isolation hervor. Der Roman im Ganzen stellt so die Perversion des libera-

len Individualismus-Denkens heraus, die die Idee eines gemeinschaftlichen

Handelns negiert. Denn »die Gemeinschaft ist nicht der Ort der Souveräni-

tät«, schreibt gleichermaßen Maurice Blanchot in Die uneingestehbare Gemein-

schaft,112 und wer in ein soziales Netz eingebunden sein will, der kann kein

Souverän sein. Die Fokussierung des liberalen Denkens auf das angeblich un-

abhängige Individuum allein, so Blanchot, ist fehlerhaft: »das isolierte Wesen

ist das Individuum, und das Individuum ist nur eine Abstraktion, die Exis-

tenz, wie die schwachsinnige Auffassung des geläufigen Liberalismus sie sich

vorstellt.«113 Der Mensch existiert nur in Beziehung zu anderen Menschen.

Was von ihm übrigbleibt, wenn man diese Beziehung ausklammert, ist nicht

mehr lebensfähig: Die Idee des Individuums, so argumentiert Blanchot, ist

nichts weiter als ein Phantasma. Diese Kritik an der Priorität des unabhän-

gigen Individuums wird im Roman außerdem durch die Darstellung einer in

sich kollabierenden Despotie114 fortgeführt.

Indem der Roman zeigt, dass ein kompletter Rückzug in die eigene Exis-

tenz zwar Selbstbestimmung bedeutet, aber auch megalomane Einsamkeit

zur Folge hat, kritisiert er die Zentralität des Individuums im Denken des Li-

beralismus. Er ruft damit ebenfalls das Problem der studentischen Einsam-

keit im französischen Universitätssystem auf, das Raymond Aron 1968 in La

Révolution introuvable beschrieben hatte: »Et certaines enquêtes montrent que

110 Arendt:Was ist Politik?, 9, 11.

111 Arendt:Macht und Gewalt, 45.

112 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 26.

113 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 37.

114 Die ideengeschichtliche Verbindung des Nichtstuns mit der Despotie wurde bereits

beschrieben, vgl. Abschnitt »Herrschaft« in diesem Buch.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Nichtstun als politische Praxis

des étudiants, venus de la province, ont fait des années d’études à la Sorbonne

sans vraiment appartenir à aucun groupe, sans avoir un cercle d’amis.«115 Der

Protagonist ist der Prototyp eines solchen verlassenen Studenten. Perec, der

Geschichte und Soziologie an der Sorbonne studierte, kreiert in ihm ein Al-

ter Ego, das ebenfalls vom Land kommt (aus der Nähe von Auxerre, vgl. Hqd

45), das zwar Bekannte hat, jedoch niemanden, der es aus seiner Einsamkeit

holen könnte.

Dass die selbstgewählte Isolation für ihn zum Problem wird, zeigt sich

vornehmlich an der despotischen Ausprägung seiner Herrschaftsphantasie. Die

Despotie, wie sie von Montesquieu in De L’esprit des Lois (1748) beschrieben

wurde, ist ja gerade aufgrund der Isolation des Despoten eine heikle Herr-

schaftsform. Da der Despot sich nämlich vor seinen Subjekten ebenso fürch-

tet wie diese sich vor ihm, lebt er »ganz eingeschlossen« und ohne Kontakt

zur Öffentlichkeit.116 Diese Abschottung bewirke eine Erhöhung des Ich, die

in einem untätigen Solipsismus kulminiere. So sei der »naturgemäß faul[e]«

Despot ein Mensch, »dem seine fünf Sinne unaufhörlich sagen, er sei alles

und alle anderen nichts«.117 In der Hochphase seiner Herrschaftsphantasie

ist bei Perecs Protagonisten eben dieser Solipsismus sehr ausgeprägt. Er hält

sich auch für den einzigen, allmächtigen Akteur in derWelt, auchwenn er nur

über sich selber herrschen kann. Dieser Zustand währt jedoch nicht lange.

Der Umschwung, d.h. der Niedergang dieser Herrschaftsphantasie, kündigt

sich durch eine Wiederaufnahme von Interpretation und Interpretierbarkeit

an. Denn im Unterschied zum Montesquieu’schen Despoten ist er nicht voll-

kommen abgeschottet: er ist nicht in einem Serail isoliert, sondern in einer

kleinenMansardemit dünnenWänden oder auf den Straßen von Paris inmit-

ten von Menschenmengen. Seine fünf Sinne werden ohne Pause stimuliert.

Die Herrschaftsphantasie endet in dem Moment, in dem er auf diese Stimuli

wieder reagiert.

Doch bevor sie endet, steigert sich die Herrschaftsphantasie auf einen

Höhepunkt. Denn mit dem weiteren Voranschreiten seines Einsamkeits-

Experiments beginnt er, andere Menschen wieder wahrzunehmen. Nicht

jedoch, um sich zu resozialisieren, sondern um sie in seine Herrschafts-

phantasie zu integrieren. So beginnt er, zu imaginieren, das Leben seines

115 Aron: La révolution introuvable, 31. Vgl. auch die Ausführungen im Abschnitt »Rund um

das Handlungsparadigma 1968«.

116 Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, 86 (5/14).

117 Montesquieu: Vom Geist der Gesetze, 31 (2/5).

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 235

Nachbarn bestimmen zu können. Sie sind sich nie begegnet, nur ihre Zim-

mer grenzen aneinander. Und der Protagonist, noch überzeugt davon, »er

sei alles und alle anderen nichts« (s.o.), glaubt, zumindest manchmal, der

allmächtige und gefürchtete Herrscher dieses Nachbarn zu sein:

Pourtant, parfois, sa vie tʼappartient, ses bruits sont à toi, puisque tu les écoutes,

les attends[…]. Il tʼimporte peuque tu te trompes, ou interprètes, ou inventes.

[…] Il vit la mince vie que tu lui laisses vivre, sʼévanouissant à peine sorti du

champ de ta perception, mort dès que le sommeil te gagne[…] Il peut seule-

ment déceler ta présence, et, sʼil y est attentif, cʼest qu’il a peur, cʼest que tu

lʼinquiètes : il est comme ce vieux blaireau dans son terrier jamais trop bien

protégé[…]. Il cherche à se protéger, il tente maladroitement de te tendre

des pièges, de te faire croire quʼil est puissant, quʼil ne te craint pas, quʼil ne

tremble pas […].

Il ne te déplaît pas, imbécile, de croire parfois que tu le fascines, quʼil a vraiment

peur : tu tʼefforces de rester silencieux le plus longtemps possible ; ou bien tu

grattes avec un bout de bois, une lime, un crayon, le haut de la cloison qui

sépare vos deux chambres, produisant un bruit minuscule et énervant. (Hqd

159-162, Herv. meine)

–––

Und doch gehört dir manchmal sein Leben, seine Geräusche sind dein, weil

du ihnen lauschst, auf sie wartest[…]. Es ist dir ziemlich gleichgültig, ob du

irrst oder deutest oder erfindest. […] Er lebt das unbedeutende Leben, das

du ihn leben lässt und verschwindet, kaum dass er aus deinem Blickwinkel

geraten ist, ist tot, sobald der Schlaf dich übermannt[…]. Er kann deine Ge-

genwart nur ahnen, undwenn er darauf achtet, so deshalb, weil er Angst hat,

weil du ihn beunruhigst: er ist wie dieser alte Dachs, der in seinem Bau nie

genügend geschützt ist[…]. Er versucht sich zu schützen, er versucht unge-

schickt, dir Fallen zu stellen, dich glauben zu machen, dass er mächtig ist,

dass er sich nicht fürchtet, dass er nicht zittert […]!

Es missfällt dir nicht, du Dummkopf, manchmal zu glauben, dass du ihn fas-

zinierst, dass er wirklich Angst hat: du bemühst dich, so lange wiemöglich still

zu bleiben; aber du kratzt mit einem Stück Holz, einer Feile, einem Bleistift

oben an der Wand, die eure beiden Zimmer voneinander trennt, ein winzi-

ges, nerventötendes Geräusch dabei erzeugend. (98f., Herv. meine)

In diesem Passus kündigt sich eine Peripetie der Roman-Handlung an, denn

hier zeigt sich mit aller Deutlichkeit, dass der Protagonist seine Interpreta-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Nichtstun als politische Praxis

tionsverweigerung118 aufgegeben hat. In diesem Moment befindet sich die

Herrschaftsphantasie in ihrem Zenit, zeigt aber auch Zeichen einer Abnah-

me, denn die Indifferenz, die den Protagonisten in diesen Zustand versetzt

hat, ist in ihrer Überwindung begriffen. Er interpretiert die Aktivitäten seines

Nachbarn und möchte selbst auch von ihm interpretiert werden. Noch tut er

dies im Rahmen seiner Herrschaft. Er produziert ein kleines, aber nervtöten-

des Geräusch (»un bruit minuscule et énervant«), das die Angst des Nachbarn

schüren soll – und Angst (»il a peur«, »tu lʼinquiètes«) ist Montesquieu zufol-

ge die Grundhaltung des Despotismus. Das Auditive nimmt eine besondere

Stellung in der Herrschaftsphantasie ein. Der Protagonist hält nämlich seine

Hör-Wahrnehmung nicht nur für einen rezeptiven Prozess, sondern glaubt

an dessen vereinnahmendeWirkung. Es heißt: »sa vie tʼappartient, ses bruits

sont à toi, puisque tu les écoutes« – das Leben des Nachbarn gehöre ihm,

weil er ihm zuhört. Seine Sinne sagen ihm nicht nur, »er sei alles und alle

anderen nichts«, sondern auch, dass alles von ihm sinnlich Wahrgenomme-

ne in seinen Besitz fällt. Die Macht des Protagonisten äußert sich in einer

Art extremem Konstruktivismus, der Vorstellung also, die Wirklichkeit durch

seine Wahrnehmung und seine Interpretation der Dinge überhaupt erst zu

konstituieren – »Il vit la mince vie que tu lui laisses vivre«.

Ein weiterer Indikator für den Niedergang der Herrschaftsphantasie liegt

imElement der Angst. Im zitierten Abschnitt heißt es, es würde demProtago-

nisten gefallen, seinem Nachbarn Angst einzujagen – ihn einzuschüchtern,

wie es der Herrscher mit dem Beherrschten tut. Das Problem, das in der li-

mitierten Perspektive des Protagonisten gar nicht erst zur Reflexion kommt,

ist allerdings, dass der Protagonist weiterhin in der Spaltung der Erzählin-

stanz gefangen ist, und deshalb nicht nur Herrscher, sondern immer auch

Beherrschter ist. Wenn er einem Beherrschten Angst einjagt, so heißt das,

dass auch er selbst Angst empfindet. Darauf verweist der implizite Vergleich

mit Franz Kafkas Kurzgeschichte »Der Bau«.119 Der Nachbar, so der Erzähler-

Protagonist, verhalte sich ebenso paranoid wie das Tier in dieser Geschichte,

das sich ständig bedroht fühlt, »il est comme ce vieux blaireau dans son ter-

rier jamais trop bien protégé«.120 Doch die Angst des vermeintlichen Dachs-

118 Vgl. Abschnitt »Performativer Widerspruch« in diesem Kapitel.

119 Franz Kafka: ›Bau‹-Konvolut. [Der Bau]. In: Ders.: Schriften, Tagebücher, Briefe. Kritische

Ausgabe.Nachgelassene Schriften und Fragmente II. Hg. v. Jürgen Born u.a. Frankfurt a.M.:

Fischer (1992).

120 Der Protagonist sieht sich als Ursache dieser Bedrohung. Der Witz an der Geschichte

Kafkas besteht jedoch darin, dass es diese Bedrohung gar nicht gibt. Sie existiert nur in

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 237

Nachbarn ist eigentlich seine eigene – einmal aufgrund der Spaltung in der

Erzählinstanz, und außerdem, weil der Protagonist genauso ein Phantast ist

wie das Tier (er imaginiert, eine Bedrohung zu sein ebenso wie das Tier ima-

giniert, bedroht zu werden). Dass er dennoch den Nachbarn für das Tier und

sich selbst für eine Bedrohung hält ist eine Übertragung, die sich aus seiner

Einsamkeit ergibt. Tatsächlich hat der Protagonist in seiner Isolation regel-

rechte Angst von seinen Mitmenschen entwickelt. Sowohl jene, die nach den

Idealen leben, die er ablehnt – »les malins, les contents-dʼeux« (Hqd 146)121 –

als auch diese, die ähnlich wie er aus der Ordnung fallen – »les brutes, les

vieillards, les idiots« (Hqd 143)122 sind ihm zuwider:

tu les hais : monstres tapis dans leurs chambres de bonne, monstres en

chaussons qui traînent leurs pieds près des marchés putrides, […] monstres

aux gestes mécaniques, monstres radotants. […] Ils sont venus à toi, ils t’ont

agrippé par le bras. […] comme si, solitaire, tu voyais fondre sur toi tous les

autres solitaires. (Hqd 143f.)

–––

du hasst sie: in ihren Dachkammern sitzende Ungeheuer in Socken, die ihre

Füße über angefaulte Stufen schleppen, […] Ungeheuer mit mechanischen

Gebärden, Unsinn redende Ungeheuer. […] Sie sind zu dir gekommen, sie

haben dich am Arm gekrallt. […] als ob du, ein Einsamer, alle anderen

Einsamen auf dich zustürzen sähest. (87f.)

Der Protagonist hasst sie alle (»tu les hais«), fühlt sich von ihnen angegriffen

(»ils tʼont agrippé par le bras«) und fürchtet, von ihnen überwältigt zu werden

(»tu voyais fondre sur toi tous les autres solitaires«). So geht sein Experiment

mit einem letzten Haltungswechsel zu Ende: Indifferenz wird durch die Pra-

xis des Nichtstuns zur Überlegenheit, welches erst von Hass, dieser dann von

Angst abgelöst wird. Genau diese Angst versucht er zu kompensieren, indem

er sie auf seinen Nachbarn überträgt. Auch David Gascoigne mutmaßt, der

»invisible neighbour could be understood as an ʻalter egoʼ, a mirror-image

der Imagination des Tiers und nährt sich an seiner paranoiden Angst. Es ist kein Zufall,

dass der Erzähler-Protagonist unter allen (literarischen oder anderen) Bedrohungssze-

narien gerade ein solches herausgreift, in dem es keinematerielle, keine personifizier-

te Gefahr gibt, sondern eine imaginierte. Dies reflektiert den wahnhaften Zustand des

Protagonisten.

121 »[D]ie Schlauen, die Selbstzufriedenen« (89).

122 »[D]ie Hohlköpfe, die Greise, die Idioten« (88).

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Nichtstun als politische Praxis

of himself«.123 Der minimalistische ›Gewaltakt‹ des An-die-Wand-Kratzens,

um dem Nachbarn Furcht einzuflößen, ist ebenfalls Ausdruck eines erneuten

Kontrollverlustes. Despotie und jede andere Form der Gewaltherrschaft ge-

hen ja letztlich nicht aus Stärke hervor, so argumentiert auch Hannah Arendt,

sondern sind Antworten auf ein Gefühl von Ohnmacht.124 Das gilt auch für

die unscheinbarsten Tätigkeiten, solange ihnen die Intention innewohnt, ge-

waltig zu wirken und Angst zu produzieren.

Diese Überlagerung von Macht und Ohnmacht kommt in der Motivge-

schichte des Nichtstuns immer wieder vor. Komik wie Tragik des Motivs sind

in dieser Verschränkung angelegt. So auch bei Samuel Beckett, von dem Perec

stark beeinflusst worden ist. Das Paradox, welches entsteht, wenn Charakte-

re in einer handlungsfeindlichen Welt plötzlich einen Kontrollzwang entwi-

ckeln, weil ihnen Handlung verwehrt ist, hat Theodor W. Adorno an der Fi-

gur Hamm aus Becketts »Endspiel« (1956, uraufgeführt 1957) beschrieben, der

ähnlich ›agiert‹ wie der Protagonist in Un homme qui dort. Hamm lebt mit sei-

nen Eltern in einerWohnung, draußen geht trostlos dieWelt unter.Obwohl es

klar scheint, dass sie alle bald sterben werden, verwehrt er seinen Eltern den

Zugang zur Speisekammer und hält den Schlüssel dafür unter Verschluss. Er

übt die letztmögliche Kontrolle über sein Leben aus, dessen Umrisse sich be-

reits nahezu vollständig aufgelöst haben. Er ist damit, so Adorno, »Schlüssel-

gewaltiger und ohnmächtig in eins«, ein »König, um den alles sich dreht und

der selber nichts vermag«.125 Die Parallelen zuUnhomme qui dort sind frappie-

rend. Doch Perec, der intertextuelle Referenzen bekanntermaßen verwendet,

um Unterschiede zu literarischen Vorgängern zu markieren,126 reproduziert

die Beckett’sche Schwermut nur zum Teil. Denn immerhin ist die Praxis des

Nichtstuns, wie der Protagonist sie lebt, nicht gesetzt, sondern selbst gewählt

und geschaffen. Er kann sie jederzeit unterbrechen. Und tatsächlich tut er

123 Gascoigne: The Games of Fiction, 136.

124 Arendt:Macht und Gewalt, 55.

125 TheodorW.Adorno: Versuch, das Endspiel zu verstehen. In:Ders.:Gesammelte Schriften.

Bd. 2. Noten zur Literatur. Hg. v. Rolf Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp (1974), 312,

316.

126 »For him [Perec] the task is not to insert new books into shelves which are already

full, so as to provoke a thoroughgoing rearrangement, but to discover gaps between

existing books and to fill them.« Chris Andrews: Puzzles and Lists: Georges Perec’s »Un

Homme qui dort«. In:MLN 111 (4), 1996, 776. Vgl. auch Gascoigne: The Games of Fiction,

144-146.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 239

das. Anstatt folgenlos im Nichts zu verlaufen bildet die despotische ›Gewalt‹-

Herrschaft des Protagonisten einen Auftakt zur Kommunikation, in dem sich

eine endgültige Zäsur der vermeintlich gleichgültigen Inaktivität ankündigt.

Der folgende und letzte Absatz der Nachbars-Sequenz zeigt dies:

Ou bien, au contraire, pris dʼune sympathie soudaine, tu as presque envie de

lui envoyer des messages salutaires, en frappant du poing contre la cloison,

un coup pour A, deux coups pour B… (Hqd 162).

–––

Oder du möchtest ihm, von einer plötzlichen Sympathie ergriffen, plötzlich

heilsame Botschaften hinüberschicken, mit der Faust an die Wand pochen,

ein Schlag für A, zwei Schläge für B … (99).

Bereits der ›Gewalt‹-Akt des Kratzens, der diesem Passus vorangeht, hatte

eine kommunikative Funktion, die nun ausgeweitet wird. Nicht nur Angst

und Furcht könnte er verbreiten, sondern seinemNachbarn eine aufmuntern-

de Nachricht übermitteln (»tu as presque envie de lui envoyer des messages

salutaires«). Beide Kommunikationsimpulse – das angsteinflößende Kratzen

wie das wohlwollende Klopfen –markieren eine Abwendung von der eingangs

beschriebenen Neutralität, die der Protagonist durch sein Nichtstun ausagie-

ren wollte. Außerdem zeigen sie eine rudimentäre, da zunächst auf einzelne

Buchstaben beschränkte, Rückwendung zur Sprache an (»un coup pour A,

deux coups pour B«). Besonders signifikant dabei ist, wie viel mehr physische

Kraft der positiven Botschaft zukommt: Das angsteinflößende Geräusch ist

winzig (»minuscule«) und leise, die heilsame Botschaft wird lautmit der Faust

an die Wand gepocht (»en frappant du poing contre la cloison«). Der Protago-

nist will ihm unbedingt eine Botschaft senden. Auch, weil er eigentlich selbst

wieder eine empfangen möchte. Schon einige Seiten vor dem obigen Zitat

beschreibt der Erzähler-Protagonist den erhebenden Effekt des einfachsten

menschlichen Kontakts:

les garçons de café, les ouvreuses, les caissières des cinémas, les marchands

de journaux, les receveurs d’autobus, […] Ils t’identifient, ils te reconnaissent.

Ils ne savent pas que ces simples saluts, ces seuls sourires, ces signes de tête

indifférents sont tout ce qui chaque jour te sauve (Hqd 148).

–––

die Kellner, die Platzanweiserinnen, die Kassiererinnen an den Kinokassen,

die Zeitungsverkäufer, die Busschaffner[…]. Sie identifizierendich, sie erken-

nendichwieder. Siewissennicht, dass diese einfachenGrüße, dieses Lächeln

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Nichtstun als politische Praxis

nur, dieses gleichgültige Kopfnicken genau das ist, was dich jeden Tag rettet

(91).

So kündigt sich also das Ende des Nichtstuns als Praxis an. Der ursprüngli-

che Plan für die Realisierung der Neutralität beinhaltete die Abschaffung von

Erkenntnis und Interpretation. Er wollte selbst nichts mehr erkennen und

suchte auch von anderen keine Zeichen des Erkennens mehr (»signes de re-

connaissance«, Hqd 70). Die Tatsache, dass er nun wieder von anderen Men-

schen erkannt wird (»[i]ls tʼidentifient, ils te reconnaissent«), ja dass er diese

Würdigung sogar braucht, weil sie ihn rettet (»ces signes de tête indifférents

sont tout ce qui chaque jour te sauve«) – all das markiert eine Rückwendung

zu einemWillen, einer Meinung, einer Haltung. Dabei ist zentral, dass er den

Blick der anderen wieder zulässt. Darin steckt auch ein Hinweis auf die von

Jean-Paul Sartre geschilderte Szene im Park aus L’être et le néant (1943). Dort

hält sich dieser solange für den ›Herrn‹ des Parks, seines visuellen König-

reichs (über das er seinen Blick schweifen lassen und es so passiv ›besitzen‹

kann),127 bis das Eintreten eines anderen, der Blick eines Zweiten, ihn aus

dieser solipsistischen Phantasie reißt.128 Dass der Protagonist aus Un homme

qui dort diesen Blick wieder zulässt, signalisiert das Ende seiner Herrschafts-

phantasie, seinen Austritt aus der Isolation und nicht zuletzt eine mögliche

Rückkehr in die Gesellschaft. Der später folgende kommunikative Impuls, an

die Wand seines Nachbarn zu klopfen, zeigt auch, dass er nicht mehr nur in

seiner Passivität erkannt werden will, sondern als aktiv Kommunizierender.

Die Episode mit dem Nachbarn, um noch einmal Gascoignes Position zu zi-

tieren, zeugt so von seinem »desire for contact as the mark of a yearning for

a reintegration of the self, a closing of the ʻje-tuʼ gap.«129 Das Regelsystem

127 Vgl. hierzu die im vorangegangen Orientalismus-Kapitel beschriebene »monarch-of-

all-I-survey scene«, in der koloniale Besitzansprüche durch die Darstellung passiven

Sehens vermittelt werden. Pratt: Imperial Eyes, 202-204.

128 Norman Bryson fängt eben diesen herrschaftlichenModus in seiner Beschreibung die-

ser Szene aus L’être et le néant ein: »[E]verything in the park is there for him to regard

fromanunchallenged center of the visual field. All of the park unfolds before this abso-

lute center of a lived horizon: the subject resides at the still point of the turning world,

master of its prospects, sovereign surveyor of the scene. In this initial exhilaration of

self-possession, nothing threatens the occupancy of the self as focus of its visual king-

dom.« Norman Bryson: The Gaze in the Expanded Field. In: Vision and Visuality. Hg. v.

Hal Foster. Seattle: Bay Press (1988), 88.

129 Gascoigne: The Games of Fiction, 136.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 241

des Protagonisten überkommt sich selbst, es ist gescheitert: »Vielleicht ver-

wandelt sich jede Regel, selbst wenn sie eine innere ist, nach einer gewissen

(geschichtlichen, lebensgeschichtlichen) Zeit in Mißbrauch? Vielleicht muss

man in bestimmten Momenten seine eigene Regel abschütteln?«130

Aufgabe der Indifferenz und Rückkehr in die Gemeinschaft

Die zu Beginn des Romans vom Protagonisten angenommene Indifferenz, und

die daraus resultierende Praxis des Nichtstuns, markierten zunächst den An-

fang einer neuen Selbstbestimmung. Die Unterwanderung des dominanten

Handlungs- und Geschichtsparadigmas durch das Nichtstun hatte eine Wei-

le lang den Anschein einer Handlung, scheitert jedoch am Ende des Romans.

Seine Strategie entpuppt sich als reines Nichtstun, ohne den erhofften prak-

tischen und ethischen Effekt:

Tu nʼas rien appris, sinon que la solitude nʼapprend rien, que lʼindifférence

nʼapprend rien : cʼétait un leurre, une illusion fascinante et piégée. […] Lʼindiffé-

rence est inutile. Tu peux vouloir ou ne pas vouloir, quʼimporte ! Faire ou ne

pas faire une partie de billard électrique, quelqu’un, de toute façon, glissera

une pièce de vingt centimes dans la fente de lʼappareil. Tu peux croire quʼà

manger chaque jour le même repas tu accomplis un geste décisif . Mais ton re-

fus est inutile. Ta neutralité ne veut rien dire. (Hqd 177, Herv. meine)

–––

Du hast nichts gelernt, höchstens, dass die Einsamkeit nichts lehrt, dass die

Gleichgültigkeit nichts lehrt: es war ein Köder, eine faszinierende Illusion voller

Fallen. […] Die Gleichgültigkeit ist sinnlos. Du kannst wollen oder nicht wol-

len, was liegt schon daran! Du kannst eine Partie Flipper spielen oder nicht,

irgendjemand wird auf jeden Fall ein Zwanzigcentimestück in den Schlitz

des Apparats stecken. Du magst glauben, dass du eine entscheidende Tat voll-

bringst, wenn du täglich die gleicheMahlzeit zu dir nimmst. Aber deineWei-

gerung ist sinnlos. DeineNeutralität hat nichts zu sagen. (107f., Herv.meine)

Hier wird das schon mehrfach beschriebene Konzept eines Handelns durch

Nichtstun ganz konkret artikuliert. Der Protagonist hatte geglaubt, durch die

Etablierung neuer Regeln zu handeln und eine ganz eigene Geschichte zu ent-

werfen, die ihn von den Fesseln der Konvention befreit: »Tu peux croire quʼà

manger chaque jour le même repas tu accomplis un geste décisif.« Doch nun

130 Barthes:Wie zusammen leben, 197.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Nichtstun als politische Praxis

wird ihm klar, dass diese versuchte Unterminierung bedeutungslos ist: »Mais

ton refus est inutile. Ta neutralité ne veut rien dire.« Man sieht hier, wie sich

der am Anfang des Romans etablierte Wunsch der Undeutbarkeit in sein Ge-

genteil verkehrt. Wollte der Protagonist zu Beginn des Indifferenz-Projekts

nicht interpretierbar, nicht gestisch sein, so stellt sich nun heraus, dass all

dies doch eine Geste sein sollte. Sein Nichtstun war nicht nur Selbstzweck,

sondern sollte auch auf einer höheren Ebene Bedeutung erlangen und etwas

aussagen (»dire«). Dadurch wird die Sprachreduktion und sein isolations-be-

dingtes Schweigen im Nachhinein als Fehler markiert. Es gibt, so argumen-

tiert auch Arendt, kein Handeln ohne ein Sprechen, das erklärend mit ihm

einhergeht.131 Dass er ein historisch bedeutungsvolles Handeln ohne den vol-

len Einsatz der Sprache erreichen konnte, stellt sich also als Irrtum heraus. Er

habe sich, so gibt er zu, von einer Illusion fehlleiten lassen (»cʼétait un leurre,

une illusion fascinante et piégée«). Dieses Scheitern war im Text von vornhin-

ein angelegt, der ja auch nichts anderes als Sprache ist und so den Anspruch

des Erzähler-Protagonisten von Anfang an unterminiert hat.

Auch hierin transzendiert Perec ein Stück Samuel Becketts, das noch we-

sentlich mehr Ähnlichkeit zu Un homme qui dort aufweist, als das darin refe-

renzierte En attendant Godot (1949, uraufgeführt 1953).132 In dem frühen Stück

Eleutheria (geschrieben 1947, uraufgeführt 2005), dessen altgriechischer Ti-

tel übersetzt ›Freiheit‹ bedeutet, reagiert Beckett kritisch auf die im Nach-

kriegsfrankreich prävalente Philosophie des Existentialismus.133 Das Stück,

eine Parodie des im 19. Jahrhundert populären naturalistischen Theaters im

Stile Ibsens, handelt von Protagonist Victor, der seit Jahren in einem Zustand

anhaltender »inertie sordide«134 verweilt, und seiner bürgerlichen Familie,

die sich um seine Zukunft sorgt. Die Parallelen zur Handlung von Un homme

qui dort, auch wenn Perec Eleutheria nicht gekannt haben mag, sind auffal-

lend.135 Besonders die ihnen gemeinsame Gleichsetzung des Nichtstuns mit

131 Vgl. Arendt: Vita activa, 213-217.

132 Der Erzähler-Protagonist spricht von den »deux vieux acteurs de seconde zone« (Hqd

173), und meint damit die Figuren Didi und Gogo.

133 Leeder bezeichnet, Nicholas Hewitt zitierend, den Existentialismus im Post-WWII

Frankreich als »the ›official philosophy of the Fourth Republic‹«. Natalie Leeder: Free-

dom and Negativity in Beckett and Adorno. Something or Nothing. London: Rowman &

Littlefield International (2017), 10.

134 Samuel Beckett: Eleutheria. Paris: Éditions de Minuit (1995), 33.

135 Beide Protagonisten verbringen, von den Eltern finanziert und ihren Bekannten abge-

schottet, den größten Teil ihrer Zeit in einemwinzigen Ein-Zimmer-Apartment, in dem

sich nicht viel mehr als ein Bett befindet. In der Beschreibung dieser Wohnung tre-

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 243

Freiheit – auch Victor spricht von seiner »inertie« als seiner »liberté[…] [p]our

rien faire«,136 die sich bei beiden aus der Folie der Sartre’schen Philosophie

speist. In Eleutheria verarbeitet Beckett satirisch Sartres Idee der Freiheit, in-

dem er sie auf ihren absurden Kern reduziert: Die absolute Gleichgültigkeit

gegenüber und den Rückzug von aller Konvention. Diese Art der Freiheit, die

sich durch eine Praxis des Nichtstuns realisieren will, so impliziert Beckett, ist

aber weder wirklich frei (da sie immer in der Negation zur Norm und damit

in einem Abhängigkeitsverhältnis verbleibt),137 noch vermag sich in ihr ein

neuer, existentialistischer Ethos zu entwickeln.138 Das Nichtstun (»rien fai-

re«) gibt Victor ja gerade nicht die »Handlungsfreiheit wieder und feiert sie«,

wie Camus das Leben im Absurden definiert hatte; Nichtstun bedeutet keinen

»Zuwachs an Beweglichkeit«, sondern vielmehr einen Verlust.139 Dermarkan-

te Unterschied zwischenUnhomme qui dort und Eleutheria liegt schließlich dar-

in, dass sich Victor seiner falschen Freiheit nie bewusst wird, während Perecs

Protagonist seinen Irrtum erkennt. Victor bleibt nur am Erhalt, nicht aber an

der Überwindung des Nichtstuns interessiert. Als seine Verlobte Mademoi-

selle Skunk versucht, ihn an sein aktives Leben vor der Trägheit zu erinnern,

verwirft Victor dies als Täuschung (»bluff«):

MLLE SKUNK. – […] Tu travaillais. Tu blaguais avec ton père. Tu voyageais.

Tu…

VICTOR. – C’était du bluff. Et puis, assez ! Va-t’en.140

ten in beiden Fällen die Socken in den Vordergrund. Victor ist »[s]ordidement vêtu, en

chaussettes« (Beckett: Eleutheria, 71) und auch der Student erwähnt gleich am Anfang

des Romans, und im Folgenden immer wieder, seine eingeweichten Socken – »Dans

une bassine de matière plastique rose, tu mets à tremper trois paires de chaussettes«

(Hqd 25). Dt.: »In einer rosa Plastikschüssel weichst du drei Paar Socken ein.« (15) Die

Socke ohne Schuh, und Schuhe ohne Socken: In beiden Texten ist diemangelhafte Aus-

stattung zum Gehen ein Symbol der Fortschrittsverweigerung. Für Victor in Eleutheria

bedeutet diese Verweigerung eine Befreiung.

136 Beckett: Eleutheria, 90.

137 Bei Leeder heißt es über die frühen Texte Becketts: »For all their obsession with free-

dom, neitherMurphy nor Eleutheria sufficiently transfigure or reconstellate the content

that they lift from empirical reality. They are tied to the traditional even as they mock

it.« Leeder: Freedom and Negativity, 20.

138 So schreibt Leeder: »Victor’s personal search for freedom through withdrawal is not

only self-deceptive but fundamentally unethical«. Leeder: Freedom and Negativity, 16.

139 Camus: Der Mythos des Sisyphos, 70. Vgl. die Ausführungen zu Beginn dieses Kapitels.

140 Beckett: Eleutheria, 92.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Nichtstun als politische Praxis

Zu Beginn von Un homme qui dort war auch der Protagonist dieser Meinung.

Nichtstun war für ihn eine Praxis: eine Befreiung von rigiden Handlungsnor-

men und Geschichtsparadigmen. Er betrachtete die Bevorzugung der kon-

ventionellen Tat – »privilégier lʼaction« (Hqd 32) – als eine Lüge: »pieux men-

songes« (Hqd 32).141 Am Ende des Romans hat sich das Blatt gewendet. Er

konnte durch sein Nichtstun keine entscheidende Tat vollbringen (»accomplis

un geste décisif«,Hqd 177). Im Gegensatz zu Victor hält er nun nicht mehr die

Phase vor und außerhalb der Inaktivität für einen »bluff«, sondern sie selbst –

die ihr zugrundeliegende Indifferenz, die er durch das Nichtstun ausleben

wollte, sei vielmehr die Täuschung gewesen (»une illusion fascinante et pié-

gée«, Hqd 177). Obwohl der Protagonist diese Täuschung erst spät erkennt,

so war sie doch grundlegend für das Projekt Indifferenz als Praxis des Nichts-

tuns. Indifferenz sollte Kritik üben, eine Handlung darstellen, etwas Neues

beginnen im Trott der gesellschaftlichen Erwartung konventioneller Hand-

lung.Doch ihr Fundament war nie ›echte‹ Indifferenz, sondern Prätention. Die

Sprache der Erzählung hat schon früh gezeigt, dass sich hinter der Sprachre-

duktion und der Ent-differenzierung der Sprache eigentlich eine Agenda ver-

birgt. Die Indifferenz war ein Projekt, das vielleicht hätte funktionieren kön-

nen, wenn es nicht einen unerfüllbaren Anspruch erhoben hätte.Was sich am

Ende des Romans enthüllt, ist also nicht, dass das Nichtstun keine Handlung

sein kann, sondern dass ein auf prätentiöser Indifferenz aufbauendes Nichts-

tun keinen Bestand haben kann.

Mit dem Zusammenbruch der Indifferenz geht natürlich auch die Hoff-

nung unter, durch das Nichtstun frei sein und handeln zu können. Un homme

qui dort überwindet damit auch die Form des Absurden, die Adorno Becketts

späteren Theaterstücken zusprach. In ihnen würde, so Adorno, das »nichts

Bedeuten […] zur einzigen Bedeutung.«142 Auch der Protagonist Perecs hat-

te ursprünglich dieses Ziel: die Nichtbedeutung zur einzigen Bedeutung zu

machen, vielleicht mit einer ähnlich mystischen Motivation, wie sie Beckett

zugeschrieben wird.143 Am Ende des Romans wandelt sich diese reduktionis-

141 Vgl. den Abschnitt »Handlung und geschichtsphilosophische Fremdbestimmung« in

diesem Kapitel.

142 Adorno: Versuch, das Endspiel zu verstehen, 305.

143 Dem Werk Becketts wurden solche Bedeutungsstiftungen zum Beispiel auch durch

Analogie zur Negativen Theologie attestiert. So schreibt Marius Buning: »Beckettʼs

work might be considered in the light of and analogous to the via negativa of clas-

sic negative or apophatic mysticism. Predicated on systematic and indeed obses-

sive negation on both sentence and word level, the via negativa (a term coined by

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 245

tische Einstellung um in die Hoffnung, mehr zu erreichen als Nichtbedeu-

tung, und zwar doch Bedeutung zu schaffen, eine sinnvolle Weigerung zu er-

reichen. Seine Indifferenz soll etwas aussagen, sein Nichtstun einen seman-

tischen Gewinn produzieren. Er schließt das Experiment mit der Erkenntnis

ab, dass Bedeutungslosigkeit eben dies nicht leisten kann. Gleichgültigkeit ist

sinnlos (»indifférence est inutile«), Nichtbedeutung ist und bleibt nur Nicht-

bedeutung. Das unterwirft auch seine Praxis des Nichtstuns einer neuen Be-

wertung. Nichtstun heißt doch nicht handeln im Sinne eines (bedeutsamen)

Tuns durch (unbedeutendes) Nichtstun. Sondern nur, Unbedeutendes zu tun,

Bedeutendes nicht zu tun.

Die vom Protagonisten erhoffte Transzendenz stellt sich letztlich noch

ein, nur transzendiert er nicht das Denken der Anderen, gegen das er re-

belliert hatte, sondern seine eigene, nichtstuerische Rebellion. In den letzten

Absätzen des Romansmacht er das deutlich, indem er seineHerrschaftsphan-

tasie und seine Unzugänglichkeit für überwunden erklärt:

C’est un jour comme celui-ci, un peu plus tard, un peu plus tôt, que tout re-

commence, que tout commence, que tout continue. […] Non. Tu nʼes plus le

maître anonyme du monde, celui sur qui lʼhistoire nʼavait pas de prise, celui

qui ne sentait pas la pluie tomber, qui ne voyait pas la nuit venir. Tu nʼes plus

lʼinaccessible, le limpide, le transparent. Tu as peur, tu attends. Tu attends,

place Clichy, que la pluie cesse de tomber. (Hqd 181f.)

–––

Es ist ein Tag wie dieser hier, ein wenig später, ein wenig früher, an dem al-

les neu beginnt, an dem alles beginnt, an dem alles weitergeht. […] Nein. Du

bist nichtmehr der anonymeHerr derWelt, der, über den die Geschichte kei-

ne Macht hatte, der, der den Regen nicht fallen spürte, der die Nacht nicht

kommen sah. Du bist nicht mehr der Unzugängliche, der Reine, der Durch-

sichtige. Du hast Angst, du wartest. Du wartest an der Place Clichy, dass der

Regen aufhört zu fallen. (110)

Hier kehren zwei Formeln, die früher im Roman, auf dem Höhepunkt der

Isolation, vorkamen, in negierter Form zurück. Sagte er da, er sei der anony-

Thomas Aquinas) emphasises dispossession, self-annihilation, solitude, silence – in

short ›nothingness‹ or the void – as prerequisites for the mystical experience, that is,

the union between immanence and transcendence.« Marius Buning: The »Via Neg-

ativa« and Its First Stirrings in »Eleutheria«. In: Beckett and Religion. Beckett/Aesthet-

ics/Politics. Hg. v. Dems. u.a. Amsterdam: Rodopi (2000), 44.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Nichtstun als politische Praxis

me Herr der Welt – »tu es le maître anonyme du monde« (Hqd 120) – so ist er

es nun nicht mehr: »Tu nʼes plus le maître anonyme du monde«. Er spürt den

Regen auch wieder fallen, er lässt sich wieder ›berühren‹. Aus »tu es inacces-

sible« (Hqd 120) wird »[t]u nʼes plus lʼinaccessible«.

Das Romanende lässt offen, ob und wie der Protagonist wieder handeln

wird. Klar ist nur, dass er wieder in die Gesellschaft zurückgekehrt ist. So

lässt sich das »tout« aus dem obigen Zitat als »Gesamtheit« oder »Totalität«

übersetzen, in die der Protagonist nach seiner langen Isolation wieder ein-

tritt. Was für Tätigkeiten er von nun an ausführen wird, ist jedoch unklar.

Doch eben in dieser Kombination – dem Eintritt in die Gesellschaft und ei-

ner ungewissen Zukunft – liegt ein möglicher Auftakt für neue Handlung, die

ja nicht nur eine soziale, sondern auch eine unplanbare Praxis ist. Obwohl

der Protagonist gegen die Konvention und die dominante Ordnung handeln

wollte, hat sich herausgestellt, dass seine Methode fehlerhaft war. Handeln

heißt eben, das Unmögliche zu tun – aber nicht nur einmal, sondern immer

wieder. Indem der Protagonist sich durch sein Nichtstun dem gesellschaftli-

chen Aktionismus entzogen hat, hat er es einmal geschafft. Die Regeln, die

er sich zu dieser Realisierung auferlegt hatte, helfen ihm zwar dabei, diesen

Ausstieg durchzuhalten, aber sie laufen stets auf dasselbe Ziel hinaus, was er

schon längst erreicht hat. Der Erfolg seiner Handlung ist von kurzer Dauer.

Die folgende Praxis des Nichtstuns zermürbt sich, und kann das Erfolgshoch

nicht aufrechterhalten. Nicht zuletzt deshalb, weil ihr Fundament prätenti-

ös war. Eine im Roman unausgesprochene Konsequenz dieser Geschichte ist

dann auch, dass die Vorherbestimmung eines konkreten Ziels einer Tätig-

keit ihren Handlungscharakter hemmt: Auf seine absolute Neutralität hinzu-

steuern stellt dann, kontextunabhängig, ebenso wenig eine Handlung dar wie

seinem sicheren Hochschulabschluss oder der eigenen Hochzeit entgegenzu-

arbeiten. Die Offenheit des Romanendes scheint gerade diese Erkenntnis zu

performieren – und impliziert damit auch eine Korrelation mit dem Hand-

lungsbegriff, der um das Paradigma 68 herum formuliert wurde. Denn dort

ging es, das hat die französische Philosophie zuhauf affirmiert, um die Auf-

lösung von Kausalität, die Entpragmatisierung menschlichen Handelns, um

das Ende der Klaffung von Theorie und Praxis, wie es bei Nancy heißt:

Das mehr oder weniger klare Verlangen, die Dehiszenz [zwischen Theorie

und Praxis] zu überwinden und in gewisser Weise die Wahrheit in actu – in

der Entelechie, sagt Husserl – einer praktischen Vernunft, oder wie man es

nennenwill […] zu bekräftigen, dieses Verlangen hat sich um 1968 aufgelöst.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indifferenz vs. Handlung 247

Vielleicht kann man sogar sagen, dass die eigentliche Triebfeder von 68 auf

der Ebene des Denkens eine Spannung war, die an die Grenze dieses Verlan-

gens ging, hinausgingüber das Strebennach einem theoretischenZiel durch

eine daran orientierte Praxis, hinausging über alle Ebenen der Strategie, der

Politik und zu einer eigentümlichen Praxis gelangte: der eines kompromiss-

losen Hic et nunc.144

Was 1968 stattfand, und was auch den Grund für seine anhaltende mythische

Kraft darstellt, ist ein plötzlich auftretender Wille, nicht die Zukunft planvoll

zu gestalten, sondern die Gegenwart spontan zu bestimmen.Hic et nunc: hier

und jetzt, dort und da ist aus lockeren Impulsen und Ideen etwas entstanden,

was erstmal nichts außer sich selbst realisieren wollte. Das, so argumentiert

auch Hannah Arendt, ist das Wesen des Handelns, und nur so entsteht Ge-

meinschaft. Die entscheidende Bedeutung des Sozialen für die ʼ68er belegt

auch das folgende Fazit Blanchots:

Der Mai 68 hat gezeigt, daß sich ohne Projekt, ohne Verschwörung, mit der

Plötzlichkeit eines glücklichen Zusammentreffens eine explosive Kommuni-

kation affirmieren konnte (jenseits der gewohnten Formen der Affirmati-

on)[…]. Im Gegensatz zu den »herkömmlichen Revolutionen« handelte es

sich nicht darum, nur die Macht zu ergreifen, um sie durch eine andere zu

ersetzen, […] sondern es ging darum, außerhalb jedes Nutzenkalküls eine

Möglichkeit des Zusammenseins sich manifestieren zu lassen[…].145

Da der Protagonist am Ende des Romans seine Indifferenz und die zu ihr

gehörigen Regeln aufgibt und sich in einer Pariser Menschenmenge wieder-

findet, ermöglicht er prinzipiell die Annahme der von Nancy und Blanchot

diagnostizierten Kernelemente der 68er Ereignisse. Sein ganz eigener Pro-

test, den er im Rahmen einer Praxis des Nichtstuns veranstaltete, richtete sich

ja sowieso schon gegen dieselben Feinde, die ʼ68 angeprangert wurden. Doch

ironischerweise perpetuierte sein Nichtstun auch eine Isolation, und damit

gerade einen der zentralsten Aspekte, gegen die sich die Studierenden 1968

richteten: Die Einsamkeit an der französischen Universität. Unabhängig da-

von, ob Perec diesen Effekt intendierte oder nicht, zeigt Un homme qui dort

das desolate Resultat eines falschen Protests, der bestehende Mängel nur ver-

schlimmert, statt sie aufzuheben.

144 Nancy:Was tun?, 61.

145 Blanchot: Die uneingestehbare Gemeinschaft, 54f.

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457399-008 - am 14.02.2026, 18:08:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457399-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

