
Die Theorie der Menschenrechtsprinzipien von Carlos Santiago
Nino

Von Ana Paula Barbosa-Fohrmann, Rio de Janeiro*

Einleitung

Der argentinische Rechtsphilosoph und Verfassungsrechtler C. S. Nino kam 1993 im Alter
von 52 Jahren bei einem Flugzeugabsturz ums Leben. Er war Gastprofessor für Recht-
sphilosophie an der Yale Law School und Professor für Rechtsphilosophie und Verfas-
sungsrecht an der Universität Buenos Aires. Seine Theorie wurde von verschiedenen
Philosophen beeinflusst. Unter anderem geht sie auf I. Kant, J. Rawls und J. Habermas zurück.
Seit etwa zehn Jahren wird sie auch in Brasilien (zunehmend) rezipiert.1

Im Hinblick auf Kantische Moraltheorie begründet Nino die Menschenrechte und die
Menschenwürde mit Hilfe einer moralischen Prozedur. Sein prozedurales Modell besteht aus
folgenden Stufen: Diskurs, Prinzipien, Rechte und Institutionen. In diesem Aufsatz wird vor
allem das Verhältnis zwischen den ersten drei Stufen analysiert.

Die Struktur des moralischen Diskurses

Die moralischen Prinzipien begründen einerseits die Verfassungsrechtsordnung; andererseits
werden sie von ihr verkörpert. Dies ist der Fall bei Menschenrechtsprinzipien und insbeson-
dere beim Prinzip der Menschenwürde. Die Menschenrechtsprinzipien werden als Moral

A.

B.

* Ana Paula Barbosa-Fohrmann, Dr. jur., Gastprofessorin für Verfassungsrecht und Menschenrechte
an der Staatlichen Universität Rio de Janeiro (UERJ) und Vertragsprofessorin für Verfassungsrecht
an der Hochschule IBMEC/RJ. Postdoktorandin an der Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg in
Zusammenarbeit mit der Universität Augsburg und der Päpstlichen Katholischen Universität Rio
Grande do Sul im Projekt „Die Würde des Menschen im XXI. Jahrhundert“, durch PROBRAL
(CAPES/DAAD) gefördert. E-Mail: ap_cbarbosa@yahoo.de.

1 Siehe u. a. Alexandre Garrido da Silva, Direitos Humanos, Constituição e Discurso de Legitimação:
Possibilidades e Limites da Teoria do Discurso, in: Ricardo Lobo Torres (Hrsg.), Legitimação dos
Direitos Humanos, 2. Aufl., Rio de Janeiro 2007, S. 11–96; Ana Paula Costa Barbosa, A Legitimação
dos Princípios Constitucionais Fundamentais, Rio de Janeiro 2002; Ana Paula Costa Barbosa, A
Fundamentação do Princípio da Dignidade Humana, in: Ricardo Lobo Torres (Hrsg.), Legitimação
dos Direitos Humanos, Rio de Janeiro 2002, S. 51–96; Ana Paula Costa Barbosa, A Legitimação
Moral da Dignidade Humana e dos Princípios de Direitos Humanos, in: Ricardo Lobo Torres (Hrsg.),
Legitimação dos Direitos Humanos, 2. Aufl., Rio de Janeiro 2007, S. 137–168. Jane Reis Gonçalves
Pereira, Princípios Morais e Direitos Humanos na Obra de Carlos Santiago Nino, in: Ricardo Lobo
Torres (Hrsg.), Legitimação dos Direitos Humanos, Rio de Janeiro 2002, S. 315–349; Ricardo Lobo
Torres, A Metamorfose dos Direitos Sociais em Mínimo Existencial, in: Ingo Wolfgang Sarlet (Hrsg.),
Direitos Fundamentais Sociais: Estudos de Direito Constitucional, Internacional e Comparado, Rio de
Janeiro 2003, S. 1–46. Maria Eugênia Bunchaft, Direitos Fundamentais e Democracia Constitucional:
Um Diálogo entre Habermas e Nino, Direitos Fundamentais e Justiça 17 (2012), S. 244–270.

295

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:11:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295


bezeichnet, denn sie werden vom moralischen Diskurs gestaltet. C. S. Nino definiert den
moralischen Diskurs wie folgt: „ [Der moralische Diskurs] ist eine Technik, um Handlungen
und Einstellungen (...) auf Basis einer Übereinstimmung von Glauben und moralischen
Gründen in Einklang miteinander zu bringen; dieser Einklang der Handlungen und Einstel-
lungen (...) hat offensichtlich die Funktion, die Konflikte zu reduzieren und Kooperationen
zu vereinfachen.“2

Nach dieser Definition basiert der moralische Diskurs auf bestimmten Elementen,
nämlich: Konsens, Autonomie, Unparteilichkeit, Wahrheit und Demokratie. Er operational-
isiert sich durch die Verhaltensprinzipien, die öffentlich, allgemein, supervenient und uni-
versell sind.

Autonomie

Die Autonomie setzt voraus, dass die Individuen im Diskurs frei argumentieren dürfen. Sie
werden nicht einer Form von Autorität unterworfen, die die freie Meinungsäußerung behin-
dert, manipuliert oder verbietet.3

Konsens

Der Konsens besteht in der Übereinstimmung von individuellen Handlungen und Einstellun-
gen und in der freien Annahme von Prinzipien, die die individuellen Handlungen und Ein-
stellungen gegenüber den Handlungen anderer steuern können.

Unparteilichkeit

Auch der moralische Diskurs soll unparteilich sein. Die Unparteilichkeit ist eine grundlegende
Voraussetzung „… unserer Konzeption der Welt und von uns selbst“ und berücksichtigt „…
jedes Interesse um seiner selbst willen unabhängig von der Person, von der es kommt.“4

Moralische Wahrheit

Der moralische Diskurs soll wahr sein. Ein Urteil ist wahr, wenn es die Elemente des moralis-
chen Diskurses beinhaltet, wenn moralische Prinzipien als letzter und universeller Grund

I.

II.

III.

IV.

2 Carlos Santiago Nino, Ética y derechos humanos. Un ensayo de fundamentación, Buenos Aires 1989,
S. 103.

3 Die Ninosche Bedeutung von Freiheit im moralischen Diskurs kommentiert R. Alexy: „Es ist jedenfalls
deutlich, daß die Freiheit im Diskurs nicht nur eine Freiheit von äußerem Zwang, sondern auch eine
Freiheit des Urteils ist.“ Robert Alexy, Carlos Santiago Ninos Begründung der Menschenrechte, in:
Burkhardt Ziemske/Theo Langheid/Heinrich Wilms/Görg Haverkate Staatsphilosophie und Recht-
spolitik. Festschrift für Martin Kriele, München 1997, S. 190.

4 Nino, Fn. 3, S. 117. Siehe Kritik von Alexy, Fn. 4, S. 191.

296 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:11:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295


akzeptiert werden und wenn sie im Einklang mit der Einwilligung von rationellen, un-
parteilichen und aufgeklärten Personen sind.5

Sich aus dem moralischen Diskurs ergebende Verhaltensprinzipien

Der Konsens wird aus der Übereinstimmung der Handlungen und Einstellungen abgeleitet
und ist die Orientierungsbasis der individuellen Einstellungen. Diese Orientierung wird durch
bestimmte Verhaltensprinzipien ausgedrückt. Die Verhaltensprinzipien, die den moralischen
Diskurs operationalisieren, sind in Wirklichkeit moralische Prinzipien. Sie stützen sich auf
Gründe, die bestimmte Handlungen und Einstellungen rechtfertigen. Hierarchisch stehen
diese Prinzipien über andere Prinzipien, denn sie bieten die letzten Gründe für die Lösung
eines bestimmten Falles. Kein anderer Grund hat Vorrang, wenn sie angewendet werden.6

Die Verhaltensprinzipien sollen öffentlich, allgemein, supervenient und universell sein.
Sie sollen öffentlich sein, denn jedes Mitglied der Gesellschaft soll diese Prinzipien kennen.
Sie sollen allgemein sein, damit die Eigenschaften und die allgemeinen Verhältnisse der rel-
evanten Fälle faktischen Inhalt bekommen und jeder Einzelne Zugang zu diesen faktischen
Umständen des Falles, die die Lösung des Falles ermöglichen, hat. Die Prinzipien sind su-
pervenient, wenn sie von den Umständen des Falles abgeleitet werden.7 Schließlich sind die
Prinzipien universell. Wenn man zugibt, dass jemand seine Handlungen und Einstellungen
auf Basis eines bestimmten auf den Fall anwendbaren Prinzips rechtfertigen kann, dann kann
jeder potenzielle Teilnehmer am Diskurs auch seine Handlungen und Einstellungen auf Basis
desselben Prinzips rechtfertigen. Dies kann geschehen, weil die Rechtfertigung der Handlun-
gen und Einstellungen sich nicht in ihren wesentlichen Eigenschaften von einer anderen
Rechtfertigung unterscheidet, in der das gleiche Prinzip verwendet wird.8

C.

5 Nino, Fn. 3, S. 117.
6 Ebd., S. 111.
7 Der Unterschied zwischen allgemeinem und supervenientem Prinzip ist bei Nino nicht klar, weil All-

gemeinheit und Supervenienz zwei Begriffe sind, die sich auf faktische Umstände eines Verhal-
tensprinzips beziehen. Um diese Begriffe näher zu erläutern, ergänzt R. Alexy: „Die Supervenienz
bezieht sich wie die Generalität auf die Art der Formulierung der Prinzipien. Nach Hare sind normative
Ausdrücke wie ‚gut’ und ‚gesollt’ supervenient, weil ihre Verwendung von empirischen Prädikaten
abhängt. Wenn die Handlung h1 geboten, die Handlung h2 aber verboten ist, dann muß es einen
faktischen Unterschied zwischen h1 und h2 geben, der die unterschiedliche normative Einstufung
rechtfertigt. Man kann nicht sagen: ‚h1 stimmt in allen Hinsichten genau mit h2, überein, außer in der
einen, dass h1 geboten und h2 verboten ist.’ Die Supervenienz koppelt den moralischen Diskurs an
empirische Gründe. Nino bezieht sich auf einen wesentlichen Aspekt dieser Idee, wenn er fordert, dass
die moralischen Prinzipien an für jedermann feststellbare empirische oder faktische Eigenschaften
anknüpfen müssen. Opake Normen wie ‚Was schlecht ist, ist verboten’ werden damit aus-
geschlossen.“ Alexy, Fn. 4, S. 190 f.

8 Nino, Fn. 3, S. 110 f.

Barbosa-Fohrmann, Die Theorie der Menschenrechtsprinzipien von Carlos Santiago Nino 297

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:11:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295


Die Annährung des idealen und realen Diskurses und das demokratische Argument

C. S. Nino rechtfertigt den Begriff „Demokratie“ im moralischen Diskurs. Sein Aus-
gangspunkt ist der Unterschied zwischen idealem und realem Diskurs. Er verteidigt diese
Möglichkeit auf Basis seiner Theorie des epistemologischen Konstruktivismus.9 Diese The-
orie enthält drei grundsätzliche Argumentationen: 1) Die Diskussion als gute Methode, um
moralische Wahrheit zu erreichen; 2) Das Bedürfnis von Kommunikation im realen Diskurs;
3) Die Fallibilismusthese.10

Nach der ersten Argumentation zielt der reale Diskurs darauf, die Regeln des idealen
Diskurses einzusetzen, damit der reale Diskurs sich so weit wie möglich dem idealen Diskurs
annähert. So enthält der reale Diskurs eine starke Vermutung für die Wahrheit enthält. Nach
der zweiten Argumentation, kommunizieren zwei Teilnehmer des realen Diskurses ihre In-
teressen. Sie diskutieren sie, sie stimmen sich mit anderen Teilnehmern ab, wobei sie ver-
suchen, diese anderen Teilnehmer zu überzeugen. Auf diese Weise nähert sich der reale
Diskurs dem idealen Diskurs an, weil die Prozedur von Diskussion und Verhandlung auf eine
bestimmte Lösung abzielt, die von der unparteilichen diskursiven Prozedur herrührt.

Nach der dritten Argumentation kann es keinen Konsens geben, denn der reale Diskurs
beabsichtigt die Lösung von Konflikten und nicht unbedingt einen Konsens wie im idealen
Diskurs.11 Die Regel des Konsenses wurde im demokratischen Regime von der Mehrheit-
sregel, die als diskursiv bezeichnet werden kann, ersetzt.12

Das Verhältnis zwischen Verfassung, Demokratie und Menschenrechten

Der ideale und der reale Diskurs rechtfertigen auch die Grundrechte und die Demokratie. Bei
C. S. Nino wird dies auf Basis der Dialektik zwischen idealer Verfassung, die demokratisch
ist und Rechte enthält, und realer Verfassung, die die historische Dimension des Konstitu-
tionalismus reflektiert, folgendermaßen erklärt: Rationalität, Autonomie und Konsens, welche
die Elemente des idealen moralischen Diskurses darstellen, sind gleichzeitig Voraussetzungen
für die zukünftige Verteilung von vorgeschriebenen Berechtigungen und Pflichten des
sozialen Vertrags, für die Achtung seiner Normen und moralischen Prinzipien und für die
Gestaltung einer zukünftigen demokratisch verfassten Gesellschaft.

D.

E.

9 Ebd., S. 389.
10 Ebd., S. 390.
11 Alexy, Fn. 4, S. 215.
12 Nino, Fn. 3, S. 391. R. Alexy kommentiert die Mehrheitsregel von C. S. Nino. Für diese Regel gibt es

sowohl einen strukturellen Grund als auch einen inhaltlichen Grund: „Das Strukturargument sagt,
dass die Konkurrenz um die Mehrheit in einer Demokratie einen starken Anreiz für alle begründet,
so viele Mitbürger wie möglich durch Argumente von der Richtigkeit der eigenen Anschauungen zu
überzeugen. Insofern ist die Demokratie wesentlich diskursiv. Das Inhaltsargument sagt, dass der
Kampf um Konsense und die Notwendigkeit von Kompromissen dazu führen, dass ‚in general demo-
cratic decisions are probably more impartial and consequently more correct than the decision which
an individual or a minority would have taken outside the democratic process.’“ Alexy, Fn. 4, S. 215.

298 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:11:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295


Die moralischen Prinzipien (Autonomie, Unversehrtheit der Person und Menschenwürde)
werden in der Verfassung vorgeschrieben, sofern diese den moralischen Diskurs und
entsprechende Prinzipien zur Grundlage hat. Die moralischen Prinzipien legitimieren nicht
nur die Verfassung, sondern auch das Rechte-System selber.

Wenn C. S. Nino die bestehenden (realen) Verfassungen und die (ideale) Verfassung von
Rechten analysiert, stellt er fest, dass es einen Konflikt zwischen den Rechten gibt, die zur
demokratischen liberalen Dimension des Konstitutionalismus (idealer Diskurs) gehören, und
den Ergebnissen der demokratischen Prozeduren (realer Diskurs), die die partizipative Di-
mension des Konstitutionalismus verfassen. Nach C. S. Nino wird dieser Konflikt mittels der
praktischen Vernunft überwunden, welche Handlungen und Entscheidungen rechtfertigt. Die
praktische Vernunft gibt es im Bereich der deliberativen Demokratie, der Rechte und der
historischen Verfassung.13

Das Verhältnis der moralischen Rechte und Prinzipien zu Verfassung und Demokratie ist
folgendes: 1) Die moralischen Prinzipien etablieren die moralischen Rechte und 2) rechtfer-
tigen die Anwendung der praktischen Vernunft. 3) Auf Grundlage der praktischen Vernunft
wird die historische Verfassung legitimiert. 4) Die Anerkennung der moralischen Rechte
etabliert die Reichweite des demokratischen Prozesses und 5) beeinflusst, „…wie die his-
torische Verfassung als Gegengewicht für den demokratischen Prozess wirkt.“14

Die moralischen Rechte sind ein Ergebnis der sozialen Durchführung des moralischen
Diskurses und entsprechender moralischer Prinzipien. Sie werden nicht aus dem demokratis-
chen Prozess abgeleitet. Eigentlich ist es die Demokratie, die von den Rechten gerechtfertigt
wird. Es sind diese Rechte, die die Reichweite der demokratischen Deliberationen bestimmen,
wenn diese beabsichtigen, die Rechte zu missachten oder abzuschaffen. Auf diese Weise
können die moralischen Rechte als Gegengewicht die demokratischen Entscheidungen ein-
schränken. Zum Beispiel könnte die demokratische Prozedur das Prinzip der Unversehrtheit
der Person und das entsprechende Grundrecht verletzen, wenn sie die Sklaverei erlauben
würde. Dies kann nicht geschehen, weil das Grundrecht der demokratischen Entscheidung
vorangeht, die sucht, es zu verletzen. Und weil es ihr vorangeht, kann es sie ungültig machen.
Dazu schreibt C. S. Nino: „... die Anerkennung der Rechte, die von den Grundprinzipien
abgeleitet werden, macht diese Entscheidungen ipso facto ungültig.“15

13 Carlos Santiago Nino, La Constitución de la Democracia Deliberativa, Barcelona 1997, S. 27.
14 Ebd., S. 70 f.
15 Ebd., S. 95.

Barbosa-Fohrmann, Die Theorie der Menschenrechtsprinzipien von Carlos Santiago Nino 299

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:11:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295


Die moralische Begründung des Prinzips der Menschenwürde

Das Prinzip der Menschenwürde und die Einwilligung des Einzelnen in den moralischen
Diskurs

Das Prinzip der Menschenwürde fordert, alle Menschen in ihren Entscheidungen, Absichten
und Äußerungen nach den Voraussetzungen des moralischen Diskurses zu behandeln.16 Wenn
dieses Prinzip verwendet wird, wird dadurch eine moralische Ausrichtung der Gesellschaft
implementiert, die ein grundlegendes Element der liberalen Auffassung der Gesellschaft ist.
Die Verwendung des Prinzips der Menschenwürde macht Institutionen und Maßnahmen il-
legitim, wenn diese Menschen diskriminieren, wozu sie etwa bei der Berufung von Beamten
oder der Festlegung von Strafen, die jeweils nicht mit dem Willen jedes Einzelnen korre-
spondieren, in der Lage sind.17

Das Prinzip der Menschenwürde kann um die Bekenntnisse und Meinungen der Menschen
erweitert werden.18 Dies ist deshalb so, weil die Entscheidungen und Einwilligungen eines
Individuums von seinen Bekenntnissen und Meinungen abgeleitet werden können. Die
Bekenntnisse und Meinungen der Menschen werden ernst genommen, wenn die anderen
Bekenntnisse des gleichen Individuums und die von anderen Menschen übereinstimmen. Ein
Bekenntnis kann von jedem aufgenommen, geändert oder entfernt werden. Aber seine Auf-
nahme, Änderung oder Entfernung verursacht nicht die Veränderungen der Wirklichkeit,
damit die Wirklichkeit, z. B. durch die Manipulation des menschlichen Gehirns, sich an solche
Bekenntnisse anpassen kann. Stattdessen werden die Argumente für oder gegen dieses Beken-
ntnis von den jeweiligen Individuen vorgestellt und die Faktoren analysiert, die die Aus-
gestaltung des Bekenntnisses verursachten.

Dies führt C. S. Nino zu der Frage: „Was bedeutet es, die Entscheidungen oder eine Ein-
willigung eines Individuums ernst zu nehmen?“19 Er erklärt, dass eine Entscheidung oder die
Äußerung einer Einwilligung nicht dasselbe ist wie die Wünsche oder Präferenzen eines In-
dividuums, obwohl sie eng miteinander verknüpft sind. Dieser Unterschied entsteht, weil es
eine Kluft zwischen den Wünschen des Individuums und seinen Entscheidungen geben kann.
Vielleicht ist es sogar dieser Unterschied, der dem Individuum Verantwortung gibt und un-
abhängig von seinen eigenen Wünschen macht.20 Wenn das Individuum aber entscheidet,
absichtlich zu handeln, kann es schließlich ein Gleichgewicht zwischen seinen Wünschen
erreichen. Damit sagt C. S. Nino, dass das Respektieren des Willens und der Entscheidungen
einer Person nicht bedeutet, lediglich ihre eigenen Wünsche zu erfüllen. Den individuellen
Willen zu respektieren besteht grundsätzlich darin, dass die Person die Konsequenzen ihrer
Entscheidungen im Laufe des Lebens tragen muss. Auf Basis ihrer Entscheidungen kann sie

F.

I.

16 Nino, Fn. 3, S. 287.
17 Ebd., S. 287 f.
18 Ebd., S. 288.
19 Ebd., S. 289.
20 Ebd., S. 289 f.

300 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:11:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295


die Realität ändern (anders als im Fall der Bekenntnisse), insofern es Kohärenz zwischen ihren
Entscheidungen und denjenigen der Anderen gibt.

Das Prinzip der Menschenwürde wird dann von der Äußerung des individuellen Willens,
die ein zentraler Aspekt des moralischen Diskurses ist, gerechtfertigt. In diesem Sinne wird
die Menschenwürde geachtet, wenn der Wille des Individuums nicht als Objekt der Manip-
ulation angesehen wird, „sondern als etwas, das so wertvoll ist, dass es Verpflichtungen für
das Individuum erzeugen kann.“21

Anders gesagt, wenn die Individuen die frei getroffenen Entscheidungen respektieren,
wenn sie die Gründe der Anderen anhören, wenn sie deren Argumente mit anderen Argu-
menten widerlegen und wenn sie auf Basis einer freiwilligen Annahme der gleichen Verhal-
tensprinzipien versuchen, ihre Handlungen und Einstellungen mit denen der Anderen in Ein-
klang zu bringen, haben sie Würde, weil sie sich moralisch verhalten.22

Das Verhältnis zwischen dem Prinzip der Menschenwürde und den moralischen
Menschenrechtsprinzipien

Das Verhältnis zwischen dem Prinzip der Autonomie und dem der Menschenwürde ist nicht
eindeutig. Einerseits führt das Prinzip der Autonomie auf die Menschenwürde. Was indi-
viduelle Entscheidungen moralisch relevant macht, ist, dass deren Umsetzung im Rahmen
eines Lebensplans liegt und deren Erfüllung vom ersten Prinzip verlangt wird. Andererseits
herrscht das Prinzip der Menschenwürde über das der Autonomie, wenn das erste freiwillige
oder einvernehmliche Einschränkungen des zweiten rechtfertigt.23

Dieses ambivalente Verhältnis wirft auch einige wichtige Fragen nach dem Verhältnis
des Prinzips der Menschenwürde zum Prinzip der Unversehrtheit der Person auf, wie die Frage
nach dem Umfang der individuellen Zustimmung. Zum Beispiel wird das Prinzip der Un-
versehrtheit nicht angetastet, wenn ein Individuum eine Verletzung gewünscht oder wenn es
einer Aufopferung zugestimmt hat. Dies ist möglich, sofern der Wille der betroffenen Person
nicht als bloßes Mittel oder Instrument für das Wohl Anderer in Betracht gezogen wird.24

Aber warum sollte jemand sich entschließen dazu, eine Verletzung zu erleiden oder sich
aufzuopfern? Nach Nino leitet sich die Antwort aus dem Prinzip der Autonomie her. Ihm ist
klar, dass die Individuen auf der Suche nach der Verwirklichung ihrer Lebenspläne miteinan-
der in Konflikt geraten können, was aber durch Konsens gelöst werden kann. Dies liegt daran,
dass die Zustimmung zu einer Abwicklung zwischen den Individuen auf Basis von Recht-
sprinzipien und -normen, Rechten und Pflichten, die bestimmen, wie sie agieren sollen, führt.
Jedes moralisches Prinzip spielt dann eine Rolle in diesem Akt der Harmonisierung der
einzelnen Entscheidungen. Nino erklärt: „… so wie das Prinzip der Unversehrtheit der Person

II.

21 Ebd., S. 299.
22 Ebd., S. 300.
23 Ebd., S. 291.
24 Ebd., S. 292.

Barbosa-Fohrmann, Die Theorie der Menschenrechtsprinzipien von Carlos Santiago Nino 301

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:11:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295


die Funktion der Rechte umsetzt und das Prinzip der Autonomie (...) ihren Inhalt, ist das
Prinzip der Menschenwürde die Grundlage der Dynamik jener Rechte, weil es für deren
Begünstigte die Möglichkeit begründet, mit ihnen zu operieren, indem sie auf einige Vorteile
verzichten, auf die sie bei der Verfolgung verschiedener Ziele zugunsten Anderer einen
Anspruch hätten.“25

Das Rechtsystem hemmt Wünsche Einzelner, die darauf abzielen, Andere als bloßes Mit-
tel zu nutzen, um ihre eigenen Lebenspläne zu verwirklichen. Es weist ihnen normative Folgen
zu, falls solche Wünsche konkretisiert werden. Die freiwillige Umsetzung solcher Wünsche
schafft das einzelne Recht unter Beschränkung eines anderen ebenso wie die juristische
Verpflichtung von diesem, wobei es die Erweiterung des Spielraums des ersten beachtet.
Daher verändert die Zuordnung normativer Folgen zu verschiedenen Handlungen den
höchsten oder niedrigsten individuellen Wunsch und ist ein Mittel, um die individuellen
Entscheidungen zu harmonisieren.

Die Anwendung der Theorie von C. S. Nino auf den Art. 1 III der brasilianischen
Verfassung von 1988

In Brasilien gehört die Menschenwürde zu einem spezifischen Katalog von grundlegenden
Prinzipien. Sie ist der Höchstwert der Verfassung von 1988 und somit eine ihrer Grundlagen,
wie Art. 1 III deutlich macht: „Die Föderative Republik Brasilien in Gestalt des unauflöslichen
Bundes der Staaten und Gemeinden und des Bundesdistrikts konstituiert sich als Demokratis-
cher Rechtsstaat und zählt zu ihren Grundlagen: (...) III – die Würde der menschlichen Person.
“26 Um die beiden Begriffe „Höchstwert“ und „Fundament“ zu verstehen, wird eine Inter-
pretation der Theorie von C. S. Nino, die unter anderem eine Kantische Grundlage enthält,
nach der Verfassung von 1988 und insbesondere nach Art. 1 III durchgeführt und auf die
Artikel angewendet.

Als Höchstwert legitimiert (rechtfertigt) die Menschenwürde die Verfassungsordnung

Die Theorie von C. S. Nino lässt sich in zwei Ebenen gliedern: ideal und moralisch (1) sowie
real und normativ (2). Aus dieser Gliederung wird deutlich, dass die Prinzipien, die Grund-
rechte und die Demokratie einerseits moralisch und andererseits normativ sind.

G.

I.

25 Ebd., S. 293.
26 Ebd., S. 126.

302 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:11:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295


(1) Die moralischen Prinzipien (wie dasjenige der Menschenwürde) etablieren die
moralischen Grundrechte und die moralischen Grundrechte rechtfertigen die Demokratie.27

Die Legitimation geschieht, sofern die moralischen Prinzipien die moralischen Grundrechte
und die moralischen Grundrechte die Demokratie auf moralischer Ebene rechtfertigen (außer-
halb des Rechtsbereichs).

(2) Die moralischen Prinzipien, die moralischen Grundrechte und die Demokratie trans-
formieren sich in grundlegende Verfassungsprinzipien, Verfassungsgrundrechte und in ein
demokratisches Verfassungssystem (direkte Demokratie, Wahlsystem, politische Parteien).
Die grundlegenden Verfassungsprinzipien etablieren die Verfassungsgrundrechte und die
Verfassungsgrundrechte rechtfertigen wiederum das demokratische System. Die Verfas-
sungsprinzipien dienen als Fundament der Verfassungsgrundrechte und die Verfassungs-
grundrechte als Fundament des demokratischen Verfassungssystems auf normativer Ebene
(innerhalb des Rechtsbereichs).

Aus dem prozeduralen Schema (1) ergibt sich, dass das moralische Prinzip der Men-
schenwürde die moralischen Grundrechte und die Demokratie außerhalb der Verfassungsor-
dnung rechtfertigt (legitimiert).28

Aber diese Prozedur ist nicht nur formal, sondern auch substantiv. Denn die moralischen
Prinzipien sind ein Wert an sich oder haben zumindest einen Wertgehalt. Wie schon analysiert
wurde, rechtfertigt C. S. Nino das Prinzip der Menschenwürde auf Basis der Werte „Au-
tonomie“ bzw. „Freiheit“. Deswegen rechtfertigt die Menschenwürde als Höchstwert die
Verfassungsordnung und insbesondere die brasilianische Verfassungsordnung, wie aus
Art. 1 III folgt.

Die Menschenwürde dient als Fundament (als Rechtfertigung) der Verfassungsordnung

Aus dem Schema (2) ergibt sich, dass die Verfassungsprinzipien, die Verfassungsgrundrechte
und das demokratische Verfassungssystem der Verfassungsordnung selber als Fundament

II.

27 Nino, Fn. 14, S. 70 f. Bei Nino ist die Demokratie deliberativ. Sie „… ist ein partielles normatives
Konzept, das auf Basis einer moralischen Theorie aufgebaut wurde. Die spezifischen Institutionen,
die die Demokratie erfordert, werden von der verwendeten Theorie, die sie rechtfertigt, abhängig
sein.“ Ebd., S. 104. Nach Ninos Auffassung stützt sich die deliberative Demokratie auf einen Dialog.
Hierüber erklärt er: „Während es einige Auffassungen gibt, die für die Trennung von Politik und
Moral plädieren, basiert meine Auffassung aber darauf, dass diese zwei Sphären sich miteinander
verbinden, und sie legt Wert auf die Demokratie, weil die Demokratie die Präferenzen der Personen
moralisch macht. Nach meiner Sicht besteht der Wert der Demokratie aus einer epistemischen Natur
in Bezug auf die soziale Moral. (…) man könnte sagen, dass die Demokratie die vertrauenswürdigste
Prozedur ist, um Zugang zur Kenntnis der moralischen Prinzipien zu bekommen.“ Ebd. 154.

28 Vgl. den Begriff „Legitimation“ mit der Kantischen Bedeutung von „Deduktion“ in: Rudolf Eisler,
Kant-Lexikon. Nachschlagewerk zu Kants sämtlichen Schriften, Briefen und handschriftlichem
Nachlass, Hildesheim 1961, S. 82 f.

Barbosa-Fohrmann, Die Theorie der Menschenrechtsprinzipien von Carlos Santiago Nino 303

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:11:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295


dienen. Das Fundament „… kann koextensiv zu dem rechtfertigenden Objekt Staat, Rechte,
Prinzipien usw. sein.“29

Zusammenfassung

C. S. Nino folgt einer moralischen Prozedur, um sowohl die Verfassung als auch die moralis-
chen Prinzipien, die in die Verfassung integriert werden, zu begründen. In seiner Prozedur
gestalten die Elemente des moralischen Diskurses (freie Argumentation, Konsens, Un-
parteilichkeit und moralische Wahrheit) die Verhaltensprinzipien, die als öffentlich, allge-
mein, supervenient und universell charakterisiert werden können. Die Verhaltensprinzipien
sind drei moralische Prinzipien: Autonomie, Unversehrtheit der Person und Menschenwürde.
Die moralischen Prinzipien sind die Grundlage der liberalen und demokratischen Verfassun-
gen. Diesen moralischen Prinzipien entsprechen die moralischen Grundrechte. Das Verhältnis
zwischen Grundrechten und Demokratie besteht darin, dass die Grundrechte die Reichweite
der demokratischen Entscheidungen bestimmen und ihnen sogar Grenzen aufzeigen, falls sie
versuchen wollten, Grundrechte auszuhebeln.

Das Prinzip der Menschenwürde ist ein moralisches Prinzip, welches verlangt, alle Men-
schen nach ihren Entscheidungen, Absichten und Zustimmungsäußerungen zu behandeln.
Einerseits kann die Begründung des Prinzips der Menschenwürde nach C. S. Nino aus dem
Prinzip der Autonomie hergeleitet werden. Andererseits kann das Prinzip der Menschenwürde
aber das Prinzip der Autonomie wiederum rechtfertigen. Das Verhältnis ist also nicht klar.
Die Menschenwürde ist nach Art. 1 III zugleich Höchstwert wie Fundament der brasilianis-
chen Verfassungsordnung. Als Höchstwert und Fundament rechtfertigt sie die brasilianische
Rechtsordnung. Um diese Begriffe zu verstehen und miteinander zu verbinden, wurde die
Theorie von C. S. Nino auf das brasilianische Verfassungssystem angewendet. Aus seiner
Theorie lässt sich entnehmen, dass das moralische Prinzip der Menschenwürde in sich den
Wert der „Autonomie“ oder „Freiheit“ trägt, der das Verfassungssystem außerhalb des
Rechtsbereichs rechtfertigt und legitimiert. Innerhalb des Rechtsbereichs ist es das Verfas-
sungsgrundprinzip der Menschenwürde, das die Verfassungsordnung als Fundament trägt.

H.

29 Ricardo Lobo Torres, A Legitimação dos Direitos Humanos e os Princípios da Ponderação e da
Razoabilidade, in: Ricardo Lobo Torres (Hrsg.), Legitimação dos Direitos Humanos. Rio de Janeiro
2002, S. 403.

304 Verfassung und Recht in Übersee VRÜ 45 (2012)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 16:11:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295

