295

Die Theorie der Menschenrechtsprinzipien von Carlos Santiago
Nino

Von Ana Paula Barbosa-Fohrmann, Rio de Janeiro™

A. Einleitung

Der argentinische Rechtsphilosoph und Verfassungsrechtler C. S. Nino kam 1993 im Alter
von 52 Jahren bei einem Flugzeugabsturz ums Leben. Er war Gastprofessor fiir Recht-
sphilosophie an der Yale Law School und Professor fiir Rechtsphilosophie und Verfas-
sungsrecht an der Universitit Buenos Aires. Seine Theorie wurde von verschiedenen
Philosophen beeinflusst. Unter anderem geht sie auf I. Kant, J. Rawls und J. Habermas zuriick.
Seit etwa zehn Jahren wird sie auch in Brasilien (zunchmend) rezipiert.!

Im Hinblick auf Kantische Moraltheorie begriindet Nino die Menschenrechte und die
Menschenwiirde mit Hilfe einer moralischen Prozedur. Sein prozedurales Modell besteht aus
folgenden Stufen: Diskurs, Prinzipien, Rechte und Institutionen. In diesem Aufsatz wird vor
allem das Verhéltnis zwischen den ersten drei Stufen analysiert.

B. Die Struktur des moralischen Diskurses

Die moralischen Prinzipien begriinden einerseits die Verfassungsrechtsordnung; andererseits
werden sie von ihr verkorpert. Dies ist der Fall bei Menschenrechtsprinzipien und insbeson-
dere beim Prinzip der Menschenwiirde. Die Menschenrechtsprinzipien werden als Moral

*  Ana Paula Barbosa-Fohrmann, Dr. jur., Gastprofessorin fiir Verfassungsrecht und Menschenrechte
an der Staatlichen Universitit Rio de Janeiro (UERJ) und Vertragsprofessorin fiir Verfassungsrecht
an der Hochschule IBMEC/RIJ. Postdoktorandin an der Ruprecht-Karls-Universitit Heidelberg in
Zusammenarbeit mit der Universitit Augsburg und der Pépstlichen Katholischen Universitit Rio
Grande do Sul im Projekt ,,Die Wiirde des Menschen im XXI. Jahrhundert®, durch PROBRAL
(CAPES/DAAD) gefordert. E-Mail: ap_cbarbosa@yahoo.de.

1 Siehe u. a. Alexandre Garrido da Silva, Direitos Humanos, Constituigdo e Discurso de Legitimagao:
Possibilidades e Limites da Teoria do Discurso, in: Ricardo Lobo Torres (Hrsg.), Legitimagdo dos
Direitos Humanos, 2. Aufl., Rio de Janeiro 2007, S. 11-96; Ana Paula Costa Barbosa, A Legitimagao
dos Principios Constitucionais Fundamentais, Rio de Janeiro 2002; Ana Paula Costa Barbosa, A
Fundamentacdo do Principio da Dignidade Humana, in: Ricardo Lobo Torres (Hrsg.), Legitimagao
dos Direitos Humanos, Rio de Janeiro 2002, S. 51-96; Ana Paula Costa Barbosa, A Legitimagao
Moral da Dignidade Humana e dos Principios de Direitos Humanos, in: Ricardo Lobo Torres (Hrsg.),
Legitimagao dos Direitos Humanos, 2. Aufl., Rio de Janeiro 2007, S. 137-168. Jane Reis Gongalves
Pereira, Principios Morais e Direitos Humanos na Obra de Carlos Santiago Nino, in: Ricardo Lobo
Torres (Hrsg.), Legitimagdo dos Direitos Humanos, Rio de Janeiro 2002, S. 315-349; Ricardo Lobo
Torres, A Metamorfose dos Direitos Sociais em Minimo Existencial, in: Ingo Wolfgang Sarlet (Hrsg.),
Direitos Fundamentais Sociais: Estudos de Direito Constitucional, Internacional e Comparado, Rio de
Janeiro 2003, S. 1-46. Maria Eugénia Bunchaft, Direitos Fundamentais e Democracia Constitucional:
Um Dialogo entre Habermas e Nino, Direitos Fundamentais e Justi¢a 17 (2012), S. 244-270.

216.73.216118, am 30.01.2026, 16:11:17. © Inhak.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295

296 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

bezeichnet, denn sie werden vom moralischen Diskurs gestaltet. C. S. Nino definiert den
moralischen Diskurs wie folgt: ,, [Der moralische Diskurs] ist eine Technik, um Handlungen
und Einstellungen (...) auf Basis einer Ubereinstimmung von Glauben und moralischen
Griinden in Einklang miteinander zu bringen; dieser Einklang der Handlungen und Einstel-
lungen (...) hat offensichtlich die Funktion, die Konflikte zu reduzieren und Kooperationen
zu vereinfachen.?

Nach dieser Definition basiert der moralische Diskurs auf bestimmten Elementen,
ndmlich: Konsens, Autonomie, Unparteilichkeit, Wahrheit und Demokratie. Er operational-
isiert sich durch die Verhaltensprinzipien, die 6ffentlich, allgemein, supervenient und uni-
versell sind.

1. Autonomie

Die Autonomie setzt voraus, dass die Individuen im Diskurs frei argumentieren diirfen. Sie
werden nicht einer Form von Autoritét unterworfen, die die freie Meinungsauflerung behin-
dert, manipuliert oder verbietet.’

1. Konsens

Der Konsens besteht in der Ubereinstimmung von individuellen Handlungen und Einstellun-
gen und in der freien Annahme von Prinzipien, die die individuellen Handlungen und Ein-
stellungen gegeniiber den Handlungen anderer steuern kdnnen.

11I. Unparteilichkeit

Auch der moralische Diskurs soll unparteilich sein. Die Unparteilichkeit ist eine grundlegende
Voraussetzung ,,... unserer Konzeption der Welt und von uns selbst™ und beriicksichtigt ,,...

jedes Interesse um seiner selbst willen unabhéngig von der Person, von der es kommt.“*

1V. Moralische Wahrheit

Der moralische Diskurs soll wahr sein. Ein Urteil ist wahr, wenn es die Elemente des moralis-
chen Diskurses beinhaltet, wenn moralische Prinzipien als letzter und universeller Grund

2 Carlos Santiago Nino, Etica y derechos humanos. Un ensayo de fundamentacién, Buenos Aires 1989,
S. 103.

3 Die Ninosche Bedeutung von Freiheit im moralischen Diskurs kommentiert R. Alexy: ,,Es ist jedenfalls
deutlich, daB die Freiheit im Diskurs nicht nur eine Freiheit von duflerem Zwang, sondern auch eine
Freiheit des Urteils ist.“ Robert Alexy, Carlos Santiago Ninos Begriindung der Menschenrechte, in:
Burkhardt Ziemske/Theo Langheid/Heinrich Wilms/Goérg Haverkate Staatsphilosophie und Recht-
spolitik. Festschrift fiir Martin Kriele, Miinchen 1997, S. 190.

4 Nino, Fn. 3, S. 117. Siehe Kritik von Alexy, Fn. 4, S. 191.

216.73.216118, am 30.01.2026, 16:11:17. © Inhak.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295

Barbosa-Fohrmann, Die Theorie der Menschenrechtsprinzipien von Carlos Santiago Nino 297

akzeptiert werden und wenn sie im Einklang mit der Einwilligung von rationellen, un-
parteilichen und aufgeklirten Personen sind.’

C. Sich aus dem moralischen Diskurs ergebende Verhaltensprinzipien

Der Konsens wird aus der Ubereinstimmung der Handlungen und Einstellungen abgeleitet
und ist die Orientierungsbasis der individuellen Einstellungen. Diese Orientierung wird durch
bestimmte Verhaltensprinzipien ausgedriickt. Die Verhaltensprinzipien, die den moralischen
Diskurs operationalisieren, sind in Wirklichkeit moralische Prinzipien. Sie stiitzen sich auf
Griinde, die bestimmte Handlungen und Einstellungen rechtfertigen. Hierarchisch stehen
diese Prinzipien iiber andere Prinzipien, denn sie bieten die letzten Griinde fiir die Losung
eines bestimmten Falles. Kein anderer Grund hat Vorrang, wenn sie angewendet werden.

Die Verhaltensprinzipien sollen 6ffentlich, allgemein, supervenient und universell sein.
Sie sollen dffentlich sein, denn jedes Mitglied der Gesellschaft soll diese Prinzipien kennen.
Sie sollen allgemein sein, damit die Eigenschaften und die allgemeinen Verhiltnisse der rel-
evanten Fille faktischen Inhalt bekommen und jeder Einzelne Zugang zu diesen faktischen
Umsténden des Falles, die die Losung des Falles ermoglichen, hat. Die Prinzipien sind su-
pervenient, wenn sie von den Umstéinden des Falles abgeleitet werden.” SchlieBlich sind die
Prinzipien universell. Wenn man zugibt, dass jemand seine Handlungen und Einstellungen
auf Basis eines bestimmten auf den Fall anwendbaren Prinzips rechtfertigen kann, dann kann
jeder potenzielle Teilnehmer am Diskurs auch seine Handlungen und Einstellungen auf Basis
desselben Prinzips rechtfertigen. Dies kann geschehen, weil die Rechtfertigung der Handlun-
gen und Einstellungen sich nicht in ihren wesentlichen Eigenschaften von einer anderen
Rechtfertigung unterscheidet, in der das gleiche Prinzip verwendet wird.®

5 Nino, Fn. 3, S. 117.
6 Ebd.,S.111.

7 Der Unterschied zwischen allgemeinem und supervenientem Prinzip ist bei Nino nicht klar, weil All-
gemeinheit und Supervenienz zwei Begriffe sind, die sich auf faktische Umstinde eines Verhal-
tensprinzips beziehen. Um diese Begriffe ndher zu erldutern, ergénzt R. Alexy: ,,Die Supervenienz
bezieht sich wie die Generalitit auf die Art der Formulierung der Prinzipien. Nach Hare sind normative
Ausdriicke wie ,gut’ und ,gesollt” supervenient, weil ihre Verwendung von empirischen Pradikaten
abhdngt. Wenn die Handlung hl geboten, die Handlung h2 aber verboten ist, dann muf} es einen
faktischen Unterschied zwischen hl und h2 geben, der die unterschiedliche normative Einstufung
rechtfertigt. Man kann nicht sagen: ,h1 stimmt in allen Hinsichten genau mit h2, iiberein, auf3er in der
einen, dass hl geboten und h2 verboten ist.” Die Supervenienz koppelt den moralischen Diskurs an
empirische Griinde. Nino bezieht sich auf einen wesentlichen Aspekt dieser Idee, wenn er fordert, dass
die moralischen Prinzipien an fiir jedermann feststellbare empirische oder faktische Eigenschaften
ankniipfen miissen. Opake Normen wie ,Was schlecht ist, ist verboten’ werden damit aus-
geschlossen.” Alexy, Fn. 4, S. 190 f.

8 Nino, Fn.3,S.110f.

216.73.216118, am 30.01.2026, 16:11:17. © Inhak.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295

298 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

D. Die Annihrung des idealen und realen Diskurses und das demokratische Argument

C. S. Nino rechtfertigt den Begriff ,Demokratie im moralischen Diskurs. Sein Aus-
gangspunkt ist der Unterschied zwischen idealem und realem Diskurs. Er verteidigt diese
Méglichkeit auf Basis seiner Theorie des epistemologischen Konstruktivismus.’ Diese The-
orie enthélt drei grundsétzliche Argumentationen: 1) Die Diskussion als gute Methode, um
moralische Wahrheit zu erreichen; 2) Das Bediirfnis von Kommunikation im realen Diskurs;
3) Die Fallibilismusthese.’’

Nach der ersten Argumentation zielt der reale Diskurs darauf, die Regeln des idealen
Diskurses einzusetzen, damit der reale Diskurs sich so weit wie moglich dem idealen Diskurs
anndhert. So enthalt der reale Diskurs eine starke Vermutung fiir die Wahrheit enthilt. Nach
der zweiten Argumentation, kommunizieren zwei Teilnehmer des realen Diskurses ihre In-
teressen. Sie diskutieren sie, sie stimmen sich mit anderen Teilnehmern ab, wobeli sie ver-
suchen, diese anderen Teilnehmer zu iiberzeugen. Auf diese Weise néhert sich der reale
Diskurs dem idealen Diskurs an, weil die Prozedur von Diskussion und Verhandlung auf eine
bestimmte Losung abzielt, die von der unparteilichen diskursiven Prozedur herriihrt.

Nach der dritten Argumentation kann es keinen Konsens geben, denn der reale Diskurs
beabsichtigt die Losung von Konflikten und nicht unbedingt einen Konsens wie im idealen
Diskurs.!! Die Regel des Konsenses wurde im demokratischen Regime von der Mehrheit-

sregel, die als diskursiv bezeichnet werden kann, ersetzt.’?

E. Das Verhiltnis zwischen Verfassung, Demokratie und Menschenrechten

Der ideale und der reale Diskurs rechtfertigen auch die Grundrechte und die Demokratie. Bei
C. S. Nino wird dies auf Basis der Dialektik zwischen idealer Verfassung, die demokratisch
ist und Rechte enthilt, und realer Verfassung, die die historische Dimension des Konstitu-
tionalismus reflektiert, folgendermalen erkldrt: Rationalitdt, Autonomie und Konsens, welche
die Elemente des idealen moralischen Diskurses darstellen, sind gleichzeitig Voraussetzungen
fir die zukiinftige Verteilung von vorgeschriebenen Berechtigungen und Pflichten des
sozialen Vertrags, fiir die Achtung seiner Normen und moralischen Prinzipien und fiir die
Gestaltung einer zukiinftigen demokratisch verfassten Gesellschatft.

9 Ebd., S. 389.
10 Ebd., S. 390.
11 Alexy, Fn. 4, S.215.

12 Nino, Fn. 3, S. 391. R. Alexy kommentiert die Mehrheitsregel von C. S. Nino. Fiir diese Regel gibt es
sowohl einen strukturellen Grund als auch einen inhaltlichen Grund: ,, Das Strukturargument sagt,
dass die Konkurrenz um die Mehrheit in einer Demokratie einen starken Anreiz fiir alle begriindet,
so viele Mitbiirger wie moglich durch Argumente von der Richtigkeit der eigenen Anschauungen zu
tiberzeugen. Insofern ist die Demokratie wesentlich diskursiv. Das Inhaltsargument sagt, dass der
Kampfum Konsense und die Notwendigkeit von Kompromissen dazu fiihren, dass ,in general demo-
cratic decisions are probably more impartial and consequently more correct than the decision which
an individual or a minority would have taken outside the democratic process.’* Alexy, Fn. 4, S. 215.

216.73.216118, am 30.01.2026, 16:11:17. © Inhak.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295

Barbosa-Fohrmann, Die Theorie der Menschenrechtsprinzipien von Carlos Santiago Nino 299

Die moralischen Prinzipien (Autonomie, Unversehrtheit der Person und Menschenwiirde)
werden in der Verfassung vorgeschrieben, sofern diese den moralischen Diskurs und
entsprechende Prinzipien zur Grundlage hat. Die moralischen Prinzipien legitimieren nicht
nur die Verfassung, sondern auch das Rechte-System selber.

Wenn C. S. Nino die bestehenden (realen) Verfassungen und die (ideale) Verfassung von
Rechten analysiert, stellt er fest, dass es einen Konflikt zwischen den Rechten gibt, die zur
demokratischen liberalen Dimension des Konstitutionalismus (idealer Diskurs) gehéren, und
den Ergebnissen der demokratischen Prozeduren (realer Diskurs), die die partizipative Di-
mension des Konstitutionalismus verfassen. Nach C. S. Nino wird dieser Konflikt mittels der
praktischen Vernunft iiberwunden, welche Handlungen und Entscheidungen rechtfertigt. Die
praktische Vernunft gibt es im Bereich der deliberativen Demokratie, der Rechte und der
historischen Verfassung.'3

Das Verhiltnis der moralischen Rechte und Prinzipien zu Verfassung und Demokratie ist
folgendes: 1) Die moralischen Prinzipien etablieren die moralischen Rechte und 2) rechtfer-
tigen die Anwendung der praktischen Vernunft. 3) Auf Grundlage der praktischen Vernunft
wird die historische Verfassung legitimiert. 4) Die Anerkennung der moralischen Rechte
ctabliert die Reichweite des demokratischen Prozesses und 5) beeinflusst, ,,...wie die his-
torische Verfassung als Gegengewicht fiir den demokratischen Prozess wirkt.“!4

Die moralischen Rechte sind ein Ergebnis der sozialen Durchfiihrung des moralischen
Diskurses und entsprechender moralischer Prinzipien. Sie werden nicht aus dem demokratis-
chen Prozess abgeleitet. Eigentlich ist es die Demokratie, die von den Rechten gerechtfertigt
wird. Es sind diese Rechte, die die Reichweite der demokratischen Deliberationen bestimmen,
wenn diese beabsichtigen, die Rechte zu missachten oder abzuschaffen. Auf diese Weise
konnen die moralischen Rechte als Gegengewicht die demokratischen Entscheidungen ein-
schrianken. Zum Beispiel konnte die demokratische Prozedur das Prinzip der Unversehrtheit
der Person und das entsprechende Grundrecht verletzen, wenn sie die Sklaverei erlauben
wiirde. Dies kann nicht geschehen, weil das Grundrecht der demokratischen Entscheidung
vorangeht, die sucht, es zu verletzen. Und weil es ihr vorangeht, kann es sie ungiiltig machen.
Dazu schreibt C. S. Nino: ,,... die Anerkennung der Rechte, die von den Grundprinzipien

abgeleitet werden, macht diese Entscheidungen ipso facto ungiiltig.<!

13 Carlos Santiago Nino, La Constitucion de la Democracia Deliberativa, Barcelona 1997, S. 27.
14 Ebd., S.70f.
15 Ebd., S.95.

216.73.216118, am 30.01.2026, 16:11:17. © Inhak.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295

300 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

F. Die moralische Begriindung des Prinzips der Menschenwiirde

1. Das Prinzip der Menschenwiirde und die Einwilligung des Einzelnen in den moralischen
Diskurs

Das Prinzip der Menschenwiirde fordert, alle Menschen in ihren Entscheidungen, Absichten
und AuBerungen nach den Voraussetzungen des moralischen Diskurses zu behandeln.'® Wenn
dieses Prinzip verwendet wird, wird dadurch eine moralische Ausrichtung der Gesellschaft
implementiert, die ein grundlegendes Element der liberalen Auffassung der Gesellschaft ist.
Die Verwendung des Prinzips der Menschenwiirde macht Institutionen und Maflnahmen il-
legitim, wenn diese Menschen diskriminieren, wozu sie etwa bei der Berufung von Beamten
oder der Festlegung von Strafen, die jeweils nicht mit dem Willen jedes Einzelnen korre-
spondieren, in der Lage sind.!”

Das Prinzip der Menschenwiirde kann um die Bekenntnisse und Meinungen der Menschen
erweitert werden.'® Dies ist deshalb so, weil die Entscheidungen und Einwilligungen eines
Individuums von seinen Bekenntnissen und Meinungen abgeleitet werden konnen. Die
Bekenntnisse und Meinungen der Menschen werden ernst genommen, wenn die anderen
Bekenntnisse des gleichen Individuums und die von anderen Menschen iibereinstimmen. Ein
Bekenntnis kann von jedem aufgenommen, gedndert oder entfernt werden. Aber seine Auf-
nahme, Anderung oder Entfernung verursacht nicht die Verinderungen der Wirklichkeit,
damit die Wirklichkeit, z. B. durch die Manipulation des menschlichen Gehirns, sich an solche
Bekenntnisse anpassen kann. Stattdessen werden die Argumente fiir oder gegen dieses Beken-
ntnis von den jeweiligen Individuen vorgestellt und die Faktoren analysiert, die die Aus-
gestaltung des Bekenntnisses verursachten.

Dies fiihrt C. S. Nino zu der Frage: ,,Was bedeutet es, die Entscheidungen oder eine Ein-
willigung eines Individuums ernst zu nehmen?!° Er erklért, dass eine Entscheidung oder die
AuBerung einer Einwilligung nicht dasselbe ist wie die Wiinsche oder Priferenzen eines In-
dividuums, obwohl sie eng miteinander verkniipft sind. Dieser Unterschied entsteht, weil es
eine Kluft zwischen den Wiinschen des Individuums und seinen Entscheidungen geben kann.
Vielleicht ist es sogar dieser Unterschied, der dem Individuum Verantwortung gibt und un-
abhingig von seinen eigenen Wiinschen macht.?® Wenn das Individuum aber entscheidet,
absichtlich zu handeln, kann es schliefllich ein Gleichgewicht zwischen seinen Wiinschen
erreichen. Damit sagt C. S. Nino, dass das Respektieren des Willens und der Entscheidungen
einer Person nicht bedeutet, lediglich ihre eigenen Wiinsche zu erfiillen. Den individuellen
Willen zu respektieren besteht grundsétzlich darin, dass die Person die Konsequenzen ihrer
Entscheidungen im Laufe des Lebens tragen muss. Auf Basis ihrer Entscheidungen kann sie

16 Nino, Fn. 3, S. 287.
17 Ebd., S.287f.

18 Ebd., S.288.

19 Ebd., S.289.

20 Ebd., S.289f.

216.73.216118, am 30.01.2026, 16:11:17. © Inhak.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295

Barbosa-Fohrmann, Die Theorie der Menschenrechtsprinzipien von Carlos Santiago Nino 301

die Realitit andern (anders als im Fall der Bekenntnisse), insofern es Kohérenz zwischen ihren
Entscheidungen und denjenigen der Anderen gibt.

Das Prinzip der Menschenwiirde wird dann von der AuBerung des individuellen Willens,
die ein zentraler Aspekt des moralischen Diskurses ist, gerechtfertigt. In diesem Sinne wird
die Menschenwiirde geachtet, wenn der Wille des Individuums nicht als Objekt der Manip-
ulation angesehen wird, ,,sondern als etwas, das so wertvoll ist, dass es Verpflichtungen fiir
das Individuum erzeugen kann.*?!

Anders gesagt, wenn die Individuen die frei getroffenen Entscheidungen respektieren,
wenn sie die Griinde der Anderen anhoren, wenn sie deren Argumente mit anderen Argu-
menten widerlegen und wenn sie auf Basis einer freiwilligen Annahme der gleichen Verhal-
tensprinzipien versuchen, ihre Handlungen und Einstellungen mit denen der Anderen in Ein-
klang zu bringen, haben sie Wiirde, weil sie sich moralisch verhalten.??

1I. Das Verhdltnis zwischen dem Prinzip der Menschenwiirde und den moralischen
Menschenrechtsprinzipien

Das Verhiltnis zwischen dem Prinzip der Autonomie und dem der Menschenwiirde ist nicht
eindeutig. Einerseits fiithrt das Prinzip der Autonomie auf die Menschenwiirde. Was indi-
viduelle Entscheidungen moralisch relevant macht, ist, dass deren Umsetzung im Rahmen
eines Lebensplans liegt und deren Erfiillung vom ersten Prinzip verlangt wird. Andererseits
herrscht das Prinzip der Menschenwiirde iiber das der Autonomie, wenn das erste freiwillige
oder einvernehmliche Einschriinkungen des zweiten rechtfertigt.??

Dieses ambivalente Verhéltnis wirft auch einige wichtige Fragen nach dem Verhéltnis
des Prinzips der Menschenwiirde zum Prinzip der Unversehrtheit der Person auf, wie die Frage
nach dem Umfang der individuellen Zustimmung. Zum Beispiel wird das Prinzip der Un-
versehrtheit nicht angetastet, wenn ein Individuum eine Verletzung gewiinscht oder wenn es
einer Aufopferung zugestimmt hat. Dies ist moglich, sofern der Wille der betroffenen Person
nicht als bloBes Mittel oder Instrument fiir das Wohl Anderer in Betracht gezogen wird.?*

Aber warum sollte jemand sich entschlieen dazu, eine Verletzung zu erleiden oder sich
aufzuopfern? Nach Nino leitet sich die Antwort aus dem Prinzip der Autonomie her. [hm ist
klar, dass die Individuen auf der Suche nach der Verwirklichung ihrer Lebenspléne miteinan-
der in Konflikt geraten kdnnen, was aber durch Konsens geldst werden kann. Dies liegt daran,
dass die Zustimmung zu einer Abwicklung zwischen den Individuen auf Basis von Recht-
sprinzipien und -normen, Rechten und Pflichten, die bestimmen, wie sie agieren sollen, fiihrt.
Jedes moralisches Prinzip spielt dann eine Rolle in diesem Akt der Harmonisierung der
einzelnen Entscheidungen. Nino erklért: ,,... so wie das Prinzip der Unversehrtheit der Person

21 Ebd., S.299.
22 Ebd., S.300.
23 Ebd., S.291.
24 Ebd., S.292.

216.73.216118, am 30.01.2026, 16:11:17. © Inhak.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295

302 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

die Funktion der Rechte umsetzt und das Prinzip der Autonomie (...) ihren Inhalt, ist das
Prinzip der Menschenwiirde die Grundlage der Dynamik jener Rechte, weil es fiir deren
Begiinstigte die Moglichkeit begriindet, mit ihnen zu operieren, indem sie auf einige Vorteile
verzichten, auf die sie bei der Verfolgung verschiedener Ziele zugunsten Anderer einen
Anspruch hitten. %3

Das Rechtsystem hemmt Wiinsche Einzelner, die darauf abzielen, Andere als bloes Mit-
tel zu nutzen, um ihre eigenen Lebenspline zu verwirklichen. Es weist ihnen normative Folgen
zu, falls solche Wiinsche konkretisiert werden. Die freiwillige Umsetzung solcher Wiinsche
schafft das einzelne Recht unter Beschrinkung eines anderen ebenso wie die juristische
Verpflichtung von diesem, wobei es die Erweiterung des Spielraums des ersten beachtet.
Daher verdndert die Zuordnung normativer Folgen zu verschiedenen Handlungen den
hdchsten oder niedrigsten individuellen Wunsch und ist ein Mittel, um die individuellen
Entscheidungen zu harmonisieren.

G. Die Anwendung der Theorie von C. S. Nino auf den Art. 1 III der brasilianischen
Verfassung von 1988

In Brasilien gehort die Menschenwiirde zu einem spezifischen Katalog von grundlegenden
Prinzipien. Sie ist der Hochstwert der Verfassung von 1988 und somit eine ihrer Grundlagen,
wie Art. 1 Il deutlich macht: ,,Die Foderative Republik Brasilien in Gestalt des unaufldslichen
Bundes der Staaten und Gemeinden und des Bundesdistrikts konstituiert sich als Demokratis-
cher Rechtsstaat und zahlt zu ihren Grundlagen: (...) III — die Wiirde der menschlichen Person.
“26 Um die beiden Begriffe ,,Hochstwert* und ,,Fundament™ zu verstehen, wird eine Inter-
pretation der Theorie von C. S. Nino, die unter anderem eine Kantische Grundlage enthlt,
nach der Verfassung von 1988 und insbesondere nach Art. 1 III durchgefiihrt und auf die
Artikel angewendet.

1L Als Hochstwert legitimiert (rechtfertigt) die Menschenwiirde die Verfassungsordnung

Die Theorie von C. S. Nino lésst sich in zwei Ebenen gliedern: ideal und moralisch (1) sowie
real und normativ (2). Aus dieser Gliederung wird deutlich, dass die Prinzipien, die Grund-
rechte und die Demokratie einerseits moralisch und andererseits normativ sind.

25 Ebd., S.293.
26 Ebd., S.126.

216.73.216118, am 30.01.2026, 16:11:17. © Inhak.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295

Barbosa-Fohrmann, Die Theorie der Menschenrechtsprinzipien von Carlos Santiago Nino 303

(1) Die moralischen Prinzipien (wie dasjenige der Menschenwiirde) etablieren die
moralischen Grundrechte und die moralischen Grundrechte rechtfertigen die Demokratie.?”
Die Legitimation geschieht, sofern die moralischen Prinzipien die moralischen Grundrechte
und die moralischen Grundrechte die Demokratie auf moralischer Ebene rechtfertigen (auf3er-
halb des Rechtsbereichs).

(2) Die moralischen Prinzipien, die moralischen Grundrechte und die Demokratie trans-
formieren sich in grundlegende Verfassungsprinzipien, Verfassungsgrundrechte und in ein
demokratisches Verfassungssystem (direkte Demokratie, Wahlsystem, politische Parteien).
Die grundlegenden Verfassungsprinzipien etablieren die Verfassungsgrundrechte und die
Verfassungsgrundrechte rechtfertigen wiederum das demokratische System. Die Verfas-
sungsprinzipien dienen als Fundament der Verfassungsgrundrechte und die Verfassungs-
grundrechte als Fundament des demokratischen Verfassungssystems auf normativer Ebene
(innerhalb des Rechtsbereichs).

Aus dem prozeduralen Schema (1) ergibt sich, dass das moralische Prinzip der Men-
schenwiirde die moralischen Grundrechte und die Demokratie aulerhalb der Verfassungsor-
dnung rechtfertigt (legitimiert).?

Aber diese Prozedur ist nicht nur formal, sondern auch substantiv. Denn die moralischen
Prinzipien sind ein Wert an sich oder haben zumindest einen Wertgehalt. Wie schon analysiert
wurde, rechtfertigt C. S. Nino das Prinzip der Menschenwiirde auf Basis der Werte ,,Au-
tonomie“ bzw. ,,Freiheit. Deswegen rechtfertigt die Menschenwiirde als Hochstwert die
Verfassungsordnung und insbesondere die brasilianische Verfassungsordnung, wie aus
Art. 1 I folgt.

1I. Die Menschenwiirde dient als Fundament (als Rechtfertigung) der Verfassungsordnung

Aus dem Schema (2) ergibt sich, dass die Verfassungsprinzipien, die Verfassungsgrundrechte
und das demokratische Verfassungssystem der Verfassungsordnung selber als Fundament

27 Nino, Fn. 14, S. 70 f. Bei Nino ist die Demokratie deliberativ. Sie ,,... ist ein partielles normatives
Konzept, das auf Basis einer moralischen Theorie aufgebaut wurde. Die spezifischen Institutionen,
die die Demokratie erfordert, werden von der verwendeten Theorie, die sie rechtfertigt, abhingig
sein.” Ebd., S. 104. Nach Ninos Auffassung stiitzt sich die deliberative Demokratie auf einen Dialog.
Hieriiber erklart er: ,,Wéhrend es einige Auffassungen gibt, die fiir die Trennung von Politik und
Moral pladieren, basiert meine Auffassung aber darauf, dass diese zwei Sphéren sich miteinander
verbinden, und sie legt Wert auf die Demokratie, weil die Demokratie die Priferenzen der Personen
moralisch macht. Nach meiner Sicht besteht der Wert der Demokratie aus einer epistemischen Natur
in Bezug auf die soziale Moral. (...) man kdnnte sagen, dass die Demokratie die vertrauenswiirdigste
Prozedur ist, um Zugang zur Kenntnis der moralischen Prinzipien zu bekommen.* Ebd. 154.

28 Vgl. den Begriff ,,Legitimation” mit der Kantischen Bedeutung von ,,Deduktion® in: Rudolf Eisler,
Kant-Lexikon. Nachschlagewerk zu Kants sdmtlichen Schriften, Briefen und handschriftlichem
Nachlass, Hildesheim 1961, S. 82 f.

216.73.216118, am 30.01.2026, 16:11:17. © Inhak.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295

304 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 45 (2012)

dienen. Das Fundament ,,... kann koextensiv zu dem rechtfertigenden Objekt Staat, Rechte,

Prinzipien usw. sein.*?

H. Zusammenfassung

C. S. Nino folgt einer moralischen Prozedur, um sowohl die Verfassung als auch die moralis-
chen Prinzipien, die in die Verfassung integriert werden, zu begriinden. In seiner Prozedur
gestalten die Elemente des moralischen Diskurses (freie Argumentation, Konsens, Un-
parteilichkeit und moralische Wahrheit) die Verhaltensprinzipien, die als offentlich, allge-
mein, supervenient und universell charakterisiert werden kdnnen. Die Verhaltensprinzipien
sind drei moralische Prinzipien: Autonomie, Unversehrtheit der Person und Menschenwiirde.
Die moralischen Prinzipien sind die Grundlage der liberalen und demokratischen Verfassun-
gen. Diesen moralischen Prinzipien entsprechen die moralischen Grundrechte. Das Verhéltnis
zwischen Grundrechten und Demokratie besteht darin, dass die Grundrechte die Reichweite
der demokratischen Entscheidungen bestimmen und ihnen sogar Grenzen aufzeigen, falls sie
versuchen wollten, Grundrechte auszuhebeln.

Das Prinzip der Menschenwiirde ist ein moralisches Prinzip, welches verlangt, alle Men-
schen nach ihren Entscheidungen, Absichten und ZustimmungsduBerungen zu behandeln.
Einerseits kann die Begriindung des Prinzips der Menschenwiirde nach C. S. Nino aus dem
Prinzip der Autonomie hergeleitet werden. Andererseits kann das Prinzip der Menschenwiirde
aber das Prinzip der Autonomie wiederum rechtfertigen. Das Verhéltnis ist also nicht klar.
Die Menschenwiirde ist nach Art. 1 III zugleich Hochstwert wie Fundament der brasilianis-
chen Verfassungsordnung. Als Hochstwert und Fundament rechtfertigt sie die brasilianische
Rechtsordnung. Um diese Begriffe zu verstehen und miteinander zu verbinden, wurde die
Theorie von C. S. Nino auf das brasilianische Verfassungssystem angewendet. Aus seiner
Theorie ldsst sich entnehmen, dass das moralische Prinzip der Menschenwiirde in sich den
Wert der ,,Autonomie* oder ,,Freiheit* tragt, der das Verfassungssystem aufBerhalb des
Rechtsbereichs rechtfertigt und legitimiert. Innerhalb des Rechtsbereichs ist es das Verfas-
sungsgrundprinzip der Menschenwiirde, das die Verfassungsordnung als Fundament tragt.

29 Ricardo Lobo Torres, A Legitimagdo dos Direitos Humanos e os Principios da Ponderagdo e da
Razoabilidade, in: Ricardo Lobo Torres (Hrsg.), Legitimagao dos Direitos Humanos. Rio de Janeiro
2002, S. 403.

216.73.216118, am 30.01.2026, 16:11:17. © Inhak.
Inhatts i i, fiir oder ir

Erlaubnis ist


https://doi.org/10.5771/0506-7286-2012-3-295

