
Die Rolle Antiochiens bei der Einführung  
der scientia Arabum  in Westeuropa (11.-12. Jh.) 

Dietrich Lohrmann 

Die drei modernen Wissenschaften der Mathematik, Astronomie und Mechanik 
sind bis in unsere Zeit eng auf einander angewiesen. Sie waren es im arabischspra-
chigen Kulturbereich des Mittelalters noch stärker, so eng, das es schwer fällt, sie 
abzugrenzen. Viele Astronomen waren auch Mathematiker, die Mathematiker 
auch Astronomen, die Mechaniker als Uhren- und Instrumentenbauer zugleich 
auch Astronomen und Mathematiker.1 Hinzu kommt, dass viele dieser Wissen-
schaftler – wie später auch im Westen – sich ihr Leben als Leibärzte oder Hofastro-
logen verdienten und nur ein in sich geschlossenes Bild von Naturwissenschaft 
kannten. Es liegt deshalb nahe, zunächst den Sammelbegriff für alles das zu nen-
nen, was Europa von den Arabern, wie man sagte, „lernen konnte“. Das ist der Be-
griff der scientia Arabum, (Arabic Learning). Als Sammelbegriff erscheint er auch in 
den Quellen und hat sich noch lange bis in die Neuzeit gehalten, besonders in 
England. Für unsere Frage nach der Rezeption der arabischen Wissenschaft in 
Westeuropa taugt er besser als eine Auswahl von Einzelbereichen. Ich belasse es 
inhaltlich zwar im Wesentlichen bei Mathematik und Astronomie, was schon mehr 
als genug ist, weise aber darauf hin, dass die Wege, auf denen das arabische Wissen 
nach Europa gelangt ist, sich nur erforschen lassen, wenn man auch Mechanik, 
Medizin, Astrologie und Alchemie einbezieht. Die Europäer waren an diesen Din-
gen ebenso brennend interessiert wie am arabischen Weltbild und an der arabi-
schen Rechenkunst. 

I. 

Geographisch betrachtet ergaben sich im Mittelalter Kontakte zur arabischen Wis-
senschaft vor allem in Spanien, in Süditalien/Sizilien und im Orient. Für Spanien 
und Süditalien liegen Forschungen von Charles H. Haskins, José M. Millás Valli-
crosa, Juan Vernet und vielen anderen seit langem vor.2 Unter den schönen Titeln 
Astrolab und Klosterreform sowie Das mittelalterliche Zahlenkampfspiel erzählte der 
jüngst verstorbene Arno Borst vor knapp zwei Jahrzehnten die Anfänge dieser Ge-

1  Suter, Heinrich 1900, Die Mathematiker und Astronomen der Araber und ihre Werke, Leipzig; 
Sezgin, Fuat 1974, 1978, Geschichte des arabischen Schrifttums, Bd. 5 und 6, Leiden; Gericke, 
Helmuth 1984, Mathematik in Antike und Orient, Heidelberg, 261-269.  

2  Vgl. besonders Haskins, Charles H. 1927, Studies in the History of Mediaeval Science, 2. Aufl., 
Cambridge (Mass.); Vernet, Juan 1984, Die spanisch-arabische Kultur in Orient und Okzident, 
Zürich / München; Millàs Vallicrosa, José M.1949, Estudios sobre historia de la ciencia españo-
la, Barcelona. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 270 

schichte aus seiner Sicht ganz neu.3 Erneut führte er uns mit dem jungen Gerbert 
von Aurillac ab 965 nach Katalonien in den Grenzbereich der christlichen Welt 
zum Kalifat von Cordoba bzw. etwas später (11. Jh.) in das Königreich Zaragoza 
mit seiner reichen Kultur. Der weitere Weg der dort gewonnenen Astrolab-Studien 
westlicher Gelehrter4 verlief bis an die Loire zu Abbo von Fleury und Bischof Ful-
bert von Chartres. Er führte zu den Schülern Gerberts nach Reims und ins lotha-
ringische Lüttich und erreichte nicht zuletzt das Kloster Reichenau am Bodensee, 
wo die Schriften Hermanns des Lahmen und die vielen arabischen Fachausdrücke 
aus dessen Schriften die Neugier von Borst in ganz besonderer Weise angestachelt 
haben. Diese Dinge sind also bekannt, sollten es zumindest sein. 

Zum Stand der Mechanik in al-Andalus um das Jahr 1000 ist soeben erst ein 
sehr wichtiges Maschinenbuch herausgekommen. Es füllt in gewisser Weise die 
große Lücke in der technischen Literatur der muslimischen Welt, die sich aus dem 
weiten zeitlichen Abstand ergibt zwischen einerseits den längst bekannten hydro-
technischen Spezialstudien der Brüder Banū Mūsā um 850 oder der pseudo-
archimedischen Schrift eines arabischen Autors über den Bau von Wasseruhren um 
900 und andererseits den technischen Traktaten des al-Jazarī 1204. Der Autor des 
neu erschlossenen Maschinenbuches der Zeit um 1000, Ibn Khalaf al-Murādī aus 
Cordoba, variiert vor allem die Wasser- und Sonnenuhren in einem für die Zeit 
ungeahnten Ausmaß. Er überrascht aber auch mit mechanisch hervorgerufenen 
Bewegungssimulationen von Tieren und Menschen auf Drehscheiben und liefert 
technische Zeichnungen einer Qualität, die man bisher erst im 13. Jahrhundert für 
möglich hielt.5 Dieses Werk liefert eine Bestätigung dafür, dass die Mechanik in der 
muslimischen Welt schon seit dem 9. Jahrhundert als eigene Wissenschaft Geltung 
beanspruchte, einen Rang, den sie im mittelalterlichen Westen nie erreicht hat.6 

3  Borst, Arno 1986, Das mittelalterliche Zahlenkampfspiel, (Supplemente zu den Sitzungsbe-
richten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Bd. 5), Heidel-
berg; ders. 1989, Astrolab und Klosterreform an der Jahrtausendwende, (Sitzungsberichte der 
Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Bd. 1), Heidelberg; Burnett, 
Charles 1998, „King Ptolemy and Alchandreus the Philosopher: The Earliest Texts on the 
Astrolabe and Arabic Astrology at Fleury, Micy and Chartres“, Annals of Science 55, 329-
368, und Addendum, Annals of Science 57 (2000), 187; ders. 2004, „Abbon de Fleury, abaci 
doctor“, in: Abbon de Fleury: Philosophie, science et comput autour de l’an MIL, actes des journées 
organisées par le Centre d’Histoire des Science et des Philosophies Arabes et Médievales, (Oriens – 
Occidens 6), Barbara Obrist, Hg., Paris, 129-39. 

4  Vgl. dazu auch Stevens, Wesley M., Guy Beaujouan und A. J. Turner, Hg. 1995, „The Ol-
dest Latin Astrolabe“, Physis  31,2, 574-581. 

5  Ibn Khalaf al-Murādī 2008, Kitāb al-asrār fi ̄ nata ̄ʾij al-afka ̄r: The Book of Secrets in the Results of 
Ideas. Incredible Machines from 1000 Years Ago, 3 Bde. und DVD-ROM, Massimiliano Lisa, 
Mario Taddei und Edoardo Zanon, Hg., Mailand; vgl. Hill, Donald R. 1977, „A Treatise on 
Machines by Ibn Mu’ādh Abū ʿAbd Allāh al-Jayyānī“, Journal for the History of Arabic Science 
1,1-2, 33-46; ders. 1984, A History of Engineering in Classical and Medieval Times, La Salle (Il-
linois), 203. 

6  Al-Hassan, Ahmad Y. und Donald R. Hill 1986, Islamic technology. An illustrated history, 
Cambridge / Paris, 263f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   271 

Gut erforscht und seit langem bekannt bei der Vermittlung arabischer Wissen-
schaft aus Spanien ins lateinische Europa ist dagegen die Mittlerrolle der jüdi-
schen Gelehrten. Man weiß, dass die Hilfe jüdischer Übersetzer beim Zugang zu 
den in Toledo, Zaragoza und anderwärts in Spanien eroberten Bücherschätzen 
unentbehrlich war.7 Man weiß ferner, dass Juden und Mozaraber (christliche Ara-
ber) maßgebliche Unterstützung boten für berühmte christliche Übersetzer wie 
Robert von Chester, Hermann von Kärnten oder Gerhard von Cremona. Vielfach 
waren die jüdischen Übersetzer selbst Autoren bedeutender Werke. So etwa Abra-
ham bar Ḥiyya ha-Nasi, arabisch genannt Ṣāḥib ash-Shurṭa (Elder of the Royal 
Suite), wohl unter Bezug auf seine Stellung am Hof in Barcelona, woraus sich für 
die Lateiner die bequeme Kontraktion Savasorda ergab. Im Westen war er auch als 
Abraham Judaeus bekannt. Sein hebräischer Traktat Ḥibbūr ha-meshīḥa we ha-
tishboret vermittelte zunächst den europäischen Juden die arabische Algebra und 
Trigonometrie, die Teilung geometrischer Figuren und vieles andere, was sie vor 
allem als Handelsmathematik gut gebrauchen konnten. 1145, im gleichen Jahr wie 
Robert von Chester seine Übersetzung von al-Khwarizmis Algebra, vollendete 
Plato von Tivoli die Übersetzung des Ḥibbūr, des Liber embadorum, wie dieses 
Werk des Savasorda fortan im Westen hieß. Das Jahr 1145 wurde damit zum Ge-
burtsjahr der europäischen Algebra. Savasorda, so liest man im Dictionary of Scien-
tific Biography, „provided a new cross-cultural bridge a thousand years after the 
Mishna. In his Encyclopedia there is the same teaching of both theory and practice, 
including not only the art of practical reckoning and business arithmetic but also 
the theory of numbers and geometric definition.“8 Der Autor dieser Zeilen, Mar-
tin Levey, bezeichnet Savasordas Enzyklopädie über das arabische Rechnen auch 
als „A Study in Early European Logistic“9, was zu vertiefen wäre.  

Aus der gleichen Zeit und Region wie Savasorda stammt der jüdische Rabbi 
Moses Sephardi, Hofarzt König Alfons’ I. von Aragon, der sich 1106 als 44-
jähriger in Huesca taufen ließ. Berühmt ist sein Zwiegespräch zwischen einem  
 

                                                                                          
7  Zur intellektuellen Bedeutung von Zaragoza im 11. Jahrhundert vgl. die ausführliche neue 

Darstellung von Beech, George T. 2008, The brief eminence and doomed fall of Islamic Saragos-
sa. A great center of Jewish and Arabic learning in the Iberian Peninsula during the 11th century, 
Zaragoza. 

8  Levey, Martin 1981, Art. „Abraham bar Ḥiyya ha-Nasi“, in: Dictionary of Scientific Biogra-
phy, Bd. 1-2, New York, 22f., hier 22, (Hervorhebung im Original). 

9  Levey, Martin 1954, „Abraham Savasorda and his Algorism: A Study in Early European 
Logistic“, Osiris 11, 50-64; vgl. auch Curtze, Maximilian 1902, „Der Liber Embadorum des 
Abraham bar Chijja Savasorda in der Übersetzung des Plato von Tivoli“, Abhandlungen zur 
Geschichte der mathematischen Wissenschaften mit Einschluß ihrer Anwendungen 12, 1-193; Geric-
ke, Helmuth 1990, Mathematik im Abendland. Von den römischen Feldmessern bis zu Descartes, 
Berlin / Heidelberg, 84-87. Mathematik für Kaufleute bot auch der umfangreiche, in vier 
Handschriften überlieferte Liber mahameleth, die lateinische Fassung eines Kitāb al-
muʿāmala, das zwischen 1143 und 1153 in Kastilien entstand: Vlasschaert, Anne-Marie 
2010, Le liber mahamaleth. Édition critique et commentaires (Boethius 60), 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 272 

Christen Petrus und einem Juden Moses, noch berühmter seine von Weisheit, 
Humor und Toleranz geprägte Disciplina clericalis. Den Literaturwissenschaftlern ist 
der Autor dieser köstlichen Geschichten als Petrus Alfonsi bekannt. Viel seltener 
weiß man, dass er auch eine entscheidende Rolle bei der Vermittlung der arabi-
schen Astronomie gespielt hat. Wesentlich dafür zeugt zunächst sein 1116 veröf-
fentlichter Brief Universis peripateticis Franciae. In ganz neuer Weise gewichtet er 
dort den traditionellen Kanon der Artes zugunsten der Astronomie und Medizin. 
Programmatisch setzt er Wahrheitsfindung gegen Autoritätsgläubigkeit und grün-
det sie vor allem auf Vernunft und Erfahrung.10 Millás Vallicrosa hebt hervor, wie 
sich in diesen Überzeugungen das starke Interesse an Mathematik seitens der 
noch muslimischen Hofkreise von Zaragoza am Ende des 11. Jahrhunderts wider-
spiegelt.11 Petrus Alfonsi war also wohl zuerst Hofarzt in Zaragoza, dann Arzt im 
Dienst König Alfons’ I. von Aragon in Barcelona und Huesca, schließlich sogar 
Hofarzt König Heinrichs I. von England. Dort in England, unterstützt von dem 
Prior Walcher von Malvern (Diözese Worcester), lieferte er eine lateinische Über-
setzung der astronomischen Tafeln des al-Khwarizmi, die er aus Spanien mitge-
bracht hatte. Wahrscheinlich unterstützte er seinerseits Adelard von Bath bei des-
sen Übersetzungen aus dem Arabischen, worauf ich zurückkomme. 

II. 

All diese Autoren und Vorgänge der frühen Rezeption arabischer Wissenschaft aus 
Spanien sind nicht leicht zu überblicken, aber letzthin gut erforscht.12 Ich gehe 
deshalb nicht näher auf sie ein und wende mich dem Bereich zu, der während der 
letzten 15-20 Jahre im Zentrum des internationalen Interesses stand. Es geht um 
die Frage, ob auch der Orient, die Kreuzfahrerstaaten, einen wesentlichen Beitrag 
zur Rezeption der arabischen Wissenschaft leisten konnten. Lange überwog hier 
die skeptische Einschätzung, abgesehen von den ohnehin schwer zu überwinden-
den Vorurteilen, dass die Araber nur Abschreiber der Griechen gewesen seien. 
Haskins brachte die ältere Auffassung in Bezug auf den Orient 1927 auf den 
Punkt: „The Crusaders were men of action rather than men of learning, and there 

10  Millás Vallicrosa, José M.1949; ders. 1943, „La aportación astronómica de Pedro Alfonso“, 
Sefarad 3,1, 65-105; Beech, George T. 2008, 125f. zur Astronomie des Ibn Bājja und einiger 
weniger bekannten Autoren in Zaragoza. 

11  Millás Vallicrosa, José M. 1948, Tres polígrafos judaicos en la corte de los Tuchibíes de Zaragoza, 
Barcelona. 

12  Vgl. u. a. Vernet 1984; Jayyusi, Salma Khadra, Hg. 1992, The Legacy of Muslim Spain, (Hand-
buch der Orientalistik 1,12), Leiden; Langermann, Yitzhak Tzvi 1999, The Jews and the Sci-
ences in the Middle Ages, (Variorum Collected Studies Series 624), Aldershot / Brookfield; 
Samsó, Julio 1994, „The Exact Sciences in Al-Andalus“, in: The Legacy of Muslim Spain, 
Salma Khadra Jayyusi, Hg., 2. Aufl., Leiden, 952-972; ders. 2007, Astronomy and Astrology in 
al-Andalus and the Maghrib, (Variorum Collected Studies Series 887), Aldershot / Burlington. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   273 

was little occasion for western scholars to seek by long journeys to Syria that 
which they could find nearer home in Spain.“13 Dem haben viele zugestimmt, 
obwohl man das Argument des Krieges gegen die Ungläubigen als Ursache intel-
lektueller Zurückhaltung genauso gut wie für den Orient auch für die spanische 
Reconquista hätte ins Feld führen können. Beachtung hätte ein Bericht des Da-
maszener Chronisten Ibn al-Qalānisī über die Eroberung von Tripolis 1109 fin-
den können. Der Chronist vermerkt, die christlichen Eroberer hätten in Tripolis 
zugegriffen auf die „Bücher des Hauses der Wissenschaft“.14 Wissenschaft war im 
arabischen Emirat der Banū ʿAmmār noch sehr gepflegt worden. Was aus diesen 
erbeuteten Büchern geworden ist, wissen wir nicht. Möglicherweise sind sie nach 
Italien, Frankreich oder England verschleppt worden. 

Wesentlich mehr als für Tripoli ist inzwischen für Antiochien bekannt. Die 
Stadt und ihr Herrschaftsbereich gelten heute als bedeutendes Zentrum des kultu-
rellen Austausches zwischen der arabischen Welt und Westeuropa. Charles Bur-
nett, auf dessen zahlreiche Arbeiten ich mich im Folgenden konzentrieren möch-
te, betont die multikulturelle Zusammensetzung der Bevölkerung Antiochiens: 
Griechen, Araber, seit 1098 auch Lateiner. Als Sprache dominierte das Arabische, 
als Religion das Christentum in seinen verschiedenen Ausprägungen.15 

Frühestes Zeugnis für die kulturelle Ausstrahlung Antiochiens nach Europa ist 
die Reise des Adelard von Bath. Nach Studien in Frankreich (Tours, Laon) und 
Süditalien ließ Adelard um 1115 es sich nicht nehmen, auch den Orient aufzusu-
chen, um dort Arabisch zu lernen und die scientia Arabum kennenzulernen. 1120-
1125 bei seiner Rückkehr nach England berichtet er seinem Neffen und antwortet 

                                                                                          
13  Haskins 1927, 130. Jankrift, Kay Peter 2007, Europa und der Orient im Mittelalter, Stuttgart, 

97, spricht von einem zunächst „schmalen Rinnsal“ des Wissenschaftstransfers, der bald als 
breiter Strom in den lateinischen Herrschaftsraum Europas floss. 

14  Gabrieli, Francesco 1973, Die Kreuzzüge aus arabischer Sicht, Zürich / München, 65, nach 
Ibn al-Qalānisī (gest. 1160). Vgl. die Artikel „Dār al-ʿilm“ (Sourdel, D. 1965, in: Encyclopé-
die de l’Islam, nouv. ed., Bd. 2, Leiden, 130) und „Maktaba“ (Heffening, W. und J. D. Pear-
son 1991, in: ebd., Bd. 6, 181-184); sowie Eche, Youssef 1967, Les bibliothèques arabes publi-
ques et semi-publiques en Mésopotamie, en Syrie et en Égypte au Moyen-Age, Damaskus. 

15  Burnett, Charles 2000b, „Antioch as a link between Arabic and Latin culture“, in: Occident et 
Proche-Orient. Contacts scientifiques au temps des Croisades. Actes du colloque de Louvain-la-Neuve, 
24 et 25 mars 1997, Isabelle Draelants, Anne Tihon und Baudouin van den Abeele, Hg., 
Turnhout, 1-78; Cahen, Claude 1940, La Syrie du Nord à l’époque des croisades et la principauté 
franque d’Antioche, Paris, 569; Mayer, Hans Eberhard 1993, Varia Antiochena. Studien zum 
Kreuzfahrerfürstentum Antiochien im 12. und frühen 13. Jahrhundert, (Monumenta Germaniae 
Historica, Studien und Texte 6), Hannover, 9; Lohrmann, Dietrich 2000, „Échanges techni-
ques entre Orient et Occident au temps des Croisades“, in: Occident et Proche-Orient. Contacts 
scientifiques au temps des Croisades. Actes du colloque de Louvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997, 
Isabelle Draelants, Anne Tihon und Baudouin van den Abeele, Hg., Turnhout, 117-143, 
hier 119ff.; Edgington, Susan B. 2006, „Antioch: Medieval City of Culture“, in: East and 
West in the Medieval Eastern Mediterranean I: Antioch from the Byzantine Reconquest until the End 
of the Crusader Principality, Krijnie N. Ciggaar und Michael Metcalf, Hg., Löwen / Paris / 
Dudley, 247-259. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 274 

auf dessen Fragen.16 Seine Kenntnis der arabischen Naturwissenschaft wirkt zu 
diesem Zeitpunkt noch wenig ausgeprägt. Ganz anders zeigt sie sich 30 Jahre spä-
ter in seinem Werk über Astronomie (De opere astrolapsus), das er dem Prinzen 
Heinrich, dem künftigen König Heinrich II. von England, gewidmet hat. Der jun-
ge, erst 17-jährige Prinz, sagt Adelard im Vorwort, wünschte außer der Lehre der 
Lateiner auch die Meinungen der Araber kennen zu lernen, ihre Lehren über die 
Sphären und die Bewegungen der Planeten. Er, Adalhard, schreibe ihm deshalb, 
was er auf Arabisch über die Welt und ihre Teile erfahren habe.17 

In der Zwischenzeit, zwischen 1120 und 1150, hat Adelard eine ganze Reihe 
von Übersetzungen aus dem Arabischen angefertigt. Ich zähle die wichtigsten kurz 
kommentierend auf: 

1. Astronomische Tafeln des al-Khwarizmi, wobei die arabischen Fachausdrücke
teilweise belassen sind und ganze Sätze noch Arabisch bleiben.18

2.  Übersetzung von Euklids Elementen mit arabisch-lateinischen Äquivalenzen.19

3.  Kurzfassung von Abū Maʿshar, Große Einführung in die Astrologie (die arabischen
Handschriften, heute in England, stammen aus dem Mittleren Osten).20

4. Teilübersetzung von Thabit b. Qurra, Liber prestigiorum (Buch über Talismane
und Magie, zitiert unter anderen den Abū Maʿshar).21

Was Adelard ca. 1149 dem künftigen Heinrich II. in De opere astrolapsus schreibt, 
handelt vornehmlich von den Sphären und Planetenumläufen. Dies findet sich in 
Adelards übersetzten Werken nicht bzw. nur beiläufig. Woher stammt also Ade-
lards Wissen von der ptolemäischen Astronomie und den Astrolabien? 

Um diese Frage zu beantworten, lohnt sich die Beschäftigung mit einem weite-
ren Westeuropäer, Stephan von Pisa, der etwas später, um 1125-1127, aus den glei-
chen Motiven nach Antiochien reiste wie Adelard von Bath.22 Er blieb dort aller-

16  Adelard of Bath 1998, Conversations with His Nephew: On the Same and the Different, Questions 
on Natural Science, and On Birds, Charles Burnett et al., Hg. und Übers., Cambridge, 82: 
aliquid Arabicorum studiorum novum me proponere exhortatus est, und 90: Arabum studia ego pro 
posse meo scrutarer. Vgl. Burnett, Charles, Hg. 1987a, Adelard of Bath: An English Scientist and 
Arabist of the Early Twelfth Century, (Warburg Institute Surveys and Texts 14), London. 

17  Adelard of Bath 1998, 83. Burnett, Charles 1997a, The Introduction of Arabic Learning into 
England, (The Panizzi Lectures 1996), London, 31. 

18  Übersicht bei Haskins 1927, 22-30 Anm. 3, 5,10,11. 
19  Dazu u. a. Busard, Hubert L. L. 1998, „Über den lateinischen Euklid im Mittelalter“, Ara-

bic Sciences and Philosophy 8, 97-129; Folkerts, Menso 2006, The Development of Mathematics in 
Medieval Europe, (Variorum Collected Studies Series 811), Aldershot, Art. III: „Euclid in 
Medieval Europe“. Burnett 1997a, 42: „the Arabic terms are written both in the margin 
and over the Latin translations“.  

20  Vgl. Abū Maʿšar 1994, The Abbreviation of the Introduction to Astrology. Together with the medie-
val Latin translation of Adelard of Bath, Charles Burnett, Keiji Yamamoto und Michio Yano, 
Hg. und Übers., Leiden / New York / Köln. 

21  Auch hierzu notiert Burnett 1997a, 41: „additions of whole sentences in Arabic“. 
22  Burnett 2000b, 8 Anm. 25, nach ms. Erfurt Amplon. O 62 f. 50r: Stephanon autem quidam 

Pisanus ad illas partes ivit et linguam illam addiscens eam ex toto transtulit, quae nunc Practica 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   275 

dings viel länger, erhielt eine Pfründe als Thesaurar und bewohnte ein Haus in der 
Pfarrei St. Salvator, die im Pisanischen Viertel Antiochiens lag. Bekannt ist seit 
langem seine Übersetzung eines Buches der gesamten medizinischen Kunst, des 
Kitāb al-malakī des ʿAlī b. al-ʿAbbās (10. Jh.), gedruckt 1492 in Venedig und 1523 
in Lyon. Jedes der 20 Bücher dieses Werkes hat eine Vorrede des Übersetzers Ste-
phan von Pisa erhalten.23 Burnett vergleicht seine Vorreden mit denen einer stark 
arabisch geprägten Zusammenfassung der ptolemäischen Astronomie und kommt 
zu dem Schluss, dass Stephanus Antiochenus, der Übersetzer des Liber regalis, 
identisch sein muss mit Stephanus philosophus, dem Autor des Liber Mamonis in 
astronomia.24 Identisch sei insbesondere das sehr eigentümliche Zahlensystem, das 
sich zusammensetzt aus römischen, alpha-numerischen und hindu-arabischen Ele-
menten. Identisch seien ferner Teile der Phraseologie und des Vokabulars, sehr 
ähnlich die Form der ausgeprägten Kritik an früheren Autoren und nicht zuletzt 
das starke Interesse an der Naturphilosophie allgemein. 

Stephans Liber Mamonis kritisiert in der Vorrede zum Buch II energisch die bei 
den Lateinern noch dominierende Astronomie des Macrobius. Dieser Macrobius 
(5. Jh.) entwickele völlig irrige und dunkle Vorstellungen. Er sei zwar guten Wil-
lens, habe aber nichts verstanden und nichts gewusst, sei immerhin unter allen 
übrigen Autoren noch der reichhaltigste, deshalb müsse er, Stephan, ihn nament-
lich angreifen. Nur an einer Stelle erscheint im Liber Mamonis der Name des Pto-
lemäus: Ptolomeus in sua Sinthasi. Sein Name verbindet sich so mit dem ursprüng-
lichen Titel des großen Werkes, das die Araber Almagest nannten. Wenn Stephan 
dann im vierten Buch zu den Planetensphären kommt, präzisiert er, schon in den 
vorausgehenden anderen Büchern sei er vielfach (plurimum) einem gewissen Ara-
ber gefolgt, jetzt werde er diesem noch stärker (permultum) folgen. 

Der Liber Mamonis, um den es hier geht, bietet um 1140 die früheste westliche 
Darstellung ptolemäischer Astronomie in arabischer Überarbeitung. Welchem 
arabischen Astronomen der Autor folgt, wird leider nicht verraten und auch von 
Burnett nicht angesprochen. Man könnte an al-Battānī De motu stellarum denken 
(9. Jh.), denn dieses Handbuch bot bereits zahlreiche Verbesserungen zum Alma-
gest und es lag um 1140 bereits in einer etwas früheren Übersetzung des Plato von 
Tivoli vor. Plato von Tivoli wollte eigentlich den Almagest übersetzen, zog aber al-
Battānī vor, da dessen Fassung die weitschweifige Darlegung des Ptolemeus knapp 
zusammenfasse (Ptolemei prolixitatem compendiose coarctat).25 

                                                                                                                                                                                                                          

Pantegni et Stephanonis dicitur. Bei Manitius, Max 1931, Geschichte der lateinischen Literatur des 
Mittelalters III, München, erscheint Stephan von Pisa/Antiochien noch nicht. 

23  Burnett 2000b, 6 und 20-40 (Text und Übersetzung); vgl. Haskins 1927, 131-135. 
24  Burnett 2000b, 10: Liber Mamonis in astronomia a Stephano philosopho translatus; Text der 

Praefationes, ebd. 40-59, mit englischer Übersetzung. 
25  Steinschneider, Moritz 1956, Die europäischen Übersetzungen aus dem Arabischen bis Mitte des 

17. Jahrhunderts, unveränd. photomech. Nachdr., Graz, 64; Sezgin, Fuat 1971, Geschichte des 
arabischen Schrifttums, Bd. 4, Leiden, 182-187. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 276 

Eine andere Fassung scheint Stephans Liber Mamonis noch näher zu stehen. 
Gemeint ist hier der sogenannte Dresden-Almagest, eine Übersetzung der ersten 
vier Bücher von Ptolemäus’ „großer Zusammenfassung“. Diese frühe Übersetzung 
zeigt ebenfalls das charakteristische komposite Zahlensystem, das Burnett in den 
Werken des Stephanus Antiochenus nachweist. Werke dieser Art könnte auch 
Adelard von Bath gekannt haben. Sie wären vor 1150 die Quelle seines Astrolab-
Traktates (De opere astrolapsus) für den jungen Herzog Heinrich geworden, den spä-
teren Heinrich II., König von England.26 Das nötige Zwischenglied zwischen An-
tiochien und dem fernen Bath fehlt allerdings noch. 

Dieses Zwischenglied könnten Werke des vielgereisten jüdischen Gelehrten 
Abraham b. Ezra gewesen sein. Ibn Ezra reiste nach einem längeren Aufenthalt in 
Lucca und Pisa Mitte der 1140er Jahre über Béziers und Narbonne ins nordwestli-
che Frankreich (Dreux) und in die Normandie (Rouen).27 In seinem Gepäck be-
fand sich eine Planetentafel nach dem Meridian von Lucca. Danach schrieb Ibn 
Ezra einen Tractatus magistri Habrahe de tabulis planetarum, den zwei englische 
Handschriften des 12. Jahrhunderts überliefern (Cambridge Fitzwilliam und Lon-
don Arundel). Beide enthalten auch den Astrolab-Traktat des Adelard von Bath.28  

Zusätzlich bringt Cambridge, ms. Fitzwilliam, den Liber cursuum planetarum VII 
des Raymund von Marseille, ein Werk ebenfalls aus den 1140er Jahren, das mög-
licherweise auch durch Vermittlung des Ibn Ezra in den anglo-normannischen Be-
reich gelangt ist und seinerseits zum Inhalt von Adelards Astrolab-Traktat für den 
Prinzen Heinrich beigetragen haben kann. Von diesem Werk gibt es eine besonde-
re englische Fassung mit Anpassung an den Meridian von Hereford, die allerdings 
erst 1178 entstanden ist.29 Auch sie bietet die östliche Form der indischen Zahlen. 
Zusätzlich liefert die Handschrift Arundel einen Schlüssel zum Vergleich der figure 
Indice und der figure Toletane, also der östlichen und der westlichen Form der arabi-
schen Zahlen.30 Eine solche Gegenüberstellung scheint selten zu sein.31 

26  Haskins 1927, 28f., hat den Text der Vorrede für den Prinzen Heinrich, den Burnett 1997a, 
31, übersetzt.  

27  Burnett 1997a, 47-50. 
28  Gemeint sind die Handschriften Cambridge, Fitzwilliam Museum, McClean 165 f. 81-88 

und London British Library, Arundel 377 f. 56r. Abbildungen bei Burnett 1997a, fig. 22, 
23, 26. Bezogen auf die Breite von Ely, zeigt fig. 23 (Arundel 377 f. 56r) in der oberen Rei-
he figure Toletane, also die westliche Form der arabischen Zahlen, in der unteren Reihe da-
gegen figure Indice, die östliche Form. Die Planetentafel fig. 26 (Arundel 377 f. 87r, Version 
von 1178) hat ausschließlich arabische Zahlen in östlicher Form. Sie dominieren in den 
Planetentafeln auch anderwärts.  

29  Burnett 1997a, fig. 26. 
30  Burnett 1997a, fig. 23. 
31  Kunitzsch, Paul 2003, „The Transmission of Hindu-Arabic Numerals Reconsidered“, in: 

The Enterprise of Science in Islam. New Perspectives, Jan P. Hogendijk und Abdelhamid I. Sa-
bra, Hg., Cambridge (Mass.), 3-21, behandelt das Problem der west- und ostarabischen 
Formen für die indischen Zahlen noch als ungelöst. Vgl. Labarta Gomez, Ana und Carmen 
Barcelò Torres 1988, Números y cifras en los documentos arábigo hispanos, Cordoba. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   277 

Wie immer nun der Weg dieser Planetentafeln und der Traktate bis zu ihrer Be-
nutzung durch Adelard von Bath gelaufen sein mag, unabhängig davon enthalten 
die genannten Handschriften noch ein jüngeres westliches Werk zur Planetentheo-
rie. Es ist das Dragmaticon des Wilhelm von Conches, ein direkter Hinweis auf je-
nen berühmten Lehrer der Schule von Chartres, der seinerseits an der Ausbildung 
des Prinzen Heinrich beteiligt war. Wilhelm von Conches vertrat noch nicht die 
ptolemäische Astronomie, sondern eher die vereinfachte lateinische Astronomie 
des Macrobius (5. Jh.). Da ist es nun entscheidend wichtig, dass wir uns erneut an 
Stephan von Antiochien erinnern. In dessen Vorwort zum Buch IV des Liber Ma-
monis zeigt sich, wie schon angesprochen, ein scharfer Gegensatz zwischen ptole-
mäisch-arabischer und macrobianischer Planetenlehre. Auf genau diesen Gegensatz 
aber zielt Adelard von Bath im Vorwort für den Prinzen Heinrich, wenn er sagt, 
der Prinz wolle nicht nur die Schriften der Lateiner verstehen, sondern ebenso 
auch die Sentenzen der Araber zur Astronomie, super spera et circulis stellarumque mo-
tibus.32 

III. 

In dreierlei Hinsicht haben die hier stark zusammengefassten, teilweise ergänzten 
und auf unsere Fragestellung zugeschnittenen Ausführungen von Burnett Bedeu-
tung für die allgemeine Wissenschaftsgeschichte: in Bezug auf den Zeitpunkt der 
frühen Rezeption, in Bezug auf die Übernahme der indo-arabischen Zahlen in 
Westeuropa und in Bezug auf die Rezeption der ptolemäisch-arabischen Astro-
nomie in Antiochien33.  

Zeitlich liegen die Anfänge der Rezeption arabischer Naturwissenschaft im Ori-
ent, insbesondere in Antiochien, um mehrere Jahrzehnte vor den gemeinhin als 
entscheidend angesehenen Rezeptionszentren Spaniens und Süditaliens. Bei den 
Zahlzeichen gehen wir langläufig davon aus, das indo-arabische Zahlensystem ha-
be erst ab 1200 durch die Werke des Mathematikers Fibonacci Aufnahme in Eu-
ropa gefunden.34 Andererseits wissen die Mathematikhistoriker, dass erste Spuren 
der Benutzung solcher Zahlen seit dem späten 10. Jahrhundert im Westen belegt 
und in Tafelwerken nicht selten sind (u. a. Gerbert). Entscheidend für die weitere 
Rezeption in der Mathematik ab etwa 1140 wurden nach Folkerts die Überset-
zung der Schrift des al-Khwarizmi über das indische Rechnen und die zahlreichen 

                                                                                          
32  Haskins 1927, 29; Burnett 1997a, 31f. 
33  Eine ergänzende Sicht hierzu bietet Sezgin 1978, 6, 42ff. 
34  So noch Wikipedia, „Latin translations of the 12th century“: „Fibonacci presented the first 

complete European account of the Hindu-Arabic numeral system from Arabic sources in 
his Liber Abaci (1202)“, (http://en.wikipedia.org/wiki/Latinṯranslations_ofṯhe_12th_century,  
vom 11. 9. 2010). Dazu Rashed, Roshdi 1994b, „Fibonacci et les mathématiques arabes“, 
Micrologus 2: Le scienze alla corte di Federico II, 145-160. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 278 

daraus hervorgegangenen Traktate.35 Im Liber Ysagogarum Algorismi noch aus dem 
gleichen 12. Jahrhundert zeigen die Zahlzeichen bzw. Ziffern der Bücher 4 und 5, 
gewidmet der Geometrie und Astronomie, angeblich Einfluss des Adelard von 
Bath. Warum handelt es sich nicht auch um Einfluss des Stephan von Antiochien, 
wenn wir den Forschungen von Burnett folgen? 

Burnett weist nach, dass die indisch-arabischen Ziffern in früheren westlichen 
Handschriften schon vielfältig Verwendung fanden, insbesondere in den astro-
nomischen Tafeln, wo sie sich als viel praktischer erwiesen als die römischen Zah-
len. Stephan von Antiochien übernahm sie auch anderwärts bereits im zweiten 
Viertel des 12. Jahrhunderts. Sie gelangten durch ihn nach Pisa u. a. zu Ibn Ezra, 
der neben anderen für ihre weitere Verbreitung bis nach England sorgte. Als Sohn 
eines pisanischen Kaufmanns, der zudem selbst die Mathematik im arabischen 
Kulturbereich hatte studieren können, übernahm später der berühmte Mathema-
tiker Leonard Fibonacci diese Zahlformen. Er bediente sich ihrer umso eher, als 
die arabischen Ziffern in Pisa, Lucca und weit darüber hinaus längst bekannt wa-
ren. Vielleicht erklärt der Weg über Antiochien und die Verbreitung der Werke des 
Ibn Ezra außerdem, warum sich in Westeuropa nicht die westarabische Variante 
der indischen Zahlen 4, 5, 6, 7 durchsetzen konnte, sondern die östliche.36  

Letzter Punkt: Die Aufnahme der ptolemäisch-arabischen Planetentheorie im 
Westen. Hier ist dreierlei wesentlich:  

a) Die älteste lateinische Fassung der ptolemäisch-arabischen Astronomie liegt
uns nicht, wie gängig angenommen, in der berühmten Übersetzung des Alma-
gest ca. 1175 durch Gerhard von Cremona vor.37 Sie entspricht auch nicht der

35  Vgl. zuletzt Folkerts, Menso und Paul Kunitzsch, Hg. 1997a, Die älteste lateinische Schrift über 
das indische Rechnen nach al-Ḫwārizmī. Edition, Übersetzung und Kommentar, München; aus-
führlicher Nagl, Alfred 1889, „Ueber eine Algorismus-Schrift des XII. Jahrhunderts und 
über die Verbreitung der indisch-arabischen Rechenkunst und Zahlzeichen im christl. 
Abendlande“, Zeitschrift für Mathematik und Physik, Hist.-lit. Abth. 34, 129-146 und Tafel 
VII; vgl. auch die Edition der lateinischen Übersetzungen des Calcul indien (Algorismus) 
von al-Khwarizmi durch André Allard (Al-Khwārizmī, Muḥammad b. Mūsā 1992, Le calcul 
indien (Algorismus). Versions latines du XIIe siècle, André Allard, Hg., Paris / Namur). 

36  Borst, Arno 1991, Computus. Zeit und Zahl in der Geschichte Europas, Berlin, 63, verweist auf 
den Vorteil, den vor 1171 Reiner von Paderborn bei der Berechnung von Bruchteilen des 
Mondmonats aus der Benutzung arabischer Zahlen zog; vgl. die Edition von van Wijk, W. 
E., Hg. 1971, Le comput émendé de Reinherus de Paderborn (1171), (Verhandelingen der Ko-
ninklijke Akademie van Wetenschappen, Afd. Letterkunde Nr. 57,3), Amsterdam. Noch 
frühere kontinentale Beispiele für indo-arabische Zahlen in westlichen Werken des 12. 
Jahrhunderts bieten der Liber Embadorum von 1145 (siehe oben zu Savasorda) und der 
Salzburger Computus von 1143 (Borst 1991, 63). Zu den westlichen und östlichen Formen 
der arabischen Zahlen vgl. Kunitzsch 2003 und Labarta Gomez 1988. 

37  Neben Gerhards Übersetzung des Almagest selbst spielte wirkungsgeschichtlich eine we-
sentliche Rolle die etwa gleichzeitige Übersetzung von Jābir b. Aflaḥs Kommentar zum 
Almagest (1. Hälfte 12. Jh.): „Diese Schrift bildete zusammen mit ihren lat[einischen] 
Kommentaren die Grundlage der T[rigonometrie] im W[esten]“ (Folkerts, Menso und Ri-
chard Lorch 1997b, Art. „Trigonometrie“, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 8, München, 
1006f., hier 1007). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   279 

von Haskins nachgewiesenen süditalienischen Übersetzung aus dem Griechi-
schen um 1160, sondern stammt aus Antiochien ca. 1130-1140. Ihr Autor ist 
Stephan von Pisa bzw. Antiochien. 

b)  Aus demselben Umfeld stammt der sogenannte Dresden-Almagest, die früheste 
lateinische Übersetzung von Ptolemäus’ Sýntaxis megále, eine Überlieferung, 
die allerdings nur die vier ersten Bücher enthält (ca. 1140).38 

c)  Stephan von Antiochien zeigt in seinen Praefationes zum Liber Mamonis, wie 
diese ptolemäisch-arabische Astronomie, vermittelt am ehesten in der Überset-
zung von al-Battānīs Kompendium az-Zīj (durch Plato von Tivoli bzw. Rober-
tus Retinensis39), in den westlichen Schulen noch auf zähen, um nicht zu sa-
gen erbitterten Widerstand stieß und heftige Diskussionen auslöste. Von die-
sen Auseinandersetzungen hat offensichtlich in England der junge Prinz Hein-
rich, der künftige König Heinrich II., gehört und deshalb gegenüber seinem 
Lehrer Adelard von Bath den Wunsch geäußert, zusätzlich zur Lehre der La-
teiner auch die opiniones der arabischen Wissenschaftler kennen zu lernen. 

Burnett eröffnet mit diesen Nachweisen ein ganz neues Kapitel der frühen Rezep-
tion arabischer Wissenschaft in Westeuropa: ein Kapitel, das von Antiochien sei-
nen Ausgang nimmt. Es ist ein Kapitel, das wir auch in unseren Unterricht an der 
Universität aufnehmen sollten, denn es gehört zur Kultur der Kreuzfahrerzeit und 
hat allgemeine Bedeutung für das Verhältnis von arabischer und westlicher Kultur. 
Es ist wichtig zu klären, dass eine Aussage wie „Ptolemäus, im Mittelalter eine un-
umstrittene Autorität ersten Ranges“40 keineswegs überall zutrifft. Um den Zugang 
zur ptolemäisch-arabischen Astronomie musste im 12. Jahrhundert erst erheblich 
gekämpft werden. Stephan von Antiochien misst an dieser Frage den Rückstand 
der europäischen Wissenschaft.41 

Gleichzeitig freilich ging die arabische Wissenschaft in Spanien schon einen we-
sentlichen Schritt weiter. Sie suchte die Komplexität des ptolemäischen Planeten-
modells bereits auf unterschiedlichen Wegen zu überwinden.42 Diese arabische Kri-

                                                                                          
38  Zum Dresden-Almagest Näheres bei Burnett, Charles 2003, „The Transmission of Arabic 

Astronomy via Antioch and Pisa in the Second Quarter of the Twelfth Century“, in: The 
Enterprise of Science in Islam: New Perspectives, Jan P. Hogendijk und Abdelhamid I. Sabra, 
Hg., Cambridge (Mass.), 23-51; dazu Haskins 1927, 109, und Heiberg, Johan L. 1911, 
„Noch einmal die mittelalterliche Ptolemaios-Übersetzung“, Hermes 46, 207-216, hier 215f. 

39  Hartner, Willy 1981, Art. „Al-Battānī“, in: Dictionary of Scientific Biography, Bd. 1-2, New 
York, 507-516, hier 508. 

40  Schmeidler, M. 1995, Art. „Ptolemaeus, Claudius P.“, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 7, 
München, 312. 

41  Burnett 2000b, 43: Unde factum est ut, que fere plenitudinem posset habere artium, nunc ceteris 
gentibus Europa videatur humilior, quippe quę quos educat contra fontem scientię, sepius oblatrantes 
sentit sibi ipsis rebelles, nunc hęc nunc illa, nunquam consona ruminantes. 

42  Zum Folgenden vgl. Sezgin 1978, 6, 36ff., und die neueren Beiträge von Gingerich, Owen 
2006, „Die islamische Periode der Astronomie“, Astronomie vor Galilei, Spektrum der Wissen-
schaft, Dossier 4, 38-47, und Saliba, George 2006, „Der schwierige Weg von Ptolemäus zu 
Kopernikus“, Astronomie vor Galilei, Spektrum der Wissenschaft, Dossier 4, 54-61. Zu beachten 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 280 

tik an Ptolemäus, die auch dessen Geozentrik schon in Frage stellte, fand bedeu-
tende Fortsetzer. Im 13. Jahrhundert entwickelte aṭ-Ṭūsī geometrisch sein soge-
nanntes Tusi-Paar, es erklärt die Breitenbewegung der Planeten besser als Ptolemäus 
und wurde mechanisch zum Vorbild unseres Planetengetriebes. Auch Kopernikus 
hat es übernommen.  

Kopernikus als Student in Padua übernahm wahrscheinlich noch eine weitere 
arabische Anregung, die des Astronomen Ibn ash-Shāṭir (Mitte 14. Jh.). Sie lief 
darauf hinaus, die Zahl der ca. 80 Epizykel des Ptolemäus radikal zu vermindern 
auf ca. 30, so wie auch Kopernikus sie noch benötigte. Bezüglich der Kommunika-
tionswege zwischen der Lehre des Ibn ash-Shāṭir und dem jungen Kopernikus in 
Padua sind die engen Handelsbeziehungen zwischen Damaskus und Venedig zu 
beachten. Zu beachten ist freilich ebenso, dass gegen Ende des 14. Jahrhunderts 
auch in Europa schon Einwände gegen die Epizykeltheorie erhoben wurden, und 
zwar in den Reprobationes epicyclorum et eccentricorum des Pariser, später Wiener Ma-
gisters Heinrich von Langenstein, denen sich wenig später ein weiterer Autor, der 
Magister Julmann, anschloss. Den Anstoß boten hier wohl spanisch-muslimische 
Anregungen des 12. Jahrhunderts.43 

Die Summe der Anregungen, welche insbesondere die europäische Astronomie, 
Mathematik und Mechanik seitens der scientia Arabum im 12.-13. Jahrhundert, aber 
auch später noch erhalten haben, ist, wie man sieht, weit entfernt, schon ermittelt 
zu sein.44 Die frühen Wege aber, die diese Anregungen nahmen, sind ohne Berück-
sichtigung der Zentren des östlichen Mittelmeerraumes, Antiochien und Damaskus 
an der Spitze, kaum zu verstehen. 

Bibliographie 

Abū Maʿšar 1994, The Abbreviation of the Introduction to Astrology. Together with the 
medieval Latin translation of Adelard of Bath, Charles Burnett, Keiji Yamamoto 
und Michio Yano, Hg. und Übers., Leiden / New York / Köln. 

Adelard of Bath 1998, Conversations with His Nephew: On the Same and the Different, 
Questions on Natural Science, and On Birds, Charles Burnett et al., Hg. und Übers., 
Cambridge. 

ist im 12. Jahrhundert vor allem der Aristoteliker al-Biṭrūjī/Alpetragius und, direkt von 
Ptolemäus ausgehend, Jābir b. Aflaḥ, später der Perser aṭ-Ṭūsī (13. Jh.) und der Damasze-
ner Ibn ash-Shāṭir (14. Jh.).  

43  Zinner, Ernst 1943, Entstehung und Ausbreitung der coppericanischen Lehre, Erlangen, 82f. 
44  Vgl. hierzu auch Burnett, Charles 2005, „The Use of Arabic Numerals Among the Three 

Language Cultures of Norman Sicily“, Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 35 (2003-
2004), 37-48, mit Hinweisen auf Beobachtung und Bau von astronomischen Instrumenten 
unter König Wilhelm III. 1180-1185. Weiteres betrifft die östlichen und westlichen For-
men der indo-arabischen Zahlen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   281 

Beech, George T. 2008, The brief eminence and doomed fall of Islamic Saragossa. A great 
center of Jewish and Arabic learning in the Iberian Peninsula during the 11th century, 
Zaragoza. 

Borst, Arno 1986, Das mittelalterliche Zahlenkampfspiel, (Supplemente zu den Sit-
zungsberichten der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klas-
se, Bd. 5), Heidelberg. 

Borst, Arno 1989, Astrolab und Klosterreform an der Jahrtausendwende, (Sitzungsbe-
richte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Klasse, Bd. 1), 
Heidelberg. 

Borst, Arno 1991, Computus. Zeit und Zahl in der Geschichte Europas, Berlin. 
Burnett, Charles, Hg. 1987a, Adelard of Bath: An English Scientist and Arabist of the 

Early Twelfth Century, (Warburg Institute Surveys and Texts 14), London. 
Burnett, Charles 1987b, Art. „Plato of Tivoli“, in: Dictionary of the Middle Ages,  

Bd. 9, New York, 704-705. 
Burnett, Charles 1989, „Translations: Western European“, in: Dictionary of the Mid-

dle Ages, Bd. 12, New York, 136-142. 
Burnett, Charles 1996, „Algorismi vel helcep decentior est diligentia: the Arithme-

tic of Adelard of Bath and his Circle“, in: Mathematische Probleme im Mittelal- 
ter: der lateinische und arabische Sprachbereich, Menso Folkerts, Hg., Wiesbaden, 
221-331. 

Burnett, Charles 1997a, The Introduction of Arabic Learning into England, (The 
Panizzi Lectures 1996), London. 

Burnett, Charles 1997b, „La réception des mathématiques, de l’astronomie et  
de l’astrologie arabes à Chartres“, in: Aristote, l’école de Chartres et la cathédrale, 
Actes du colloque européen des 5 et 6 juillet 1997 [Paris], AACMEC, Hg., Chartres, 
101-107. 

Burnett, Charles 1998, „King Ptolemy and Alchandreus the Philosopher: The Ear-
liest Texts on the Astrolabe and Arabic Astrology at Fleury, Micy and Chartres“, 
Annals of Science 55, 329-368, und Addendum, Annals of Science 57 (2000), 187. 

Burnett, Charles 2000a, „Latin Alphanumerical Notation, and Annotation in Ital-
ian, in the Twelfth Century: MS London, British Library, Harley 5402“, in: Sic 
itur ad astra: Studien zur Geschichte der Mathematik und Naturwissenschaften. Fest-
schrift für den Arabisten Paul Kunitzsch zum 70. Geburtstag, Menso Folkerts und Ri-
chard Lorch, Hg., Wiesbaden, 79-90. 

Burnett, Charles 2000b, „Antioch as a link between Arabic and Latin culture“, in: 
Occident et Proche-Orient. Contacts scientifiques au temps des Croisades. Actes du collo-
que de Louvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997, Isabelle Draelants, Anne Tihon und 
Baudouin van den Abeele, Hg., Turnhout, 1-78. Darin Appendix II: „The Latin 
alpha-numerical notation in the works associated with Stephen the philosopher 
in Antioch“, 61-69. 

Burnett, Charles 2001, „The Coherence of the Arabic-Latin Translation Program in 
Toledo in the Twelfth Century“, Science in Context 14,1-2, 249-288. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 282 

Burnett, Charles 2002, „Indian Numerals in the Mediterranean Basin in the 
Twelfth Century, with Special Reference to the ‘Eastern Forms’“, in: From China 
to Paris: 2000 Years Transmission of Mathematical Ideas, Yvonne Dold-Samplonius 
et al., Hg., Stuttgart, 237-288. 

Burnett, Charles 2003, „The Transmission of Arabic Astronomy via Antioch and 
Pisa in the Second Quarter of the Twelfth Century“, in: The Enterprise of Science 
in Islam: New Perspectives, Jan P. Hogendijk und Abdelhamid I. Sabra, Hg., Cam-
bridge (Mass.), 23-51. 

Burnett, Charles 2004, „Abbon de Fleury, abaci doctor“, in: Abbon de Fleury: Philo-
sophie, science et comput autour de l’an MIL, actes des journées organisées par le Centre 
d’Histoire des Science et des Philosophies Arabes et Médievales, (Oriens – Occidens 6), 
Barbara Obrist, Hg., Paris, 129-39. 

Burnett, Charles 2005, „The Use of Arabic Numerals Among the Three Language 
Cultures of Norman Sicily“, Römisches Jahrbuch der Bibliotheca Hertziana 35 (2003-
2004), 37-48. 

Burnett, Charles 2009, Arabic into Latin in the Middle Ages. The Translators and their 
Intellectual and Social Context, (Variorum Collected Studies Series 939), Farnham / 
Burlington. 

Busard, Hubert L. L. 1998, „Über den lateinischen Euklid im Mittelalter“, Arabic 
Sciences and Philosophy 8,1, 97-129. 

Cahen, Claude 1940, La Syrie du Nord à l’époque des croisades et la principauté franque 
d’Antioche, Paris. 

Curtze, Maximilian 1902, „Der Liber Embadorum des Abraham bar Chijja Sava-
sorda in der Übersetzung des Plato von Tivoli“, Abhandlungen zur Geschichte der 
mathematischen Wissenschaften mit Einschluß ihrer Anwendungen 12, 1-193. 

Eche, Youssef 1967, Les bibliothèques arabes publiques et semi-publiques en Mésopotamie, 
en Syrie et en Égypte au Moyen-Age, Damaskus. 

Edgington, Susan B. 2006, „Antioch: Medieval City of Culture“, in: East and West 
in the Medieval Eastern Mediterranean I: Antioch from the Byzantine Reconquest until 
the End of the Crusader Principality, Krijnie N. Ciggaar und Michael Metcalf, Hg., 
Löwen / Paris / Dudley, 247-259. 

Folkerts, Menso, Hg. 1996, Mathematische Probleme im Mittelalter: Der lateinische und 
arabische Sprachbereich, Wiesbaden. 

Folkerts, Menso und Paul Kunitzsch, Hg. 1997a, Die älteste lateinische Schrift über das 
indische Rechnen nach al-Ḫwārizmī. Edition, Übersetzung und Kommentar, München. 

Folkerts, Menso und Richard Lorch 1997b, Art. „Trigonometrie“, in: Lexikon des 
Mittelalters, Bd. 8, München, 1006-1007. 

Folkerts, Menso 2006, The Development of Mathematics in Medieval Europe: The Arabs, 
Euclid, Regiomontanus, (Variorum Collected Studies Series 811), Aldershot / Bur-
lington. 

Gabrieli, Francesco 1973, Die Kreuzzüge aus arabischer Sicht, Zürich / München. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   283 

Gericke, Helmuth 1984, Mathematik in Antike und Orient, Berlin. 
Gericke, Helmuth 1990, Mathematik im Abendland. Von den römischen Feldmessern bis 

zu Descartes, Berlin / Heidelberg. 
Gingerich, Owen 2006, „Die islamische Periode der Astronomie“, Astronomie vor 

Galilei, Spektrum der Wissenschaft, Dossier 4, 38-47. 
Hartner, Willy 1981, Art. „Al-Battānī“, in: Dictionary of Scientific Biography, Bd. 1-2, 

New York, 507-516. 
Haskins, Charles H. 1927, Studies in the History of Mediaeval Science, 2. Aufl., Cam-

bridge (Mass.). 
al-Hassan, Ahmad Y. und Donald R. Hill 1986, Islamic technology. An illustrated his-

tory, Cambridge / Paris. 
Heffening, W. und J. D. Pearson 1991, Art. „Maktaba“, in: Encyclopédie de l’Islam, 

nouv. ed., Bd. 6, Leiden, 181-184. 
Heiberg, Johan L. 1911, „Noch einmal die mittelalterliche Ptolemaios-Überset- 

zung“, Hermes 46, 207-216. 
Hill, Donald R. 1977, „A Treatise on Machines by Ibn Mu’ādh Abū ʿAbd Allāh al-

Jayyānī“, Journal for the History of Arabic Science 1,1-2, 33-46. 
Hill, Donald R. 1984, A History of Engineering in Classical and Medieval Times, La 

Salle (Illinois). 
Ibn Khalaf al-Murādī 2008, Kitāb al-asrār fī natāʾij al-afkār: The Book of Secrets in the 

Results of Ideas. Incredible Machines from 1000 Years Ago, 3 Bde. und DVD-ROM, 
Massimiliano Lisa, Mario Taddei und Edoardo Zanon, Hg., Mailand. 

Jankrift, Kay Peter 2007, Europa und der Orient im Mittelalter, Stuttgart. 
Jayyusi, Salma Khadra, Hg. 1992, The Legacy of Muslim Spain, (Handbuch der Ori-

entalistik 1,12), Leiden. 
al-Khwārizmī, Muḥammad b. Mūsā 1992, Le Calcul Indien (Algorismus). Versions la-

tines du XIIe siècle, André Allard, Hg., Paris / Namur. 
Kunitzsch, Paul 2003, „The Transmission of Hindu-Arabic Numerals Reconsid-

ered“, in: The Enterprise of Science in Islam. New Perspectives, Jan P. Hogendijk und 
Abdelhamid I. Sabra, Hg., Cambridge (Mass.), 3-21. 

abarta Gomez, Ana und Carmen Barcelò Torres 1988, Números y cifras en los docu-
mentos arábigo hispanos, Cordoba. 

Langermann, Yitzhak Tzvi 1999, The Jews and the Sciences in the Middle Ages, (Vari-
orum Collected Studies Series 624), Aldershot / Brookfield. 

Levey, Martin 1952, „The Encyclopedia of Abraham Savasorda: A Departure in 
Mathematical Methodology“, Isis 43,3, 257-264. 

Levey, Martin 1954, „Abraham Savasorda and his Algorism: A Study in Early 
European Logistic“, Osiris 11, 50-64. 

Levey, Martin 1981, Art. „Abraham bar Ḥiyya ha-Nasi“, in: Dictionary of Scientific 
Biography, Bd. 1-2, New York, 22-23. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIETRICH LOHRMANN 284 

Lohrmann, Dietrich 2000, „Échanges techniques entre Orient et Occident au 
temps des Croisades“, in: Occident et Proche-Orient. Contacts scientifiques au temps 
des Croisades. Actes du colloque de Louvain-la-Neuve, 24 et 25 mars 1997, Isabelle 
Draelants, Anne Tihon und Baudouin van den Abeele, Hg., Turnhout, 117-143. 

Lohrmann, Dietrich 2004, „Östliche Mechanik auf dem Weg nach Europa zur Zeit 
der Kreuzzüge“, in: Die Kreuzzüge. Kein Krieg ist heilig. [Katalog-Handbuch zur Aus-
stellung im Diözesanmuseum Mainz, 2.4. – 30.7.2004], Hans-Jürgen Kotzur, Hg., 
bearb. v. Brigitte Klein und Winfried Wilhelmy, Mainz, 287-295. 

Lohrmann, Dietrich, „Das Himmelszelt des Sultans al-Kamil für Kaiser Friedrich 
II. von 1232“, Historische Zeitschrift (im Druck).

Manitius, Max 1931, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters III, München. 
Mayer, Hans Eberhard 1993, Varia Antiochena. Studien zum Kreuzfahrerfürstentum 

Antiochia im 12. und frühen 13. Jahrhundert, (Monumenta Germaniae Historica, 
Studien und Texte 6), Hannover. 

Mercier, Raymond 2004, Studies on the Transmission of Medieval Mathematical Astron-
omy, (Variorum Collected Studies Series 787), Aldershot / Burlington. 

Millás Vallicrosa, José M. 1943, „La aportación astronómica de Pedro Alfonso“, 
Sefarad 3,1, 65-105. 

Millás Vallicrosa, José M. 1948, Tres polígrafos judaicos en la corte de los Tuchibíes de Za-
ragoza, Barcelona. 

Millás Vallicrosa, José M. 1949, Estudios sobre historia de la ciencia española, Barce- 
lona. 

Müller, Martin, Hg. 1934, Die Quaestiones naturales des Adelardus von Bath, Münster. 
Nagl, Alfred 1889, „Ueber eine Algorismus-Schrift des XII. Jahrhunderts und über 

die Verbreitung der indisch-arabischen Rechenkunst und Zahlzeichen im christl. 
Abendlande“, Zeitschrift für Mathematik und Physik, Hist.-lit. Abth. 34, 129-146 
und Tafel VII. 

Rashed, Roshdi 1994a, The Development of Arabic Mathematics: Between Arithmetic 
and Algebra, (Boston Studies in the Philosophy of Science 156), Dordrecht. 

Rashed, Roshdi 1994b, „Fibonacci et les mathématiques arabes“, Micrologus 2: Le 
scienze alla corte di Federico II, 145-160. 

Rashed, Roshdi, Hg. 1997, Histoire des sciences arabes, 3 Bde., Paris. 
Saliba, George 2006, „Der schwierige Weg von Ptolemäus zu Kopernikus“, Astro-

nomie vor Galilei, Spektrum der Wissenschaft, Dossier 4, 54-61. 
Samsó, Julio 1994, „The Exact Sciences in Al-Andalus“, in: The Legacy of Muslim 

Spain, Salma Khadra Jayyusi, Hg., 2. Aufl., Leiden, 952-973. 
Samsó, Julio 2007, Astronomy and Astrology in al-Andalus and the Maghrib, (Variorum 

Collected Studies Series 887), Aldershot / Burlington. 
Schmeidler, M. 1995, Art. „Ptolemaeus, Claudius P.“, in: Lexikon des Mittelalters, 

Bd. 7, München, 312. 
Sezgin, Fuat 1971-78, Geschichte des arabischen Schrifttums, Bd. 4-6, Leiden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ROLLE ANTIOCHIENS BEI DER EINFÜHRUNG DER SCIENTIA ARABUM   285 

Sourdel, D. 1965, Art. „Dār al-ʿilm“, in: Encyclopédie de l’Islam, nouv. ed., Bd. 2, 
Leiden, 130. 

Steinschneider, Moritz 1956, Die europäischen Übersetzungen aus dem Arabischen bis 
Mitte des 17. Jahrhunderts, unveränd. photomech. Nachdr., Graz. 

Stevens, Wesley M., Guy Beaujouan und A. J. Turner, Hg. 1995, „The Oldest Latin 
Astrolabe“, Physis  31,2, 574-581. 

Suter, Heinrich 1900, Die Mathematiker und Astronomen der Araber und ihre Werke, 
Leipzig. 

Vernet, Juan 1984, Die spanisch-arabische Kultur in Orient und Okzident, Zürich / 
München. 

Vlasschaert, Anne-Marie 2010: Le liber mahamaleth. Édition critique et commentai-
res (Boethius 60), Stuttgart. 

van Wijk, W. E., Hg. 1971, Le comput émendé de Reinherus de Paderborn (1171), 
(Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen, Afd. Let-
terkunde Nr. 57,3), Amsterdam. 

Wikipedia, „Latin translations of the 12th century“, http://en.wikipedia.org/wiki/ 
Latin_translations_of_the_12th_century, vom 11. 9. 2010. 

Zinner, Ernst 1943, Entstehung und Ausbreitung der coppericanischen Lehre, Erlangen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269 - am 22.01.2026, 04:10:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506765-269
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

