
Aporien des Artivismus

Christian Krüger

1. Symptome des Artivismus

Es gibt unaufhaltsam sich fortpflanzende Katastrophen, die Spaß machen. Desas-

tröse Entwicklungen, die man nicht stoppen, dafür umso mehr genießen kann –

fatalistischer Fun sozusagen. Dazu gehören etwa spektakuläre Sprengungen alter

Gebäude und Industrieanlangen, die Schaulustige zu Tausenden in die Nähe der

Sperrzonen locken. Im Netz kursieren davon zahllose Aufnahmen, Trash-TV im

buchstäblichsten Sinne. Eine kulturell ungleich arriviertere Spielart solcher demo-

lition events ist die Nonsens-Maschine des Schweizer Künstlerduos Fischli & Weiss,

deren fortlaufende Selbstzerstörung ihr Film Der Lauf der Dinge festhält1 – ein Pu-

blikumshit der documenta 8.

Warum eigentlich? Sonst lassenwir denDingen doch höchst ungern ihren Lauf.

Schon gar nicht, wenn sie falsch laufen oder zu scheitern drohen. Vielleicht des-

halb, weil Kunst, wie Arnold Gehlen meint, grundsätzlich etwas zu tun hat mit

einem »merkwürdig taten- und handlungslos, aber im höchsten Grade beglücken-

den Aufgehen in einer Anschauung«?2 – wohl eher nicht. Die Lust am Fatum, die

sich beim Schauen des Filmes einstellt, ist ja durchaus eine ambivalente Lust. Wir

sind nicht nur vom alltäglichen Handlungsdruck entlastet und kontemplieren das

Zerstörungswerk raffiniert arrangierter Mechanismen. Sondern zugleich sind wir

auf sehr eindringlicheWeise von jederMöglichkeit des Eingriffs abgeschnitten.Ge-

bannt verfolgen wir, ob die fragile Konstruktion gelingt, und können doch nichts

dafür oder dagegen tun. Der Film generiert suspense, indem er uns vom tätigen

Mitwirken suspendiert. Er zeigt ein »geschlossenes System«, eine »unheimliche

1 Alles beginnt mit einem schwarzen Müllsack, der durch die freigesetzten Kräfte eines zuvor

eingedrehten Seils zu rotieren beginnt und auf dieseWeise eine Ereignisfolge in Gang setzt,

bei der allerhand mechanisch raffiniert verbundener Schrott und recycelte Materialen wie

Holzlatten, Autoreifen, Blech, Eimer etc. unter Klappern, Zischen und Blubbern auskippen,

verdampfen, herunterfallen, in Flammen aufgehen.

2 Arnold Gehlen: »Über einige Kategorien des entlasteten, zumal des ästhetischen Verhal-

tens«, in: Dieter Henrich, Wolfgang Iser (Hg.): Theorien der Kunst, Frankfurt a.M. 1982, S. 237.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 Christian Krüger

Konsequenz des Geschehens«3, bei der wir nichts, rein gar nichts zu melden ha-

ben.Wir sind dazu verdammt, zuzuschauen, wie die Sache ausgehen wird. Unsere

Handlungsfähigkeit ist blockiert.

Das kann uns modernen Subjekten eigentlich nicht schmecken, die wir uns

doch wesentlich als solche verstehen, die handelnd etwas in der Welt bewirken

können – und sei es, indem wir aus freien Stücken etwas geschehen lassen. Doch

auch diese Möglichkeit selbstbestimmter Passivität ist uns genommen durch den

Umstand, eben nur nachträglich die filmische Aufnahme der in Gang gesetzten

Maschine sehen zu können. Die Ereignisse, die der Film zeigt, so prekär sie auch

sind, haben sich damit längst ereignet. Doch nur dort, wo wir handelnd etwas

verändern können, können wir auch selbstmächtig etwas geschehen lassen. Beides

lässt das Vergangene prinzipiell nicht zu, dessen Dokument der Film ist.

Die Art undWeise, wie uns Der Lauf der Dinge zugleich entmachtet und in Bann

schlägt, macht den Film zum Sinnbild für ein bestimmtes Verständnis davon, wie

Kunst praktisch wirksam werden kann (oder besser: es gerade nicht kann). Man

braucht dafür nur die Rollen zu vertauschen: Dann sind es nämlich nicht wir, son-

dern dann ist es die Kunst, der die Hände gebunden sind. Sozusagen in vollem

Bewusstsein gesellschaftlicher Dramen, auf unsere sozialen und politischen wie

existentiellen Nöte geradezu fixiert, muss sie hilflos mitansehen, wie unser, des

Menschen Schicksal seinen Lauf nimmt.4 Anders gesagt: Kunst (lies: unsere künst-

lerische Praxis) ist praktisch machtlos und schwach. Dieses Kunstverständnis hat

etwa der Kunsthistoriker Leonhard Emmmerling jüngst erst wieder betont.5 Das

ist für diesen allerdings kein Grund zur Klage. Im Gegenteil: Der mangelnde im-

pact der Kunst soll einer subtileren und unbestimmteren Form des ästhetischen

Einspruchs gegen die realen nicht-künstlerischen Verhältnisse Raum geben. Alles

andere sei angeblich auch zu viel gewollt von der Kunst. Emmerling zeigt sich darin

als Adept eines streng negativitäts- und autonomieästhetisch gelesenen Adornos.6

Dieser meint: »Dass Kunstwerke politisch eingreifen, ist zu bezweifeln; geschieht

3 Per Engström in: Palette, 1/96, Nr. 224, S. 59f.

4 Ob Fischli & Weiss sich mit ihrem documenta-Beitrag in diesem Sinne ironisch distan-

zierenwollten vonManfred Schneckenburgers kuratorischemKonzept, das die Kunst auf ihre

gesellschaftliche Verantwortung verpflichten wollte, oder ob das Werk vielmehr ein politi-

siertes Kunstverständnis affirmiert, da es sich, wie die Künstler betonen, »auch um das Pro-

blem von Schuld und Unschuld« drehe (Fischli/Weiss, zit.n. Lorette Coen: »Der Bär und die

Maus«, in: Patrick Frey (Hg.):Das Geheimnis der Arbeit. Texte zumWerk von Peter Fischli & David

Weiss, München/Düsseldorf 1990, S. 233-237, hier S. 236),muss an dieser Stelle nicht entschie-

den werden.

5 Vgl. Leonhard Emmerling: Kunst der Entzweiung. Zur Machtlosigkeit von Kunst, Berlin/Wien

2017.

6 Dass man Adorno auch anders lesen kann, zeigt der Beitrag von GeorgW. Bertram in diesem

Band.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aporien des Artivismus 191

es einmal, so ist es ihnen meist peripher; streben sie danach, so pflegen sie unter

ihren Begriff zu gehen. […] Praktische Wirkung üben Kunstwerke allenfalls in ei-

ner kaum dingfest zu machenden Veränderung des Bewusstseins aus…«7. An einer

anderen Stelle heißt es bekanntlich noch schärfer, dass das Engagement, das man-

cher von der Kunst fordere, »selber schon die Katastrophe«8 sei, die es eigentlich

zu verhindern gelte. Eine vergleichbare Abneigung gegen eine allzu kalkulierte Äs-

thetik der Intervention hegt bekanntermaßen auch der Noch-immer-Theorie-Star

des gegenwärtigen Kunstbetriebs, Jacques Rancière. Für ihn folgt eine partizipa-

torisch-agitatorische Kunst einer »Logik der verdummenden Pädagogik«9, da sie

Rezipient*innen dem geistigen Stand der Werke subordiniere.

Ungeachtet dieses wiederholten Verdiktes (oder auch durch dieses herausge-

fordert) florieren spätestens seit den 1980er Jahren Kunstpraktiken, die eben jene

»mißliebige[n] Zustände [unmittelbar; Verf.] verbessern«10 wollen, an die Kunst

laut Adorno, wenn überhaupt nur mittelbar heranreicht. Mit programmatischer

Verve überspringen solche Praktiken sogleich auch die beinahe schon »inflatio-

när[e] Beschwörung von Criticality«11 im zeitgenössischen Kunstbetrieb.12 Dieser

nicht selten im Rückgriff auf eine adornitische Theorietradition kultivierte, kriti-

sche aber zugleich praktisch enthaltsame Gestus, der den Finger der Kunst bloß

mahnend auf die gesellschaftlichen Missstände richtet, über die wir uns jenseits

der Kunst angeblich fortlaufend hinwegtäuschen, ist ihnen bei weitemnicht genug.

Hier sind echte Macher und nicht nur Bewusst-Macher amWerk. Tania Bruguera,

um gleich eine der bekanntesten und interessantesten Protagonist*innen zu nen-

nen, fordert in diesem Sinne »new uses for art within society«13 und nennt das

Ganze recht plakativ »Arte Utíl«. Die us-amerikanische Kuratorin Mary Jane Jacob

spricht unumwunden von »Social Practice«, als ob von Kunst gar nicht mehr zu

reden wäre.14 Andere sagen Socially Engaged Art, partizipative Kunst oder eben:

Artivismus. Ohne den Selbstauskünften der Artivist*innen einfach blind zu folgen

7 Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 2003, S. 359f.

8 TheodorW. Adorno: Engagement, in: ders.:Noten zur Literatur III, hg. v. Rolf Tiedemann, Frank-

furt a.M. 1965, S. 409.

9 Jacques Rancière: Der emanzipierte Zuschauer, Wien 2015, S. 24.

10 Adorno: Ästhetische Theorie, 2003, S. 365.

11 Ines Kleesattel: Politische Kunst-Kritik. Zwischen Rancière und Adorno, Wien 2016, S. 11.

12 Jedenfalls insofern, als der Ausdruck ›criticality‹ im hier gemeinten Kunstbetrieb zumeist

nicht so gebrauchtwird, dass damitmetaphorisch auf eine sich selbst fortpflanzende nuklea-

re Kettenreaktion angespielt wird, wofür der Ausdruck im Englischen ursprünglich nämlich

steht.

13 Vgl. www.arte-util.org/about/colophon/

14 Vgl. dazu das Interviewmit Jacob in: Karen van den Berg, CaraM. Jordan, Philipp Kleinmichel

(Hg.):The Art of Direct Action. Social Sculpture and Beyond, Berlin 2019, 189-198, hier S. 190.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*
http://www.arte-util.org/about/colophon*


192 Christian Krüger

– was hieße, etwa die Eigensinnigkeit der Werke zu vergessen, die sich den arti-

vistischen Agenden oft so gar nicht einfach bruchlos fügen wollen – will ich hier

dennoch kurz vier solche programmatischen Merkmale oder besser: Symptome15

des Artivismus umreißen. So soll deutlich werden, welcher spezifische Anspruch

mit dem Artivismus verbunden ist – und es ist eben nicht zuletzt dieser explizit

formulierte Anspruch, die manifestartig propagierte Lesart des eigenen künstle-

rischen Tuns, die die Differenz zu hergebrachten Kunstpraktiken am deutlichsten

markiert (und wohl auch markieren muss, da es die Werke allein nicht leisten).

Als Artivismus bezeichne ich sehr unterschiedliche künstlerische Praktiken, die

auf den ersten Blick jedoch zweierlei gemeinsam haben: Sie wollen (1) direkt ein-

greifen in politische oder soziale Prozesse und (2) am Erfolg solcher Eingriffe auch

gemessen werden.16 Diese Ziele verfolgt der Artivismus dabei auf eine Weise, die

ihn absetzt von der langen Geschichte engagierter Kunst. Das zeigt sich zum Bei-

spiel daran, dass (3) viele Artivist*innen die »Institution Kunst, als eine von der Le-

benspraxis der Menschen abgehobene«17, nicht mehr zwingend schleifen wollen.

Einmehr oderminder vager Rekurs auf die hergebrachte Idee der Kunstautonomie

bildet vielmehr eine willkommene »strategische Ressource«18. In diesem Sinne

spürt zum Beispiel Jean Peters vom Berliner Künstlerkollektiv Peng!, »eine sozia-

le Verantwortung, das juristische Privileg der Kunstfreiheit [zu] nutzen«, um sich

politisch und gesellschaftlich einzumischen. Überdies fordert er »künstlerisches

Asyl« für Kunst-Aktivist*innen, damit diese fernab der Realpolitik »das scheinbar

Unmögliche denken« können.19 Eine Infragestellung der Institution Kunst ist das

jedenfalls nicht. Zudem (4) ist auch der vertraute avantgardistische Anspruch, »von

der Kunst aus eine neue Lebenspraxis zu organisieren«20, nicht notwendig Sache

des Artivismus. Man begnügt sich vielfach damit, im Rahmen geltender Normen

»sozial effektiv«21 zu sein. Anders gesagt: DieMitbestimmung der Zwecke, die Aus-

handlung dessen, worin ein gutes Leben, eine gerechte Gesellschaft etc. bestehen

soll, bleibt anderen gesellschaftlichen Praxisformen überlassen. Kunst beschränkt

15 Ich spreche bewusst mit Nelson Goodman von Symptomen. Ein Symptom ist nämlich weder

eine notwendige noch eine hinreichende Bedingung für eine artivistische Praxis. Das heißt:

Oft aber nicht immer weisen artivistische Praktiken alle diese Merkmale auf.

16 Vgl. dazu Vid Simoniti: »Assessing Socially Engaged Art«, in: The Journal of Aesthetics and Art

Criticism, 76/1, 2018, S. 71-82.

17 Peter Bürger:Theorie der Avantgarde, Göttingen 2017, S. 67.

18 Vgl. Uta Karstein und Nina Tessa Zahner: »Autonomie der Kunst? Dimensionen eines kunst-

soziologischen Problemfeldes«, in: dies. (Hg.): Autonomie der Kunst? Zur Aktualität eines gesell-

schaftlichen Leitbildes, Wiesbaden 2017, 1-47.

19 Impulsrede anlässlich der Verleihung des George Tabori Preises 2018.

20 Bürger: Theorie der Avantgarde, 2017, S. 68.

21 Judith Siegmund: Zweck und Zweckfreiheit. Zum Funktionswandel der Künste im 21. Jahrhundert,

Stuttgart/Berlin 2019, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aporien des Artivismus 193

sich, zugespitzt und etwas böse gesagt, auf die Rolle eines social engineering tools.

Alles in allem erweist sich der Artivismus so als künstlerischer Aktivismus einer

moderaten Mitte, die den ganz großen Bruch mit den Verhältnissen nicht sucht,

vielmehr an der funktionalen Ausdifferenzierung verschiedener gesellschaftlicher

Subsysteme und den darin je spezifisch artikulierten normativen Ansprüchen fest-

hält, ihnen nurmehr auch mit künstlerischen Mitteln Geltung verschaffen will. In

diesem Sinne zielt etwa die Künstler*innengruppe Wochenklausur gemäß einer

Selbstauskunft darauf, »in zeitlich begrenzten Intensiveinsätzen Lösungen für er-

kannte Probleme zu erarbeiten«.22 Das sieht dann etwa so aus, dass arbeitslose

Frauen auf den Weg in die berufliche Selbstständigkeit geführt oder Sprachschu-

len für Bürgerkriegsflüchtlinge gegründet werden.

Um nicht missverstanden zu werden: Mir sind solche Initiativen zunächst ein-

mal sympathisch, weil mir soziales oder politisches Engagement – wohlgemerkt

für die richtige Sache – grundsätzlich sympathisch ist. Ich will daher hier auch

nicht in den üblichen Kanon der Kritik einstimmen. Gleichwohl sehe ich, dass be-

stimmte Vorwürfe fallweise sicher nicht so leicht von der Hand zu weisen sind:

etwa dass artivistische Praxis verantwortungslos ist, wenn sie ohne Rücksicht auf

und ohne Wissen um gut begründete Standards der sozialen Arbeit agiert, oder

paternalistisch, wenn Adressat*innen um willen der pädagogischen Effekte mani-

puliert werden, wie etwa in Augusto Boals Unsichtbarem Theater, oder dass sie das

Elend neoliberalisierter Wohlfahrtsstaaten kaschiert, wo sie entlastend für diesen

einspringt – alles beinahe klassische Vorwürfe, die eine eigene Diskussion wert

sind. Mich interessiert hier aber etwas anderes: nämlich der rege Streit um den

Kunststatus artivistischer Praktiken, terminologisch gesprochen: das Problem ih-

rer ästhetischen Differenz oder plakativ, die immer wieder diskutierte (oder auch

provokativ ignorierte) Frage: Ist das noch Kunst?

Für Peter Weibel vom ZKM in Karlsruhe jedenfalls ist dieser Status ausge-

machte Sache. Weibel vermutet im Artivismus sogar die »erste neue Kunstform

des 21. Jahrhunderts«.23 Auch Oliver Marchart applaudiert dem Artivismus in sei-

ner jüngsten Publikation Conflictual Aesthetics, da Kunst nun endlich eintauche in

die »muddy waters of social struggle«24. Marchart ist es auch, der sich den Kunst-

Praktiker*innen als theoretischer Sekundant andient. Ganz im Sinne der genann-

ten anti-adornitischen Grundhaltung geißelt er die bei Adorno entwickelte Dialek-

tik von Kunst und Gesellschaft in einem Handbuch für Aktivist*innen kurzerhand

als schieren Nonsens.25 Adornos berühmt-berüchtigte »Funktion der Funktions-

22 Wochenklausur, www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de

23 https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism

24 Oliver Marchart: Conflictual Aesthetics. Artistic Activism and the Public Sphere, Berlin 2019, S. 14.

25 Vgl. Oliver Marchart: (Counter)Agitating, in: Steirischer Herbst, Florian Malzacher (Hg.): Truth

is Concrete. A Handbook for Artistic Strategies in Real Politics, Berlin 2014, S. 225.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
http://www.wochenklausur.at/kunst.php?lang=de
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20
https://zkm.de/de/blog/2013/12/peter-weibel-global-activism%20


194 Christian Krüger

losigkeit«, oder die vermeintliche Politizität nicht-tendenziöser Werke qua Form

ist für Marchart nichts als bloße Funktionärsideologie eines gentrifizierten Kunst-

betriebs. Marchart dagegen mag es eingängig. Seine Losung lautet entsprechend

simpel, wie er selber betont: »Art is political when it is political. It is not, when it

is not.«26 Ich fürchte, dass es ganz so einfach dann doch nicht ist. Im Folgenden

werde ich daher einen zentralen, den Kunststatus der Werke und Praktiken be-

treffenden Widerspruch des Artivismus beleuchten und überlegen, wie dieser sich

auflösen lässt.

2. Ernst machen

Artivistische Kunst will also einen konkreten, greifbaren Beitrag zu nicht-künst-

lerischen Praktiken leisten. Sie will das Gesellschaftliche nachhaltig verändern,

prägen, mitgestalten. Dafür reichen die im Akademie- und Kunstbetrieb gleicher-

maßen liebgewonnenen negativitätsästhetischen oder dissensualistischen Kate-

gorien und Register der Irritation, des Schocks, des Bruchs, der Krise, der Des-

automatisierung alltäglicher Routinen offenkundig nicht hin. Das, was zum Bei-

spiel Chantal Mouffe an der Kunst von Alfredo Jaar so schätzt, dass sie Menschen

zum Handeln veranlasse, indem sie ihnen mittels einer Destabilisierung des Com-

mon Sense »das Gefühl [vermittelt], dass alles auch anders sein könnte«27, ist den

Artivist*innen zu schwammig. Zu Recht. Denn dass alles auch anders sein könnte,

schließt ja erstens nicht aus, dass alles auch noch viel schlimmer kommen könn-

te. Vor allem aber lässt dieser durch die Kunst eröffnete Horizont zweitens die

entscheidende praktische Frage unbeantwortet, wie es nach der einschneidenden

Kunsterfahrung weitergehen soll. Was genau sollen wir anders machen und vor

allem wie? Die lebenswelt- und lebensformbezogenen Lektionen einer so verstan-

denen Kunst sind mit anderen Worten: leer.

Diese Unbestimmtheit können wir uns angesichts des Zustands der Welt aber

nicht leisten, so die verständliche Reaktion des Artivismus. Anstelle eines Morato-

riums oder unbestimmter Eröffnungsfiguren wollen Artivist*innen daher sogleich

die aus ihrer Sicht richtigen nicht-künstlerischen Veränderungen initiieren und

anstoßen. Das ist vermutlich sogar noch zu schwach formuliert. Denn Anstöße

können verpuffen und Initiativen versanden. Artivistische Kunst im strengsten

Sinne aber ringt nichtmehrmit der Schwierigkeit, künstlerische Impulse in soziale

oder politische Aktion überführen zu müssen (oder meint jedenfalls, diese Proble-

me nicht zu haben). Sie will vielmehr gleich selbst diese soziale oder politische

26 Marchart: Conflictual Aesthetics, 2019, S. 14.

27 Chantal Mouffe: Agonistik. Die Welt politisch denken, Berlin 2014, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aporien des Artivismus 195

Aktion sein.28 Es ist genau diese scheinbar restlose Umwandlung, die Marchart

beschwört: that »art turns [or is transformed] into politics«29. Marchart scheint

auch bereit, dafür den Preis der vollständigen Entkunstung der Kunst zu zahlen.

Hauptsache ist, der politische Antagonismus betritt die Bühne, und sei es, dass

dafür die Kunst das Theater verlassen muss.30 Nachzulesen ist das sehr deutlich

in Marcharts Aufsatz Staging the Political. (Counter)publics and the Theatricality of Ac-

ting, in dem er die Besetzung des Théâtre de L’Odéon während der Pariser Studen-

tenrevolte 1968 diskutiert. Anders gesagt: Artivist*innen machen Ernst mit einem

Programm, das z.B. Juliane Rebentisch der gegenwärtigen Kunst gerade nicht zu-

gestehen will, dass nämlich der Artivismus »das Ästhetische zugunsten des Real-

raums politischen oder moralischen Handelns«31 suspendiere.

Marchart steht mit dieser Lesart keineswegs allein: Auch Karen van den Berg

wird in dem von ihrmitherausgegebenen BandTheArt ofDirect Action zunächst nicht

müde, zu betonen: »It cannot be emphasized enough that these projects do not aim

to produce art.«32 Stattdessen gehe es den von ihr besprochenen Projekten ganz

buchstäblich umTraumatherapie oder die Herstellung sozialer Inklusion. Aber Van

den Berg lässt zugleich keinen Zweifel daran, wenn auch rhetorisch viel dezen-

ter, dass mit dem Ausdruck ›Art‹ in »The Art of Direct Action«, eben doch Kunst

und nicht bloß ein Heilverfahren oder eine sozialpädagogische techné gemeint ist.

Nicht von ungefähr stellt sie die besprochenen Projekte daher in eine Traditions-

linie mit Beuysʼ Idee der sozialen Plastik. Diese Widersprüchlichkeit ist kurios.

Aber sie weckt Hoffnung, dass es mit der Kunst vielleicht doch noch nicht ganz

aus ist. Auch der britische Kunstphilosoph John Roberts stellt in demselben Band

fest: »Many of the new forms of collaborative and participatory art make no dis-

tinction between art as political praxis and political praxis itself; art, it is claimed,

is a form of political praxis.«33 Man wundert sich auch hier, warum Roberts sich

eigentlich nicht wundert über diese Inkonsistenz. Eine künstlerische Praxis, die

sich durch nichts von einer politischen Praxis unterschieden wissen will, aber da-

bei doch künstlerische Praxis bleiben will – wie soll das gehen? Das Prinzip der

Identität des Ununterscheidbaren gilt doch wohl auch hier. Natürlich ließe sich

28 Das steht offenkundig im Widerspruch zu meiner obigen Charakterisierung des Artivismus

als einer Spielart von Kunst, die keineswegs die Differenz zwischen Kunst und Nicht-Kunst

negieren will. Doch es ist eben genau dieses eigentümliche Schwanken zwischen der Beru-

fung auf das eigene Kunst-Sein einerseits und dem zugleich ausgestellten Desinteresse an

diesem bis hin zu dessen Nivellierung andererseits, das mich hier interessiert.

29 Vgl. Marchart: Conflictual Aesthetics, 2019, S. 55.

30 Vgl. ebd., S. 52ff.

31 Juliane Rebentisch: Theorien der Gegenwartskunst zur Einführung, Hamburg 2013, S. 79f.

32 Karen van den Berg: »Socially Engaged Art and the Fall of the Spectator since Joseph Beuys

and the Situationists«, in: The Art of Direct Action, 2019, S. 16.

33 John Roberts: »Art, Neoliberalism, and the Fate of the Commons«, in: ebd., S. 240.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Christian Krüger

einwenden, dass Roberts nur behauptet, Kunst sei eine Form der politischen Praxis

unter anderen Formen politischer Praxis. Fair enough.Dann abermüssten sich im-

merhin formaleDifferenzen zwischen diesen Praktiken angeben lassen, was nichts

anderes wäre, als eben doch Unterschiede zu machen.

Nun ist es nichts Neues, dass etwas Theaterdonner zum Geschäft der Kunst

dazugehört. Der offenkundig widersprüchliche Doppelzug des Artivismus, näm-

lich zugleich die ästhetische Differenz kassieren und bewahren zu wollen, könnte

man daher als allzu bekannte wie enervierende Neon-Reklame abtun. Und bei ge-

nauerer Betrachtung nicht weniger artivistischer Werke und ihrer Rezeption wird

die Paradoxie sich auch schnell auflösen lassen. Anders gesagt: Es gehört schon

einiges an Mutwillen dazu, Projekte von Bruguera oder Aktionen des Zentrums

für politische Schönheit restlos aufs Soziale oder Politische zu verrechnen. Was

man zugestehen wird, ist doch wohl, dass es sich hierbei um Fälle handelt, die

in eminenter Weise mindestens Streit darüber auslösen, ob sie noch Kunst sind

oder wo die Grenze zwischen Kunst und Nicht-Kunst verläuft. Das können echt-

sozialpädagogische oder echt-politische Aktionen und Aktivitäten nicht von sich

behaupten. Damit soll natürlich nicht gesagt sein, der bloße Umstand, mit sol-

chen Fragen konfrontiert zu werden, entscheide schon den Streit über den Kunst-

status dieser Praktiken. Als Antwort auf die notorische Frage nach der Definition

von Kunst würde das nicht weit führen. Vor allem aber verspielte man die Chan-

ce, tieferliegende Motive kennenzulernen für die charakteristische Ambivalenz des

Artivismus, wennman diese Anti-Kunst-Pose artivistischer Kunst als bloßen Knall-

effekt abtut. Das würde obendrein unterschlagen, wie ernst es der Praxis und der

Theorie des Artivismus mit dieser Ambivalenz ist. Viele Künstler*innen sind näm-

lich weit entfernt davon,mit ihrer eigentümlichen Unentschiedenheit in Bezug auf

den Kunststatus ihrer Praxis nur zu kokettieren. Sie laborieren vielmehr ernsthaft

und aufrichtig daran. Mich interessiert daher, wie es kommt, dass im Nachdenken

über den Artivismus diese aporetische Situation entsteht. Diese Frage verstehe ich

als Frage nach den Gründen, die jeweils für die eine oder die andere Option vor-

gebracht werden. Ich frage daher: Was spricht aus Sicht der jeweiligen Parteien

dafür, artivistische Praktiken mal (mehr oder weniger ganz) der Kunst und mal

(mehr oder weniger ganz) der Politik oder einer anderen nicht-künstlerischen Pra-

xis zuzuschlagen?34

34 Ich beschränkemich im Folgenden auf die Gegenüberstellung zweier vomAnsatz her plausi-

bler Begründungen, diemir zudemweit verbreitet zu sein scheinen. Eine andere Darstellung

der Debatte ist sicher möglich.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aporien des Artivismus 197

3. Ein dürftiger Kunstbegriff

Mein Lagebild ist das Folgende: Auf der einen Seite stehen jene, die ich die Ak-

tivist*innen unter den Artivist*innen nennen möchte. Sie plädieren dafür, dass

Kunst für ihre Praxis zweitrangig, wenn nicht irrelevant ist und sein sollte. Dafür

spricht aus ihrer Sicht ein zeitdiagnostischer Befund, den die Soziologie hierzu-

lande unter dem Stichwort der gesellschaftlichen Ästhetisierung diskutiert. Ge-

sellschaftliche Ästhetisierung heißt, dass Selbstverständnisse und Handlungsma-

xime gesamtgesellschaftliche Geltung erlangt haben, die spätestens seit der Zeit

der Romantik im Kunstfeld präfiguriert sind. Oder zugespitzt gesagt: Das ehe-

mals gegenkulturelle Potential des Schöpferisch-Kreativen, des Hedonistischen,

des Kallistischen und Sinnlichen ist mittlerweile hegemonial geworden. Das ist der

ambivalente Erfolg der von Luc Boltanski und Ève Chiapello sogenannten »Künst-

lerkritik« an der normativen Ordnung der bürgerlich-kapitalistischen Moderne.35

Andreas Reckwitz spricht auch davon, dass die Abweichung, einst Domäne der un-

angepassten Kunst, heute Leitnorm für alles und jeden geworden ist.36 Sympto-

matisch für diesen Befund betitelte etwa das Wirtschaftsmagazin Brand eins seine

Dezemberausgabe von 2009 mit der Aufforderung: »Sei einzigartig!«. Adornos in

seiner Ästhetischen Theorie profilierte »Kategorie des Neuen«37, als Begriff für die

je eigensinnige Anlage einzelner Kunstwerke, scheint unter den Bedingungen des,

wie ich sagen möchte, gegenwärtigen Novitäts-Regimes, nichts mehr zu sein, was

die Kunst sich noch als Spezifisches zugutehalten kann. Und weil das so ist, hat

die Kunst nicht nur ihr disruptives Potential gegenüber dem Identitätszwang ein-

gebüßt. Sondern Kunst machen selbst hieße darum heute, Mitmachen in der an

der Kunst geschulten, allgegenwärtig gewordenen Kreativitätsindustrie. Kurzum:

Kunst machen wäre blanker Opportunismus. Daher müsse eine artivistische Pra-

xis, die wirklich etwas ändern will, Kunst hinter sich lassen und es der politischen

Praxis gleichtun. Sie muss wie diese etwa vornehmlich Propaganda, Agitation und

Organisation betreiben.38 Die Austreibung des Künstlerischen aus der Kunst oder

der Verzicht auf das, was einmal Kunst-Machen war, ist unter den gegebenen ge-

sellschaftlichen Bedingungen der einzige emanzipatorische Weg, der den unange-

passten Kreativen, dem kreativen Widerstand noch offensteht.

Demgegenüber stehen jene, die ich die Artist*innen unter den Artivist*innen

nennen möchte. Sie plädieren dafür, dass Kunst für ihre Praxis eine, vielleicht die

35 Vgl. Luc Boltanski, Ève Chiapello: Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz 2003.

36 Vgl. Andreas Reckwitz: Die Erfindung der Kreativität. Zum Prozess gesellschaftlicher Ästhetisie-

rung, Frankfurt a.M. 2012.

37 Adorno: Ästhetische Theorie, 2003, S. 37.

38 So u.a. Marchart: Conflictual Aesthetics, 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Christian Krüger

entscheidende Ressource ist und sein sollte. Sie teilen gleichwohl mit ihren Kontra-

hent*innen die soziologische Ästhetisierungsdiagnose.39 So reformuliert etwa der

italienische Philosoph Paolo Virno gegenwärtige Arbeits- und Produktionsformen

auch außerhalb des Kunstfeldes in ästhetischen Begriffen, zum Beispiel dem der

Virtuosität.40 Der Unterschied liegt nun darin, wie die Artist*innen sich zu die-

sem gesellschaftlichen Strukturwandel verhalten. Sie betrachten den Prozess der

gesellschaftlichen Ästhetisierung nämlich vielmehr als Chance. Der Prozess entfal-

tet aus ihrer Sicht eine Dynamik oder einen Möglichkeitsraum, den es in eigener

Sache zu nutzen gilt. Das Unvermeidliche kann und soll gestaltet werden. In die-

sem Sinne plädiert Virno für folgendes Programm – ich zitiere Chantal Mouffes

Darstellung seiner Position:

»Diese Veränderungen [lies: der gesellschaftliche Prozess der Ästhetisierung;

Verf.] machen denWeg für neue Formen von sozialen Beziehungen frei, in denen

Kunst und Arbeit in neuen Konfigurationen existieren. Das Ziel künstlerischer

Praktiken sollte es sein, die Ausprägung dieser neuen sozialen Beziehungen, die

durch die Transformation des Arbeitsprozesses ermöglicht werden, zu unter-

stützen. Ihre Hauptaufgabe ist die Produktion neuer Subjektivitäten und die

Ausarbeitung neuer Welten.«41

Und das ist auch möglich. Denn der postfordistische Kreativ-Kapitalismus ist

aufgrund seiner Affirmation und Adaption des Ästhetischen nicht davor gefeit,

dass mit ebenjenen Mitteln des Ästhetischen eine kritische Agenda lanciert wird.

Man könnte das auch eine Trojanisches-Pferd-Strategie nennen: Eine Gesell-

schaft, die sich dem Kreativitätsimperativ unterworfen hat, ist anfällig dafür,

sich mit Gegenentwürfen zu infizieren, die in ebenjenem artistischen Gewand

daherkommen, das man selbst tagein tagaus trägt.

Soviel zur schematischen Gegenüberstellung der beiden Lager. Was deutlich

geworden sein sollte, ist, die Argumente der Aktivist*innen und Artist*innen, oder

wie man auch sagen könnte, der Fundis und Realos in Sachen Artivismus, teilen

eine entscheidende Prämisse. Es ist dies die These vom Distinktionsverlust der

Kunst im Zuge der gesellschaftlichen Ästhetisierung. Aber stimmt das denn? Ist

diese Prämisse überhaupt wahr?

Schauen wir dazu exemplarisch darauf, wie Andreas Reckwitz, einer der

profiliertesten Vertreter dieser These, das Ästhetische fasst, von dem es heißt, es

sei von der Kunst ausgehend ubiquitär geworden. Reckwitz schreibt: »Das Ästhe-

tische, […] auf das ich zurückgreifen möchte [bezieht sich auf] eigendynamische

39 Vgl. dazu auch Maurizio Lazzarato: »Art, Work and Politics in Disciplinary Societies and Soci-

eties of Security«, in: Radical Philosophy, 149 (2008), S. 26-32.

40 Vgl. dazu Paolo Virno: Grammatik der Multitude. Die Engel und der General Intellect, Wien 2005.

41 Vgl. Mouffe: Agonistik, 2014, S. 135.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aporien des Artivismus 199

Prozesse sinnlicher Wahrnehmung […]. Deren Spezifikum ist ihre Selbstzweck-

haftigkeit und Selbstbezüglichkeit, […] ihre Sinnlichkeit um der Sinnlichkeit

willen, ihre Wahrnehmung um der Wahrnehmung willen.«42 Darüber hinaus

schließe ästhetische Wahrnehmung von Kunst »eine spezifische Affiziertheit des

Subjekts durch einen Gegenstand oder eine Situation ein, eine Befindlichkeit oder

Erregung, ein enthusiastisches, betroffenes oder gelassenes Fühlen«.43 Genau

solche Erfahrungsmodi seien es denn auch, die außerhalb der Kunst um sich

zu greifen beginnen. Noch einmal Reckwitz: »In Prozessen der Ästhetisierung

dehnt sich innerhalb der Gesamtgesellschaft das Segment ästhetischer Episoden

[…] aus.«44 Als durchaus überraschendes Beispiel nennt er unter anderem das

selbstreferenzielle Spekulationsspiel der Börse.

Offensichtlich arbeitet Reckwitz hier mit einem Kunstbegriff, der über einen

spezifischen Begriff der ästhetischen Erfahrung bestimmt wird. Dieser Begriff

der ästhetischen Erfahrung ist sowohl an einem empiristischen Erfahrungsbegriff

im Allgemeinen als auch an einem Kantischen Begriff ästhetischer Erfahrung im

Besonderen geschult – oder an einigen Momenten von Kants Bestimmung, wie

man vielleicht vorsichtiger sagen sollte. Kurzum: Kunst wird über den Begriff einer

eigentümlich selbstbezüglichen Episode sinnlich-affektiven Erlebens definiert.

Man findet ähnlich lautende Erläuterungen bei anderen für die Artivismus-

Debatte einschlägigen Autor*innen: So stehe im Zentrum der bereits erwähnten

Künstlerkritik, wie etwa Chiapello schreibt, »ein Konzept der freien Tätigkeit«.

Und frei soll eine Tätigkeit eben genau dann sein, wenn »deren einziger Zweck in

ihrem Vollzug liegt«.45

Zunächst überrascht es sicher, dass in der Artivismus-Debatte, die sich ja dem

Selbstverständnis nach um alles andere dreht, als nun ausgerechnet um eine selbst-

zweckhafte Kunstpraxis, implizit ein Kunstbegriff reüssiert, der ausgerechnet die-

ses selbstzweckhafte Moment stark macht. Warum auch immer das der Fall ist,

hier sei vor allem daran erinnert, dass eine ebensolche Engführung des Begriffs

der ästhetischen Erfahrung (zumal in kunstdefinitorischer Absicht) seit langem

von verschiedenen Seiten erheblichen und gut begründeten Zweifeln ausgesetzt

ist. Man denke etwa nur an Arthur Dantos Galerie ununterscheidbarer Gegenstän-

de, mit der er zeigt, dass der Versuch, Kunst von Nicht-Kunst über den Begriff

sinnlich-ästhetisch zu erfahrender Gegenstände zu unterscheiden, ein Holzweg

42 Reckwitz: Die Erfindung der Kreativität, 2012, S. 23.

43 Ebd., S. 24.

44 Ebd., S. 28.

45 Ève Chiapello: Evolution und Kooption. Die »Künstlerkritik« und der normative Wandel, in: Chris-

toph Menke, Juliane Rebentisch (Hg.): Kreation und Depression. Freiheit im gegenwärtigen Kapi-

talismus, Berlin 2010, S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Christian Krüger

ist.46 Einschlägig ist auch die von Noël Carroll angebotene Rekonstruktion der Er-

folgsgeschichte des Begriffs einer um ihrer selbst willen gesuchten und geschätz-

ten Kunsterfahrung, wonach dieser Begriff vor allem ein ideologisches Mittel zur

Behauptung einer autonomen Sphäre der Kunst sei47 – ebenjener Sphäre, deren

Logik nach Reckwitz et al. nunmehr jene lebensweltlichen Sphären erfolgreich ko-

lonisiert, von denen sie sich zuvor mühsam abzugrenzen suchte.

Doch man muss den Begriff der ästhetischen Erfahrung gar nicht grundsätz-

lich in Frage stellen. Es reicht schon, sich klar zu machen, dass andere, bessere

Bestimmungen dieses Begriffes zu haben sind. Und mit besser meine ich hier, Be-

stimmungen, die den künstlerischen Phänomenen in ihrer Vielfalt und der Praxis

der Kunst, wie wir sie kennen angemessener sind, gerade indem sie ästhetische

Erfahrung eben nicht als eine intrinsisch wertvolle und bloß sinnliche-affektive

Größe bestimmen. Es handelt sich dabei ganz pauschal gesprochen um Bestim-

mungen, die den Begriff des ästhetischen Erlebens und Erfahrens vor demHinter-

grund komplexer Zusammenhänge zwischen Kunsterfahrungen und alltäglichen

Erfahrungen entfalten, die die fraglos vielfach relevanten sinnlichen Momente in

Auseinandersetzung mit Kunstwerken durch solche des Inhalts oder Gehalts er-

gänzen, phänomenales Erleben um Vorgänge des (kognitiven) Verstehens und so

weiter und so fort.48

Doch was hat das mit den Aporien des Artivismus zu tun? – nun: Wenn die

Kritik an dem Kunstbegriff triftig ist, der der Ästhetisierungsthese zugrunde liegt,

jene Kritik, die besagt, dass der Begriff einer intrinsisch-wertvollen, sinnlich-affek-

tiven Erfahrung das Phänomen der Kunst und ihre lebensweltliche Relevanz, wenn

überhaupt nur sehr ungenügend fasst, dann lässt sich die Kernthese nicht halten,

dass im Zuge der gesellschaftlichen Ästhetisierung Kunst ihre Spezifik eingebüßt

hat. Denn Kunst ist dann wahrscheinlich so viel mehr und anderes als sinnlich-

affektive Bewegtheit um ihrer selbst willen, mehr als pure Kreativität und derglei-

chen. Man muss keineswegs leugnen, dass es genau solche Momente sind, die sich

gesamtgesellschaftlich ausbreiten.49 Undmanmuss auch nicht leugnen, dass sie in

46 Vgl. Arthur C. Danto:Die Verklärung des Gewöhnlichen. Eine Philosophie der Kunst, Frankfurt a.M.

1991.

47 Vgl. Noël Carroll: »Aesthetic Experience, Art and Artists«, in: Richard Shustermann, Adele

Tomin (Hg.): Aesthetic Experience, New York 2010, S. 145-165.

48 Zu dieser Alternativen siehe den Band Kunst und Erfahrung. Beiträge zu einer philosophischen

Kontroverse, hg. v. Stefan Deines, Jasper Liptow, Martin Seel, Frankfurt a.M. 2013; sowie Georg

W. Bertram: Kunst als menschliche Praxis. Eine Ästhetik, Berlin 2014.

49 Die Kritik an dem Kunstbegriff, der jener von beiden artivistischen Lagern geteilten kunst-

soziologischen Ästhetisierungsdiagnose zugrunde liegt, kennt wiederum ihr gesellschafts-

soziologisches Pendant: Demnach ist nicht nur zu bezweifeln, dass die Praxis der Kunst zu-

nehmend ununterscheidbar wird von anderenmenschlichen (Kreativ-)Praktiken, sondern es

wird ebenso bezweifelt, dass die Verfassung der nachmodernen Gesellschaften richtig be-

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aporien des Artivismus 201

der Kunst seit jeher eine wichtige Rolle spielen. Das wäre sicher absurd. Aber man

darf bezweifeln, dass Kunst über dieses Moment erschöpfend bestimmt ist und

ergo aufhört, eine spezifische Praxis zu sein, wenn sich solche Momente auch jen-

seits der Kunst zeigen. Es gibt reichhaltigere Bestimmungen der Praxis der Kunst,

die geeignet sind, zu zeigen, worin nach wie vor eine Spezifik der Kunst liegt. Und

wenn diese Kernthese nicht zu halten ist, so kann man weiter schließen, dann ver-

liert wiederum auch der Streit zwischen Fundis und Realos seine Dringlichkeit.Die

Fundis verweigern sich ja nur deshalb der Kunst, weil sie meinen, dass ihre Praxis

sonst ununterscheidbar würde von der allgegenwärtigen Kreativindustrie. So wie

die Realos gerade aufgrund dieser Ununterscheidbarkeit auf künstlerische Strate-

gien setzen. Eine nicht-reduktionistische (oder: nicht-ästhetizistische, wie ich in

diesem Falle auch sagen könnte) Bestimmung von Kunst dagegen macht deutlich,

dass diese Alternative nicht vollständig ist und man also nicht gezwungen ist, sich

entweder auf die Seite der Kunst oder die der Nicht-Kunst zu schlagen.

Ich möchte die vielleicht überraschend (er-)nüchterndeThese, für die ich argu-

mentiert habe, noch einmal etwas provokanter formulieren: Der aporetische Streit

um den Status artivistischer Praktiken ist Symptom eines dürftigen Kunstbegriffs.

Es rächt sich hier, dass eine engagierte Kunstpraxis ihren Blick (in Absetzung von

einer womöglich zu sehr mit sich selbst beschäftigen bürgerlichen Kunsttradition)

undialektisch auf den Wert und die Relevanz der Kunst für das außerkünstleri-

schen Sonst allein richtet. Sie vergisst über ihr Engagement, was ihr ebendiese

in Verruf geratene Tradition als unabweisbare Aufgabe ins Stammbuch geschrie-

ben hat: stets auch klären zu müssen, inwiefern Kunst eben einen besonderen,

spezifischen, eigensinnigen Beitrag zu diesem außerkünstlerischen Sonst zu leis-

ten vermag, um in diesem nicht einfach auf- oder unterzugehen.50 Vielleicht trifft

auch Folgendes zu: Sich der eigenen künstlerischen Mittel als künstlerische Mit-

tel gelegentlich zu sicher seiend, mit blindem Selbstverständnis, dass schon Kunst

sein wird, was man macht, stürzt sich manche Artivist*in beherzt in die »muddy

stimmt ist, wenn man sie (restlos) auf Hedonismus, Ästhetizismus, Kreativität, Virtuosität

und dergleichen ausgerichtet sieht, oder sie gar auf so etwas wie ein ästhetisch-resonantes

Weltverhältnis verpflichtet sieht, wie dies der Tendenz nach etwa der Fall ist bei Hartmut

Rosa: Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung, Berlin 2019.Man wird dagegen all die kon-

fliktiven, irritierenden, routinehaften, unkreativen, unsinnlichen, durchrationalisierten etc.

Momente hervorheben, von denen es in unseren Lebenswelten auch heute nur so wimmelt

und die ihr (insbesondere die konfliktiven nicht-resonantenMomente) in einem normativen

Sinne womöglich auch zugehören sollten. Diesen Hinweis zur Stoßrichtung, die eine kom-

plementäre Kritik nehmen müsste, verdanke ich Georg W. Bertram.

50 Zu den Schwierigkeiten, die Spezifik der Kunst begrifflich zu fassen, sobald man sich ein-

mal eingelasssen hat auf das anti-künstlerische Selbstverständnis artivistischer Kunstprak-

tiken vgl. auch Christian Krüger: »Überengagement«, in: Birgit Eusterschulte, ders., Judith

Siegmund (Hg.): Funktionen der Künste. Transformatorische Potentiale künstlerischer Praktiken,

Stuttgart 2021, S. 45-60.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 Christian Krüger

waters of social struggle«, bis der realpolitische Schlamm ihr künstlerisches Antlitz

bis zur Unkenntlichkeit verd(r)eckt. – Mit diesen Überlegungen mache ich ein An-

gebot an die Debatte, das dort vielleicht gar nicht so willkommen ist, weil es eben

Luft aus einem hitzigen Streit lässt, an den manche sich schon zu sehr gewöhnt

haben dürften. Diese Überlegungen sind aber vielleicht auch dazu angetan, über

diesen Streit vergessene Dimensionen der komplexen Praxis der Kunst wieder in

den Blick zu nehmen, die den Reiz wesentlich mitausmachen, der uns immer wie-

der davor zurückschrecken lässt, Kunst irgendeiner anderen Praxis, z.B. der Politik

oder der sozialen Arbeit, einzugemeinden.

Coda

Kehren wir abschließend noch einmal zurück zu Fischli & Weissʼ Der Lauf der Din-

ge. Wer den Film gesehen hat, wird vermutlich monieren, dass etwas an meiner

eingangs gegebenen Charakterisierung nicht stimmt – je länger man schließlich

über gute Werke nachdenkt, umso mehr gibt es an ihnen zu entdecken. Ich hat-

te davon gesprochen, dass sich das Werk als ein geschlossenes System präsentiert,

ein System, das alle Möglichkeiten des Eingriffs verwehrt. Dem ist auf den zweiten

Blick vielleicht doch nicht so. Denn zum einen handelt es sich bei dem Film nicht

um einen sogenannten One-Shot, obwohl er sich große Mühe gibt, seine wenigen

Schnitte zu kaschieren. Vielmehr wird die aufmerksame Betrachter*in an verschie-

denen Stellen Überblendungen wahrnehmen. Diese bezeugen subtil, dass einge-

griffen werden musste in den Lauf der Dinge, und sie lenken die Interpretation

darauf, dass die Anmutung der Geschlossenheit, der Eindruck eines unverrückbar

sich abspulenden Mechanismus nur das Ergebnis eines Eingriffs ist, nämlich eines

modernen Künstler*innen-Subjektes, das uns nur vorgaukelt, diese Option, diese

Freiheit könnte für uns womöglich nicht gelten. Dies korrespondiert damit, dass

die schiere Dauer des Laufs der Dinge die Rezipient*in dazu drängt, sich früher oder

später eine Blick-Pause zu nehmen von ebendiesem Lauf. Wir schauen dann auf

und zu anderen Zuschauer*innen, schauen nach, wieviel Zeit vergangen ist, che-

cken die neusten Tweets auf demHandy oder was auch immer.Das heißt: Auchmit

der vermeintlichen Passivität, in die uns der Film zwingt, ist es nicht so weit her.

Man könnte vielmehr sagen, der Film ist auf unsere aktive Rezeption angewiesen,

um sich in seiner Geschlossenheit zu konstituieren. Erst im Zusammenspiel mit

unseren Blickinitiativen und dank unserer Bereitschaft dranzubleiben entfaltet der

Film seine eigene auf Kontinuität angelegte Struktur. Der Film ringt darum, uns

bei der Stange zu halten. Denn er läuft stets Gefahr, dass der anfängliche Bann,

das Mitfiebern mit dem fragilen Lauf der Dinge an irgendeinem Punkt in Lange-

weile umschlägt, nämlich wenn sich die Mechaniken zu wiederholen beginnen –

und dann verliert der Film uns, wir steigen aus. Es macht die Güte des Werkes von

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Aporien des Artivismus 203

Fischli & Weiss aus, sich uns in dieser tendenziell langweiligen, redundanten Län-

ge und Gestalt darzubieten und dieses Risiko in Kauf zu nehmen. So ist der Film

am Ende vielleicht doch noch Sinnbild für eine alternative Auffassung der mög-

lichen Wirkweise von Kunst: Der unerbittliche Lauf der Dinge jedenfalls erweist

sich als so unerbittlich nicht. Stattdessen kommt es zu einer subtilen Interaktion

zwischen alltäglichen Wahrnehmungspraktiken des Blickens und Zuschauens und

dem, was der Film uns an Wahrnehmbarem darbietet. Die hierbei entwickelten

(neuen, anderen) Wahrnehmungsmuster kann man als Möglichkeiten begreifen,

die sich auch mit Blick auf nicht-künstlerische Gegenstände realisieren lassen.51

Ob das allerdings der Fall ist oder nicht, vermag die Kunst nicht zu programmie-

ren. In diesem Sinne garantiert sie weniger an Wirkung als mancher Artivist*in,

aber doch mehr an Wirkung, als mancher Adornit*in lieb sein dürfte.

51 Vgl. dazu auch den Text von Sophia Prinz in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839452233-010 - am 14.02.2026, 22:13:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452233-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

