
Communicatio Socialis 
ZEITSCHRIFT FÜR PUBLIZISTIK IN KIRCHE UND WELT 

in Verbindung mit 
Michael Sehrnelke und Karl R. Höller 

herausgegeben von 

FRANZ-JOSEF EILERS SVD 

18. Jahrgang 1985 Oktober- Dezember Nr. 4 

Literatur und Christentum 

Provokative Herausforderung und meditative 
Übereinstimmung 

von Wi/helm Gössmann 

1. Christliche Literatur im kulturgeschichtlichen Kontext 

Über das Verhältnis von Christentum und Literatur heute und in nächsterZukunftkann 
man auf recht unterschiedliche Weise nachdenken. Naheliegend wäre es, eine umfas­
sende Analyse über Autoren und deren Werke vorzunehmen, die mit dem Attribut 
"christlich" zu bezeichnen sind, um daran zu deklarieren, was sich als Zeittendenz ent­
wickelt, eine lohnende Arbeit für die Vermittlung wie für die schriftstellerische Produk­
tion. Sie liefert Material, zeigt die inneren Spannungen aufund kann das Christliche im 
Gesamtbereich der Literatur aufWeisen. Solche Arbeit wird und wurde geleistet (Paul 
Konrad Kurz, Paul Hübner, Friedrich Kienecker, Gisbert Kranz, der Kreis um Walter 
Jens), beschränkt sich jedoch notgedrungen auf den Gegenwartsbezug, erfordert Ab­
grenzung und eine genaue Bestimmung dessen, worin das unterscheidend Christliche 
liegt. Der Zustand der zeitgenössischen Literatur istjedoch so, daß dies nicht möglich ist 
und auch nicht sinnvoll erscheint. 1 

Ein anderer Ansatzpunkt wäre ein theoretisch orientierter, wobei theologische Vorstel­
lungen in den Vordergrund rücken. Man geht von Glaubensüberzeugungen des Chri­
stentums aus und stellt von dort konkrete Forderungen an die Dichtung, gleichsam ein 

Dr. Wilhelm Gössmann, Professor für Literaturwissenschaft und Literaturdidaktik an der U niver­
sität Düsseldorf; von 1973 - 1983 war er Vorsitzender der Heinrich Reine-Gesellschaft. 

299 

Communicatio Socialis 18 (1985) 4: 299-320 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Programm von oben. Kirchliche Stellen unterliegen in hohem Maße, wenn auch meist 
unbewußt gesteuert, einer solchen Auffassung. Schriftsteller und Schriftstellerinnen, 
die im Spannungsfeld von Literatur und Christentum stehen, brauchen zwar Anregun­
gen aus dem Bereich der theologischen Wissenschaft, aus der religiösen wie auch kirch­
lichen Erfahrung. Eine bloße Auftragskunst ist aber im Bereich der Literatur viel weni­
ger möglich, als es für die bildenden Künste zutreffen mag. Es gibt keine gedichtete 
Dogmatik; sie gab es auch nicht im Mittelalter, auch nicht bei Dante. 

Wissenschaft, kritisches theologisches Denkvermögen sind vonnöten- hier liegen sogar 
die großen Herausforderungen - dennoch kennt die Literatur einen ihr eigenen Wahr­
heitsanspruch. Dichtung steht der Theologie ebenbürtig gegenüber und ist ihr nicht un­
terzuordnen. Religion geht gleichsam in beides ein. Eine solche Auffassung konnte bis­
her vom Christentum nicht gutgeheißen werden, heute aber wird sie akzeptiert. Die 
christliche Gebrauchsliteratur ist bei diesen Überlegungen auszuklammern. Sie unter­
liegt auch literarischen Ansprüchen, ist aber durch Anlaß, Zielgruppe und vorgegebene 
Thematik anders bestimmt. 

Nach diesen Repliken erscheint es sinnvoll, die christliche Literatur, wenn es sie gibt, 
ganz innerhalb der allgemeinen Literatur zu sehen und nach den Regeln der Literatur­
kritik zu rezensieren. Dieser Ansatzpunkt ist goldrichtig, übersieht jedoch die Einstel­
lung des heutigen Literaturmarktes. Friedrich Schlegel schreibt in einem Aphorismus: 
;y.~er entsiegelt das Zauberbuch der Kunst und befreit den verschlossenen heiligen 
Geist?- Nur der verwandte Geist':2 Jede Kunstrichtung und-strömungbraucht Gön­
ner, sie braucht verständige Leute, die sich dafür öffentlich engagieren. Was in dieser 
Hinsicht eine literarische Zeitschrift wie das "Hochland" gerade wegen ihrer katho­
lischen Intellektualität tun konnte, ist schon lange Vergangenheit. Wer sucht heute aus, 
fördert, bestimmt den ungeschriebenen Literaturkanon? Literatur braucht Gunst, auch 
die christlich orientierte, keine Überbegünstigung aus irgendwelchen Gründen. Der Er­
wartungshorizont der Literaturkritik ist zur Zeit profan eingeebnet, ist deshalb zwar 
weit, berücksichtigt aber- abgesehen von der Jugendliteratur- keine speziellen Interes­
sengruppen. 

Ohne das christliche Element in der Literatur zu isolieren, kann man doch nachweisen, 
daß aus der christlichen Tradition in Europa und über Europa hinaus der Literatur wich­
tige Problemstellungen und Aufgaben zufallen. Ihre Vernachlässigung wäre fatal, Ver­
säumnisse liegen schon genug vor. Was Martin Walser von drei schwäbischen Dichterin­
nen ausführt, im Hinblick auf deren landschaftlich bedingten kulturellen Hintergrund, 
könnte man auf das Christentum anwenden: "Der Ton ist aus nichts als Vergangenheit. 
Vielleicht ist immer, wenn etwas aufhört, nachher ein Ton da. Aber den muß man fassen 
können. Sich nach ihm sehnen, ist eins; ein anderes, ihn zu fassen ... Der Ton. Darin hat 
die Gegend sich, wenn sie will. Darin hat die Welt, wenn sie will, die Gegend. In so 
einem Ton ist aufgehoben, was war. Und die Einbildung, so aufgehoben sei etwas zu be­
wahren, ist angesichts der Deutlichkeit, mit der die Vernichtung protzt, etwas Wärmen­
des. Wärmen wir uns also."3 

Ein Ton in der Formulierung Walsers ist schon sehr viel. Er macht eine sprachliche Tie­
fenschicht bewußt. Gut wäre es, wenn der Ton der christlichen Tradition zu einem vor­
wärts tastenden Wort, zu zukunftsträchtigen Metaphern würde. Ob etwas bloß der Ver­
gangenheit verschwistert bleibt oder Zukunftsperspektiven freilegt, hängt nicht nur von 
dem betreffenden literarischen Werk ab, sondern auch von der Art der Vermittlung. 
Hierfür bietet sich der noch wenig eingebürgerte Begriff der Literarisierung an. Man 
sollte nicht so sehr von christlicher Dichtung oder auch Dichtung von Christen 

300 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sprechen, besser von Literatur für Christen, wobei dann Literatur das gesamte Spek­
trum meint. Durch Literatur literarisieren, in der Sprache Schillers ausgedrückt, ästhe­
tisch erziehen: die Öffentlichkeit, die Kirche, Halb-Christen und profan Denkende. 
Durch Kunst und Literatur auch die Kirche aufgeschlossen zu machen, dort liegt die 
Herausforderung, dort ist das Feld einer schier unbegrenzten, aber auch ständig verhin­
derten Möglichkeit. In einem die Vermittlung und Wirkung einbeziehenden kulturpoli­
tischen Kontext, so möchte ich das Verhältnis von Literatur und Christentum sehen und 
beurteilen. 

Zum Verständnis von christlicher Literatur- gerade auch in unserer Zeit, in der dieser 
Begriff fragwürdig geworden ist - kann ein literaturgeschichtlicher Überblick klärend 
wirken. In Anlehnung an Friedrich Schlegel, der diesen Begriff in seiner modernen 
Bedeutung erkannte und mit ihm wissenschaftlich umging, sind drei geschichtliche Ab­
schnitte zu unterscheiden. 4 

Zunächst die frühe Zeit. Sie wurde viel problematischer erlebt, als man es heute mit 
historischem Abstand wahrnimmt. Christliche Dichtungen, die sich vor allem in der 
Form von Legenden ausbildeten, standen in den ersten christlichen Jahrhunderten 
kirchlicherseits in dem Verdacht, den entstehenden oder eben abgesegneten Kanon der 
kirchlichen Schriften aufzubrechen. Was wir heute als christliche Dichtungen ansehen, 
wurde vielfach als apokryphe Literatur diffamiert, ein Umstand, der daraufhinweist, wie 
wenig die Kirche mit dem fiktionalen Erzählen zurecht kam. Dennoch: eine Unzahl 
christlicher Motive geht auf die außerbiblische Literatur zurück, besonders im Bereich 
der Kindheitsgeschichte Jesu: Verkündigung an einer Quelle, das Purpurspinnen 
Marias, Ehebund unter der goldenen Pforte.5 Dichtung und christliche Fabulierkunst 
haben sich behauptet und im Laufe der Zeit Anerkennung verschaffi, neben der in 
theologischen Schriften und liturgischen Texten sich ausbildenden Literarizität. 

Der zweite Einschnitt liegt am Beginn des Mittelalters, eng verquickt mit der Entste­
hung der modernen europäischen Sprachen und Literaturen. Dieser Vorgang war so ge­
schichtsträchtig, daß die gesamte europäische Literatur gewissermaßen christlich wurde 
und in dieser Form nachgewirkt hat. Namen sind fast willkürlich: Dante, Wolfram von 
Eschenbach, Calderon, Racine, Milton. Ein längeres Schlegel-Zitat soll dazu einen Ein­
blick verschaffen. Dabei finden wir bei Schlegel ein klares Plädoyer für eine christliche 
Dichtung, die von den Gegebenheiten des Lebens und der Kultur ausgeht und diese 
deutet: 

,;was die Entwicklung und die ganze Gestaltung der christlichen Dichtkunst überhaupt so eigen­
tümlich bestimmt hat, ist: daß ihr überall eine heidnische Poesie vorangegangen war, deren An­
denken bei den Nationen, nachdem sie christlich geworden, doch nie völlig erloschen ist, und daß 
sie selbst dagegen der natürlichen Grundlage einer eigene!.J. und eigentümlichen Mythologie ent­
behrte. Auf einem zwiefachen Wege suchte man nun die Ubereinstimmung zwischen dem Chri­
stentum und der Poesie zu erreichen; entweder man ging von dem Christentum selbst aus und 
suchte eine vollständige, nicht bloß das Leben, sondern auch die Welt und die Natur umfassende 
Symbolik zu entwickeln, welche mit dem reinen Lichte der Wahrheit zugleich allen Glanz und die 
Fülle der geistigen Schönheit vereinigte, und eben dadurch an die Stelle der alten heidnischen 
Mythologie ftir die christliche Kunst treten, und dieser zum Ersatz derselben dienen könnte. Die­
sen Weg, welcher von der Symbolik, einer so viel als möglich ganz christlichen nämlich, ausgeht 
und diese auf die Welt und in das Leben hinüberträgt, ist vorzüglich die ältere allegorische Schule 
unter den italienischen Dichtern gegangen, und eben dadurch sind sie auch noch von den eigent­
lich romantischen Dichtern unterschieden, von denen sie sich auch selbst sorgfaltig abtrennen. 
Indessen istjenes Streben und Suchen nach einer vollständigen christlichen Lebens; Welt- und 
Natur-Symbolik zwar wohl in einem hohen Grade ftir die Malerei, aber niemals zur allgemeinen 
Befriedigung ftir die Poesie gelungen; auch im Dante nicht, vielweniger aber in den späteren ähn­
lichen Versuchen von Tasso und Milton. Der andre Weg ftir die neue Poesie ist nun, wenn sie nicht 

301 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von dem Ganzen eines allumfassenden Welt-Gedichts, sondern von dem Einzelnen ausgeht, wie 
es ihr gerade gegeben ist, von dem Leben selbst, von der sagenhaften Geschichte, der einzelnen 
Legende, selbst von Fragmenten der alten heidnischen Mythologie, falls sie eine höherere Deu­
tung und geistige Umwandlung zulassen; und daß sie diese poetischen Einzelheiten und Anklän­
ge mehr und mehr in das Gebiet der geistigen Schönheit nach christlichen Begriffen zu steigern 
und zu verklären strebt. Darin ist nun Calderon vor allen anderen der Erste und Herrlichste, wie 
Dante unter den christlichen Dichtern auf dem andern Wege als der Größte voransteht Und die­
ser zweite Weg, welcher nicht die Symbolik von oben herab, im ganzen und mit einemmale in die 
Erscheinung hinein trägt, sondern das Leben vonjedem einzelnen Anklange aus, hinauffuhrt zur 
symbolischen Schönheit, ist das eigentlich unterscheidende Merkmal des Romantischen, insofern 
wir dieses noch von dem Christlich-Allegorischen unterscheiden."6 

Der dritte Einschnitt ist aber erst für uns entscheidend geworden. Er liegt in der Zeit 
Schlegels selbst, hat sich nach ihm noch härter verdeutlicht. Aufklärerische Wissen­
schaft, die Nachwirkungen der Französischen Revolution und das Aufkommen eines 
profanen Lebensgefühls schafften eine neue kulturelle Situation. Nicht nur in der Philo­
sophie, sondern auch in der Literatur ist nun eine Infragestellung des Christentums zu 
beobachten, eine partielle Verneinung. Es entstand eine liberale, von den offiziellen Kir­
chen losgelöste Literatur und mit ihr eine breite literarische Religionskritik. In diesem, 
damals noch anfänglichen Prozeß, suchte Schlegel nach einer neuen Orientierung: ein­
mal die Abgrenzung und Ausgrenzung der Vorstellung von einem christlichen Staat, 
von einer christlichen Philosophie und auch eben einer christlichen Dichtkunst. Seither 
wird der Begriff des Christlichen in Verbindung mit der Dichtung als Unterscheidungs­
merkmal gebraucht, mit der Gefahr der Isolierung und des Ghettos. 

Schlegel wollte Unterscheidungen. Aber sein Verständnis des Christentums bewahrte 
ihn noch davor, einseitig und beschränkt zu werden. Für ihn besteht Christentum aus 
dem "inneren Leben'~ dem "inneren Wort'~ worin die ,;wiedergeburt des Bewußtseins" 
geschieht. In diesem Sinne ist jede Literatur insoweit christlich, wie sie dazu beiträgt, die­
se Bezirke aufzuschlüsseln. In diesem Sinne bestand sie schon vor dem Christentum 
und besteht sie weiter. Schlegel ist also viel moderner zu beurteilen, als es zumindest 
viele seiner Zeitgenossen und späteren Interpreten getan haben. 

Die Profanität, eine nachchristliche Profanität - das ist die große Provokation bis heute 
geblieben. Die Literatur hat seit Schlegel unterschiedlich daraufreagiert und wurde da­
durch selbst zur Provokation. Bei den modernen christlichen Klassikern, wenn man Ber­
nanos, Claudel, Elisabeth Langgässer, Alfred Döblin, Reinhold Schneider und Gertrud 
von le Fort so nennen darf, war die Provokation die Glaubenserfahrung, Glaubenserfah­
rung bis in die dunkelsten Bereiche. Bei den heutigen Schriftstellern ist es insbesondere 
das gesellschaftskritische Moment, die Sprachsuche nach dem Verlust eines hohen 
metaphysischen Denkens, hervorgerufen durch den sogenannten Realismusschock 
Die Profanität und die darin enthaltenen konträren lmplikationen von Liberalität und 
Unfreiheit, von Toleranz und ideologischer Fixierung, von Humanität und Gewalt, 
Weltfrieden und totaler Bedrohung, von verkabelter Bildung und zerstreuendem Kon­
sum, bleibt wie früher das Heidentum die große Herausforderung, nicht, um verteufeln 
zu müssen, sondern um sich damit auseinanderzusetzen. 

Der Begriff der christlichen Literatur ist bei uns heute nicht mehr so gebräuchlich wie in 
der Nachkriegszeit. Auch hat sich der offizielle Sprachgebrauch der katholischen Kirche 
geändert, im Protestantismus lag sowieso Flexibilität vor, beziehungsweise äußerte sich 
das Intersse anders, stärker theologisch. Das wichtigste kirchliche Dokument hierzu ist 
die Ansprache von Papst Johannes Paul II. an die Künstler und Publizisten im Herkules­
saal München am 19. November 1980. Zumindest haben hier moderne Ghostwriter 
gearbeitet, und ihre Intentionen wurden anerkannt. Bei dieser Rede muß man beachten, 

302 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wie vorher in offiziellen kirchlichen Kreisen über Kunst und Literatur gesprochen 
wurde. Es fällt nicht das Wort von der christlichen Kunst, vielmehr ist die Autonomie 
von Literatur und Kunst vorausgesetzt und anerkannt. 

Als zentrales Thema wird das Bild vom Menschen, die Wahrheit vom Menschen, das 
Ecce Homo, hervorgekehrt. Die ihr eigene Aufgabe, die die moderne Kunst für die Kir­
che leisten kann, ist nach diesem Dokument der Dienst der Konkretion. Die Literatur 
zeigt die Zustände unserer Gesellschaft auf, den Sinnverlust, die Dämonie von Macht 
und Destruktion, Leid und Erlösungsbedürftigkeit Man sollte sich in Zukunft viel häu­
figer auf die Aussagen dieser Ansprache beziehen. 

Gewiß ist es auch gut, den Begrüßungstext von AugustEverding mitzulesen. Während 
die Ansprache des Papstes insbesondere thematisch bestimmt ist, kommt in der Begrü­
ßungsrede das Spielerische des Künstlerischen zum Vorschein, aber auch, wie sehr ein 
Sinn für das Numinose in jedem Künstler steckt. Wie wichtig soziale Erfahrungen, Fra­
gen und Bewegungen heute auch sind, die ästhetischen sind nicht minder wichtig. Ohne 
eine Literarisierung bleibt der Sprachgebrauch allzu leichtangepappt und nivelliert sich. 

"In den neuzeitlichen Jahrhunderten, am stärksten seit 1800, lockerte sich die Verbindung von Kir­
che und Kultur und damit von Kirche und Kunst. Das geschah im Namen der Autonomie und 
wurde im Namen einer fortschreitenden Säkularisierung verschärft. Zwischen Kirche und Kunst 
entstand ein Graben, der immer breiter und tiefer wurde. Dies wurde am offenkundigsten im 
Bereich der Literatur, des Theaters und später des Films. Die gegenseitige Entfremdung vermehr­
te sich durch die Kritik an Kirche und Christentum, ja an Religion überhaupt. Die Kirche wurde ih­
rerseits - das ist einigermaßen verständlich - mißtrauisch gegen den modernen Geist und seine 
vielfältigen Ausdrucksgestalten. Dieser Geist galt als glaubens- und kirchenfeindlich, als offen­
bahrungs- und religionskritisch. Die Haltung der Kirche war Abwehr, Distanzierung und Wider­
spruch im Namen des christlichen Glaubens. 

Eine grundsätzlich neue Beziehung von Kirche und Welt, von Kirche und moderner Kultur und 
damit auch von Kirche und Kunst wurde durch das Zweite Vatikanische I\9nzil geschaffen und 
grundgelegt Man kann sie bezeichnen als Beziehung der Zuwendung, der Offnung, des Dialogs. 
Damit ist verbunden die Zuwendung zum Heute, das ,Aggioramente':<J 

Theoretisch steht einem Neuverständnis von Christentum und Literatur nichts mehr im 
Wege. Spannungen und Widersprüche werden sich auch in Zukunft aus bestimmten 
literarischen Projekten ergeben. Man muß sie sogar herbeiwünschen, damit nicht bloße 
Gleichgültigkeit um sich greift. 

2. Die Bibel als Literatur 

Seit dem letzten Konzil, auf dem die Theologie des Wortes aufgewertet wurde, wird die 
Bibel zwar noch mehr verehrt und in der Liturgie noch häufiger beweihräuchert, aber 
das Hören und Lesen der biblischen Texte ist zur Routine geworden. Höchste Zeit, über 
Form und Sinn der Bibellektüre neu nachzudenken, zumal am Verständnis der Bibel 
über Funktion und Möglichkeit christlicher Literatur nachgedacht werden kann. 

Wird christliche Literatur heute vielfach verdächtigt und heruntergespielt, so besitzt die 
Bibel als Chronik der Menschheit heute einen höchsten Rang. Noch immer ist sie der 
bedeutendste Rückverweis, und wer sich auf sie beruft, ist, um einen Aphorismus Frie­
drich Schlegels abzuwandeln, ein rückwärts gekehrter Prophet. Noch zwei Aphorismen 
von demselben frühen Friedrich Schlegel: "Die Bibel ist unter den Werken des Künst-

303 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lers, was der Künstler selbst unter den Menschen':8 Oder: "Der revolutionäre 
Wunsch, das Reich Gottes zu realisieren, ist der elastische Punkt der progressiven Bil­
dung und der Anfang der modernen Geschichte."9 

Bei den folgenden Überlegungen soll ein Gesichtspunkt herausgegriffen werden: das 
literarische Lesen mit der Konsequenz und Erwartung, die man normalerweise an Lite­
ratur stellt, wodurch die Bibel in gleicher Weise zu einem literarischen Buch gemacht 
wird. 

Viele lesen die Bibel schon literarisch. Wer die Bibelliterarisch liest, sie literarisch gele­
sen hat, versteht sie literarisch, hat sie vielleicht für eigene literarische Werke ausgewer­
tet. Hier aber hatte die Orthodoxie, die jüdische wie die christliche, ihre strenggläubigen 
Einwände. Man befürchtete eine ästhetische Aufweichung, eine literarische Unver­
bindlichkeit, sah eine säkularisierte Kunstreligion aufkommen. Als Moses Mendelssohn 
aus jüdischer Tradition seine sprachlich geschliffene, mit dem Kunstverstand der Auf­
klärungszeit erprobte Bibelübersetzung vorlegte, bewunderte man sie, und doch war 
den damaligen Rabbinern eine holperige, unpoetische Prosa weniger verdächtig. 

Die literarische Bibellektüre hat eine verhältnismäßig lange Geschichte. Im Grunde 
begleitete sie die Bibel seit ihrer Entstehung. Hierbei konnte es durchaus passieren, daß 
literarisch konzipierte Bücherwie das Hohe Lied und das Buch Jona, durch die Aufnah­
me in den biblischen Kanon dem religiösen Verständnis (vielleicht sogar Mißverständ­
nis) überantwortet wurden. Für das Alte Testament war dies kein allzu großes Problem, 
da ein allgemeiner Literaturbegriff alles einschloß. 

Es gibt die Apokryphen, auch die neutestamentlichen, die in gewisser Hinsicht litera­
rische Spiegelungen kanonisierter Erfahrungen sind. Als solche können sie Geltung 
beanspruchen, wenn auch ihr Anspruch, Bibel zu sein, kategorisch abgelehnt wurde. Es 
gab im Mittelalter die biblischen Nachdichtungen, am Anfang aus missionarischen 
Erwägungen, später zur religiösen Auferbauung. 

Durch die Bibelübersetzung Luthers, gewiß religiös gemeint und doch mit einmaliger 
Sprach- und Vorstellungskraft ausgestattet, wurde die literarische Verftigbarkeit der 
Bibel erst wirklich bedeutsam. Der größte Teil der Barockdichtung ist geistlich, das heißt 
in diesem Zusammenhang, biblisch inspiriert. Und doch ist der Umschlag ins Ästhe­
tische erst eine Epoche später anzusetzen, als man die Bibel wie die neu entstehenden 
Romane las, wobei diese allerdings den Erbauungscharakter der Bibel noch lange 
beibehielten. 

Innerhalb des Protestantismus, wo sich dieser Prozeß vorwiegend ereignete, spürte man 
die Zäsur zunächst kaum, da die Prediger nur gut predigen konnten, wenn sie auch lite­
rarisch verfuhren. Eine Zeitlang bestand also ein faszinativer literarisch-religiöser 
Mischungsprozeß: Literatur führt zur Erfahrung des Religiösen, und das Religiöse emp­
findet sich literarisch. Dies traf natürlich nur für eine kleine intellektuelle Oberschicht 
zu. 

Das vor der Klassik, in der Aufklärung entstandene ästhetische Lesen und Erleben der 
Bibel, wofür in Deutschland besonders Lessing und Herder stehen, findet sich beson­
ders gut ausgeprägt bei Goethe. In längeren Passagen seines autobiographischen Alters­
werkes "Dichtung und Wahrheit" hat er nicht nur über die Art seiner Bibellektüre 
berichtet, sondern sich auch eingehend Rechenschaft zu geben versucht. Bei aller 
Hochachtung der Bibel hat Goethe sie wie andere literarische Werke gelesen. Die tradi­
tionellen Glaubenswahrheiten läßt er dabei auf sich beruhen, greift exegetische Frage-

304 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


stellungen auf, kritisiert und überwindet sie, damit die Bibel nicht toter Buchstabe 
bleibe: 

"Daß in der Bibel sich Widersprüche finden, wirdjetzt niemand in Abrede sein. Diese suchte man 
dadurch auszugleichen, daß man die deutlichste Stelle zum Grunde legte, und die widersprechen­
de, weniger klare jener anzuähnlichen bemüht war. Ich dagegen wollte durch Prüfung herausfin­
den, welche Stelle den Sinn der Sache am meisten ausspräche: an diese hielt ich mich und verwarf 
die anderen als untergeschoben ... "10 

Goethe erzählt von sich, daß er als Protestant (pietistisch beeinflußt), im Religionsunter­
richt die Bibel mehrmals durchlaufen habe. Er konnte also zeitlebens auf bibelfestes 
Wissen zurückgreifen. Sein Opus ist voll von Anspielungen und biblischen Auswertun­
gen.11 Hier lag seit je ein wichtiger Gesichtspunkt der literarischen Bibelzitation: Die 
Leser brachten ein biblisches Vorwissen mit, woran anzuknüpfen war. So war es den 
Schriftstellern möglich, mit biblischen Texten, Bildern und Figuren vielfältig zu arbei­
ten, vom affirmativen Einverständnis bis hin zu einer kritischen Lebenserfahrung, vom 
sprachlichen Bewußtmachen bis hin zur sprachlichen Verfremdung. 

Im katholischen Bereich hat es ein ausgeprägtes Bibellesen nicht gegeben wie im Prote­
stantismus und Judentum. In der Romatik bemühte man sich, auch im katholischen 
Bereich die Bibel als Volksbuch, als universellen Roman literarisch zu verankern. Ein 
Beispiel hierfür sind die Aussagen Friedrich Schlegels in seiner "Geschichte der alten 
und neuen Literatur': Er schätzt das Neue Testament besonders. Es ist ftir ihn Kunde des 
"Lebendigen Wortes'~ in der die Seele das eingeschriebene ewige Evangelium entdek­
ken kann, "durch welches auch das, was noch früher verschlossen blieb, wenn die Zeit 
gekommen ist, entsiegelt werden soll': Man hört den Anklang an Lessing heraus, der 
bekanntlich vom neuen, den Buchstaben überwindenden Evangelium gesprochen hat. 
Schlegel sieht die Bibel vor allem heilsgeschichtlich: Anfang- Ende- Mittelpunkt, und 
ästhetisch, ohne sie im Ästhetischen zu belassen: 

"Das Christentum aber, nicht bloß an sich, sondern auch in seiner schriftlichen Abfassung, oder 
das Evangelium, ist das Licht von oben gewesen, durch welches jene andern Elemente neu ver­
klärt und auch für die Kunst und Wissenschaft in eins gestaltet worden sind. Wir müssen hier des 
neuen Testaments um so mehr gedenken, da der literarische Einfluß desselben für das Mittelalter 
und selbst für dieneuere Zeit durch Inhalt und Form nicht bloß in der Moral und Philosophie, son­
dern auch in der Kunst und Poesie, unberechenbar groß gewesen ist. Durch dieses göttliche Licht 
von oben, welches das Evangelium in seiner Einfalt und Klarheit in die Welt gebracht hat, wird der 
künstlerische Verstand und philosophische Scharfsinn der Griechen, der praktische Weltverstand 
der Römer, und der prophetische Tiefsinn der Hebräer erst zu einem vollständigen Ganzen 
wahrhafter Erleuchtung und Einsicht für das Leben wie für die Wissenschaft vollendet und be­
schlossen ... 

Der Prophet des Neuen Bundes macht den vollständigen Schluß für das ganze Gotteswerk, und 
dieses geheimnisvolle Buch der Zukunft bildet nebst der Genesis oder der Offenbarung des An­
fangs, die andre Handhabe für die heilige Arche der Schrift, in deren Umkreis das vierfache Evan­
gelium den lichten Mittelpunkt des Ganzen bildet, zu welchem aber Anfang und Ende den eigent­
lichen Schlüssel des tieferen Sinns enthalten ... 

Der Geist der Allegorie ist übrigens im neuen Testament nicht minder vorwaltend als im alten; 
besonders ist die eine besondere Art derselben, welche Parabel genannt wird, obwohl sie auch 
schon im alten Testament vorkommt, hier am mannigfachsten angewandt und entwickelt, und 
begründet recht eigentlich die kindliche Lehrart des Evangeliums ... 

Vorzüglich in diesen kindlichen Gleichnissen und sinnbildlichen Volksgeschichten und Parabeln 
ist das Evangelium Urbild für alle späteren Legenden geworden, so wie diese wiederum die Quelle 
und Vorratskammer aller christlichen Kunst gewesen sind, zunächst der bildenden, dann aber 
auch der Poesie."12 

305 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es ist nicht verwunderlich, daß Heine besonders das Alte Testament geschätzt hat. Wir 
stoßen bei ihm nicht nur auf ein fundiertes Bibelwissen, sondern auch auf Aufsehen er­
regende Äußerungen über die Bibellektüre. Daß die Bibellektüre bei Heine von vorn­
herein literarisch motiviert ist, liegt auf der Hand. Einmal setzt er die ästhetische Tradi­
tion der Romantik fort, zum anderen braucht er die Bibel, da die Bibelkenntnisse seines 
Publikums gute Anknüpfungspunkte bilden ftir seine kritischen, aufklärerischen 
Absichten. 

Bei Heine finden sich ironische Brechungen von Bibelzitaten, literarisch spitze Paro­
dien, politische Uminterpretationen, brisante Nacherzählungen, die bei alttestament­
lichen Geschichten gern das sinnliche, das erotische Moment hervorkehren. Die Bibel 
wird bei ihm ein spannendes, unterhaltendes und lehrreiches Buch zugleich. In seinen 
letzten Jahren hat er die Bedeutung des Bibellesens, vor allem als Überwindung innerer 
Leere und Einsamkeit, herausgestellt. Seine religiöse Umkehr, allerdings ohne kirch­
liche oder konfessionelle Festlegung, verdankt er, wie er selbst schreibt, der Bibellek­
türe: 

"In der Tat, weder eine Vision, noch eine seraphitische Verzückung, noch eine Stimme vom Him­
mel, auch kein merkwürdiger Traum oder sonst ein Wunderspuk brachte mich auf den Weg des 
Heils, und ich verdanke meine Erleuchtung ganz einfach der Lektüre eines Buches - Eines 
Buches? Ja, und es ist ein altes, schlichtes Buch, bescheiden wie die Natur, auch natürlich wie die­
se; ein Buch, das werkeltägig und anspruchslos aussieht, wie die Sonne, die uns wärmt, wie das 
Brot, das uns nährt; ein Buch, das so traulich, so segnend gütig uns anblickt, wie eine alte Groß­
mutter, die auch täglich in dem Buche liest, mit den lieben, bebenden Lippen, und mit der Brille 
auf der Nase- und dieses Buch heißt auch ganz kurzweg das Buch, die Bibel. Mit Fug nennt man 
diese auch die Heilige Schrift: wer seinen Gott verloren hat. der kann ihn in diesem Buch wieder­
finden, und wer ihn nie gekannt, dem weht hier entgegen der Odem des göttlichen Wortes."13 

Das "Geistliche Jahr" Annette von Droste-Hülshoffs ist das Resultat einer lebenslangen 
literarischen Bibellektüre. Es kann Wegweisung daftir sein, wie Leseerfahrungen und 
Lebenserfahrungen ineinander übergehen. Grundlage ist dabei nicht die ganze Bibel, 
es waren vielmehr, katholischer Tradition entsprechend, die sonntäglichen Evangelien 
des Kirchenjahres. Mit ihnen hat sich die Droste in einer höchst persönlichen Weise aus­
einandergesetzt das biblische Wort als Korrektur und Weiterführung der eigenen Aus­
sage. Ihr kommt es nicht darauf an, biblische Geschichten nur wiederzugeben, sie will 
sich selbst verstehen und fOrdert dadurch ein tieferes Bibelverständnis zu Tage. 

Indem sie biblische Erfahrungen bis in die seelischen Tiefenschichten hinein umzuset­
zen versucht, unter Verwendung alter und neuer Metaphern, wird die Vergangenheit 
des Textes aufgehoben und in die Gegenwärtigkeit des eigenen Erlebens gestellt. Sie 
gebraucht, wie nicht anders zu erwarten, in manchen ihrer geistlichen Gedichte die 
Paraphrase, die umschreibende Erzählung. Aber dort trifft sie erst den Kern biblischer 
Aussagen, wo sie die Sprache der Bibel in eigener dichterischer Instanz abwandelt, kein 
Anempfinden, kein Nachempfinden, sondern lebensnahes eigenes Formulieren.14 

Die Entdeckung der Bibel als literarisches Buch hat ihr neue, bisher ungekannte Lese­
Erfahrungen eröffnet. Diese gilt es zu sichern und innerhalb der heutigen Diskussion 
um die Bibel fruchtbar zu machen. Es wäre schade, wenn die literarische Lektüre der 
Bibel nur außerhalb der Kirche angesiedelt bliebe. Damit das literarische Verständnis 
auch in der Kirche zum Zuge kommt, müssen nicht wenige Barrieren und Vorurteile 
überwunden werden. 

Ich erinnere mich noch an eine Vorlesung von Romano Guardini, in der er heftig gegen 
den Joseph-Roman Thomas Manns zu Felde zog. Ihm war der freie literarische Umgang 

306 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit dem Alten Testament, wie Thomas Mann es tat, ein Skandalon. Guardini hatte, wie 
kein anderer vor ihm, die ästhetischen Möglichkeiten im Christentum neu aufgewiesen 
und auch für die Bibellektüre brauchbar gemacht. Dabei hat er jedoch die Wahrheits­
frage noch streng theologisch gestellt. Er befürchtete eine Verfalschung der biblischen 
Intentionen. Guardini urteilte aus der religiös anspruchsvollen kirchlichen Tradition 
und konnte und wollte nicht erkennen, was dennoch an Substanz bei Thomas Mann 
verblieben oder sogar hinzugekommen war. 

Dasselbe Urteil hätte Guardini mit seinen damaligen Voraussetzungen auch über den 
Roman von Stefan Heym fällen müssen "Der König David Bericht'~ in dem der bibli­
sche Text in fiktionaler Weise redaktionell untersucht und in Frage gestellt wird, als 
Kaschierung eines großartigen Königsbildes. 

Thomas Mann nennt die Bibel ein "gewaltiges Monument" der Weltliteratur, eine 
"Menschheitschronik'~ ein "aus dem Gestein verschiedener geologischer Zeitalter zu­
sammengewachsenes Buchgebirge': Gewiß sind dies sakrale Übertreibungen, die die 
singuläre Bedeutung der Bibel für die gesamte Geistesgeschichte herausstellen sollen. 

Die Wahrheitsfrage Guardinis ist bis heute offen geblieben. In einem von mir durchge­
führten Seminar über biblische Metaphern stellten sich letztlich zwei Positionen heraus, 
die sich nicht gegenseitig ausschließen müßten: Die Bibel als Glaubensaussage und 
Grundlegung des christlichen Glaubensbewußtseins auf der einen Seite, die Bibel als 
bedeutsame, wenn nicht sogar unentbehrliche literarische Lektüre für alle, ohne den 
direkten Hintergedanken einer Bekehrung zum Christentum. 

Sah man bislang in der literarischen Bibellektüre in der Nachfolge Goethes und Heines 
einen von der Glaubenssubstanz der Bibel wegführenden Säkularisierungsprozeß, so 
kann man heute einen eher umgekehrten Weg erkennen und anbahnen: das literarische 
Verständnis der Bibel als Zugang zu den großen Fragen der Menschheitsgeschichte. 
Mögen einige beim ästhetischen Verständnis stehenbleiben, andere darüber hinaus­
gehen. Wer aber mag entscheiden, wo das Ästhetische aufhört und wo das Religiöse 
ohne literarisches Vorverständnis in eine selbstgerechte Ideologie umschlägt? Das 
Lesen der Bibel ist immer von Nutzen, wenn sich menschliche Erfahrungen klären, 
bestätigen oder in Frage stellen. Die Bibel gehört allen. 

Dies Plädoyer für die literarische Bibellektüre soll andere Formen der Bibelbenutzung 
nicht beiseiteschieben, sie eher auflockern, ergänzen und erweitern. Vielen ist es so er­
gangen, daß sie nur langsam die große Scheu vor der Bibel als etwas Heiligem und 
Unantastbarem überwanden und dazu kamen, die Texte unvoreingenommen zu lesen, 
sogar mit einem besonderen U nterhaltungsinteresse. Die Geschichten, die in der Bibel 
erzählt werden, erhalten aufgrund ihrer literarischen Qualität einen unerschöpflichen 
Reichtum. Eine voreilige theologische Deutung verstellt nicht selten die Lust am Lesen. 

Um ein vielseitiges literarisches Verständnis der Bibel zu fördern, dazu ist die Literatur 
aufgerufen. Kein bloß schöngeistiges Aneignen und äußeres Zitieren ist gemeint. Ich 
spreche auch nicht gegen eine, sondern für eine exegetische Auseinandersetzung, aber 
mit eigenen literarischen Konsequenzen. Muß man zum Beispiel auch die Kindheitsge­
schichte Jesu, wie sie bei Matthäus und Lukas vorliegt, historisch in Frage stellen, so 
braucht sich die Literatur nicht um ein historisches Bibelverständnis zu kümmern. Sie 
bringt Verständnis für eine poetische Wortwörtlichkeit: Mit der Poesie zurückgewinnen, 
was die wissenschaftliche Analyse zerstückelt und entmythisiert. Bethlehem bleibt ein 
biblischer Topos, die drei Magier bleiben die unvergleichlichen Sterndeuter, der Baum 

307 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Lebens wächst seit der Steinzeit im Paradies und wird noch immer zum Baum der 
Erkenntnis. Diesen poetischen Fortbestand kann und muß die Wissenschaft respektie­
ren, bis auf höherer Ebene einmal wieder unser zerrissenes Bewußtsein zur Einheit 
findet. 

Die Literatur mit ihren eigenen Erfahrungsweisen sorgt dafür, daß die Wissenschaft 
nicht übermächtig wird und das an sie Ausgelieferte nicht in ihren Händen allein bleibt. 
Das ist Provokation, auf einen kurzen Nenner gebracht: die Auseinandersetzung 
zwischen der theologischen Argumentation und der religiösen Metaphorik. 

1. Exkurs: Die profane Jesusgestalt in der Literatur 

Wie die Herausforderung durch die Profanität aussehen kann, läßt sich an der Jesus­
gestalt, der zentralen Figur, der sich christliche Literatur zuwenden kann, aufzeigen. In 
einem kurzen Text "Der Einzug in Jerusalem" habe ich einige traditionelle und modi­
sche Jesus-Titel addiert und dann diese litaneiartige Provokation dem Kreuzigungsweg 
vorangestellt: 

Auf einer Eselin 
Jesus 
der Wundertäter 
der Geschichtenerzähler 
der Brotvermehrer 
der Weltverbesserer 
der Weisheitslehrer 

Jesus 
wie man ihn sich wünscht 
wie man ihn gerne braucht 
einen Superstar 
einen Revolutionär 
einen Propheten 
einen Gottessohn 

Hosanna 
die Steine müßten schreien: 
Kreuzigt ihn15 

Es wären noch weitere Jesus-Titel zu nennen und zu überprüfen, zum Beispiel der 
Königstitel im Gegensatz zum Wanderprediger, das Bild vom Weltenrichter zur traditio­
nellen Heilandsgestalt oder der Titel des Meisters, des Erlösers und Leidensknechtes. 
Die Literatur verhält sich der J esusgestalt gegenüber manchmal sehr grell, häufiger aber 
noch nähert sie sich sehr scheu, wendet sich lieber dem mittelalterlichen Spiegelbild 
Franz von Assisi zu. 

Die historische Sichtweise der Jesusgestalt verläuft parallel zur Entstehung der Bilder 
aus der Schule der Nazarener. Theologiegeschichtlich liegt der Neubeginn ohne Zweifel 
bei der Leben-Jesu-Forschung, die versucht hat, durch den Jesus des Glaubens (Dog­
matik, Liturgie) zurückzufragen nach dem historischen Jesus von Nazareth. 

Die beiden wichtigsten Werke dieser Richtung, das von David Friedrich Strauß (1835/ 
36) und von Emest Renan (1863), sind vornehmlich selbst Literatur, keine wissenschaft­
lichen Abhandlungen im TraktatstiL Es sind Bücher, die einen großen Leserkreis ange­
sprochen und Grundverhaltensmuster im Denken hervorgerufen haben. Es ist an der 

308 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


"Am Abend nahm er mit den Jüngern sein letztes Mahl ein. Es war dies nicht, wie man später irr­
tümlich angenommen hat, das übliche Passahmahl; indessen wurde für die Urkirche dieses 
Abendessen das wahre Passahmahl und das Siegel des neuen Bundes. Jeder Jünger knüpfte daran 
seine teuersten Erinnerungen, und gar mancher von den rührenden Zügen aus dem Leben des 
Meisters, die ja jeder im Gedächtnis treu bewahrte, wurden mit diesem Mahl in Verbindung ge­
bracht, das der Eckstein christlicher Liebe und der Ausgangspunkt dertrefflichsten Einrichtungen 
geworden ist. Gewiß floß in dieser Stunde das Herz Jesu über von zärtlicher Liebe zu der kleinen 
Gemeinde, die ihn umgab. Sein heiterer, starker Geist fühlte sich frei und leichttrotzder düsteren 
Ahnungen, die ihn erfüllten. Für jeden seiner Freunde hatte er ein liebevolles Wort." 

Aus: "Das Leben Jesu" von David Friedrich Strauß 
"So in den Gedanken seines nahen Todes vertieft, mochte er diesen zugleich aus dem Gesichts­
punkt eines Opfertodes, sein Blut als die Weihe eines neuen Bundes zwischen Gott und der 
Menschheit betrachten, und um der Gesellschaft, die er begründen wollte, einen lebendigen Mit­
telpunkt zu geben, mochte er diese Brot- und Weinverteilung als eine zu wiederholende Feier 
anordnen. Das alles war natürlicherweise möglich; ob aber alles auch wirklich so wie es die Evan­
gelisten uns berichten, vor sich gegangen, ist eine andere Frage." 

Am Text von Renan, der ft.ir die Entwicklung in Frankreich exemplarisch ist und bis zur 
Position Leon Bloys weitergewirkt hat, erkennt man den Stil des verständlichen Nacher­
zählens. Man könnte verfUhrt sein zu meinen, es handele sich um nichts weiteres als um 
eine Fortsetzung des frommen Erbauungsschrifttums. Viel eher muß die profane Ten­
denz erkannt werden: Jesus als große Persönlichkeit, entkleidet des Heiligenscheins, 
wenn auch von stimulierender Anziehungskraft, eine literarisch konzipierte Figur. Die 
Nähe des 19. Jahrhundert-Kitsches mag dies noch unterstreichen. 

Am Text von David Friedrich Strauß, der den modernen deutschen Entwicklungsstrang 
bis hin zur Theologie Bultmanns anzeigt, fällt dagegen die kritische Einstellung auf: ein 
Fragen, was gewesen sein könnte, der Versuch eines natürlichen Verstehens und Erklä­
rensaufbiblischer Grundlage, und gleichzeitig eine profane Infragestellung von außen. 
Eine solche literarische Einstellung zog theologische Konsequenzen nach sich und flihr­
te zu einem profanen Verständnis der Jesusgestalt. 

Progressiver noch als diese beiden Dokumente aus der Leben-Jesu-Forschung ist inner­
halb der Dichtung des 19. Jahrhunderts der literarische ZugriffHeinrich Reines gewe­
sen. Man hat seine religionskritischen Äußerungen, besonders in katholischen Kreisen, 
vielfach übersehen oder falsch eingeschätzt. In der Tat aber ist er nach Lessing der wich­
tigste Religionskritiker. Eines seiner Stilmittel ist die Lächerlichkeit. Durch seine kriti­
sche Fragestellung hat Reine den politischen Jesus entdeckt, einen Jesus der gesell­
schaftskritischen Emanzipation, wie man im Jargon der vergangenen Jahre sagen könn­
te. An zwei Texten kann man sich die Position Reines verdeutlichen. 

Aus: "Deutschland - ein Wintermärchen'~ Caput XIII 
Und als der Morgennebel zerrann, 
Da sah ich am Wege ragen, 
Im Frührotschein, das Bild des Mannes, 
Der an das Kreuz geschlagen. 

309 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Mit Wehmut erfüllt mich jedesmal, 
Dein Anblick, mein armer Vetter, 
Der du die Welt erlösen gewollt, 
Du Narr, du Menschheitsretter! 

Sie haben dir übel mitgespielt, 
Die Herren vom hohen Rate. 
Wer ließ dich auch reden so rücksichtslos 
Von der Kirche und vom Staate! 

Zu deinem Malheur war die Buchdruckerei 
Noch nicht in jenen Tagen 
.t,:<;rfunden; du hättest geschrieben ein Buch 
Uber die Himmelsfragen. 

Der Zensor hätte gestrichen darin 
Was etwa anzüglich auf Erden, 
Und liebend bewahrte dich die Zensur 
Vor dem Gekreuzigtwerden. 

Ach! hättest du nur einen andern Text 
Zu deiner Bergpredigt genommen, 
Besaßest ja Geist und Talent genug, 
Und konntest schonen die Frommen! 

Geldwechsler, Bankiers, hast du sogar 
Mit der Peitsche gejagt aus dem Tempel -
Unglücklicher Schwärmer, jetzt hängst du am Kreuz 
Als warnendes Exempel! 

Aus: "Die Stadt Lucca'~ Kapitel VII 
"Es ist der Gott, den ich am meisten liebe - nicht weil er so ein legitimer Gott ist, dessen Vater 
schon Gott war und seit undenklicher Zeit die Welt beherrschte: sondern weil er, obgleich ein 
geborener Dauphin des Himmels, dennoch, demokratisch gesinnt, keinen höfischen Zeremonial­
prunk liebt, weil er kein Gott einer Aristokratie von geschorenen Schriftgelehrten und galonierten 
Landsknechten, und weil er ein bescheidener Gott des Volkes ist, ein Bürger-Gott, un bon dieu 
citoyen. Wahrlich, wenn Christus noch kein Gott wäre, so würde ich ihn dazu wählen, und viellie­
ber als einem aufgezwungenen absoluten Gotte, würde ich ihm gehorchen, ihm, dem Wahlgotte, 
dem Gotte meiner Wahl." 

Bei einer Besprechung des Textes aus dem ,W!ntermärchen" meinten verschiedene, es 
wäre ein religiöses Spottgedicht, dem aber von anderer Seite sofort widersprochen wur­
de. Woher kam dieser Eindruck? Man erwartet, daß vom Kreuz und zum Kreuz in der 
Sprache der Frömmigkeit geredet wird. Da dies hier nicht geschieht, können solche 
Reaktionen entstehen. Wir müssen damit rechnen, daß so manches, was aus der Spra­
che der Frömmigkeit herausfallt, eben nicht Spott ist. Heine betreibt literarische Reli­
gionskritik, eine literarische Form, welche die fromme Literatur in allen Hochreligionen 
begleitet hat. 

Man muß bei dem ,;wintermärchen" Heines nach dem Sinn öffentlichen Redens fragen, 
um diesen Text richtig zu verstehen. Jesus hat, wie Heine es mit dem Stilmittel der 
Kontrastierung verdeutlicht, nicht harmlos gepredigt, hat die Leute nicht fromm aufer­
baut, er hat so geredet, daß er dafür ans Kreuz kam; rücksichtslos von der Kirche und 
vom Staate. Wenn er so geredet hätte, wie die Kirche und der Staat es wünschten, es zu 
Heines Zeit durch Zensur vorschrieben - ein herrliches Ironiesignal - dann wäre ihm 
die Schande des Kreuzes erspart geblieben. 

310 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Martin Buber, Jude wie Heine, hat pathetisch von Jesus als dem großen Bruder gespro­
chen. Heine dagegen redet Jesus mit "mein armer Vetter" an. Damit durchbricht er das 
Tabu der Frömmigkeitswelt und trifft auf einen Jesus, der wie er ein armer Jude ist. 
Jesus bleibt nicht in frommer Verklärung, sondern wird in seinem öffentlichen Scheitern 
benannt. Ein so enttabuisierter Jesus kann nicht auf den Raum der Kirche und eines 
frommen Sprechens beschränkt bleiben. Er rückt in die profane Welt, wird zum poli­
tischen Exempel. 

Eine ähnliche Auseinandersetzung wie mit dem Gekreuzigten hat Heine mit dem 
königlichen Christus vorgenommen. Der Thxt aus der "Stadt Lucca" besitzt viele ironi­
sche Untertreibungen, kommt aus einem literarischen Schwebezustand nicht heraus. 
Aber gerade dadurch wird es dem Literaten Heine möglich, J esus in ein demokratisches 
Sozialgefüge hineinzukonzipieren. Man mochte zu dieser Zeit diese Ansätze überse­
hen. Heute werden sie überdeutlich. Gewiß mag hier ein dogmatisches Verlustkonto zu 
verbuchen sein, gleichzeitig wird aber, außerhalb der traditionellen Theologie, in der 
Profanität von Literatur ein neuer Zugang zu dem Jesus von Nazareth freigelegt: ein 
bürgerlicher, ein proletarischer, kein adeliger, und doch höchst respektabler Jesus von 
Nazareth. 

3. Sakralsprache und Literatur 

Viele Probleme im Verhältnis von Christentum und Literatur gehen aufUnsicherheiten 
im Sprachgebrauch zurück. Je nach Alter, nach Gruppierung oder sozialer Herkunft 
steht man auf einer anderen Stufe in der Entwicklung von der Sakralsprache zur Profan­
sprache. Gemeint ist damit der Säkularisierungsprozeß, der noch immer unterschied­
lich angeeignet, akzeptiert und beurteilt wird. Die Wurzeln reichen weit zurück, bis in je­
ne Zeiten, die kulturgeschichtlich gleichsam am Anfang stehen und von der Religions­
wissenschaft gerade heute neu hervorgekehrt werden. Hier liegt meiner Meinung nach 
ein wichtiges Aufgabengebiet für die Literatur. Sie hat exemplarisch Spracharbeit über 
ihren Rahmen hinaus zu leisten. 16 

Zwei Überlegungen zum Christentum sind hierbei von aufschlüsselnder Wirkung: 
I. These: Das Christentum ist eine Pfropfreligion. Das paulinische Bild vom aufge­
pfropften Reis auf einen Wildling kann dabei wegweisend sein. Eine solche theologische 
Vorstellung geht davon aus, daß im Wesen des Christentums frühere Religionen präsent 
geblieben sind und nachwirken. Daß das Bewußtsein des Judentums im Christentum 
nachwirkt und nachwirken soll, steht außer Frage. Wie aber verhält es sich mit dem Hei­
dentum, das sich im Übergang von der Jäger- zur Nomadenkultur, von der Sammler­
zur Ackerbau- und Stadtkultur entwickelt hat? Fast alle Metaphern, Opferriten und 
Segnungen reichen in diese Religion von Himmel und Erde zurück, mag sie sich noch so 
verschieden entfaltet haben. Die ersten Kapitel der Genesis spiegeln noch diesen reli­
gionsgeschichtlichen Zustand. Heutige Remythisierungen wissen um diese Ursprünge. 
Ein solches Denken ruft Zustimmung und Verdächtigung hervor, auch viele Zwischen­
stufen sind wirksam: verschiedene Formen von Mystik, Frömmigkeit und Meditation. 

2. These: Das Christentum besteht aus verschiedenen Christentümern, wobei eine 
neue Dreiteilung notwendig geworden ist: katholisch, mitzuverstehen ist das orthodoxe 
Christentum, protestantisch, wozu auch die vielen Untergruppierungen und Sekten ge­
hören, und säkularisiert, ein Entwicklungsprozeß, der mit Lessing und Heine zunächst 
den protestantischen Bereich betrafund heute aufden katholischen voll übergegriffen 

311 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


hat: ein Kulturchristentum mit loser oder keiner kirchlichen Bindung, ein Bereich, von 
dem die progressiven modernen Anstöße ausgegangen sind und ausgehen, vor allem 
ästhetisch-künstlerisch und sozialpolitisch. Dies säkularisierte Christentum kann von 
humanistischen Zielvorstellungen geprägt sein, von den demokratischen Grundsätzen 
der Französischen Revolution, von einem hohen Kulturbewußtsein überhaupt. Es ist 
nicht immer klar auszumachen, welche Rolle Religion, Christentum und Kirche hierbei 
spielen. 

Das alles hat babylonische Sprachverwirrung ausgelöst. Jeder hat einen anderen sprach­
lichen Heimatbezug und möchte ihn erhalten oder entwickeln. Die Schattierungen 
zwischen sakral und profan bestimmen so manches Gruppenbewußtsein. 

Um den Unterschied in seiner grundsätzlichen Bedeutung herauszustellen, seien zwei 
Zitate von dem bekannten Religionswissenschaftler Mircea Eliade angeführt: 

"Jede Welt ist das Werk der Götter, denn sie ist entweder unmittelbar von den Göttern geschaffen 
oder von Menschen, die den exemplarischen Akt der Schöpfung rituell erneuerten, geweiht und 
damit kosmisiert worden. Der religiöse Mensch kann nur in einer geheiligten Welt leben, weil nur 
eine solche Welt am Sein teilhat und somit wirklich existiert ... Der religiöse Mensch empfindet 
ein tiefes Heimweh nach der göttlichen Welt, er sehnt sich nach einem Haus, das dem Haus der 
Götter gleicht, so wie es die Tempel und Heiligtümer taten. In diesem Heimweh drückt sich der 
Wunsch aus, in einem Kosmos zu leben, der rein und heilig ist, so wie er es im Anfang war, als er 
aus den Händen des Schöpfers hervorging ... Das Erlebnis der heiligen Zeit sollte dem religiösen 
Menschen erlauben, in periodischer Wiederkehr den Kosmos wiederzufinden, wie er in principio, 
in dem mythischen Augenblick der Schöpfung war." 

Und die Kehrseite davon: 
"Erst in der modernen europäischen Gesellschaft hat der areligiöse Mensch sich voll entfaltet. Der 
moderne areligiöse Mensch nimmt eine neue existentielle Situation auf sich: er betrachtet sich als 
Subjekt und Agent der Geschichte, und er verweigert sich dem Transzendenten. Anders ausge­
drückt, er akzeptiert keine Art von Menschlichkeit außerhalb der menschlichen Verfassung, wie sie 
sich in den verschiedenen geschichtlichen Situationen erkennen läßt. Der Mensch macht sich 
selbst, und er kann sich nur wirklich selbst machen in dem Maß, als er sich selbst und die Welt de­
sakralisiert. Das Sakrale steht zwischen ihm und seiner Freiheit. Er kann nicht er selbst werden, 
ehe er nicht vollends demystifiziert ist. Er kann nicht wirklich frei sein, ehe er den letzten Gott 
getötet hat."17 

Religionsgeschichtlich betrachtet muß man also einen scharfen Gegensatz zwischen sa­
kral und profan betonen: das Profane als Negation des Sakralen. In allen archaischen 
Religionen ist dieser Gegensatz anzutreffen. Das Sakrale ist etwas vom Profanen völlig 
Verschiedenes, istjener Bezirk, in dem sich das Göttliche sinnspendend zeigt. Das Pro­
fane dagegen ist das Ungeforrnte, die nicht vom Menschen und damit von den Göttern 
bewohnte Erde. In heiligen Bezirken und von altersher festliegenden Zeitperioden wird 
- oder besser - wurde durch überlieferte Handlungen, Zeichen und Texte die Welt des 
Alltagslebens in die Sphäre des Göttlichen hineingehoben. So erst bekam das Leben 
seine Beständigkeit. Das Sakrale war die Realität schlechthin. 

Heute kann es nicht mehr um diesen alten Gegensatz gehen, sondern um den Gegen­
satz einer sakral gewesenen Vergangenheit und einer profan zu verstehenden Zukunft. 
Für unser geschichtliches Bewußtsein ist dieser Übergang, der sich schon lange abspielt 
und vom Christentum noch immer aufgehalten wird, von größter Wichtigkeit. Das Pro­
fane erscheint nun als die Realität schlechthin, und alles Sakrale wirkt leer, überlebt und 
nicht zuletzt auch unwirklich. Der Gegensatz von profan und sakral ist nicht mehr ein 
gegenwärtig erfahrbarer, sondern ein aus der Geschichte gewußter, ein in der Erinne­
rung verbleibender. 

312 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Viele versuchen nach dem Konzil, das katholische Christentum wieder auf ein sakrales 
Verständnis der Welt festzulegen,ja sogar einzuengen. Wie sehr dies auch in außerkirch­
lichen Vorstellungen erwünscht sein kann, hat das Buch von Lorenzer "Das Konzil der 
Buchhalter" gezeigt. Aber die Stimmen mehren sich, das Christentum an diesem Pro­
zeß der Profanität teilnehmen zu lassen. 

"Die Möglichkeit einer profanen Zukunft ist deshalb noch keine fatalistische Prognose für das 
Christentum, weil dieses mehr ist als Religion. Es hat nicht nur dazu beigetragen, daß die profane 
Welt von heute entstanden ist, sie bleibt ihm wesensverwandt, so paradox dies klingen mag."18 

Von dem Gegensatz sakraler Vergangenheit und profaner Zukunft ist die Sprache so­
wohl als Kommunikationsmittel als in ihrem metaphorischen Aussagegehalt betroffen. 
Man würde es sichjedoch zu einfach machen, wenn man glaubte, die profane Sprache 
könnte die religiösen Erfahrungen von heute ohne weiteres wiedergeben. Auch ein 
Rückzug auf die Form der alten Sakralsprache bleibt ein Rückzug. In der Spannung von 
sakral und profan muß sich glaubwürdiges literarisches Sprechen bewähren. 

Mit dem Begriff der Sakralsprache kann man eine Vielzahl von Sprachgeschichten zu­
sammenfassen, die den Traditionszusammenhang gewährleisten. Die wichtigsten 
Kennzeichen sind folgende: 

- Sakralsprache ist vorwiegend mythologische Rede und als solche Manifestation des 
Numinosen in Kosmos und Geschichte. 
-Der Gebrauch der Sakralsprache ist gebunden an vorgeschriebene Anlässe, an heilige 
Orte und Zeiten und im Wortlaut über Jahrhunderte hin gleichbleibend. Eine willkür­
liche Veränderung kam einem Sakrileg gleich. 
- Sakralsprache wurde dort gesprochen, wo Religionen mit Stamm, Reich oder Staat 
gleichsam numinos identisch gesetzt wurden. Sie verlangte hier vor allem ein hoheit­
liches Sprechen, festgelegtes Zeremoniell, Proklamationskraft und rechtskräftige 
Formeln. 
- Zur Sakralsprache gehört ein hoher literarischer Anspruch. Sie konnte deshalb nicht 
Umgangssprache sein, wenn auch die Umgangssprache von ihr sakralisiert werden 
konnte. 
- Das Verlesen eines sakralen Textes stand normalerweise einer dazu geweihten oder 
privilegierten Person zu, in vorgeschriebener Haltung und Gewandung. 

Die Erfahrungsbereiche solchen Sprechens sind heute im Schwinden. Sie hatten bislang 
noch ihren Ort in der lateinischen Liturgie, auch in bestimmten Formen ländlicher Reli­
giosität. Ein demokratisches Sprechen ist seinem Wesen nach nicht mehr sakral. Den­
noch vermag es Autorität zu begründen und auszudrücken. Es ist nicht erstaunlich, daß 
es dabei Rückgriffe auf eine gewisse sakrale oder religiöse Vorgegebenheit braucht, wie 
zum Beispiel in der Präambel des Grundgesetzes der Bundesrepublik oder der Verfas­
sung eines Bundeslandes. "Im Bewußtsein seiner Verantwortung vor Gott und den 
Menschen von dem Willen beseelt, seine nationale und staatliche Einheit zu wahren 
und als gleichberechtigtes Glied in einem vereinten Europa dem Frieden der Welt zu 
dienen, hat das Deutsche Volk ... " 

Es ist nicht so, wie man denken könnte, daß sich im Laufe der Zeit eine schon bestehen­
de profane Sprache ständig erweitert hätte, es ist viel eher so, daß Bereiche, die von der 
Sakralsprache beherrscht wurden, sich ihrer sakralen Dignität entledigten und so eine 
neue Form profanen Sprechens ausgelöst haben. Die profane Sprache steht also nicht 
einfach neben der Sakralsprache, sondern ist weitgehend ein Ergebnis aus einem heute 
noch fortgehenden Prozeß der Entsakralisierung. 

313 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Entwicklungslinien der Entsakralisierung oder Säkularisierung der Sprache, denen 
jeweils ein religiöser Neugewinn entspricht, können hier nur stichwortartig nachgezo­
gen werden. 

- Schon die Propheten entsakralisierten und säkularisierten die eigene und die umlie­
gende Religiosität, um die neuen heilsgeschichtlichen Erfahrungen benennen zu 
können. 
- J esus selbst hat nach den EvangelienUmgangssprache gesprochen, mit narrativer wie 
rhetorischer Poesie, und damit die sakrale Gesetzessprache abgelöst. 
- Die griechische Philosophie leistete ihren Beitrag zur Entsakralisierung und lieferte 
wichtige Voraussetzungen ftir die entstehende Wissenschaftssprache der Theologie. 
- Das neuzeitliche naturwissenschaftliche Denken zerstörte die tradierte Sakralität des 
Kosmos; die moderne Verwissenschaftlichung und Demokratisierung unserer Gesell­
schaft haben einen vorläufigen Schlußpunkt gesetzt. 

Für die Literatur und damit auch ftir die christliche Literatur ist nun aufschlußreich, daß 
sie sich im Prozeß der Entsakralisierung und Säkularisierung, der Verwissenschaft­
lichung und Profanisierung anders verhalten hat. Zum Teil schloß sie sich dem wissen­
schaftlichen Sprachgebrauch an, die christliche Literatur der Sprache der theologischen 
Wissenschaft, besonders nachhaltig bis heute im protestantischen Kirchenbereich. 
Wichtiger als dieser Anpassungsprozeß sind die ftir die Literatur typischen Reaktionen. 
Die Dichtung entsakralisierte ein bestimmtes traditionelles Vokabular und sakralisierte 
gleichzeitig neue Erfahrungen, sei es die erotische Liebe oder die Natur, seien es politi­
sche Zukunftserwartungen, seien es die Arbeit, die Technik, die Krankheit oder der Tod. 

Die Dichtung hob die archaischen religiösen Erfahrungen im Ästhetischen auf und wur­
de dadurch zum wichtigsten Hort religiöser Erinnerung und Rückbesinnung. Ein 
Schlagwort in diesem Zusammenhang ist die Remythisierung. Namen wie Hölderlin 
und Thomas Mann zeigen die Randbreite dieser Entwicklung auf. Aber im Grunde ist 
jeder Schriftsteller davon betroffen, und wenn es nur Formen sind, sich gegen die Remy­
thisierung zu wehren. Einige spezielle Punkte müssen noch eigens herausgestellt 
werden: 

- Die literarische Subjektivität. -Während die Sprache der Wissenschaft darauf abzielt, 
möglichst objektiv, logisch, informativ, verläßlich und ftir den Verstand überprüfbar zu 
sein, geht die Sprache der Literatur bewußt einen anderen Weg, nämlich den der Sub­
jektivität des Künstlers. Sie wird zum Maßstab, dient der Sondierung und bewirkt die 
fiktional-ästhetische Umsetzung. 
- Überstrapazierung der Metapher. - Verlust und Neugewinn in dieser sprachlichen 
Entwicklung gehen zu Lasten und auf Kosten der Metapher. Sie macht einen bisher 
nicht gekannten Wandel durch. Die schwebenden, differenzierten Erfahrungen spie­
geln sich auf recht unterschiedlichen metaphorischen Ebenen. Wortkombinationen, 
paradoxe Aussagen, Bildbrüche, ironische, ins Lächerliche gehende Anspielungen 
haben ftir die Schriftsteller den Schreibprozeß ungemein erschwert und das Lesever­
ständnis an die Willkür und Unverständlichkeit ausgeliefert, unverständlich für die, die 
nicht ähnlichen Strömungen angehören. Einheitlichkeit wird nur in überdauernden 
oder neu sich konstituierenden Gruppen erreicht, die oft genug allgemeine Geltung und 
Anerkennung beanspruchen. 

- Sinnhaftigkeit und Sinnlichkeit. - Daß Literatur immer sinnenhaftund sinnlich gewe­
sen ist, steht außer Zweifel. Wo immer die Sinnlichkeit verdächtigt oder sogar diffamiert 
wurde, war die Kunst und Literatur mitbetroffen. Die Sinnenfeindlichkeit des Christen-

314 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tums ist oft genug angeprangert worden, am schärfsten vielleicht von Heinrich Heine, 
der aber auch gleichzeitig aufgrund des im Katholizismus nachwirkenden heidnischen 
Elementes diesen partiell gegenüber dem Protestantismus in Schutz genommen hat. 
Die vom Christentum akzeptierte Literatur könnte dazu beitragen, eine sinnlich erfahr­
bare Religiosität zu fördern, eine religiöse Sprache weiterzuentwickeln, die eben anders 
ist als die theologische Begriffiichkeit oder die althergebrachte Frömmigkeitssprache. 

- Das unliterarische Publikum. - Solange die Literatur bestimmte Tendenzen und Er­
wartungen in der Kirche bestätigte, fand sie große Resonanz. Lange Zeit war es ein 
gemeinsames Bildungsbewußtsein, das Literatur attraktiv erscheinen ließ. Bei den 
modernen christlichen Klassikern war es zudem der Werbeeffekt der Kirche. Als beides 
nachließ, ließ auch das Interesse nach. Für viele literarische Werke ist heute das christ­
liche Publikum zu konservativ festgelegt, mit dem Abstand vom Konzil zunehmend. 
Christliche Schriftsteller und Schriftstellerinnen, wenn sie sich so verstehen, sind sie 
meist unter den säkularisierten, außerkirchlichen Christen. Es ist sicherlich nicht 
schlecht, in diesem Horizont zu schreiben, da hier Religion und Menschenleben am 
ehesten übereinstimmen, da hier das Wagnis der inneren Freiheit am ehesten Raum 
hat. 

Provokation und Meditation- mit diesen beiden Begriffen kann man den Möglichkeits­
bereich christlicher Literatur aufdecken. Sie sind als kontrastive Momente zu denken. 
Im kulturpolitischen Kontext ist die Provokation durch den Prozeß der Säkularisierung 
vorgegeben. Indem dieser Prozeß einbezogen wird, entsteht die für das Christentum 
entscheidende Herausforderung, erhält die Literatur ihre Zeitidentität Daß umgekehrt 
der christliche Glaube immer eine Provokation darstellt, wenn er in der Radikalität der 
Bibel auftritt, braucht nicht näher begründet zu werden. Das Meditative im Kontrast zur 
Provokation macht ein Gedicht nicht zu einem Gebet, einen Roman nicht zu einer 
frommen Betrachtung, wohl aber hebt es die Verabsolutierung des Ästhetischen auf, 
sorgt dafür, daß die fiktionale Umsetzung von gesellschaftlicher, psychischer, histori­
scher Realität ins Ästhetische sich in der Person des Autors verankert, eine über sich 
hinausweisende, um nicht zu sagen, eine von der Transzendenz geprägte Atmosphäre 
annimmt. Solches wäre hoffenswert. 

2. Exkurs: Die Metaphernsprache bei Annette von Droste-Hülsho.ff und Elisabeth Lang­
gässer 

Als Beispiel für die Subjektivität literarischer Erfahrung kannjenes Gedicht der Droste 
angesehen werden, das bei einem modernen Verständnis ihres Werkes ganz zentral ist. 
Es ist das Gedicht "Das Spiegelbild'~ in dem die Diehierin nach ihrem eigenen Selbst 
forscht und vor dessen Abgründigkeit zurückschreckt, sich aber dennoch annimmt. Die 
Ich-Erkundung, gespiegelt im Spiegelbild, führt in eine Tiefenschicht eigener Fremd­
heit, der sie sich "unbeschuht" wie Moses dem Dornbusch naht. Eine biblische Meta­
pher, die seit altersher für die wichtigste Form der Gotteserfahrung steht, wird hier mit 
der Selbsterfahrung gekoppelt, an sich ein ungeheurer Vorgang, wenn man nicht von 
einer allgemeinen biblischen Verftigbarkeit ausgeht, ein blasphemischer und zugleich 
ein ungemein christlicher Vergleich. Vor der Entdeckung der Tiefenpsychologie 
geschieht hier eine im letzten nicht näher zu bezeichnende Form der Selbstentdeckung, 
einer, so könnte man sagen, weiblichen Selbstbejahung. 

315 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Es ist gewiß, du bist nicht ich, 
Ein fremdes Dasein, dem ich mich 
Wie Moses nahe, unbeschuhet, 
Voll Kräfte, die mir nicht bewußt, 
Voll fremden Leides, fremder Lust; 
Gnade mir Gott, wenn in der Brust 
Mir schlummernd deine Seele ruhet!19 

Die Spannung von Ich und Spiegelbild ftihrt im "Geistlichen Jahr" der Droste oft zu ei­
ner dialektischen Glaubensaussage. In der bekannten Eingangsstrophe vom "Pfingst­
montage" heißt es: 

0 Glaube! wie lebend'gen Blutes Kreisen, 
Er tut mir not; 

Hierauf die harte Selbsteinschätzung: "Ich hab' ihn nicht." Diese Zerreißprobe wird aus­
zuhalten versucht durch das Angebot einer Liebe, die selbst wiederum nur in der Form 
des Verlangens existiert. Die Metaphernsprache der Droste überwindet einen Glauben 
des Verstandes, des Fürwahrhaltens und stößt ins Zentrum des Menschen vor, postu­
liert Lebendigkeit. Hierfür dienen insbesondere ihre vegetativen Metaphern. 

Eine Vorstufe solcher Metaphern liegt in der einfachen Beschreibung von Sträuchern, 
Pflanzen, Gräsern, Blumen und Kräutern, um so ein Stück Schöpfung einzufangen. Der 
Zugriff ist die exakte Beobachtung, manchmal darüber hinaus noch ein botanisches 
Wissen, wie es zu ihrer Zeit in populärwissenschaftlichen Büchern vermittelt wurde. Je 
intensiver das Naturerlebnis, desto imaginativer werden die vegetativen Metaphern. 
Von diesen geht dann ein magnetisierender, die Psyche fesselnder Reiz aus. Es ist die 
Wechselwirkung von Natur und Seele, die den Metaphern ihre religiöse Transparenz 
gibt. 

In dem Legendengedicht "Das verlorene Paradies" hat die Droste dies eindringlich ins 
Bild gesetzt. Hier läßt sie Eva, noch ganz in der Unschuld paradiesischer Natur, im 
Traum Schuld und Tod menschlicher Existenz vorwegnehmen. Es entsteht Trunken­
heit, ausgelöst durch die Gewitterstimmung, eine Verwirrung zwischen schmerzlicher 
Süße und verbotenem Wissen, eine Erregung, die Leib und Seele betrifft. Was sich in 
diesem Zustand ereignet hat, bleibt aufgespart in dem Bild der Rose, die die Farbe des 
Blutes aufgesogen, die nicht mehr dornenlos ist, sondern voller Dornen dem Menschen 
Schmerz zufügt. 

Die Spiegelbild-Erfahrung, die Hoffnung aufGlauben sowie die vegetative Bildintensi­
tät können bei der Droste zu einer paradoxen geistlichen Aussage zusammenkommen: 
Heilung durch das dichterische Wort im Zusammentreffen mit dem in der Bibel verkün­
deten Gotteswort: 

Fragst du mich, wer ich bin? Ich berg' es nicht: 
Ein Wesen bin ich sonder Farb' und Licht, 
Schau mich nicht an; dann wendet sich dein Sinn; 
Doch höre! höre! höre! denn ich bin 
Des Rufers in der Wüste Stimme. 

In Nächten voller Pein kam mir das Wort 
Von ihm, der Balsam sät a)). Sumpfes Bord, 
Im Skorpion der Heilung 01 gelegt, 
Dem auch der wilde Dorn die Rose trägt, 
Das faule Holz entzündet sein Geglimme. 

316 

(Am vierten Sonntage im Advent) 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Als Gegenbild zu einer Welt, die wachsen und blühen läßt, gibt es bei der Droste auch 
die Vision einer Erde, die voller Verödung und Zerstörung ist, auf der Leben nicht mehr 
möglich zu sein scheint. Dazu die entsprechenden Verse aus dem Gedicht "Die Mergel­
grube'~ die erst in unserer Zeit eine besondere Aktualität bekommen haben: 

Vor mir, um mich der graue Mergel nur, 
Was drüber sah ich nicht; doch die Natur 
Schien mir verödet, und ein Bild erstand 
Von einer Erde, mürbe, ausgebrannt; 
Ich selbst schien ein Funken mir, der doch 
Erzittert in der toten Asche noch, 
Ein Findling im zerfallneo Weltenbau. 
Die Wolke teilte sich, der Wind ward lau; 
Mein Haupt nicht wagt' ich aus dem Hohl zu strecken, 
Um nicht zu schauen der Verödung Schrecken, 
Wie Neues quoll und Altes sich zersetzte -
War ich der erste Mensch oder der letzte? 

Der Gegensatz von einer bewachsenen grünen Erde und einer erstorbenen verödeten 
ist bei der Droste der Hintergrund für jede vegetative Metapher. Es ist die Alternative 
von erftilltem und entzogenem Leben. Dabei kann sogar das Verdorrte und Morsche in 
paradoxer Weise für das Heilshafte stehen. 

Noch ein kurzer Blick auf die Lyrik Elisabeth Langgässers, die sich im Anschluß an die 
Droste neu und sicher auch verständlicher liest. Die Dichterio selbst hat ihre Lyrik -
unter den damaligen Voraussetzungen - im Sinne eines christlichen Naturgedichtes 
hochstilisiert. Dies soll nicht bestritten werden. 

Fragt man aber nach der lyrischen Erfahrung, die diesen Gedichten zugrunde liegt, 
dann ist es die immer wiederkehrende Anstrengung, Sinnlichkeit und Intellektualität in 
Einklang zu bringen. Die Vorerfahrung ist die Sinnlichkeit, eine durch und durch 
erotisch durchstimmte Sinnlichkeit, woftir der Bereich der wachsenden, blühenden und 
sich befruchtenden Natur steht. Dahinein bringt die Dichterio die Bewußtseinsebene 
des antik Mythischen und des biblisch Religiösen. 

Durch das Mythische wird die Natur in ihrer weiblichen Sinnlichkeit benennbar: Pro­
serpina, Demeter, werden die Befruchtungsvorgänge sinnbildlich präsent. Durch das 
biblisch Religiöse wird eine Überwindung angedeutet. Das Mysterium der jungfräu­
lichen Geburt soll zumindest bewußtseinsmäßig aus dem zeugenden und befruchten­
den Zusammenhang herausführen in einen quasi unschuldigparadiesischen Zustand. 
Hierdurch erfolgt konsequenterweise auch eine Dämonisierung der naturhaften Sinn­
lichkeit. 

Zur heutigen Langgässer-Interpretation müßte es gehören, daß man dieses Konzept, 
autor-und lesergesteuert, durchbricht und dann neu zurückfragt, daß man den Überbau 
zumindest weniger betont und an dessen Stelle die Breite der Naturerfahrung gelten 
läßt. Nur so kommt man dazu zu erkennen, daß Elisabeth Langgässer etwas ungemein 
Wichtiges in ihrer Lyrik versucht und grundgelegt hat: eine sinnlich erfahrbare Religio­
sität. Dabei die erotische naturhafte Schöpfungsgrundlage nicht ausgeklammert, son­
dern einbezogen zu haben, macht ihre Courage aus. Wie Sinnlichkeit in Übersinnlich­
keit übergeht, dafür hält die Dichterio den wichtigen Begriff ,Yerwandlung" der 
Metamorphose, bereit. In ihren Briefen hat sie genügend Signale gegeben. Man darf 
nicht zu früh das sogenannte christliche Endresultat ins Spiel bringen. So heißt es bei 
ihr: 

317 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


"Die Proserpina ist nichts wie eine ausgegrabene Scherbe; da nehmt sie, nackt, grausam, ungerei­
nigt, wie sie ist!" 

" ... aber es gibtjetzt eine sehr aufregende und anregende Zwischenform in der Art wie ,,Blätter und 
Steine" - keine Dichtung und nicht strenge Wissenschaft, sondern etwas, das den Stempel des 
"Nochnicht" trägt wie die Made, die Puppe, die Larve ... Als eben diese "Zwischenformen" gehö­
ren sie dem Unterirdischen, dem Reich der Magie an; es sind die Tiere der Proserpina und ihre 
Heimat ist der Hades. So verwende ich diese Geschöpfe auch in meinen Gedichten: als das Vorge­
formte, das sich noch nicht entschieden hat; das Hermaphroditische, das Zwitternde- aber damit 
auch das Lügnerische, Doppeldeutige."20 

Als Beispiel für eine sinnenhafte Erotik, die nicht im Naturhaften stecken bleibt, sei von 
Elisabeth Langgässer das Gedicht "Daphne an der Sonnenwende" angeführt: 

Wird die Verfolgte sich retten 
vor seiner düsteren Brunst? 
Ihre Gelenke zu ketten, 
wirft er ihr Erdrauch und Kletten 
zu als ein Zeichen der Gunst. 

Glühend, erreicht sie des flachen, 
ländlichen Gartens Geviert, 
Löwenmaul sperrt seinen Rachen, 
ach, und wie feurige Drachen 
blühen die Bohnen verwirrt. 

Mitleidlos wölben die lauen 
Frühsommeräpfel die Brust, 
schließt ihre Finger, die schlauen, 
Demeter schnell um der blauen 
Kapseln betäubende Lust. 

Ist eine Zuflucht noch offen? 
Lodern dort Fittiche auf? 
Da, zwischen Seufzen und Hoffen, 
hemmt, von Verwandlung betroffen, 
plötzlich das Jahr seinen Lauf ... 

Mit der Darstellung des Verhältnisses von Christentum und Literatur sind wir bis nah an 
unsere Gegenwart herangekommen. Es kam darauf an, Vorstellungen zu korrigieren 
und weiterfuhrende Gesichtspunkte ins Spiel zu bringen, um sowohllesend wie schrei­
bend, wie auch beurteilend den vielf:iltigen Problemen gerecht werden zu können. Der 
ästhetischen Erfahrung wird innerhalb des Christentums zu wenig Beachtung 
geschenkt. 

Anmerkungen 

1 Ein Großteil der Literatur über christliche Dichtung findet sich in: Gisbert Kranz: Lexikon der 
christlichen Weltliteratur, Freiburg 1978, das selbst ein offenes Konzept verfolgt: "Der Begriff 
'christliche Literatur' errichtet kein Getto - als ob ftir christliche Leser allein christliche Dich­
tung interessant sei, oder als ob christliche Literatur sich nur an Christen wende." Schon da­
durch, daß die theologische Literatur einbezogen wird, ist erkennbar, daß der Akzent auf dem 
Thematisch-Inhaltlichen liegt. 

2 Friedrich Schlegel: Ideen 148, Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, hrsg. von Ernst Behler. 
Bd. 2, hrsg. von Hans Eichner. Paderborn 1967, 271 

3 Martin Walser: Vom hiesigen Ton. In: Linien, hrsg. von der Literarischen Gesellschaft (Scheffel­
bund) Karlsruhe. Karlsruhe 1985, 6 

318 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


4 Schlegel als Bezugsperson bei der Klärung des Begriffs der christlichen Literatur zu nehmen, 
hat viele Vorteile, zumalsein Standardwerk "Geschichte der alten und neuen Literatur" (1812/ 
1822) als wichtiges Dokument der Literaturgeschichtsschreibung gewürdigt worden ist, nicht 
zuletzt auch von Heinrich Heine. Hierbei darfaber nicht übersehen werden, daßtrotzdes uni­
versalen Anspruchs Schlegels dieser der Romantik und romantischen Vorstellungen verpflich­
tet blieb. Wie er auch darüber hinaus verwies, dazu vergleiche meinen früheren Aufsatz: Der 
Weg Friedrich Schlegels zu einer nachromantischen Ästhetik. In: Hochland. München, 
54. Jahrgang 1961, Erstes Heft, 43 - 59. 

5 Die Apokryphen als Dichtungen anzusehen und zu bewerten, dazu vgl. Elisabeth Gössmann: 
Die Verkündigung im dogmatischen Verständnis des Mittelalters. München 1957, 26- 39. 

6 Friedrich Schlegel: Geschichte der alten und neuen Literatur. Kritische Friedrich-Schlegel-Aus­
gabe, Bd. 6, hrsg. von Hans Eichner. Paderborn 1961, 284f. Im Unterschied zu den christlich 
orientierten Romantikern ist man heute eher bestrebt, das Vor- oder Außerchristliche in der 
Literatur des Mittelalters und der nachfolgenden Zeit zu betonen. 

7 Ansprachen und Predigten von Papst Johannes Paul II. bei seinem Pastoralbesuch in 
Deutschland, Kevelaer 1980, 184f 

8 Friedrich Schlegel: Philosophische Leh!jahre. Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 18, 
hrsg. von Ernst Behler, 1963, 253 

9 Friedrich Schlegel: Athenäum 222, Kritische Friedrich-Schlegei-Ausgabe, Bd. 2, hrsg. von Hans 
Eichner, 1967, 201 

10 Johann Wolfgang von Goethe: Dichtung und Wahrheit, 12. Buch, Goethes Werke, Hamburger 
Ausgabe, Bd. 9, 1955, 509 

11 Vgl. Günter Niggl: Biblische Welt in Goethes Dichtung. In: Literatur und Religion, hrsg. von 
Helmut Koopmann und Winfried Woesler. Freiburg 1984, 131 - 149 

12 Friedrich Schlegel: Geschichte der alten und neuen Literatur. Kritische Friedrich-Schlegel-Aus­
gabe, Bd. 6, hrsg. von Hans Eichner, 1961, 151 - 153 

13 Heinrich Heine: Vorrede zur zweiten Auflage von: Zur Geschichte der Religion und Philosophie 
in Deutschland. Heinrich Heine, Sämtliche Werke, hrsg. von Klaus Briegleb, Bd. 5. München 
1976, 512 

14 Näher eingegangen bin ich auf das "Geistliche Jahr" in dem Kapitel "Das ,Geistliche Jahr' als 
Confessio" in dem Buch ,,Annette von Droste-Hülshotf. Ich und Spiegelbild. Zum Verständnis 
der Dichterin und ihres Werkes". Düsseldorf 1985, 89 - 109 

15 Wilhelm Gössmann: Religion: das Menschenleben. Eine literarische Wiedergabe biblischer 
Erfahrungen. Kevelaer 1981, 87 

16 Die Ausruhrungen greifen zurück und fUhren weiter, was ich in den beiden Büchern schon vor 
längerer Zeit dargelegt hatte: Sakrale Sprache. München 1965; Glaubwürdigkeit im Sprach­
gebrauch. München 1970 

17 Mircea Eliade: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiösen. Harnburg 1957 (rororo­
Taschenbuch), 38f, 120 

18 Elisabeth Gössmann: Religiöse Herkunft - profane Zukunft. Das Christentum in Japan. 
München 1965, 7 

19 Das Spiegelbild. Annette von Droste-Hülshotf, Sämtliche Werke, hrsg. von Günther Weydt 
und Winfried Woesler, Bd. I. München 1973, 142 

20 Elisabeth Langgässer: Gedichte. Harnburg 1959 (Vorwort), 19 und 15 

319 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


SUMMARY 

Because the concept of christian Iiterature is questioned today a historical overview should give 
new insights. The main difficulty in this will be the change from sacred to a profane understanding 
ofliterature. This now is also recognized by the official church as the Pope's speech in Munich 1980 
proofs. Literature in her special actual experiences appears as challenge and partner of Religion 
and Theology. Under this aspect also the bible is seen in a new light. The literate understanding of 
the bible is the decisive base in the discussion between Christianity and litemture. Bible reading 
outside the inner church tradition therefore is examined (Goethe, Heine, Th. Mann). Thus the 
christian conscience is broadened. Also the person of Jesus in profane Iiterature has own aspects. 
Instead ofthe earlier distance towards these texts they are today recognized. With the De-sacraliza­
tion in general one can register a Resacralization in Litemture. This way Iiterature preserves the 
sacred-religious origins who arelost in modern conscience. A final analysis ofthe use ofmetapher 
as important for christian language understanding shows new perspectives. The considerations 
start with a critical reference to Friedrich Schlegels position. 

RESUME 

Un apercu sur l'histoire de Ia Iitterature est presente pour en fournir de nouveaux elements du su­
jet, etant donne qu'aujourd' hui Ia definition de Ia Iitterature chretienne est devenue douteuse. On 
montre, comme problerne principal, Ia tmnsformation d'une comprehension sacrale de Ia Iitteratu­
re a une comprehension profane. ~opinion publique de l'Eglise en tient compte aussi, fait prouve 
p.e. par Je discours du Pape au Herkulessaal a Munich en 1980. La litterature, avec ses experiences 
actuelles, apparait en meme temps comme defi et partenaire de Ia religion et de Ia theologie. La Bi­
ble aussi gagne a nouveau de Ia signification sous l'aspect de Ia lecture litteraire. La comprehension 
Iittemire est une base decisive dans Ia discussion entre Je christianisme et Ia litterature. La lecture 
de Ia Bible en dehors de Ia traditioninterne de l'Eglise (Goethe, Heine, Th. Mann) est examinee de 
plus pres. Ainsi, Ia conscience chretienne s'elargit. Le personnage de Jesus a ses propres aspects 
dans Ia Iitterature profane. Au lieu de distancer ces textes d'autrefois, on y trouve aujourd'hui une 
appreciation positive. Mais Ia desacralisation generale correspond du cöte Iittemire egalement a 
une re-sacralisation. La Iitterature protege avec sa sensibilite esthetique, ce qu'on perd dans Ia 
conscience moderne, l'origine sacrale religieux. Uneanalyse finale de l'utilisation metaphorique, 
qui est importante pour Ia definition du language chretien, montre de nouvelles perspectives. ~ori­
gine de ces considerations est Ia position de Friedrich Schlegel, en l'acceptant d'une manie cri­
tique. 

RESUMEN 

En raz6n del actual cuestionamiento del concepto de literatura cristiana, una revisi6n hist6rica de­
beria dar a conocer otros aspectos mas profundos. La principal dificultad para esto sera el cambio 
de un entendimiento sagrado hacia un entendimiento profano de Ia literatura. Esto ahora es tam­
bien reconocido por Ia lglesia oficial, como lo muestran los discursos del Papa en Munich el aiio 
1980. La literatura en su experiencia actual aparece como un desafio y una asociada de Ia Religion y 
Ia Teologia. Bajo este aspecto, incluso Ia Biblia es vista bajo una nueva luz. La comprensi6n literaria 
de Ia Biblia es Ia base decisiva en Ia discusi6n entre Cristianismo y litemtum. La lectura de Ia Biblia 
al exterior de los tradiciones de Ia lglesia es por lo tanto examinada (Goethe- Heine- Th. Mann). 
De esta manera Ia conciencia cristiana se amplia. Incluso Ia persona de Jesus tiene sus propios 
aspectos en Ia literatura profana. En vez del distanciamiento inicial hacia es tos textos, ellos son hoy 
dia reconocidos. Con esta desacralizaci6n general se puede constatar al mismo tiempo una re-sac­
ralisaci6n en Ia literatura. Asi Ia literatura preserva el origen sagrado y religioso quese perdian en Ia 
consciencia moderna. Un analisis final del uso de Ia metäfora como elemento importante para 
comprender el lenguaje cristiano muestra nuevas perspectivas. Estas considemciones se inician 
con una referencia critica a Ia posici6n de Friedrich Schlegel. 

320 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299 - am 12.01.2026, 17:56:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

