Communicatio Socialis 18 (1985) 4: 299-320
Quelle: www.communicatio-socialis.de

Communicatio Socialis
ZEITSCHRIFT FUR PUBLIZISTIK IN KIRCHE UND WELT

in Verbindung mit
Michael Schmolke und Karl R. Holler

herausgegeben von
FRANZ-JOSEF EILERS SVD

18. Jahrgang 1985 Oktober - Dezember Nr. 4

Literatur und Christentum

Provokative Herausforderung und meditative
Ubereinstimmung

von Wilhelm Géssmann

1. Christliche Literatur im kulturgeschichtlichen Kontext

Uber das Verhiltnis von Christentum und Literatur heute und in néichster Zukunft kann
man auf recht unterschiedliche Weise nachdenken. Naheliegend wire es, eine umfas-
sende Analyse iiber Autoren und deren Werke vorzunehmen, die mit dem Attribut
wchristlich“ zu bezeichnen sind, um daran zu deklarieren, was sich als Zeittendenz ent-
wickelt, eine lohnende Arbeit fiir die Vermittlung wie flir die schriftstellerische Produk-
tion. Sie liefert Material, zeigt die inneren Spannungen auf und kann das Christliche im
Gesamtbereich der Literatur aufweisen. Solche Arbeit wird und wurde geleistet (Paul
Konrad Kurz, Paul Hiibner, Friedrich Kienecker, Gisbert Kranz, der Kreis um Walter
Jens), beschrinkt sich jedoch notgedrungen auf den Gegenwartsbezug, erfordert Ab-
grenzung und eine genaue Bestimmung dessen, worin das unterscheidend Christliche
liegt. Der Zustand der zeitgendssischen Literatur ist jedoch so, daB dies nicht méglich ist
und auch nicht sinnvoll erscheint.'

Ein anderer Ansatzpunkt wire ein theoretisch orientierter, wobei theologische Vorstel-
lungen in den Vordergrund riicken. Man geht von Glaubensiiberzeugungen des Chri-
stentums aus und stellt von dort konkrete Forderungen an die Dichtung, gleichsam ein

Dr. Wilhelm Géssmann, Professor flir Literaturwissenschaft und Literaturdidaktik an der Univer-
sitdt Diisseldorf; von 1973 - 1983 war er Vorsitzender der Heinrich Heine-Gesellschaft.

299

12.01.2026, 17:56:30. Er—



https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Programm von oben. Kirchliche Stellen unterliegen in hohem Maf3e, wenn auch meist
unbewuBt gesteuert, einer solchen Auffassung. Schriftsteller und Schriftstellerinnen,
die im Spannungsfeld von Literatur und Christentum stehen, brauchen zwar Anregun-
gen aus dem Bereich der theologischen Wissenschaft, aus der religidsen wie auch kirch-
lichen Erfahrung. Eine blo3e Auftragskunst ist aber im Bereich der Literatur viel weni-
ger moglich, als es fur die bildenden Kiinste zutreffen mag. Es gibt keine gedichtete
Dogmatik; sie gab es auch nicht im Mittelalter, auch nicht bei Dante.

Wissenschaft, kritisches theologisches Denkvermdogen sind vonnéten - hier liegen sogar
die grof3en Herausforderungen - dennoch kennt die Literatur einen ihr eigenen Wahr-
heitsanspruch. Dichtung steht der Theologie ebenbiirtig gegeniiber und ist ihr nicht un-
terzuordnen. Religion geht gleichsam in beides ein. Eine solche Auffassung konnte bis-
her vom Christentum nicht gutgeheiBien werden, heute aber wird sie akzeptiert. Die
christliche Gebrauchsliteratur ist bei diesen Uberlegungen auszuklammern. Sie unter-
liegt auch literarischen Anspriichen, ist aber durch AnlaB3, Zielgruppe und vorgegebene
Thematik anders bestimmt.

Nach diesen Repliken erscheint es sinnvoll, die christliche Literatur, wenn es sie gibt,
ganz innerhalb der allgemeinen Literatur zu sehen und nach den Regeln der Literatur-
kritik zu rezensieren. Dieser Ansatzpunkt ist goldrichtig, tibersieht jedoch die Einstel-
lung des heutigen Literaturmarktes. Friedrich Schlegel schreibt in einem Aphorismus:
Wer entsiegelt das Zauberbuch der Kunst und befreit den verschlossenen heiligen
Geist? - Nur der verwandte Geist“? Jede Kunstrichtung und -strémung braucht Gon-
ner, sie braucht verstdndige Leute, die sich dafiir 6ffentlich engagieren. Was in dieser
Hinsicht eine literarische Zeitschrift wie das ,Hochland“ gerade wegen ihrer katho-
lischen Intellektualitiit tun konnte, ist schon lange Vergangenheit. Wer sucht heute aus,
fordert, bestimmt den ungeschriebenen Literaturkanon? Literatur braucht Gunst, auch
die christlich orientierte, keine Uberbeglinstigung aus irgendwelchen Griinden. Der Er-
wartungshorizont der Literaturkritik ist zur Zeit profan eingeebnet, ist deshalb zwar
weit, beriicksichtigt aber - abgesehen von der Jugendliteratur - keine speziellen Interes-
sengruppen.

Ohne das christliche Element in der Literatur zu isolieren, kann man doch nachweisen,
daB aus der christlichen Tradition in Europa und iber Europa hinaus der Literatur wich-
tige Problemstellungen und Aufgaben zufallen. Ihre Vernachlissigung wire fatal, Ver-
sdumnisse liegen schon genug vor. Was Martin Walser von drei schwiébischen Dichterin-
nen ausfiihrt, im Hinblick auf deren landschaftlich bedingten kulturellen Hintergrund,
kénnte man auf das Christentum anwenden: ,Der Ton ist aus nichts als Vergangenheit.
Vielleicht ist immer, wenn etwas aufhért, nachher ein Ton da. Aber den mul3 man fassen
konnen. Sich nach ihm sehnen, ist eins; ein anderes, ihn zu fassen . . . Der Ton. Darin hat
die Gegend sich, wenn sie will. Darin hat die Welt, wenn sie will, die Gegend. In so
einem Ton ist aufgehoben, was war. Und die Einbildung, so aufgehoben sei etwas zu be-
wahren, ist angesichts der Deutlichkeit, mit der die Vernichtung protzt, etwas Wirmen-

«l

des. Warmen wir uns also.

Ein Ton in der Formulierung Walsers ist schon sehr viel. Er macht eine sprachliche Tie-
fenschicht bewuBt. Gut wire es, wenn der Ton der christlichen Tradition zu einem vor-
wirts tastenden Wort, zu zukunftstrichtigen Metaphern wiirde. Ob etwas blof3 der Ver-
gangenheit verschwistert bleibt oder Zukunftsperspektiven freilegt, hingt nicht nur von
dem betreffenden literarischen Werk ab, sondern auch von der Art der Vermittlung.
Hierfiir bietet sich der noch wenig eingebiirgerte Begriff der Literarisierung an. Man
sollte nicht so sehr von christlicher Dichtung oder auch Dichtung von Christen

300

12.01.2026, 17:66:30. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sprechen, besser von Literatur fur Christen, wobei dann Literatur das gesamte Spek-
trum meint. Durch Literatur literarisieren, in der Sprache Schillers ausgedriickt, dsthe-
tisch erziehen: die Offentlichkeit, die Kirche, Halb-Christen und profan Denkende.
Durch Kunst und Literatur auch die Kirche aufgeschlossen zu machen, dort liegt die
Herausforderung, dort ist das Feld einer schier unbegrenzten, aber auch stindig verhin-
derten Moglichkeit. In einem die Vermittlung und Wirkung einbeziehenden kulturpoli-
tischen Kontext, so mochte ich das Verhiltnis von Literatur und Christentum sehen und
beurteilen.

Zum Verstindnis von christlicher Literatur - gerade auch in unserer Zeit, in der dieser
Begriff fragwiirdig geworden ist - kann ein literaturgeschichtlicher Uberblick klirend
wirken. In Anlehnung an Friedrich Schlegel, der diesen Begriff in seiner modernen
Bedeutung erkannte und mit ihm wissenschaftlich umging, sind drei geschichtliche Ab-
schnitte zu unterscheiden.

Zunichst die frithe Zeit. Sie wurde viel problematischer erlebt, als man es heute mit
historischem Abstand wahrnimmt. Christliche Dichtungen, die sich vor allem in der
Form von Legenden ausbildeten, standen in den ersten christlichen Jahrhunderten
kirchlicherseits in dem Verdacht, den entstehenden oder eben abgesegneten Kanon der
kirchlichen Schriften aufzubrechen. Was wir heute als christliche Dichtungen ansehen,
wurde vielfach als apokryphe Literatur diffamiert, ein Umstand, der darauf hinweist, wie
wenig die Kirche mit dem fiktionalen Erzihlen zurecht kam. Dennoch: eine Unzahl
christlicher Motive geht auf die auBBerbiblische Literatur zuriick, besonders im Bereich
der Kindheitsgeschichte Jesu: Verkiindigung an einer Quelle, das Purpurspinnen
Marias, Ehebund unter der goldenen Pforte.’ Dichtung und christliche Fabulierkunst
haben sich behauptet und im Laufe der Zeit Anerkennung verschafft, neben der in
theologischen Schriften und liturgischen Texten sich ausbildenden Literarizitat.

Der zweite Einschnitt liegt am Beginn des Mittelalters, eng verquickt mit der Entste-
hung der modernen europdischen Sprachen und Literaturen. Dieser Vorgang war so ge-
schichtstrichtig, da3 die gesamte europiische Literatur gewissermaBen christlich wurde
und in dieser Form nachgewirkt hat. Namen sind fast willkiirlich: Dante, Wolfram von
Eschenbach, Calderon, Racine, Milton. Ein lingeres Schlegel-Zitat soll dazu einen Ein-
blick verschaffen. Dabei finden wir bei Schlegel ein klares Plddoyer fur eine christliche
Dichtung, die von den Gegebenheiten des Lebens und der Kultur ausgeht und diese
deutet:

Was die Entwicklung und die ganze Gestaltung der christlichen Dichtkunst iiberhaupt so eigen-
tiimlich bestimmt hat, ist: daB ihr {iberall eine heidnische Poesie vorangegangen war, deren An-
denken bei den Nationen, nachdem sie christlich geworden, doch nie véllig erloschen ist, und daB
sie selbst dagegen der natiirlichen Grundlage einer eigenen und eigentiimlichen Mythologie ent-
behrte. Auf einem zwiefachen Wege suchte man nun die Ubereinstimmung zwischen dem Chri-
stentum und der Poesie zu erreichen; entweder man ging von dem Christentum selbst aus und
suchte eine vollstindige, nicht bloB das Leben, sondern auch die Welt und die Natur umfassende
Symbolik zu entwickeln, welche mit dem reinen Lichte der Wahrheit zugleich allen Glanz und die
Fllle der geistigen Schonheit vereinigte, und eben dadurch an die Stelle der alten heidnischen
Mythologie fiir die christliche Kunst treten, und dieser zum Ersatz derselben dienen kdnnte. Die-
sen Weg, welcher von der Symbolik, einer so viel als méglich ganz christlichen nimlich, ausgeht
und diese auf die Welt und in das Leben hiniibertrigt, ist vorziiglich die iltere allegorische Schule
unter den italienischen Dichtern gegangen, und eben dadurch sind sie auch noch von den eigent-
lich romantischen Dichtern unterschieden, von denen sie sich auch selbst sorgfiltig abtrennen.
Indessen ist jenes Streben und Suchen nach einer vollstindigen christlichen Lebenss Welt- und
Natur-Symbolik zwar wohl in einem hohen Grade fiir die Malerei, aber niemals zur allgemeinen
Befriedigung fiir die Poesie gelungen; auch im Dante nicht, vielweniger aber in den spéteren dhn-
lichen Versuchen von Tasso und Milton. Der andre Weg flir die neue Poesie ist nun, wenn sie nicht

301

12.01.2026, 17:56:38. [—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von dem Ganzen eines allumfassenden Welt-Gedichts, sondern von dem Einzelnen ausgeht, wie
es ihr gerade gegeben ist, von dem Leben selbst, von der sagenhaften Geschichte, der einzelnen
Legende, selbst von Fragmenten der alten heidnischen Mythologie, falls sie eine h6herere Deu-
tung und geistige Umwandlung zulassen; und daf3 sie diese poetischen Einzelheiten und Anklan-
ge mehr und mehr in das Gebiet der geistigen Schonheit nach christlichen Begriffen zu steigern
und zu verkldren strebt. Darin ist nun Calderon vor allen anderen der Erste und Herrlichste, wie
Dante unter den christlichen Dichtern auf dem andern Wege als der Gré8te voransteht. Und die-
ser zweite Weg, welcher nicht die Symbolik von oben herab, im ganzen und mit einemmale in die
Erscheinung hinein trigt, sondern das Leben von jedem einzelnen Anklange aus, hinauffithrt zur

symbolischen Schoénheit, ist das eigentlich unterscheidende Merkmal des Romantischen, insofern
wir dieses noch von dem Christlich-Allegorischen unterscheiden.“®

Der dritte Einschnitt ist aber erst fir uns entscheidend geworden. Er liegt in der Zeit
Schlegels selbst, hat sich nach ihm noch hirter verdeutlicht. Aufklirerische Wissen-
schaft, die Nachwirkungen der Franz6sischen Revolution und das Aufkommen eines
profanen Lebensgefiihls schafften eine neue kulturelle Situation. Nicht nur in der Philo-
sophie, sondern auch in der Literatur ist nun eine Infragestellung des Christentums zu
beobachten, eine partielle Verneinung. Es entstand eine liberale, von den offiziellen Kir-
chen losgelgste Literatur und mit ihr eine breite literarische Religionskritik. In diesem,
damals noch anfinglichen ProzeB, suchte Schlegel nach einer neuen Orientierung: ein-
mal die Abgrenzung und Ausgrenzung der Vorstellung von einem christlichen Staat,
von einer christlichen Philosophie und auch eben einer christlichen Dichtkunst. Seither
wird der Begriff des Christlichen in Verbindung mit der Dichtung als Unterscheidungs-
merkmal gebraucht, mit der Gefahr der Isolierung und des Ghettos.

Schlegel wollte Unterscheidungen. Aber sein Verstindnis des Christentums bewahrte
ihn noch davor, einseitig und beschrinkt zu werden. Fiir ihn besteht Christentum aus
dem ,inneren Leben, dem ,,inneren Wort*, worin die ,Wiedergeburt des BewuBtseins®
geschieht. In diesem Sinne ist jede Literatur insoweit christlich, wie sie dazu beitriigt, die-
se Bezirke aufzuschliisseln. In diesem Sinne bestand sie schon vor dem Christentum
und besteht sie weiter. Schlegel ist also viel moderner zu beurteilen, als es zamindest
viele seiner Zeitgenossen und spiteren Interpreten getan haben.

Die Profanitit, eine nachchristliche Profanitit - das ist die grofle Provokation bis heute
geblieben. Die Literatur hat seit Schlegel unterschiedlich darauf reagiert und wurde da-
durch selbst zur Provokation. Bei den modernen christlichen Klassikern, wenn man Ber-
nanos, Claudel, Elisabeth Langgisser, Alfred Ddblin, Reinhold Schneider und Gertrud
von le Fort so nennen darf, war die Provokation die Glaubenserfahrung, Glaubenserfah-
rung bis in die dunkelsten Bereiche. Bei den heutigen Schriftstellern ist es insbesondere
das gesellschaftskritische Moment, die Sprachsuche nach dem Verlust eines hohen
metaphysischen Denkens, hervorgerufen durch den sogenannten Realismusschock.
Die Profanitit und die darin enthaltenen kontrdren Implikationen von Liberalitit und
Unfreiheit, von Toleranz und ideologischer Fixierung, von Humanitit und Gewalt,
Weltfrieden und totaler Bedrohung, von verkabelter Bildung und zerstreuendem Kon-
sum, bleibt wie friiher das Heidentum die groBe Herausforderung, nicht, um verteufeln
zu miissen, sondern um sich damit auseinanderzusetzen.

Der Begriff der christlichen Literatur ist bei uns heute nicht mehr so gebriuchlich wie in
der Nachkriegszeit. Auch hat sich der offizielle Sprachgebrauch der katholischen Kirche
gedndert, im Protestantismus lag sowieso Flexibilitit vor, beziehungsweise duBerte sich
das Intersse anders, stirker theologisch. Das wichtigste kirchliche Dokument hierzu ist
die Ansprache von Papst Johannes PaullIl. an die Kiinstler und Publizisten im Herkules-
saal Miinchen am 19. November 1980. Zumindest haben hier moderne Ghostwriter
gearbeitet, und ihre Intentionen wurden anerkannt. Bei dieser Rede muf3 man beachten,

302

12.01.2026, 17:56:30. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wie vorher in offiziellen kirchlichen Kreisen Uiber Kunst und Literatur gesprochen
wurde. Es fillt nicht das Wort von der christlichen Kunst, vielmehr ist die Autonomie
von Literatur und Kunst vorausgesetzt und anerkannt.

Als zentrales Thema wird das Bild vom Menschen, die Wahrheit vom Menschen, das
Ecce Homo, hervorgekehrt. Die ihr eigene Aufgabe, die die moderne Kunst fiir die Kir-
che leisten kann, ist nach diesem Dokument der Dienst der Konkretion. Die Literatur
zeigt die Zustinde unserer Gesellschaft auf, den Sinnverlust, die Ddmonie von Macht
und Destruktion, Leid und Erlosungsbediirftigkeit. Man sollte sich in Zukunft viel hiu-
figer auf die Aussagen dieser Ansprache bezichen.

Gewil} ist es auch gut, den BegriiBungstext von August Everding mitzulesen. Wahrend
die Ansprache des Papstes insbesondere thematisch bestimmt ist, kommt in der Begrii-
Bungsrede das Spielerische des Kiinstlerischen zum Vorschein, aber auch, wie sehr ein
Sinn flir das Numinose in jedem Kiinstler steckt. Wie wichtig soziale Erfahrungen, Fra-
gen und Bewegungen heute auch sind, die dsthetischen sind nicht minder wichtig. Ohne
eine Literarisierung bleibt der Sprachgebrauch allzu leicht angepappt und nivelliert sich.

»In den neuzeitlichen Jahrhunderten, am stirksten seit 1800, lockerte sich die Verbindung von Kir-
che und Kultur und damit von Kirche und Kunst. Das geschah im Namen der Autonomie und
wurde im Namen einer fortschreitenden Sékularisierung verschirft. Zwischen Kirche und Kunst
entstand ein Graben, der immer breiter und tiefer wurde. Dies wurde am offenkundigsten im
Bereich der Literatur, des Theaters und spiter des Films. Die gegenseitige Entfremdung vermehr-
te sich durch die Kritik an Kirche und Christentum, ja an Religion {iberhaupt. Die Kirche wurde ih-
rerseits - das ist einigermaBen verstindlich - mifitrauisch gegen den modernen Geist und seine
vielfiltigen Ausdrucksgestalten. Dieser Geist galt als glaubens- und kirchenfeindlich, als offen-
bahrungs- und religionskritisch. Die Haltung der Kirche war Abwehr, Distanzierung und Wider-
spruch im Namen des christlichen Glaubens.

Eine grundsitzlich neue Beziehung von Kirche und Welt, von Kirche und moderner Kultur und
damit auch von Kirche und Kunst wurde durch das Zweite Vatikanische Konzil geschaffen und
grundgelegt. Man kann sie bezeichnen als Beziehung der Zuwendung, der Offnung, des Dialogs.
Damit ist verbunden die Zuwendung zum Heute, das ,Aggioramente‘*’

Theoretisch steht einem Neuverstindnis von Christentum und Literatur nichts mehrim
Wege. Spannungen und Widerspriiche werden sich auch in Zukunft aus bestimmten
literarischen Projekten ergeben. Man mub sie sogar herbeiwiinschen, damit nicht bloBe
Gleichgiiltigkeit um sich greift.

2. Die Bibel als Literatur

Seit dem letzten Konzil, auf dem die Theologie des Wortes aufgewertet wurde, wird die
Bibel zwar noch mehr verehrt und in der Liturgie noch hiufiger beweihrauchert, aber
das Horen und Lesen der biblischen Texte ist zur Routine geworden. Hochste Zeit, tiber
Form und Sinn der Bibellektiire neu nachzudenken, zumal am Verstindnis der Bibel
uber Funktion und Méglichkeit christlicher Literatur nachgedacht werden kann.

Wird christliche Literatur heute vielfach verdichtigt und heruntergespielt, so besitzt die
Bibel als Chronik der Menschheit heute einen héchsten Rang. Noch immer ist sie der
bedeutendste Riickverweis, und wer sich auf sie beruft, ist, um einen Aphorismus Frie-
drich Schlegels abzuwandeln, ein riickwirts gekehrter Prophet. Noch zwei Aphorismen
von demselben frithen Friedrich Schlegel: ,,Die Bibel ist unter den Werken des Kiinst-

303

12.01.2026, 17:56:38. [—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

lers, was der Kiinstler selbst unter den Menschen®® Oder: ,Der revolutionire
Wunsch, das Reich Gottes zu realisieren, ist der elastische Punkt der progressiven Bil-

dung und der Anfang der modernen Geschichte*

Bei den folgenden Uberlegungen soll ein Gesichtspunkt herausgegriffen werden: das
literarische Lesen mit der Konsequenz und Erwartung, die man normalerweise an Lite-
ratur stellt, wodurch die Bibel in gleicher Weise zu einem literarischen Buch gemacht
wird.

Viele lesen die Bibel schon literarisch. Wer die Bibel literarisch liest, sie literarisch gele-
sen hat, versteht sie literarisch, hat sie vielleicht fiir eigene literarische Werke ausgewer-
tet. Hier aber hatte die Orthodoxie, die jiidische wie die christliche, ihre strenggldubigen
Einwinde. Man befiirchtete eine dsthetische Aufweichung, eine literarische Unver-
bindlichkeit, sah eine sidkularisierte Kunstreligion aufkommen. Als Moses Mendelssohn
aus jiidischer Tradition seine sprachlich geschliffene, mit dem Kunstverstand der Auf-
klarungszeit erprobte Bibellibersetzung vorlegte, bewunderte man sie, und doch war
den damaligen Rabbinern eine holperige, unpoetische Prosa weniger verdichtig.

Die literarische Bibellektiire hat eine verhiltnismaBig lange Geschichte. Im Grunde
begleitete sie die Bibel seit ihrer Entstehung. Hierbei konnte es durchaus passieren, da3
literarisch konzipierte Biicher wie das Hohe Lied und das Buch Jona, durch die Aufnah-
me in den biblischen Kanon dem religiosen Verstindnis (vielleicht sogar MiBverstind-
nis) iiberantwortet wurden. Fiir das Alte Testament war dies kein allzu groBes Problem,
da ein allgemeiner Literaturbegriff alles einschloB.

Es gibt die Apokryphen, auch die neutestamentlichen, die in gewisser Hinsicht litera-
rische Spiegelungen kanonisierter Erfahrungen sind. Als solche konnen sie Geltung
beanspruchen, wenn auch ihr Anspruch, Bibel zu sein, kategorisch abgelehnt wurde. Es
gab im Mittelalter die biblischen Nachdichtungen, am Anfang aus missionarischen
Erwigungen, spiter zur religiosen Auferbauung.

Durch die Bibeliibersetzung Luthers, gewil3 religiés gemeint und doch mit einmaliger
Sprach- und Vorstellungskraft ausgestattet, wurde die literarische Verfligbarkeit der
Bibel erst wirklich bedeutsam. Der grof3te Teil der Barockdichtung ist geistlich, das heil3t
in diesem Zusammenhang, biblisch inspiriert. Und doch ist der Umschlag ins Asthe-
tische erst eine Epoche spéter anzusetzen, als man die Bibel wie die neu entstehenden
Romane las, wobei diese allerdings den Erbauungscharakter der Bibel noch lange
beibehielten.

Innerhalb des Protestantismus, wo sich dieser Proze3 vorwiegend ereignete, spiirte man
die Zisur zunichst kaum, da die Prediger nur gut predigen konnten, wenn sie auch lite-
rarisch verfuhren. Eine Zeitlang bestand also ein faszinativer literarisch-religioser
Mischungsprozef3: Literatur fiihrt zur Erfahrung des Religiosen, und das Religitse emp-
findet sich literarisch. Dies traf natiirlich nur fiir eine kleine intellektuelle Oberschicht
70,

Das vor der Klassik, in der Aufklarung entstandene dsthetische Lesen und Erleben der
Bibel, wofiir in Deutschland besonders Lessing und Herder stehen, findet sich beson-
ders gut ausgeprigt bei Goethe. In lingeren Passagen seines autobiographischen Alters-
werkes ,,Dichtung und Wahrheit“ hat er nicht nur {iber die Art seiner Bibellektiire
berichtet, sondern sich auch eingehend Rechenschaft zu geben versucht. Bei aller
Hochachtung der Bibel hat Goethe sie wie andere literarische Werke gelesen. Die tradi-
tionellen Glaubenswahrheiten 146t er dabei auf sich beruhen, greift exegetische Frage-

304

12.01.2026, 17:56:38. [—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

stellungen auf, kritisiert und iiberwindet sie, damit die Bibel nicht toter Buchstabe
bleibe:

,DaB in der Bibel sich Widerspriiche finden, wird jetzt niemand in Abrede sein. Diese suchte man
dadurch auszugleichen, dafl man die deutlichste Stelle zum Grunde legte, und die widersprechen-
de, weniger klare jener anzuahnlichen bemiiht war. Ich dagegen wollte durch Priifung herausfin-
den, welche Stelle den Sinn der Sache am meisten ausspriache: an diese hielt ich mich und verwarf
die anderen als untergeschoben . . &°

Goethe erzihlt von sich, daf} er als Protestant (pietistisch beeinfluf3t), im Religionsunter-
richt die Bibel mehrmals durchlaufen habe. Er konnte also zeitlebens auf bibelfestes
Wissen zuriickgreifen. Sein Opus ist voll von Anspielungen und biblischen Auswertun-
gen.!" Hier lag seit je ein wichtiger Gesichtspunkt der literarischen Bibelzitation: Die
Leser brachten ein biblisches Vorwissen mit, woran anzukniipfen war. So war es den
Schriftstellern moglich, mit biblischen Texten, Bildern und Figuren vielfdltig zu arbei-
ten, vom affirmativen Einverstindnis bis hin zu einer kritischen Lebenserfahrung, vom
sprachlichen Bewufitmachen bis hin zur sprachlichen Verfremdung.

Im katholischen Bereich hat es ein ausgeprigtes Bibellesen nicht gegeben wie im Prote-
stantismus und Judentum. In der Romatik bemiihte man sich, auch im katholischen
Bereich die Bibel als Volksbuch, als universellen Roman literarisch zu verankern. Ein
Beispiel hierflir sind die Aussagen Friedrich Schlegels in seiner ,,Geschichte der alten
und neuen Literatur®. Er schitzt das Neue Testament besonders. Es ist flir ihn Kunde des
,Lebendigen Wortes®, in der die Seele das eingeschriebene ewige Evangelium entdek-
ken kann, ,durch welches auch das, was noch frither verschlossen blieb, wenn die Zeit
gekommen ist, entsiegelt werden soll. Man hort den Anklang an Lessing heraus, der
bekanntlich vom neuen, den Buchstaben {iberwindenden Evangelium gesprochen hat.
Schiegel sieht die Bibel vor allem heilsgeschichtlich: Anfang - Ende - Mittelpunkt, und
isthetisch, ohne sie im Asthetischen zu belassen:

,Das Christentum aber, nicht blof} an sich, sondern auch in seiner schriftlichen Abfassung, oder
das Evangelium, ist das Licht von oben gewesen, durch welches jene andern Elemente neu ver-
klart und auch fur die Kunst und Wissenschaft in eins gestaltet worden sind. Wir miissen hier des
neuen Testaments um so mehr gedenken, da der literarische EinfluB desselben flir das Mittelalter
und selbst fiir die neuere Zeit durch Inhalt und Form nicht bloB in der Moral und Philosophie, son-
dern auch in der Kunst und Poesie, unberechenbar gro3 gewesen ist. Durch dieses gottliche Licht
von oben, welches das Evangelium in seiner Einfalt und Klarheit in die Welt gebracht hat, wird der
kiinstlerische Verstand und philosophische Scharfsinn der Griechen, der praktische Weltverstand
der Romer, und der prophetische Tiefsinn der Hebraer erst zu einem vollstindigen Ganzen
wahrhafter Erleuchtung und Einsicht fur das Leben wie flir die Wissenschaft vollendet und be-
schlossen . . .

Der Prophet des Neuen Bundes macht den vollstidndigen SchluB fiir das ganze Gotteswerk, und
dieses geheimnisvolle Buch der Zukunft bildet nebst der Genesis oder der Offenbarung des An-
fangs, die andre Handhabe fiir die heilige Arche der Schrift, in deren Umkreis das vierfache Evan-
gelium den lichten Mittelpunkt des Ganzen bildet, zu welchem aber Anfang und Ende den eigent-
lichen Schliissel des tieferen Sinns enthalten . . .

Der Geist der Allegorie ist librigens im neuen Testament nicht minder vorwaltend als im alten;
besonders ist die eine besondere Art derselben, welche Parabel genannt wird, obwohl sie auch
schon im alten Testament vorkommt, hier am mannigfachsten angewandt und entwickelt, und
begriindet recht eigentlich die kindliche Lehrart des Evangeliums . . .

Vorziiglich in diesen kindlichen Gleichnissen und sinnbildlichen Volksgeschichten und Parabeln
ist das Evangelium Urbild fiir alle spéteren Legenden geworden, so wie diese wiederum die Quelle
und Vorratskammer aller christlichen Kunst gewesen sind, zunichst der bildenden, dann aber

«l2

auch der Poesie:

305

12.01.2026, 17:56:30. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Es ist nicht verwunderlich, daB Heine besonders das Alte Testament geschétzt hat. Wir
stoBen bei ihm nicht nur auf ein fundiertes Bibelwissen, sondern auch auf Aufsehen er-
regende AuBerungen iiber die Bibellektiire. DaB die Bibellektiire bei Heine von vorn-
herein literarisch motiviert ist, liegt auf der Hand. Einmal setzt er die dsthetische Tradi-
tion der Romantik fort, zum anderen braucht er die Bibel, da die Bibelkenntnisse seines
Publikums gute Ankniipfungspunkte bilden fir seine kritischen, aufklirerischen
Absichten.

Bei Heine finden sich ironische Brechungen von Bibelzitaten, literarisch spitze Paro-
dien, politische Uminterpretationen, brisante Nacherzihlungen, die bei alttestament-
lichen Geschichten gern das sinnliche, das erotische Moment hervorkehren. Die Bibel
wird bei ihm ein spannendes, unterhaltendes und lehrreiches Buch zugleich. In seinen
letzten Jahren hat er die Bedeutung des Bibellesens, vor allem als Uberwindung innerer
Leere und Einsamkeit, herausgestellt. Seine rel1glose Umkehr, allerdings ohne kirch-
liche oder konfessionelle Festlegung, verdankt er, wie er selbst schreibt, der Bibellek-
tiire:

,In der Tat, weder eine Vision, noch eine seraphitische Verziickung, noch eine Stimme vom Him-
mel, auch kein merkwiirdiger Traum oder sonst ein Wunderspuk brachte mich auf den Weg des
Heils, und ich verdanke meine Erleuchtung ganz einfach der Lektiire eines Buches - Eines
Buches? Ja, und es ist ein altes, schlichtes Buch, bescheiden wie die Natur, auch natiirlich wie die-
se; ein Buch, das werkeltigig und anspruchslos aussieht, wie die Sonne, die uns wiarmt, wie das
Brot, das uns nihrt; ein Buch, das so traulich, so segnend giitig uns anblickt, wie eine alte GroB-
mutter, die auch téglich in dem Buche liest, mit den lieben, bebenden Lippen, und mit der Brille
auf der Nase - und dieses Buch heiBt auch ganz kurzweg das Buch, die Bibel. Mit Fug nennt man
diese auch die Heilige Schrift: wer seinen Gott verloren hat. der kann ihn in diesem Buch wieder-

finden, und wer ihn nie gekannt, dem weht hier entgegen der Odem des gottlichen Wortes.“”
Das,,Geistliche Jahr“ Annette von Droste-Hiilshoffs ist das Resultat einer lebenslangen
literarischen Bibellektiire. Es kann Wegweisung dafiir sein, wie Leseerfahrungen und
Lebenserfahrungen ineinander {ibergehen. Grundlage ist dabei nicht die ganze Bibel,
es waren vielmehr, katholischer Tradition entsprechend, die sonntéglichen Evangelien
des Kirchenjahres. Mit ihnen hat sich die Droste in einer hdchst persdnlichen Weise aus-
einandergesetzt: das biblische Wort als Korrektur und Weiterflihrung der eigenen Aus-
sage. Ihr kommt es nicht darauf an, biblische Geschichten nur wiederzugeben, sie will
sich selbst verstehen und fordert dadurch ein tieferes Bibelverstindnis zu Tage.

Indem sie biblische Erfahrungen bis in die seelischen Tiefenschichten hinein umzuset-
zen versucht, unter Verwendung alter und neuer Metaphern, wird die Vergangenheit
des Textes aufgehoben und in die Gegenwirtigkeit des eigenen Erlebens gestellt. Sie
gebraucht, wie nicht anders zu erwarten, in manchen ihrer geistlichen Gedichte die
Paraphrase, die umschreibende Erzihlung. Aber dort trifft sie erst den Kern biblischer
Aussagen, wo sie die Sprache der Bibel in eigener dichterischer Instanz abwandelt, kein
Anempfinden, kein Nachempfinden, sondern lebensnahes eigenes Formulieren.'

Die Entdeckung der Bibel als literarisches Buch hat ihr neue, bisher ungekannte Lese-
Erfahrungen erdffnet. Diese gilt es zu sichern und innerhalb der heutigen Diskussion
um die Bibel fruchtbar zu machen. Es wire schade, wenn die literarische Lektiire der
Bibel nur auBerhalb der Kirche angesiedelt bliebe. Damit das literarische Verstindnis
auch in der Kirche zum Zuge kommt, miissen nicht wenige Barrieren und Vorurteile
{iberwunden werden.

Ich erinnere mich noch an eine Vorlesung von Romano Guardini, in der er heftig gegen
den Joseph-Roman Thomas Manns zu Felde zog. Ihm war der freie literarische Umgang

306

12.01.2026, 17:56:38. [—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mit dem Alten Testament, wie Thomas Mann es tat, ein Skandalon. Guardini hatte, wie
kein anderer vor ihm, die dsthetischen Moglichkeiten im Christentum neu aufgewiesen
und auch fiir die Bibellektiire brauchbar gemacht. Dabei hat er jedoch die Wahrheits-
frage noch streng theologisch gestellt. Er befiirchtete eine Verfalschung der biblischen
Intentionen. Guardini urteilte aus der religios anspruchsvollen kirchlichen Tradition
und konnte und wollte nicht erkennen, was dennoch an Substanz bei Thomas Mann
verblieben oder sogar hinzugekommen war.

Dasselbe Urteil hidtte Guardini mit seinen damaligen Voraussetzungen auch iiber den
Roman von Stefan Heym fillen miissen ,,Der Konig David Bericht® in dem der bibli-
sche Text in fiktionaler Weise redaktionell untersucht und in Frage gestellt wird, als
Kaschierung eines groBartigen Konigsbildes.

Thomas Mann nennt die Bibel ein ,gewaltiges Monument* der Weltliteratur, eine
»Menschheitschronik®, ein ,,aus dem Gestein verschiedener geologischer Zeitalter zu-
sammengewachsenes Buchgebirge Gewil} sind dies sakrale Ubertreibungen, die die
singuldre Bedeutung der Bibel fiir die gesamte Geistesgeschichte herausstellen sollen.

Die Wahrheitsfrage Guardinis ist bis heute offen geblieben. In einem von mir durchge-
fiihrten Seminar iiber biblische Metaphern stellten sich letztlich zwei Positionen heraus,
die sich nicht gegenseitig ausschlieBen miifiten: Die Bibel als Glaubensaussage und
Grundlegung des christlichen GlaubensbewuBtseins auf der einen Seite, die Bibel als
bedeutsame, wenn nicht sogar unentbehrliche literarische Lektiire fiir alle, ohne den
direkten Hintergedanken einer Bekehrung zum Christentum.

Sah man bislang in der literarischen Bibellektiire in der Nachfolge Goethes und Heines
einen von der Glaubenssubstanz der Bibel wegfiihrenden SakularisierungsprozeB, so
kann man heute einen eher umgekehrten Weg erkennen und anbahnen: das literarische
Verstindnis der Bibel als Zugang zu den groBen Fragen der Menschheitsgeschichte.
Mdgen einige beim &sthetischen Verstindnis stehenbleiben, andere dariiber hinaus-
gehen. Wer aber mag entscheiden, wo das Asthetische aufhort und wo das Religiose
ohne literarisches Vorverstindnis in eine selbstgerechte Ideologie umschligt? Das
Lesen der Bibel ist immer von Nutzen, wenn sich menschliche Erfahrungen kliren,
bestétigen oder in Frage stellen. Die Bibel gehort allen.

Dies Pladoyer fur die literarische Bibellektiire soll andere Formen der Bibelbenutzung
nicht beiseiteschieben, sie eher auflockern, erginzen und erweitern. Vielen ist es so er-
gangen, daB sie nur langsam die groBe Scheu vor der Bibel als etwas Heiligem und
Unantastbarem iiberwanden und dazu kamen, die Texte unvoreingenommen zu lesen,
sogar mit einem besonderen Unterhaltungsinteresse. Die Geschichten, die in der Bibel
erzihlt werden, erhalten aufgrund ihrer literarischen Qualitdt einen unerschépflichen
Reichtum. Eine voreilige theologische Deutung verstellt nicht selten die Lust am Lesen.

Um ein vielseitiges literarisches Verstandnis der Bibel zu fordern, dazu ist die Literatur
aufgerufen. Kein blo3 schongeistiges Aneignen und duBleres Zitieren ist gemeint. Ich
spreche auch nicht gegen eine, sondern fiir eine exegetische Auseinandersetzung, aber
mit eigenen literarischen Konsequenzen. Mull man zum Beispiel auch die Kindheitsge-
schichte Jesu, wie sie bei Matthdus und Lukas vorliegt, historisch in Frage stellen, so
braucht sich die Literatur nicht um ein historisches Bibelverstindnis zu kiimmern. Sie
bringt Verstindnis flir eine poetische Wortwoértlichkeit: Mit der Poesie zuriickgewinnen,
was die wissenschaftliche Analyse zerstiickelt und entmythisiert. Bethlehem bleibt ein
biblischer Topos, die drei Magier bleiben die unvergleichlichen Sterndeuter, der Baum

307

12.01.2026, 17:56:30.



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des Lebens wiichst seit der Steinzeit im Paradies und wird noch immer zum Baum der
Erkenntnis. Diesen poetischen Fortbestand kann und muB die Wissenschaft respektie-
ren, bis auf héherer Ebene einmal wieder unser zerrissenes BewuBtsein zur Einheit
findet.

Die Literatur mit ihren eigenen Erfahrungsweisen sorgt dafiir, dal die Wissenschaft
nicht iiberméchtig wird und das an sie Ausgelieferte nicht in ihren Hinden allein bleibt.
Das ist Provokation, auf einen kurzen Nenner gebracht: die Auseinandersetzung
zwischen der theologischen Argumentation und der religiosen Metaphorik.

1. Exkurs: Die profane Jesusgestalt in der Literatur

Wie die Herausforderung durch die Profanitit aussehen kann, 1483t sich an der Jesus-
gestalt, der zentralen Figur, der sich christliche Literatur zuwenden kann, aufzeigen. In
einem kurzen Text ,,Der Einzug in Jerusalem® habe ich einige traditionelle und modi-
sche Jesus-Titel addiert und dann diese litaneiartige Provokation dem Kreuzigungsweg
vorangestellt:

Auf einer Eselin

Jesus

der Wundertiter

der Geschichtenerzihler
der Brotvermehrer

der Weltverbesserer

der Weisheitslehrer

Jesus

wie man ihn sich wiinscht
wie man ihn gerne braucht
einen Superstar

einen Revolutionir

einen Propheten

einen Gottessohn

Hosanna
die Steine miiBten schreien:
Kreuzigt ihn'

Es wiren noch weitere Jesus-Titel zu nennen und zu iiberpriifen, zum Beispiel der
Konigstitel im Gegensatz zum Wanderprediger, das Bild vom Weltenrichter zur traditio-
nellen Heilandsgestalt oder der Titel des Meisters, des Erlésers und Leidensknechtes.
Die Literatur verhilt sich der Jesusgestalt gegeniiber manchmal sehr grell, hdufiger aber
noch nihert sie sich sehr scheu, wendet sich lieber dem mittelalterlichen Spiegelbild
Franz von Assisi zu.

Die historische Sichtweise der Jesusgestalt verlduft parallel zur Entstehung der Bilder
aus der Schule der Nazarener. Theologiegeschichtlich liegt der Neubeginn ohne Zweifel
bei der Leben-Jesu-Forschung, die versucht hat, durch den Jesus des Glaubens (Dog-
matik, Liturgie) zurlickzufragen nach dem historischen Jesus von Nazareth.

Die beiden wichtigsten Werke dieser Richtung, das von David Friedrich Strauf3 (1835/
36) und von Ernest Renan (1863), sind vornehmlich selbst Literatur, keine wissenschaft-
lichen Abhandlungen im Traktatstil. Es sind Biicher, die einen gro3en Leserkreis ange-
sprochen und Grundverhaltensmuster im Denken hervorgerufen haben. Es ist an der

308

12.01.2026, 17:56:38. [—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»2Am Abend nahm er mit den Jiingern sein letztes Mahl ein. Es war dies nicht, wie man spiter irr-
timlich angenommen hat, das tbliche Passahmahl; indessen wurde fiir die Urkirche dieses
Abendessen das wahre Passahmahl und das Siegel des neuen Bundes. Jeder Jiinger kniipfte daran
seine teuersten Erinnerungen, und gar mancher von den rithrenden Ziigen aus dem Leben des
Meisters, die ja jeder im Gedachtnis treu bewahrte, wurden mit diesem Mahl in Verbindung ge-
bracht, das der Eckstein christlicher Liebe und der Ausgangspunkt der trefflichsten Einrichtungen
geworden ist. Gewil3 floB in dieser Stunde das Herz Jesu {iber von zértlicher Liebe zu der kleinen
Gemeinde, die ihn umgab. Sein heiterer, starker Geist fiihite sich frei und leicht trotz der diisteren
Ahnungen, die ihn erfullten. Fiir jeden seiner Freunde hatte er ein liebevolles Wort.*

Aus: ,,Das Leben Jesu“ von David Friedrich Strauf3

50 in den Gedanken seines nahen Todes vertieft, mochte er diesen zugleich aus dem Gesichts-
punkt eines Opfertodes, sein Blut als die Weihe eines neuen Bundes zwischen Gott und der
Menschheit betrachten, und um der Gesellschaft, die er begriinden wollte, einen lebendigen Mit-
telpunkt zu geben, mochte er diese Brot- und Weinverteilung als eine zu wiederholende Feier
anordnen. Das alles war natiirlicherweise moglich; ob aber alles auch wirklich so wie es die Evan-
gelisten uns berichten, vor sich gegangen, ist eine andere Frage.”

Am Text von Renan, der fiir die Entwicklung in Frankreich exemplarisch ist und bis zur
Position Leon Bloys weitergewirkt hat, erkennt man den Stil des verstidndlichen Nacher-
zdhlens. Man kénnte verflihrt sein zu meinen, es handele sich um nichts weiteres als um
eine Fortsetzung des frommen Erbauungsschrifttums. Viel eher mul} die profane Ten-
denz erkannt werden: Jesus als gro3e PersOnlichkeit, entkleidet des Heiligenscheins,
wenn auch von stimulierender Anziehungskraft, eine literarisch konzipierte Figur. Die
Nihe des 19. Jahrhundert-Kitsches mag dies noch unterstreichen.

Am Text von David Friedrich Strauf3, der den modernen deutschen Entwicklungsstrang
bis hin zur Theologie Bultmanns anzeigt, fillt dagegen die kritische Einstellung auf: ein
Fragen, was gewesen sein konnte, der Versuch eines natiirlichen Verstehens und Erkli-
rens auf biblischer Grundlage, und gleichzeitig eine profane Infragestellung von au3en.
Eine solche literarische Einstellung zog theologische Konsequenzen nach sich und fiihr-
te zu einem profanen Verstdndnis der Jesusgestalt.

Progressiver noch als diese beiden Dokumente aus der Leben-Jesu-Forschung ist inner-
halb der Dichtung des 19. Jahrhunderts der literarische Zugriff Heinrich Heines gewe-
sen. Man hat seine religionskritischen AuBBerungen, besonders in katholischen Kreisen,
vielfach {ibersehen oder falsch eingeschétzt. In der Tat aber ist er nach Lessing der wich-
tigste Religionskritiker. Eines seiner Stilmittel ist die Ldcherlichkeit. Durch seine kriti-
sche Fragestellung hat Heine den politischen Jesus entdeckt, einen Jesus der gesell-
schaftskritischen Emanzipation, wie man im Jargon der vergangenen Jahre sagen kénn-
te. An zwei Texten kann man sich die Position Heines verdeutlichen.

Aus: ,Deutschland - ein Wintermérchen®, Caput XIII
Und als der Morgennebel zerrann,

Da sah ich am Wege ragen,

Im Friihrotschein, das Bild des Mannes,

Der an das Kreuz geschlagen.

309

12.01.2026, 17:56:38. [—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Mit Wehmut erfiillt mich jedesmal,
Dein Anblick, mein armer Vetter,
Der du die Welt erlésen gewollt,
Du Narr, du Menschheitsretter!

Sie haben dir iibel mitgespielt,

Die Herren vom hohen Rate.

Wer lieB dich auch reden so riicksichtslos
Von der Kirche und vom Staate!

Zu deinem Malheur war die Buchdruckerei
Noch nicht in jenen Tagen

Erfunden; du hittest geschrieben ein Buch
Uber die Himmelsfragen.

Der Zensor hitte gestrichen darin

Was etwa anzliglich auf Erden,

Und liebend bewahrte dich die Zensur
Vor dem Gekreuzigtwerden.

Ach! hittest du nur einen andern Text
Zu deiner Bergpredigt genommen,
BesaB3est ja Geist und Talent genug,
Und konntest schonen die Frommen!

Geldwechsler, Bankiers, hast du sogar

Mit der Peitsche gejagt aus dem Tempel -
Ungliicklicher Schwirmer, jetzt hingst du am Kreuz
Als warnendes Exempel!

Aus: ,Die Stadt Lucca® Kapitel VII

Es ist der Gott, den ich am meisten liebe - nicht weil er so ein legitimer Gott ist, dessen Vater
schon Gott war und seit undenklicher Zeit die Welt beherrschte: sondern weil er, obgleich ein
geborener Dauphin des Himmels, dennoch, demokratisch gesinnt, keinen héfischen Zeremonial-
prunk liebt, weil er kein Gott einer Aristokratie von geschorenen Schriftgelehrten und galonierten
Landsknechten, und weil er ein bescheidener Gott des Volkes ist, ein Biirger-Gott, un bon dieu
citoyen. Wahrlich, wenn Christus noch kein Gott wiire, so witrde ich ihn dazu wihlen, und viel lie-
ber als einem aufgezwungenen absoluten Gotte, wiirde ich ihm gehorchen, ihm, dem Wahlgotte,
dem Gotte meiner Wahl“

Bei einer Besprechung des Textes aus dem ,Wintermirchen® meinten verschiedene, es
wire ein religitses Spottgedicht, dem aber von anderer Seite sofort widersprochen wur-
de. Woher kam dieser Eindruck? Man erwartet, dal vom Kreuz und zum Kreuz in der
Sprache der Frommigkeit geredet wird. Da dies hier nicht geschieht, kdnnen solche
Reaktionen entstehen. Wir miissen damit rechnen, dall so manches, was aus der Spra-
che der Frommigkeit herausfiilt, eben nicht Spott ist. Heine betreibt literarische Reli-
gionskritik, eine literarische Form, welche die fromme Literatur in allen Hochreligionen
begleitet hat.

Man muB bei dem ,Wintermirchen“ Heines nach dem Sinn 6ffentlichen Redens fragen,
um diesen Text richtig zu verstehen. Jesus hat, wie Heine es mit dem Stiimittel der
Kontrastierung verdeutlicht, nicht harmlos gepredigt, hat die Leute nicht fromm aufer-
baut, er hat so geredet, daB er daflir ans Kreuz kam; riicksichtslos von der Kirche und
vom Staate. Wenn er so geredet hitte, wie die Kirche und der Staat es wiinschten, es zu
Heines Zeit durch Zensur vorschrieben - ein herrliches Ironiesignal -~ dann wire ihm
die Schande des Kreuzes erspart geblieben.

310

12.01.2026, 17:66:30. O



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Martin Buber, Jude wie Heine, hat pathetisch von Jesus als dem gro3en Bruder gespro-
chen. Heine dagegen redet Jesus mit ,,mein armer Vetter“ an. Damit durchbricht er das
Tabu der Frommigkeitswelt und trifft auf einen Jesus, der wie er ein armer Jude ist.
Jesusbleibt nicht in frommer Verklidrung, sondern wird in seinem 6ffentlichen Scheitern
benannt. Ein so enttabuisierter Jesus kann nicht auf den Raum der Kirche und eines
frommen Sprechens beschrinkt bleiben. Er riickt in die profane Welt, wird zum poli-
tischen Exempel.

Eine dhnliche Auseinandersetzung wie mit dem Gekreuzigten hat Heine mit dem
koniglichen Christus vorgenommen. Der Text aus der ,,Stadt Lucca® besitzt viele ironi-
sche Untertreibungen, kommt aus einem literarischen Schwebezustand nicht heraus.
Aber gerade dadurch wird es dem Literaten Heine méglich, Jesus in ein demokratisches
Sozialgeflige hineinzukonzipieren. Man mochte zu dieser Zeit diese Ansitze iberse-
hen. Heute werden sie liberdeutlich. Gewil mag hier ein dogmatisches Verlustkonto zu
verbuchen sein, gleichzeitig wird aber, auBerhalb der traditionellen Theologie, in der
Profanitit von Literatur ein neuer Zugang zu dem Jesus von Nazareth freigelegt: ein
biirgerlicher, ein proletarischer, kein adeliger, und doch h6chst respektabler Jesus von
Nazareth.

3. Sakralsprache und Literatur

Viele Probleme im Verhiiltnis von Christentum und Literatur gehen auf Unsicherheiten
im Sprachgebrauch zuriick. Je nach Alter, nach Gruppierung oder sozialer Herkunft
steht man auf einer anderen Stufe in der Entwicklung von der Sakralsprache zur Profan-
sprache. Gemeint ist damit der Sdkularisierungsprozef3, der noch immer unterschied-
lich angeeignet, akzeptiert und beurteilt wird. Die Wurzeln reichen weit zuriick, bis in je-
ne Zeiten, die kulturgeschichtlich gleichsam am Anfang stehen und von der Religions-
wissenschaft gerade heute neu hervorgekehrt werden. Hier liegt meiner Meinung nach
ein wichtiges Aufgabengebiet fiir die Literatur. Sie hat exemplarisch Spracharbeit tiber
ihren Rahmen hinaus zu leisten.'

Zwei Uberlegungen zum Christentum sind hierbei von aufschliisselnder Wirkung:

1. These: Das Christentum ist eine Pfropfreligion. Das paulinische Bild vom aufge-
pfropften Reis auf einen Wildling kann dabei wegweisend sein. Eine solche theologische
Vorstellung geht davon aus, da3 im Wesen des Christentums frithere Religionen présent
geblieben sind und nachwirken. Da8 das BewuBtsein des Judentums im Christentum
nachwirkt und nachwirken soll, steht auler Frage. Wie aber verhilt es sich mit dem Hei-
dentum, das sich im Ubergang von der Jiger- zur Nomadenkultur, von der Sammler-
mur Ackerbau- und Stadtkultur entwickelt hat? Fast alle Metaphern, Opferriten und
Segnungen reichen in diese Religion von Himmel und Erde zuriick, mag sie sich noch so
verschieden entfaltet haben. Die ersten Kapitel der Genesis spiegeln noch diesen reli-
gionsgeschichtlichen Zustand. Heutige Remythisierungen wissen um diese Urspriinge.
Ein soiches Denken ruft Zustimmung und Verdichtigung hervor, auch viele Zwischen-
stufen sind wirksam: verschiedene Formen von Mystik, Frommigkeit und Meditation.

2. These: Das Christentum besteht aus verschiedenen Christentiimern, wobei eine
neue Dreiteilung notwendig geworden ist: katholisch, mitzuverstehen ist das orthodoxe
Christentum, protestantisch, wozu auch die vielen Untergruppierungen und Sekten ge-
horen, und sikularisiert, ein EntwicklungsprozeB, der mit Lessing und Heine zunéchst
den protestantischen Bereich betraf und heute auf den katholischen voll tibergegriffen

31

12.01.2026, 17:56:30.


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hat: ein Kulturchristentum mit loser oder keiner kirchlichen Bindung, ein Bereich, von
dem die progressiven modernen AnstoBe ausgegangen sind und ausgehen, vor allem
asthetisch-kiinstlerisch und sozialpolitisch. Dies sikularisierte Christentum kann von
humanistischen Zielvorstellungen gepragt sein, von den demokratischen Grundsitzen
der Franz6sischen Revolution, von einem hohen KulturbewuBtsein iiberhaupt. Es ist
nicht immer klar auszumachen, welche Rolle Religion, Christentum und Kirche hierbei
spielen.

Das alles hat babylonische Sprachverwirrung ausgelost. Jeder hat einen anderen sprach-
lichen Heimatbezug und mdchte ihn erhalten oder entwickeln. Die Schattierungen
zwischen sakral und profan bestimmen so manches Gruppenbewu@tsein.

Um den Unterschied in seiner grundsitzlichen Bedeutung herauszustellen, seien zwei
Zitate von dem bekannten Religionswissenschaftler Mircea Eliade angefiihrt:

Jede Welt ist das Werk der Gétter, denn sie ist entweder unmittelbar von den Géttern geschaffen
oder von Menschen, die den exemplarischen Akt der Schopfung rituell erneuerten, geweiht und
damit kosmisiert worden. Der religiose Mensch kann nur in einer geheiligten Welt leben, weil nur
eine solche Welt am Sein teilhat und somit wirklich existiert . . . Der religiose Mensch empfindet
ein tiefes Heimweh nach der gottlichen Welt, er sehnt sich nach einem Haus, das dem Haus der
Gotter gleicht, so wie es die Tempel und Heiligtiimer taten. In diesem Heimweh driickt sich der
Wunsch aus, in einem Kosmos zu leben, der rein und heilig ist, so wie er es im Anfang war, als er
aus den Hiinden des Schopfers hervorging . . . Das Erlebnis der heiligen Zeit sollte dem religiésen
Menschen erlauben, in periodischer Wiederkehr den Kosmos wiederzufinden, wie er in principio,
in dem mythischen Augenblick der Schdpfung war”

Und die Kehrseite davon:

~Erstin der modernen europdischen Gesellschaft hat der areligiose Mensch sich voll entfaltet. Der
moderne areligiose Mensch nimmt eine neue existentielle Situation aufsich: er betrachtet sich als
Subjekt und Agent der Geschichte, und er verweigert sich dem Transzendenten. Anders ausge-
driickt, er akzeptiert keine Art von Menschlichkeit auBBerhalb der menschlichen Verfassung, wie sie
sich in den verschiedenen geschichtlichen Situationen erkennen 14Bt. Der Mensch macht sich
selbst, und er kann sich nur wirklich selbst machen in dem MaB, als er sich selbst und die Welt de-
sakralisiert. Das Sakrale steht zwischen ihm und seiner Freiheit. Er kann nicht er selbst werden,
ehe er nicht vollends demystifiziert ist. Er kann nicht wirklich frei sein, ehe er den letzten Gott
getotet hat“!’

Religionsgeschichtlich betrachtet muBl man also einen scharfen Gegensatz zwischen sa-
kral und profan betonen: das Profane als Negation des Sakralen. In allen archaischen
Religionen ist dieser Gegensatz anzutreffen. Das Sakrale ist etwas vom Profanen vollig
Verschiedenes, ist jener Bezirk, in dem sich das Gottliche sinnspendend zeigt. Das Pro-
fane dagegen ist das Ungeformte, die nicht vom Menschen und damit von den Géttern
bewohnte Erde. In heiligen Bezirken und von altersher festliegenden Zeitperioden wird
- oder besser - wurde durch iiberlieferte Handlungen, Zeichen und Texte die Welt des
Alltagslebens in die Sphire des Gottlichen hineingehoben. So erst bekam das Leben
seine Bestindigkeit. Das Sakrale war die Realitit schlechthin.

Heute kann es nicht mehr um diesen alten Gegensatz gehen, sondern um den Gegen-
satz einer sakral gewesenen Vergangenheit und einer profan zu verstehenden Zukunft.
Fiir unser geschichtliches BewuBtsein ist dieser Ubergang, der sich schon lange abspielt
und vom Christentum noch immer aufgehalten wird, von groBter Wichtigkeit. Das Pro-
fane erscheint nun als die Realitit schlechthin, und alles Sakrale wirkt leer, iiberlebt und
nicht zuletzt auch unwirklich. Der Gegensatz von profan und sakral ist nicht mehr ein
gegenwirtig erfahrbarer, sondern ein aus der Geschichte gewuBter, ein in der Erinne-
rung verbleibender.

312

12.01.2026, 17:56:38. [—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Viele versuchen nach dem Konzil, das katholische Christentum wieder auf ein sakrales
Verstindnis der Welt festzulegen, ja sogar einzuengen. Wie sehr dies auch in auBerkirch-
lichen Vorstellungen erwiinscht sein kann, hat das Buch von Lorenzer ,,Das Konzil der
Buchhalter gezeigt. Aber die Stimmen mehren sich, das Christentum an diesem Pro-
zel3 der Profanitit teilnehmen zu lassen.

,Die Moglichkeit einer profanen Zukunft ist deshalb noch keine fatalistische Prognose fiir das

Christentum, weil dieses mehr ist als Religion. Es hat nicht nur dazu beigetragen, daB die profane

Welt von heute entstanden ist, sie bleibt ihm wesensverwandt, so paradox dies klingen mag*'®

Von dem Gegensatz sakraler Vergangenheit und profaner Zukunft ist die Sprache so-
wohl als Kommunikationsmittel als in ihrem metaphorischen Aussagegehalt betroffen.
Man wiirde es sich jedoch zu einfach machen, wenn man glaubte, die profane Sprache
konnte die religiosen Erfahrungen von heute ohne weiteres wiedergeben. Auch ein
Riickzug auf die Form der alten Sakralsprache bleibt ein Riickzug. In der Spannung von
sakral und profan muB sich glaubwiirdiges literarisches Sprechen bewéhren.

Mit dem Begriff der Sakralsprache kann man eine Vielzahl von Sprachgeschichten zu-
sammenfassen, die den Traditionszusammenhang gewihrleisten. Die wichtigsten
Kennzeichen sind folgende:

- Sakralsprache ist vorwiegend mythologische Rede und als solche Manifestation des
Numinosen in Kosmos und Geschichte.

- Der Gebrauch der Sakralsprache ist gebunden an vorgeschriebene Anlésse, an heilige
Orte und Zeiten und im Wortlaut itber Jahrhunderte hin gleichbleibend. Eine willkiir-
liche Verinderung kam einem Sakrileg gleich.

- Sakralsprache wurde dort gesprochen, wo Religionen mit Stamm, Reich oder Staat
gleichsam numinos identisch gesetzt wurden. Sie verlangte hier vor allem ein hoheit-
liches Sprechen, festgelegtes Zeremoniell, Proklamationskraft und rechtskriftige
Formeln.

- Zur Sakralsprache gehort ein hoher literarischer Anspruch. Sie konnte deshalb nicht
Umgangssprache sein, wenn auch die Umgangssprache von ihr sakralisiert werden
konnte.

- Das Verlesen eines sakralen Textes stand normalerweise einer dazu geweihten oder
privilegierten Person zu, in vorgeschriebener Haltung und Gewandung.

Die Erfahrungsbereiche solchen Sprechens sind heute im Schwinden. Sie hatten bislang
noch ihren Ort in der lateinischen Liturgie, auch in bestimmten Formen lindlicher Reli-
giositdt. Ein demokratisches Sprechen ist seinem Wesen nach nicht mehr sakral. Den-
noch vermag es Autoritit zu begriinden und auszudriicken. Es ist nicht erstaunlich, daf3
es dabei Riickgriffe auf eine gewisse sakrale oder religitse Vorgegebenheit braucht, wie
zum Beispiel in der Priambel des Grundgesetzes der Bundesrepublik oder der Verfas-
sung eines Bundeslandes. ,Jm BewuBtsein seiner Verantwortung vor Gott und den
Menschen von dem Willen beseelt, seine nationale und staatliche Einheit zu wahren
und als gleichberechtigtes Glied in einem vereinten Europa dem Frieden der Welt zu
dienen, hat das Deutsche Volk . .

Es ist nicht so, wie man denken kénnte, dal3 sich im Laufe der Zeit eine schon bestehen-
de profane Sprache stindig erweitert hétte, es ist viel eher so, dal3 Bereiche, die von der
Sakralsprache beherrscht wurden, sich ihrer sakralen Dignitét entledigten und so eine
neue Form profanen Sprechens ausgel6st haben. Die profane Sprache steht also nicht
einfach neben der Sakralsprache, sondern ist weitgehend ein Ergebnis aus einem heute
noch fortgehenden ProzeB der Entsakralisierung.

313

12.01.2026, 17:66:30. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Entwicklungslinien der Entsakralisierung oder Sikularisierung der Sprache, denen
jeweils ein religiéser Neugewinn entspricht, konnen hier nur stichwortartig nachgezo-
gen werden.

- Schon die Propheten entsakralisierten und sikularisierten die eigene und die umlie-
gende Religiositdt, um die neuen heilsgeschichtlichen Erfahrungen benennen zu
konnen.

- Jesus selbst hat nach den Evangelien Umgangssprache gesprochen, mit narrativer wie
rhetorischer Poesie, und damit die sakrale Gesetzessprache abgelost.

- Die griechische Philosophie leistete ihren Beitrag zur Entsakralisierung und lieferte
wichtige Voraussetzungen fur die entstehende Wissenschaftssprache der Theologie.
- Das neuzeitliche naturwissenschaftliche Denken zerstorte die tradierte Sakralitit des
Kosmos; die moderne Verwissenschaftlichung und Demokratisierung unserer Gesell-
schaft haben einen vorlidufigen SchluBpunkt gesetzt.

Fiir die Literatur und damit auch fiir die christliche Literatur ist nun aufschluBreich, daB
sie sich im ProzeB der Entsakralisierung und Sékularisierung, der Verwissenschaft-
lichung und Profanisierung anders verhalten hat. Zum Teil schloB sie sich dem wissen-
schaftlichen Sprachgebrauch an, die christliche Literatur der Sprache der theologischen
Wissenschaft, besonders nachhaltig bis heute im protestantischen Kirchenbereich.
Wichtiger als dieser AnpassungsprozeB sind die fiir die Literatur typischen Reaktionen.
Die Dichtung entsakralisierte ein bestimmtes traditionelles Vokabular und sakralisierte
gleichzeitig neue Erfahrungen, sei es die erotische Liebe oder die Natur, seien es politi-
sche Zukunftserwartungen, seien es die Arbeit, die Technik, die Krankheit oder der Tod.

Die Dichtung hob die archaischen religidsen Erfahrungen im Asthetischen auf und wur-
de dadurch zum wichtigsten Hort religidser Erinnerung und Riickbesinnung. Ein
Schlagwort in diesem Zusammenhang ist die Remythisierung. Namen wie Holderlin
und Thomas Mann zeigen die Randbreite dieser Entwicklung auf. Aber im Grunde ist
jeder Schriftsteller davon betroffen, und wenn es nur Formen sind, sich gegen die Remy-
thisierung zu wehren. Einige spezielle Punkte miissen noch eigens herausgestellt
werden:

- Die literarische Subjektivitit. - Wihrend die Sprache der Wissenschaft darauf abzielt,
moglichst objektiv, logisch, informativ, verldBlich und fiir den Verstand tiberpriifbar zu
sein, geht die Sprache der Literatur bewuB3t einen anderen Weg, nimlich den der Sub-
jektivitit des Kiinstlers. Sie wird zum Mafstab, dient der Sondierung und bewirkt die
fiktional-dsthetische Umsetzung.

- Uberstrapazierung der Metapher. - Verlust und Neugewinn in dieser sprachlichen
Entwicklung gehen zu Lasten und auf Kosten der Metapher. Sie macht einen bisher
nicht gekannten Wandel durch. Die schwebenden, differenzierten Erfahrungen spie-
geln sich auf recht unterschiedlichen metaphorischen Ebenen. Wortkombinationen,
paradoxe Aussagen, Bildbriiche, ironische, ins Licherliche gehende Anspielungen
haben fiir die Schriftsteller den SchreibprozeB ungemein erschwert und das Lesever-
stindnis an die Willkiir und Unverstindlichkeit ausgeliefert, unverstindlich fiir die, die
nicht dhnlichen Strémungen angehdren. Einheitlichkeit wird nur in {iberdauernden
oder neu sich konstituierenden Gruppen erreicht, die oft genug allgemeine Geltung und
Anerkennung beanspruchen.

- Sinnhaftigkeit und Sinnlichkeit. - Daf} Literatur immer sinnenhaft und sinnlich gewe-
sen ist, steht auBer Zweifel. Wo immer die Sinnlichkeit verddchtigt oder sogar diffamiert
wurde, war die Kunst und Literatur mitbetroffen. Die Sinnenfeindlichkeit des Christen-

314

12.01.2026, 17:56:30.



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tums ist oft genug angeprangert worden, am schérfsten vielleicht von Heinrich Heine,
der aber auch gleichzeitig aufgrund des im Katholizismus nachwirkenden heidnischen
Elementes diesen partiell gegeniiber dem Protestantismus in Schutz genommen hat.
Die vom Christentum akzeptierte Literatur kénnte dazu beitragen, eine sinnlich erfahr-
bare Religiositit zu fordern, eine religiose Sprache weiterzuentwickeln, die eben anders
ist als die theologische Begrifflichkeit oder die althergebrachte Frommigkeitssprache.

- Das unliterarische Publikum. - Solange die Literatur bestimmte Tendenzen und Er-
wartungen in der Kirche bestitigte, fand sie groBe Resonanz. Lange Zeit war es ein
gemeinsames BildungsbewuBtsein, das Literatur attraktiv erscheinen lieB. Bei den
modernen christlichen Klassikern war es zudem der Werbeeffekt der Kirche. Als beides
nachlieB, lieB auch das Interesse nach. Fiir viele literarische Werke ist heute das christ-
liche Publikum zu konservativ festgelegt, mit dem Abstand vom Konzil zunehmend.
Christliche Schriftsteller und Schriftstellerinnen, wenn sie sich so verstehen, sind sie
meist unter den séikularisierten, auBerkirchlichen Christen. Es ist sicherlich nicht
schlecht, in diesem Horizont zu schreiben, da hier Religion und Menschenleben am
ehesten libereinstimmen, da hier das Wagnis der inneren Freiheit am ehesten Raum
hat.

Provokation und Meditation - mit diesen beiden Begriffen kann man den Moglichkeits-
bereich christlicher Literatur aufdecken. Sie sind als kontrastive Momente zu denken.
Im kulturpolitischen Kontext ist die Provokation durch den ProzeB der Sikularisierung
vorgegeben. Indem dieser Prozef einbezogen wird, entsteht die fiir das Christentum
entscheidende Herausforderung, erhilt die Literatur ihre Zeitidentitdt. DaB umgekehrt
der christliche Glaube immer eine Provokation darstellt, wenn er in der Radikalitit der
Bibel auftritt, braucht nicht naher begriindet zu werden. Das Meditative im Kontrast zur
Provokation macht ein Gedicht nicht zu einem Gebet, einen Roman nicht zu einer
frommen Betrachtung, wohl aber hebt es die Verabsolutlerung des Asthetischen auf,
sorgt dafiir, daB die fiktionale Umsetzung von gesellschaftlicher, psych1scher histori-
scher Realitit ins Asthetische sich in der Person des Autors verankert, eine iiber sich
hinausweisende, um nicht zu sagen, eine von der Transzendenz geprigte Atmosphire
annimmt. Solches wire hoffenswert.

2. Exkurs: Die Metaphernsprache bei Annette von Droste-Hiilshoff und Elisabeth Lang-
gdsser

Als Beispiel fur die Subjektivitit literarischer Erfahrung kann jenes Gedicht der Droste
angesehen werden, das bei einem modernen Verstandnis ihres Werkes ganz zentral ist.
Es ist das Gedicht ,Das Spiegelbild in dem die Dichterin nach ihrem eigenen Selbst
forscht und vor dessen Abgriindigkeit zuriickschreckt, sich aber dennoch annimmt. Die
Ich-Erkundung, gespiegelt im Spiegelbild, fiihrt in eine Tiefenschicht eigener Fremd-
heit, der sie sich ,unbeschuht® wie Moses dem Dornbusch naht. Eine biblische Meta-
pher, die seit altersher fiir die wichtigste Form der Gotteserfahrung steht, wird hier mit
der Selbsterfahrung gekoppelt, an sich ein ungeheurer Vorgang, wenn man nicht von
einer allgemeinen biblischen Verfligbarkeit ausgeht, ein blasphemischer und zugleich
ein ungemein christlicher Vergleich. Vor der Entdeckung der Tiefenpsychologie
geschieht hier eine im letzten nicht niher zu bezeichnende Form der Selbstentdeckung,
einer, so kdnnte man sagen, weiblichen Selbstbejahung.

315

12.01.2026, 17:56:38. [—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Es ist gewif3, du bist nicht ich,

Ein fremdes Dasein, dem ich mich
Wie Moses nahe, unbeschuhet,

Voll Krifte, die mir nicht bewuft,

Voll fremden Leides, fremder Lust;
Gnade mir Gott, wenn in der Brust
Mir schlummernd deine Seele ruhet!”

Die Spannung von Ich und Spiegelbild fiihrt im ,,Geistlichen Jahr“ der Droste oft zu ei-
ner dialektischen Glaubensaussage. In der bekannten Eingangsstrophe vom ,,Pfingst-
montage“ heilt es:

O Glaube! wie lebend’gen Blutes Kreisen,
Er tut mir not;

Hierauf die harte Selbsteinschidtzung: ,,Ich hab’ ihn nicht“ Diese Zerrei3probe wird aus-
zuhalten versucht durch das Angebot einer Liebe, die selbst wiederum nur in der Form
des Verlangens existiert. Die Metaphernsprache der Droste iiberwindet einen Glauben
des Verstandes, des Fiirwahrhaltens und st68t ins Zentrum des Menschen vor, postu-
liert Lebendigkeit. Hierfiir dienen insbesondere ihre vegetativen Metaphem.

Eine Vorstufe solcher Metaphern liegt in der einfachen Beschreibung von Strauchem,
Pflanzen, Grisern, Blumen und Kriutern, um so ein Stlick Schépfung einzufangen. Der
Zugriff ist die exakte Beobachtung, manchmal dariiber hinaus noch ein botanisches
Wissen, wie es zu ihrer Zeit in populdrwissenschaftlichen Blichern vermittelt wurde. Je
intensiver das Naturerlebnis, desto imaginativer werden die vegetativen Metaphem.
Von diesen geht dann ein magnetisierender, die Psyche fesselnder Reiz aus. Es ist die
Wechselwirkung von Natur und Seele, die den Metaphern ihre religiose Transparenz
gibt.

In dem Legendengedicht ,,Das verlorene Paradies“ hat die Droste dies eindringlich ins
Bild gesetzt. Hier 14Bt sie Eva, noch ganz in der Unschuld paradiesischer Natur, im
Traum Schuld und Tod menschlicher Existenz vorwegnehmen. Es entsteht Trunken-
heit, ausgeldst durch die Gewitterstimmung, eine Verwirrung zwischen schmerzlicher
SiiBe und verbotenem Wissen, eine Erregung, die Leib und Seele betrifft. Was sich in
diesem Zustand ereignet hat, bleibt aufgespart in dem Bild der Rose, die die Farbe des
Blutes aufgesogen, die nicht mehr dornenlos ist, sondern voller Dornen dem Menschen
Schmerz zufiigt.

Die Spiegelbild-Erfahrung, die Hoffnung auf Glauben sowie die vegetative Bildintensi-
tit konnen bei der Droste zu einer paradoxen geistlichen Aussage zusammenkommen:
Heilung durch das dichterische Wort im Zusammentreffen mit dem in der Bibel verkiin-
deten Gotteswort:

Fragst du mich, wer ich bin? Ich berg’ es nicht:
Ein Wesen bin ich sonder Farb’ und Licht,

Schau mich nicht an; dann wendet sich dein Sinn;
Doch hore! hore! hore! denn ich bin

Des Rufers in der Wiiste Stimme.

In Nichten voller Pein kam mir das Wort
Von ihm, der Balsam sit an Sumpfes Bord,
Im Skorpion der Heilung Ol gelegt,

Dem auch der wilde Dorn die Rose trigt,
Das faule Holz entziindet sein Geglimme.

(Am vierten Sonntage im Advent)

316

12.01.2026, 17:56:30. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Als Gegenbild zu einer Welt, die wachsen und bliihen 148t, gibt es bei der Droste auch
die Vision einer Erde, die voller Verddung und Zerstorung ist, auf der Leben nicht mehr
moglich zu sein scheint. Dazu die entsprechenden Verse aus dem Gedicht ,,Die Mergel-
grube die erst in unserer Zeit eine besondere Aktualitdt bekommen haben:

Vor mir, um mich der graue Mergel nur,

Was driiber sah ich nicht; doch die Natur
Schien mir verddet, und ein Bild erstand

Von einer Erde, miirbe, ausgebrannt;

Ich selbst schien ein Funken mir, der doch
Erzittert in der toten Asche noch,

Ein Findling im zerfalinen Weltenbau.

Die Wolke teilte sich, der Wind ward lau;
Mein Haupt nicht wagt’ ich aus dem Hohl zu strecken,
Um nicht zu schauen der Verédung Schrecken,
Wie Neues quoll und Altes sich zersetzte -
War ich der erste Mensch oder der letzte?

Der Gegensatz von einer bewachsenen griinen Erde und einer erstorbenen verddeten
ist bei der Droste der Hintergrund fur jede vegetative Metapher. Es ist die Alternative
von erfiilltem und entzogenem Leben. Dabei kann sogar das Verdorrte und Morsche in
paradoxer Weise fiir das Heilshafte stehen.

Noch ein kurzer Blick auf die Lyrik Elisabeth Langgassers, die sich im Anschluf} an die
Droste neu und sicher auch verstdndlicher liest. Die Dichterin selbst hat ihre Lyrik -
unter den damaligen Voraussetzungen - im Sinne eines christlichen Naturgedichtes
hochstilisiert. Dies soll nicht bestritten werden.

Fragt man aber nach der lyrischen Erfahrung, die diesen Gedichten zugrunde liegt,
dann ist es die immer wiederkehrende Anstrengung, Sinnlichkeit und Intellektualitit in
Einklang zu bringen. Die Vorerfahrung ist die Sinnlichkeit, eine durch und durch
erotisch durchstimmte Sinnlichkeit, woflir der Bereich der wachsenden, blithenden und
sich befruchtenden Natur steht. Dahinein bringt die Dichterin die BewuBitseinsebene
des antik Mythischen und des biblisch ReligiGsen.

Durch das Mythische wird die Natur in ihrer weiblichen Sinnlichkeit benennbar: Pro-
serpina, Demeter, werden die Befruchtungsvorginge sinnbildlich prisent. Durch das
biblisch Religitse wird eine Uberwindung angedeutet. Das Mysterium der jungfriu-
lichen Geburt soll zumindest bewuBtseinsmaBig aus dem zeugenden und befruchten-
den Zusammenhang herausfiihren in einen quasi unschuldigparadiesischen Zustand.
Hierdurch erfolgt konsequenterweise auch eine Ddmonisierung der naturhaften Sinn-
lichkeit.

Zur heutigen Langgisser-Interpretation miiite es gehdren, dal man dieses Konzept,
autor- und lesergesteuert, durchbricht und dann neu zuriickfragt, dal man den Uberbau
zumindest weniger betont und an dessen Stelle die Breite der Naturerfahrung gelten
14Bt. Nur so kommt man dazu zu erkennen, daB Elisabeth Langgasser etwas ungemein
Wichtiges in ihrer Lyrik versucht und grundgelegt hat: eine sinnlich erfahrbare Religio-
sitdt. Dabei die erotische naturhafte Schépfungsgrundlage nicht ausgeklammert, son-
dern einbezogen zu haben, macht ihre Courage aus. Wie Sinnlichkeit in Ubersinnlich-
keit libergeht, daflir hilt die Dichterin den wichtigen Begriff ,Verwandlung“ der
Metamorphose, bereit. In ihren Briefen hat sie gentigend Signale gegeben. Man darf
nicht zu friih das sogenannte christliche Endresultat ins Spiel bringen. So heift es bei
ihr;

317

12.01.2026, 17:66:30. [ —



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,Die Proserpina ist nichts wie eine ausgegrabene Scherbe; da nehmt sie, nackt, grausam, ungerei-
nigt, wie sie ist!“

.. . - aber es gibt jetzt eine sehr aufregende und anregende Zwischenform in der Art wie ,,Blétter und
Steine® - keine Dichtung und nicht strenge Wissenschaft, sondern etwas, das den Stempel des
,Nochnicht® trigt wie die Made, die Puppe, die Larve ... Als eben diese ,Zwischenformen® gehd-
ren sie dem Unterirdischen, dem Reich der Magie an; es sind die Tiere der Proserpina und ihre
Heimat ist der Hades. So verwende ich diese Geschopfe auch in meinen Gedichten: als das Vorge-

formte, das sich noch nicht entschieden 2l(l)at; das Hermaphroditische, das Zwitternde - aber damit

auch das Liignerische, Doppeldeutige.
Als Beispiel fur eine sinnenhafte Erotik, die nicht im Naturhaften stecken bleibt, sei von
Elisabeth Langgisser das Gedicht ,Daphne an der Sonnenwende® angefiihrt:

Wird die Verfolgte sich retten
vor seiner diisteren Brunst?

Ihre Gelenke zu ketten,

wirft er ihr Erdrauch und Kletten
zu als ein Zeichen der Gunst.

Gliihend, erreicht sie des flachen,
lindlichen Gartens Geviert,
Lowenmaul sperrt seinen Rachen,
ach, und wie feurige Drachen
bliithen die Bohnen verwirrt.

Mitleidlos wolben die lauen
Frithsommeripfel die Brust,
schlieBt ihre Finger, die schlauen,
Demeter schnell um der blauen
Kapseln betdubende Lust.

Ist eine Zuflucht noch offen?
Lodern dort Fittiche auf?

Da, zwischen Seufzen und Hoffen,
hemmt, von Verwandlung betroffen,
plotzlich das Jahr seinen Lauf . . .

Mit der Darstellung des Verhiltnisses von Christentum und Literatur sind wir bis nah an
unsere Gegenwart herangekommen. Es kam darauf an, Vorstellungen zu korrigieren
und weiterfiihrende Gesichtspunkte ins Spiel zu bringen, um sowohl lesend wie schrei-
bend, wie auch beurteilend den vielféltigen Problemen gerecht werden zu kénnen. Der
dsthetischen Erfahrung wird innerhalb des Christentums zu wenig Beachtung
geschenkt.

Anmerkungen

1 Ein GroBteil der Literatur iiber christliche Dichtung findet sich in: Gisbert Kranz: Lexikon der
christlichen Weltliteratur, Freiburg 1978, das selbst ein offenes Konzept verfolgt: ,,Der Begriff
’christliche Literatur’ errichtet kein Getto - als ob flir christliche Leser allein christliche Dich-
tung interessant sei, oder als ob christliche Literatur sich nur an Christen wende“ Schon da-
durch, daB die theologische Literatur einbezogen wird, ist erkennbar, daB der Akzent auf dem
Thematisch-Inhaltlichen liegt.

2 Friedrich Schlegel: 1deen 148, Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, hrsg. von Ernst Behler.
Bd. 2, hrsg. von Hans Eichner. Paderborn 1967, 271

3 Martin Walser: Vom hiesigen Ton. In: Linien, hrsg. von der Literarischen Gesellschaft (Scheffel-
bund) Karlsruhe. Karlsruhe 1985, 6

318

12.01.2026, 17:56:38. [—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

4 Schlegel als Bezugsperson bei der Klidrung des Begriffs der christlichen Literatur zu nehmen,
hat viele Vorteile, zumal sein Standardwerk ,,Geschichte der alten und neuen Literatur® (1812/
1822) als wichtiges Dokument der Literaturgeschichtsschreibung gewiirdigt worden ist, nicht
zuletzt auch von Heinrich Heine. Hierbei darfaber nicht iibersehen werden, daB trotz des uni-
versalen Anspruchs Schlegels dieser der Romantik und romantischen Vorstellungen verpflich-
tet blieb. Wie er auch dariiber hinaus verwies, dazu vergleiche meinen fritheren Aufsatz: Der
Weg Friedrich Schlegels zu einer nachromantischen Asthetik. In: Hochland. Miinchen,
54. Jahrgang 1961, Erstes Heft, 43 - 59.

5 Die Apokryphen als Dichtungen anzusehen und zu bewerten, dazu vgl. Elisabeth Géssmann:
Die Verkiindigung im dogmatischen Verstindnis des Mittelalters. Miinchen 1957, 26 - 39.

6 Friedrich Schlegel: Geschichte der alten und neuen Literatur. Kritische Friedrich-Schlegel-Aus-
gabe, Bd. 6, hrsg. von Hans Eichner. Paderborn 1961, 284f. Im Unterschied zu den christlich
orientierten Romantikern ist man heute eher bestrebt, das Vor- oder AuBerchristliche in der
Literatur des Mittelalters und der nachfolgenden Zeit zu betonen.

7 Ansprachen und Predigten von Papst Johannes Paul II. bei seinem Pastoralbesuch in
Deutschland, Kevelaer 1980, 184f

8 Friedrich Schlegel: Philosophische Lehrjahre. Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 18,
hrsg. von Ernst Behler, 1963, 253

9 Friedrich Schiegel: Athendum 222, Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 2, hrsg. von Hans
Eichner, 1967, 201

10 Johann Wolfgang von Goethe: Dichtung und Wahrheit, 12. Buch, Goethes Werke, Hamburger
Ausgabe, Bd. 9, 1955, 509

11 Vgl. Giinter Niggl: Biblische Welt in Goethes Dichtung. In: Literatur und Religion, hrsg. von
Helmut Koopmann und Winfried Woesler. Freiburg 1984, 131 - 149

12 Friedrich Schlegel: Geschichte der alten und neuen Literatur. Kritische Friedrich-Schlegel-Aus-
gabe, Bd. 6, hrsg. von Hans Eichner, 1961, 151 - 153

13 Heinrich Heine: Vorrede zur zweiten Auflage von: Zur Geschichte der Religion und Philosophie
in Deutschland. Heinrich Heine, Simtliche Werke, hrsg. von Klaus Briegleb, Bd. 5. Miinchen
1976, 512

14 Niher eingegangen bin ich auf das ,,Geistliche Jahr® in dem Kapitel ,,Das ,Geistliche Jahr’ als
Confessio“ in dem Buch ,Annette von Droste-Hiilshoff. 1ch und Spiegelbild. Zum Verstindnis
der Dichterin und ihres Werkes“ Diisseldorf 1985, 89 - 109

15 Wilhelm Géssmann: Religion: das Menschenleben. Eine literarische Wiedergabe biblischer
Erfahrungen. Kevelaer 1981, 87

16 Die Ausfiithrungen greifen zuriick und filhren weiter, was ich in den beiden Biichern schon vor
lingerer Zeit dargelegt hatte: Sakrale Sprache. Miinchen 1965; Glaubwiirdigkeit im Sprach-
gebrauch. Miinchen 1970

17 Mircea Eliade: Das Heilige und das Profane. Vom Wesen des Religiosen. Hamburg 1957 (rororo-
Taschenbuch), 38f, 120

18 Elisabeth Géossmann: Religiose Herkunft - profane Zukunft. Das Christentum in Japan.
Miinchen 1965, 7

19 Das Spiegelbild. Annette von Droste-Hiilshoff, Simtliche Werke, hrsg. von Glinther Weydt
und Winfried Woesler, Bd. I. Miinchen 1973, 142

20 Elisabeth Langgdsser: Gedichte. Hamburg 1959 (Vorwort), 19 und 15

319

12.01.2026, 17:56:30.



Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SUMMARY

Because the concept of christian literature is questioned today a historical overview should give
new insights. The main difficulty in this will be the change from sacred to a profane understanding
of literature. This now is also recognized by the official church as the Pope’s speech in Munich 1980
proofs. Literature in her special actual experiences appears as challenge and partner of Religion
and Theology. Under this aspect also the bible is seen in a new light. The literate understanding of
the bible is the decisive base in the discussion between Christianity and literature. Bible reading
outside the inner church tradition therefore is examined (Goethe, Heine, Th. Mann). Thus the
christian conscience is broadened. Also the person of Jesus in profane literature has own aspects.
Instead of the earlier distance towards these texts they are today recognized. With the De-sacraliza-
tion in general one can register a Resacralization in Literature. This way literature preserves the
sacred-religious origins who are lost in modern conscience. A final analysis of the use of metapher
as important for christian language understanding shows new perspectives. The considerations
start with a critical reference to Friedrich Schlegels position.

RESUME

Un apercu sur Phistoire de la littérature est présenté pour en fournir de nouveaux éléments du su-
jet, étant donné qu’aujourd’ hui la définition de la littérature chrétienne est devenue douteuse. On
montre, comme probléme principal, la transformation d’'une compréhension sacrale de la littératu-
re 4 une compréhension profane. Lopinion publique de I’Eglise en tient compte aussi, fait prouvé
p.e. par le discours du Pape au Herkulessaal A Munich en 1980. La littérature, avec ses expériences
actuelles, apparait en méme temps comme défi et partenaire de lareligion et de la théologie. La Bi-
ble aussi gagne a nouveau de la signification sous 'aspect de la lecture littéraire. La compréhension
littéraire est une base décisive dans la discussion entre le christianisme et la littérature. La lecture
de la Bible en dehors de la tradition interne de ’Eglise (Goethe, Heine, Th. Mann) est examinée de
plus prés. Ainsi, la conscience chrétienne s’élargit. Le personnage de Jésus a ses propres aspects
dans la littérature profane. Au lieu de distancer ces textes d’autrefois, on y trouve aujourd’hui une
appréciation positive. Mais la désacralisation générale correspond du coté littéraire également a
une re-sacralisation. La littérature protége avec sa sensibilité esthétique, ce qu’on perd dans la
conscience moderne, ’origine sacrale religieux. Une analyse finale de 'utilisation métaphorique,
qui est importante pour la définition du language chrétien, montre de nouvelles perspectives. Lori-
gine de ces considérations est la position de Friedrich Schlegel, en ’acceptant d’une manié¢ cri-
tique.

RESUMEN

En raz6n del actual cuestionamiento del concepto de literatura cristiana, una revision historica de-
beria dar a conocer otros aspectos mas profundos. La principal dificultad para esto sera el cambio
de un entendimiento sagrado hacia un entendimiento profano de la literatura. Esto ahora es tam-
bién reconocido por la Iglesia oficial, como lo muestran los discursos del Papa en Munich el afio
1980. La literatura en su experiencia actual aparece como un desafio y una asociada de la Religion y
la Teologia. Bajo este aspecto, incluso la Biblia es vista bajo una nueva luz. La comprension literaria
de la Biblia es la base decisiva en la discusion entre Cristianismo y literatura. La lectura de la Biblia
al exterior de los tradiciones de la Iglesia es por lo tanto examinada (Goethe - Heine - Th. Mann).
De esta manera la conciencia cristiana se amplia. Incluso la persona de Jesus tiene sus propios
aspectos en la literatura profana. En vez del distanciamiento inicial hacia estos textos, ellos son hoy
dia reconocidos. Con esta desacralizacion general se puede constatar al mismo tiempo una re-sac-
ralisacion en la literatura. Asi la literatura preserva el origen sagrado y religioso que se perdian en la
consciencia moderna. Un anAlisis final del uso de la metifora como elemento importante para
comprender el lenguaje cristiano muestra nuevas perspectivas. Estas consideraciones se inician
con una referencia critica a la posicién de Friedrich Schlegel.

320

12.01.2026, 17:56:38. [—


Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
None festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
MigrationNone festgelegt von Anastasia Dunaeva

Anastasia Dunaeva
Notiz
Unmarked festgelegt von Anastasia Dunaeva

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1985-4-299
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

