Die Enkelinnen der letzten Osmanen.
Die osmanische Vergangenheit in Erinnerungstexten
von drei1 tiirkischen Autorinnen

Christoph Herzog, Bamberg

Das Genre der Erinnerungsliteratur bildet einen wichtigen Teil der Erinnerungs-
kultur. Nach einigen einleitenden Uberlegungen mochte mein Beitrag die Re-
konstruktion ihrer eigenen osmanischen Wurzeln in ihren Erinnerungsschriften
durch drei Istanbuler Autorinnen — Muhibbe Darga, Melek Giinersu und Fethiye
Cetin - aus den Jahren 2002-2007 vorstellen und sie im Zusammenhang mit der
dominanten tirkischen Erinnerungskultur an das Osmanische Reich diskutie-
ren.! Mein Interesse ist einerseits deskriptiv. Ich halte diese Erinnerungsschriften,
obwohl es sich weder um literarische Meisterwerke der Autobiographie noch um
Memoiren politisch mafigeblicher Personlichkeiten, sondern eher um personliche
Zeugnisse handelt, aus sich selbst heraus und besonders im Kontext der Erinne-
rungskultur der Republik Tirkei fiir interessant und beachtenswert. Mein Interes-
se ist andererseits aber auch programmatisch auf das literarische Genre der Erin-
nerungsliteratur als solches gerichtet. Drittens glaube ich, dass sich die These, in
der Tirkei bahne sich seit ungefihr den vergangenen anderthalb Jahrzehnten
sichtbar ein deutlicher kultureller Wandel an, auch in der Produktion der jiinge-
ren Erinnerungsliteratur nachverfolgen lisst. Das Osmanische Reich befindet sich
mittlerweile an der zeitlichen Grenze jener 80 bis 100 Jahre, die das kommunika-
tive kollektive Geddchtnis, in dem sich individuelle und kollektive Erinnerungen
zu einem Amalgam formen, zu fassen und bearbeiten vermag.? Aber gerade in
dieser Erinnerungsliteratur an der Grenze des kommunikativen Gedichtnisses
ldsst sich nun die Beobachtung machen, dass es im individuellen Gedichtnis
dem kollektiven Gedichtnis widerstindige Erinnerungen gibt, die sich vielleicht
im Rahmen eines Gegendiskurses artikulieren konnen, vielleicht aber auch in ei-
ner subalternen Situation zum Schweigen, zur Verdringung und zum letztlichen
Vergessen verurteilt sein mogen.

1 Dieser Beitrag ist eine umgearbeitete Version meiner Antrittsvorlesung an der Otto-

Friedrich-Universitit Bamberg aus dem Jahr 2009. Die Anregung hierfiir verdankte sich der
Lektiire eines instruktiven Artikels der Jubilarin Erika Glassen: ,Die Tochter der letzten
Osmanen. Zur Sozialisation und Identititsfindung tiirkischer Frauen nach Autobiogra-
phien”, in: Sabine Pritor/Christoph K. Neumann (Hg.), Frauen, Bilder und Gelebrte. Studien
zu Gesellschaft und Kiinsten im Osmanischen Reich. Festschrifi Hans Georg Majer 1, Istanbul
2002, 347-386.

2 Jan Assmann, Das kulturelle Gediichtnis. Schrifi, Erinnerung und politische Identitét in friihen
Hochkulturen, Minchen 1999.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 CHRISTOPH HERZOG

Keine Erinnerungskultur in einem Nationalstaat ist denkbar ohne diesen Staat,
denn er versucht das kollektive Gedichtnis in seinem Sinne zu prigen. Bis zu
welchem Grad er dies versucht und inwieweit ihm dies gelingt, hangt natiirlich
von verschiedenen Faktoren ab. Thm stehen aber jedenfalls hierfiir eine Reihe
von Instrumentarien und Institutionen zur Verfigung, deren Einsatz ebenfalls
sehr variabel sein kann, etwa die Legislative, die Justiz und nicht zuletzt die Auf-
sicht tiber die staatlichen Bildungseinrichtungen.

Die Rolle des Staates bei der Gestaltung der kollektiven Erinnerungslandschaft
ist dabei bi-direktional. Er greift nicht nur prigend in die vorhandene Erinnerung
ein, sondern sie wird auch durch die Erinnerungslandschaft mit beeinflusst. Da der
Staat, selbst wenn er dies anstreben sollte, nun aber die Kontrolle tiber die kollek-
tive Erinnerung nicht ganz erringen kann, bleibt dieser Prozess dynamisch, das
heifdt zum Beispiel: das kollektive Gedichtnis verindert sich im Lauf der Zeit. Zu-
dem sind die Basiskonzepte, welche der Geschichtsinterpretation zugrunde liegen -
vielleicht notwendigerweise — uneindeutig. Nehmen wir beispielsweise den zentra-
len Geschichtsbaustein des tiirkischen Nationalismus. Bei Schulbuchanalysen hat
sich herausgestellt, dass dieser Nationalismus zwischen drei nicht recht zu verein-
barenden Grundkonzepten oszilliert. Auf der einen Seite steht das Konzept des
hiufig als Patriotismus definierten demokratischen Staatsbiirgernationalismus, auf
der anderen Seite das eines ethnischen Nationalismus, der sich wiederum sowohl
kulturell als auch rassisch duflern kann.3 Diese Unschirfe in wichtigen ideologi-
schen Konzepten rithrt unter anderem natiirlich daher, dass es auch in der Tiirkei
Definitionskimpfe um solche grundlegenden Konzepte gibt und zwar auch inner-
halb des Staatsapparates, der selbstverstindlich kein homogener Block ist. Wenn
der Staat aber keine vollig eindeutigen ideologischen Konzepte vorgeben kann, so
kann er doch immerhin regulierend wirken und den Rahmen abstecken, den der
offentliche Geschichtsdiskurs auf keinen Fall verlassen darf. Das trigt wiederum
dazu bei, dass Geschichte zu einer Tabulandschaft werden kann, in der es be-
stimmte sensitive Areale gibt, die nicht oder nicht ohne weiteres betreten werden
konnen.

Nach einer frithen jakobinischen Phase der Republik, in der versucht wurde, ei-
ne tirkische Identitit ohne Riickgriff auf den Islam zu schaffen, gewann zuneh-
mend die Vision die Oberhand, welche den Islam (und eigentlich sogar nur den
sunnitischen Islam) als ein essentielles Merkmal des Tiirkentums betrachtete. Im
gleichen Zusammenhang wurde die revolutionire ideologische Abgrenzung der
frithen Republik vom Osmanischen Reich zunehmend relativiert. In diesem Pro-
zess nahm das Osmanische Reich in der kollektiven Erinnerung eine dezidiert tiir-
kisch-muslimische Identitit an. Die offizielle Rehabilitation des Osmanischen Rei-
ches seit den 1970er und noch verstirkt seit den 1980er Jahren verlief nicht wider-

3 Tanil Bora, “Ders Kitaplarinda Milliyetcilik”, in: Betiil Cotuksdken/Ayse Erzan/Orhan Si-
lier (Hg.), Ders Kitaplarinda Insan Haklar: Tarama Sonuglar:. Istanbul 2003, 65-89, hier 71.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 167

standslos; die osmanische Vergangenheit wurde vielmehr Gegenstand eines massi-
ven Kulturkampfes, auf dem die kollektive Erinnerung zum politischen Schlacht-
feld zwischen Islamisten und Kemalisten wurde.

Zum Beispiel waren die offiziellen Feiern aus Anlass der 700 Jahre seit der
Griindung des Osmanischen Reiches im Jahr 1999 Anlass fir heftige offentliche
Kritik durch etliche Kommentatoren. So interpretierte der Wirtschaftswissenschaft-
ler und dezidiert kemalistische Intellektuelle Prof. Toktamus Ates diese Feiern zur
Griindung des Osmanischen Reiches als Versuch, das Ansehen der Republik indi-
rekt zu schmalern, ohne sie direkt zu kritisieren. Der Schauspieler und Fernsehmo-
derator Cem Ozer verursachte 1999 einen Skandal, als er in einer Sendung forder-
te, die Tiirkei miisse sich vollstindig von den ohnehin nicht erinnerungswiirdigen
Osmanen lossagen, um in Europa Akzeptanz zu finden. Ein Vertreter der Partei
der Nationalistischen Bewegung (MHP) kiindigte darauthin in der Sendung an,
Ozer ,im Namen der Nation” (millet adina) verklagen zu wollen.4

Auf der anderen Seite erschien die Zeitschrift Egitim mit einem Titelblatt, das
verkiindete: ,Wer seine Vergangenheit zuriickweist, ist ein Bastard!“ (Gegmisini
reddeden, haramzddedir!). Das Titelbild zeigt Ubrigens eines der osmanischen
Schiffe, die bei der Belagerung von Konstantinopel durch Sultan Mehmed II
(1451-1481) tiber Land in die Meerenge des Goldenen Horns gezogen wurden.?

Ein Trend, der sich seit 1999 besonders deutlich herauskristallisierte, war, das
Osmanische Reich als einen Ort der Toleranz zwischen Judentum, Christentum
und Islam aufzufassen. Manchmal mutierte die osmanische Gesellschaft dabei auf
doch etwas anachronistische Weise zum Inbegriff der pluralistischen Gesellschaft.®
Insgesamt muss man aber festhalten, dass 1999 nicht nur Kulturkimpfe und ge-
genwartspolitikbezogene Reinterpretationen stattfanden, sondern dass auf zahlrei-
chen Veranstaltungen und in zahlreichen Publikationen (etwa Sondernummern
von Zeitschriften)’” von Fachleuten auf hohem Niveau tiber das Osmanische Reich
reflektiert und geschrieben wurde. All das blieb nicht ohne Folgen. Heute ist die
grundsitzliche und dogmatische Ablehnung des Osmanischen Reiches eine ver-
schwindende Minderheitsposition. Seine Idealisierung ist sicherlich erheblich wei-
ter verbreitet. Vor allem aber gibt es ein wachsendes offenes, und das heifit nicht
unmittelbar politikgeleitetes Interesse an der osmanischen Vergangenheit als sol-
cher. Dieser Trend wachsenden, nicht primir politischen oder edukativen Interesses
ist an einer Literaturgattung untersucht worden, die in der Tirkei in den letzten

4 Celal Baslangic, “Osmanlr’y1 Nasil Bildirdiniz”, Radikal, 27 Mart 1999: http://www.radikal.
com.tr/1999/03/27/yasam/01osm.html (18.7.2009).

5 Egitim. Aylik Egitim, Bilim ve Kiltiir Dergisi, 2,12 (Eyliil 1999); das Titelblatt findet sich ab-

gedruckt in Tarib ve Toplum, 33,198 (Haziran 2000), 66.

Vgl. etwa verschiedene Beitrige in Mustafa Armagan (Hg.), Osmanli’da Hoggorii. Birlikte

Yagsama Sanan. Istanbul 2000, insbesondere die Einleitung von Kemal Karpat.

Zahlreiche Zeitschriften brachten thematische Schwerpunktnummern zum Osmanischen

Reich heraus, so z. B. die Zeitschrift Toplum ve Bilim unter dem Titel Osmanii: Muktedirier ve

Mddunlar.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 CHRISTOPH HERZOG

Jahren verstirkt von sich reden gemacht hat: dem historischen Roman. Die Litera-
turwissenschaftlerinnen Bahriye Ceri und Priska Furrer stellten beide fest, dass der
historische Roman ungefdhr mit den 1990er Jahren einen dramatischen Wandel
durchgemacht und einen bedeutenden Aufschwung erfahren hat.® Aus der Zeit
vorher gibt es nur vereinzelt historische Romane aus den Zirkeln des tiirkischen li-
terarischen Establishments mit kiinstlerischem Anspruch. Was es zahlreich gab, wa-
ren einfach gestrickte Romane von Serienschreibern. Bahriye Ceri zufolge war der
typische historische Roman dieses Typs, soweit er sich mit dem Osmanischen
Reich in seiner Aufstiegs- und Bliitephase bis zu Sultan Stileyman Kanuni (1520-
1566) befasste, der kriegerische Heldenroman. Seine Heroen waren die Sultane, al-
len voran der Eroberer von Byzanz, Mehmed II., Kriegshelden aus dem Volk oder
- interessanterweise — osmanische Piraten.” Dagegen wurden in jenen Romanen,
welche die ,Niedergangsphase® des Osmanischen Reiches beschrieben, die Osma-
nen quasi aus europdischer Sicht distanziert betrachtet. Der Niedergang des Os-
manischen Reiches wurde an das personliche Versagen der Elite gebunden, die in
diesem Fall nicht als ,tirkisch®, sondern als ,,osmanisch® wahrgenommen wurde.
Will man sie funktional betrachten, sind diese Romane didaktisch und unterstiit-
zen den Prozess des nation-building. Nach 1990 wurde der historische Roman in
der Turkei plotzlich eine bedeutende, mit den Mitteln postmoderner Erzihltech-
niken operierende literarische Kunstgattung mit profilierten Autoren wie Nedim
Giirsel oder Orhan Pamuk. Auf der anderen Seite lebt der didaktische historische
Roman vor allem in der islamistischen und ultranationalistischen Paralleloffent-
lichkeit auch nach den 1990er Jahren weiter fort.1

Fir die Wahrnehmung der spitosmanischen Zeit und die kollektive Erinnerung
an sie spielten die spitosmanischen zeitkritischen Romane von Ahmed Midhat
und seinen Nachfolgern eine vielleicht nicht unerhebliche Rolle. Der tiirkische So-
ziologe und Historiker Serif Mardin hat als einen der prigendsten Charaktertypen
in dieser Art Romanliteratur den Bihruz-Bey-Typ ausgemacht, von ihm so benannt
nach dem Antihelden aus Recaizade Mahmud Ekrems Roman Armba Sevdas:
(1898).11 Bihruz Bey ist eine Art osmanischer Oblomov, ein oberflichlich und
Ubermiflig verwestlichter, degenerierter und sozial schidlicher Dandy der Ober-
schicht. Dieser literarische Bihruz-Bey-Typ hat die kollektive Erinnerung an das
spite Osmanische Reich sicherlich ganz wesentlich mit beeinflusst.

Ungefihr zur gleichen Zeit wie die spitosmanischen Romane setzte auch eine
osmanische Memoirenliteratur ein, die sich dann in die Republik fortsetzte. Nun

8 Bahriye Ceri, “Cumhuriyet Romaninda Osmanlt Tarihinin Kurgulanig®, Tarib ve Toplum,

33,198 (Haziran 2000), 19-26; Priska Furrer, Sebnsucht nach Sinn. Literarische Semantisierung
von Geschichte im zeitgendssischen tiirkischen Roman, Wiesbaden 2005.

9 Ceri, “Cumhuriyet Romaninda®, 22.

10 7. B. Mehmed Niyazi, Yemen, ab Yemen, Istanbul 2004.

11 Serif Mardin, “Super Westernization in Urban Life in the Ottoman Empire in the Last
Quarter of the Nineteenth Century”, in: Peter Benedict/Erol Tiimerkin/Fatma Mansur
(Hg.), Turkey. Geographic and Social Perspectives, Leiden u. a. 1974, 404-446, hier 404.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 169

gibt es im Osmanischen auch vor dem 19. Jahrhundert durchaus das, was die neue-
re Forschung oft Ego-Dokumente nennt,!2 aber natiirlich spielte auch hier in spite-
rer Zeit die Rezeption des westlichen Genres eine extrem wichtige Rolle. Der tiirki-
sche Literaturkritiker Nurullah Atag¢ (1898-1957) schrieb in einem Artikel Giber Er-
innerungsliteratur (hatirat kitaplary) in der Zeitschrift Yedigiin im Jahr 1934:
»lch bin bose auf diejenigen, die ihre Memoiren schreiben. Ich sage selbstverstindlich
nichts gegen jene, die an bedeutenden Ereignissen teilhatten, sei es als Handelnde oder
einfach als Zeugen. [...] Was mich erziirnt sind diejenigen, die uns damit zu beschifti-
gen suchen, dass sie uns blof} das erzihlen, was thnen selbst zugestofRen ist. Und nein,
ich habe die groflen Autobiographen wie Augustin, Rousseau und Gide nicht aufler Acht
gelassen; aber diese gaben uns zuvorderst ihre literarischen Werke und erzihlten uns nur

in zweiter Linie ihre Lebensgeschichten. Auflerdem hat jedes Prinzip seine Ausnahmen,
und so kénnen wir sagen, dass jedes ihrer Werke eine solche Ausnahme bildet.“13

Dieses Zitat ldsst sich als die republikanische Reformulierung eines alten osmani-
schen sozialen Tabus lesen, nimlich familidre und allzu private Dinge zu verschrift-
lichen. In der Tat kann man beobachten, dass in vielen spitosmanischen und noch
in frithrepublikanischen Memoiren, die meist von Minnern geschrieben sind, fa-
milidre Begebenheiten in dem Mafle ausgespart sind, dass noch nicht einmal der
Name der Ehefrau erwihnt ist.

Es ldsst sich aber auch eine weitere wichtige These an das obige Zitat kntipfen:
Dass nidmlich die Genre-Unterscheidung zwischen Memoiren und Autobiogra-
phie in der turkischen Literatur nicht sinnvoll zu treffen ist, jedenfalls nicht vor
den jiingsten ein, zwei Dekaden. Es ist meines Erachtens vorzuziehen, der tiirki-
schen Begrifflichkeit von ,Erinnerungsliteratur” (Haturat) zu folgen und darunter
ein literarisches Feld zu verstehen, welches strikt politische Berichte ebenso um-
fassen kann wie psychologische Selbstreflexionen. Es ist die von Ata¢ in oben
angefithrtem Zitat verdammte Erinnerung personlichen Erlebens und individuel-
ler Bedeutung, die in den Erinnerungstexten von Muhibbe Darga, Melek Giiner-
su und Fethiye Cetin eine zentrale Rolle spielt und gerade nicht die mit den
Leitakteuren der politischen Ereignisgeschichte verkniipften Anekdoten und auch
nicht die ideologischen Versatzstiicke historisch-politischer Interpretation, welche
Erinnerungen als Randtexte hiufig einrahmen.

In sehr vielen Erinnerungstexten findet sich eine Form der Nostalgie wieder, die
man im Sinn Svetlana Boyms als ,a sentiment of loss and displacement“!4 be-

12° Michael Ursinus, ,Osmanische Autobiographien vor dem XIX. Jahrhundert: ,the most in-

teresting books never written®?”, in: Walter Berschin/Wolfgang Schamoni (Hg.), Biographie
—.,80 der Westen wie der Osten ¢ Zwolf Studien, Heidelberg 2003, 93-111.
13 Zitiert in Olcay Akyildiz/ Halim Kara/Bérte Sagaster (Hg.), Autobiographical Themes in Turk-
ish Literature: Theoretical and Comparative Perspectives, Wiirzburg 2007, 9.
Svetlana Boym, The Future of Nostalgia, New York 2001, xiii. Gegeniiber dieser von Boym
als ,reflexive Nostalgie“ bezeichneten Form ist der von ihr unterschiedene zweite Typus
von ,restaurativer Nostalgie® eher das, was den edukativen Geschichtsromanen oder der
monumentalen osmanisierenden Moscheearchitektur der Kocatepe Camii in Ankara zu-
grundeliegt.

14

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 CHRISTOPH HERZOG

zeichnen konnte. Es sieht so aus, als beginne diese Art von Nostalgie in der tiirki-
schen Memoirenliteratur in der zweiten Halfte der 1940er Jahre. Es gibt zwei gute
Griinde, die diesen Zeitpunkt erkliren helfen: zum einen die politische Situation:
Nachdem Atatiirk 1938 gestorben und die Tiirkei den Zweiten Weltkrieg als neu-
trales Land iiberstanden hatte, begann sich die friedliche Auflésung der Einpartei-
enherrschaft und eine zumindest partielle Neuausrichtung der Kulturpolitik anzu-
kiindigen; zum anderen die Tatsache, dass die Generation, welche das Osmanische
Reich noch vor seiner letzten instabilen Phase nach 1908 als Erwachsene bewusst
miterlebt hatte, jetzt das Alter ihres letzten Lebensabschnitts erreicht hatte. Diese
Spanne von vierzig Jahren wird von Jan Assmann als Einschnitt und Krise der kol-
lektiven Erinnerung bezeichnet, in dem biographische Erinnerung, soll sie nicht
verloren gehen, in kollektive Erinnerung transformiert werden muss.!> So wird et-
wa auf dem Titelblatt eines 1948 erschienenen Erinnerungsbuches von Semih
Miimtaz eigens die Zeitzeugenschaft des Autors betont: ,Die Manner von damals.
Die Paliste von damals. Die Stadtpalais und Strandvillen von damals. Die
Abendgesellschaften von damals [...]“ und so weiter, bis am Schluss der Inhalts-
angabe hervorgehoben wird, dass dies alles einer Welt angehore, ,die der Verfas-
ser selbst erlebt und gesehen hat™.16

Das ,Selbst-Gesehen-Haben® gehort fur die osmanische Epoche nun allerdings
definitiv der Vergangenheit an, sie kann nicht mehr personlich, sondern nur
noch medial vermittelt erinnert werden. Die hier behandelten Erinnerungstexte
spielen sich deshalb, soweit sie diese Zeit betreffen, in einem Rahmen ab, der be-
reits selbst diese mediale Erinnerung thematisiert: die Erinnerung an verstorbene
Verwandte und im personlichen Besitz verbliebene Dokumente, Photographien
und andere Erinnerungsstiicke. Das osmanische Erbe befindet sich nun am au-
Rersten Rand, aber noch nicht jenseits des Generationen-Gedichtnisses.

Mubibbe Darga

Mein erstes Beispiel betrifft die Erinnerungen der auch international bekannten
Hethitologin Muhibbe Darga (geb. 1921). Der Teil davon, der mich hier interes-
siert, betrifft ihren Grofivater Mehmed Emin (gest. 1925), der dreiffig Jahre lang
einer der Kammerherren Abdilhamids I1. (1876-1909) war. Bei diesen Erinnerun-
gen handelt es sich nicht um ein Buch, sondern um zwei getrennte Veroffentli-
chungen. Die eine, 2002 im Verlag der Is Bank erschienen, ist der Abdruck eines
umfangreichen Interviews durch die Journalistin Emine Caykara.!” Dieses Format

15 Assmann, Das kulturelle Gediichtnis, 228 und 51.

16 Semih Miimtaz, Taribimizde Hayal Olmus Hakikatlar, Istanbul 1948. Auch der Titel des Bu-
ches ist aufschlussreich.

17" Muhibbe Darga/Emine Caykara, Arkeoloji’nin Delikanlisi. Mubibbe Darga Kitab:, Istanbul
2002.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 171

ist in der Tiirkei in den letzten Jahren in Mode gekommen.!® In dem Interview
geht Muhibbe Darga auch sehr ausfiihrlich auf die Lebensgeschichte ihres Grofdva-
ters Mehmed Emin ein. Die zweite Veroffentlichung ist die im Jahr 2007 durch
Muhibbe Darga veroffentlichte Transkription des beriihmten Reiseberichts ihres
Grofdvaters nach Zentralasien.!” Dieser Reisebericht erschien urspriinglich 187820
und war der erste gedruckte Reisebericht eines Osmanen nach Zentralasien. Neben
der Transkription des Reiseberichts?! enthilt das Buch wichtige biographische In-
formationen tber seinen Autor Mehmed Emin. Auch tiber den Verbleib des Fort-
setzungsbandes des Reiseberichts klirt Muhibbe Dargas Buch auf. Dessen Manu-
skript verbrannte demnach 1919 im Feuer von Kurugesme.??

Die Verlusterfahrung der osmanischen Vergangenheit manifestiert sich fir Mu-
hibbe Darga in zwei sehr einfachen Sachverhalten. Erstens: Sie teilt das Schicksal
derjenigen, die nach der Alphabets-Reform im Jahr 1928 eingeschult wurden, in-
dem sie die osmanisch-arabische Schrift nicht lesen kann. Da der Reisebericht aber
in dieser Schrift gedruckt ist, musste sie sich auf einen akademischen Kollegen ver-
lassen, der ihn transkribiert und ihr zur Verdffentlichung iiberlassen hat. Zweitens:
Die biographische Information tiber ithren Grofdvater in dem Band stammt natiir-
lich aus zweiter Hand, denn als ihr Grofvater 1925 starb, war sie gerade vier Jahre
alt. Muhibbe Darga hatte ihre Tante (die Tochter von Mehmed Emin aus dritter
Ehe) in den 1970er Jahren um biographische Information iiber ihren Grofivater
gebeten, weil ihr eigener Vater (Sohn von Mehmed Emin aus zweiter Ehe) frih
verstorben war, und sie fithlte, dass sie zu wenig tiber ihren Grofivater wusste. Thre
Tante, Hayriye Kerimzade, verfasste als Antwort auf die Frage einen langen Brief
und dieser Brief, datiert mit 21. Dezember 1972, findet sich in dem besagten Band
von 2007 abgedruckt.?® Erginzt wird diese Information durch den Abdruck des
Akteneintrags (sicil kaydi) iber Mehmed Emin aus der republikanischen Abteilung
des Basbakanlk Arsivi?*

Nach diesen Nachrichten wurde Mehmed Emin (den Beinamen Emin erhielt
er als Kammerherr des Sultans Abdtilhamid II.) im Jahr 1271 H. (beg. 24. Sep-

18 Es gibt allein im selben Verlag mittlerweile iiber dreif8ig solcher Interviewbinde, so mit den

beiden Historikern Halil Inalcik und Ilber Ortayli, mit dem Politologen Sina Aksin oder
mit der Schriftstellerin Adalet Agaoglu.

19 A. Muhibbe Darga (Hg.), Istanbul’dan Asya-y: Vusta’ya Seyahat. Seyyah Mebmed Emin Efen-
di’nin Seyabatnamesi. Istanbul 2007. Vgl. (die nun teilweise tiberholten) Ausfithrungen in
Christoph Herzog/Raoul Motika: “Orientalism ‘alla turca’: Late 19th / Early 20th Century
Ottoman Voyages into the Muslim ‘Outback™, Die Welt des Islams, 40,2 (2000), 139-195.

20 Mehmed Emin, Istanbul’dan Asya-y: Vusta’ya Seyabat, Istanbul 1295.

21 Die ,sadelestirilmis* Ubertragung des Buchs ins heutige Tiirkeitiirkische durch Riza Ak-

demir, erschienen in zwei Auflagen im Verlag des Kulturministeriums (T. C. Kiltiir Ba-

kanligi Yayinlan), enthilt zahlreiche, darunter einige sinnentstellende Fehler; Mehmet

Emin Efendi, Istanbul’dan Orta Asya’ya Seyahat, Ankara 1986 und 2000.

Darga (Hg.), Istanbul’dan Asya-y: Vusta’ya Seyahat, viii.

Darga (Hg.), Istanbul’dan Asya-y: Vusta’ya Seyahat, Xiv-xxxv.

Darga (Hg.), Istanbul’dan Asya-y: Vusta’ya Seyabat, xxxvi-xxxix.

22
23
24

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 CHRISTOPH HERZOG

tember 1854) in der Stadt Soki (damals Nuxa) im heutigen Aserbaidschan gebo-
ren. Die damals zum Zarenreich gehorende Stadt mit etwa 18.000 Einwohnern?
war Sitz eines kleinen Khanats gewesen und bekannt fiir ihre Seidenraupenzucht.
Sein Vater wurde in der Akte als der Daghestaner Kaufmann (#iccar) Darugazade
Haci Abdithrrahim gefithrt. Im Brief seiner Tochter Hayriye ist auch der Name
seiner Mutter erwihnt, Dostu Hanim. Der Grofivater miitterlicherseits war ein
bedeutender Kaufmann namens Haci Ibrahim, welcher in Kooperation mit ei-
nem aus Avignon stammenden Geschiftspartner namens Jean Jacques einen Sei-
denraupen-Handel zwischen Indien, Mailand und Marseille aufgezogen hatte.
Ein Cousin viterlicherseits, Selim Efendi, leitete die Niederlassung der Firma in
Marseille. Mehmed Emin scheint in seinen jungen Jahren nicht viel nach seinen
Wiinschen gefragt worden zu sein. Nach seiner Primirerziehung schickte ihn sein
Vater im Alter von neun Jahren zur Ausbildung an ein Jesuiten-Gymnasium in
Marseille. Er wohnte in einer Pension gegentiber der Schule bei einer Dame na-
mens Madame Andrée.

Die kurze Darstellung dieser Zeit im Brief der Tochter deutet dabei eine seeli-
sche Grausambkeit an, deren Erklirung sie schuldig bleibt und die auch der Kontext
nicht zu beleuchten vermag:

»[---] meine Grofimutter [also die Mutter Mehmed Emins (C. H.)] fragte ihren Gatten
immer wieder, wohin der Junge gebracht worden sei und wann er wieder komme. Die
Antwort, die sie erhielt, lautete: ,Er kommt wieder, wenn die Sonne untergeht’. Die Mutter
schaute in die untergehende Sonne, derweil die Jahre vergingen; bis die Lungenschwind-
sucht sie in die Ewigkeit entfiihrte.*26

Der Junge blieb sechs Jahre ohne Nachricht von Zuhause; auch sein Verwandter
Selim Efendi starb wihrend eines Aufenthalts in Mailand und wurde dort begra-
ben. Schliefilich, als seine Geschifte in Schwierigkeiten sind, taucht der bereits tot-
geglaubte Vater offenbar tiberraschend in Marseille auf und fithrt seinen Sohn von
dort nach Istanbul, wo er ihn bei einem befreundeten Religionsgelehrten im Stadt-
teil Sultanahmet unterbringt.?’ Bald wird er als Interner auf die Mekteh-i Sultaniyye
geschickt. Mehmed Emin kann kaum osmanisch und die Unterrichtssprache an
dieser Schule ist franzosisch. Nach zwei Jahren verlisst er die Schule ohne Ab-
schluss, ,weil thm eine Ungerechtigkeit widerfahren war”, wie der Brief kryptisch
formuliert. Dennoch geniigt diese Qualifikation offenbar, um an der Dariilfiinun
das Studium der Rechte aufzunehmen. Nach zwei Jahren des Studiums erkrankte
Mehmed Emin allerdings psychisch. ,,Der Grund hierfur®, so schreibt seine Tochter
in ithrem Brief, ,war, dass er nach den langen Jahren in Frankreich sich nicht auf

25 Pierer’s Universal-Lexikon, Stw. ,Nucha®, Bd 12, Altenburg 1861, 151: http://www.zeno.org/
Pierer-1857/A/Nucha (11.05.2009).

Darga (Hg.), Istanbul’dan Asya-y: Vusta’ya Seyahat, xv.

Uber die Griinde fiir dieses seltsam anmutende Verhalten des Vaters von Mehmed Emin
gibt der Brief keine Erklirungen. Auch Muhibbe Darga weiff hierzu nichts zu berichten,
siche Darga/Caykara, Arkeoloji’nin Delikaniisi, 44-45.

26
27

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 173

das Leben in Istanbul einzustellen vermochte sowie der Tod seiner geliebten Mut-
ter”. Die Arzte raten zu einem Ortswechsel. Mehmed Emin geht nach Hause, nach
Soki in Daghestan. Aber sein Elternhaus ist nicht mehr das seiner Erinnerung; die
Geschwister sind grof§ geworden, der Vater hat erneut geheiratet. An Stelle seiner
Mutter findet er also eine andere Frau und ein kleines Halbschwesterchen. Das
thm fremd gewordene Zuhause seiner Kindheit scheint seiner Krankheit keine Er-
leichterung gebracht zu haben. Er wird zu russischen Arzten in Soki gebracht, fin-
det einen, dem er vertraut, und dieser empfiehlt ihm eine lange Reise. Sein Vater
selbst ist nicht in Soki anwesend, sondern in Indien, und Mehmed Emin macht
sich auf, ihn zu suchen. Dies ist, nach der Schilderung seiner Tochter, die Geschich-
te des Aufbruchs von Mehmed Emin zu seiner berithmter Reise, deren ersten Teil
er spiter in Ahmed Midhat’s Terciiman-i Hakikat serialisieren sollte; eine private
Reise also, als Katharsis von einer psychischen Krise angelegt, ohne politischen
Hintergrund. Mehmed Emin kehrte nach Abschluss dieser Reise nach Istanbul zu-
riick, um sein Studium der Rechte wieder aufzunehmen. Er gewann das Wohlwol-
len von Ahmed Midhat; nachts arbeitete er in dessen Verlagshaus und Druckerei,
tagsiiber studierte er. Auch Ahmed Vefik Pasa scheint ihm wohlgesonnen, und zu
Namik Kemal hat er ein freundschaftliches Verhiltnis.?® Er schreibt in Ahmed
Midhat Efendis Zeitung. Nach dem Vorbild von Ahmed Midhat und Namik Ke-
mal mochte Mehmed Emin zu dieser Zeit ein osmanischer Intellektueller, ein
Journalist und Schriftsteller werden. Das schliefit praktische Kenntnisse ein; nicht
umsonst ist Benjamin Franklin einer der bewunderten westlichen Intellektuellen
im spiten Osmanischen Reich. Mehmed Emin schreibt nicht nur seinen Reisebe-
richt, sondern auch tber die Seidenraupenzucht, also das Geschift seiner Heimat-
stadt und seines Vaters, auch iiber Rinderzucht. Seine Sprachkenntnisse sind stu-
pend. Dass er Franzosisch wie eine Muttersprache beherrscht, verwundert nach
seiner Zeit an einem franzosischen Gymnasium nicht, aber er kann auch Arabisch
und Persisch, Englisch, Deutsch und Italienisch. Er verfasst eine persische Gram-
matik und im Lauf seines Lebens auch eine ganze Reihe anderer Werke, die teils
unveroffentlicht oder unvollendet bleiben.?’ Mehmed Emin bewahrte sich seine
intellektuelle Neugier Zeit seines Lebens. Auch dichtet er und malt. Aber seine
Traumkarriere als osmanischer Intellektueller auf den Spuren Ahmed Midhats soll-
te sich nicht erfiillen. Der Sultan bestellte ihn zu einer Audienz. Angeblich wird er
durch die Veroffentlichung des Reiseberichts in Ahmed Midhats Zeitung auf den
jungen Autor aufmerksam. Dieser blickt der Audienz mit gemischten Gefiihlen
entgegen, doch der Sultan ist ihm wohlgesonnen; er erhilt eine Anstellung als Ku-
rator in der herrscherlichen Bibliothek. Der Preis hierfiur: er muss sein Studium
aufgeben. ,Wann immer er von dieser Zeit erzahlte”, schreibt seine Tochter Hayriye

28 Vgl. Muhibbe Darga/Ali Alparslan, “Namik Kemal’mn Bilinmiyen bir Mektubu”, Belleten,
33,129 (Ocak 1969), 35-42.

29 Eine Liste seiner gedruckten Schriften in Darga/Alparslan: “Namik Kemal’in Bilinmeyen Bir
Mektubu”, 35, Fuinote 3.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 CHRISTOPH HERZOG

Kerimzade, ,war sein Gesicht traurig, es war deutlich, dass er sein Studium nicht
hatte aufgeben wollen”3? aber der Wunsch des Sultans ist Befehl, Mehmed Emin
tritt im Jahr 1879 seine erste Stelle als osmanischer Beamter an.

Jedoch hat das Narrativ der Tochter hier einen kleinen Haken: Die letzte der
23 Fortsetzungen des Reiseberichts findet sich in Zerciiman-i Hakikat Nr. 163 vom
14. Muharrem 1296 (8. Januar 1879). Ab 7. Haziran 1294 (19. Juni 1878) bis zum
1. Mart 1295 (13. Mirz 1879) verzeichnet ihn der abgedruckte Eintrag in sein si-
cill bereits als Mitglied der Istanbuler Kommission fir die Ansiedlung der Fliicht-
linge aus dem Krieg mit Russland (Iskan-i Mubacirin Subesi) mit 200 Kurus Ge-
halt. Anschlieflend war er demnach im Bildungsministerium in der Abteilung fiir
den Druck und die Ubersetzung von Schriften, also in der Zensur, titig, bevor er
am 19. Subat 1295 (2. Mirz 1880) mit 200 Kurus kaiserlicher Bibliothekar wurde.
Es ist nicht ausgeschlossen, dass er die beiden ersteren Anstellungen mit seinem
Studium vereinbaren konnte oder es jedenfalls versuchte, so dass der von Hay-
riye Kerimzade so nachdriicklich geschilderte Bruch in seiner Biographie, den die
Anstellung bei Hofe bedeutete, erhalten bliebe. Aber die tiberzeugende Geradli-
nigkeit der biographischen Sinnstiftung seiner Tochter leidet doch. Rechnet man
nach, ergeben sich eine Reihe weiterer Fragen. Der Brief gibt Mehmed Emins Al-
ter bei seiner Verschickung nach Marseille mit neun Jahren an und rechnet seine
Zeit dort mit sechs Jahren. Er wire dann etwa finfzehn Jahre alt gewesen und,
1854/55 geboren, um das Jahr 1870 nach Istanbul gekommen. Seine Reise trat er
allerdings erst im April 1877 an. Die erwihnten zwei Jahre Schulzeit und weite-
ren zwei Jahre Studium bis dahin decken die Zeit allerdings nicht ab; es bleibt
eine chronologische Liicke. Das ist nun nicht weiter tragisch, denn es mag gut
und gerne sein, dass er ein paar Jahre spiter, also in etwas hoherem Alter nach
Marseille gekommen ist. Aber der Zweifel an der vollstindigen Zuverlissigkeit
des Berichts seiner Tochter bringt auch ein gewisses Fragezeichen am vollstindig
privaten Charakter von Mehmed Emins Reise mit sich. Die biographischen An-
gaben, die er in seinem Reisebericht verstreut, werfen weitere Fragen auf. Der Be-
richt seiner Tochter weifd nichts von seinem urspriinglichen Plan, eine militéri-
sche Laufbahn einzuschlagen, die sich wegen seiner physischen Schwiche zer-
schlagen habe. Auch seine sonstige Reisetitigkeit, von der er in seinem Reisebe-
richt und Ahmed Midhat in seinem Vorwort spricht,?! ist dort nicht dokumen-
tiert. Die Chronologie scheint dagegen dahin zu deuten, dass er recht unmittel-
bar nach der Riickkehr von seiner Reise eine offizielle Anstellung im Staatsdienst
fand. Die genauen Umstinde und Hintergriinde von Mehmed Emins Zentralasi-
enreise scheinen mir somit immer noch nicht hinreichend sicher geklirt zu sein.

Dagegen ist der weitere Verlauf seines Lebens von nun an klar dokumentiert.
Am 25 Agustos 1298 (6. September 1882) wurde er zunichst mit 1.300 Kurug Ge-

30 Darga (Hg.), fstmbul’dan Asya-yr Vusta’ya Seyabat, xvii.
31 Mehmed Emin, Istanbul’dan Asya-y: Vusta’ya Seyahat, 167-169.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 175

halt zu einem der Kammerherm des Sultans gemacht. Er sollte sich in der unmit-
telbaren Nihe des Sultans bis zur Absetzung Abdiilhamids II. im Jahr 1909 be-
haupten. Dem Sultan verdankt er auch seinen /zkab Emin, der, wenn diese Nach-
richt stimmt, eigentlich erst aus der Zeit nach seiner Ernennung in den Palast da-
tiert.32 Dank seiner beeindruckenden Bildung und tadellosen Franzosischkenntnis-
se diente er dem Sultan insbesondere bei der Betreuung hoher auslindischer
Staatsgdste. Im Intrigenspiel der Entourage des Sultans hielt er sich dagegen zu-
riick.33 In dieser Position sammelt er im Lauf der Jahre zahlreiche Orden und Aus-
zeichnungen, nicht nur osmanische. So verlieh ihm Kaiser Wilhelm II. 1890 den
Kronenorden II. Klasse und 1998 den I. Klasse. Neben weiteren Auszeichnungen
trug er auch zwei italienische, einen russischen, einen schwedischen, einen franzo-
sischen und einen belgischen Orden. Als Mitglied des Palastes war Mehmed Emin
nunmehr selbst in der Lage, Protektion zu bieten. Er rief seinen jingeren Bruder
Hasan nach Istanbul, wo dieser einen Platz in der Militirakademie erhielt und
nach deren Absolvierung spiter zum Offizier im Rang eines Paschas aufsteigen
sollte. Eine arrangierte Hochzeit Mehmed Emins mit der Tochter eines Palastbe-
amten scheiterte dagegen. Mehmed Emin setzte gegen seinen erziirnten Vater eine
Liebesheirat mit einer verwaisten jungen Bosnierin, Meryem Miinire, durch. Die
Ehe sollte kinderlos bleiben und ungliicklich verlaufen. Am Ende stand die Ein-
weisung der Frau in eine Nervenheilanstalt und wohl die Scheidung. Zwei Jahre
spater heiratete Mehmed Emin eine Christin aus Rhodos, die zum Islam konver-
tierte. 1899 wurde sein Sohn Ahmet Sait [Darga] geboren, aber seine Mutter starb
bald darauf an Tuberkulose. Die Grofimutter viterlicherseits der berithmten Hethi-
tologin ist also christliche Konvertitin, vielleicht griechischer Herkunft. Das mag
nun wie eine triviale Feststellung erscheinen, aber im tiirkischen Diskurs liefert ein
solches Bekenntnis Angriffsflichen fur diejenigen, welche die Zugehorigkeit zur
turkischen Nation auf eine sehr enge Weise auslegen. Eine vom Christentum kon-
vertierte GrofSmutter kann eine Belastung darstellen wie wir noch sehen werden.
Die Briefschreiberin Hayriye entstammte Mehmed Emins dritter Ehe mit Zih-
niye Hanim, die 1904 geschlossen wurde. Aber auch diese Ehefrau verstarb nach
zwei Jahren. In einer seltsamen Wiederholung seiner eigenen Kindheit schickte
Mehmed Emin seinen einzigen Sohn Ahmed in die Fremde nach Frankreich. Im
Palast, so Hayriye Kerimzade, habe er mitgeteilt, auch der Sohn sei verstorben, ihn
in Wahrheit aber habe er ithn mit einem engen Vertrauten nach Frankreich ge-
schickt. Bis zum Alter von neun Jahren lebte er dort in Bayonne, wo er die Grund-
schule besuchte. Er kam nur hin und wieder nach Istanbul, wo Mehmed Emin sich

32 Womit sich seine Benennung als Mehmed Ali durch Ahmed Midhat in seinem Vorwort zu

Mehmed Emins Reisebericht erklirt, da sein urspriinglicher Name Mehmed Ali war; vgl.
Darga/Caykara: Arkeoloji’nin Delikanlis, 44.

33 Vgl. die Charakterisierungen bei Ali Ergenekon (Hg.), Tahsin Pasa’nin Yildiz Hatiralari. Sul-
tan Abdiilhamid, 4. Auflage, Istanbul 1996, 47, 415, und Bernhard Stern, Abdul Hamid I1.
Seine Familie und sein Hofstaat. Nach eigenen Ermittlungen, Budapest 1901, 129.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176 CHRISTOPH HERZOG

selbst gegeniiber seinen eigenen Verwandten aus Daghestan bemiihte, die wahre
Identitit des Sohnes zu verschleiern. Erst nach seiner Entlassung als Kammerherr
im April 1909 holte er ihn nach Istanbul zuriick. Warum lief der Gro8vater Meh-
med Emin seinen Sohn ein dhnliches Schicksal des Aufwachsens in Frankreich er-
fahren, wie er selbst es erlitten hatte? Muhibbe Darga zufolge, weil er wusste, wie
im Palast Kinder grofigezogen wurden und dies fiir seinen Sohn unter allen Um-
stinden verhindern wollte. Aber das Angebot des Sultans fuir seinen Sohn war
quasi ein Befehl, so dass ihm nichts anderes tibrig blieb, als durch eine List dieser
Gnade zu entkommen. Im Jahr 1920, nach dem Ende des Krieges, trat Mehmed
Emin ein weiteres und letztes Staatsamt an, den mit 10.000 Kurus bezahlten Pos-
ten des Direktors der Hazine-i Hassa Sultan Vahideddins (1918-1922). Nicht zufil-
lig bemiiht sich der Brief seiner Tochter deshalb an dieser Stelle, seine Sympathie
fur die Nationalisten in Ankara im tiirkischen Unabhingigkeitskrieg eigens hervor-
zuheben. Aber der alte Kammerherr tiberlebte das Osmanische Reich nur um zwei
Jahre. Von einer Wiener Krankenpflegerin betreut starb Mehmed Emin nach
zweimonatiger Krankheit am 25. September 1925 in seinem Haus in Acibadem. In
diesem kdsk mit 22 Zimmern, in dem ihre Mutter bis zu ithrem Tod im Jahr 1993
wohnte, spielten sich die meisten Kindheitserinnerungen Muhibbe Dargas ab.3*

Melek Giinersu

Auch die nichsten Erinnerungen drehen sich um einen Erinnerungsverlust und
dessen Rekonstruktion. Dieser Verlust ist jedoch schwerer, eigentlich traumatischer
Natur. Die Autorin Melek Giinersu (geb. Kocamemili) stammt miitterlicherseits
aus einer alten prominenten osmanischen Familie. Sie ist die Enkelin von Yusuf
Kamil Suphi, dem Sohn von Abdiillatif Suphi Pasa. In dessen konak wichst die
unmittelbar am Ende des Osmanischen Reiches geborene Melek bei ihrer Grof3-
mutter auf. Thr in einem kleinen Verlag 2004 erschienenes Buch trigt den Titel:
Nevbahar: Liebe und Geschichte im Konak des Abdiillatif Suphi Pasa.3> Nevbahar ist der
Name ihrer Mutter. Thre Erinnerung an diese Mutter ist ebenso so vage wie die Er-
innerung der vorigen Autorin Muhibbe Darga an ihren Grof3vater, denn die Mut-
ter ist jung verstorben, als die Autorin noch ein kleines Kind war. Thr ist das Buch
gewidmet. Die Kindheitserinnerungen der Autorin spielen sich im konak ihrer
Grofleltern ab, wo sie aufwichst. Aber das Leitthema bildet die Suche der Autorin
nach ihrem Vater, Uiber den in der Familie niemals gesprochen wurde. Es dauert
Jahre, bis sie erfihrt, dass er ein Ingenieur und ein russischer Offizier war, der unter
dem weifirussischen General Pjotr Nikolajewitsch Wrangel auf der Krim kidmpfte

34 Darga/Caykara: Arkeoloji'nin Delikanlst, 76-77.

35 Melek Ginersu, Abdillatif Suphi Pasa Konagimda Agk ve Tarih. Nevbahar, Istanbul 2004.
Daneben bieten die Ausfithrungen eines weiteren Familiensprosses, Fazil Bulent Kocame-
mi, Bir Tiirk Ailesinin 450 Yillik Oykiisii, Istanbul 2004, noch einen weiteren Blick auf diese
Familie.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 177

und spiter nach Istanbul kam. Die junge Frau mit den groflen Augen, die ihre
Mutter ist, verliebt sich in den jungen Offizier, der als Gast eines ihrer Briider ins
Haus kommt. Er konvertiert zum Islam, nimmt den Namen Refik an, und die bei-
den heiraten. Noch bis zwanzig Jahre vorher hitte ein junger gutausgebildeter
Konvertit, der in eine prominente osmanische Familie einheiratet, hochstwahr-
scheinlich gute — wenn vielleicht auch nicht mehr wie weitere dreiflig Jahre vorher
- glinzende Karriereaussichten in der osmanischen Biirokratie, zumindest aber an
den staatlichen osmanischen Hochschulen gehabt. Aber die Zeiten haben sich ge-
indert. Es liegt in diesem Fall wohl nicht daran, dass der soziale Automatismus des
intisab, der Protektion, fiir die alten osmanischen Familien nun nicht mehr funk-
tioniert, weil es eine neue Elite mit neuen Seilschaften in Ankara gibt. Der Familie
Abdillatif Suphi Pagas geht es in der frithen Republik nicht gerade generell
schlecht; zu ihren Verwandten gehorte z. B. der Erziehungsminister Hamdullah
Suphi Tannover.3¢ Die Autorin behandelt diesen Punkt sehr ausweichend. Es ist
aber sehr wahrscheinlich, dass die Familie auf die Heiratsabsichten in gleicher Wei-
se negativ reagierte wie spiter auf die Heiratsabsichten der Autorin selbst. Als die
nun um die zwanzig Jahre alte Melek in den 1940er Jahren einen nicht mittellosen,
aber unvermogenden jungen Marinekadetten heiraten will, bedarf es ihrerseits ei-
nes Suizid-Versuchs, bevor einer ihrer Onkel die Einwilligung der Familie erteilt.
Aber er macht unmissverstindlich deutlich, dass diese Heirat gegen den Willen der
Familie erfolgt und dass die Autorin keine Hilfe von dieser Seite zu erwarten ha-
be.37 In dhnlicher Weise, so kann man vermuten, mussten wohl auch ihre Mutter
und ihr Vater, der ehemalige russische Offizier mit dem eigentlichen Namen Ivan
Kukuskin, ohne die Unterstiitzung der Familie auskommen. Weil er zudem be-
furchten musste, wegen des Freundschaftsvertrags der werdenden Republik Tiirkei
mit den Bolschewisten nach Russland ausgeliefert zu werden, emigrierte er mit sei-
ner jungen Frau nach Serbien, um dort als Ingenieur Geld zu verdienen. Die Toch-
ter, die Autorin des Buches, wird dort geboren. Aber ihre Mutter, die junge Istan-
bulerin aus reichem Haus, hilt dem rauhen Klima der Fremde in Belgrad nicht
stand. Sie erkrankt an Schwindsucht und wird von ihrem Mann nach Istanbul zu-
riickgebracht, wo sie im Sanatorium auf der Insel Heybeliada stirbt. Die kleine
Tochter verbleibt bei den Grofleltern, und die Familie bricht den Kontakt zu ithrem
Vater in Serbien ab, da sie befiirchtet, er wiirde das Kind zu sich nehmen wollen.
Es dauert Jahre, bis Melek Giinersu die franzosisch geschriebenen Briefe ihres Va-
ters an ihre Mutter mit Mihen entziffern kann und eine Ahnung von der tragi-
schen Liebesgeschichte bekommt, die sich da abgespielt hat, und weitere Jahre, bis
sie — inzwischen selbst verheiratet und Mutter — schlie8lich ihren in Wien leben-
den Vater ausfindig macht. Zusammen mit ihrem Mann Hanefi fihrt sie nach
Wien, um ihn zu treffen. An das dramatische Wiedersehen schliefit sich eine lange,

36 Giinersu, Nevbahar, 87.
37 Giinersu, Nevbabar, 59.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 CHRISTOPH HERZOG

wenngleich nicht immer ganz spannungsfreie Freundschaft zwischen der Tochter
und ihrem Vater in Wien an, die bis zu dessen Tod dort im Jahr 1985 dauert.

Die sehr personlichen Erinnerungen der Autorin berichten nur am Rande von
ithrer Lebenszeit als Frau in der Republik Tiirkei seit den 1940er Jahren, vielmehr
erzihlen sie im Kern die Geschichte der Restitution ihres personlichen Erinne-
rungsverlustes an ihre Eltern. Der konak, in dem sich ihre Eltern das erste Mal be-
gegneten und in dem sie mit ihren Grofleltern und zahlreichen anderen Verwand-
ten aufgewachsen ist, spielt eine besondere Rolle in ihren Erinnerungen.3® Im letz-
ten Kapitel beschreibt sie, wie sie dieses Haus, welches heute (oder jedenfalls im
Jahr 2003) als Medizinmuseum der Universitit Istanbul genutzt wird, noch einmal
besucht und dort die Riume ihrer Kindheit abschreitet. Es ist dieses Haus, in dem
ihre Identitit — und das heift letztlich ihre osmanische Identitit — wurzelt. Diese
eklektisch konstruierte oder rekonstruierte osmanische Identitit kommt auch darin
zum Ausdruck, dass sie in archaisierender Weise an bestimmten Stellen ihrer Erin-
nerungen Gedichte in die Erzdhlprosa einflicht, ohne dass ihre Sprache selbst os-
manisierend wire. Thre Erinnerungen schliefen mit den Worten:

»Als ich mich von dem konak trennte und die abschiissige Strasse [an welchem es liegt
(C. H.)] hinaufzusteigen begann, da war es, als seien die Stimmen der Kinder zu héren,
die im Garten um die Wette nach Kastanien suchten. Eines dieser Kinder war ich, Me-
lek, die Tochter von Nevbahar.”3?

Die Bevorzugung der matrilinearen Identitit, die hier zum Ausdruck kommt, ist
natiirlich ein Ausdruck ihrer Biographie, denn sie ist in der republikanischen
Turkei aufgewachsen, nicht an der Seite ihres Vaters in Russland, Jugoslawien
oder in Wien. Der Verlust ihres Vaters wird nicht als Verlust einer anderen mogli-
cherweise reicheren oder interessanteren Identitit aufgefasst. Nicht nur die viter-
liche Abwesenheit, sondern auch der soziale Unterschied hebt die Vorgaben der
patriarchalischen und patrilinearen osmanischen wie tiirkischen Gesellschaft qua-
si auf. Schliefflich wird der unstandesgemiflen Liebesheirat ihrer Mutter mit ih-
rem tragischen Ende die eigene ebenfalls unstandesgemifle, aber gliickliche Lie-
besheirat entgegengesetzt.

Es gibt noch ein sehr interessantes Detail dieser Erinnerungen, das hier Er-
wihnung finden soll: Als Melek Giinersu ihren Vater wiederfindet, stellt sich die
Sprachenfrage. Tatsdchlich haben sie und ihr Vater keine gemeinsame Sprache, in
der sie kommunizieren konnen. Das Franzosische beherrscht sie wohl nur passiv.
Am Anfang leistet ein tiirkischer Bekannter in Wien Ubersetzerdienste. Aber
dann stellt sich heraus, dass ihr Mann Hanefi das Serbokroatische beherrscht und
nun als Ubersetzer fungieren kann. Er spricht diese Sprache, weil er aus einer

38 Uber die Zentralitit des ,tiirkischen Hauses* als Symbol der Identititskonstruktion vgl.
Carel Bertram, Imagining the Turkish House. Collective Visions of Home, Austin 2008.
39 Bertram, Imagining, 136.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 179

muslimischen Familie kommt, die aus dem Gebiet des friitheren Jugoslawien nach
Istanbul geflohen ist. Nur wird diese Geschichte, eines von mehreren hundert-
tausend muslimischen Fliichtlingsschicksalen aus dieser Region zwischen 1878
und 1921, in dem Buch leider nicht erzihlt.

Fethiye Cetin

Mein drittes und letztes Beispiel ist ein kleines Buch, das in der Tiirkei den Bruch
eines politischen und historiographischen Tabus ausgelost und derartiges Aufsehen
erregt hat, dass es auch international breit rezipiert und bisher in sieben Sprachen
Ubersetzt worden ist.** Es handelt sich um das 2004 erschienene Buch mit dem Ti-
tel Meine Grofsmutter (Anneannem) von Fethiye Cetin,*! von dem innerhalb eines
Jahres in der Tirkei vier Auflagen mit insgesamt 9.000 Exemplaren verkauft wur-
den.#

Die Autorin ist in den 1950er Jahren in der ostanatolischen Provinz geboren,
siedelte nach Istanbul iiber, wo sie Jura studierte und als Anwiltin arbeitete. Dar-
Uber hinaus war sie politisch und als Menschenrechtlerin aktiv. Die Erinnerungen
beginnen mit der Beerdigung ihrer im Februar 2000 verstorbenen Grofimutter.
Das Buch besteht in einer Verflechtung von personlichen Erinnerungen im Zu-
sammenhang mit ihrer Groffmutter Seher und der Wiedergabe dessen, was ihre
Grofmutter ihr nach lingerem Zdgern aus ihrer traumatischen Kindheit erzihlt.
Ihre Grofmutter bittet sie nimlich eines Tages, ihre Verwandten ausfindig zu ma-
chen, die in den USA lebten. Die Enkelin ist erstaunt, denn sie weifl nichts von
solchen Verwandten in den USA. Es stellt sich in den folgenden Gesprichen her-
aus, dass ihre Grofimutter nicht tiirkischer, sondern armenischer Abstammung ist.
Im Jahr 1905 in einem armenischen Dorf bei Elazig namens Havav, das heute den
turkischen Namen Ekinozu trigt, geboren, war sie, als die ethnischen Siuberun-
gen von 1915 auch tber dieses Dorf hereinbrachen, ungefihr zehn Jahre alt.
Gendarmen kommen ins Dorf, trennen Minner und Frauen, die Minner werden
getotet, die Frauen auf einen der beriichtigten Todesmirsche geschickt. Von ihrer
Familie tiberleben nur einer ihrer beiden jiingeren Briider, ihre Mutter und eine
Tante. Sie und ihr tiberlebender Bruder werden unterwegs von ihrer Mutter ge-
trennt und kommen als Pflegekinder in muslimische Familien. Der Vater tiberlebt,
weil er nicht im Dorf, sondern bereits Jahre zuvor nach Amerika ausgewandert
war. [hm gelingt es nach dem Krieg, ihren iiberlebenden Bruder und ihre Mutter
ausfindig zu machen und iiber Syrien in die USA zu bringen, aber sie selbst ist zu
diesem Zeitpunkt bereits unter ihrer neuen tiirkisch-muslimischen Identitit ver-

40 Ayse Giil Altinay/Fethiye Cetin, Torunlar, Istanbul 2009, 19.
41 Fethiye Cetin, Anneannem. An, Istanbul 2004.
42 Altinay/Cetin, Torunlar, 224.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180 CHRISTOPH HERZOG

heiratet und hat Kinder. Voriibergehend gelingt es ihrer Familie in den USA, auch
mit thr Kontakt aufzunehmen, doch wird dieser von ihrer tiirkischen Familie bald
unterbunden. Sie wird weder ihre Mutter, noch ihren Vater und ihren Bruder je-
mals wiedersehen.

Das Buch hat, wie gesagt, ein enormes Echo und eine ganze Reihe von Folge-
publikationen ausgelost.#3 Denn es handelt sich im Fall von Heranus Gadaryan,
wie der armenische Name der Groffmutter von Fethiye Cetin urspriinglich laute-
te, nicht um einen Einzelfall, sondern um einen von zehntausenden oder viel-
leicht sogar von mehr als hunderttausend armenischen Frauen und Kindern, die
auf den Todesmirschen von 1915 als Ehefrauen oder Pflegekinder in muslimische
Familien kamen. Diese individuellen Erinnerungen waren im 6ffentlichen Diskurs
tabuisiert und daher im kollektiven Gedichtnis nicht existent, aber sie fihrten im
kollektiven Bewusstsein eine Art Schattendasein. Kili¢ artigr, d. h. ,Schwertreste®,
oder ,was das Schwert iibrig gelassen hat“, wurden diese Menschen im Volksmund
genannt, wenn ihre Herkunft ruchbar wurde.** Auch die staatlichen Akten verga-
Ben ihre Herkunft nicht. Fethiye Cetin berichtet, dass einer der S6hne ihrer
Grofimutter, also ein Onkel der Autorin, trotz hervorragender Noten nicht an der
tirkischen Militirakademie angenommen wurde, weil in den Akten seiner Mutter
der Vermerk muiihtedi, d.h. ,zum Islam konvertiert* stand. Die konvertierte
Grofmutter, die zur frommen Muslimin geworden war, die fiinfmal am Tag bete-
te, krinkte diese Zuriickweisung ihres Sohnes sehr.*> Ein Wunsch von Fethiye Ce-
tins Grofimutter ging vor ihrem Tod aber noch in Erfullung, nimlich toruntaht, al-
so Ur-Ur-Grofimutter zu werden, womit sie gemif§ einem Volksglauben eine be-
sondere religidse Gnade verband.

Fethiye Cetins Buch endet iibrigens nicht mit dem Tod der Grofimutter. Es er-
zihlt auch noch die Geschichte, wie sich die Enkelin und Autorin mit den Nach-
kommen ihrer Verwandten in den USA trifft, amerikanische Armenier, mit denen
Sie sich mit Hilfe eines Ubersetzers verstindigen muss, weil sie keine gemeinsame
Sprache mehr sprechen. Das Titelbild ihres Buches zeigt das Grabmal ihrer einst
osmanischen Urgrofeltern auf einem Friedhof in New Jersey.

Die Tabuisierung der armenischen Herkunft im offentlichen Diskurs gilt seit
dem Erscheinen des Buchs von Fethiye Cetin nicht mehr; es wird in der tiirki-
schen Offentlichkeit nun dariiber diskutiert. Im Jahr 2005 veroffentlichte der Arzt
Irfan Palali in der Form eines Romans das Bekenntnis zu seiner eigenen armeni-
schen Grofimutter.46 2009 erschien ein gemeinsam von Ayse Giil Altinay und
Fethiye Cetin herausgegebenes Buch, welches die bis auf zwei Ausnahmen an-
onymisierten Interviews mit 25 Enkeln oder Enkelinnen solchermafien islamisier-

43 Vgl. hierzu Altinay/Cetin, Torunlar, 224-226.

Cetin, Anneannem, 79.

Cetin, Anneannem, 64.

46 irfan Palali, Teheir Cocuklars. Nenem Bir Ermeniymis, Istanbul 2005.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ENKELINNEN DER LETZTEN OSMANEN 181

ter bzw. tirkisierter armenischer Grofleltern enthilt. Obwohl sie nach ihren An-
gaben hunderte von Betroffenen interviewten, erklirte sich trotz Anonymisierung
nur ein kleiner Teil bereit, ihre Geschichte veroffentlichen zu lassen.4?

Schluss

In ihrem Buch Nostalgia for the Modern zeigt die Sozialanthropologin Esra Ozyii-
rek, dass zu Beginn des 21. Jahrhunderts auch die Republik Tiirkei selbst Gegen-
stand eines Nostalgie-Diskurses geworden ist. Die Erinnerungen der drei Frauen,
von denen hier die Rede war, spielen natirlich tiberwiegend in der Zeit der Re-
publik, die sich im Bereich ihres eigenen biographischen Gedichtnisses befindet.
Ich habe mich hier aber fir den duflersten Rand des Generationen-Gedichtnisses
interessiert, fur das, was sich schon jenseits ihrer personlichen Erinnerung befin-
det, sozusagen unmittelbar vor der sogenannten floating gap, also dessen, was in
skriptoralen Kulturen nicht mehr Teil des Generationen-Gedichtnisses, sondern
Bestandteil der Schul- und Geschichtsbiicher sowie der historischen Romane ist.
Auf den ersten Blick reprisentieren diese Erinnerungen lediglich den enormen
Anstieg an 6ffentlichem Interesse fiir die tiirkische Geschichte und die wachsen-
de Freiheit, auch persénliche Erinnerungen in den 6ffentlichen Raum zu stellen.
Auf den zweiten Blick fallen vor allem Unterschiede zwischen diesen drei Erin-
nerungen auf. Zwei der Autorinnen stammen aus kozak-Familien, aber mit sehr
unterschiedlich langer Tradition. Die dritte Autorin schliefflich kam aus der ost-
anatolischen Provinz nach Istanbul. Die Verfasserinnen reprisentieren zwei un-
terschiedliche Generationen (die der 1920er und die der 1950er) und verbrachten
ihr Leben in unterschiedlichen Istanbuler Milieus. Was ihnen tatsichlich gemein-
sam ist, ist die Tatsache, dass sie hinsichtlich ihrer familidiren Wurzeln die hetero-
genen und hybriden Elemente der jiingeren tiirkischen Geschichte reprisentie-
ren, die sich der Egalisierung durch die tiirkisch-islamische Synthese in eine ana-
tolischen Einheitsgesellschaft sperren. Es handelt sich um verlorene Identititen,
die inkompatibel mit der restaurativen Nostalgie Svetlana Boyms sind, weil sie
nicht innerhalb des Nationalstaats verortet werden konnen und weil sie nicht re-
staurierbar sind. Mehmed Emins Vorfahren in Daghestan mogen sunnitische
Oghuzen gewesen sein, wie Muhibbe Darga versichert,*® aber die Geschichte ih-
res Grof3vaters ist ebenso die Geschichte einer Entwurzelung wie die Geschichte
von Ivan Kukugkin, des russischen Vaters von Melek Glinersu oder die tragische
Geschichte von Fethiye Cetins armenischer Gro8mutter Heranus Gadaryan. Die
ungeschriebenen — und vielleicht fir immer verlorenen - Geschichten der aus
Rhodos stammenden zweiten Frau von Mehmed Emin (der Groffmutter Muhib-
be Dargas) oder der jugoslawisch-muslimischen Fliichtlingsfamilie von Hanefi

47 Altinay/Cetin, Torunlar, 11.
48 Darga/Caykara, Arkeoloji'nin Delikanlist, 88.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182 CHRISTOPH HERZOG

Gunersu unterstreichen das noch. Es sind transnationale Identititen, die in ei-
nem beginnenden postnationalen Zeitalter tiberhaupt erst erinnerbar werden.#
Am allerduflersten Rand des Generationen-Gedichtnisses befindet sich noch
immer widerstindige Erinnerung. Die Artikulation dieser Erinnerung kann zur
Formung des kollektiven Gedichtnisses in der Zukunft beitragen und gleichzeitig
zur Dekonstruktion einer zu eng angelegten Nationalideologie. Man kann das
auch anders formulieren: Auf eine dialektische Art und Weise bedeutet die In-
korporation des Osmanischen Reiches in die kollektive Erinnerung des National-
staates der republikanischen Tirkei in der Tat auch, dass sich die Turkei ein Stiick
weit osmanisiert.

49 Vgl. hierzu Fatma Miige Gogek, “Reading Genocide. Turkish Historiography on the Ar-
menians. Deportations and Massacres 1915, in: Israel Gershoni, Amy Singer, Y. Hakan
Erdem (Hg.), Middle East Historiographies: Narrating the Twentieth Century, Seattle u. a. 2006,
101-127, hier 110.

- am 22.01.2026, 04:11:13.


https://doi.org/10.5771/9783956506772-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

