Vorwort

Die Geschichte der Theologie im Osmanischen Reich ist bislang kaum untersucht
worden. Soweit uns Uiberhaupt Informationen dazu vorliegen, verdanken wir sie
turkischen Forschern, die sich in den letzten Jahrzehnten zunehmend mit diesem
Thema befasst haben. Dabei entstand eine Reihe von Publikationen, die sich dem
Gegenstand auf unterschiedliche Weise nihern. Manche von ihnen analysieren
theologische Diskussionen, die innerhalb der Maturidiyya stattfanden. Damit be-
handeln sie zwar nicht den osmanischen Kalam selbst, tragen aber zur Erhellung
der Voraussetzungen, auf denen er ruhte, massgeblich bei (z.B. Kasim Turhan; Bir
Ablak Problemi Olarak Keldm ve Felsefede Insan Fiilleri, Istanbul 1996; Mustafa Sait
Yazicioglu: Matiiridi ve Nesefi’ye Gire Insan Hiirriyet Kavram, Istanbul 1997). Ande-
re Publikationen befassen sich mit der Epoche, die als zentral fiir die osmanische
Theologie- und Religionsgeschichte angesehen wird. Dabei zielen sie entweder auf
einen historischen Uberblick (z.B. Mustafa Sait Yazicioglu: Le kaldm et son réle dans
la société turco-ottomane aux XV¢ et XV siécles, Ankara 1990 [urspriinglich These
3éme cycle, Paris 1977]) oder auf einzelne Figuren, denen in dieser Zeit eine pro-
minente Rolle zukam (z.B. [Nihal] Atsiz: ,Kemalpasa-oglu’nun Eserleri®, in:
Sarkiydt Mecmuast 6/1966/71-112 und 7/1972/83-135; vgl. den umfangreichen Ar-
tikel zu ,,Kemalpasazade® in der neuen Ausgabe der Islim Ansiklopedisi, Vol. 25,
Ankara 2002, S. 238-247). Wieder andere stellen das 19. und das frithe 20. Jahr-
hundert in den Mittelpunkt der Uberlegungen. Ihr erklirtes Interesse besteht dar-
in zu verfolgen, wie sich aus dem traditionellen Kalam eine neue, reformistisch
orientierte Form der Theologie entwickelt hat (z.B. Sait Ozervarli: ,Attempts to
Revitalize Kalam in the Late 19th and Early 20th Centuries, in: The Muslim World
89/1999/90-105).

Allen Arbeiten ist indessen gemeinsam, dass sie auf eine Fiille von unbearbeite-
ten Quellentexten verweisen. Deren Spektrum reicht von ausfithrlichen Kommen-
tarwerken und Glossen, die im Unterricht an den Medresen verwendet wurden,
iiber kurze Glaubensbekenntnisse und Traktate bis hin zu Schriften, die sich mit
Themen im Schnittfeld von Theologie und Philosophie bzw. Sufismus auseinan-
dersetzen. Der Grofteil dieses Materials ist nicht ediert. Aber auch die gedruckten
Texte sind in der Regel noch nicht untersucht worden. Insofern fehlt es uns in vie-
ler Hinsicht an Grundlagen, um die osmanische Theologie zu beschreiben und
ihre charakteristischen Ziige und Traditionslinien herauszuarbeiten.

Eine dieser Licken mochte Edward Badeen nun mit seiner Arbeit schliessen.
Ihm geht es darum, eine Reihe von Texten zuginglich zu machen, in denen das
Verhiltnis zwischen der a$‘aritischen und der maturiditischen Theologie themati-
siert wird. Dass solche Schriften existierten, war schon linger bekannt, denn man
stiess bereits im spdten 19. Jahrhundert auf die Rawda al-babiyya fima baina
FASaira wa-l-Maturidiyya von Abu ‘Udba. Dabei wurde bald festgestellt, dass

https://dol.org/10.5771/9783956506864-1 - am 22.01.2026, 08:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956506864-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT

Abtu ‘Udba (12./18. Jh.) kein wirklich neues und originelles Werk verfasst hatte,
sondern in vielen Punkten von einem Text Tagaddin as-Subkis (8./14. Jh.) ab-
hing. Diese Feststellung blieb jedoch isoliert, denn man konnte die beiden
Schriften nicht in einen groferen historischen Zusammenhang einordnen. Das
wird erst jetzt moglich aufgrund des neuen Quellenmaterials, das in diesem Band
publiziert wird.

Edward Badeen gelingt es namlich, eine ganze Sammlung von Texten tiber die
Affinitdt zwischen der a$‘aritischen und der maturiditischen Theologie zu prisen-
tieren. Sie sind zwischen dem 9./15. und dem 12./18. Jahrhundert im Osmani-
schen Reich entstanden und belegen eindriicklich, wie ernst dieses Thema, das
urspringlich von Subki aufgebracht worden war, dort diskutiert worden ist. Die
Sammlung ist nicht immer homogen, denn die einzelnen Autoren behandeln ih-
ren Gegenstand aus unterschiedlichen Blickwinkeln. Sie erhebt auch nicht den
Anspruch auf Vollstindigkeit; denn Badeen verweist selbst darauf, dass bereits
umfangreichere Schriften zu demselben Thema (von Kamaladdin al-Bayadi und
Sayhzade) publiziert worden sind. Dariiber hinaus ist vermutlich damit zu rech-
nen, dass eines Tages weitere Texte hinzukommen werden, die in den Hand-
schriftenbestinden bislang nicht entdeckt worden sind.

Trotzdem ist mit dieser Publikation ein grofler Schritt getan. Denn sie richtet
unseren Blick auf einen Gegenstand, der bis jetzt zu Unrecht vernachlissigt wur-
de. Gemeint ist die Frage, wie im Osmanischen Reich das Verhiltnis zwischen
as‘aritischer und maturiditischer Lehre bewertet wurde und wie aus solchen Dis-
kussionen eine allgemein anerkannte sunnitische Theologie entstand. Damit er-
offnet das Buch einen wichtigen Themenkreis. Er durfte letztlich auch zu ver-
schiedenen anderen Bereichen (Verhiltnis zwischen $afi‘itischer und hanafitischer
Rechtsschule; Verhiltnis des Kalam zu populdren religitsen Vorstellungen) Be-
rithrungspunkte aufweisen. Deswegen kann man nur hoffen, dass dieses Buch In-
teresse finden wird und dass der Erforschung der Theologie in osmanischer Zeit
kiinftig tiberhaupt groflere Aufmerksambkeit geschenkt wird.

Die Untersuchungen, die zu dieser Publikation gefithrt haben, wurden von meh-
reren Seiten in grofiziigiger Weise gefordert. Zu nennen sind hier in erster Linie
der Schweizerische Nationalfonds, der die Arbeit durch seine finanzielle Unter-
stiitzung ermoglichte, aber auch die Kollegen Bakri Aladdin und Jan Just Witkam
sowie die Bibliotheken (Siilleymaniye/Istanbul, Zahiriyya/Damaskus, Staatsbi-
bliothek/Berlin, Universititsbibliothek/Leiden), die uns Kopien von Handschrif-
ten zur Verfigung gestellt haben. Ein besonderer Dank gilt iiberdies Anke von
Kigelgen, die nicht nur die Beantragung der Fordermittel unterstiitzte, sondern
das Projekt jederzeit mit grolem Interesse begleitet hat.

https://dol.org/10.5771/9783956506864-1 - am 22.01.2026, 08:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956506864-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 3

Die Idee, das Buch in dieser Reihe zu publizieren, entstand bei einem Ge-
sprich mit Claus Schonig am Orient-Institut Istanbul. Sie trigt der Tatsache
Rechnung, dass die Texte, die hier prisentiert werden, in besonderer Weise mit
dem kulturellen Erbe Istanbuls verbunden sind. Claus Schonigs Interesse, die
freundliche Zustimmung von Manfred Kropp, dem Direktor des Instituts (Bei-
rut), und die engagierte Mitwirkung des Ergon Verlags haben die ziigige Umset-
zung dieser Idee ermoglicht. Dafiir sei ihnen allen ebenfalls herzlich gedankt.

Ziirich, im Juli 2007 Ulrich Rudolph

https://dol.org/10.5771/9783956506864-1 - am 22.01.2026, 08:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956506864-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956506864-1

M 22.01.2026, 06:22:44. https:/www.nllbra.com/de/agb - Open Access - |


https://doi.org/10.5771/9783956506864-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit

1. Einleitung

In seinem Buch AFMaturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand (1997) hebt
Ulrich Rudolph die wichtige Rolle von Subkis (gest. 771/1370) Niniyya bei der
Gleichstellung der theologischen sunnitischen Schulen der Hanafiyya-Maturidiy-
ya und der AS‘ariyya hervor. Folgende Werke, die zwischen As‘ari (gest. 324/935)
und Maturidi (gest. 333/944) vergleichen, werden dabei erwihnt: 1. Abu ‘Udbas
(gest. 1172/1759) ar-Rawda al-babiyya fima bayna l-Afa‘ira wa-I-Maturidiyya, das
sich sehr auf Subkis Nanzyya stitzt, 2. Nabulusis (gest. 1143/1730) Tahqiq al-inti-
sar fi ittifaq al-Asart wa-lI-Maturids fi Iiptiyar, 3. ‘Abdarrahman b. ‘Ali Sayhzades
Nazm al-far@’id wa-$am‘ al-fawd’id fi bayan al-masa@’il allati waqa‘a fiba al-ibtilaf bay-
na I-Maturidiyya wa-I-ASariyya fi I“aqa’id, verfasst gegen 1132/1721, gedruckt in
Kairo 1317/1899-1900, in dem “der Leser ohne allzu grofle Miithe nachschlagen”
konnte, “welche Ansichten die masayih al-Hanafiya sowie die masayih al-Asa‘ira,
nach Kenntnis des Autors, zu vierzig Hauptfragen des Glaubens geduflert hat-
ten”, 4. ‘Abdalhamid al-Harputis (oder al-Hartabirtis; wirkte wahrscheinlich in
der 2. Hilfte des 11./17. Jahrhunderts) Kitab as-Simt al-‘abqari fi Sarb al-‘Iqd al-gazw-
hari fi Ifarq bayna kasbay al-Maturidi wa-I-A$ ari, gedruckt in Istanbul 1305/1887-8,
5. Halid Diya’addins (2. Hilfte des 11./17. Jahrhunderts) al-‘lgd al-gawhari, zu
dem der Kommentar as-Simt al-‘abgari von ‘Abdalhamid al-Harputi geschrieben
wurde, und 6. Kamaladdin al-Bayadis (gest. 1098/1687) ISarat al-maram “an “ibarat
al-imam, in dem funfzig Differenzpunkte zwischen A$‘ariyya und Maturidiyya
aufgelistet werden. Dabei wird festgestellt, dass “der Vergleich nicht auf Dif-
ferenzierung, sondern auf Harmonisierung hin angelegt war”2. Lediglich Kamal-
addin al-Bayadi wollte sich nicht mit der allgemeinen Tendenz, die Unterschiede
zwischen der beiden Schulen herunterzuspielen, anfreunden. Deswegen listete er
in seinem Werk eine sehr viele grossere Zahl von Differenzen als alle anderen
genannten Autoren auf. Auch Bayadi wollte sich indessen nicht gegen den Burg-
frieden zwischen den sunnitischen Schulen stellen. Daher betont auch er, dass
sich die A$‘ariten und die Maturiditen gegenseitig weder des Unglaubens noch
der Ketzerei bezichtigen diirften, was — eben seit Subki - einer allgemeinen Hal-
tung entsprach.

1 Die zweite Auflage erschien im Ragab 1323/September 1905. - Ich danke Ulrich Rudolph
dafiir, dass er mir diese Arbeit anvertraut hat, fir die Beschaffung der Handschriften sowie
fir seine ausgezeichneten Korrekturvorschlige. Birgit Krawietz danke ich fiir ihre grosse
Hilfe bei der Erschliessung der Artikel aus der Isidm Ansiklopedisi. Renate Wiirsch danke ich
fir Lektiire und Durchsicht des Manuskripts.

2 Rudolph, Ulrich, ALMaturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand, Leiden u.a. 1997,
7 u. 10-12.

https://dol.org/10.5771/9783956506864-1 - am 22.01.2026, 08:22:44. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783956506864-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

