
Vorwort 

Die Geschichte der Theologie im Osmanischen Reich ist bislang kaum untersucht 
worden. Soweit uns überhaupt Informationen dazu vorliegen, verdanken wir sie 
türkischen Forschern, die sich in den letzten Jahrzehnten zunehmend mit diesem 
Thema befasst haben. Dabei entstand eine Reihe von Publikationen, die sich dem 
Gegenstand auf unterschiedliche Weise nähern. Manche von ihnen analysieren 
theologische Diskussionen, die innerhalb der Māturīdiyya stattfanden. Damit be-
handeln sie zwar nicht den osmanischen Kalām selbst, tragen aber zur Erhellung 
der Voraussetzungen, auf denen er ruhte, massgeblich bei (z.B. Kasım Turhan; Bir 
Ahlâk Problemi Olarak Kelâm ve Felsefede İnsan Fiilleri, İstanbul 1996; Mustafa Sait 
Yazıcıoğlu: Mâtüridi ve Nesefî’ye Göre İnsan Hürriyet Kavramı, İstanbul 1997). Ande-
re Publikationen befassen sich mit der Epoche, die als zentral für die osmanische 
Theologie- und Religionsgeschichte angesehen wird. Dabei zielen sie entweder auf 
einen historischen Überblick (z.B. Mustafa Sait Yazıcıoğlu: Le kalâm et son rôle dans 
la société turco-ottomane aux XVe et XVIe siècles, Ankara 1990 [ursprünglich Thèse 
3ème cycle, Paris 1977]) oder auf einzelne Figuren, denen in dieser Zeit eine pro-
minente Rolle zukam (z.B. [Nihâl] Atsız: „Kemalpaşa-oğlu’nun Eserleri“, in: 
Şarkiyât Mecmuası 6/1966/71-112 und 7/1972/83-135; vgl. den umfangreichen Ar-
tikel zu „Kemalpaşazade“ in der neuen Ausgabe der Islâm Ansiklopedisi, Vol. 25, 
Ankara 2002, S. 238-247). Wieder andere stellen das 19. und das frühe 20. Jahr-
hundert in den Mittelpunkt der Überlegungen. Ihr erklärtes Interesse besteht dar-
in zu verfolgen, wie sich aus dem traditionellen Kalām eine neue, reformistisch 
orientierte Form der Theologie entwickelt hat (z.B. Sait Özervarlı: „Attempts to 
Revitalize Kalām in the Late 19th and Early 20th Centuries, in: The Muslim World 
89/1999/90-105). 

Allen Arbeiten ist indessen gemeinsam, dass sie auf eine Fülle von unbearbeite-
ten Quellentexten verweisen. Deren Spektrum reicht von ausführlichen Kommen-
tarwerken und Glossen, die im Unterricht an den Medresen verwendet wurden, 
über kurze Glaubensbekenntnisse und Traktate bis hin zu Schriften, die sich mit 
Themen im Schnittfeld von Theologie und Philosophie bzw. Sufismus auseinan-
dersetzen. Der Großteil dieses Materials ist nicht ediert. Aber auch die gedruckten 
Texte sind in der Regel noch nicht untersucht worden. Insofern fehlt es uns in vie-
ler Hinsicht an Grundlagen, um die osmanische Theologie zu beschreiben und 
ihre charakteristischen Züge und Traditionslinien herauszuarbeiten. 

Eine dieser Lücken möchte Edward Badeen nun mit seiner Arbeit schliessen. 
Ihm geht es darum, eine Reihe von Texten zugänglich zu machen, in denen das 
Verhältnis zwischen der ašʿaritischen und der māturīditischen Theologie themati-
siert wird. Dass solche Schriften existierten, war schon länger bekannt, denn man 
stiess bereits im späten 19. Jahrhundert auf die Rauḍa al-bahiyya fīmā baina 
l-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya von Abū ʿUḏba. Dabei wurde bald festgestellt, dass 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-1 - am 22.01.2026, 06:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 2 

Abū ʿUḏba (12./18. Jh.) kein wirklich neues und originelles Werk verfasst hatte, 
sondern in vielen Punkten von einem Text Tāǧaddīn as-Subkīs (8./14. Jh.) ab-
hing. Diese Feststellung blieb jedoch isoliert, denn man konnte die beiden 
Schriften nicht in einen größeren historischen Zusammenhang einordnen. Das 
wird erst jetzt möglich aufgrund des neuen Quellenmaterials, das in diesem Band 
publiziert wird. 

Edward Badeen gelingt es nämlich, eine ganze Sammlung von Texten über die 
Affinität zwischen der ašʿaritischen und der māturīditischen Theologie zu präsen-
tieren. Sie sind zwischen dem 9./15. und dem 12./18. Jahrhundert im Osmani-
schen Reich entstanden und belegen eindrücklich, wie ernst dieses Thema, das 
ursprünglich von Subkī aufgebracht worden war, dort diskutiert worden ist. Die 
Sammlung ist nicht immer homogen, denn die einzelnen Autoren behandeln ih-
ren Gegenstand aus unterschiedlichen Blickwinkeln. Sie erhebt auch nicht den 
Anspruch auf Vollständigkeit; denn Badeen verweist selbst darauf, dass bereits 
umfangreichere Schriften zu demselben Thema (von Kamāladdin al-Bayāḍī und 
Šayḫzāde) publiziert worden sind. Darüber hinaus ist vermutlich damit zu rech-
nen, dass eines Tages weitere Texte hinzukommen werden, die in den Hand-
schriftenbeständen bislang nicht entdeckt worden sind. 

Trotzdem ist mit dieser Publikation ein großer Schritt getan. Denn sie richtet 
unseren Blick auf einen Gegenstand, der bis jetzt zu Unrecht vernachlässigt wur-
de. Gemeint ist die Frage, wie im Osmanischen Reich das Verhältnis zwischen 
ašʿaritischer und māturīditischer Lehre bewertet wurde und wie aus solchen Dis-
kussionen eine allgemein anerkannte sunnitische Theologie entstand. Damit er-
öffnet das Buch einen wichtigen Themenkreis. Er dürfte letztlich auch zu ver-
schiedenen anderen Bereichen (Verhältnis zwischen šāfiʿitischer und ḥanafitischer 
Rechtsschule; Verhältnis des Kalām zu populären religiösen Vorstellungen) Be-
rührungspunkte aufweisen. Deswegen kann man nur hoffen, dass dieses Buch In-
teresse finden wird und dass der Erforschung der Theologie in osmanischer Zeit 
künftig überhaupt größere Aufmerksamkeit geschenkt wird. 

* * * 

Die Untersuchungen, die zu dieser Publikation geführt haben, wurden von meh-
reren Seiten in großzügiger Weise gefördert. Zu nennen sind hier in erster Linie 
der Schweizerische Nationalfonds, der die Arbeit durch seine finanzielle Unter-
stützung ermöglichte, aber auch die Kollegen Bakri Aladdin und Jan Just Witkam 
sowie die Bibliotheken (Süleymaniye/Istanbul, Ẓāhiriyya/Damaskus, Staatsbi-
bliothek/Berlin, Universitätsbibliothek/Leiden), die uns Kopien von Handschrif-
ten zur Verfügung gestellt haben. Ein besonderer Dank gilt überdies Anke von 
Kügelgen, die nicht nur die Beantragung der Fördermittel unterstützte, sondern 
das Projekt jederzeit mit großem Interesse begleitet hat. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-1 - am 22.01.2026, 06:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 3 

Die Idee, das Buch in dieser Reihe zu publizieren, entstand bei einem Ge-
spräch mit Claus Schönig am Orient-Institut Istanbul. Sie trägt der Tatsache 
Rechnung, dass die Texte, die hier präsentiert werden, in besonderer Weise mit 
dem kulturellen Erbe Istanbuls verbunden sind. Claus Schönigs Interesse, die 
freundliche Zustimmung von Manfred Kropp, dem Direktor des Instituts (Bei-
rut), und die engagierte Mitwirkung des Ergon Verlags haben die zügige Umset-
zung dieser Idee ermöglicht. Dafür sei ihnen allen ebenfalls herzlich gedankt.  

Zürich, im Juli 2007 Ulrich Rudolph 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-1 - am 22.01.2026, 06:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506864-1 - am 22.01.2026, 06:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit 

1. Einleitung

In seinem Buch Al-Māturīdī und die sunnitische Theologie in Samarkand (1997) hebt 
Ulrich Rudolph die wichtige Rolle von Subkīs (gest. 771/1370) Nūniyya bei der 
Gleichstellung der theologischen sunnitischen Schulen der Ḥanafiyya-Māturīdiy-
ya und der Ašʿariyya hervor. Folgende Werke, die zwischen Ašʿarī (gest. 324/935) 
und Māturīdī (gest. 333/944) vergleichen, werden dabei erwähnt: 1. Abū ʿUḏbas 
(gest. 1172/1759) ar-Rawḍa al-bahiyya fīmā bayna l-Ašāʿira wa-l-Māturīdiyya, das 
sich sehr auf Subkīs Nūniyya stützt, 2. Nābulusīs (gest. 1143/1730) Taḥqīq al-inti- 
ṣār fī ittifāq al-Ašʿarī wa-l-Māturīdī fī l-iḫtiyār, 3. ʿAbdarraḥmān b. ʿAlī Šayḫzādes 
Naẓm al-farāʾid wa-ǧamʿ al-fawāʾid fī bayān al-masāʾil allatī waqaʿa fīhā al-iḫtilāf bay-
na l-Māturīdiyya wa-l-Ašʿariyya fī l-ʿaqāʾid, verfasst gegen 1132/1721, gedruckt in 
Kairo 1317/1899-19001, in dem “der Leser ohne allzu große Mühe nachschlagen” 
konnte, “welche Ansichten die mašāyiḫ al-Ḥanafīya sowie die mašāyiḫ al-Ašāʿira, 
nach Kenntnis des Autors, zu vierzig Hauptfragen des Glaubens geäußert hat-
ten”, 4. ʿAbdalḥamīd al-Ḫarpūtīs (oder al-Ḫartabirtīs; wirkte wahrscheinlich in 
der 2. Hälfte des 11./17. Jahrhunderts) Kitāb as-Simṭ al-ʿabqarī fī šarḥ al-ʿIqd al-ǧaw- 
harī fī l-farq bayna kasbay al-Māturīdī wa-l-Ašʿarī, gedruckt in Istanbul 1305/1887-8, 
5. Ḫālid Ḍiyāʾaddīns (2. Hälfte des 11./17. Jahrhunderts) al-ʿIqd al-ǧawharī, zu
dem der Kommentar as-Simṭ al-ʿabqarī von ʿAbdalḥamīd al-Ḫarpūtī geschrieben 
wurde, und 6. Kamāladdīn al-Bayāḍīs (gest. 1098/1687) Išārāt al-marām ʿan ʿibārāt 
al-imām, in dem fünfzig Differenzpunkte zwischen Ašʿariyya und Māturīdiyya 
aufgelistet werden. Dabei wird festgestellt, dass “der Vergleich nicht auf Dif-
ferenzierung, sondern auf Harmonisierung hin angelegt war”2. Lediglich Kamāl- 
addīn al-Bayāḍī wollte sich nicht mit der allgemeinen Tendenz, die Unterschiede 
zwischen der beiden Schulen herunterzuspielen, anfreunden. Deswegen listete er 
in seinem Werk eine sehr viele grössere Zahl von Differenzen als alle anderen 
genannten Autoren auf. Auch Bayāḍī wollte sich indessen nicht gegen den Burg-
frieden zwischen den sunnitischen Schulen stellen. Daher betont auch er, dass 
sich die Ašʿarīten und die Māturīditen gegenseitig weder des Unglaubens noch 
der Ketzerei bezichtigen dürften, was – eben seit Subkī – einer allgemeinen Hal-
tung entsprach. 

1  Die zweite Auflage erschien im Raǧab 1323/September 1905. – Ich danke Ulrich Rudolph 
dafür, dass er mir diese Arbeit anvertraut hat, für die Beschaffung der Handschriften sowie 
für seine ausgezeichneten Korrekturvorschläge. Birgit Krawietz danke ich für ihre grosse 
Hilfe bei der Erschliessung der Artikel aus der İslâm Ansiklopedisi. Renate Würsch danke ich 
für Lektüre und Durchsicht des Manuskripts.  

2  Rudolph, Ulrich, Al-Māturīdī und die sunnitische Theologie in Samarkand, Leiden u.a. 1997, 
7 u. 10-12. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-1 - am 22.01.2026, 06:22:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

