II1. Wiederholung

§ 19 Noch einmal

Wiederholung eines Wirklich-Gewesenen ist hoffnungs-
los unmaoglich; es hatte seine Zeit.

Und doch wiederholt man so gern, was schon war.
Manchmal auf der Stelle. Noch einmal! jubelt das Kind,
das man herumgewirbelt hat; noch einmal setzen die Spie-
ler die Figuren aufs Brett. Zu immer noch einem Tanz
lockt die Musik.

Derartige Sofort-Wiederholungen stehen der Fortdauer
nahe. Sie konnen das Nichtaufhérenwollen ausdriicken.
Dann stehen sie unter dem Maf! der Dauer, das einer Sache
innewohnt und das noch nicht erschopft ist oder das sie zu
iberschreiten dringen.

Wiederholungen ,auf der Stelle‘ sind ein wenig den iterati-
ven Aktionsarten verwandt wie flattern, tuckern, sticheln,
wippen, die durch die ausgegrenzten Zwischenphasen et-
was davon andeuten, dafl ein Wirkliches sein Fortbestehen
in abwechselnden oder pulsierenden Erscheinungsweisen
zu vollfihren pflegt.

Was die iterative Aktionsart und den von ihr extrem ent-
fernten willentlichen Versuch, eine frithere Unterneh-
mung wiederzuinszenieren, unter dem Titel Wiederho-
lung vereint, ist die elementare Bedingung, dafl es sich
beim Wiederholten um einen je umgrenzten Vorgang han-
delt, der beginnt und endet. Das Ticken der Uhr laf}t sich
als einzelne, mefibare, winzige Hammerschlige verneh-
men, selbst das weiche Tremolo eines Geigenstriches gibt

77

- am 24.01.2026, 18:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die einzelnen Wellen des Tons zu fassen —die indes so flach
werden konnen, dafl sie sich der hingestreckten Dauer des
glatt gestrichenen Tons anlegen.

Noch im Schwinden der Zwischenphasen ins flache Fort-
bestehen hinein wird begreiflich, daf Wiederholung ein
dynamischer aktueller Fortgang ist, ungefihr wie ein Ja zu
etwas, ,ja, so geht es’. Immer steht sie im Zusammenhang
mit einem Selben — das Ticken der Uhr, das Motiv im
Musikstiick, die Handlungen eines Menschen —, und kime
das verbindende Selbe nicht zum Vorschein, so wiirden
die auftretenden sich gleichenden Erscheinungen vom
Ohr oder Auge des Beobachters gesammelt und auf ein
Selbes hin vermutet werden.

Wenn etwas immer wieder erscheint, erwarten die Men-
schen, es bleibe dabei, weil sie es schnell als Wiederholung
kraft eines Selben annehmen, das auf solche Weise sich
zeigt: eine mythische Figur, oder ein Naturgesetz, das eine
Wesenheit benennt. Nur so rechnen die Menschen damit,
daf} der Frihling wiederkommt, daf} die Sonne wiederauf-
geht.

Das Erkennen des Wiederholungsgeschehens geht nicht
auf die Ursache, deren eigenstindige Wirkung es wire —
wie die Sonne nicht die Ursache des Sonnenaufgangs ist —,
sondern auf die Sache selbst, von der es eine Erschei-
nungsweise ist, auf das Selbe, das sich in wiederholter
Gleichheit bekundet.

(Der Terminus ,Wiederholung® wird mitunter in iber-
schwemmender Weise verbreitert, indem die Bindung an
ein Selbes wegfillt. Nachahmung eines Andern ist nicht
Wiederholung, auch Nachvollzug, Nacherleben nicht. Ich
lese eine Erzahlung, dann ,,wiederhole® ich nicht, was der
Dichter ersonnen hat, ich sehe ein Kunstwerk, dann ,, wie-
derhole® ich nicht, was den Kiinstler bewegt hat. Auch das
sozusagen Gleichzeitigwerden einer vorgelebten religio-

78

- am 24.01.2026, 19:52:05.



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sen Lehre oder Lebensweise bringt man nicht durch
»Wiederholung“ zustande, sondern vielleicht durch Zu-
horen, Hineindenken.

Man kann nicht wiederholen, was man nicht selbst getan
hat. Sollen die Erstklifiler ,, wiederholen®, was der Lehrer
ihnen soeben vorsagte, so ist das vorige Anhoren bereits
als erstes Glied des von ihnen selbst Wiederholbaren ge-
rechnet.)

Wiederholung erscheint um so markanter, je stirker das
Gleiche vom Ungleichen unterschieden, je schirfer ausge-
prigt und je mannigfaltiger und ausgedehnter das Unglei-
che dazwischen sich absetzt, ob rhythmisch oder unbere-
chenbar. Manche Wiederholung wire gelungen und nicht
zur Enttiuschung geworden, wire die Pause nur lange
genug gewesen.

Es gehort zu den Kiinsten der Wiederholung, die rechten
Pausen einzulegen, daf} der Hunger wieder heranwichst.
Daf die Feiertage ihren Abstand halten. Nietzsches Wie-
derholungswille hilt sich das Gleiche lange genug vom
Leibe!

Ambivalenz des Satthabens und der Unersittlichkeit.
»Der hat eine schlechte Konstitution®, urteilt Kierkegaard
von dem, der zu schnell satt wurde.!

So geht es zu, dafl der eine noch voller Vitalitit mit-
schwingt bei dem, was er wieder und wieder zu tun hat,
wihrend es dem anderen zur 6den Routine wird.

Ins Wiederholen ergiefit sich ungebrochene Lebenskraft,
die an etwas nicht genug bekommt, oder vertraumter
Spieltrieb, oder bloff Stumpfsinn.

Bis in thre heruntergekommenen Formen spricht Wieder-
holung allererst fiir das Vergniigen an etwas, fir das un-
problematische Gelingen, wie die Wiederholungen eines

! Kierkegaard, Die Wiederholung, Frankfurt a. M. 1984, 8.

79

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Biihnenstiicks, von dem die Beteiligten hoffen, dafl es
nicht bei der Premiere bleibt.

Auf der ganzen Skala der Wertsetzungen von unten bis
oben klimpern die das Leben betreibenden Wiederholun-
gen: solche, die als lastig aber niitzlich empfunden werden
wie das Training im Sport, die Etiiden des Klavierschiilers;
tief befriedigend die motivischen Wiederholungen im Er-
klingen der Kompositionen.

Zu erkennen ist auch, welche Art von fortgesetzter Tatig-
keit wann ein Ende haben muff, und wire es die fabelhaf-
teste Wiederholung wie die des Glasperlenspiels, die
schlieflich ,,zur leeren Ubung und Formel* wurde.’
Dann wieder gibt es aszetische Anschauungen von der
heiligenden oder erleuchtungsfordernden Wirkung der re-
gelmifigen, repetitiven Tagesldufe, der monotonen Wie-
derholung bestimmter Worte.

Bei aller Ungleichwertigkeit haben diese Wiederholungen
gemeinsam, daf} es sie gibt. Es gibt sie unter denselben
Bedingungen, wie es das Leben gibt: sie organisieren es,
daf} es im Gewirre des Vielfiltigen vorankommt, sie sor-
tieren die Moglichkeiten (wie es die Kategorien und Be-
griffe im Erkennen des Vergleichbaren tun), kriftigen die
Zuneigungen, kultivieren die Ablaufe, ibersetzen das Ge-
lebte vorzu ins Vorhaben und verklammern so das Leben
in synkopischen Uberschneidungen des Vergangenen und
Zukiinftigen.

So gibt es wirklich Wiederholung.

§ 20 Die Abstraktion

Formen des Friiheren konnen zu Stilelementen des Le-
bens werden. Um so eher, je unkomplizierter und klarer

2 H. Hesse, Glasperlenspiel, a. a. O. IX, 443.

80

- am 24.01.2026, 18:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sie erfaflt sind, je gewichtloser. So kénnen ihre Umrisse
sich zur ,Schénheit des Lebens*’ ausbilden, ihm Stil ver-
leihen, Umstindlichkeiten schlichten — oder in Gewoh-
nungen ausleiern.

Was wiederholt wird, ist ein bestimmtes Muster, das sich
einem vorhergehenden Vorgang abnehmen lafit.

Also nicht Angleichung, assimilatio, die auf ein Urbild
hinblickt, sondern Abnahme eines Musters geht hier vor.
Das Muster bleibt sich ziemlich gleich, sein Wiedereinsatz
— die Wiederholung - fiillt es neu aus, setzt sich verinder-
ten Einflissen aus, steht auf jeden Fall in verinderter
Weltzeit. Durchschlagende Abnlichkeit mit dem fritheren
Vorgang macht die Wiederholung als solche erkennbar.
So ist Wiederholung titige Abstraktion: eine Abstraktion
zwar, die nicht im Geistigen verbleibt, sondern sich als-
bald neu konkretisiert.

Wird die Abstraktion nicht vollbracht, so verliert die Wie-
derholung ihre vorantreibende Dynamik; sie bleibt an
dem Gebilde des vergangenen Konkreten hingen, um es
wiederzuerzeugen.

Nicht was geschehen ist, nicht was gewesen ist, kann wie-
derholt werden, dem mufl man den Glanz des Unwieder-
bringlichen lassen. ,,Das kommt nicht wieder.“ (§ 18) Hin-
gegen: ,Das machen wir wieder!“ sagen Menschen, wenn
sie von etwas Gelungenem das Muster abziehen konnen
fir kiinftiges Tun.

Was man viele Male tut, ist jedesmal einmalig.

Wer ein Buch wiederliest, wiederholt nicht das Erlebnis
seiner erstmaligen Lektiire. Das Mehrmalige untersteht
der Ordnungszahl und threm Komplott mit der niegewe-
senen Zeit.

Die zweite Berliner Reise des Constantin Constantius (die

3 Kierkegaard, Die Wiederholung, a. a. O. 8.

81

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kierkegaard selbst als ,Parodie” versteht,' und einen
»Fruchtlosen Versuch nennt [fritherer Untertitel]), muf}
die Unmoglichkeit einer Wiederholung des Gleichen er-
weisen. Das Gleiche wire auf derselben Ebene des Empi-
rischen (,,Asthetischen®) zu suchen.

Doch da miifiten die gesamten damaligen Zeitumstande,
der gesamte Bestand und Stand der Dinge mitsamt diesem
Gewesenen wiederholt werden. Da aber dann auch der
Kierkegaard des ersten Berlinbesuchs mit wiederholt wer-
den miifite, wire die Wiederholung fiir ihn annulliert. Er
wire gar nicht der, der ein zweites Mal das Konigstadter
Theater besucht, sondern, ihm unerkennbar, ein zweites
Mal derselbe, der die Auffithrung erstmals erlebt.

So etwas sagt Kierkegaard freilich nicht, aber sein ,,Expe-
riment“ ist wirklich so angelegt, indem er Zug um Zug des
zweiten Aufenthalts nach dem konkret vorgestellten er-
sten bemif3t.

Es ist die krasse Beschreibung all der nichtabstrahierten
Wiederholungen, bei denen man ein fritheres Erlebnis
wiederaufzulegen versucht. Von dessen komplexer Indivi-
dualitit gefesselt, wird man nichts Neues autkommen las-
sen und das alte zugrunde richten. Stellt man am Ferienort
vom Vorjahr Vergleiche an mit dem vorigen Mal, so erlebt
man gar nichts aufler Enttduschung.

Das ,nach vorwirts“ Erinnerte’ dringt sich dann vor. Das
konkrete Gewesene wird aus seiner Vergangenheit her-
vorgeholt und vorgenommen, als konnte es ein Zukom-
mendes sein.

Wenn Wiederholungen das Gewesene im Blick haben,
statt Fortsetzung des Lebens zu sein, werden sie langsam
miirbe; und umgekehrt: verschlissene, fadenscheinige

*Tagebuch, Pap B 117.
> Die Wiederholung, 7.

82

- am 24.01.2026, 18:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiederholungen lassen das Vormalige durchscheinen. Zu-
letzt gibt es nicht einmal mehr den enttauschenden Ver-
gleich mit dem strahlenden Fritheren, sondern bloff noch
das Durchscheinen des Vielmaligen, Wiederholung der
Wiederholung. Der fade Geschmack taglich wiederholter
Verrichtungen soll manchem ein hinreichender Grund ge-
wesen sein, sich das Leben zu nehmen.

Zahlreiche Wiederholungen — und das heifit Alterwerden
-, legen wie Durchschlagpapier die gleichen Ereignisse
tibereinander, weshalb dann ,die Zeit so schnell vergeht'.
Es muf} nicht so sein.

Die Erwartung des niegewesenen Diesmaligen kann
durch das Wieder noch hoher gespannt, noch empfingli-
cher bereitet sein.

Das Wieder kann fernher orchestriert sein von Erinnerun-
gen wie die an ein Jahresfest, aber sie treten nicht vor; ihr
Werk ist nichts als die Resonanz des Bewufltseins vom
Wieder, darin sie nicht verloren aber vergessen, und das
heifft: nicht ,vorgestellt’ sind. ,Seit zehn Jahren nie heim-
gekehrt (habe ich) den gegangenen Weg hierher verges-
sen®, so zitiert Ohashi das ,Gedicht eines alten Weisen,
der tief im Gebirge, frei wie der Wind lebt*.®

Werden Erinnerungen ,vorgestellt’, so besetzen sie das
Vor-mir des Niegewesenen. Das kann sinnvoll sein im
neuen Geschehen des Erzahlens oder des Denkens. Nicht

aber, um das Gewesene wiederzuhaben. Man ,hat‘ es an-
ders. Nicht die Wirklichkeit, aber die Wahrheit des Gewe-

¢ R. Ohashi, Zeitlichkeitsanalyse der Hegelschen Logik. Zur Idee einer
Phanomenologie des Ortes, Freiburg/Miinchen 1984, 198. - Diese Orts-
analyse folgt einer anderen Konzeption als das vorliegende Buch. Ver-
kiirzt gesagt, ist bei Ohashi der Ort nicht eine Kombination von Nichts
und Etwas, sondern rein Nichts. ,Augenblicksstitte“; ,das Absolute®;
,Ort des Nichts“ #nd auch ,Ort als Nichts“. Siehe auch ders., Ort des
Augenblicks, in: Sein und Nichts, mit Heinrich Rombachs und Kéichi
Tsujimura, Basel 1981, 56 f.

83

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senen hat Zugang zur Gegenwart. ,Heimkehr nicht im
Vergangenen suchen zu miissen, Wohltat des nicht mehr
Zuriickmiissens, frei entronnen zu sein: das blitzt durchs
Bewufitsein als jederzeit ganz unwirklich freie Gegen-
wart, die ich bin.

§ 21 Wiederhaben

»Was wiederholt wird, ist gewesen, sonst konnte es nicht
wiederholt werden, argumentiert Kierkegaard.”

Aber das Gewesene kann gar nicht wiederholt werden,
nur irgendein Muster oder Schema davon. So ist die Wie-
derholung ein Anderes, Ahnliches, nicht mit dem Gewe-
senen gleich. Das durchweg verglichene Gleiche konnte
freilich nur das Gewesene selbst sein. Nur dieses ist vollig
mit sich selbst gleich.

»Wenn man sagt, das Leben ist eine Wiederholung, dann
sagt man, das Dasein, welches dagewesen ist, wird nun
daseiend. (Ebd.)

Gewifl denkt Kierkegaard die Wiederholung auf einer hé-
heren transzendenten, religiosen Ebene abzutragen, wo
allein sie nach seinem Sinn moglich ist. Jedenfalls will sie
das Gewesene der Vergangenheit entreiflen, sie ist als Wie-
derhaben gedacht.

Im Negativbild erscheint sie als Wiederverlieren, in der
disteren Vorstellung, aus einem Traum zu erwachen, ,um
das Leben unaufhaltsam und treulos alles wieder nehmen
zu lassen, was es gab, ohne dafl es eine Wiedergabe, eine
Wiederholung gibe“ (43). Und auf anderer Ebene: ,Be-
kam ich nicht alles wieder?“ (71)

Etwas Verlorenes wiederbekommen wollen, einen Men-

7 Die Wiederholung, 23.

84

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen wiederfinden, warum ist das so ganz anders als:
etwas selbst Gelebtes wiederhaben wollen?

Das verlorene Ding, der entschwundene Mensch, aufler
mir, befindet sich an einem entlegenen Ort; vielleicht wird
einen der Weg dorthin fithren.

Das Gelebte, Vergangene ist weder an einem Ort noch an
keinem: es ist in der Wahrheit. Es andert sich nicht mehr.
So ist das Vergangene unverginglich.

»Was dagewesen ist, wird nun daseiend“? Wie das? Da-
seiend bin ich. Das Gewesene als mein Erlebtes kann
nicht selbst ,daseiend“ werden. Also will ich es ,,wieder-
haben“? Als Gewesenes — nicht Daseiendes — habe ich es
ohnehin.

Was ich erlebt habe, gewesen bin, hat meine Kenntlich-
keit gemeiflelt (§ 12 f.). Es macht mich in der Welt er-
kennbar.

Und ich kenne es; es liegt oben oder unten in meinem
Gedichtnis.

Ich kann ihm nachsinnen, in Trauer, mit Befriedigung,
dankbar, beschimt, bedriickt, belustigt.

Man kann sich in Erinnerungen verfangen, sie kénnen
einen strangulieren. Dann sind sie unwahr. Dann will man
das Gewesene nicht aus der Wirklichkeit in die Wahrheit
entlassen.

Nur befreiende, lebenlassende Erinnerungen sind wahr.
Wenn sie wahr sind, hat man das Gewesene als das, was
man kennt. Man hat es als reines Kennen — da es in der
Wahrheit ist.

Darum, gerade dann, wenn man Erlebtes aus dem Zeit-
strang und aus den Ursichlichkeiten, den fortwirkenden
Folgen abgelost hat, kann es einen beriihren, konnen ,lei-
se Schauer wetterleuchtend“® heranziehen, aber es ist kein

8 Eichendorff, Aus dem Leben eines Taugenichts.

85

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiederhaben, kein Hertiberzerren, es ,,schweigt der Men-
schen laute Lust®, es ist ein Durchwobensein von Unver-
ganglichem.

Aber wiederbelebt auf irgendeiner Ebene, wiederverwirk-
licht gegenwirtig, kann ich das Gewesene nicht zulassen,
denn da stehe ich ihm im Wege: die Gegenwart bin ich.

Es kommt vor, dafl ein Erinnerungsbild einem jahlings
dicht vor Augen steht — das ist ein wenig wie wenn die
Perspektive nicht mehr stimmte, wie wenn die Dinge na-
turgroff ins Auge sprengten, fast unausdenkbares Entset-
zen, nur schattenhaft zu ahnen, wenn ein Berg — erst klein
an den Horizont getuscht, dann verdeckt, nach einer Kur-
ve plotzlich riesenhaft nahegeriickt erscheint.
Entsetzlicher wire es, wenn das Gewesene aus seiner Ver-
gangenheit ausbrechen und die Gegenwart verheeren
wiirde. Aber es ist ein Alptraum. Gegenwart ist reines
Dasein, nicht tiberrollt von Vergangenem, auch nicht von
Kiinftigem, Gegenwart ist: davon frei sein, blof} da.
Gegenwart ist nicht ein Teil abstrakter Zeit. Sie ist das
Dasein selbst. Darum ist fiir das Dasein immer Gegen-
wart.

Ob das kiirzlich Gewesene seiner Nihe wegen im ,,Griff*
der ,Retention“ enthalten die Umsicht der Gegenwart
bevolkert, oder ob es als Vergangenes, als ,abgelaufene
Phase“ (Husserl) zum Objekt der Erinnerung absinkt:
immer ist die Gegenwart das Dasein selbst, nicht Schnitt
zwischen Vergangenheit und Zukunft, nicht Zwischen-
zeit.

Das Gewesene des Daseins ist nicht es selbst, etwas von
ithm, das ihm verlorenging; sondern es sind Aufenthalte an
Orten, an denen man gewesen ist, Verinderungen, die
man durchlaufen hat.

Dasein ist Bewegung, Gegenwart steht nicht. Nur Vergan-

86

- am 24.01.2026, 19:52:05.



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

genes und Kiinftiges bewegt sich nicht. Auch wenn die
Weile am Ort Ewigkeitscharakter annimmt, die Weile ist
endlich.

Sie konnte nicht endlich sein, wenn das Dasein nicht Be-
wegung wire, sie nimmt ein Ende, weil das Dasein weiter-
geht, an einen andern Ort.

»Inmitten aller sichtbaren Formen seh ich den lichten Tag
wihrend ich ziehe von Ort zu Ort.“
Maislied der Osage-Indianer

Dasein, als Hiersein am Ort, ist mit dem Ort nicht iden-
tisch, dieser Kombination aus Nichts und Etwas, aus um-
gebendem Anderem, bei dem ich jetzt gerade bin.

Ich bin das Andere nicht. Nicht das Andere meines Ortes,
nicht das Andere meiner Verinderungen. Ich bin da, bin
hier, ich komme und gehe und komme, sonst nichts. Das
Ubrige wird mir gegeben. Der Wanderer ist nicht der Weg
und nicht die Landschaft und nicht die Begegnung, er
erwandert, erfihrt, erkennt, erzihlt.

Ich bin nicht ich, ich bin da. Ich halte mich nur durch
Anderes, durch Verinderung, wie ein Schwimmer durch
Bewegung,.

Ohne da, ohne wo, ohne Anderes, bei dem ich sein kann,
bin ich nicht.

Ich selbst bin leer von Anderem, ich nehme es nicht ein —
es ware sonst nicht mehr das Andere fiir mich (§ 9) —, und
bin von Anderem uneinnehmbar. Sonst wire ich nicht
mehr dessen Anderes. Ich bin, aber bin nicht Ich. Keine
Tautologie. Nichts von mir selbst zu sagen. Nichts mit mir
selbst anzufangen.

Leer, aber da. Leer, aber so intensiv. Nicht auffiillbar.
Sonst wire ich zu.

Dieses Leersein zu halten, zu bleiben, ist eines Menschen
Integritit, seine Stirke, Reinheit, nicht zu korrumpieren.

87

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 22 Das Niegewesene

Bewegung ist immer Vorgang. Dasein, selbst in der tief-
sten Stille, bewegt sich vor, seine Richtung ist es selbst als
sich wirkende Erneuerung. Bliebe es stehen, wire es am
Ende.

Dasein, das Gegenwart ist, geht stindig iiber sich hinaus in
die Zukunft, die es nicht ist; sie ist zwar auch nicht das
Andere dieses Daseins, aber gehort allen.

Aus dem unendlichen Nichts der Zukunft schopfend, in
das alle eintauchen, fafit sich das einzelne Dasein Zug um
Zug erneuert. Fort und fort taucht es vertrauensvoll in
diese allgemeinsame Nichts-Einheit der Moglichkeiten al-
ler, um erneut wirklich, unterschieden, dazusein mit den
Andern.

Die Bewegtheit des Daseins wird durch sein je angekom-
menes Hiersein zugleich in Ruhe gebettet. Die Anderen,
mit denen man ist, geben den Aufenthalt am Ort, die
umgingliche Ausbreitung, die faszinierende Weile.

Man sieht nur das Angekommensein, nicht den Vorgang,
man sieht das Wirken im Ergebnis, als das Gewirkte, im-
mer einen Schritt verspitet. Zukunftspline, im Blick, im
Griff, im Gang befindliche Tatigkeiten verdecken die na-
menlose Tiefe des Nichts vor jedem Schritt, auf der breite-
losen Linie des Vorzu.

Der Zeitsinn der Bewegung — da Vorbewegung — ist somit
unumkehrbar. Ursachen und Wirkungen konnen sich ver-
tauschen, Geschehnisse im nachhinein umgewertet wer-
den, Expansionen und Zusammenfille des Universums
einander folgen: ein ,Zeitriicklauf* ist es nie. Gegenwart
geht vor. Man kann es anstellen wie man will, an denselben
Ort zuriickkehren, falls es thn noch gibt; aber an densel-
ben Zeitpunkt kann man nicht zuriick.

Daf man unter Umstinden an Orte zuriickkehren kann,

88

- am 24.01.2026, 19:52:05.



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gibt ihnen den Charakter des Gleichbleibenden, oder we-
nigstens den Akzent. Darum erschreckt es, wenn sie ver-
schwunden sind, verwiistet, die Stitte leer; wenn sie ver-
indert sind, einen nicht mehr aufnehmen. Es erschreckt,
weil man ihnen Bestindigkeit zutraut, weil ihr Wesen das
Bleibende ist, das Bereitliegende, die Ruhe.

Darum sind in der Erinnerung die Orte wichtig. Ihr Zau-
ber verweht nicht.

...ndoch izt mahnt die Vergessenen / Hier die Stelle des
Abschieds, / Es erwarmet ein Herz in uns.“’

Das Datum, die Zeitordnung kann aufler acht bleiben.
Die Frage: Wann war das? Das war damals als ich ...
pflockt das Gewesene in den Lebenslauf und bezieht es
auf die Gegenwart, verhindert das Freigeben in die
Wahrheit (§ 21).

Das Dasein selbst ist nie ein Gewesenes. Immer ein Niege-
wesenes. Dasein geht vor.

Die Gegenwart allein ist Bewegung, da sie das Dasein
selbst ist. In jedem Atemzug, bei jedem Schritt: niege-
wesen.

Welch ungeheurer Schritt. Der erst wahr wird, wenn er
getan wird. Daf} jeder Schritt seine Richtung erfindet,
merkt man oft nicht, weil man meist Arm in Arm mit den
Umstinden dahintrabt, wie es sich ergibt. Dafl jeder
Schritt, jeder Atemzug niegewesen ist, merkt man oft
nicht, weil sich so vieles Ahnliche wiederholt.

So grell, so blendend ist die Neuheit des Lebens, dafl wir
uns in die Wiederholungen einwickeln, weil wir gern nur
an das Gewohnliche glauben.

% Holderlin, Der Abschied, Zweite Fassung.

89

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

§ 23 Das Nene

Zu Ehren der Wiederholung setzt Kierkegaard das Neue
herab. ,Denn es ist nur das Neue, dessen man tiberdriissig
wird, nie das Alte.“ Und er fihrt fort, nur wenn man sich
einbilde, die Wiederholung solle etwas Neues sein, werde
man ihrer miide.'®

Was hier unerwiinscht ist, ist das Unbekannte, Neuartige,
Erstmalige, das man noch nicht gezihmt hat in der ,ein-
formig“ sich wiederholenden , bestindigen Ordnung® der
Lebensfiihrung (46 {.). Allerdings gibt es keine Wiederho-
lung ohne das Erstmalige. Ohne Premiere kann das Stiick
nicht wiederholt werden. Dem Rechnung zu tragen, lifit
Kierkegaard das ,Neue“ in Jugend-Kiirze erledigt sein,
wonach man erst richtig zu leben beginne, ,, wenn man das
Leben umsegelt hat“ und alles ,,schon kennt“ (8).

Alles schon zu kennen ist das Gegenstiick zu der Sucht
nach Neuem, das auf jeden Fall gepriesen wird, nur weil es
das Neue ist. Die beiden Gegenansichten stehen auf der-
selben Ebene und verkennen die Neuheit. Sie kennen nur
deren Abart, das Neuartige, dem sie mit entgegengesetzter
Bewertung ,immer das Gleiche“ gegeniiberstellen.

Wenn man begriffe, wie absolut neu jeder Daseinsmoment
ist. Die Neuerungssiichtigen, die auf stindig neue Dinge,
Produkte, Geschehnisse erpicht sind, ahnen etwas davon,
nur dafl sie es auf die verschiedenartigen Sachen tbertra-
gen, um durch sie ihr ,Lebensgefiihl zu mobilisieren.

Sie iiberspringen das eigene Leben und die Erfahrung, daff
auch die Scharen des unvermeidlich Gleich(Ahnlich)blei-
benden nicht minder neu sind Zug um Zug, wenn man es
nur wahrnimmt.

»Was Neues hat sie nicht gelernt“, sagt Goethe von der

1 Kierkegaard, Die Wiederholung, 8.

90

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachtigall, ,,singt alte liebe Lieder” — aber sie singt sie neu
im neuen Frithling.

Dennoch braucht man immer wieder auch die Demon-
stration der Neuheit des Lebens, durch entgegentretendes
Neuartiges, und von Zeit zu Zeit iibermannt einen der
Drang, ,ein neues Leben anzufangen‘, etwas darin von
Grund auf zu erneuern, eben zu indern, um die eigene
Neubheit zu erproben.

Man kann das gelebte Leben jedoch nicht ,von vorn anfan-
gen‘, es ware unwahr. Was vergangen ist, ist in der Wahr-
heit.

Man kann nur Neues anfangen.

Ein neues Leben anfangen kann nur, wer schon lebt, auf
dem Boden des Bisherigen.

Neues als neu erfahren kann nur, wer schon Gewesenes
kennt.

Neuwerden, Neues erleben ist wie eine fortgesetzte, par-
tielle — kleine oder grofle — Regeneration, die vom Gewe-
senen nicht abreifit.

Das Neuartige ist vom Gleichbleibenden, Wiederholten
nicht scharf, nur schwerpunktmifig zu trennen. Das
Neuartige ist in der Tat kaum so ginzlich unbekannt, dafl
es nicht an Bekanntes riihren wiirde,"' und dem Wieder-
holten Gleichen (Ahnlichen) — da eingeflochten in das
buntwechselnde Weltgewirr — setzt sich immer einmal ein
wenig anderes zu.

Beidem gemeinsam bleibt die absolute Neuheit des Noch-
nie-gewesenseins.

Wie die Wiederholung ihre ,Schonheit“ hat (§ 20), so
bringt das Neuartige — seinen kiinftigen méglichen Wie-
derholungen voraus — die Erstmaligkeit mit sich. Sie ist
unersetzlich.

'"'Vgl. Husserl, Cartesianische Meditationen, Den Haag 1963, 113, 25-27.

91

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch selbst die Erstmaligkeit 148t sich im Wiedererken-
nen wiederaufnehmen. Der erste Schnee des Lebens oder
der erste Schnee in diesem Winter: Neuschnee, frisch,
verwundernd, mehr denn je.

Um wirklich das Erstmalige bis auf den Grund zu erfah-
ren, mufl man da nicht alles Seiende, die altgewordene
Welt des Gewordenen transzendieren, zuriickgehn bis zu
ithrem Ursprung? Abtr dieser Ursprung wire doch das
bereits Gehabte, nicht erstmalig. Man muf} ihn lassen.
Man muf den Ursprung zum Anfang machen, wenn man
quellfrisch Neues schliirfen will. Der liegt aber nicht zu-
rick, nicht hinter dem Gewordenen, sondern vor mir
immer und immer wieder. Transzendenz genug mit jedem
Anfang: Das Ende transzendieren. Was nicht begrenzt
und endlich ist, entflieffit wesenlos. Das Ende macht wahr.
Der Anfang macht neu.

Zwei Erfahrungen, entgegengesetzt und unzertrennlich:
das Erstmalige und das Wieder — das Neue und das Glei-
che — halten das Leben in Gang. Und ihre gute Kombina-
tion mag ein Grundproblem gelingender Lebensgestalt
sein.

Das Neue geht nie aus, und der Mensch wire fiir eine
Ewigkeit versorgt mit Uberraschungen und erstmaligem
Tun und Begegnen, Erkennen.

Das st freilich nicht die Kierkegaardsche religiose Wie-
derholung in der ,, Innerlichkeit“, sondern verbleibt in den
irdischen Bildern der weltlichen unendlichen Vielfalt, der
,dritten Unendlichkeit“ Pascals.'?

Dieser entzieht man sich entschlossen, wenn man fest-
stellt, daf man alles schon kennt, weil es doch nur von
derselben Sorte ist.

Die ,dritte Unendlichkeit“, die ,diversité“, ist weltlich,

2 frg. 114.

92

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist duflerlich, wie einem denn alles Neue von auflen
kommt.

Der kleine Stern Erde hat ausgereicht, eine Welt von Wun-
dern aufzurollen. Es ist nicht nétig, sich von den irdischen
Bildern zu befreien, deren jedes eine Unermefilichkeit von
Transzendenz anspinnt. Die Erde ist dem Menschen Ort
des Lebens, der bereits das Universum tiberstrahlt ... mit
den Gedanken und Imaginationen, die seinem Boden ent-
wachsen.

Das Neue ist erstaunlich, blank und unermiidend, wenn es
das Bild und Gleichnis des Vertrauten, die Dimension der
Vielfalt, nicht vernichtet, sondern in sie einfillt, um ihr
vertraut zu werden. Das Neue, immer Andere, ist nicht
das Fremde, sondern das Wunderbare.

Als ob, was da unversehens hereinfillt, immer so wunder-
bar wire? ist es doch nicht selten eine Katastrophe, eine
bose Uberraschung?

Dennoch hoffen die Menschen vom Neuen, daff es wun-
derbar ist. Es hilt lebendig. Hoffen hat etymologisch mit
»aufspringen, ,aufhorchen® (das Wild verhofft - bleibt
stehen und horcht), mit ,,aufhiipfen” zu tun.

Noch in der einfachsten Neugier glitzert ein Funke von
dieser Hoffnung, die der Enttiuschung wie eine wachsa-
me Selbstkorrektur voraus- und nachliuft.

§ 24 Hoffnung

Die Hoffnung erleuchtet die Zukunft, soweit sie eben
selber reicht: Das Reich der Hoffnung ist von ihr be-
stimmte Zukunft und nicht die Reichweite eines Schein-
werfers, der unverlesen aufdeckt, was bis dahin im Dun-
keln lag.

Denn was die Hoffnung threm Wesen nach ausschliefit, ist

93

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Schlechte, das Unbheil, auch die Enttiuschung: solches
kann man nicht hoffen.

Eine Spur von Einfalt, von Gutmiitigkeit haftet dem an,
der von Hoffnung spricht, gegentiber dem Zyniker, oder
dem ,Realisten’, der das ,Hollenartige der Welt nach-
weist und, nicht ohne Grund, feststellt: ,,so tiuscht uns
also bald die Hoffnung, bald das Gehoffte“."

Wer die Hoffnung fahren lifit, schont freilich seine Ge-
miitsbewegungen, erspart sich manch schneidenden Ent-
tiuschungsschmerz.

Nun handelt es sich aber bei der Hoffnung nicht um eine
unkritische Zufriedenheit mit den Zustinden der Welt —
Hoffnung sagt nichts aus tiber das Faktische, sie ist, was
auf Zukunft entworfen ist.

Einfalt konnte man der Hoffnung nachsagen, weil sie
immer noch nicht belehrt ist von den Enttiuschungen
der Realitit, doch der Unwahrhaftigkeit ist sie nicht ver-
dichtig. Sie behauptet nichts und verspricht nichts. Der
Mensch, der hofft, weifl die Moglichkeit der Enttiu-
schung ebenso genau wie die der Erfiillung. Nur fiir den
Nichthoffenden verschwimmt beides.

Der Hoffende ist entschieden, ihm ist ,nicht alles
gleich’.

Indem er Bestimmtes, Erwiinschtes, Gutes in die Zukunft
hineinschreibt, macht er die Zukunft notwendig, begriin-
det er sie.

Denn wenn Hoffnung zu Taten anregt, Vorgestelltes her-
beizufiihren, so geleitet sie das ersehene Mogliche bis an
die Schwelle der Verwirklichung, und ist es eingetreten, so
ist sie schon still weitergegangen.

Hoffnung ist immer iberfliefend und weiter gehend als

" Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Zweiter Band,
Erginzungen zum vierten Buch, Kap. 46.

94

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihre eigenen bestimmtesten Erwartungen. Sie ist nicht auf
exakte Erfillung fixiert. Und selbst wenn es genauso
kommt, wie erhofft, ist ,das Gehoffte, wenn es in die
Wirklichkeit eintritt, jederzeit iiberraschend“.™

Vielleicht eine reinere Uberraschung als das Unerwartete,
das erst einmal aufprallt und einem die Sprache ver-
schligt. Die Erfillung des Erhofften fillt in die Freund-
lichkeit eines Wesens, das mit dem Eintretenden umzuge-
hen weifl.

Doch in ihrer Toleranz und Schmiegsamkeit lifit die
Hoffnung Varianten ihrer Erfillung zu, sie 1afit sogar zu,
dafl ihre Erwartungen umgesetzt werden. Die Hoffnung
reicht von ihrer Kurzform, daf} etwas Begonnenes, etwas
Gewagtes, gut ausgehe, bis zur Bereitschaft fir ,,Unver-
hofftes“, von dem Heraklit sagt, daf} es nur der Hoffende
finden kann," von der Vorstellungskraft der Hoffnung
Unerreichtes.

Im Unterschied zum Vertrauen (§ 17), das einem Wink
folgt, und das vollkommen befreit, ist Hoffnung von
Dunkel umgeben.

Sie geht dem Licht nach, das sie selber wirft: es ist die
,Zukunftsperspektive* der Gegenwart, ihre Aussicht, die
Nichtversperrtheit ithrer Bewegung: die willkommene Zu-
kunft. Vom einen zum andern leitet die Hoffnung weiter:
sie allein begriindet Zukunft, wihrend Uberdruf}, Pessi-
mismus, Sorge, Angst genau genommen das Gegenteil
begriinden: daff Zukunft nicht sein sollte, sondern endlich
Schlufi.

Andere konnten hinzufiigen: auch ein Zustand vollkom-
mener Seligkeit, oder absoluten Friedens, oder wie man
es nennen mag, begriinde das Gegenteil von Zukunft, sei

* Goethe, Maximen und Reflexionen, 1133.
!> Heraklit, frg. 18.

95

- am 24.01.2026, 18:52:05. O



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Zeit ledig. So denken sich manche die Ewigkeit, oder
das Nirvana wird gelegentlich definiert als , Friede, wan-
delloser Zustand“ (Suttanipada 204) — Ideen, Glaubens-
vorstellungen, an deren Rand das urteilende Denken
haltmacht.

Richtig ist, dafl Hoffnung dort erlischt, wo Unverander-
lichkeit sich selbst beschlieflen wiirde. Hoffnung, die Be-
griunderin der Zukunft, lebt in der Welt der Neuheiten,
des unersittlichen Wandels. Es hitte keinen Sinn, zu sa-
gen: ich hoffe, daf alles gleich bleibt. Allenfalls: ich hoffe,
daf diese oder jene befiirchtete Stérung nicht eintritt oder
daf sie sich in Gutes wandelt.

Hoffnungslos, Wunsch eines Hoffnungslosen, wire da-
rum die Wiederholung des Gewesenen (§ 18), auch wenn
ste moglich wire. Wem die Zukunft nichts zu bieten
scheint, der sehnt sich zuriick.

Von Hoffnung scheint Kierkegaard — auf der Ebene des
Weltlichen, wo sie doch zu Hause ist — nicht viel zu halten.
Er hat fir sie, gleich zu Beginn, dem Lob der Wiederho-
lung gegentiber, nur leicht geschiirzte Apostrophierun-
gen: ,reizendes Maidchen, das unseren Hinden ent-
flieht“,,lockende Frucht, die nicht sattigt“, ,leichte Pline
der Hoffnung®, ,,Unruhe der Hoffnung“ (7 und 8).

Aber etwas vornehmer ist sie doch. Thre Unerschépflich-
keit — solange es Wandelbares gibt — 1aflt sie mit der des
Anfangs verwandt sein.

Man kénnte zwar ihre Unerschopflichkeit wieder einmal
als schlechte Unendlichkeit schelten. Dann nimlich, wenn
man ,Zeit" isoliert, als sei sie eine Wesenheit an sich. Denkt
man aber, daff Hoffnung Zukunft begriindet, mehr noch,
daf} sie gute Zukunft erliest, dann fingt man an, Zukunft
aus der Hoffnung herzuleiten, statt Hoffnung aus der
Zukunft.

Man konnte denken, Zukunft sei, was Hoffnung und An-

96

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fang zusammenlegt. Aber das Vor-mir des Anfangs ist
nicht Zukunft. Wo ist es und wann? Es ist in mir und ist
doch nicht die Gegenwart, die mein Dasein ist. Es ist das
Vor-mir in mir. Vor-mir, wenn ich ithn denke: dann ist er
und bin ich aufler mir. Und vor-mir, indem ich selbst fort
und fort etwas anfange, in immer neuen Anfingen den
Anfang vergegenwirtige. Der Anfang ist das einzige, was
rein wiederholbar ist, sich gleich, und doch nie gewesen.
Der reine unzeitliche Moment, der alles durch ihn Ange-
fangene Wirkliche unwiederholbar macht.

Diese sich fortwihrend freigebende Wiederholbarkeit
setzt den Anfang nicht niedriger als die andersartigen
Ideen von Nirvana oder von in sich stehender Ewigkeit;
nur daff der Anfang in ungeschwichter Vollkommenheit
sich im alltaglichsten Tun und Erfahren bereits gibt. Dafl
er sich wiederholbar macht alle Morgen. Daf in ihm die
Hoffnung nicht erfillt ist, sondern entspringt, von Anfang
zu Anfang.

§ 25 Kein Ont fiir Wiederkebr

Das ,,psychologische Experiment der wiederholten Ber-
liner Reise mufite fehlschlagen, nicht nur weil der Kom-
plex der Verhiltnisse auseinandergefallen war, die Dinge
nicht mehr an ithrem Zeit-Punkt standen, sondern auch
weil der Experimentator in den vergangenen Komplex
hineingehorte und sich hitte verdoppeln miissen (§ 19).
Nietzsche war darin konsequent. Die von thm erschaute
sewige Wiederkehr des Gleichen“'® nimmt den ganzen
Trof} des Weltalls in aller Fiille und Breite mit.

!¢ So wie er sie im Vordergrund malt, und wie auch Heidegger sie zu-
nichst ernsthaft behandelt in ,, Nietzsche“ I.

97

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nur das Ganze (wenn es denn das Ganze gibt) kann
gleichbleibend wiederholt werden."”

Diese Wiederholung ist sogar erlebbar — als ausgemalter
Gedanke. Der in Gedanken Erlebende findet sich im
Kreisen des Ganzen enthalten, anders als der, der eine
bestimmte begrenzte Wiederholung experimentiert, in-
dem er sie zu machen versucht.

Wem dieser Gedanke — ,nie horte ich Gottlicheres“ —
aufging, dem geschah dies schon ,unzihlige Male“ und
dem wird es wieder geschehen, wenn er nach der vollen
Umdrehung des Riesenrades wiederauftaucht, wann ,alle
Bedingungen, aus denen du geworden bist, im Kreislaufe
der Welt wieder zusammenkommen®.'®

Der Gedanke, wie immer er zu verstehen sein mag in den
Ergriindungen des Nihilismus, muf auf der ersten Ebene
des Wortsinnes stimmen, wenn er tragen soll. Und er
stimmt als Gedanke der Wiederholung.

Wiederkebr (ebenso Wiederkunft) ist der falsche Name.
Mag sich alles zusammen wiederholen, ich kehre nicht
wieder. Wohin? Wiederkehr ist: an einen Ort kommen, an
dem ich gewesen bin und von dem ich abwesend war. Den
ich wiedererkenne und wo ich wiedererkannt werden
kann. Aber da ist kein Ort, der mich wieder aufnimmt. Ich
war von keinem Ort getrennt und fern. So gibt es keine
Ankunft.

Mit allem zusammen, wohin ich gehérte, war ich ver-
schwunden, sozusagen hinter das Sein getreten auf seiner
Bahn, und mit all diesem komme ich irgendwann als der
Gleiche wieder hervor. ,,Alles in derselben Reihe und Fol-

7, Wiederkunft' im Einzelnen zu bejahen und zu verlangen, geschieht
daher allein angemessen, richtet der Wille sich auf die ,Wiederkehr* des
Ganzen in dessen Pluralitat.“ Severin Miiller, Topographien der Moder-
ne, Miinchen 1991, 152 f.

'8 Nietzsche, Aufz. Nr. 114.

98

- am 24.01.2026, 18:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ge“."” Die ,unzihligen Male“ waren und werden sein so-
viel wie einmal, vollig mit einmal kongruent, es wire kein
Wieder, das vollkommen Gleiche wiirde sich 16schen ins
Einmal.

,Im Gleichen ist die werdende Anwesenheit des einen
Identischen gedacht®, erklirt Heidegger.”®

Damit dem Werden ,der Stempel des Seins aufgeprigt”
werden kann, muf es seine Rechte ans Vergehen abtreten;
so geht es nicht seiner Wege, sondern beugt sich dem
Kreisgang, der Verhinderung jeden Ausscherens, dem Ur-
bild der Beherrschung, der vollkommenen Geschlossen-
heit — dem Sein dargebracht, das im Theater des um-
schwenkenden Werdens sich an sich selbst weidet. ,, Gipfel
der Betrachtung“: Der Denker von diesem Gedanken hin-
gerissen hat sich an die Stelle des Seins selbst versetzt, als
wire dieses ein denkendes Wesen.

Es ist die Grofle des Gedankens, dies zu konnen.

Blickt aber der Denker aus eigener Stelle, als Mensch,
dann ist Werden fiir ihn nicht Sein, und die thm zukom-
mende Zeit ,kommt nie, um zu bleiben, sondern um zu
gehen (so grollt der ehrliche Kierkegaard) (§ 20).

Der menschliche Standpunkt spaltet den ewigen Kreis, auf
dem er steht, sauber in Werden und Vergehen, ihm geht es
nicht wie dem den ganzen Kreis des Werdens umrollenden
und einziehenden Sein; das bringt ihn auf, er mifite nei-
disch und rachstichtig werden — und darum tut die ,,Erlo-
sung“ von der ,Rache“ not.

Rache gegen den eigenen Gedanken, der das ewige Sein
vermochte, — denn der Mensch geniefit und vollbringt die
Ewigkeit des ins Sein hinein Werdenden nur im Geist, nur
im Willen, ,,dem Werden den Charakter des Seins aufzu-

19 Nietzsche, Frohliche Wissenschaft, Nr. 341.
2 In: Nietzsche II, 11.

99

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

pragen“. Dieser ,hochste Wille zur Macht“ behauptet,
was nicht ist, d. h. was empirisch anders ist. Was den
konkreten Menschen im Leben wurmt und benagt, ist des
»Willens Widerwille gegen die Zeit und ihr ,Es war*“, das
»Leiden am Vergehen“. Das stimmt einfach nicht zusam-
men mit dem von der Macht des Seins erfiillten Gedanken.
Diese Verstimmung, diese ,Rache“ deswegen, lebt sich
aus in Triibsinn, Trauer, Trotz.

Die , Erlosung“ von ,des Willens Widerwillen gegen die
Zeit“ und seiner Rachsucht ist das Ja zum Vergehen. Nicht
ein Ja der Resignation, sondern, mit Heidegger, ganz listig:
es ist ,der Wille, dafl das Vergehen bleibe“. Aber wie?
»dafl es als Vergehen nicht stets nur geht, sondern auch
kommt“, ,dafl das Vergehen und sein Vergangenes in
seinem Kommen als das Gleiche wiederkehrt“.?!
Warum das Vergehen und das Vergingliche vermengen?

Wenn dem Willen das Vergehen verhafit ist, dann doch,
weil ithm das Vergingliche lieb ist - wenn es blof§ nicht
verginge? Wire das Vergingliche ihm nicht lieb, wire
thm das Vergehen nicht leid. ,Der Widerwille gegen die
Zeit setzt das Vergangliche herab“, behauptet Heidegger,
und ,Wie aber soll der Mensch die Erdherrschaft antre-
ten konnen, wie kann er die Erde als Erde in Obhut
nehmen, wenn er und solange er das Irdische herabsetzt,
insofern der Geist der Rache sein Nachdenken be-
stimmt?“%

Dieser ganze von Heidegger hervorgekehrte Affekt ge-
gen die ,Rache®, die ihm zufolge bald ihren Grimm ge-
gen das Vergehen, bald gegen das Vergingliche richtet, ist

2 Heidegger, Wer ist Nietzsches Zarathustra? in: Vortriage und Aufsitze,
Pfullingen 1954, 113.
2 Ebd. 112 und 113.

100

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nun aber der Rachegrimm gegen die ,,Gipfel“~-Gedanken,
die ,Ewiges“ zu erschauen meinten. Rache an aller Men-
schen jahrtausendealten Sehnstichten, Visionen, Illu-
sionen, ,iiberzeitlichen Idealen“” Glaubensmeinungen,
Wunschdenken, Jenseitserwartungen, Hoffnungen, In-
fantilismen, Projektionen — wie man will.

Heidegger sieht im Versagen der Erlosung von der ,Ra-
che“ die metaphysische Verfangenheit Nietzsches; eine
bleibende ,,Zerkliiftung“ -

C.-A. Scheier hingegen entdeckt in Zarathustras Visionen
Augenblicke der Einheit, wo Mensch und Denker im
»Singen“ eins sind, wo das Sich-Schaffen und Empfangen
eins sind.

Er verweist das vordergriindige, animalische Bild der ewi-
gen Wiederkehr des Gleichen, so wie es Zarathustras Tiere
verstehen und wie Schopenhauer es erklirt,”” in den Ab-
grund und 1afit Nietzsche ihn iiberwinden durch den ,, #7-
spriinglichen Gedanken der ewigen Wiederkunft“, durch
den der Wille sich ,in seinen eigenen Ursprung aufgibe,
aus dem er als ein Wille wiedererstinde, der (noch) nicht
Widerwille ist“.?

Der Kreis wird nun zum Zirkel: Wie vermag die ,schaf-
fende Seele“ ,sich in ihrem Schaffen zu empfangen?“
»Wie vermag sich das Schaffen selbst zu schaffen?“?’

Sollte die ,Erlosung® von der ,Rache gegen die Zeit“
gelungen sein: die Zeit ist unerlosbar — unredeemable —,

B Ebd. 113.

2 Ebd. 118.

% C.-A. Scheier, Nietzsches Labyrinth. Das urspriingliche Denken und
die Seele, Freiburg/Miinchen 1985, 222 f.

2 Ders., Friedrich Nietzsche. Ecce auctor. Die Vorreden von 1886, Ham-
burg 1990, . XCVIII, vgl. LXXXIX.

7 Ebd. S. XCL.

101

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wenn vergangene und zukiinftige Zeit ineinander enthal-
ten sind. Dann ist alle Zeit ,eternally present“.28
Unentrinnbarkeit des Seins, wenn so gedacht.

Dagegen das Loschen, erlosend, als dieses die michtige,
ganze Vergebung — ,Seht ich mache alles neu“ - trigt den
unscheinbarsten Vornamen: Nichts.

Sie 16scht das eine und laflt das andere bestehen. Ein ein-
ziges Geloschtes sprengt schon den Ring der Seinstota-
litde.

Mit dem Umdenken des Seinsringes zum ,,Ursprung® hat
Scheier einen ,,Ab-Grund“ freigemacht.

In sublimer Exegese hat er Nietzsches Verlangen nach
Ursprung, nach Reinheit des Ursprungs, dieses Nicht-
Ablassen, immer wieder Hinlangen, weg- und abgelesen
von Nietzsches gar so eindriicklicher, scharfgestochener
Zeichnung ewiger Wiederkehr des Gleichen, in die es ge-
fangen bleibt.

§ 26 Unterschiede

Wo das Sein keinen Raum lift, kann das ,Nichts nicht
verstanden werden als Wahrheit, Freiheit, Spiel, Verge-
bung, Zeitlosigkeit, als Moglichkeit, Mittel, Grenze, Aus-
lichtung des Seins; da nennt man es nur im Nihilismus und
in den Schattenlochern des Seins.

Wo das Sein keinen Raum lifit, ist es das Ganze, und das
Ganze hat keine Zukunft. Das Einzelne in seiner Posi-
tion auf dem Kreis meint Zukunft zu haben, aber die ist
schon durch das Vergangene besetzt, hat nichts Neues zu
bieten.

B'T.S. Eliot, Four Quartets 1., London 1963.

102

- am 24.01.2026, 19:52:05.



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Dieses Leben, wie du es jetzt lebst und gelebt hast, wirst du
noch einmal und noch unzihlige Male leben miissen; und es wird
nichts Neues daran sein, sondern jeder Schmerz und jede Lust
und jeder Gedanke und jeder Seufzer und alles unsiglich Kleine
und Grofle deines Lebens muf} dir wiederkommen, und alles in
derselben Reihe und Folge.“”

Wo soll dann die Mahnung ansetzen, die , Aufgabe“ sei, so
zu leben ,dafl du wiinschen muflt, wieder zu leben® (XII,
Nr. 116), und die Frage bei allem, was ,,du tun willst: ist es
so, dafl ich es unzihlige Male tun will?“

Heidegger bringt es fertig, den ins Auge fallenden Wider-
sinn aufzuheben:

»Wenn du das Dasein in die Feigheit und in die Unwis-
senheit abgleiten lif}t mit all ihren Folgen, so wird diese
wiederkommen, und sie wird jenes sein, was schon
war.

Somit ist die Sache logisch geworden und dazu moralisch:
insofern einer sich beweisen will, was er war und wird,
findet er ,,im nichsten Augenblick“ Anlaf} zur Uberwin-
dung seiner ,Feigheit“ und ,Unwissenheit, — je nach-
dem, was er fiir ein Bild von sich macht. Die Ewigkeit
»wird in deinen Augenblicken und nur da entschieden”
(ebd.).

Dieses ,entscheiden“ dhnelt ein wenig dem Eifer eines an
die Pridestination Glaubenden, der sich durch seine Er-
folge im Leben erweisen will, dafl er zu den Auserwihlten
gehort.

Heidegger beugt vor: Bei der fatalistischen Verrechnung
des Wiederkunftgedankens ,bedenken wir nicht mehr,
dafl wir als zeitliches, sich tiberantwortetes Selbst der
Zukunft im Willen {iberantwortet sind und daf} die Zeit-

» Nietzsche, Frohliche Wissenschaft, 341.
 Heidegger, Nietzsche I, Pfullingen *1961, 398.

103

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichkeit des Menschseins erst und allein bestimmt, wie
denn der Mensch in diesem Ring des Seienden steht”
(ebd. 399).

» Erst“und , allein “? Der wiederholte Ausdruck , iiberant-
wortet“ ibermalt die Sache fatal.

Die Ewigkeit und wie ich in ihr stebe scheint da entschei-
dender als das spontane Handeln aus Mut (statt ,Feig-
heit“), aus Freimut, aus Grofimut, — das nicht nétig hat,
sich zu fragen, will ich es unzihlige Male tun?

Wo das Sein keinen Raum lifit, nichts durchlifit — ,ent-
schliipfen ist nicht moglich!“ —, gibt es keine Wahl, keine
Anderung, nur das Wieder-Gleiche.

Wird im selben Stiick aus dem Nachlaf} der ,,Gedanke der
Wiederkunft als auswdiblendes Prinzip“ bezeichnet, so
letztendlich im itiologischen Sinn. Wirkliche Wahl er-
schafft Neues, verindert, negiert, istet aus. Wahl ist gegen
Totalitat. Wie denn auch das kreative Schaffen hauptsich-
lich auf Weglassen beruht.

»Alles wird und kehrt ewig wieder” (ebd.): die gleichen
Erfahrungen von vorn (,es wird nichts Neues daran
sein“), die gleiche Dummbheit, das gleiche Versagen, die
gleiche Depression, die gleiche Schuld: alles wie es nun
einmal ist.

Das Grausen davor, dafl zur kompletten Wiederkehr des
Gleichen auch all das nun einmal Elende gehért, bringt
den Gedanken nicht von sich ab, der jeden Ekel und
Uberdrufl durchwatet, bis er zur allesbejahenden Lust der
Ewigkeit gelangt. Lust, die so dionysisch ,reich® ist, ,,daf}
sie nach Wehe durstet, nach Holle, nach Haf}, nach
Schmach, nach dem Kriippel, nach Welt, — denn diese
Welt, o ihr kennt sie ja!“.”!

3 Nietzsche, Also sprach Zarathustra, Vierter und letzter Teil, Das trun-
kene Lied, 11.

104

- am 24.01.2026, 18:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ehrfiirchtig berichtet Heidegger vom groflen tragischen
»Jasagen zur Notwendigkeit des Bosen und des Leidens
und der Zerstorung“, und wie die Verachtung zu einem
» Vorbeigehen“ wird, nachdem sie den Ekel vor dem Ver-
achteten abgelegt hat.”? Es war Zarathustra schwergefal-
len, ,,die Wiederkehr auch der kleinen Menschen als not-
wendig“ zu erkennen. Heidegger fihrt fort: , Allein auch
die Kleinen sind, und als Seiende kehren sie auch immer
wieder, sie sind nicht zu beseitigen, sie gehoren auf die
Seite jenes Widrigen und Schwarzen.“ (Ebd. 312)

»oie sind nicht zu beseitigen®, die ,kleinen Menschen®.
Der beilaufige Satz tibertrifft das vorherige Grausen. Nur
well es leider nicht geht? Sonst wiirde man ... ?

Und warum sollten allenfalls die ,kleinen Menschen® zu
beseitigen sein, und nicht ihre Enge, ihr Elend?

Das ist, weil sie keine Zukunft haben, die nicht schon
gewesen ist. Nichts zu dndern. Thnen ist nicht zu helfen.
Man kann bestenfalls ,,an ihnen vorbeigehen“, wenn man
meint, nicht zu ihnen sondern zu den groflen Menschen
zu gehoren.

Warum muf} das Elend, das Bose und Hiffliche nicht nur
hingenommen, sondern auch verewigt werden? Es ist,
weil das Sein als das Ganze gedacht wird. Sein ohne
Nichts. Sein ohne Zukunft, ohne Anfang.

Ein Gedanke, der keine Wahl lifit.

Er ist daher nicht zu widerlegen, nur als Ganzes abzuwih-
len.

Dieser Gedanke der ewigen Wiederkunft des Gleichen,
»diese hochste Form der Bejahung, die iiberhaupt erreicht
werden kann®,** steht fiir allerart uniforme Weltanschau-
ungen des Jasagens, oder des Neinsagens, oder der Indif-

%2 Heidegger, Nietzsche I, 315.
3 Ebd. 263.

105

- am 24.01.2026, 19:52:05.



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ferenz, gegeniiber dem Unterschiede machenden, aus-
grenzenden, anfangenden Wihlen.

»Das Leben und den Tod lege ich euch vor, den Segen und
den Fluch ... Wihlt das Leben.“ (5 Mos. 30, 19)

Das ist kein Sprung in die Religion; sondern Erwigung. Es
gibt Religionen der Jasager, auch religidse Ansichten des
Jasagens. Was ist grundsitzliches vorsitzliches Jasagen an-
deres als Unterwiirfigkeit?

§ 27 Dunst

Jasagen zu allem kommt erst richtig in Form, wenn es
»ubermiitig“ und uberschwenglich wird im Fordern und
alles ,so wie es war und ist, wiederhaben will, in alle
Ewigkeit hinaus, unersittlich da capo rufend (...) zum
ganzen Stiicke und Schauspiele“.”*

Da capo ruft das Publikum, wenn ein Stiick ihm unge-
mein gefallen hat. Bei einer mifligen Darbietung riihrt es
die Hinde wenig. So bilden sich Erfolge heraus. Das
Gutbefundene wird verstirkt, das Schlechtbefundene ab-
gesetzt.

Anders in Nietzsches Text. Er will das ganze prichtige
und iible Weltschauspiel ,, wiederhaben®, den ganzen Ring
wieder, dem er zogernd und gespannt nachsagt: ,Wie?
Und dies wire nicht — circulus vitiosus deus?“ (Ebd.)

Es ist bet weitem nicht nur Nietzsche, dem ,Gott‘ einfillt,
wenn ihn das Grauenhafte und Leidvolle, das vitium der
Welt zu einem ,,iibermiitigen® Ja hinreif3t.

Das ,tremendum® des Gottlichen, oder einige Stufen wei-
ter unten der ,schreckliche Gott“ Jupiter in Sartres Flie-

** Nietzsche, Jenseits von Gut und Bése. Das Religiose Wesen, Nr. 56.

106

- am 24.01.2026, 19:52:05.



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen, jederart Glaube, der seinen ,Gott* nach dem Bilde des
menschlichen Herrschers formt, dem blinde Unterwer-
fung gebiihrt, der das bifichen Gliick und das viele Leid
schickt, dem man opfert, am besten alles, dem gegeniiber
man ,schlechthinnige Abhingigkeit“ empfindet — derarti-
ge Vorstellungen gehoren alle in die Familie des ,,circulus
vitiosus deus®; samt andersbenannten Unterwiirfigkeiten,
wie sie Heideggers Texte durchzittern, der nicht umsonst
Nietzsches ewiger Wiederkunft so inbriinstige Interpreta-
tionen widmet. Zu gerne hypostasiert er selbst — gleichnis-
haft natiirlich — Sachen zu ehrfurchtgebietenden Wesen-
heiten, nennt die Sprache ,,die Herrin des Menschen“ und
beklagt die Umkehrung dieses ,Herrschaftsverhiltnis-
ses“;> die Freiheit ,besitzt den Menschen® und wer ,be-
fiehlt uns ins Denken“. Nicht zu reden von den ,,Schik-
kungen“ des Seins und seinem ,Walten“ und den ,Ge-
wihrungen allenthalben.

Nicht als sollte Ehrfurcht aus Geist und Gemiit ausge-
riumt werden, es fragt sich nur, Ehrfurcht vor wem oder
was: nicht vor Herrinnen und Herrschern, sondern vor
den Armen, Schwachen, Niedrigen, den ,kleinen Men-
schen®.

Und wenn ,dienen®, dann diesen, den Niedergedriickten.

Es sind zwei mogliche kohiarente Weltsichten, die einan-
der nicht widerlegen konnen, und die beide zu weit grei-
fen, um nachkontrollierbar zu sein.

Auf der einen Seite der ,,circulus vitiosus deus®, der Glau-
be an den unentrinnbaren Ring bzw. an den Herrscher-
Gott, bzw. an die unentrinnbare Welt prinzipiell wieder-
holbarer Erfahrung bzw. epistemischer Theorien, die das
trockene Ja zu ihrer Geschlossenheit fordern.

% Heidegger, Vortrige und Aufsitze, 140 = 184.

107

- am 24.01.2026, 18:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf der anderen Seite die gedffnete Welt, die sich wihlend
schafft, die bereit ist fiir die Moglichkeit der Visionen und
in der es mit den Tatsachen ,noch nicht abgetan ist“;*¢ eine
Welt, deren Gott ,erwihlt“ sein will.

»Du hast dir heute den Herrn erwihlt.“ (5 Mos. 26, 17)

Der ,erwihlte Gott“ ist der im Menschen Angekommene,
der in eins mit dem Menschen das Wihlen 1st, weglassend
das Uble, aussinnend, was gut erscheint zu bleiben, zu
werden. Gott im Menschen, das ist die Einfalt, dem eige-
nen Gutdiinken zu trauen, die Phantasie, es weithin zum
Stimmen zu bringen, die Lust, damit zu leben: Es ist auch
der Freimut, neinzusagen zum ,circulus vitiosus deus*,
zur Welt wie sie nun einmal ist, zum Herrschergott, von
dem es im Buch Prediger heifit: , Alles was Gott tut, das ist
fiir immer. Dem gibt es nichts hinzuzufiigen und davon ist
nichts wegzunehmen. Gott hat es so gemacht, dafl man
Furcht vor ithm habe. Was ist, ist schon lingst gewesen,
und was sein wird, ist schon lange da. (3, 14-15)

Und dann ganz konsequent: ,Ja, alles ist Nichtigkeit®
(v. 19) — oder ,Dunst“, wie Martin Buber es iibersetzt.

Das zirkulire Denken ist das massive, undurchlissige
Seinsdenken (auch wenn es fiir ,Sein‘ andere Ausdriicke
gebraucht), das sich nicht auf das Nichts versteht und statt
dessen nur die ,Nichtigkeit“, das Nichts als ,Dunst”
kennt.

Dieser Dunst steigt aber aus dem Sein selbst, laflt es ver-
dunsten mit seinem Anspruch auf Ganzheit, Allesheit und
,sonst nichts*.

Merkwiirdigerweise ist ,Nichtigkeit“ also das Ergebnis
eines totalisierenden Seinsdenkens, wihrend das einge-

% Wittgenstein, Schriften I. Die Tagebiicher, 8. Juli 1916.

108

- am 24.01.2026, 19:52:05.



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

raumte Denken des Nichts dem Sein Klarheit und Wertig-
keit verleiht, das Seiende in seiner unabschlieflbaren Viel-
heit hegt und thm mehr eréffnet, als was dieses Seiende
selber ist: was es nicht-ist.

Im alttestamentlichen Schopfungsmythos ist das Erschaf-
fen ein Scheiden und Unterscheiden.

»Gott schied zwischen Licht und Finsternis.“ (Gen. 1, 4)
Erschaffen wird das Licht, oder das Sein, aber das bedeu-
tet nicht die Alleinherrschaft des Lichtes, oder des Seins.
Finsternis hat hier nicht die johanneische metaphorische
Qualitat des Bosen. Das Nichts hat nicht die Qualitat der
Seinsbedrohung. Hier ist nicht jene Unterscheidung am
Werk, die Schlimmes, Boses abscheidet und fallenliflt —
diese Inanspruchnahme einer wundervollen Moglichkeit
des Nichts.

Sondern hier im Schopfungsbericht wird allererst und im-
merfort aus dem ungeschiedenen Chaos geschieden, was
alsdann kraft seiner so erhaltenen Grenzen gegen-sitzlich
zusammengehort und ineinanderspielt, von daher stets
auseinander kennbar und trennbar auch in seiner Ver-
schlungenheit.

Die Grenzen des Seienden bieten das Gliick des Uber-
stiegs, aber eben nicht in ein Aufler-Seiendes, das zwangs-
liufig ein metaphysisches wire, sondern dahin, wo die
Seinsworte nur noch ,,Nichts“ sagen kénnen.

Ein leises Erdbeben in der Sprache, ein stilles ,,Anrennen
gegen die Grenzen der Sprache (...) Aber (es) deutet auf
etwas hin.”’

Fingt das Denken nicht gerade da erst an, wo es unbe-
fangen vor dem Nichts steht, wo es sich nicht mehr nur
der Ubung beugt, den Kreis zu schlielen, der Ubung des
schliissigen Denkens? So dafl statt dessen alles, was das

7 Wittgenstein, Schriften 3, 68 f.

109

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denken zuvor an Richtigem zu sagen wuflte, ihm nur
wie die Vorarbeit gilt, dahin zu kommen, wo es sich 6ff-
net.

Tatsachen sind geschlossen, das Mégliche ist offen. Auch
Mogliches laflt sich, wenn auch leise, sagen. Auch dafiir
mag es eine ,richtige Methode der Philosophie“*® geben.
Nur wenn man es als ein Tatsichliches ausgibt, nur dann
miuflte man sich nachweisen lassen, man habe ,Metaphy-
sisches” gesagt, Sitze gebaut, die teils Zeichen mit, teils
ohne Bedeutung enthalten (ebd.).

(Was als richtig gesagt gilt, kann sich mitunter als das
Metaphysischste von allem entpuppen, ein todernstge-
meintes Spielzeug.)

Das Mogliche braucht nicht ein Gaukelspiel der Phantasie
zu sein. Es konnen die vom Gegebenen ausgezogenen
Linien sein, die es zeichnen. Nur dafl es davon mehrere
gibt. Wie auch im Leben eine und dieselbe Sache so oder
so ausgehen kann.

Das Mogliche kann mit gediegener Vernunft ausgeforscht
werden, aus einer Folgerichtigkeit des sicher Bekannten.
So gehort es noch dem an, ,was der Fall ist“. Aber das
Mogliche ist nicht blof8 das noch nicht Wirkliche, das man
eben prognostiziert. Da es immer noch eine andere Folge-
richtigkeit und folglich eine andere Méglichkeit gibt, steht
das Mogliche zur Wahl.

Somit wird es zur Moglichkeit des ,Sicheinschaltens‘ Die
bewufitgemachte Wihlbarkeit modelliert Mogliches mehr
und mehr als ein ,erwiinschtes Mogliches‘. Das gilt vor
allem fur die freistehenden Interpretationen des Welt-
gangs, es gilt fiir das ,Weltbild’, fiir die ,,Art, das Leben zu
beurteilen“.>* Wer freilich sich scheut, zu seinen Wiin-
schen zu stehen, dem ist nicht zu helfen.

3 Wittgenstein, Tractatus 6.53, in Schriften I, Frankfurt a. M. 1969.

110

- am 24.01.2026, 19:52:05. —



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die verniinftige Option ist der Sinn des denkenden Um-
gangs mit dem Moglichen. Denn méglicherweise be-
stimmt die getroffene Wahl das, was wirklich sein wird.
Sicher bestimmt die Wahl das Denken. Sie bestimmt es
bereits an einer fliichtigen Offnung des Kreises: ob es dort
schleunigst wieder einbiegt, um vom Radius der Gewifi-
heit gesteuert weiterhin das Gewufite zu umkreisen, oder
ob es sich — noch allen folgenden Optionen zuvor — an sein
erstes Ziel gelangt findet. Wo ihm das Nichts aufgeht als
allem Wissen innig zugehorig, es profilierend zu einem
Gesicht, das ausschaut.

% Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen. Eine Auswahl aus dem Nach-
1af, hg. von G. H. v. Wright, Frankfurt a. M. 1977, 122 f.

111

- am 24.01.2026, 19:52:05.



https://doi.org/10.5771/9783495996768-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 19 Noch einmal
	§ 20 Die Abstraktion
	§ 21 Wiederhaben
	§ 22 Das Niegewesene
	§ 23 Das Neue
	§ 24 Hoffnung
	§ 25 Kein Ort für Wiederkehr
	§ 26 Unterschiede
	§ 27 Dunst

