
»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

tikels wird, so deutlich spezifiziert er eine besonders angesprochene 
Gruppe als potentielle Opponenten gegenüber seiner Forderung: Als 
»Hominiden« bezeichnen die Biowissenschaften ihre Forschungsobjek­
te. Und diese Wissenschaften sind es auch, die der Volkskunde als wis­
senschaftliche Schreckgespenster vor Augen stehen, und die dem Fach 
immer wieder »kulturwissenschaftliche« Schauer über den Rücken trei­
ben.8 

Dass Elisabeth Timm die Position und Opposition der Volkskunde 
ebenso heftig und programmatisch wie Hermann Bausirrger ans Ende 
ihres Referats setzt, zeigt die Fundamentalität dieser Entgegensetzung 
im und für den fachlichen Diskurs. Als wissenschaftliche Novizin kann 
Timm mit gleicher Verve und Platzierung der biowissenschaftlichen 
Opposition eine legitime Aussage zu Fach und Gesellschaft machen, wie 
der disziplinäre Altvater dies tut. 

Setzung von Differenzen als disziplinäre Differenzierung 

Allein schon die Polemik, mit der Carola Lipp ihre Anmerkungen zu 
Kaschubas Kulturalismus-These unterlegt, zeigt deutlich, dass hier keine 
Details verhandelt werden. Ihre dezidierten Forderungen, die aus ihrer 
Kritik hervorgehen, zielen ganz grundsätzlich auf die Substanzsicherung 
der Volkskunde als »Kulturwissenschaft«. In diesem diskursiv etablier­
ten Sinn moniert Lipp vorhandene Schwächen - oder Fatalitäten - der 
disziplinären Grenzsetzungen: Sie mahnt erstens eine Stärkung der im 
Kulturbegriff liegenden Potentiale an, die zum differenzierten, weil kul­
turgeleiteten Blick auf die Gesellschaft befahigen. Damit plädiert sie für 
eine Kohärenz und Verdichtung der fachlichen Kompetenzen in der 

Gründe, diese Techniken zu verwenden. Es gibt Gründe, sie nicht zu ver­
wenden. Auf beiden Seiten sind es gute Gründe. Wie kann dann entschie­
den werden? Doch nicht etwa durch Appell an die Vernunft? Es sind ja 
gute Gründe auf beiden Seiten. Man spricht statt dessen von Verantwor­
tung. Aber das ist zunächst nur ein neues Wort für einen ungeklärten 
Sachverhalt; ein gefühltes Wort, das dem Verstande unklar bleibt; eine 
Wort mit Appellqualität, das sich aber immer an die anderen richtet.« 
(Luhmann 1992: 126) 

8 Michel Serres macht die historische Entwicklung in ihrer konkreten For­
mierung der französischen Revolution und der Aufklärung verantwortlich 
für die Opposition- und eine damit verbundene unterschiedliche Wertung 
- zwischen den Natur- und Sozial- bzw. Geisteswissenschaften (vgl. 
Serres 1994c: 605). Diese Differenz bzw. Differenzsetzung zwischen den 
beiden grossen Fakultäten beschäftigt die Wissenschaftsforschung ebenso 
intensiv, wie sich die Oppositionierung diskursiv weiterschreibt (vgl. dazu 
Lepenies 1985; Bourdieu 1988: 132ff; Mittelstraß 1989; Luhmann 1992: 
107; Schleier 1997: 439; Landfried 2004: 66; Langewiesehe 2004: 36). 

174 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Herstellung von »wahrem« Wissen über die Gesellschaft. Zweitens ver­
weist Lipp auf die Konsequenzen, falls die problematische Unklarheit -
hinsichtlich analytischem Begriff und perspektiviertem Objekt - weiter­
geführt wird. Sowohl die gesellschaftliche Profilierung eines integriert­
differenzierten Ganzen als auch das fachliche Profil der orientierungs­
stiftenden Transparenz ist dann weder zu erreichen noch zu vermitteln. 
Die volkskundliche Kompetenz verliert jegliches Profil und konsequent 
auch dessen Kraft und Qualität. Gerrau umgekehrt - und das ist Carola 
Lipps dritter Punkt- wird die Verwischung des wesentlichen analyti­
schen Potentials der Volkskunde das Gegenteil dessen erreichen, was 
Wolfgang Kaschuba sich, dem Fach und der Gesellschaft davon ver­
spricht: Die wissenschaftliche Inkonsistenz des volkskundlichen Instru­
mentariums wird die gesellschaftliche Impotenz der fachlichen Deutun­
gen zur Folge haben und damit auch die propagierte spezifische Rele­
vanz volkskundlichen Arbeitens. In enger, theoretisch-argumentativer 
Verknüpfung von Kulturbegriff, Fachprofil und fachlicher Positionie­
rung demonstriert Lipp die Gefahrdung der institutionellen Identität, die 
mit ihrem Untergang auch denjenigen der volkskundlich-kulturwissen­
schaftlichen Episteme bedeuten würde. 

Trotz dieser Allgegenwärtigkeit des Kulturbegriffs bleibt- diskursiv 
bedeutungsvoll - die gerraue Definition von »Kultur« offen. Dies dient 
nach innen (wie auch nach außen) der Dynamik von Differenzierung bei 
gleichzeitiger Entdifferenzierung: »Kultur« ist diejenige Chiffre, die 
eine fachliche Einheit herstellt, ohne Differenzen der konkreten For­
schungsausrichtungen zu verhindern. Wählen die verschiedenen Fach­
vertreterlnnen einerseits unterschiedliche inhaltliche und argumentative 
Positionen, schreiben sie andererseits am gleichen Diskursgegenstand 
und seiner diskursiven Formierung mit. Aus einer diskursanalytischen 
Perspektive zeigen sich dementsprechend die innerfachlichen Differen­
zen vielmehr als innerfachliche Differenzierungen, die über den Kultur­
begriff zu einer konsistenten inneren Communitybildung beitragen: 
Denn in der Differenzierung erhalten sowohl die inneren Debatten um 
Qualität und Substanz volkskundlicher Forschung wie auch die nach au­
ßen gerichteten Signale einer differenzierten und darin innovativ ausge­
richteten Wissenschaft ihre diskursiv sinnvolle, das heisst fachstabilisie­
rende Funktion. 

Leitdifferenzen: »statisch«l»dynamisch « 

Die Art der volkskundlichen Gegenstandskonstruktion qua »Kultur« 
führt nicht nur zu Oppositionen gegenüber Wissensinstitutionen, die 
statt von »Wandel« von »Statik« sprechen und »natürliche Gegebenhei-

175 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ten« dem »menschlichen Lernprozess« gegenüberstellen, sondern sie 
macht auch verschiedene Begriffe der wissenschaftlichen wie gesell­
schaftlichen Argumentation zu regelrechten Reizworten für volkskundli­
che Forscher Innen. Die Reizworte verweisen auf die unter ihnen liegen­
den Basisunterscheidungen, die nicht selbst expliziert werden sondern 
das organisieren, was innerhalb des Diskurses als sagbar gilt (vgl. Fou­
cault 1998). Der diskursanalytische Nachvollzug dessen, was in Abgren­
zung zu spezifischen Begriffen, Themen und methodischem Vorgehen 
betont wird, macht die regulierenden Unterscheidungsvorgaben sichtbar, 
die die epistemische Ordnung des Faches anleiten (vgl. Wegmann 1999: 
260f). Von Graevenitz qualifiziert diese Diskurspraxis als »Rhetorik der 
Doppelfiguren«, die man - in Anlehnung an Hans-Ulrich Wehler -
»grundsätzlich mit Hilfe eines >Dichotomien-Alphabets<« nachbuchsta­
bieren könne (von Graevenitz 1999b: 10).9 Im Folgenden wird es darum 
gehen, diese leitenden Doppelungen »buchstäblich« zu explizieren, die 
das volkskundliche Reden in »Sagbares« und »Unsagbares« sortieren.10 

Die Vielzahl und der Eindeutigkeitsverlust der »Dinge«, die in ihrer 
Funktion als biographisches Ordnungsmittel, wie es früher den Objekten 
im Kontext unterschiedlicher »rites de passage« zugewiesen wurde, kei­
ne Selbstverständlichkeit mehr beanspruchen können, veranlassen An­
dreas Kuntz Anfang der 1990er Jahre, einen Beitrag über die »Erinne­
rungsgegenstände« zu verfassen (vgl. Kuntz 1990). Sein Hauptinteresse 
gilt dabei der Frage, wie Menschen anhand ganz konkreter »Sachen« -
egal wie banal sie scheinen mögen - ihre eigene Erinnerung strukturie­
ren und mit dem sie umgebenden sozialen wie zeitlichen Umfeld in 
einen Zusammenhang bringen; kurz, wie sie eigene und allgemeine Ge­
schichte »synchronisieren« (ebd.: 61f). Ins Zentrum seiner Darstellung 
stellt Kuntz sechs Fallbeispiele, die gleichzeitig als Quellenmaterial und 
Darstellungsmedium fungieren. Die Fallbeispiele beinhalten die persön-

9 Von Graevenitz macht auf drei typische Qualifizierungen aufmerksam, in 
deren Form die Modeme ihre Konzeptualisierungen dichatomisiert in 
Form von »teleologischen Linearisierungen«, »agonalen Dramatisierun­
gen«, und »spielerischen Harmonisierungen« (vgl. von Graevenitz 1999a: 
II). 

10 Die Differenzensetzung zwischen »wahr« und »unwahr«, die Foucault als 
eine der leitenden Unterscheidungen im Diskurs moderner Psychiatrie 
sichtbar macht, kann wohl als die grundsätzlichste Basisdifferenz gelten, 
die jegliches moderne Wissen organisiert. Peter Weingart sieht diese 
Unterscheidung im Bereich der Wissenschaft bis in die Gegenwart hinein 
am Werk (vgl. Weingart 2003: 22f). Auf dem Weiterwirken dieser Dicho­
tomie gründet konsequent auch die hier zur Diskussion gestellte »Politik 
des Wissens« spätmoderner (westeuropäisch-deutschsprachiger) Gesell­
schaften. 

176 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

liehe biographische und familiäre Situation derjenigen Personen, mit 
denen Kuntz über die Bedeutung verschiedener »Dinge« in ihrem und 
für ihr Leben gesprochen hat. Den Zugang zum biographisch-subjek­
tiven »Code«, den die einzelnen Objekte gleichzeitig in sich tragen so 
wie sie ihn verkörpern, erschließt Kuntz über eine vielschichtige Analy­
se der Interviews. Er versucht, im Blick auf das persönliche V erhalten 
und die subjektiven Bedeutungszuschreibungen der befragten Personen 
der lebens- und erfahrungsregulierenden Funktion der Erinnerungs­
gegenstände auf die Spur zu kommen (ebd.: 75). Kuntz weist nach, dass 
die Objekte nicht nur das »Reden« der Menschen bewahren und deren 
Erinnerung strukturieren, sondern dass auch die konkreten Handlungen 
und Umgangsweisen mit diesen »Dingen« der täglichen biographischen 
Ordnung ihres individuellen Lebens dienen (ebd.: 77). Der Umgang mit 
den »Dingen« organisiert die Biographie sowohl retro- wie prospektiv: 
Vergangenheit und Zukunft, Erinnerung und alltägliche Praxis verdich­
ten sich in den »Sachen« und werden von ihnen angeleitet. 

Den Nachweis, inwiefern bzw. dass diese stark personenbezogene 
Funktionsinterpretation über die Singularität jeden Falls hinausgeht, er­
reicht Kuntz über die analytisch hergestellte Verknüpfung der jeweiligen 
Einzel-, Gruppen- und Gesellschaftsgeschichte: Die Akzentuierung und 
Pointe seiner Forschung liegt in der Darstellung des Einzelnen, Subjek­
tiven, das sich im Kontext der »gesamtgesellschaftlichen und politischen 
Entwicklungen« (ebd.: 78) verstehen läßt und als Exempel für die Le­
bensmöglichkeiten in der entsprechenden (historisch sich verändernden) 
Gesellschaft vorgestellt wird. Auf der theoretischen Ebene betont Kuntz 
das »kulturwissenschaftliche« Konzept, dass die »Dinge« Zeichenträger 
sind für das Leben, die Menschen und ihre Praxis. Das heißt, die Objek­
te stehen als Medien und Materialisierungen von Erfahrungen und per­
sönlichen Ordnungsleistungen im Blickfeld volkskundlichen Interesses: 
Darauf zielt konsequent die Methode, Perspektive und das Untersu­
chungsinteresse volkskundlicher Sach-Kulturforschung. 

Parallel zur inhaltlichen Vorstellung seiner Forschung thematisiert 
Kuntz das - theoretische wie methodische - Grundgerüst, auf dem der 
»kulturwissenschaftliche« Erfolg der Ergebnisse aufsetzt. An verschie­
denen Stellen verweist der Autor auf die Problematik, wie zäh das 
Schweigen in den erzählten Erinnerungen sein kann und wie wenig den 
Objekten ihre ordnungsherstellende Funktion anzusehen ist. Nur die ge­
naue, am Einzelfall interessierte biographische Dokumentation und 
Interpretation enthüllt, was in und hinter den Dingen steht (ebd.: 77). 
Als methodischer Königsweg für die analytische Transparenz und das 
deutende Verstehen von materieller Sachkultur gilt - dem Autor als 
»Volkskundler« ( ebd.) - konsequent (und einzig) die »oral history«: 

177 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

»Die Sachgutgruppe >rezente Erinnerungsobjekte< ist nur zu dokumen­
tieren, zu verstehen und zu sammeln über oral-history Projekte der hier 
vorgestellten Art. Von einer Authentizität der Objekte kann kaum noch 
die Rede sein, wie es etwa für signierte Künstlerkeramik noch gilt.« 
(ebd.: 78) Reizwörter, die in diesem Sinn das Wissen sortieren und die 
diskursiv richtige, sinnvolle Sprechweise anleiten, bilden bei Kuntz die 
eben genannte »Authentizität der Objekte« (ebd.), die »Unmittelbarkeit« 
von Aussagen zu den Objekten (ebd.: 68), die »Ausschließlichkeit« von 
Interpretationen ( ebd.), die mögliche Existenz einer »quasi autochthonen 
Arbeiterkultur [ ... ], deren rudimentäre Reste« sich allenfalls noch finden 
lassen (ebd.: 70), die »Richtigkeit« von Erinnerungen (ebd.: 71) oder die 
»Echtheit« einer früheren sozialen Positionierung (ebd.: 72). Immer 
werden die problematischen Begriffe ein- oder ausleitend kontrastiert 
bzw. negiert durch die beigefügten »kulturwissenschaftlich« formierten 
Beschreibungs formen. 

Aus diesen inhaltlich, theoretisch oder methodisch motivierten 
Gegenüberstellungen erschließen sich die diskursiven Trennlinien zwi­
schen den (in-)akzeptablen Darstellungs- und Denkweisen. In den fort­
laufend mitgeführten Betonungen einzig sinnvoller »kulturwissenschaft­
licher<< Forschung, die »nur« im Blick auf die vom Menschen ausgehen­
den Vemetzungen realitätsadäquate Bilder vom sozialem Leben zeich­
nen kann, werden die Grenzen erkennbar, entlang derer volkskundlich 
gedacht wird: Mit der absoluten Positionierung integrativer Relationie­
rung über den zentralen Kulturbegriff ist jeder Denkansatz, der fixe 
Strukturen, unveränderliche Kategorien und kontinuierlich auf Zeit ge­
stellte Positionen zum theoretischen Analyse- und Interpretationsschema 
macht, für volkskundlich-kulturwissenschaftliche Forschung ausge­
schlossen. Jegliche Determination, sei sie zeitlich, räumlich, menschlich 
oder gesellschaftlich definiert, steht in polarer Entgegensetzung zum 
grundsätzlich prozessual und flexibel charakterisierten Wirklichkeits­
konzept der Volkskunde. 11 In diesem - diskursiv hergestellten - Sinn 
wird deutlich, warum im Fach am Ende des 20. Jahrhunderts nicht von 
der »Authentizität der Dinge« gesprochen werden kann: Aufgrund der 

11 Aufgrund dieser Leitdifferenzen ist die von Schiffauer konstatierte »Angst 
vor der Differenz« (Schiffauer 1996) zu begründen, die er in den 1990er 
Jahren in den Ethnowissenschaften als ausgesprochen wirkmächtig quali­
fiziert. Indem der Begriff der »Differenz« in einer Ambivalenz aus der 
Praxis des Unterscheidensund den als Grenzsetzungen manifestierten Dif­
ferenzen oszilliert, muss er ständig in seiner »ethnologisch«-»kultur­
wissenschaftlich« einzig legitimen Deutung der Fixierung als »Handlung« 
mit veränderbaren - da hergestellten - »Produkten« redefiniert werden, 
um ihn so gegen jegliche Möglichkeit unveränderbarer, anthropologisch 
und historisch konstanter Definition abzugrenzen. 

178 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

»kulturwissenschaftlich« definitorischen Bezugsetzung zwischen Men­
schen, ihren Ding-Nutzungen und ihrer historisch variablen gesellschaft­
lichen Umwelt kann keine Rede von einer in sich ruhenden, unveränder­
baren, wesenhaften Substanz oder Realität der »Dinge« sein. 

Für diese diskursanalytische Sichtbarmachung der zugrundeliegen­
den fachlichen Leitdifferenzen wurde Kuntz' eingeschobene Modifizie­
rung, dass »kaum« mehr von Authentizität gesprochen werden kann, 
bisher vernachlässigt. Noch einmal darauf zurückkommend stellt sich 
die Frage, warum Kuntz nicht eindeutig - der rhetorischen Dichotomie 
gemäß- die »Authentizität« als volkskundliche Kategorie aus dem fach­
lichen Repertoire streicht. Kuntz' rhetorisch relativierende Opposition 
gegenüber der - volkskundlich unhaltbaren - »Authentizität« von »ma­
terieller Kultur« verweist auf die in den 1990er Jahren eingetretene Un­
sicherheit hinsichtlich der basalen Differenzsetzungen im gesellschaftli­
chen wie wissensbezogenen Feld, die Ulrich Beck, Wolfgang Bonß und 
Christoph Lau in ihrem theoretischen Konzept der »Zweiten Modeme« 
als deren Charakteristik beschrieben haben. Die Autoren vertreten die 
Diagnose, dass eine allgemeine »Auflösung von Basisunterscheidun­
gen« sichtbar wird, die die Selbstverständlichkeit bestimmter Differen­
zen untergräbt (vgl. Beck/Bonß/Lau 2001: 37). Anhand der früheren- in 
der »Ersten Modeme« entstandenen- Basisunterscheidungen konnte al­
les aus der gesellschaftlichen Handlungssphäre ausgeschlossen werden -
galt »gleichsam als begründungsentlastet und selbstlegitimierend« -, 
was dem entsprechenden ausgegrenzten Bereich angehörte. 12 Diese Evi­
denz beginnt sich- spätestensamEnde des 20. Jahrhunderts13

- aufzu­
weichen bzw. kann nicht ohne jeweils spezifische Begründung aufrecht­
erhalten werden. 

Die Evidenz von Kuntz' Unterscheidung bedarf konsequent deren 
expliziter diskursiver Herstellung und Einschreibung, weshalb auf in-

12 Typische solcher Basisunterscheidungen sehen Beck, Bonß und Lau in der 
Gegenüberstellung von »Erwerbsarbeit« und anderen Formen der Tätig­
keit, von »Öffentlichkeit und Privatheit«, »Globalität und Lokalität«, 
»Markt und Hierarchie«, »Fiktion und Realität«, »Krieg und Frieden«, 
»Leben und Tod« sowie »Wir und die Anderen« (vgl. Beck/Bonß/Lau 
2001: 38). 

13 Bruno Latour stellt dieser Diagnose seine eigene These entgegen, dass 
diese Basisunterscheidungen der Modeme nie wirklich funktioniert haben 
bzw. dass der Reinheitszustand, der damit erreicht werden sollte- vorwie­
gend zwischen der Natur und der Gesellschaft- nie wirklich erreicht wur­
de (vgl. Latour 2002). Silke Bellanger hat die konkreten Ausformungen 
wissenschaftlicher Praxis, Vermittlung und Institutionalisierung, die sich 
aufgrund dieser definitorisch modernen »Binarität« am Beispiel von »Sci­
ence Centers« entfaltet haben, in einem Aufsatz sehr deutlich nachge­
zeichnet (vgl. Bellanger 2001: 212ft). 

179 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

haltlicher Ebene die einzig sinnvolle Zugangsweise »kulturwissenschaft­
licher<< Forschung wieder und wieder genannt, nachgewiesen und postu­

liert wird. Die geltende Aktualität der basalen Differenzsetzungen muss 

ständig aktualisiert werden, denn »Leitdifferenzen gewinnen ihre Plau­

sibilität insbesondere dort, wo sie je aktualisiert werden, wo man sie in 
der Anwendung immer wieder neu bestätigt und sie in der Kette dieser 

Bestätigungen sowohl Dauer als auch Evidenz erlangen.« (Wegmann 

1999: 260; Hervorhebungen se) Mit der Betonung des »einzigen« Zu­
gangs, die sich aus der stetigen Reifizierung adäquater Begrifflichkeit 

und Methode einschreibt, werden diskursiv alle anderen Interpretationen 

und Profilierungen des Menschen und seines gesellschaftlichen Bezugs 
diskreditiert und ausgeschlossen. In der expliziten- ex positivo - Posi­

tionierung »kulturwissenschaftlicher« Deutungskompetenz definiert sich 

in taktischer Verhüllung- in Form rhetorischer, aber nicht diskursiver 

Relativierung - das davon ausgeschlossene, illegitime Wissen und Kon­
zept gesellschaftlicher Realität. 14 

Formationsregel: Das »Vielnamenfach« 
und die Disziplinierung von »Kultur« 

In der bisherigen Diskursrekonstruktion wurde die Uneinheitlichkeit der 

fachlichen Bezeichnung noch nicht explizit thematisiert. Auch ohne sys­
tematische Auswertung dürfte aber in den verschiedenen Quellenzitaten 

bereits aufgefallen sein, dass immer wieder andere disziplinäre Bezeich­

nungen auftauchen, die in der Funktion des eigenen Fachnamens für die 

14 Schwierige Themen für die »Volkskunde« sind konsequent diejenigen, die 
auf einer qua »Natur« fixierten Vorstellung von Mensch und Gesellschaft 
aufbauen, was wiederum Richard Kämmerlings in seiner Fachrezension zu 
entsprechenden Kommentaren reizt: »Die Warnschilder vor biologischem 
Determinismus, die eine politisch überkorrekte Gesinnungswissenschaft 
aufstelle, zeugten, so Andreas Hartmann (Münster), von irrationalen Be­
rührungsängsten und seien überflüßige Requisiten aus dem kalten Krieg 
der Kulturanthropologie. Seine wütende Polemik gegen die Selbstgerechi­
tigkeit des > Totalkulturalismus< zielt auf eine interdisziplinäre Annäherung 
an die Biowissenschaften, mit denen die Volkskunde - ein gebranntes 
Kind- nicht einmal diplomatische Beziehungen unterhalte. Die kulturwis­
senschaftliche >Tabula rasa-Doktrin< diene den überspannten Befreiungs­
fantasien einer aufgeklärten Vernunft; es sei jedoch eine zutiefst anthropo­
zentrische Sicht, den Menschen als biologisch geschichtsloses Sonderwe­
sen zu definieren. Den Ausgang aus dem >Spiegelkabinett< des radikalen 
Konstruktivismus erblickte Hartmann in einer vorurteilsfreien Verhältnis­
bestimmung zwischen evolutiver Erbmasse und kultureller Überformung. 
Nur hätte man gerne konkreter gewusst, welche kulturanthropologischen 
Fragen zur Generalüberholung fallig sind.« (Kämmerlings 1999: 54) 

180 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

bisher auf der diskursanalytischen Ebene konstant Volkskunde genannte 
Disziplin eingesetzt sind. Nicht nur Kaschuba, dieser aber an besonders 
prominenter Stelle einer Antrittsvorlesung als Fachvertreter eines uni­
versitären Instituts, spricht von der- die Volkskundlerinnen selbst oft 
verwirrenden- Vielfalt an Namen, mit denen sich das Fach identifiziert 
(vgl. Kaschuba 1995a: 27). Im- jetzt diskursanalytisch systematisierten 
- Blick auf die fachlichen Selbstbezeichnungen, die die bisher zitierten 
Autorinnen in ihren Publikationen verwenden, soll danach gefragt wer­
den, wer sich wann wo unter welchem Fachnamen äußert. 

Als erster, quantitativer Befund zeigt sich, dass über ein Drittel der 
Beiträge - 18 von 4815 

- das Fach im Titel der jeweiligen Publikation 
explizit nennt, auch wenn längst nicht alle dieser Artikel der program­
matischen Fachbeschreibung gewidmet sind. Zweitens reicht die Skala 
der Bezeichnungsmöglichkeiten von der »Volkskunde«, über die »Euro­
päische Ethnologie« und »Kulturanthropologie« bis hin zur »Kulturwis­
senschaft«. In spezifischer Verbindung zu dem akzidentiell gewählten 
Forschungsgebiet wird das Fach auch zur »Urbanethnologie«, »Stadt­
ethnologie«, »Stadtanthropologie«, zur »Ethnographie von ... «, zur 
»Sachkulturforschung« oder zur Institution, die »ethnographische und 
ethnologische Beiträge« veröffentlicht. Wenn auch nicht ausschließlich, 
tritt die Fachbezeichnung aber vor allem bzw. gehäuft im Feld der Pro­
grammatik und in demjenigen der Stadtforschung auf. Im Vergleich der 
konkreten Namenwahl wird schnell eine Regelmäßigkeit erkennbar: Die 
wenigen Artikel, die in der Sachkulturforschung das Fach einbeziehen, 
sprechen von der »Volkskunde«- mit zwei Ausnahmen: erstens der Pu­
blikation von Sabine Gieske zum Lippenstift, der in einem »kulturhisto­
rischen Streifzug« erkundet wird (Gieske 1996), und zweitens des Kon­
gressbeitrags von Matthias Henkel, der seine Forschung zur »Trinkkul­
tur« aus »kulturwissenschaftlicher Sicht« unternehmen will (Henkel 
1997). Die programmatischen Artikel zeigen sich ausgeglichen unent­
schieden: Jede der unterschiedlichen Fachbezeichnungen findet hier 
einmal Verwendung. Im Feld der Stadtforschung dagegen, in der die 
Autorinnen auffallig oft mit dem Fachnamen operieren, ist mit drei 
Ausnahmen nie von der »Volkskunde« die Rede. Dort geht es konstant 
um »Stadt-« oder »Kultur-« »ethnologie«, »anthropologie« und »Wis­
senschaft«. Im zeitlichen Verlauf wird eine Tendenz von der Anfang 
1990er Jahre noch am stärksten vertretenen »Volkskunde« hin zur »Kul­
turwissenschaft« und Bindestrich-Ethnologie am Ende des Jahrzehnts 

15 Kuntz 1990; Letsch 1994, Scholze 1994; Welz/Lindner 1994; Bagus 1995; 
Roth 1995; Köstlin 1996b; Lindner 1997; Köck 1997; Henkel 1997; Jaco­
beit 1997; Knecht/Niedermüller 1998; Lang 1998; Korff 1999; Timm 
1999; Gyr 2000; Lang 2000; Lauterbach 2000. 

181 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

erkennbar. Wer sich für welchen Fachnamen entscheidet, ist nicht vom 
Alter oder Geschlecht abhängig, sondern wird vielmehr von der themati­
schen und publikatorischen Wahl geprägt; zudem verwenden auch die 
einzelnen Autorinnen durchwegs den Namenmix- zum Teil im gleichen 
Artikel, zum Teil je nach Wahl des Forschungsbereichs und Publikums. 

Die Diversifizierung der volkskundlichen Selbstbezeichnungen als 
»Volkskunde«, »Europäische Ethnologie«, »(Empirische) Kulturwissen­
schaft« und »Kulturanthropologie« sowie ihre Variation der Fachbe­
zeichnungen als Signal für einen spezifischen Forschungszugang oder 
für fachliche Allianzen unter dem Label der »Ethnowissenschaft(en)« 
und »Kulturwissenschaft(en)« ist diskurspraktisch ebenso produktiv wie 
problematisch. Indem das Fach seine Oberfläche oszillieren läßt zwi­
schen der Benennung als eigenständiges Fach, der Bezeichnung als in­
terdisziplinäre Kooperation und der Beschreibung als innovatives For­
schungsfeld, in dem es sich bewegt, ist das Fach grundsätzlich an­
schlussfahig für alle möglichen situativ notwendigen Verbindungen. Die 
Plausibilität der akzidentiellen Differenzierung oder Entdifferenzierung 
anderen Fächern gegenüber ist dann argumentativ relativ leicht herzu­
stellen. In ihrem traditionellen Forschungsfeld der Sachkulturforschung 
behauptet die Disziplin ihre fachliche Kompetenz und Erfahrung über 
die (ziemlich) konsequente Verwendung ihres ebenfalls traditionellen 
Namens der »Volkskunde«. Damit sichert sie sich sowohl den Erbbe­
stand und die kontinuierliche Institutionalisierung ihres Wissens in klar 
eigenständiger Individualität. Gleichzeitig signalisiert sie ihre interdiszi­
plinäre Vernetzung in der Variation des »volkskundlichen« durch das 
»kulturhistorische« Labeling ihrer Forschung. Diese Verschiebung öff­
net die interpretative und assoziative Verbindung zur Geschichtswissen­
schaft (in ihren unterschiedlichsten Ausformungen), ohne das eigene 
Fachassoziationsfeld wirklich zu verlassen (vgl. Hauser 1994; Gieske 
1996). In gleicher Weise funktionieren die Verschiebungen zur »kultur­
wissenschaftlichen« Perspektive, die in den Titeln angezeigt wird (vgl. 
Henkel 1997). Überdies haben die Begriffe der »Kulturgeschichte«, 
»Kulturhistorie« und der »Kulturwissenschaft« den Sprung über die rein 
wissenschaftliche und akademische Welt längst in den breiteren Rezep­
tionsbereich interessierter Leserschafren gemacht. Im Gegensatz zu den 
universitär spezifizierten Fachbezeichnungen der »Europäischen Ethno­
logie« oder der »Kulturanthropologie« ermöglichen die allgemeineren 
und diffuseren Bezeichnungen der »Kulturgeschichte« und »Kulturwis­
senschaft« in einem über die universitäre Wissenschaft und Forschung 
hinausgehenden Rezeptionskreis den größeren Nachhall und die existen­
tiell notwendige Rezeption. 

182 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Die volkskundliche Gleichung »viele Namen = ein Fach« dient so­
mit der möglichst weiten und breiten Anküpfungspotenz im Konkur­
renzfeld an immer wieder andere disziplinäre oder institutionelle Partne­
rinnen. Je nach Gegenüber variiert das Fach seinen Namen im Sinne 
einer Angleichung- Entdifferenzierung- oder deutlichen Abgrenzung­
Differenzierung. Der Einsatz dieser Strategie ermöglicht der Volkskunde 
einerseits die Signalisierung ihrer inhaltlichen und institutionellen Cha­
rakteristik in einer mehrdimensionalen Profilierung; andererseits fügt 
sich das Fach durch die unspezifische und variable Verwendung seiner 
eigenen Bezeichnung in das Konkurrenzfeld wie ein akademisches 
Chamäleon, das sich je nach Umfeld den unterschiedlichen Nachbar­
schafren anpassen kann. Wie das Tier in seiner Umgebung - zu seinem 
eigenen Schutz bzw. seiner existenzerhaltenden Potenz- aufgehen kann, 
ohne sich selbst aufzugeben, so erreicht die »Volkskunde/Empirische 
Kulturwissenschaft/Kulturanthropologie/Europäische Ethnologie« im 
konkurrierenden Kontext der 1990er Jahre eine Inter-Disziplinarität, die 
ihr sowohl Schutz als auch Autorität und Deutungspotenz verleiht. 

Über die Selbstdarstellung im wechselnden Namensgewand gelingt 
der Volkskunde auch die kontinuierliche Integration früherer facheige­
ner Wissensbestände in ihren aktuellen Forschungsstand, ohne deren 
politische Kompromittierung aus dem national orientierten 19. Jahrhun­
dert bzw. aus der nationalsozialistischen Phase des 20. Jahrhunderts mit 
übernehmen zu müssen. Wie stark diese Hypothek das Fach auch am 
Ende des 20. Jahrhunderts noch belastet, zeigt Wolfgang Kaschubas 
Umgang mit dem Fachnamen. Gleich zu Beginn seiner Vorlesung breitet 
er ganz explizit den Namensflicher der Disziplin Mitte der 1990er Jahre 
aus und qualifiziert diese Varietät als Zeichen für das Fach oder viel­
mehr als Charakteristik des Faches, »das sich in vieler Hinsicht noch auf 
der Suche befindet« (Kaschuba 1995a: 27). Auf der Suche ist die Diszi­
plin aber nicht nur hinsichtlich ihres Namens, sondern auch 

»im Blick auf Zuständigkeiten, auf Balancen zwischen Geschichts- und 

Gegenwartsbezügen, zwischen deutschen und europäischen Horizonten, zwi­

schen der Beobachtung eigener Fremdheiten und fremder Eigenarten. Eines 
Faches aber auch, das sich bei dieser Orientierungssuche nicht in akademische 

Nischen zurückziehen darf und will, das Universität und Wissenschaft auch 

und vor allem als gesellschaftliche Räume und Orte zu verstehen hat.« (ebd.) 

Kaschuba ist auf seiner rituellen Position des sozusagen offiziellen 
Amtsantritts stark exponiert und gewillt, dementsprechend gerrau und 
explizit die Profilierung und Positionierung seines Fachs vorzunehmen. 
Die Abgrenzung gegenüber früheren korrumpierten Ansätzen muss de-

183 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

zidiert und eindeutig ausfallen, ohne gleichzeitig dem Fach seinen insti­
tutionell tradierten und damit strukturell legitimierten Boden unter den 
Füssen wegzuziehen. Indem Kaschuba die Namensvielfalt ausdrücklich 
mit der suchenden Neuprofilierung und Neupositionierung des Fachs in 
»nicht-nationalistischer«, »offener«, »differenzierter«, »integrativer« 
und »gesellschaftlich relevanter« Gestalt zeichnet, gelingt eine positive 
Bewertung der fachlichen Transformation, die das Alte nur ex negativo 
andeutet und ausdrücklich das neue »ent-germanisierte« Profil vor Au­
gen stellt ( ebd.: 28). 

Die Wichtigkeit dieser Neuprofilierung als fachliche Wandlung 
schreibt sich in der mehrfachen Wiederholung ähnlicher Äußerungen in 
variierten Formulierungen ein. Die Strategie der vielen Namen funktio­
niert so in Form einer Gleichsetzung der fachlichen Namensoberfläche 
mit der disziplinären Charakteristik. Diese Übertragung erreicht glei­
chermaßen die Reinwaschung des fachlichen Wissens von seiner politi­
schen Korrumpierung sowie die institutionelle Kontinuierung und aka­
demische Tradition, die in dieser Form plausibel und legitimerweise auf­
rechterhalten werden können. Die Verknüpfungen von Fach und For­
schungsthema, die charakteristisch für die volkskundliche Diskurspraxis 
gelten können, erreichen zudem folgendes strategische Ziel: Indem die 
Fachbezeichnung mit dem konkret angekündigten Thema- seien es »Er­
innerungsgegenstände«, »Arbeit«, »die >eingebildete< Metropole« oder 
»Materialität als Programm« -, direkt und auf den ersten Blick verbun­
den wird, geben die Autorinnen zu erkennen, dass es sich im Folgenden 
um einen spezifischen Diskussions- oder Forschungsbeitrag der Diszi­
plin handelt. Die namentliche Platzierung des Fachs im Titel verspricht 
so Zweifaches: Erstens einen kompetenten, fachwissenschaftlich autori­
sierten Wissensbeitrag zu einem spezifischen Thema. Und zweitens den 
gleichzeitigen Einblick in die Spezifika und Kompetenzen des Faches für 
die Erfassung gesellschaftlicher Realität, die oft in diagnostischer For­
mulierung im Untertitel konkretisiert werden: sei es als »Transformation 
des Städtischen« (Knecht/Niedermüller 1998), als Blick auf »städtische 
Konflikte« (Lang 1998) oder die Darstellung »Interkulturelle[r] Kom­
munikation« (Roth 1995). 

Sowohl die fachinternen Diskussionen um die institutionell proble­
matische Vielfalt der Namensgebungen sowie Kaschubas aufwändige 
Neuprofilierung des Faches machen die Gefahr deutlich, die die diskur­
sive Strategie der Anschlusskombinatorik in sich trägt: In der Vieldeu­
tigkeit und Vielfaltigkeit der volkskundlichen Selbstbezeichnungen 
steckt gleichzeitig die Labilität der Uneindeutigkeit. Die vielfaltige Na­
menspraxis mit ihrem ständigen Funktionswechsel der Bezeichnungen 
als Spiel- oder Standbein der Volkskunde im Konkurrenzfeld unter-

184 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Schiedlichster Allianzen birgt die Gefahr des Strauchelns, das heißt, dass 
die Volkskunde bei einer kontinuierlich anhaltenden Namensvarietät ir­
gendwann nicht mehr als eigenständig individuelles Fach erkennbar sein 
wird, wodurch sich die fachliche Existenz endgültig in der sprachlosen -
vom gesellschaftlichen Diskurs ausgeschlossenen - Zersplitterung auf­
zulösen droht. Effekt dieser inhärenten Gefahr sind die volkskundlichen 
Selbstthematisierungen in den Begriffen der »Krise« und des »Unter­
gangs«, die gleichzeitig das fachlich bestehende Wissen organisieren.16 

Die Labilität, die durch die Namensvielfalt entsteht, schreibt sich als 
hart bekämpfte Prekarität des Faches immer wieder in dessen eigenen 
Diskurs ein und führt gerade dadurch zur Tradierung (statt zur Auflö­
sung) der Volkskunde als »Vielnamenfach«. Die ständige Aufrechterhal­
tung der Bezeichnungsvarietät fungiert und funktioniert durch dessen 
Potenz einer flexiblen Organisation der disziplinär unterschiedlichen 
Wissensbestände (bisher) erfolgreich konstant und kontinuierlich als -
gleichzeitig substanzprofilierendes und existenzsicherndes - Instrument 
der Volkskunde, ohne einen ihrer fachlichen Bestände wirklich zu ge­
fahrden.17 

16 Eklatante Beispiele für die Organisationsfunktion der Krisenthematisie­
rung innerhalb der >Volkskunde< sind die vielen entsprechenden Artikel 
im Verlauf der 1990er Jahre: vgl. Bruck 1990; Falkenstein vergessen? 
1990; Lindner 1990; Stadelmann/Staufer-Wierl 1990a; Jacobeit, S. u. W. 
1990 u. 1992 u. 1995; Brückner 1990 u. 1992 u. 1993 u. 1994b u. 1994d 
u. 1996 u. 1997a u. 1997b u. 1998; Scharfe 1992; Kramer 1992 u. 1993 u. 
1994a u. 1994c Bausirrger 1993 u. 1998; Bechdolf/Kienitz 1995; Engeier 
1995; Köstlin 1995; Korff 1996; Maase 1996; Schindelka 1996; Schmidt 
1996a; Jacobeit, W. 1996 u. 1997a; Burckhardt-Seebass 1997; Fondue 
versus Raclette? 1997; Hartmann 1997; Streng/Bakay 1999; Timm 1999. 

17 Dass diese Substanzsicherung nicht nur fachintern sondern auch -extern 
funktioniert, beweist das Statement von Manfred Briegel an dem von 
Hartmut Böhme geleiteten Symposium zur Zukunft der Geistes- und So­
zialwissenschaften (vgl. Böhme 1999). Briegels Einschätzung der Macht 
von Fachnamen für disziplinäre Profliierungen zeigt, dass im konkret an­
gesprochenen Fall der >Volkskunde< sowohl die Namensdiffusion (kri­
tisch) wahrgenommen als auch deren disziplinäre Einheit akzeptiert wer­
den; sie zeigt zudem, dass die weitere Existenz der >Volkskunde< als ei­
genständiges Fach - trotz Bezeichnungsdiffusität -nicht in Frage gestellt 
wird: »Ich nehme eines, das sicher nicht im Zentrum des Interesses steht, 
aber da läßt es sich ganz schön zeigen: die traditionelle Bezeichnung 
>Volkskunde<. Es gibt das Fach Volkskunde noch, aber mancherorts, etwa 
in Tübingen, heißt es >Empirische Kulturwissenschaft<, andernorts heißt es 
>Europäische Ethnologie< und begibt sich da in gefahrliehen Clinch mit 
der rechten Ethnologie, die ja gerade auf Eroberungszüge aus ist. Wieder 
andernorts heißt das Fach >Kulturanthropologie< oder auch zusammenge­
nommen >Europäische Ethnologie und Kulturwissenschafte Sicherlich 
sind da auch unterschiedliche Ausprägungen oder unterschiedliche Rich-

185 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Nach seinen Präliminarien zum »Fach auf der Suche«, mit denen 
Wolfgang Kaschuba in volkskundlicher Diskurspraxis die Disziplin als 
Chamäleon konturiert hat, das ihre eigenen epistemischen Ressourcen 
situationsgerecht zu einem je spezifischen Fachprofil organisiert, wendet 
er sich in seinem Beitrag seiner spezifisch getroffenen Themenwahl zu: 

»Ich habe das Stichwort >Kulturalismus< gewählt, um daran einige Überle­

gungen zu den Chancen und den Gefahren meines Faches in der gegenwärti­

gen Situation zu knüpfen. Einer Situation, die sich auf den ersten Blick insge­

samt durchaus erfreulich darstellt, wenn man an die wachsende Zahl der 
volkskundlich-ethnologischen Institute und ihrer Studierenden im Bundesge­

biet denkt, und wenn man sich der besonderen Aufmerksamkeit vergegenwär­

tigt, die dem Stichwort >Kultur< in den letzten Jahren zuteil wurde. Wolf Le­
penies spricht zu Recht von einer >anthropologischen< Wende in den Human­

und Sozialwissenschaften, die zunehmend Raum greift und die sich als gestei­

gertes Interesse an >Kultur< auch in den Medien wie auf dem Arbeitsmarkt 
positiv niederschlägt. Ein zweiter Blick indessen muss uns auch Anlass sein, 

über Gefahren nachzudenken, die solche Wissenschaftskonjunkturen in ähnli­

cher Weise mit sich bringen wie Wirtschaftskonjunkturen: Moden und Sätti­
gungseffekte, Bomierung und Missbrauch.« (Kaschuba 1995a: 28) 

Was hat es mit dem »Kulturalismus« auf sich, den Kaschuba so promi­
nent in seinem Vortragstitel platziert hat und der sich so prominent in 
den weiteren volkskundlichen Diskurs einschreiben wird? Kaschuba be­
gründet es an oben zitierter Stelle folgendermaßen: Er beabsichtigt über 
das Phänomen des »Kulturalismus« zu sprechen, weil es dabei eigentlich 
um sein Fach geht. Die Diagnose, dass sein Fach boomt, dass »Kultur« 
Konjunktur hat und dass der ganze Bereich bisheriger Sozial- und Geis­
teswissenschaften sich seit kurzem der Kulturperspektive verschrieben 
hat, birgt für die Volkskunde »Chancen« und »Gefahren«. So bedeutsam 
Kaschuba die Gesellschaft in seinem Titel positioniert, so deutlich expli­
ziert er an dieser Stelle, was die momentane (gesellschaftliche und wis­
senschaftliche) Situation fordert: Das Potential und die Krise der Volks­
kunde als eine potente gesellschaftliche Wissensinstitution liegen ihm 
am Herzen; nicht nur aufgrund seiner persönlichen Position als Lehr­
stuhlinhaber dieser Disziplin sondern auch - oder vor allem - aufgrund 
seiner Subjektposition im Diskurs: Wolfgang Kaschuba nützt die tradi­
tionell erwartbare Ausstrahlungskraft seines bedeutungsbeladenen 

186 

tungen gemeint. Empirische Kulturwissenschaft ist halt nicht dasselbe wie 
Volkskunde, könnte man sagen, aber das Verständnis der Vertreter dieser 
Bezeichnungen läuft doch darauf hinaus, dass es sich um ein Fach han­
delt.« (Briegel 1999: 298) 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Podiums - einer akademischen Antrittsvorlesung -, um die wissen­
schaftliche Profilierung und gesellschaftlich orientierte Positionierung 
seines Faches zu manifestieren; das Zentrum und der Motor seiner Be­
mühungen definieren die disziplinäre Identitätsarbeit 

Kaschuba repliziert im oben kurz zitierten Abschnitt nicht nur die 
allgemeine Situation, in der sich die Volkskunde am Ende des 20. Jahr­
hunderts befindet, sondern er expliziert vor allem die volkskundliche 
Sicht der Dinge. Diese heißt: Er und das Fach sehen sich mit einer Be­
griffskonjunktur konfrontiert, die das Fach und den Begriff in eine pre­
käre Lage bringt. Die Konjunktur von »Kultur« bedroht- wie jede quan­
titative Ausweitung und jede modische Qualität - dessen begriffliche 
(Aussage-)Kraft und dessen disziplinäre Anbindung an die Volkskunde. 
Dass »Kultur« nun von den verschiedensten Disziplinen im Bereich der 
Geistes- und Sozialwissenschaften verwendet wird, betont und steigert 
zwar für den Moment ihr begriffliches Gewicht, schmälert aber gleich­
zeitig deren fachlich spezifische Zuordnung. Was auf den ersten flüchti­
gen Blick wie ein Glück für die Volkskunde aussieht, zeigt sich auf den 
zweiten tiefergehenden Blick als schwere disziplinäre Belastung: Mit 
dem begrifflichen Aufschwung hebt sich im ersten Moment auch das 
Ansehen der Volkskunde; im nächsten Moment aber wird für sie der er­
höhte (diskursive) Aufwand bei der fachlich eindeutigen Zuordnung des 
Begriffs sieht- und spürbar. 

Für die Volkskunde war im Verlauf und ist am jetzigen Punkt ihrer 
Geschichte so evident wie selbstverständlich - das macht Kaschuba 
deutlich-, dass »Kultur« einen genuin volkskundlichen Begriff darstellt. 
Im zeitgenössischen Feld der Wissenschaft und Gesellschaft, in dem Ka­
schuba und das Fach zur Zeit seiner Rede stehen, ist demgegenüber kei­
neswegs evident und selbstverständlich, dass mit »Kultur« und deren 
Wissenschaft das spezifische Fach der Volkskunde gemeint ist (vgl. 
Kämmerlings 1999). Dementsprechend hart wird das akademische Rin­
gen im Diskurs um Begriff und Bezeichnung geführt. Dass auf die 
Selbstverständlichkeit einer definitorischen Zusammengehörigkeit von 
»Volkskunde« und »Kultur« kein automatischer Verlass ist, zeigt sich 
im volkskundlichen Reden der 1990er Jahre von Publikation zu Publika­
tion. Schon rein quantitativ macht die volkskundliche Wiederholung von 
»Kultur« auf die Fragilität ihres Selbstverständnisses aufmerksam. 
Wolfgang Kaschuba widmet knapp die Hälfte seiner Darstellung dem 
Konnex von Fach und Begriff. Und: »Kultur« steht statistisch gesehen in 
(fast) jedem zweiten Beitragstitel volkskundlicher Provenienz. Aber 
auch qualitativ schreibt sich der Begriff mit beharrlicher Regelmäßigkeit 
in die volkskundliche Rede ein. AndreaHauser buchstabiert in ihrer Ein­
leitung zur Untersuchung historischer Dinge ausführliehst die histori-

187 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

sehe, inhaltliche, theoretische und methodische Aufeinanderbezogenheit 
des Kulturbegriffs und ihrer Disziplin »Volkskunde/Kulturwissenschaft« 
(vgl. Hauser 1994: 12). Regina Römhild diskutiert auf mehreren Seiten 
ihres Beitrags die theoretisch, epistemologisch und gesellschaftlich pro­
blematischen Seiten zeitgenössischer Kulturkonzepte, denen sie als Lö­
sungsmodell den volkskundlichen Begriff und die fachlich generierte 
Synthese zur »Kulturwissenschaft« entgegenstellt (vgl. Römhild 1994). 
Thomas Scholze präsentiert »Kultur« als Qualitätssiegel volkskundlicher 
Forschung- auch schon zu Vorwendezeiten und auch in der DDR (vgl. 
Scholze 1994). Barbara Lang analysiert, kategorisiert und bewertet die 
wissenschaftliche und gesellschaftliche Differenz zwischen den Diszi­
plinen »Stadtplanung« und »Volkskunde« anhand des Kulturbegriffs -
zugunsten letzterer aufgrund ihrer Wissenschaftlichkeit per »Kultur« 
(vgl. Lang 2000). Martin Scharfe ruft das Fach zu erneuerter Refle­
xionsarbeit auf, »wenn es wirklich eine Wissenschaft von der Kultur 
sein will - eine Kultur-Wissenschaft« (vgl. Scharfe 1997: 303) und -
trotz einiger institutionell noch bestehender »kulturwissenschaftlicher 
Tabuzonen« (vgl. Kess/Götz 1998: 163)- verbindet der Kulturbegriff so 
unterschiedliche volkskundliche Institutionen wie Museum und Univer­
sität in gemeinsamer »Seelenverwandtschaft« (vgl. Köck 1997: 24). 

Diese ständig und stetig wiederholte Verbindung von »Volkskunde« 
und »Kultur« funktioniert diskursiv auf unterschiedliche Weise: Erstens 
übernimmt das Fach den Begriff in seinen Namen, was ihr selbst und al­
len anderen gegenüber immer wieder signalisiert, dass »Kultur« die Dis­
ziplin konturiert und konstituiert. Zweitens definiert und profiliert aber 
auch das Fach den Begriff der »Kultur« als wissenschaftliches Instru­
ment, wenn es sich namentlich und mit der Autorität einer universitären 
Disziplin dafür zuständig erklärt bzw. anhand dessen sein eigenes Wis­
sen hervorbringt. Das heißt: Aufgrund dieser gegenseitigen Definition 
stellt die auf der begrifflichen Ebene explizit immer wieder remanifes­
tierte Verknüpfung von »Kultur« und »Volkskunde« eine Klammer her, 
die die fachliche Gegenstandskonstruktion, die fachliche Kompetenz 
und die profilierte Positionierung als substantielle Einheit zusammen­
fasst. Über diese Verknüpfungspraxis schaffen die Volkskundlerinnen 
eine Kohärenz, die vice versa der darin demonstrierten Substanz ihre 
Plausibilität verschafft: »Kultur« produziert die fachliche Episteme und 
formiert die institutionell etablierte Volkskunde als »Kulturwissen­
schaft«. Auf eine Gleichung gebracht synthetisiert diese doppelte Kons­
truktion Fach und Kulturbegriff in gegen- und wechselseitiger Konstitu­
tion; das heißt noch einmal anders formuliert: »Kultur« und »Wissen­
schaft« formieren und beweisen die Volkskunde als »Kulturwissen­
schaft«. 

188 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Trotz dieser organisatorischen Funktionalisierung des diskursiv ein­
deutig gemachten Konnex von Fach und Begriff besteht weiterhin die -
in der ständigen Reifizierung erkennbare -Notwendigkeit, diese spezi­
fisch volkskundliche Kombination zu autorisieren und mit Legitimität 
auszustatten. Dadurch wird gleichzeitig umso deutlicher: »Kultur« ist 
nicht natürlich - oder eben genuin - ein volkskundlicher Begriff; er 
muss dazu diszipliniert werden. 

Die »Disziplinierung«18 umfasst - im doppelten Sinn - unterschied­
liche Bedeutungen, die in dem einen Begriff zusammengefasst die 
volkskundliche Diskurspraxis organisieren: Erstens disziplinieren die 
Volkskundlerinnen »Kultur«, indem sie den Begriff »verfachlichen«, 
das heißt, indem sie ihn ihrer akademischen Disziplin - der Volkskun­
de«- definitorisch zuordnen. Zweitens disziplinieren die Fachvertreter­
Innen den Kulturbegriff im Sinne einer restriktiven Ein- und Unterord­
nung, das heißt, sie unterstellen den Begriff der Forschungsdisziplin des 
Faches und funktionalisieren ihn als Instrument zur je erforderlichen Zu­
sammenstellung ihres spezifischen Wissens. Drittens disziplinieren sie 
den Begriff, indem sie ihn zum Transformationsriemen zwischen spezi­
fisch disziplinärer und allgemein interdisziplinärer Fachdefinition aus­
bilden: »Kultur« wird dann zum - relational funktionierenden - Umge­
staltungsinstrument, das aus der Volkskunde eine fachlich eigenständi­
ge, überdisziplinär funktionierende »Kultur-Wissenschaft« macht. Die 
Transformation funktioniert hier in wiederum neu organisierter Zusam­
menstellung der in ihrem Sinngehalt konstanten Zusammensetzung von 
»Kultur«, »Wissenschaft« und »Volkskunde« als folgende Gleichungs­
variante: »Kultur«-Wissenschaft in Sinn und Funktion der Inter-Diszi­
plinarität beweist die synonyme Gleichsetzung von »Volkskunde« m 
Form der »Kulturwissenschaft« als »interdisziplinäre Disziplin«. 19 

18 Aus dem Neologismus der »Disziplinierung« im Sinne der »Verfachli­
chung«, den Ulrike Langbein während eines gemeinsamen Gesprächs 
formulierte, wurde im Verlauf der fortschreitenden Analyse und Interpre­
tation der hier dargestellte diskursanalytische Disziplinierungsbegriff. 

19 Die »Disziplinierung« im obigen Sinn stellt im Überblick der diskursiven 
Strategien und Praxen geistes- und sozialwissenschaftlicher Wissenspro­
duktion kein rein >volkskundliches< Instrument dar. Ähnliches findet sich 
auch in anderen Fachformationen. V gl. dazu etwa Luhmanns Beschrei­
bung der soziologischen Stärke, die sie bei der Reformierung bzw. Neu­
organisation der Universitäten in den 1960er und 70er Jahren zeigte: »Von 
der Soziologie aus konnte man sich ja mit allen möglichen Themen be­
schäftigen, wenn man immer nur sagte, Soziologie des Rechts, Soziologie 
der Organisation, Soziologie des Wissens, Soziologie der Religion usw.« 
(Luhmann 1992: 101). 

189 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Die diskursive Praxis der volkskundlichen Selbstbezeichnung als 
»Vielnamenfach« und der »Disziplinierung des Kulturbegriffs« funktio­
niert als zweifaltige Formationsregel, weil bzw. indem sie die verschie­
denen Praxen und Konstruktionselemente des volkskundlichen Diskur­
ses zu einem konsistenten Ganzen - in Gestalt und Funktion - des 
volkskundlichen Formationsfelds dynamisch zusammenfügt. 

Diskursive Achsenkonstruktion: 
Dreischenkliges Spannungsfeld 

Die bisherigen Analysen zusammenfassend sowie extrapolierend läßt 
sich eine spezifische Struktur(ierung) volkskundlicher Sprech- und 
Denkpraxis nachzeichnen: Egal in welchem Forschungsfeld die Volks­
kunde ihre Fragestellung formuliert, egal in welchem zeitlichen oder re­
gionalen Ausschnitt sie ihre Analyse ansetzt, egal welche Vertreterinnen 
die Artikel geschrieben haben, - ob am Anfang oder Ende ihrer For­
scherinnenlaufbahn, ob Mann oder Frau, ob aus Göttingen, Münster, 
Harnburg oder Berlin -, egal in welchem Textgenre und Publikationsfo­
rum ihre Beiträge veröffentlicht werden, egal ob auf Deutsch oder in 
einer anderen Sprache formuliert, immer behandeln die Volkskundlerin­
nen - in unterschiedlicher Diktion, in wechselnder Reihenfolge, in ar­
gumentativen Variationen und in je individuellem Bezug zur eigenen 
Forscherinnenbiographie- drei basale Großthemen: (1) Sie sprechen mit 
und über »Kultur«; (2) sie thematisieren die Geistes- und Gesellschafts­
wissenschaften in der Potenz ihres Wissens und (3) sie vermessen das 
(wissenschaftliche) Beziehungsfeld, in das sich die Volkskunde im spä­
ten 20. Jahrhundert eingebunden sieht. Diese drei grundsätzlichen The­
menfelder können als die drei großen Achsen des volkskundlichen Dis­
kurses bezeichnet werden. 

In seinem dichten und komplexen Nachvollzug der sozialwissen­
schaftliehen Entwicklung des »cultural turn« systematisiert Andreas 
Reckwitz die Transformation der theoretischen Kultur-Konzeptionen in 
Form von vier unterscheidbaren »Abstraktionsebenen«, auf denen sich 
die Veränderungen entscheidend auswirken (vgl. Reckwitz 2000: 22). 
Dies sind in Reckwitz' Terminologie die Ebenen (1) der »Wissen­
schafts- und Erkenntnistheorie der Sozialwissenschaften«, (2) der »so­
zialwissenschaftlichen Methodologie«, (3) der »empirischen For­
schungsinteressen« und (4) der »Sozialtheorie« selbst (ebd.). Was 
Reckwitz als wissenschaftliche Transformationen benennt, deren theo­
riehistorische und -systematische Entwicklung er detailreich nachzeich­
net, zeigt sich auch in der Forschungspraxis der Volkskundlerlnnen. 
Auch sie thematisieren alle vier von Reckwitz benannten Punkte regel-

190 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

mäßig. Aus diskursanalytischer Perspektive, die sich für die in einem 
Formationsfeld hergestellte Ordnung des Sprechens interessiert, ergibt 
sich allerdings eine andere Zuordnungssystematik dieser Punkte, da aus 
dieser Blickrichtung nach den Effekten der diskursiven Praxis gefragt 
wird, die sich im relationalen Beziehungsgeflecht von inner-, zwischen­
und außerwissenschaftlichen Äußerungen etablieren und nicht schwer­
punktmäßig nach den theorieinhärenten Verschiebungen bzw. V erab­
schiedungen. Die Formation und inhaltliche Variation der drei volks­
kundlich konstruierten Achsen- das heißt ihre stetige Wiedereinschrei­
bung - in ihrer konkreten Ausführung wird von einer dem Diskursfeld 
inhärenten Spannungsdynamik motiviert: Die drei Achsen zeigen sich 
als diskursive Manifestationen, die ihre Plausibilität und Pointierung 
aufgrund darunterliegender - nicht explizit gemachter - Prämissen er­
halten (vgl. Nassehi 2006: 376), die grundsätzlich über das volkskundli­
che Diskursfeld hinausgehen, dort aber ihre spezifische Manifestierung 
zeigen. In welchen inhaltlichen Formierungen und mit welchen implizit 
bleibenden Grundvoraussetzungen die Volkskundlerinnen ihr diskursi­
ves Feld aufziehen, soll im Folgenden analytisch noch einmal anhand 
des bereits entfalteten Materials expliziert und sichtbar gemacht werden. 

Drei Achsen: Der »Kultur«-begriff, das geistes- und 
sozialwissenschaftliche »Wissen Schaffen« und das komplexe 
»Beziehungsfeld« der Wissensproduktion 

Nicht bei allen volkskundlichen Autorinnen sind die drei Achsen, die ihr 
fachwissenschaftliches Denken anleiten und flankieren, so dezidiert zu­
sammengefasst und in einem Satz expliziert, wie Michi Knecht und Pe­
ter Niedermüller dies in der Einleitung zu dem von ihnen initiierten 
Workshop »Transformationen des Städtischen. Stadtethnologie in Euro­
pa« formuliert haben (vgl. Knecht/Niedermüller 1998). So konkret und 
bewusst sich Knecht und Niedermüller an dieser Stelle zwar (nur) auf 
ihre eigene Sommerschule, deren Konzept, Erkenntnisinteresse und Er­
gebnisse beziehen, so basal legen sie mit ihren drei gewählten Schwer­
punkten gleichzeitig die drei Achsen des disziplinären Denkens unter die 
individuell variierbaren Thematisierungen innerhalb ihres Tagungspro­
gramms: 

»Alle drei hier kurz skizzierten Schwerpunkte - die Frage nach der disziplin­

geschichtlich späten Aufwertung der Stadtethnologie im Zuge gegenwärtiger 
Transformationsprozesse, die Diskussion um konzeptionelle und methodische 

Zugänge und spezifisch ethnologische Kompetenzen zur Erforschung städti­

scher Transformationsprozesse sowie die Präsentation neuerer ethnographi-

191 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

scher Arbeiten über >Berlin in transition< - spiegeln sich auch in der Auswahl 

der Beiträge dieses Bandes wider.« (ebd.: 4) 

Wissen über die Welt zu generieren, bedarf im volkskundlichen Reden 
offensichtlich erstens einer Erklärung, wer dieses Wissen in welcher dis­
ziplinären Formierung, Kompetenz und historischen Situation hervor­
bringt: Deshalb fragen Knecht und Niedermüller nach dem institutionell 
strukturierten Beziehungsfeld der Wissensproduzentfnnen, in das sich 
die Volkskunde erst »spät« eingeschrieben hat. Zweitens muss expli­
ziert, dokumentiert und reflektiert werden, was dieses Wissen ausmacht, 
wie es sich selbst qualifiziert und wodurch ein Anspruch auf »Wahr­
heitsgehalt« erhoben werden kann: Die beiden Autorinnen definieren in 
legitimierender Absicht den epistemologischen Zugang und Wert des 
(geistes-und sozial-)wissenschaftlichen Wissen Schaffens. Und drittens 
gilt es zu demonstrieren, welche konkreten Inhalte die in diesem geistes­
und sozialwissenschaftliehen Rahmen eingebettete Spezialdisziplin in 
ihrer Kompetenz über die komplex gestaltete Wirklichkeit zu Gehör und 
zu Papier zu bringen vermag: Knecht und Niedermüller verweisen in 
eben diesem Sinn auf die aus »kulturwissenschaftlicher« Forschungs­
praxis resultierende Qualität und Substanz des präsentierten Wissens. 

Achse 1: »Kultur« und die Potenz des Begriffs 

Im Rahmen eines Studienprojekts, das in den späten 1980er Jahren am 
Tübinger Institut für Empirische Kulturwissenschaft unter der Leitung 
von Prof. Konrad Köstlin durchgeführt wurde, beschäftigte sich eine 
Gruppe von rund 20 Studierenden mit dem Zustand der deutschen Re­
publik in den »Fünfzigern« (vgl. Partykultur 1991). Die grundsätzliche, 
als Titel allem vorangestellte Frage »Party-Kultur?« definierte die Per­
spektiven der einzelnen Untersuchungen. Ausgehend von typischen As­
soziationen zu den 50er Jahren - »Petticoat und Nierentisch, Gummi­
baum und Rock'n'Roll, Wiederaufbau und >Wir-sind-wieder-wer<, 
Fresswelle und Parties« (ebd.: Klappentext)- stellte die Projektgruppe 
ihre kritischen, die skizzierten Stereotypien bewusst kontrastierenden 
»Fragen an die Fünfziger«: 

»Doch ist die ungezwungene Fröhlichkeit, für die >Party< steht, wirklich cha­

rakteristisch für die 50er Jahre? Wer hatte überhaupt etwas zu feiern? Welche 

Vorstellungen von den 50er Jahren sind mit der Party verbunden? Und: Stim­
men die Bilder, die heute von der damaligen Zeit entworfen werden?« (ebd.) 

192 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Die »Meublements der Republik« veranlassten die beiden Studentinnen 
Karirr Stellwag und Marianne Dorn, selber (noch) einmal gerrauer hinzu­
sehen und zu fragen, welche »Tendenzen des Wohnens in den 50ern« 
aufgrund der neuen »Wirtschaftswunderwelt« im Blick der Forscherirr 
erkennbar werden (vgl. Stellwag 1991) bzw. wie »Musiktruhe und 
Hausbar« die »möblierte[ n] Geselligkeit« des Jahrzehnts verkörperten 
(vgl. Dorn 1991). Beide Autorinnen sind bemüht, die grundsätzliche 
Wohnsituation und ihre konkrete Möblierung- vor allem kleiner Woh­
nungen im sozialen Wohnungsbau - für die Leserinnen bildhaft vor­
stellbar werden zu lassen. Sie verbinden dafür die konkrete Beschrei­
bung der Wohnungen sowie der darin befindlichen Möbel mit den finan­
ziellen Möglichkeiten und Mitteln, die den Menschen zum damaligen 
Zeitpunkt zur Verfügung standen. Ihre Darstellung gewinnt ihre Plastizi­
tät und ihr Profil durch den Einbezug ganz unterschiedlicher Quellen, 
die Auskünfte über die zeitgemäße Ausstattung einer (durchschnittli­
chen) Wohnung geben können: W ohnungsgrundrisse, Werbung und 
Handelsanzeigen für Möbel mit Angaben über deren Preise, Material 
und Design sowie historische Darstellungen zu den allgemeinen Produk­
tionsverhältnissen der damaligen Möbelindustrie liegen den Analysen 
als Primärquellen zugrunde. Im Blick auf die Menschen, die mit und in 
diesen Arrangements ihren Alltag lebten, konfrontieren Dorn und Stell­
wag ihre Darstellungen des W ohnens mit Fragen nach unterschiedlichen 
Funktionen und Nutzungen sowohl der Räume als auch der einzelnen 
Möbelstücke im Alltag unter der Perspektive gesellschaftlich propagier­
ter Verhaltensweisen, die in zahlreichen Ratgebern publiziert wurden. 
Über diese beiden analytischen Ebenen noch einmal hinausdenkend ver­
suchen Stellwag und Dorn zaghafte Interpretationen über die Bewer­
tungen und Bedeutungszuschreibungen der »Meublements« durch die in 
diesen Wohnungen lebenden Menschen. Der Kulturbegriff fungiert in­
nerhalb der kleinen Forschungsstudien - auch hier - zur Relationierung 
der unterschiedlichen Dimensionen, aus denen sich die soziale Wirk­
lichkeit für die Menschen zusammensetzte. Dorn und Stellwag bemühen 
sich beide um die Rekonstruktion der komplexen Zusammenhänge, in 
denen sich das Leben in Deutschland während der 1950er Jahre für die 
breite Mittelschicht vollzog. 

Auch wenn die beiden Artikel in ihrem analytischen und interpreta­
tiven Gehalt noch nicht die Dichte und Elaboriertheit anderer fachlicher 
Beiträge erreichen, sind sie jedoch gerade deshalb bezüglich der diskur­
siven Regeln, die die Herstellung und Autorisierung des Wissens im 
Fach organisieren, interessant und aussagekräftig. Als Studierende, die 
anhand dieses Projekts in die disziplinäre Denkweise eingeübt werden, 
reproduzieren sie das im Fach erwartete und ihm selbst verständliche 

193 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Arbeiten. Und aufgrund dessen, dass Dom und Stellwag sich zur Zeit 
ihrer Forschung noch im Prozess der Einübung volkskundlichen Hand­
und Denkwerks befinden, zeigen sich die grundlegenden Elemente der 
»kultur«-wissenschaftlichen Technik (im Sinne von Fähigkeit) in diesem 
Moment noch in deutlicherer Markierung. Stellwag und Dom bauen ihre 
Darstellungen auf zwei grundlegenden Bausteinen auf: Aus der Be­
schreibung dessen, was ist und der Analyse dessen, wie es so hergestellt 
worden ist, ergibt sich der Erkenntniswert des jeweiligen Beitrags. Dass 
die beschreibende Ebene dabei nicht allein instrumentalen Charakter für 
die daran anschließende Analyse und Interpretation hat, sondern im Sinn 
der illustrierenden Dokumentation und in Funktion der Wissensvermitt­
lung gedacht ist, belegen die in beiden Beiträgen abgedruckten Bilder. 
Sowohl Karirr Stellwag als auch Marianne Dom integrieren etwa zehn 
Abbildungen in ihren Text, der je sechs Seiten umfasst. Das heißt, rein 
quantitativ stehen Text und Bild in einem fast ausgeglichenen Verhältnis 
von 1:1. Die meisten Abbildungen zeigen Fotos einzelner Möbel oder 
Raumarrangements, einzelne Wohnungsgrundrisse bzw. Werbeanzeigen 
oder Cartoons aus einem Ratgeber. Alle Bilder sind von erklärenden 
Unterschriften begleitet, was konkret auf dem Bild zu sehen ist, oder sie 
dokumentieren den Quellennachweis. Keines wird aber explizit im Text 
erwähnt oder analytisch ausgewertet. Allein der visuelle, durch Quellen­
belege authentisierte Nachweis - das Sichtbarmachen -von zuvor für 
einen Großteil der Leserinnen unbekannten - und in diesem Sinn un­
sichtbaren - Lebenswelten bestimmt den legitimen Aussagegehalt der 
Abbildungen. 

Die Qualität des volkskundlichen Kulturbegriffs fußt - wie hier 
deutlich erkennbar wird - auf einer doppelten Fundierung des Begriffs: 
»Kultur« qualifiziert sich in seiner fachlich diskursiven Verwendung als 
grundsätzlich zweifaltiges Konzept aus positiv deskriptiver Repräsenta­
tion und analytisch interpretativer Dekonstruktion. Mithilfe dieser dop­
pelten Grundlegung von »Kultur« bezieht sich die volkskundliche For­
schung immer auf die beiden Bereiche der positiv rekonstruierenden 
Repräsentation von Realität und der kritisch dekonstruktiven Reflexion 
gesellschaftlicher Wirklichkeit. Im doppelten Zugriff, den der Kulturbe­
griff in seiner volkskundlich-diskursiven Formierung definiert, entfaltet 
sich der Gehalt und die Aussagekraft »kulturwissenschaftlichen« Wis­
sens über den komplexen Charakter realer Phänomene. 

Diese Doppelung allerdings enthält eine spannungsvolle Begriffs­
architektur, die in der definitorischen wie forschungspraktischen Gleich­
zeitigkeit eines substanzorientierten deskriptiven Kulturkonzepts und der 
theoretisch-methodischen Konzeption eines kritisch-reflexiven Analyse­
instruments liegt. Die diskursive Konzeption des zweifaltigen Kulturbe-

194 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

griffs formiert diesen als wissenschaftliches Instrument, das gleichzeitig 
die Aufgabe der qualitativen Wirklichkeitsrepräsentation, deren analyti­
scher Rekonstruktion, der ordnenden Gesellschaftspräsentation sowie 
der sozialkritischen Orientierung einlösen will. Pointiert formuliert 
steckt der spannungsvolle Widerspruch in folgendem fachlichem An­
spruch: »Kultur« ist alles in einem, das heißt ein einziger Begriff be­
nennt die Realität in ihrer positiv wahrnehmbaren Gestalt, analysiert, 
interpretiert und reflektiert ihre soziale Konstruktion und entwirft syn­
thetisierend das Modell einer differenziert-integrierten Gesellschaft. 
»Kultur« ist damit das die Forschung ermöglichende Instrumentarium 
und gleichzeitig das Objekt selbst, auf das die Forschung gerichtet ist. 

Die konstante Mischung dieser qualitativ unterschiedlichen Wirk­
lichkeitsrepräsentationen charakterisiert den volkskundlichen Kulturbe­
griff als einen kombinierten Komplex aus beschreibendem Positivismus 
und analytischem Konstruktivismus, der zum einen fachlich autorisier­
ten Kulturkonzept verschmolzen wird. Gerade aus dieser implizierten, 
diskursiv nie explizit formulierten Verschmelzung bezieht der Kulturbe­
griff seine Kraft und Qualität.20 Die Akzeptabilität der forschungstheore­
tischen wie -praktischen Konstruktion der volkskundlichen Zweifaltig­
keit von »Kultur« basiert und entspringt der Modeme selbst: »Der 
springende Punkt oder besser das Erfolgsrezept der Modeme ist, die 
Vermittlung und Verbindung zwischen [an sich unterschiedlichen; se] 
Bereichen unsichtbar, undenkbar und unvorstellbar zu machen und doch 
zugleich zu praktizieren.« (Bellanger 2001: 213) 

In der konkreten Ausführung dieser diskursiven Achse enthüllt sich 
konsequent die qualitative Definition, aus der die Achse ihre spezifische 
Charakteristik erhält. Es geht hier darum, die Potenz des Kulturbegriffs 
zu bestimmen, aufgrund derer auch das »kulturwissenschaftliche« Wis­
sen seine Aussagekraft und Relevanz behaupten kann. Jede volkskundli­
che Arbeit beschäftigt konsequenterweise die Frage, was der Kulturbe­
griff für die Repräsentation und das V erstehen der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit leisten kann. Diese Frage nach der wissenschaftlichen und 

20 Unter dieser diskursanalytischen Perspektive »sprechende» Belege für die 
»volkskundliche« Zweifaltigkeit von »Kultur«, sind die immer wieder ein­
gesetzten Bindestrich-Begriffe: Sachkultur, Wohnkultur, Party-Kultur, 
Freizeitkultur, Trinkkultur, Firmenkultur, Alltagskultur, Volkskultur, Ar­
beiterkultur, Produktkultur, Haubenkultur, Kleidungskultur, Provinzial­
kulturen, Jugendkultur. Die Liste ließe sich noch um einiges verlängern; 
entscheidend ist aber, dass diese Art der Begriffskonstruktion an sich die 
Doppelung des volkskundlichen Kulturbegriffs spiegelt. In ihnen oszilliert 
das Erkenntnisinteresse an der Repräsentation realen Lebens und an der 
gesellschaftskritisch ausgerichteten Rekonstruktion in unterschiedlichen 
Gemengelagen hergestellter Wirklichkeitsordnung. 

195 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

gesellschaftlichen Potenz des Kulturbegriffs stellt sich sowohl nach »in­
nen«, wo fachintern immer wieder debattiert wird, was die theoretische 
wie empirische Kraft des Kulturbegriffs ausmacht. So hart und dezidiert 
Carola Lipp deshalb ihre Kritik an Wolfgang Kaschubas begrifflichen 
und konzeptuellen Schwächen formuliert, so konsequent folgt auch sie­
wie Kaschuba- der »Kultur-Achse« volkskundlicher Rede. 

Die Frage nach der Qualität des Kulturbegriffs stellt sich allerdings 
auch von »außen«: Immer wieder sieht sich die Volkskunde herausge­
fordert zu zeigen, zu beweisen und zu autorisieren, worin das »kultur­
wissenschaftliche« Potential ihrer Forschungen und Wissensbestände 
besteht. In diesem Sinn manifestiert und reformuliert die programmati­
sche Konzeption von »Kultur« als potentes Instrument zur Komplexi­
tätsanalyse, zur gesellschaftlichen Orientierung und zur volkskundlich­
fachlichen Spezifizierung sowohl die Potenz des Kulturbegriffs wie auch 
eine der drei großen Achsen volkskundlichen Denkens. 

Achse 2: Geistes- und Sozialwissenschaft und ihre Legitimität 

Die Konkurrenz um die gesellschaftliche Selbstvergewisserung am Ende 
des 20. Jahrhunderts äußert sich neben der Thematisierung des Instru­
mentariums, anhand dessen die Deutungen über die eigene Gesellschaft 
hergestellt werden, in der ebenso basalen Diskussion um die berechtig­
ten Formen des Wissen Schaffens. »Wissenschaft« steht nicht mehr 
autoritativ gesichert als objektive und neutrale Instanz über jeder Dis­
kussion und Nachfrage; ganz im Gegenteil bildet sie eine der zu verhan­
delnden Grundlagen legitimen Wissenschaffens von, über und für die 
Gesellschaft. Das betrifft erstens die Erkenntnis, dass die Definition von 
Wissenschaft keine ahistorische Größe darstellt (vgl. Benoit 1994: 315). 
Und zweitens generiert dies einen Rechtfertigungsdruck im dem Sinn, 
dass Wirklichkeitserforschung in wissenschaftlicher Manier gefordert 
ist, ihre Angemessenheit und Relevanz zu demonstrieren, nachzuweisen 
und zu vermitteln. Mit entsprechender Verve reflektiert und verteidigt 
die Volkskunde die Möglichkeiten des (geistes- und sozial-)wissen­
schaftlichen Forschens und Verstehens, was sich- unter anderem- in 
ihren sowohl dezidierten wie auch verklausulierten Oppositionen natur­
wissenschaftlichen Realitätsdeutungen gegenüber manifestiert. Bau­
singers beißender Spott über die begriffsstutzigen und abstraktionsge­
hemmten »Hominiden« expliziert eben diesen diskursiven Sinn - und 
die zweite Achse volkskundlichen Denkens. Er plädiert mit Vehemenz 
dafür, die aufklärerischen Potentiale der Geistes- und Sozialwissenschaf­
ten in der gesellschaftlichen Diskussion aufrecht zu erhalten, womit er 
sie erkenntnisbezogen und moralisch legitimiert. 

196 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Der kontinuierlichen Wiederholung volkskundlicher Defensionen für 
die Wissenschaftlichkeit ihrer gesellschaftlichen Realitätsentwürfe be­
dingt allerdings noch ein zweiter, in der internen Wissenschaftskonkur­
renz begründeter Umstand, denn: 

»Zug um Zug haben Soziologie, Psychologie, Linguistik und Literaturkritik 
den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erhoben -und ihm Geltung verschafft. 
Die >Humanwissenschaften< haben sich unter dem Dach der Philosophischen 
Fakultät neben den Philologien eine institutionell anerkannte Stellung erobert. 
Die Entwicklung ist unumkehrbar - oder wäre es vorstellbar, dass eine Diszi­
plin ihren Status als Wissenschaft wieder verliert?« (Benoit 1994: 316) 

Dass Benoits Frage als rhetorische gelten kann, die schon mit »ja« be­
antwortet ist, demonstrieren nicht nur die expliziten hochschulpoliti­
schen wie -forschenden Äußerungen Ende des Jahrhunderts (vgl. 1. Ka­
pitel, S. 31 ff), sondern die direkt auf der Diskursoberfläche greifbaren 
Reifikationen wissenschaftlicher Qualität, Kompetenz und Relevanz. 

Die Thematisierung von »Kultur« als »Interpretament«, die Kaschu­
ba als zentralen Punkt seiner Ausführungen innerhalb seiner Antrittsvor­
lesung platziert, unterlegt er in dem gleichlautenden Kapitel (Kaschuba 
1995a: 32)- in der für das Genre einer Antrittsvorlesung sehr ausführli­
chen Weise - mit drei unterschiedlichen Begründungssträngen: Im ers­
ten konzentriert er sich auf die »Geschichtsschreibung«. Den zweiten 
widmet er dem »Fremd-Verstehen« und im dritten thematisiert er den 
»Kulturvergleich« (ebd.: 33). In allen drei Bereichen stößt er auf ein 
grundlegendes Dilemma der (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft: Das 
primäre Interesse, sich der Geschichte, den Anderen oder sich selber for­
schend zuzuwenden, wird immer und sofort von der sekundären Einsicht 
eingeholt, nicht voraussetzungs- und absichtslos über Geschichte, das 
Fremde und das Eigene denken oder schreiben zu können. Es läßt sich 
nicht umgehen: Wissenschaft ist immer, so sehr sie sich um distanzierte 
Analyse und objektives Sehen bemüht, in ihren Forschungsinteressen, 
Deutungsabsichten und Ergebnissen eingebunden in die jeweiligen his­
torischen, lokalen, nationalen, ideellen und gesellschaftlichen Kontexte, 
die prägend auf sie einwirken. Und Gleiches gilt ebenso umgekehrt: 
Wissenschaft trägt selbst einen nicht unwesentlichen Teil zur spezifi­
schen Ordnung und Organisation ihrer Zeit und Gesellschaft bei. Bei al­
lem Wissen, moralischem Gewissen und reflexivem Bemühen bleibt für 
Kaschuba als Fazit das Problem bestehen: »[W]ir müssen offenbar ler­
nen, dass auch >selbst-reflexive Wissenschaft< nicht einfach nach dem 
Münchhausen-Trick funktioniert.« (ebd.: 36) Aber, so fügt er gleich an: 
»Immerhin: Wir packen uns schon einmal am Schopf.« (ebd.) 

197 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Für jeden der drei gewählten Bereiche referiert Kaschuba die episte­
mologische Position von (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft mit nam­
haften Vertretern, deren viele selbst über den einschlägig wissenschaftli­
chen Bereich hinaus bekannt sind, aus den unterschiedlichen zitierten 
Wissenschaftsfeldern: Für den Bereich der Geschichtsschreibung bezieht 
sich Kaschuba auf den französischen Historiker Michel de Certeau, für 
die »ethnologisch-gegenwartsbezogene Forschung« verweist er auf die 
vorwiegend us-amerikanische Debatte der »Reflexiven Anthropologie« 
-mit Clifford Geertz, James Clifford und George Marcus als deren Ex­
ponenten - und für die europäischen Geschichts- bzw. Kulturwissen­
schaften läßt er den Philosophen Peter Weber-Schäfer sprechen (ebd.: 
33ft). Mit diesem Referenzsystem statuiert Kaschuba eines ganz deut­
lich: Das Problem der »imaginativen Funktion« von Wissenschaft (ebd.: 
33) ist nicht sein persönliches bzw. sein fachliches sondern ein aktuelles 
und prominentes Thema im gesamten Feld der Geistes- und Sozialwis­
senschaften. Im Ausgriff in das interdisziplinäre und internationale Feld 
der zeitgenössischen Wissenschaftsdisziplinen demonstriert er seinen 
Zuhörerinnen und Leserlnnen, dass er mit diesem Thema vor einer He­
rausforderung steht, die ihn mit dem ganzen wissenschaftlichen Feld 
verbindet. 

Was Kaschuba mit dem Bild des Schopfes des Barons von Münch­
hausen metaphorisch beschreibt, fasst Komad Köstlin in den Begriff der 
»Geschichtenerzähler« (vgl. Köstlin 1996b: 176). (Geistes- und Sozial-) 
Wissenschaft ist für ihn die moderne Version, sich als Kollektiv gegen­
seitig Geschichten zu erzählen: 

»Üur modernity - and this means in this paper the last 200 years - has brought 

forth the scientist as a new type of story-teller. Our human existence has be­

come more and more scientific with the help of cultural interpretations. Sci­

ences invent and offer >sense< and have reached new fields of interests, namely 
what they (sciences) call >everyday life<. Ethnologists practise that on the Ievel 

of nation, folk or individual and since they have chosen the name >Ethnology< 

the discourse in terms of ethnicity has received an additional Iegitimation. So 
sciences are - among other intellecutal elites of interpretation - involved in the 

invention and creation of invisible but real frames of action.« ( ebd.) 

Sowohl Wolfgang Kaschuba als auch Komad Köstlin ziehen für ihre 
Sichtbarmachung dieses (geistes- und sozial-)wissenschaftlichen Di­
lemmas die Bereiche der »Geschichte«, des »Fremden«, des »Eigenen« 
und der damit verbundenen »ldentitäten« hinzu, wodurch sie nicht allein 
auf das grundlegende Problem für diese Wissenschaften hinweisen. 
Gleichzeitig verknüpfen sie darin die drei volkskundlichen Diskursach-

198 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

sen, wenn sie das referierte Dilemma am Fall der Volkskunde und ihrer 
kulturorientierten Forschungsweise exemplifizieren: Auch hier stellt 
»Kultur« das verbindende Glied dar, denn kulturelle Interpretationen 
historischer Wirklichkeit liefern das Material und Mittel zum fachlichen, 
wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Selbstverständnis und mani­
festieren damit dessen unauflösbaren Konnex. 

Dass dieses Wissenschafts-Dilemma einer darunterliegenden Span­
nung geschuldet ist, zeigt sich in Köstlins Wortwahl für das beschriebe­
ne Problem. Wissenschaftlerinnen als »Story-tellers« und »entertainers« 
(Köstlin 1996b: 178) zu bezeichnen, ist als kritische Provokation plat­
ziert. Die Provokation - aber auch im abgeschwächten Sinn: die allge­
meine Kritik - funktioniert nur, wenn ein anderes, gegensätzliches 
Grundverständnis von Wissenschaft gleichzeitig seine Autorität bean­
sprucht. Erst die polare Gegensätzlichkeit zweier unterschiedlicher De­
finitionen von Wissenschaft, die in ihrer Gleichzeitigkeit als Wider­
spruch und damit als Provokation verstanden werden können, machen 
Köstlins Äußerung zur sinnvollen und verständlichen Aussage. Mit sei­
ner Kritik an der (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft als Institution, die 
zur Geschichtenerzählerirr verkommt, verknüpft Köstlin implizit das 
»richtige« Verständnis und Verhalten, das von ihr- dieser Wissenschaft 
- zu erwarten wäre: Durch die Aufdeckung und Enthüllung von Macht, 
von Autorität und von Interessengebundenheit in scheinbar banalen all­
täglichen Ereignissen entginge die (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft 
und im speziellen die Ethnologie der allgegenwärtigen Gefahr, lediglich 
bunte Geschichten zu produzieren, und an deren Statt soziale Realität 
kritisch nach deren Konstruktion und Machtdurchdrungenheit zu hinter­
fragen, in Köstlins eigenen Worten: » There is a turn towards literariza­
tion which makes us neglect our job: we describe our own lives and in­
vent colourful stories pretending it is somebody else's life. We describe 
what does not change and look for an entertairring interpretation, a good 
story.« (ebd.: 179) In Köstlins Provokation und in Kaschubas fatalisti­
scher Entscheidung, sich selbst beim Schopf zu packen - bei aller Un­
möglichkeit -, offenbart sich die spannungsvolle Verknüpfung zweier 
sich entgegenstehender Wissenschaftsdefinitionen: Der Neutralität, Ob­
jektivität, Interessenlosigkeit, Standort- und Geschiehtsurrgebundenheit 
von Wissenschaft (vgl. Weingart 2003: 16ft) steht die kontingente Kon­
zeption einer historisch, räumlich und gesellschaftlich eingebundenen 
Wissen Schaffens gegenüber. 

Mit dem ersteren konzeptionellen Verständnis von (Geistes- und So­
zial-)Wissenschaft als »objektive Instanz« schließen Köstlin und Ka­
schuba - hier als repräsentative Exponenten des ganzen fachlichen Dis­
kurses - an den in der historischen Modeme entwickelten Wissen-

199 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

schaftsbegriff an, wie er vorwiegend von den Naturwissenschaften ge­
prägt wurde: 

»Die zweite Phase, von der Mitte des 18. bis ins frühe 20. Jahrhundert, war 

geprägt durch den >klassisch< modernen Idealtyp der wahrheitsorientierten 

Grundlagenforschung, die sich disziplinär immer weiter differenzierte und 
spezialisierte. Neben den Akademien waren es die Universitäten, die im Ge­

folge der Humboldtschen Reform aus den ehemaligen Artisten-Fakultäten ein­

zelne Naturwissenschaften ausgliederten und damit die Chance für eine weite­
re Differenzierung der Forschungsfelder eröffueten. Und erst in dieser Phase 

etablierte sich endgültig die Objektivität in dem bis heute gültigen Verständnis 

einer >aperspektivischen<, jegliche subjektiven Eigenheiten negierenden und 
(vermeintlich) ausschaltenden Naturbeobachtung als zentrale >epistemologi­

sche Tugend< [ ... ]« (Böschen/Wehling 2004: lOff; vgl. auch Blanke 1993: 

204f; Nowotny 1999: 278; Weingart 2001: 52). 

Diskursiv machtvoll ist dabei allerdings weniger die theoretische Defini­
tion von Wissenschaft als vielmehr das, was sich als Verständnis von 
Wissenschaft durchsetzt: 

»Was immer den epistemischen Kern der Wissenschaft ausmachen mag, der 

Glaube daran wurzelt in tief verankerten kognitiven Orientierungen und eini­
gen für unwandelbar gehaltenen Prinzipien. Dazu gehört der Glaube an me­

thodische Vorgehensweisen, die zur Objektivierung von Wissen fuhren, und 

an die inhärente Rationalität der praktizierten Verfahren.« (Nowotny 1999: 
30ff)21 

Die spannungsvolle Vereinigung des neutralen und des kontingenten 
Wissenschaftsverständnisses in einen einzigen (Kultur-)Wissenschafts­
begriff dynamisiert und reproduziert gerade im Versuch der Überwin­
dung ebendiese Konstruktion. In versuchter Absetzung von der einen 
Fundierung schreibt sich gerade deren Doppelung immer wieder ein?2 

21 Weingart begründet die Entstehung der Paradoxie wissenschaftlicher De­
finitionen als (historisch mitbedingte) Entwicklung der Wissenschaft in 
Form eines ausdifferenzierten, selbstbezüglichen Teilsystems der Gesell­
schaft, das aber dennoch in Kopplung mit anderen Teilsystemen der Ge­
sellschaft steht (vgl. Weingart 2001: 58fu. 236f). Vgl. auch Koseborke zu 
unterschiedlichen Paradoxiekonstruktionen im heutigen Universitäts­
system (vgl. Koseborke 2004). 

22 In paralleler Weise produziert der zeitgenössische Zweifel an der Objekti­
vität und Gesichertheit von wissenschaftlichem Wissen eine Amalgamie­
rung der eindeutigen Objektivität und dem vieldeutigen Pluralismus, was 
Maasen und Winterhager ebenfalls zur Paradoxie (post-)moderner Wis­
senschaft zusammenfassen: »In Bauman's analysis, today both types of 

200 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Die polare Konstruktion erfüllt allerdings auch hier eine wichtige dis­
kursive Funktion, die sich so ebenfalls in anderen geistes- und sozial­

wissenschaftlichen Disziplinen am Ende des 20. Jahrhunderts abzeich­

net. Die Aufweichung der klaren Grenzziehungen zwischen (Geistes­

und Sozial-)Wissenschaft und gesellschaftlicher Öffentlichkeit bringen 
nicht nur spezifische Formen der Forschungs(re-)präsentationen mit 

sich, sondern erleichtern und betonen gleichzeitig die gesellschaftliche 

Aufgabe wissenschaftlichen Wissens: 

»Historians, while engaging in non-acadernie enterprises as weil (e.g., exposi­
tions), predominantly pursue this task within the confines of academia. Inter­
estingly, irrtemal specialization shows, among other trends, a shift toward 
modern history, social history, history ofnon-European countries as weil as of 
technology including science and medicine [ ... ] - obviously, these histories 
are designed to equip the members of contemporary globalized, high-tech so­
cieties with orienting knowledge. Accordingly its self-proclaimed specificity 
of telling stories, its narrativity [ ... ], its rhetorics [ ... ], its centrisms ( eurocen­
trism, androcentrism, ... ) center stage in various debates.« (Maasen/Winter­
hager 2001: 71; vgl. auch Bourdieu 1988: 72f; Weingart 2001: 17; Fischer 
2004:235) 

Wie Wolfgang Kaschuba so stehen auch seine Fachkolleginnen vor der 

Aufgabe, sich an diesen Herausforderungen abzuarbeiten, die ihnen die 

spannungsvoll konstruierte Diskursachse des (geistes- und sozial-)wis­
senschaftlichen »Wissen Schaffens« vorgibt. Das heißt, die Volkskund­

lerinnen müssen in ihrem Reden die Spannung, die sie nicht auflösen 

können, diskursiv unsichtbar machen. Sie müssen versuchen, der an sich 

widersprüchlichen Aufgabe gerecht zu werden, kritisch-neutrale Wis­
senschaft in einer komplexen und die Wissenschaft miteinbeziehenden 

Realität zu betreiben. In seinem Fazit bezüglich der Problemstellungen, 

denen sich eine »Kulturwissenschaft«, die anerkennt, dass »Kultur« 

vorwiegend als gesellschaftliches »Interpretament« funktioniert, gegen­
übergestellt sieht, resümiert Kaschuba die Chancen und Risiken solcher 

Wissenschaft: 

»Eingewoben in die gesellschaftlichen >Versuche der Ortsbestimmung< haben 
Geschichts- und Kulturwissenschaften stets ein gut Teil dazu beigetragen, die 

doubts amalgamize: Based on the conviction that there is no such thing as 
certainty anymore, scientist of any epistemological creed persist in produ­
cing more knowledges in an effort to counter contingency with pluralism. 
Put in a nutshell, the dynamics of knowledge seems to be the most stable 
trait ofthe practice called science, modern or postmodern.« (Maasen/Win­
terhager 2001: 15) 

201 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

>Kulturalisierung< unserer Gesellschaft in dem Sinne produktiv zu fördern, 
dass wir gelernt haben, >Blickwechsel< in den Kulturen und zwischen den Kul­
turen einzuüben, Perspektiven und Wertehorizonte zu hinterfragen, kulturelle 
Pluralität anzuerkennen. Andererseits waren und sind unsere Wissenschaften 
aber auch Wegbereiter jener kulturell interpretierten >Weltbilder< geworden, 
die als >Sinnkonstruktionen< soziales, nationales und globales Denken mitge­
formt haben - auch im Sinne von Hermetik und Abgrenzung.« (Kaschuba 
1995a: 36) 

Kaschuba benennt hier noch einmal die unhintergehbare Bingebunden­
heit von (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft in gesellschaftliche und 
historische Prozesse. Gleichzeitig verbindet er damit die wesentlichen 
Konsequenzen in und für eine Gesellschaft: Wissenschaft befördert so­
wohl Ein- und Ausschluss, im positiven wie negativen Sinn. Die Ambi­
valenz dieser Situation, an der sich die Volkskundlerinnen abmühen, 
ohne sie auflösen zu können, klingt in Kaschubas Verweis auf den Ba­
ron von Münchhausen an: Irgendein Mittel muss es geben, sich selbst -
als (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft- aus dem »Sumpf« der soziahis­
torischen und epistemologischen Kontingenz herauszuziehen. 

So skeptisch es Kaschuba selbst schon formuliert, so hartnäckig 
prägt und organisiert dieses Problem das volkskundliche Sprechen aller 
Fachvertreterinnen. Im kontextualisierten und selbstreflexiven Einbezug 
der eigenen Position, der eigenen Rolle, der Angemessenheit der eige­
nen fachlichen Ergebnisse und der eigenen Gesellschaft, in der dies ge­
schieht, versuchen Köstlin, Kaschuba et al. das Spannungsfeld, in das 
die (Geistes- und Sozial-)Wissenschaft am Ende des 20. Jahrhunderts 
eingebunden ist, zu benennen und damit erkennbar zu machen: 

»Science has to name interests and should Iook for the authorities which are 
setting marks and thus should be more than a story-telling institution. Through 
that healing attitude which stories mostly include, a Iot of questions and as­
pects have been lost during the last years. Ethnology took part in the ethniciza­
tion of culture supporting a camouflage of the social dimension of conflicts 
(Kaschuba 1995). Since the narratives of the 60s and 70s have lost their inte­
grating power the common story of ethnicity has been raised and revitalized 
again. We put forward what we discuss and give key words for the political 
rhetorics: angels, ethnicity, fastfood. By writing books and planning symposi­
ums we initiate, create and strengthen discourses on certain topics. And we 
know: in deconstructing the stories we de-construct our role as scientific au­
thorities.« (Köstlin 1996b: 179) 

»Selbstreflexion« wird zur Lösung des Problems einer Wissenschaft, die 
sich (nicht mehr) auf den Status einer Meta-Instanz beziehen kann: Statt 

202 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

(historische, gesellschaftliche und persönliche) Neutralität als Qualität 
des »wahren« Wissens zu behaupten, erfüllt jetzt die »kulturwissen­
schaftliche« Selbstreflexivität das Kriterium der Qualitätssicherung. 
Herstellung von Transparenz bezüglich der konkreten eigenen wissen­
schaftlichen Bedingtheit, Positionierung und Wirkungen definiert in die­
ser diskursiven Bestimmung die soziale »Wahrheit« des (kultur-)wissen­
schaftlichen Wissens. Die Selbstreflexion zielt damit auf das »Selbst« 
der »Wissenschaft« und wirkt erfolgreich, indem sie den eigenen, wis­
senschaftlichen Kopf erhellt und den »Sumpf« realer gesellschaftlicher 
Komplexität klärt: Ganz wie bei Münchhausen funktioniert die Idee -
nicht aber die Praxis -, sich selbst aus dem Sumpf zu ziehen, im Mär­
chen wie in der zeitgenössischen Volkskunde nur in der Anerkennung 
und damit gleichzeitigen Verdeckung - das heißt, in der Aufhebung -
der polaren Achsenkonstruktion. In der zitierten Erzählung legitimiert 
und realisiert das Geme des Märchens den Lösungsversuch, in der Wis­
senschaft erreicht es der Diskurs: Der Erzähler von »Gulliver's Reisen« 
findet seine Nachfolger als »kulturwissenschaftliche« »Story-tellers«, die 
beide im Sprechen ihre Konstruktion der Wirklichkeit zur kritisch-visio­
nären Konzeption von »Gesellschaft« transformieren. 

Achse 3: Feld(relationen) 
und die Fachdefinition der Volkskunde 

Zeichnet die volkskundlich-diskursive Darstellung von Wissenschaft als 
potentes Instrument - qua Kulturbegriff- und als Instanz der adäquaten 
Wissensproduktion - wie oben gezeigt durch »kulturwissenschaftliche 
Selbstreflexivität« - die beiden ersten Achsen des volkskundlichen 
Sprechens aus, definiert die Bestimmung des Profils und der Position 
des Fachs die dritte Achse des disziplinären Diskurses. Sich als potente 
und kompetente »Kultur«-Wissenschaft zu beweisen, reicht in einem 
konkurrierend organisierten Feld nicht aus, um sich Gehör im Stimmen­
gewirr der Wissensproduzentinnen zu verschaffen. Konstant und konti­
nuierlich muss bestimmt und verhandelt werden, wer in dem Konkur­
renzfeld mit welcher Legitimität sowie Autorität eine Position besetzen 
darf. 

Im Blick auf die Titelwahlen, die die Volkskundlerinnen an promi­
nent gesetzter Stelle ihrer Publikationen treffen, werden die diskursiven 
Strategien erkennbar, mithilfe derer sich das Fach im dicht besiedelten 
Wissenschaftsfeld auf einer spezifischen Position zu platzieren versucht. 
Titel sind mehr als nur pointierte Zusammenfassungen dessen, was die 
Autorinnen im Folgenden sagen werden. Sie weisen assoziativ über den 
behandelten Gegenstand hinaus; sie verknüpfen frühere Wissensbestän-

203 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

de mit aktuellen Diskussionen; sie geben anhand kurzer Bewertungen 
eine Leseanleitung für das Folgende. In gleicher Weise, wenn auch nicht 
im gleichen Sinn, funktionieren die Titelgebungen innerhalb diskursiver 
Zusammenhänge. Liest man dementsprechend in diskursanalytischer In­
tention die Titel der verschiedenen Bände und Beiträge volkskundlicher 
Stadtforschung, die im Verlauf der 1990er Jahre publiziert wurden, dann 
ergibt sich folgende Reihung: Das »Anthropological Journal« betitelt 
seine Ausgabe von 1993 mit »Urban Europe«; diesem folgt 1994 der 
»kuckuck« mit dem Heft »Metropolis«; im Jahr darauf veröffentlicht 
»kea« seinen Band zum Thema »Stadtdschungel«, an den sich das In­
formationsorgan der »Frankfurter Gesellschaft für Kulturanthropologie« 
mit dem grundsätzlich gehaltenen Thema der »Stadtanthropologie« an­
schließt. Im Jahr 1998 veröffentlichen die »Berliner Blätter« Beiträge zu 
einer »Stadtethnologie in Europa«, die sie im Kontext von »Transfor­
mationen des Städtischen« verorten. Den publikatorischen Reigen der 
90er Jahre beendet die Hamburger Gemeinschaftspublikation von Eth­
nologie und Volkskunde im Jahr 2000 unter dem Motto »Kulturwissen­
schaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme«. 

Diese aufzählende Parallelisierung der unterschiedlichen Titel macht 
ein dem Diskursfeld innewohnendes Postulat sichtbar, auf das die Her­
ausgeberinnen reagieren. Die eine Hälfte der Editorinnen setzt pro­
grammatisch das Forschungsfeld als Etikett auf ihre Neuerscheinungen 
(»Urban Europe«, »Metropolis« und »Stadtdschungel«); die andere Häl­
fte positioniert die herausgebenden Disziplinen prominent - als Titel -
im Feld der Forschungskonkurrenz (»Stadtethnologie in Europa. Trans­
formationen des Städtischen«, »Stadtanthropologie«, »Kulturwissen­
schaftliche Stadtforschung. Eine Bestandsaufnahme«). Beide Titelwah­
len dienen dennoch derselben Intention: In der positiven Aufnahme der 
allgemein zeitgenössischen Anforderung, sich als wissenschaftliche Dis­
ziplin inhaltlich und fachlich individuell zu profilieren, versuchen sie 
das Fach und das Feld in eine untrennbare Verbindung zueinander zu 
bringen. Die Verknüpfung von »Stadt« mit »Anthropologie«, »Ethnolo­
gie« und »Kulturwissenschaft« funktioniert in diesem Sinn als Demons­
tration der evident gemachten Zuständigkeit, Kompetenz und Eigenstän­
digkeit des Fachs für das benannte Forschungsfeld. Der Konnex, der in 
diesem diskursiven Sinn in jedem Titel hergestellt wird, liegt im Fall der 
Forschungsfeldbeschreibung - als europäisch, zentral, machtvoll, ent­
fremdend, chaotisch und gefahrlieh - in der Verknüpfung des fachlichen 
Profils, eine deutende und Transparenz herstellende Instanz für die 
komplex gewordene europäische Realität zu sein, mit dem Untersu­
chungsort »Stadt«, der seinerseits als gefahrlich, unübersichtlich, ver­
einnahmend charakterisiert und geographisch lokalisiert wird. Das fach-

204 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

liehe Profil und die von ihm diagnostizierte Gesellschaftssituation sind 
passgerecht aufeinander bezogen, womit das Fach sich folgerichtig als 
orientierende Instanz ausweist. Im Fall der monothetischen Fachbenen­
nung im Titel behauptet die Integration des Forschungsfelds in den dis­
ziplinären Namen- als »Stadtanthropologie«- schlicht und kurz die in­
haltliche Zusammengehörigkeit von Disziplin und Feld in einer definito­
rischen Eindeutigkeit, die die Selbstverständlichkeit der fachlichen Posi­
tionierung als kompetente Analytikerirr unmissverständlich demonstriert 
und sie damit nicht nur legitimiert, sondern explizit autorisiert für die 
Aufgabe, ein funktionsfahiges Gesellschaftsmodell zu formulieren. 

Die Fachbezeichnungen entfalten eine diskursive Potenz, die über 
die jeweilige inhaltliche Bestimmung des Namens hinausgehen: Indem 
sich die Volkskunde gleichzeitig als Fach unter den Etiketten der »Eth­
nologie«, »Anthropologie« und/oder »Kulturwissenschaft« sowie als 
Allianz der »Ethno-« und »Kulturwissenschaften« definiert, profiliert sie 
das entsprechende Forschungsfeld dieser Wissenschaften gleichzeitig als 
disziplinär volkskundliches und als interdisziplinär kulturwissen­
schaftliches. Die »Ethnologie« qua »Völkerkunde« erweist sich hier als 
ideale Partnerin, da auch sie in den 90er Jahren als Newcomerirr auf dem 
Feld der wissenschaftlichen Beschäftigung mit der Stadt gelten muss. 
Sie tritt damit nicht in Konkurrenz zur Volkskunde, sondern stärkt in 
gegenseitiger Kooperation die von beiden angestrebte disziplinäre Posi­
tionierung gegenüber den anderen gesellschaftswissenschaftliehen und 
gesellschaftlichen Wissensinstitutionen. Der Begriff der »Kulturwissen­
schaft« spielt für diese Positionierungsaufgabe die Schlüsselrolle: Ohne 
explizit disziplinäre Zuordnung in den unterschiedlichen Titeln fungiert 
der Begriff als übergeordnete Forschungsorientierung, unter die sich alle 
im Feld vorhandenen Fächer und Institutionen einordnen können. 
Gleichzeitig demonstriert und statuiert die Volkskunde an anderer Stelle 
ganz deutlich ihr Selbstverständnis, die genuine »Kulturwissenschaft« 
zu sein. Damit profiliert sich die dritte, im volkskundlichen Diskurs nur 
implizit gehaltene und erst in der Analyse sichtbar werdende span­
nungsvolle Achsenkonstruktion: Die Volkskunde vertritt das Selbstver­
ständnis, gleichzeitig disziplinär spezifisch und interdisziplinär grenz­
überschreitend profiliert zu sein. Oder noch kürzer: Die Volkskunde 
versteht sich in der Definition der »Kulturwissenschaft« als inter­
disziplinäre Disziplin. In einem schon längst von anderen Fächern (wie 
der Geographie und Soziologie) bearbeiteten Feld manifestieren die 
Volkskundlerinnen anhand dieser doppelten Selbstbeschreibung ihre 
eigene Position: Sie definieren und praktizieren einerseits die »Stadt­
forschung« als interdisziplinäre, »kulturwissenschaftliche« Forschungs-

205 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

aufgabe; und andererseits definieren sie - qua »Kulturwissenschaft« -
ihre eigene disziplinäre Spezifik im fachlich Überspezifischen. 

Die Produktions- wie Akzeptabilitätsbedingung für diese doppelte 
Selbstbezeichnung liegt in der Transformation von Wissenschaft und 
Universität hinsichtlich ihres fundierenden Ideals einer grundsätzlichen 
»Einheit des Wissens«: 

»Dieser Wandel der Identität der Wissenschaft -von der einheitlichen Wis­

senschaft der Akademie und ihrer universalgelehrten Mitglieder zu der diszi­
plinär arbeitsteilig organisierten universitären Forschung der Spezialisten -, 

der in den nostalgischen zeitgenössischen Äußerungen im letzten Drittel des 

19. Jahrhunderts zum Ausdruck kommt, hat einen bis heute vernehmbaren 
Nachhall. Die Versuche, in der zersplitterten Disziplinenlandschaft eine Ein­

heit zu finden und deren Integrationskraft wirksam werden zu lassen, sind seit 

jener Zeit ununterbrochen fortgesetzt worden. [ ... ] Dieser Einigungsversuch 
war auch noch die Grundlage des frühen Interdisziplinaritätsdiskurses, der En­

de der sechziger Jahre einen ersten Höhepunkt erreichte. Auch hier richtete 

sich die Klage gegen die Departementalisierung und Spezialisierung der Wis­

senschaft, gegen eine Struktur, die den praktischen Problemen der Gesellschaft 
angeblich nicht entsprach und statt dessen mehr Probleme schaffe als löse [ .. .]. 

Seit Mitte der achtziger Jahre gilt die Realität der disziplinären Spezialisierung 
wohl als unumkehrbar. Zumindest kamen die Autoren des Bandes Interdisci­

plinarity Revisited zu der Auffassung, das Konzept der Interdisziplinarität ha­

be seine Schlagkraft verloren. Die Departements und Fakultäten der Universi­

täten als deren wichtigste organisatorische Einheiten hätten nicht nur überlebt, 
sondern noch an Stärke zugenommen [ .. .].« (Weingart 2001: 120f; Hervor­

hebungen i.O.) 

Mit Niklas Luhmann läßt sich diese von Peter Weingart beschriebene 
schwierig zu handhabende Situation - der stetig beschworenen Interdis­
ziplinarität bei gleichzeitiger disziplinärer Strukturierung der Universität 
-einerseits als struktureller Effekt und Spielraum der ( spätmodern exis­
tierenden) Bürokratie beschreiben. Im Spannungsfeld zentralisierter und 
bürokratisierter Entscheidungen sowie dem Bestehen auf 

»Demokratisierung und auf Autonomie ihrer Basisprozesse [ ... ] wird der Wi­

derspruch von Mitbestimmung und Selbstbestimmung produktiv. Jeder Zug 

zugunsten des einen Prinzips erzwingt Kompensationen fürs andere. Da Ent­
scheidungen beliebig dekomponiert, auseinandergezogen und aufeinanderbe­

zogen werden können, setzt das >Material<, aus dem die Organisation besteht, 

dem keinen Widerstand entgegen.« (Luhmann 1992: 79) 

206 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Andererseits löst nach Weingart, »das Versprechen, durch die Ver­
knüpfungen der Vielfalt der Disziplinen werde die Innovativität der 
Wissenschaft erhalten, [ ... ] den zunächst paradox erscheinenden Wider­
spruch zur fortschreitenden Spezialisierung auf.« Er schließt daraus, 
»dass es sich [vermutlich] um eine >Übergangssemantik< (Luhmann) 
handelt.« (Weingart 2001: 121) Im Blick auf die Volkskunde und ihre 
diskursive Wissenskonstruktion ließe sich an dieser Stelle - statt von 
einer »Übergangssemantik«, die eine Auflösung sowohl der inhaltlichen 
als auch der strukturellen Ambivalenz im Auge hat - von einer diskursiv 
präzis eingepassten Praxis sprechen, die auf die Ambivalenzen der Mo­
deme mit einschlägigen Ambivalenzen ihrer disziplinären Sinnkonstruk­
tion antwortet. In ehendiesem Sinn läßt sich Hartmut Böhmes Darstel­
lung zur zeitgenössischen Positionierung der »Kulturwissenschaft« statt 
als kritische Diagnose- als die sie Böhme formuliert hae3 -als treffsi­
chere Beschreibung der zeitgenössisch geforderten Diskurspraxis quali­
fizieren, die in Entgegnung auf die gesellschaftliche wie universitäre He­
rausforderung von unterschiedlichen geistes- und sozialwissenschaftli­
ehen Disziplinen entworfen und praktiziert wird. Die volkskundlich­
kulturwissenschaftliche Selbstdarstellung im Disziplinengefüge ordnet 
sich dann in das allgemeine strategische Spektrum einer gleichzeitigen 
fachlichen Differenzierung und Entdifferenzierung ein, wie es das Gebot 
der Stunde von allen Positionen im Konkurrenzfeld verlangt.24 

23 »Diskurs heißt erst mal >auseinanderlaufen< und nicht >zueinanderkom­
men<. Also der Widerspruch ist das Dominante, und hierbei soll die Kul­
turwissenschaft als[ o] eine Instanz der Moderation dieses widersprüch­
lichen Felds der Heterogenitäten darstellen: also die Kulturwissenschaft 
als Moderation zwischen den Fächern, die in ihrer Spezialisierung ver­
sunken, vielleicht auch erstarrt sind. Dabei scheint sie das interdiszipli­
näre, von mir aus auch transdisziplinäre Diskursfeld zu sein, das - unter 
Voraussetzung einer disziplinären Identität der Fächer, auf die sie sich be­
zieht- die Wünsche nach einer Verbindung der unabhängig voneinander 
entwickelten Forschungsansätze befriedigen soll.« (Böhme 1999: 302f) 

24 Die fachhistorischen Referenzen, Rückblicke und Selbstdarstellungen, die 
jeden »volkskundlichen« Artikel, jede Monographie und jede institutionel­
le Selbstdarstellung einleiten, durchdringen oder abschließen, dokumentie­
ren und inszenieren immer wieder von neuem die suchende Selbstetablie­
rung der Disziplin im konkurrierenden Reigen der gesellschaftlichen Wis­
senslieferantlnnen. In variierender Kombination ihrer fachlichen Tradi­
tion, Transformation und Innovation statuiert und hinterfragt die »Volks­
kunde« in ständiger Diskursdialektik ihre eigene rechtschaffene Deutungs­
position. Die Plausibilität dieser selbstrechtfertigenden Positionierung, die 
sich fest in die epistemische Organisation des Faches einschreibt, liegt im 
(geistes- und sozial-)wissenschaftlichen und einzeldisziplinären Evidenz­
verlust begründet, woraus folgt, was Peter Jehle konsequent auch für das 
Management germanistischen Wissens statuiert hat: Wissenschaftlichkeit 

207 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

Resumee: Der disziplinäre Diskursraum 
als Denkraum der Volkskunde 

Die Herausforderungen der zeitgenössischen Situation, auf die Kaschuba 
1994 so offensiv und epistemisch produktiv geantwortet hatte, bewirken 
in der (deutschsprachigen) Fachcommunity nicht immer die gleich en­
thusiastisch nachvollzogenen Wirkungen. Häufig erscheint der Umgang 
mit den aktuellen Themensetzungen in Form unterschiedlicher »Krisen« 
als Zumutung, die nicht die diskursive Praxis aber den Sprech-Gestus 
der Fachvertreterinnen prägen. In Form einer defensiv-offensiven Hal­
tung reagieren die Volkskundlerinnen auf die ihnen zugemuteten He­
rausforderungen ihres Selbstverständnisses als »Kultur-Wissenschaft«. 
Die in diesem Sinn - der herausgeforderten Selbstverständlichkeit -
provozierten wie ermöglichten Äußerungen im volkskundlichen Forma­
tionsfeld manifestieren einen öffentlichen und publikatorischen Diskus­
sionsraum, der sich im obigen Kontext aus Herausforderung und postu­
lierter Reaktion als Diskursraum entpuppt. Der diskursanalytische Blick 
auf die volkskundliche Wissensarbeit macht dementsprechend sowohl 
die volkskundliche Diskurspraxis als auch deren im disziplinären Wis­
sen manifestierten »Effekte« sichtbar. 

In diskursiv geregelter Praxis sprechen die Volkskundlerinnen mit­
hilfe dreierthematischer Achsen- zur Potenz des Begriffs der »Kultur«, 
zur (geistes- und sozial-)wissenschaftlichen Kompetenz und Potentialität 
sowie zur volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Schlüsselposition -
über die soziale Wirklichkeit. Mithilfe leitender Grundunterscheidungen 
- zwischen wandelbarer Dynamik versus kontinuierlicher Statik, hetero­
gener Komplexität versus homogener Eindeutigkeit sowie vieldimensio­
naler Widersprüchlichkeit versus fixierter Struktur -, die den diskursi­
ven Status von Leitdifferenzen einnehmen, unterscheiden die Fachver­
treterinnen zwischen gesellschaftlich sinnvollem und inadäquatem Wis­
sen, das ihnen erlaubt, die disziplinär notwendigen Grenzen zwischen 
volkskundlich-kulturwissenschaftlichem und nicht-volkskundlich-kul­
turwissenschaftlichem Wissensbestand zu trennen. Gleichzeitig umfasst 

208 

»ist der ideologische Wert, den die antagonistischen Positionen für sichre­
klamieren, zugleich aber auch der Apparat, der die Auslegung dieses Wer­
tes, das heißt die jeweilige Applikation auf die konkrete Situation, in der 
es gilt, >wissenschaftlich< zu arbeiten, organisiert. Ämterhierarchien, Zi­
tierkartelle, Kongresse, Zeitschriften, Festschriften, Prüfungsordnungen, 
usw. -die akademischen Verkehrsformen bilden eine materielle Struktur, 
in der die Auseinandersetzungen um den obersten Wert der >Wissenschaft­
lichkeit< in ein geordnetes Gerangel überfuhrt werden. Es kommt darauf 
an, sein besonderes Interesse in die allgemeine Sprache der anerkannten 
>Spielregeln< zu übersetzen.« (Jehle 2001: 43f) 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

die spannungsvolle Polarität jeder thematischen Achse den ganzen dis­
ziplinären Diskursraum Im Versuch, die eigene fachliche Art des Den­
kens, Forschens und Sprechens bzw. die volkskundlich spezifische Ach­
senkonstruktion aus der gegenseitig verknüpften Thematisierung von 
»Kultur«, »Wissenschaft« und »Volkskunde« stabil zu halten, orientie­
ren sich die Fachvertreterinnen immer wieder an den unterschiedlichen 
Polen jeder thematischen Achse. Indem sie sozusagen die beiden ent­
gegengesetzten Enden jeder Achse aufnehmen, reflektieren und argu­
mentativ zu vereinen suchen, decken sie in Funktion des pars pro toto 
das ganze Äußerungsspektrum der jeweiligen Achse ab. In diesem Sinn 
lassen sie keine der zeitgenössisch sagbaren Möglichkeiten ausser Acht 
und sichern diskurspragmatisch jede der Achsen sowie den ganzen 
Raum ihres Denkens. 

Die drei Diskursachsen, die sich im volkskundlichen Sprechen ana­
lytisch identifizieren lassen, gestalten und prägen die spezifische Art des 
volkskundlichen Wissens. Bestimmte Phänomene geraten so in den For­
scherlnnenblick, andere werden ignoriert. Erst in Realisierung und 
Kombination aller drei Diskursachsen allerdings werden die behandelten 
Forschungsthemen auch diskursiv autorisiert zu volkskundlich legitimen 
Themenstellungen. Die V erknüpfung von Kulturbegriff, Legitimierung 
der Geistes- und Sozialwissenschaft und fachlicher Position formiert die 
Bearbeitung disziplinärer Untersuchungen im Sinn der legitimierten, 
spezifisch möglichen Fragestellungen, Perspektivierungen, Theoriebe­
zügen und Methoden. Der Raum des Denkens, der in dieser Weise dis­
kursiv etabliert wird, fundiert, gestaltet und fokussiert die volkskundli­
che Forschungsagenda. Die innere Vernetzung der Diskursachsen er­
reicht die stabile Rahmung des fachlichen Denkens, die dadurch aber 
keine endgültige Stabilität garantieren kann. Die grundsätzliche Konkur­
renz des spätmodernen Wissensfelds motiviert und nötigt alle sich darin 
zu Wort meldenden Personen zu ständig erneuerten Argumentationen, 
Modifikationen, Relativierungen, Variationen, Kommentierungen, Be­
weisführungen, Rechtfertigungen und Wiederholungen ihrer Äußerung­
en, um sie als autorisierte und legitime Aussagen erneut in den Diskurs 
einzuschreiben. 

Die konstant zu leistende Herstellung fachlicher, kulturbegrifflicher 
und wissenschaftlicher Evidenz erreicht die volkskundliche Diskurspra­
xis nicht allein durch die geforderte Reaktion auf die dreifache Heraus­
forderung, sondern durch die ebenso komplexe Verknüpfung aller in­
nerdiskursiven Strukturelemente. Aufgrund dieser gegenseitigen Be­
dingung und Bedingtheit der drei Achsen, deren paradoxer Konstruk­
tion, der darauf beruhenden und diese wiederum stützenden Leitunter­
scheidungen sowie der daraus folgenden Oppositionierungen bewirkt in 

209 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ihrer Reziprozität eine Schließung des fachlichen Diskursraums, der 
konsequent in jedem- als legitim intendiertem- Beitrag erneut abgebil­
det wird. Trotz fachinternen Binnendifferenzierungen entsteht eine 
höchstmögliche Homogenität auf der diskursstrukturierten Ebene. So 
dezidiert und kritisch sich Carola Lipp gegenüber Kaschubas Kulturpro­
grammatik auch äußern mag, so sehr bedient sie sich derselben Diskurs­
praktiken, orientiert sich an den drei Themenachsen, mahnt die gleichen 
Leitunterscheidungen an und bewegt sich entsprechend im gleichen Dis­
kursrahmen. Produkt und gleichzeitiges Instrument zur weiteren Mani­
festierung, Reproduzierung und Verhandlung dieser diskursiven Rah­
mung jeglichen volkskundlichen Wissens bildet die fachliche For­
schungsagenda. Das, was die Volkskunde zu ihrem Thema macht, ist Ef­
fekt - im doppelten Sinn - des dreischenkligen, mehrdimensionalen, 
disziplinär dynamisierten Denkraums. 

Aus diskursanalytischer Perspektive dynamisiert ebendiese Praxis 
das volkskundliche Sprechen in einer äußerst spannungsvollen Weise. 
Die Verknüpfung der entgegengesetzten Pole erzeugt für jede der Dis­
kursachsen eine Struktur, die in ihrer konstruierten Polarität unsichtbar 
gemacht werden muss. Was der grundsätzlichen Stabilisierung des dis­
kursiven Denkraums dienen soll, provoziert in der diskursiven Praxis die 
konstante Reproduktion der argumentativen Instabilität: Die aufgrund 
ihrer polaren Entgegensetzung ständig notwendige Wiederaufnahme der 
axialen Themen schreibt diese als Grundlage des Diskurses immer wie­
der neu ein und reifiziert damit dessen dreischenklige Konstruktion aus 
»Kultur«, »Wissenschaft« und »fachlicher Position« im Konkurrenzfeld. 
Die dynamische Spannung der volkskundlichen Achsenkonstruktion 
überträgt sich vice versa auf die Konstruktion des ganzen Diskursraums: 
Die polare Achsendefinition destabilisiert die Eindeutigkeit aller volks­
kundlichen Äußerungen. Die dadurch motivierte existentiell notwendige 
Bearbeitung jeder Äußerung durch ihr Gegenteil wiederum provoziert 
eine ständige und grundsätzliche Reproduktion der volkskundlichen 
Diskursstruktur, was aufgrund der stetigen Wiedereinschreibung der 
spannungsvoll konstruierten axialen Themen- in paradoxer Weise- zur 
Stabilisierung der dreifachen Rahmenstruktur beiträgt. Die volkskundli­
che Formation charakterisiert sich konsequent als Effekt - im Sinne der 
diskursiven Praxis und des diskursiven Produkts -, in der Funktion eines 
gleichzeitig disziplinierenden Rahmens und eines Schutzes für die Her­
stellung disziplinären Wissens; kurz: der diskursive Formationsraum 
ermöglicht und imprägniert den volkskundlichen Denkraum. 

Die Organisation des fachlichen Wissens, das in schützender Rah­
mung durch die Achsenkonstruktion hergestellt und tradiert wird, unter­
stützt die den ganzen Diskursraum umfassende FormationsregeL Die 

210 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Doppelung aus der Selbststilisierung als »Vielnamenfach« und aus der 
konsequenten Disziplinierung des Kulturbegriffs garantiert in Form 
einer formationsumspannenden Diskurspraxis multiple Anschlussmög­
lichkeiten an unterschiedliche Institutionen und Publika sowohl inner­
halb der Universität wie auch im weiteren Feld gesellschaftlicher Öf­
fentlichkeit. Die disziplinäre Inkorporierung von wissenschaftlich und 
gesellschaftlich weit verstreuten Wissensbeständen dagegen bindet in 
Form einer selbstbewussten »Kultur«-Disziplinierung das Konfuse der 
uneinheitlichen Kulturbegriffsressourcen zu einer kohärenten Fachsubs­
tanz zusammen und bringt es als »Kulturwissenschaft« in eine transpa­
rente Ordnung. 

Die Formierung des volkskundlichen Diskursraums wird zudem 
durch die Verteilung sowie durch die institutionelle Qualität der Sub­
jektpositioneil bestimmt. Grundsätzlich gilt für die volkskundliche 
Sprechpraxis - was in allen drei hier beispielhaft ausgeführten For­
schungsfeldern fassbar wird -, dass sich jede der Fachwissenschaft zu­
gehörige Positionsinhaberirr an den disziplinären Debatten beteiligen 
kann. Von noch im Sozialisationsprozess steckenden Studierenden (Dom, 
Letsch, Stellwag), über magistrierte Studienabgängerinnen (Bräuer, Sa­
lein), Promovendlnnen (Bagus, Henkel, Lang, Timm), (Ober-)Assisten­
tlnnen (Johler, Knecht, Köck, Tschofen) und wissenschaftliche Mit­
arbeiterinnen (Römhild, Rolshoven), über außeruniversitär tätige Dokto­
ren der Volkskunde (Grieshofer, Seidenspinner) und habilitierte Privat­
dozentinnen (Kramer, Lauterbach, Welz) bis zu amtierenden und emeri­
tierten Professorinnen (Bausinger, Hengartner, Jacobeit, Katschnig­
Fasch, Köstlin, Korff, Lipp, Niedermüller, Ottenjann, Roth) melden sich 
alle dem Fach zugehörigen Vertreterinnen zu Wort. 

Die internen Differenzsetzungen wie auch die unterschiedlichen For­
schungsfelder zeigen bei näherem Hinsehen auffallige Regelmäßigkei­
ten. Entsprechend der Positionierung des Forschungsfelds innerhalb des 
Fachs differieren auch die Möglichkeiten, sich wirkungsvoll und mit ent­
sprechender Autorität zu äußern: Im disziplinären »Schaufenster« der 
volkskundlich-kulturwissenschaftlichen Programmatik steigert sich die 
Redeautorität mit dem Grad der jeweils erreichten akademischen Posi­
tion. Vorwiegend an der oberen Spitze positionierte und institutionell 
abgesicherte Stellen innerhalb der akademischen Rangordnung erlauben, 
grundsätzlich und in den renommiertesten Foren- wie es beispielsweise 
die »Zeitschrift für Volkskunde« repräsentiert- über das Fach und seine 
Spezifika zu sprechen. Das Wissen, das von hier aus zum Zweck der er­
höhten Fachprominenz und -resonanz veröffentlicht wird, bedarf vice 
versa der institutionell und öffentlich attestierten Autorität bzw. Sicht­
barkeit. Das Feld der volkskundlichen Programmatik qualifiziert in sei-

211 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

ner identitären Dimension konsequent die positive Selbstprofilierung des 
Faches, wobei der Erfolg der Aussagen von der Autorität der Subjekt­
position sowie der identitätsstützenden (strategischen) Qualität der je­
weiligen Äußerungen abhängt. In der fachlichen Programmatik äußert 
sich die Verhandlung innerer Differenzen am heftigsten und qualitativ 
intensivsten, was sich aus der gemebedingten Position dieser Diskussio­
nen erklären läßt: Hier geht es sozusagen um die »Oberfläche« des 
Fachs, für dessen Polierung und Profilierung sich vor allem die etablier­
ten Lehrstuhlinhaberinnen sowie die fachlich zukunftsorientierten New­
comerinnen zuständig und verantwortlich fühlen. Die Programmatik 
funktioniert als dezidierte Selbstetikettierung und -präsentation nach 
außen, was eine entsprechend dezidierte gegenseitige Kontrolle für die 
Darstellung der eigenen Disziplin provoziert. 

Die Unterschiedlichkeit der fachinternen Abgrenzungen liegt zu 
einem wesentlichen Teil in der Unterschiedlichkeit ihrer Position inner­
halb der Fachgemeinschaft und ihrer Anhindungen an andere disziplinä­
re Felder im ganzen Konkurrenzbereich der Geistes- und Sozialwissen­
schaften begründet. Im Überblick über die fachinternen Differenzen, die 
in den verschiedenen Forschungsfeldern hergestellt werden, fallt auf, 
dass sich im traditionellen Feld der Sachkulturforschung die stärksten 
Unterschiede zeigen: Die Konzentration des Erkenntnisinteresses kann 
auf den Menschen in seiner Praxis, seiner Beziehung zur materiellen 
Umwelt oder seiner räumlichen Lokalisierung gerichtet sein. Der Be­
reich der volkskundlichen Sachkulturforschung, die als lange bestehen­
des und intern längst etabliertes Forschungsgebiet zählt, entfaltet gerade 
in ihrer historischen Langlebigkeit innere Differenzierungen, die sich als 
fachliche Transformationen und (inner-)institutionelle Konkurrenzen 
interpretieren lassen. Die Volkskunde kann eine mindestens hunderijähri­
ge Institutionalisierung nachweisen - vor allem im musealen Bereich -, 
einschlägige Literatur findet sich so zahlreich im 19. wie im gesamten 
20. Jahrhundert und die (Ahnen-)Reihe volkskundlicher Sachkulturfor­
scherlnnen ist beträchtlich (vgl. Hauser 1994: 33ft). So lange sich also 
die Volkskunde schon mit diesem Thema beschäftigt und so sicher sie 
sich über die fachliche Normalität desselben ist, so stark zeigt sich die 
Notwendigkeit und das Interesse, interne Differenzen erkennbar zu ma­
chen. Andererseits bietet die Sachkulturforschung aufgrundihrer Tradi­
tionalität und ihrer disziplinären Selbstverständlichkeit eine innere Sta­
bilität und damit verbundene Offenheit, die es erlaubt, neue Ansätze, 
Perspektiven und Begriffe in die eigenen Arbeiten zu integrieren, ohne 
dass diese Innovationen das Fach intern als spezifisch bestehende Insti­
tution destabilisieren oder in ihrem Selbstverständnis in Frage stellen 
würden. Die »Sachkulturforschung« bietet konsequent wissenschaftli-

212 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

chen Neulingen ebenso viel Potential wie etablierten Fachvertreterinnen. 
Aufgrund seiner disziplinären Selbstverständlichkeit offeriert das Feld 
ein ideales Medium und Forum für den erfolgreichen Nachweis der 
fachwissenschaftliehen Qualifikation- als Magistri/ae, promovierte oder 
habilitierte Volkskundlerinnen-sowie für die Ehrung und Sichtbarma­
chung disziplinärer Meriten in Form von Festschriften, Jubiläen, Aus­
stellungs- und Tagungspublikationen. Die Beschäftigung mit den »Din­
gen« bietet somit sowohl den Forscherinnen als auch dem Fach- als in­
stitutionalisiertes Wissensfeld - die Möglichkeit der disziplinären Bin­
nendifferenzierung, die anhand der darin erkennbaren Fachkompetenzen 
und -potentiale wiederum als disziplinäre Qualität interpretiert werden 
kann. Und last but not least nützt und stützt der in der Tradition impri­
mierte Bekanntheitsgrad der Volkskunde qua »Sachkulturforschung« die 
institutionelle wie inhaltliche Vielfaltigkeit, um sich in Wissenschaft 
und (breiter) Öffentlichkeit weiterhin sichtbar zu machen. 

Im Gegensatz dazu profiliert die Stadtforschung ein innerfachlich 
beinahe kohärentes Feld, das nur in Bezug auf seine historische Ent­
wicklung eine gewisse Heterogenität aufweist. In einer rückwärts ge­
richteten Differenzierung unterschiedlicher theoretischer, methodischer 
und perspektivischer Ansätze im Verlauf der Fachentwicklung mani­
festiert sich im »stadtethnologischen« Publizieren viel stärker eine nach 
außen als nach innen gerichtete Strategie: Im Nachweis zahlreicher -
wenn auch historischer - Arbeiten des Faches zu diesem Thema kann -
vor allem nach außen- seine Kompetenz und Erfahrung statuiert wer­
den, die der Profilierung und Fundierung der Disziplin im konkurrieren­
den Feld dient. Das heißt, die Stadtforschung als volkskundlich neu zu 
definierendes Fachgebiet benötigt ihre aktuelle und zukunftsorientierte 
Konsolidierung, die in der destabilisierenden Dynamik von Differenz­
herstellungen und Entdifferenzierungen mit den anderen (Nachbar-) 
Fächern den wesentlichen Teil der fachlichen Ressourcen beansprucht. 
Nicht die inneren Differenzierungen stehen deshalb im Vordergrund 
sondern vielmehr die Allianzbildung inner- und außerhalb des Faches. 
Das Projekt der äußeren Stabilisierung im interdisziplinären Konkur­
renzkontext bildet für den Bereich der Stadtforschung die wichtigere 
Aufgabe als eine fachinterne Ausdifferenzierung. Die Setzung von Dif­
ferenzen innerhalb der Volkskunde formiert im Verlauf der 1990er Jahre 
deshalb noch nicht das Forschungsfeld der Stadt selbst, sondern die ein­
zige Unterscheidung manifestiert sich auf der Ebene der Subjektpositio­
nen: Die individuelle Wahl der Stadtforschung als eigenes Tätigkeitsfeld 
durch verschiedene Fachvertreterinnen signalisiert eine Verschiedenheit 
der Positionierungen im Inneren des Fachs. Die immer wieder explizier­
te »Neuentdeckung« des Stadtforschungsfelds durch und für die Volks-

213 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»KUL TUR«-KONSTRUKTIONEN 

kunde (als »Kulturwissenschaft«) demonstriert von Seiten der (ent-) 
sprechenden Autorinnen sowohl auf der inhaltlichen wie auf der identi­
tär-institutionellen Ebene eine fachinterne Differenzsetzung, die - mit­
hilfe des Innovations- wie des Zukunftspotentials, das ihnen eigen ist -
eine neue Gewichtung und Machtverteilung unter den interdisziplinären 
Subjektpositionen einführt. Die Potenz dieser internen Differenzierungs­
strategie belegt Pierre Bourdieu anhand seiner akademischen Feldfor­
schungen innerhalb der (französischen) Soziologie mit seiner Feststel­
lung, 

»dass das universitäre Feld- wie jedes andere auch - Stätte der Auseinander­

setzung und des Kampfes ist, in dem es um die Bestimmung der Voraus­

setzungen und Kriterien der legitimen Zugehörigkeit und Hierarchie geht, das 
heißt der relevanten, wirksamen Eigenschaften, die sich als Kapital einsetzen 

lassen und spezifische Profite erzielen, die vom jeweiligen Feld abgesichert 

werden. Die verschiedenen Ensembles von Individuen (mit mehr oder minder 
ausgeprägtem Gruppencharakter) sind durch diese verschiedenen Kriterien, an 

denen ihnen jeweils liegt, definiert. Indem sie sie einklagen, sich für deren 

Anerkennung einsetzen und ihren Anspruch geltend machen, eben diese Krite­
rien zu legitimen Eigenschaften zu erheben, arbeiten sie an der Veränderung 

der Gesetzmäßigkeiten, denen die Preisbildung auf dem universitären Markt 

gehorcht, und damit an der Erhöhung ihrer Profitchancen.« (Bourdieu 1988: 
45) 

Das fachlich und institutionell noch wenig besetzte bzw. etablierte For­
schungsgebiet eröffnet in diesem Sinn die Möglichkeit, sich auch am 
Anfang einer wissenschaftlichen Laufbahn erfolgreich zu Gehör zu 
bringen. Was zählt, sind hier vor allem disziplinär konturierte, inhaltlich 
qualifizierte und interdisziplinär interessierte Beiträge. Weniger ent­
scheidend ist die hierarchisch autorisierte Position; vielmehr bietet das 
Feld selbst die Möglichkeit, sich über eine stetige Beschäftigung inner­
halb dieses Forschungsfelds zu qualifizieren, zu profilieren und einen 
hierarchisch höher gestellten Status zu erreichen. Diese Selbstqualifika­
tion als Wissenschaftlerirr wirkt gleichzeitig zurück auf die Volkskunde 
als erkennbar qualifiziertes Fach, das seine akademisch legitimierten 
Positionen quantitativ erhöht und qualitativ deutungsmächtig profiliert. 
Die volkskundliche Betätigung im inhaltlich wie disziplinär sehr weit 
gespannten Feld der Stadtforschung bietet dem Fach eine identitäre 
Stärkung mittels Oberflächenvergrößerung: Der Ausgriff in das Feld der 
Urbanität verhilft der Volkskunde zu einer Ausweitung ihres Profils, zu 
einem Ausbau ihrer »kulturwissenschaftlichen« Kontur, zu einer ver­
stärkten interdisziplinären Positionierung sowie zu einer zukunftsfahigen 
Neuorientierung. 

214 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. KAPITEL: WISSENSARBEIT 

Der gleichen Funktion- der erfolgreichen Positionierung und Siche­
rung volkskundlicher Disziplinarität- dient die fachliche Wahl der Pu­
blikationsorte: Die disziplinäre wie wissenschaftshierarchische Stellung 
des Forschungsgebiets und -themas bestimmt die Entscheidung für den 
Veröffentlichungsort Die Programmatik besetzt konsequent die fach­
und wissenschaftsprominenten Publikationsorgane und sichert dem Fach 
so gleichzeitig dessen autoritäre Legitimation wie Rezeption. Die Stadt­
forschung gründet für ihr interdisziplinär kooperatives Projekt der inno­
vativen Forschungsausrichtung ihre eigenen, neuen Veröffentlichungs­
plätze, die bewusst - in ihrer Materialität und institutionellen Rücken­
deckung - gleichzeitig auf inner- wie außerwissenschaftliche Deu­
tungsmächtigkeit zielen. Und die Sachkulturforschung nutzt die traditio­
nelle Breite ihrer Institutionalisierung - in Universität und Museum -
und Weite ihrer Rezeption- innerhalb und außerhalb der Fachgrenzen -, 
die ihr der historisch bedingte Legitimitätsvorschuss an die Hand gibt. 

Die Art der Implementierung ihrer fachlichen Identität, die die 
Volkskundlerinnen in ihrem Reden und Denken konstant- weil diskur­
siv geregelt- ausüben und tradieren, bestimmt das volkskundliche Wis­
sen in seiner besonderen Qualität: Die »kulturwissenschaftliche« Kons­
truktion eines disziplinär disziplinierten Denkraums fungiert als nach in­
nen und außen geschützte Reproduktion der eigenen fachlich-volks­
kundlichen Episteme. 

215 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839408377-009 - am 13.02.2026, 13:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408377-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

