»Powers of the Hoard«
Thing-Power, Trash, Trieb

Insa Hdrtel

Abfall, Miill, Ausschuss: Im Rinnstein einer Strafie in Baltimore finden sich Dinge
wie ein schwarzer Arbeitshandschuh, eine Matte Eichenpollen, eine tote Ratte, ein
weifder Plastikflaschenverschluss, ein glatter Holzstab; an einem sonnigen Tag hit-
ten sie beim Vorbeigehen zu sich gerufen und einen fliichtigen Blick in ihre kraftvoll-
vibrierende Welt gewihrt.! Im Aufsatz »Powers of the Hoard« greift die US-ameri-
kanische Politikwissenschaftlerin und Philosophin Jane Bennett dieses sprachliche
Bild aus ihrem Buch Vibrant Matter (2010) wieder auf und damitihr Anliegen, Zugang
zu einem von den Dingen ausgehenden call bzw. zur thing-power zu gewinnen.

Seit einer Reihe von Jahren boomt das Interesse an der materiellen Seite von
Dingen; diese erscheinen »oft lebendig oder fast lebendig oder so etwas Ahnliches
wie lebendig«.” Auch wenn man davon ausgeht, dass sie sich nicht auf trige Tri-
ger menschlicher Zuweisungsprozeduren reduzieren lassen und sich menschliches
Tun in Abhingigkeit von nicht-menschlichen Koérpern vollzieht — es ist ein weiterer
Schritt, Dingen Handlungsmacht zuzuschreiben: In einem vitalen Kontinuum, ver-
schrinktinnerhalb heterogen-prozesshafter »Assemblagenc,® wird Bennett folgend
dann z.B. der Abfall zum Aktant — ebenso wie »messiehaft« angehiufte Dinge, die
die Autorin u.a. mit Bezug auf die US-amerikanische Fernsehshow Hoarders (AKE,

1 Vgl. Jane Bennett: Powers of the Hoard: Further Notes on Material Agency. In: Jeffrey Jerome
Cohen (Hg.): Animal, Vegetable, Mineral: Ethics and Objects. Washington DC: Oliphaunt Books
2012, 237-269, hier 238—239. — Bei dem vorliegenden Text handelt es sich um eine iiber- und
umgearbeitete Fassung meines Beitrags: Vibrieren, Sortieren, Entdifferenzieren. Weltzu-
gangsversprechen in Jane Bennetts Trash-Betrachtung. In: Insa Hartel/Karin Harrasser/Karl-
Josef Pazzini/Sonja Witte (Hg.): Heil versprechen, Zeitschrift fiir Kulturwissenschaft 1/2020. Bie-
lefeld: transcript 2020, 161-166.

2 Dorothee Kimmich: Lebendige Dinge in der Moderne. Konstanz: Konstanz University Press 2011
(ebook), 11.

3 Vgl. dazu Jane Bennett: Vibrant Matter. A Political Ecology of Things. Durham: Duke University
Press 2010, Kap. 2.

13.02.2026, 17:53:24.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Fernsehen

seit 2009) anfithrt. Deren Protagonist:innen wiirden die (alleinige) Verantwortung
fiir die Anhiufungen, im Sinne verteilter Agency, hiufig bestreiten.*

Jake aus Kalifornien duflert z.B.: »I don't actually intend to collect anything.
Pretty much whatever comes in my house doesn't leave«.” In Hoarders werden pro
Episode zwei Fille gezeigt, die Messiehaushalte »in all [their] shocking glory«® pri-
sentiert — und, nachdem das Problem eruiert ist, beginnt mit Expert:innen-Hilfe das
Aussortieren, dessen (Miss-)Erfolg man dem Publikum am Ende offeriert. Dem dar-
in zum Tragen kommenden psychopathologisierenden Zugriff entgegen — schon
der eingeblendete Text im Intro weist »Compulsive Hoarding« als mental disorder
aus — dreht Bennett die gewdhnliche defizitire Bewertung der Hoarders quasi um:
Thr geht es vor allem um deren spezielle Gabe oder Fihigkeit, um ihre besondere Ver-
bundenheit mit nicht-menschlichen Kérpern bzw. einen ungewohnlichen Zugang
zur »Ding-Macht«.”

Im Folgenden mochte ich dem dingbezogenen Anliegen Bennetts nachgehen,
wie es sich etwa am Beispiel der Hoarders bzw. jener calls zeigt, denen Gehor ver-
schafft werden soll. Die These ist, dass durch ein psychoanalytisches Vokabular die
von Bennett aufgeworfenen Phinomene priziser zu fassen sind und sich Schwie-
rigkeiten, die ihr Ansatz mit sich bringt, auf diese Weise begegnen ldsst. Denn mit
der Psychoanalyse, so mein Befund, lassen sich Dinge in ihrer Anziehungs- oder An-
rufungskraft auf eine Weise denken, die die konstitutive Involviertheit des von den
Dingen ergriffenen und gespaltenen Subjekts in die Szene der Faszination und da-
mit diese Szenen selbst in ihrer Vermitteltheit mit in den Blick nehmen kann.

1. Fensterblicke

Handschuh, Pollen, Ratte, Verschluss, Stock bildeten ein Tableau, vor dem sie, so
Bennett, verzaubert gestanden und angesichts dessen sie momenthaft geglaubt ha-
be, einen Blick in eine Parallelwelt pulsierender, kraftvoller Dinge zu erhaschen:®
»What if things really can (in an under-determined way) hail us and offer a glim-
pse, through a window that opens, of lively bodies unparsed into subjects and ob-
jects?« fragt die Autorin, und weiter: »At best, this window has a rickety sash li-
able to slam shut without warning«.® Als dies an jenem Baltimore-Morgen gesche-
hen sei, habe sie, nach Wiedergewinnung ihrer Fassung »as a subject among ob-

4 Vgl. Bennett: Powers, 251-252; vgl. auch Jane Bennetts spateres Buch: influx & efflux. Writing
up with Walt Whitman. Durham: Duke University Press 2020, 80.

Hoarders, Season 1, No. 4, »Jake/Shirley«, A&E, September 7, 2009.

Bennett: Powers, 251.

Vgl. Bennett: Powers, 245.

Vgl. Bennett: Powers, 238f.

O 00 N o »n

Bennett: Powers, 240f.

13.02.2026, 17:53:24.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Insa Hartel: »Powers of the Hoard«

jects« versucht, die wahrgenommenen, nicht-sprachlichen Aussendungen der Din-
ge bzw. deren power in Sprache zu iiberfithren.'® Nimmt man dieses Szenario ernst,
dann wird mit ihm gewissermafen selbst eine »Vorher/Nachher«-Folge etabliert.
Dasbei zugeschlagenem Fensterfliigel wieder »gefasste« Subjekt befindet sich dem-
nach in einer Sphire zwischen den Objekten. Hingegen wird jener fliichtige Ein-
druck von nicht in Subjekt/Objekt aufgegliederten Kérpern zuvor durch eine tem-
porire Fensteréffnung empfangen, d.h. von einem ebenso undefinierten wie vom
Erblickten separierten Ort aus, gerade nicht mittendrin, sondern parallel zur eige-
nen Welt. Dem korrespondiert, dass Bennett die menschlichen Korper in das, was
vital und eben nicht Subjekt-Objekt-unterschieden vibriert, einbegreift — eine Mo-
ral der Darstellung sei, »that we are also nonhuman« und Dinge auch lebendige
Akteure.” Zugleich besteht ihr Anliegen darin, dem gerecht zu werden, was — un-
abhingig vom menschlichen Zugriff - ein lebendiges »Auflen« der eigenen Erfah-
rung ergibt.”” Hier geht es um das, was nicht »im Milieu menschlicher Erkenntnis«
und Sprache aufgehen kann.” In Konsequenz dieses Bildes wire das menschliche
»Wir« also gespalten in das, was es an der parallelen Welt ungeschieden teilhabend
auch, und das, was es in Form von Subjekten ist. Doch in dem entworfenen Vorher/
Nachher bleibt das, was »vor dem gedffneten Fenster« tiberrascht, fasziniertisto.4.,
unterbestimmt — oder auch: als Aufnahmemedium wiederum weitreichend passi-
viert. Bennett spricht zwar im Zuge ihrer Begegnung mit den Abfalldingen die Not-
wendigkeit einer gewissen »antizipierenden Bereitschaft« fiir das, was sich darbie-
tet, an: Die Rede ist von einem »Wahrnehmungsstil, der offen ist fiir das Aufschei-
nen der Ding-Macht«." Doch im Folgenden, in versuchter Bewegung vom Erkennen
zu dem, was ist, wird sich programmatisch auf die vibrierende Parallelwelt in ihrer
ebenso nicht-menschlichen wie geteilten Vitalitit konzentriert. Auch wenn Bennett
also Unterschiede im Grad der Empfinglichkeit bzw. ein persénliches Zutun durch-
aus annimmt,” begreift sie noch die Momente des Fasziniertseins »als Hinweise auf
die materielle Vitalitit [...], die Menschen mit Gegenstinden gemeinsam haben«*

10  Vgl. Bennett: Powers, 241.

1 Bennett: Vibrant Matter, 4.

12 Vgl. Bennett: Vibrant Matter, Preface und Kap.1.

13 Jane Bennett: Lebhafte Materie. Eine politische Okologie der Dinge [Ubersetzung von Bennett,
Vibrant Matter]. Berlin: Matthes & Seitz 2020, 29f.

14  Bennett: Lebhafte Materie, 32.

15 Vgl. spater auch: »Some people are better than others at detecting this thing-power« (Ben-
nett: influx & efflux, 78).

16  Bennett: Lebhafte Materie, 51. Bei Bennett bleibt m.E. unklar, wie sich—in einem Prozess von
influx und efflux, wie sie es spater beschreibt—begriinden kann, welcherart das wahrneh-
mende »l« nicht auf die materiellen Einfliisse, denen es ausgesetzt ist, reduzierbar ist. Vgl.
dazu Bennett: influx & efflux.

13.02.2026, 17:53:24.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Fernsehen

und damit, im Bild gesprochen, als Hinweise auf das, was verzaubernd wirkt. So wi-
re in der ausgemalten Szene das spezifische Fenster-Setting der Faszination — un-
verbunden — wieder einkassiert. Was Bennett letztlich auch als eine Art »Fihigkeit
zur Naivitit« begreift.

Demgegeniiber mochte ich das gewidhlte Fenstermotiv, das als Medium des
Schauens immer auch auf die Unmaoglichkeit eines nicht gerahmten Sehens ver-
weist, weniger ausblenden, was wiederum nicht bedeutet, von einem »autonom«
reprisentierenden Wesen ohne konstitutive Ding-Beteiligung auszugehen. Viel-
mehr geht es darum, gerade das Verhiltnis zwischen der erblickten materiellen
Welt und dem blickerhaschenden »I«, das damit im Text virulent wird, weiter zu
denken. Weiter zu denken ist die Faszinationsdynamik, der involvierte Genuss bzw.
die in diesem Sinne entscheidende Spaltung in dem, was menschlich heift.

2. Beschautes Schauen

Einleitend mochte ich hierfiir im »Abgleich« mit Bennett zwei lacansche Passagen
zum Blick anfithren. Zum einen handelt es sich dabei eben um das erkenntnis-, me-
dientheoretisch bzw. kunsthistorisch lingst belangreiche Motiv des Fensters, wie es
bei Jacques Lacan in ganz anderem Kontext auftaucht. Dieser, mit dem Phantasma
befasst, spricht hier von einem »in die Einrahmung durch ein Fenster platzierten
Gemilde[]«."® Dabei gehe es weniger um das, was das Bild wie auch immer reiz-
voll zeigt, als vielmehr »darum, nicht zu sehen, was durch das Fenster zu sehen
ist«.” Das durch die rahmende Begrenzung umschlossene Bild vermag demnach
wunschkonstitutiv etwas schiitzend abzuschirmen — was, in Bennetts Sprechwei-
se, dem Subjekt seine Fassung garantiert. Scheint dann wie im Traum das Fenster
plotzlich aufzugehen (und Bennetts fliichtiges Erhaschen kann auch wie ein triu-
merisches Szenario erscheinen), dann wire hier jedoch — den imaginiren Schein
aufunheimliche Weise untergrabend und auch jeder Vorstellung transparenter Me-
dialitatentgegen — der Blick weniger auf eine »andere« Parallelwelt, als vielmehr auf
das eingerahmte Phantasma in seiner Struktur®® selbst freigegeben. Mit dem Off-
nen der Abschirmung drangt sich diese als eine, die immer schon da war, plétzlich
abgriindig auf und damit der Umstand, dass das Subjekt in das Betrachtete (etwa
in eine sich anlockend darbietende Abfall-Szene...) immer schon involviert ist. Zur

17 Bennett: Lebhafte Materie, 51.

18 Jacques Lacan: Die Angst. Das Seminar, Buch X [1962—1963]. Wien: Turia + Kant 2010, 98.

19 Lacan: Die Angst, 98.

20  Vgl. Lacan: Die Angst, 98—100. — Lacan spricht auch von einem Auftauchen des Heimlichen (La-
can: Die Angst, 100).

13.02.2026, 17:53:24.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Insa Hartel: »Powers of the Hoard«

Funktion des Sehens hinzu tritt in einer Art Platztausch- oder -verwirrung beun-
ruhigend ein Erblicken des Schauens bzw. ein Gesehenwerden;* man wird ein in
seinem gebannten GeniefRen angeschautes — oder auch, wie sich wiederum mit Be-
zug auf Bennett sagen liefe, angerufenes — Objekt. Bei allen Ahnlichkeitsassozia-
tionen, die sich zwischen den Szenarien einstellen kénnen: Der Ausgangspunkt die-
ses Blicks oder Rufs, vor dem das geschlossene Fenster dann weniger schiitzen kann,
wire in der lacanschen Variante nicht einfach jene Parallelwelt lebhafter, zurufen-
der Dinge, in die Bennett »for a few surreal moments«** einen Einblick erhaschen
will. Wenngleich auch in diesem lacanschen Fall potenziell etwas, was nicht einfach
auf Seiten eines Subjekts/Objekts positioniert werden kann, »surreal« auf- und ein-
bricht, so deutet das nun eher auf die Verschrinktheit des Betrachtenden mit dem
zu Erblickenden/dem Blick, iiber das Diesseits/Jenseits der Fenster6ffnung hinaus;
wohingegen die fehlende Subjekt-Objekt-Unterscheidung bei Bennett so gesehen
wieder zu einem betrachteten Bild wird, das potenziell selbst wie ein Phantasma
funktioniert.

3. Ergriffensein

Um dieser Verschrinktheit aus einer psychoanalytischen Perspektive weiter auf
die Spur zu kommen, mochte ich — zweitens — eine bekannt gewordene Anekdo-
te Lacans aufgreifen.”® Wenn Bennett an einer Stelle W.].T. Mitchell zitiert, bei
dem es u.a. heif’t, ein Ding signalisiere »the moment [..] when the sardine can
looks back«,* dann referiert die Sardinenbiichse auf diese Anekdote, ohne dass
dies Erwdhnung findet. Implizit jedoch weist Bennett damit — wie schon mit dem
Fenstermotiv — selbst den weiteren Weg meines Beitrags aus, gerade auch in dem,
worin dieser von ihren Lesarten abweicht. In besagter Anekdote berichtet Lacan,
wie er als junger Intellektueller, twenty-something, mit Fischern in einem kleinen
Boot hinausfihrt. Im Wasser schwimmt eine Sardinenbiichse, in der sich die Sonne
reflektiert. Ein Fischer sagt zu ihm: »Siehst Du die Biichse? Siehst Du sie? Sie, sie sieht
Dich nicht!«*®> Wenn sie ihn demnach also nicht sehe, dann deshalb, weil sie ihn

21 Vgl. Lacan: Die Angst, 98f. Vgl. insgesamt auch: Johannes Binotto: Tat/Ort. Das Unheimliche und
sein Raum in der Kultur. Zirich/Berlin: diaphanes 2013, 35—45.

22 Bennett: Powers, 239.

23 Vgl.Jacques Lacan: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Das Seminar, Buch X1 [1964]. Wein-
heim/Berlin: Quadriga 1987 [1973], 101.

24 W.).T. Mitchell: What Do Pictures Want? The Lives and Loves of Images. Chicago: University of Chi-
cago Press 2005, 156. Vgl. Bennett: Vibrant Matter, 2. — Dem Gebrauch der Begriffe Objekt und
Ding, der von dem der Psychoanalyse differiert, kann ich hier nicht weiter nachgehen.

25  Lacan: Die vier Grundbegriffe, 101.

13.02.2026, 17:53:24.

199


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Fernsehen

tatsichlich angehe, anblicke.*® Der biichsenhafte Lichtreflex weist damit genau
auf die Spaltung im Feld des Sehens, wie Lacan sie konzipiert: Neben das ich-
konforme Sehen, mittels dessen man sich seiner selbst vergewissert, tritt folglich
der priexistente Blick als der Punkt — als das Flimmern, das Glinzen - von dem
aus das Subjekt erblickt bzw. in einer nicht assimilierbaren Begegnung ausgeliefert
ergriffen wird.

Wiahrend die Sardinendose von Bennett im Zuge ihrer Betonung der Ding-
Macht oder, in der Rezeption, auch kritisch als Beispiel fiir den (von Bennett teils
affirmierten) Anthropomorphismus angefithrt wird,” wiirde die lacansche Psycho-
analyse dabei wiederum herausstellen, dass sich jener Blick — oder eben call —, nicht
einfach den das Subjekt ergreifenden Dingen zuschreiben lisst. Vielmehr wire er
genau durch sein Unverortetsein charakterisiert. »[The gaze] cannot be attached to
any object in my world, despite the fact that it is met with only in the world«.*® Denn
wenn er sich auch immer in Verbindung mit dem Erscheinen einer sinnlichen
Form manifestiert,” taucht der Blick im lacanschen Verstindnis eher als Stérung
oder Uberschuss auf. Dabei tritt an die Stelle einer dufleren Bestitigung »of the
clarity and truth« der eigenen Wahrnehmung vielmehr deren Stolpern iiber eine Art
Hindernis.>® Und eine Schautrieb-Dynamik kommt ins Spiel, vor deren Hinter-
grund sich der bennettsche call auf eine Weise lesen lisst, die das erfasste Subjekt
in Anschlag bringt, ohne die Ebene des Materiellen oder die Wirkmacht dessen,
woriiber man stolpert, zu negieren.

4, Gefunden-/Gewahltsein

Bennett »stood enchanted«* durch das von den Miillelementen geformte Ta-
bleau — und: »[Tlhe drive [...] does occasionally stumble on a satisfying object, so
Joan Copjec.*” Letztere schildert anhand eines kiinstlerischen Beispiels, wie Jasper
Johns fiir seine Arbeiten Objekte wihlt, die keinerlei Vorliebe entsprechen, auch
nicht der des Kiinstlers, so etwa schlichte Drahtkleiderbiigel, deren Formen man
normalerweise keine weitere Aufmerksambkeit schenkt.*® Wenn Johns wieder und

26  Vgl. Lacan: Die vier Grundbegriffe, 101f.

27  Benjamin Boysen: The Embarrassment of Being Human: A Critique of New Materialism and
Object-oriented Ontology. In: Orbis Litterarum 73, 3 (2018), 225242, hier: 236.

28  MitBezug auf Sartre: Joan Copjec: Imagine there’s no woman: Ethics and sublimation. Cambridge
u.a.: MIT Press, 210.

29 Vgl. Copjec: Imagine, 210.

30 Copjec: Imagine, 212.

31 Bennett: Powers, 238f.

32 Copjec: Imagine, 62.

33 Copjec: Imagine, 39.

13.02.2026, 17:53:24.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Insa Hartel: »Powers of the Hoard«

wieder die gleichen Objekte male, dann nicht, weil sie ein Ideal oder dhnliches
reprisentierten, sondern »because their ability to fascinate him is inexhaustible«.>*
Und wenn Copjec dabei auch die Formulierung des Kinstlers aufgreift, ihm ge-
falle an den gewihlten Objekten »that they come that way«,* dann kann man sich

durchaus an Bennetts »being struck«*®

in Sachen Garbage-Assemblage erinnert
fithlen. Flaschenverschluss, Ratte etc. »were all there just as they were«,” so Ben-
nett. Doch wihrend Bennett aus dem, wie sie sind bzw. waren (oder auch rufen oder
blicken), eben die energetische Vitalitit der Dinge ableitet, lige nach Copjec das,
was die Faszination im Objekt ausmacht (menschlich oder nicht), darin, wie dieses
daherkommt und was daran im Sinne einer Triebpassung treibend, zwingend ist.
Eine Begegnung zwischen Trieb und dem Objekt, wie es ist: Durch letzteres wird
ersterem dann eine Surplus-Befriedigung verschafft und erfihrt sich das Subjekt in
einem Genief3en; wobei dieses »Mehr« dem Objekt nichts hinzufiigt, sondern eben
darin liegt, dass es jenes iiberschiissige GeniefRen zuginglich macht.*® Die Objekte
stehen demnach fiir sich allein und nicht fiir irgendetwas anderes,* sie geben nicht
eine ihnen zugeschriebene Bedeutung oder z.B. Johns’ Einstellung zu ihnen wie-
der. Gerade in dem, was es ist, ist das gefundene Objekt triebbezogen-ergreifend
mehr als es selbst — und der dabei wirksame-erwihlende »Wille« wire »absolutely
Johns’s and yet absolutely impersonal«.*® Denn der Trieb, dessen »Subjekt« ebenso
»headless« wie »egoless« ist,* nimmt eben keine Riicksicht auf Vorlieben, Inter-
essen, Intentionen. Am Ende wire in gewisser Weise das, was gefunden wird, vom
Gewihlten ununterscheidbar: »[I]t so wills what occurs that the object it finds is
indistinguishable from the one it chooses«.**

b. Getriebensein

Ein Flaschenverschluss, wie er in der eingangs mit Bennett angefithrten Abfallszene
eine Rolle spielt, taucht bei der Autorin auch im Hoarders-Kontext wieder auf, wenn
sie in ihrem Buch influx &efflux Randy O. Frost zitiert: »When most of us look at an
object like a bottle cap, we think, >This is useless,< but a hoarder sees the shape and

34  Copjec: Imagine, 40.

35  Copjec: Imagine, 39.

36  Bennett: Vibrant Matter, 4.

37  Bennett: Vibrant Matter, 5.

38  Vgl. dazu Copjec: Imagine, 60.

39  Vgl. Copjec: Imagine, 40.

40  Copjec: Imagine, 40.

41 Copjec: Imagine, 61. Vgl.: »[D]ie Erscheinung des Triebs [ist] als Erscheinung eines Subjekts
ohne Kopf zu begreifen« (Lacan: Die vier Grundbegriffe, 189).

42 Copjec mit Bezug auf Leo Steinberg: Imagine, 39, vgl. auch 63f.

13.02.2026, 17:53:24.

201


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Fernsehen

the color and the texture and the form«.* Esist jener Hoarders-Kontext, in dem Ben-
nett zudem selbst psychoanalytisches Triebvokabular aufgreift. Ihr zufolge bieten
die Hoarders — im Rahmen dessen, was im Menschlichen selbst an Anorganischem
wirksam ist —, eine Einsicht in das, was sie »an act of >inorganic sympathy« nennt
»[and what] may be akin to what Freud was getting at with the >death drive«.*
Sigmund Freud folgend trachtet der Todestrieb — ausgehend vom Tod als »Ziel al-
les Lebens«* — danach, die »Einheiten aufzulésen und in den uranfinglichen, an-
organischen Zustand zuriickzufithren«.*® Geht es fiir Bennett — deren Miillbeispiele
durchaus eine »morbide Trigheit der Dinge« offenbaren kénnen*” — damit um das
Verlangen nach einer »Riickkehr« zur anorganischen Unbestimmtheit bzw. um ei-
ne Art untergriindigen, subterranen Einklang zwischen normalerweise als getrennt
betrachteten Kérpern,*® dannist dies allerdings eine Form der Bezugnahme, die mit
Lacan kaum das wire, »was wir Analytiker in unserem Register als Trieb bezeich-
nen kénnen«.* Schon bei Freud wird einer ins Spiel kommenden »ontologische[n]
Miidigkeit«*® von Anfang an der Wiederholungszwang an die Seite gestellt. Der To-
destrieb — was im lacanschen Verstindnis virtuell »jeder Trieb« ist®* — umkreist ei-
ne Negativitit, welche »finale >Entspannung«°* schliefilich zu verhindern weif3. Der
Trieb zielt weder einfach auf Lebenserhalt noch auf Riickkehr zum Unbelebten.* In-
dem er seine Befriedigung gerade dadurch erlangt, dass er sein Ziel nicht erreicht,**
kommt ein iiber den Leben-Tod-Zyklus hinausgehender Exzess ins Spiel. So kann

43 Randy O. Frost zit.n. Bennett: influx & efflux, 78f.

44 Vgl. Bennett: Powers, 258f.—In influx & efflux etwa taucht der Todestrieb bei Bennett auch
kurz im Kontext ihrer Auseinandersetzung mit Callois auf (Bennett: influx & efflux, 77).

45  Sigmund Freud: Jenseits des Lustprinzips [1920g]. In: Gesammelte Werke Bd. XIII. Frankfurt
a.M.: Fischer 1999, 1-69, hier: 40.

46  Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur (1930a [1929]). In: Gesammelte Werke Bd. XIV.
Frankfurt a.M.: Fischer 1999, 419—506, hier: 477f.— Wahrend das Anorganische hier als das
Leblose erscheint, zielt die Annahme Bennetts—die die Unterscheidung organisch/anorga-
nisch auch in Frage stellt (vgl. Bennett: Vibrant Matter) —eben auf die lively capacity des »Un-
belebten« (Bennett: Powers, 263).

47  Andreas Folkers: Was ist neuam neuen Materialismus?Von der Praxis zum Ereignis. In: Tobias
Goll/Daniel Keil/Thomas Telios (Hg.): Critical Matter. Diskussionen eines neuen Materialismus.
Miinster: edition assemblage 2013, 1734, hier: 29.

48  Vgl. Bennett: Powers, 259.

49  Jacques Lacan: Die Ethik der Psychoanalyse. Das Seminar Buch V11 [1959—1960]. Weinheim/Berlin:
Quadriga 1996, 256.

50 Alenka Zupandié¢: Freud und der Todestrieb. Wien: Turia + Kant 2018, 27f.

51 Jacques Lacan: Schriften Il. Wien: Turia + Kant 2015, 393.

52 Slavoj Zizek: Korperlose Organe. Bausteine fiir eine Begegnung zwischen Deleuze und Lacan. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 2005, 42.

53 Vgl. Zupandic: Freud und der Todestrieb, 38.

54  Copjec: Imagine, 30.

13.02.2026, 17:53:24.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Insa Hartel: »Powers of the Hoard«

man z.B. bei der Nahrungsaufnahme — oder eben beim Wohnen — an einer Befrie-
digung durch das gewihlt-gefundene Surplus-Objekt hingen bleiben, die sich im
Verhiltnis zum Lebenserhalt als tiberschiissig erweist. Ein GeniefRen als »Neben-
produkt«,” welches dann das zugrunde gelegte Bediirfnis — eben z.B. bei Ess- oder
eben »Messie-Stérungen« — bei Weitem iibersteigt und, dieses ignorierend, gege-
benenfalls bis in den Tod fithren kann.

6. Inharente Gespaltenheit

Ein die »eigenen Lebensinteressen« durchkreuzendes und in diesem Sinne »dena-
turalisierendes« Kreisen als exzessiver Zug des Triebhaften findet in Bennetts An-
satz naturgemif keinen Platz*® — wird aber woméglich beim TV-Hoarder Jake aus-
gestellt: »There have been points in his life where he would have rather died than...«.%
Es scheint in dieser Sendung damit darum zu gehen, dass es die kaum zu bemeis-
ternde Anhinglichkeit an die so zwingend bleibenden Dinge ist, die Jake zu dem
so gedufRerten Todeswunsch treibt. Eine ausgestellte Anhinglichkeit, »[a] deathly
enjoyment«*® {iber jeden Beherrschungswillen hinaus, die zudem auf eine innere
Gespaltenheit verweist. Jake weif3, wie er sagt, wie irrsinnig es scheint, aber dennoch
glaube er, dass das, was er den Dingen antut, auch den Lebewesen, mit denen sie
verbunden sind oder waren, widerfihrt — was den leidenschaftlichen Ernst der Sa-
che verstarkt:

Say, my mom buys me a water bottle. | feel like, if | throw the water bottle away,
that I'm saying | don't love my mother. [..] The reason there’s so much dog hair
in the house is because | feel like, if | throw away the dog hair, that I'm going to
speed up my dog’s aging. And | know how insane that is, but | feel like I'm killing
her by doing it.>°

Ich weif3 es sind nur Flaschen oder Haare, aber dennoch verspiire ich, sie sind mehr...; ich weifs,
wieverriickt das ist, aber...: Es wird ein die Angelegenheit verschirfender Konflikt mar-

55  Vgl. Zupandic: Freud und der Todestrieb, 49.

56  Exzesse, die Bennett interessieren, waren demgegentber wiederum auf der Ebene vitaler
Materialitat gedacht.

57  Jakes Mutter in Hoarders: »Jake/Shirley«.

58  Nathan Gorelick: Why Sex is Special: Psychoanalysis against New Materialism. In: Russel
Sbriglia/Slavoj Zizek (Hg.): Subject Lessons. Hegel, Lacan, and the Future of Materialism. Evanston,
IL: Northwestern University Press, 2020, 171189, hier: 186.

59  Jake in: Hoarders: »Jake/Shirley«.

13.02.2026, 17:53:24.

203


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Fernsehen

kiert.®® Oder vielmehr: Dieser wird hier im Rahmen einer Fernsehsendung — man
konnte auch sagen: im Rahmen einer immer auch phantasmatisch abschirmen-
den Bildschirminszenierung — dargeboten. Damit kommt ein spezifisch medialer
Aspekt ins Spiel. Esldsst sich nimlich festhalten, dass die Messie-Sendungen genau
diese gespaltene Figur als Ausgangspunkt brauchen, um sie im Verlauf zuguns-
ten des besseren Wissens — nicht ohne Rickfallgefahr — zu »bereinigen«. Der TV-
Hoarder muss im Grunde wissen, in seinem Wohnraum ist etwas durcheinander
und niederschmetternd falsch, damit die Sendung programmatisch darauf setzen
kann, das Ich weif3, aber dennoch in ein reines, unidirektional-konfliktfreies Ich weif3,
die Dinge sind nur eine unlebendige Ersetzung, also handele ich endlich entsprechend zu
uberfithren — das heifdt, das »Mehr« der Miillobjekte quasi abzuziehen. War es
fiir Jake vorher »like I'm just being, like, swallowed alive by garbage«,* so soll der
Hoarder nachher, in Anlehnung an Bennetts Vokabular, aus dem vitalen Kontinuum
heraus »[his/her] composure as a subject among objects«®* wiedererlangen. Ein
Wiederzuknallen des Fensters sozusagen, das Bennett entsprechend kritisiert.
Thr gilt das TV-Format in seinem Zugriff als eine Art normalisierende, den Aus-
druck quasi hemmende Instanz. In deren Rahmen wiirden die Hoarders nicht von
materieller agency, Ding-Macht o.A. sprechen: »[Wlithin the framework of psy-
chopathology that the show employs, to say anything close to sthe things did it
would only bring down upon the hoarder the full, punitive weight of normalizing
power«.”® Und die Elemente »normaler Subjektivitit«, die die Messies in den Be-
schreibungen ihrer Dingbeziehungen aufwiesen — wiewohl sie sich zum Horten
wie gezwungen fithlen —, gelten Bennett entsprechend als Gehorsam gegeniiber
dem Tabu »against animistic thinking«.** Dementsprechend versucht Bennetts
Ansatz, die Gespaltenheit ebenfalls, wenn auch im Vergleich zur Sendung unter
umgekehrten Vorzeichen, loszuwerden. Dann ginge es gleichsam darum, das ver-
meintlich bessere Wissen wegzurdumen, welches den méglichen »special sensory
access«®> der Hoarders verstellt —um mittels der TV-Messieaussagen, diesseits
der ihnen innewohnenden zurichtenden Normalisierungen, zu den mehr oder
minder indirekten Bestitigungen der Existenz materieller Agenz® und damit zu
den Dingen in their own right vorzudringen. Im Namen eines Zugangs zur Ding-

60  Zur Dynamik des »Ich weif zwar, dennoch aber«vgl. mit Bezug auf Mannoni: Robert Pfaller:
Die lllusionen der anderen. Uber das Lustprinzip in der Kultur. Frankfurt: Suhrkamp 2002.

61 Jake in: Hoarders: »]ake/Shirley«.

62  Bennett: Powers, 241; vgl. oben.

63  Bennett: Powers, 252.

64  Bennett: Powers, 252.

65  Bennett: Powers, 244.

66  »Obliquely, however, hoarders do affirm the existence of a material agency at work« (Bennett:
Powers, 252).

13.02.2026, 17:53:24.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Insa Hartel: »Powers of the Hoard«

Macht findet sich also auch auf Seiten Bennetts, wohl diesseits der geduflerten
Intentionen, eine Art »Aufriumimpuls«.

1. Publikumsanhanglichkeit

Hoarders-Sendung und Bennetts vitaler Materialismus setzen so programmatisch auf
je eine Halfte der Ich-weif3-aber-dennoch-Formel in dem Bestreben, die zunichst vor-
ausgesetzte andere Seite und damit die inhdrente Gespaltenheit selbst zu iberwin-
den oder auszusortieren. Demgegeniiber lisst sich zeigen, dass diese nicht zu ver-
abschiedende Gespaltenheit nicht nur als das ausgestellte Schicksal von TV-Messie-
Existenzen, sondern vielmehr als Grundlage der gesamten Anlage der Sendung und
ihrer Rezeption gelten kann. Denn letztlich ist es weniger die tatsichliche Verwirk-
lichung der propagierten pidagogisch-therapeutisch »ordnenden« Ziele als die kei-
nesfalls wegzutherapierende, mehr oder minder exzessive Anhinglichkeit der Rezi-
pient:innen an das TV-Format, auf die dieses zielt. Und auch hier handelt es sich um
eine potenziell schmerzlustvolle Anhanglichkeit, die, auf die Vorlieben oder das bes-
sere Wissen der jeweiligen Ichs vor dem Bildschirm nicht unbedingt Riicksicht neh-
mend, einem zugleich licherlich oder verichtlich erscheinen kann,”” woraus dann
z.B. Ich weif3, ich sollte diese Sendung aussortieren, dennoch aber muss ich sie konsumie-
ren...*® resultiert: ein Dennoch, von dem das Format profitiert. Auf diese Weise wiir-
de die mit dem Hoarder auf dem Bildschirm dargebotene und dadurch abgeschirmt
erscheinende Spaltung wie autosymbolisierend zugleich auf die Beziehung des Pu-
blikums zu diesem Bildschirm verweisen — was die Abschirmung zugleich léchrig
machen und so etwas von dem, was abgewehrt werden soll, wiederaufscheinen las-
sen kann. Noch das Programm vor Augen, sich distinktiv von dem zur Schau ge-
stellten Miill abzugrenzen (so schlimm sieht es bei mir nicht aus etc.), gelingt dem Be-
trachtenden das Aussortieren der »Miill-Sendung« offenbar nicht, wenn er diese
laufen lisst, so wie der TV-Hoarder sich gehen ldsst, und sich dem medialen Strom
hingibt, der einen ebenso uniibersichtlich-wuchernden Output an Bildern erzeugt,
wie der prisentierte Hoarder beliebig wirkende Wohndinge in seinen Zimmern an-
hiuft - wobei sich genau die Art chaotischer Entdifferenzierung genief3en lisst, wie
jener Hoarder sie, als etwa vermischt mit den Dingen, verkérpert und vor Augen
fithrt. So wie die Sendung, die sich offiziell dem Aufriumen widmet, die diffusions-
fordernden »Vorher«-Bilder, in denen der TV-Messie verschluckt zu werden droht,

67  ZurFrage von Verichtlichem/besserem Wissen vgl. in anderem Kontext Pfaller: Die Illusionen.

68  Vgl. dazu Insa Hartel: Gespaltene Einstellung: Messiesendungen im Detail. In: Irene Nier-
haus/Kathrin Heinz/Rosanna Umbach (Hg.): WohnSeiten. Visuelle Konstruktionen des Wohnens
in Zeitschriften. Bielefeld: transcript 2021, 318—334.

13.02.2026, 17:53:24.

205


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Fernsehen

immer wieder zeigt, sodass man auch als Zuschauer:in lingstens um den faszinie-
rend exzessiven Unrat kreisen kann, so nihert man sich durch den Umstand, dass
man (wie peinlich berithrt auch immer) an der Sendung hingenbleibt, dem ver-
ichtlichen Miill an, den man schaut (so sehr sich das eigene Wohnzimmer von dem
des TV-Hoarder unterscheiden mag). Uber die phantasmatische Bildschirmschran-
ke hinaus greift jener Zustand iiber, dem das Sendungsformat doch ein Ende zu be-
reiten verspricht: Dieses Format kommt also als rettend-reinigende Instanz daher,
produziert aber nichts als Trash, welcher kaum direkt deklarierten Vorlieben zu ent-
sprechen scheint, und ist kulturell selbst mit Verachtungswiirdigem identifiziert.
Die Verichtlichkeit, die dem TV-Medium ohnehin anhaftet,% wird mit dieserart
Sendungen geradezu angeheizt und bildlich vorgefithrt, wodurch sie selbst zu dem
Mill werden und werden lassen, von dem zu befreien sie vorgeben. Hier gilt dann in
besonderem Mafle: »The audience who watches such >trash< becomes trashy too«.”

8. Televisionare Mediatisiertheit

Die sich offenbarende Konfliktspannung zwischen dem »zwar-Wissen« und dem
unterliegenden Gebanntsein erweist sich als effektiv televisionidre Kraft, was Ben-
netts Ansatz jedoch entgehen muss, wenn er die Wirkung des Televisionsmediums
vornehmlich verhindernd-normalisierend auf der Ebene der Aussagen ausmacht.
Bei ihr taucht der TV-Hoarder wohl als so etwas wie ein fiir den call der Dinge be-
sonders empfingliches »Medium« auf, nicht jedoch in seiner televisioniren Media-
tisiertheit. Dabei konnte gerade das von Bennett im Abfallkontext gewihlte Fenster-
motiv, anders als von der Autorin selbst ins Spiel gebracht, auch die Vermitteltheit
des Vitalititszugangs verdeutlichen und jene Frage des Mediums aufwerfen, die mit
dem TV-Format so augenfillig wird. Denn ersetzt man das Fenster in ihrem Bild
versuchsweise durch den TV-Bildschirm, dann wire darin die Situation des Fern-
sehzuschauenden im Grunde schon impliziert, wie er sowohl zwischen Fernsehap-
parat und anderen Objekten in seinem Wohnzimmer (oder wo auch immer) weilt als
auch temporir in das durch den Schirm eréffnete und wegzuriumende Unsortierte
staucht«, d.h. mehr oder minder ich-vergessen schaut, ohne dass er ganz im Er-
blickten aufgehen kann. Dabei wire der Schirm, dessen medialer »Ubergriff« bzw.
die einhergehende Platzverwirrung mitgedacht, und es wiirde z.B. deutlich, dass

69  Cerade auch in der deutschsprachigen Kultur wird das Fernsehen »traditionell als niedrig-
stehend und wertlos beschrieben« (Thomas Waitz: Ordnung schaffen mit Medien. Uber die
Produktivitat von Miill und Schmutz. In: Christiane Lewe/Tim Othold/Nicolas Oxen (Hg.):
Miill. Interdiszipliniive Perspektiven auf das Ubrig-Gebliebene. Bielefeld: transcript 2016, 41-64,
hier: 52).

70 JoliJensen: Redeeming Modernity. Contradictions in Media Criticism. Newbury Park: Sage Publi-
cations 1990, 184.

13.02.2026, 17:53:24.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Insa Hartel: »Powers of the Hoard«

sich dieser Schirm weniger im Sinne eines Zugangs zu der sich zeigenden Parallel-
welt 6ffnen kann, als dass er sich phantasmatisch strukturiert.

9. Schliisse

Bennetts Ansatz, so das Resultat meines Durchgangs, kann in seiner Fokussierung
der kraftvollen Dingwelt deren Anziehungskraft nicht auf eine Weise fassen, die de-
ren Vermitteltheit und damit der unumginglichen Involviertheit des von der Ding-
wirkung faszinierten Subjekts Rechnung trigt: ein Fasziniertsein, das sich der »Ge-
fasstheit« des Subjekts selbst treibend entzieht, einhergehend mit jener inhdrenten
Gespaltenheit, die im bennettschen Ansatz zwar implizit wirkt, aber explizit nicht in
den Blick gerdt. Psychoanalytisch besehen gilt es demgegeniiber, eben diese Gespal-
tenheit zu fokussieren, um der dingbezogenen Anziehung auf die Spur zu kommen,
gerade, wenn man letztere als »Stolpernc« iiber ein Triebobjekt (und nicht allein als
Zuschreibungseftekt 0.4.) begreift. Ist sie es doch, die die manchmal unheimliche
Anhinglichkeit forciert. Was wiederum nicht nur die Hoarders-Sendung offenbart,
wenn sie programmatisch zwar aufriumen will, aber dennoch an das Eintauchen
glaubt, sondern auch der Ansatz Bennetts, welcher — wie sich eben nicht zuletzt mit
der Wahl des Fenstermotivs zeigt — um die Mediatisiertheit und die Unméglichkeit
des eigenen Unterfangens z.T. sehr wohl »weif3«, but all the same ... daran glaubt, ei-
ner Vitalitit eine Stimme zu verleihen, fiir die man doch nicht sprechen kann und
1.”* Was wiederum der verbreiteten Faszination ihres Ansatzes nur dienlich zu
sein scheint.

sol

71 »Though Bennett deems simpossibl[e]< the project of uttering the absolute reality of things
beyond human perception [..], she nevertheless endeavors to >give voice to a vitality intrin-
sic to materiality< [...]« (Boysen: The Embarrassment, mit Bezug auf Bennett: Vibrant Matter,
235). —Vgl. auch: » know well [...] that thought cannot think beyond itself, but all the same...«
(bezogen auf new materialism: Gorelick: Why Sex, 186).

13.02.2026, 17:53:24.

207


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13.02.2026, 17:53:24.


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

