
»Powers of the Hoard«

Thing-Power, Trash, Trieb

Insa Härtel

Abfall, Müll, Ausschuss: Im Rinnstein einer Straße in Baltimore finden sich Dinge

wie ein schwarzer Arbeitshandschuh, eine Matte Eichenpollen, eine tote Ratte, ein

weißer Plastikflaschenverschluss, ein glatter Holzstab; an einem sonnigen Tag hät-

ten siebeimVorbeigehenzusichgerufenundeinen flüchtigenBlick in ihrekraftvoll-

vibrierende Welt gewährt.1 Im Aufsatz »Powers of the Hoard« greift die US-ameri-

kanische Politikwissenschaftlerin und Philosophin Jane Bennett dieses sprachliche

Bild aus ihremBuchVibrantMatter (2010)wieder aufunddamit ihrAnliegen,Zugang

zu einem von den Dingen ausgehenden call bzw. zur thing-power zu gewinnen.

Seit einer Reihe von Jahren boomt das Interesse an der materiellen Seite von

Dingen; diese erscheinen »oft lebendig oder fast lebendig oder so etwas Ähnliches

wie lebendig«.2 Auch wenn man davon ausgeht, dass sie sich nicht auf träge Trä-

ger menschlicher Zuweisungsprozeduren reduzieren lassen und sichmenschliches

Tun in Abhängigkeit von nicht-menschlichen Körpern vollzieht – es ist ein weiterer

Schritt,DingenHandlungsmacht zuzuschreiben: In einem vitalen Kontinuum, ver-

schränkt innerhalbheterogen-prozesshafter »Assemblagen«,3wirdBennett folgend

dann z.B. der Abfall zum Aktant – ebenso wie »messiehaft« angehäufte Dinge, die

die Autorin u.a. mit Bezug auf die US-amerikanische Fernsehshow Hoarders (A&E,

1 Vgl. Jane Bennett: Powers of the Hoard: Further Notes on Material Agency. In: Jeffrey Jerome

Cohen (Hg.): Animal, Vegetable, Mineral: Ethics and Objects. Washington DC: Oliphaunt Books

2012, 237–269, hier 238–239. – Bei dem vorliegenden Text handelt es sich um eine über- und

umgearbeitete Fassung meines Beitrags: Vibrieren, Sortieren, Entdifferenzieren. Weltzu-

gangsversprechen in Jane Bennetts Trash-Betrachtung. In: Insa Härtel/Karin Harrasser/Karl-

Josef Pazzini/Sonja Witte (Hg.): Heil versprechen, Zeitschrift für Kulturwissenschaft 1/2020. Bie-

lefeld: transcript 2020, 161–166.

2 Dorothee Kimmich: Lebendige Dinge in der Moderne. Konstanz: Konstanz University Press 2011

(ebook), 11.

3 Vgl. dazu Jane Bennett: Vibrant Matter. A Political Ecology of Things. Durham: Duke University

Press 2010, Kap. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Fernsehen

seit 2009) anführt. Deren Protagonist:innen würden die (alleinige) Verantwortung

für die Anhäufungen, im Sinne verteilter Agency, häufig bestreiten.4

Jake aus Kalifornien äußert z.B.: »I don’t actually intend to collect anything.

Pretty much whatever comes in my house doesn’t leave«.5 In Hoarders werden pro

Episode zwei Fälle gezeigt, die Messiehaushalte »in all [their] shocking glory«6 prä-

sentiert – und, nachdemdas Problem eruiert ist, beginntmit Expert:innen-Hilfe das

Aussortieren,dessen (Miss-)ErfolgmandemPublikumamEndeofferiert.Demdar-

in zum Tragen kommenden psychopathologisierenden Zugriff entgegen – schon

der eingeblendete Text im Intro weist »Compulsive Hoarding« als mental disorder

aus – dreht Bennett die gewöhnliche defizitäre Bewertung der Hoarders quasi um:

Ihr geht es vor allem umderen spezielleGabe oder Fähigkeit, um ihre besondere Ver-

bundenheit mit nicht-menschlichen Körpern bzw. einen ungewöhnlichen Zugang

zur »Ding-Macht«.7

Im Folgenden möchte ich dem dingbezogenen Anliegen Bennetts nachgehen,

wie es sich etwa am Beispiel der Hoarders bzw. jener calls zeigt, denen Gehör ver-

schafft werden soll. Die These ist, dass durch ein psychoanalytisches Vokabular die

von Bennett aufgeworfenen Phänomene präziser zu fassen sind und sich Schwie-

rigkeiten, die ihr Ansatz mit sich bringt, auf diese Weise begegnen lässt. Denn mit

der Psychoanalyse, someinBefund, lassen sichDinge in ihrerAnziehungs- oderAn-

rufungskraft auf eineWeise denken, die die konstitutive Involviertheit des von den

Dingen ergriffenen und gespaltenen Subjekts in die Szene der Faszination und da-

mit diese Szenen selbst in ihrer Vermitteltheit mit in den Blick nehmen kann.

1. Fensterblicke

Handschuh, Pollen, Ratte, Verschluss, Stock bildeten ein Tableau, vor dem sie, so

Bennett, verzaubert gestanden und angesichts dessen siemomenthaft geglaubt ha-

be, einen Blick in eine Parallelwelt pulsierender, kraftvoller Dinge zu erhaschen:8

»What if things really can (in an under-determined way) hail us and offer a glim-

pse, through a window that opens, of lively bodies unparsed into subjects and ob-

jects?« fragt die Autorin, und weiter: »At best, this window has a rickety sash li-

able to slam shut without warning«.9 Als dies an jenem Baltimore-Morgen gesche-

hen sei, habe sie, nach Wiedergewinnung ihrer Fassung »as a subject among ob-

4 Vgl. Bennett: Powers, 251–252; vgl. auch Jane Bennetts späteres Buch: influx & efflux. Writing

up withWalt Whitman. Durham: Duke University Press 2020, 80.

5 Hoarders, Season 1, No. 4, »Jake/Shirley«, A&E, September 7, 2009.

6 Bennett: Powers, 251.

7 Vgl. Bennett: Powers, 245.

8 Vgl. Bennett: Powers, 238f.

9 Bennett: Powers, 240f.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Insa Härtel: »Powers of the Hoard« 197

jects« versucht, die wahrgenommenen, nicht-sprachlichen Aussendungen der Din-

ge bzw. deren power in Sprache zu überführen.10 Nimmtman dieses Szenario ernst,

dann wird mit ihm gewissermaßen selbst eine »Vorher/Nachher«-Folge etabliert.

Das bei zugeschlagenemFensterflügelwieder »gefasste« Subjekt befindet sichdem-

nach in einer Sphäre zwischen den Objekten. Hingegen wird jener flüchtige Ein-

druck von nicht in Subjekt/Objekt aufgegliederten Körpern zuvor durch eine tem-

poräre Fensteröffnung empfangen, d.h. von einem ebenso undefinierten wie vom

Erblickten separierten Ort aus, gerade nicht mittendrin, sondern parallel zur eige-

nen Welt. Dem korrespondiert, dass Bennett die menschlichen Körper in das, was

vital und eben nicht Subjekt-Objekt-unterschieden vibriert, einbegreift – eine Mo-

ral der Darstellung sei, »that we are also nonhuman« und Dinge auch lebendige

Akteure.11 Zugleich besteht ihr Anliegen darin, dem gerecht zu werden, was – un-

abhängig vom menschlichen Zugriff – ein lebendiges »Außen« der eigenen Erfah-

rung ergibt.12 Hier geht es um das, was nicht »imMilieu menschlicher Erkenntnis«

und Sprache aufgehen kann.13 In Konsequenz dieses Bildes wäre das menschliche

»Wir« also gespalten in das, was es an der parallelenWelt ungeschieden teilhabend

auch, und das, was es in Form von Subjekten ist. Doch in dem entworfenen Vorher/

Nachher bleibt das,was »vor demgeöffneten Fenster« überrascht, fasziniert ist o.ä.,

unterbestimmt – oder auch: als Aufnahmemedium wiederum weitreichend passi-

viert. Bennett spricht zwar im Zuge ihrer Begegnungmit den Abfalldingen die Not-

wendigkeit einer gewissen »antizipierenden Bereitschaft« für das, was sich darbie-

tet, an: Die Rede ist von einem »Wahrnehmungsstil, der offen ist für das Aufschei-

nen der Ding-Macht«.14 Doch im Folgenden, in versuchter Bewegung vom Erkennen

zu dem, was ist, wird sich programmatisch auf die vibrierende Parallelwelt in ihrer

ebenso nicht-menschlichenwie geteilten Vitalität konzentriert. AuchwennBennett

alsoUnterschiede imGrad der Empfänglichkeit bzw. ein persönliches Zutun durch-

aus annimmt,15 begreift sie nochdieMomente des Fasziniertseins »alsHinweise auf

die materielle Vitalität […], die Menschen mit Gegenständen gemeinsam haben«16

10 Vgl. Bennett: Powers, 241.

11 Bennett: Vibrant Matter, 4.

12 Vgl. Bennett: Vibrant Matter, Preface und Kap.1.

13 Jane Bennett: Lebhafte Materie. Eine politische Ökologie der Dinge [Übersetzung von Bennett,

Vibrant Matter]. Berlin: Matthes & Seitz 2020, 29f.

14 Bennett: Lebhafte Materie, 32.

15 Vgl. später auch: »Some people are better than others at detecting this thing-power« (Ben-

nett: influx & efflux, 78).

16 Bennett: Lebhafte Materie, 51. Bei Bennett bleibt m.E. unklar, wie sich – in einem Prozess von

influx und efflux, wie sie es später beschreibt – begründen kann, welcherart das wahrneh-

mende »I« nicht auf die materiellen Einflüsse, denen es ausgesetzt ist, reduzierbar ist. Vgl.

dazu Bennett: influx & efflux.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Fernsehen

unddamit, imBild gesprochen,alsHinweise auf das,was verzauberndwirkt.Sowä-

re in der ausgemalten Szene das spezifische Fenster-Setting der Faszination – un-

verbunden – wieder einkassiert. Was Bennett letztlich auch als eine Art »Fähigkeit

zur Naivität«17 begreift.

Demgegenüber möchte ich das gewählte Fenstermotiv, das als Medium des

Schauens immer auch auf die Unmöglichkeit eines nicht gerahmten Sehens ver-

weist, weniger ausblenden, was wiederum nicht bedeutet, von einem »autonom«

repräsentierenden Wesen ohne konstitutive Ding-Beteiligung auszugehen. Viel-

mehr geht es darum, gerade das Verhältnis zwischen der erblickten materiellen

Welt und dem blickerhaschenden »I«, das damit im Text virulent wird, weiter zu

denken.Weiter zu denken ist die Faszinationsdynamik, der involvierte Genuss bzw.

die in diesem Sinne entscheidende Spaltung in dem, was menschlich heißt.

2. Beschautes Schauen

Einleitend möchte ich hierfür im »Abgleich« mit Bennett zwei lacansche Passagen

zumBlick anführen.Zumeinen handelt es sich dabei eben umdas erkenntnis-,me-

dientheoretisch bzw.kunsthistorisch längst belangreicheMotiv des Fensters,wie es

bei Jacques Lacan in ganz anderem Kontext auftaucht. Dieser, mit dem Phantasma

befasst, spricht hier von einem »in die Einrahmung durch ein Fenster platzierten

Gemälde[]«.18 Dabei gehe es weniger um das, was das Bild wie auch immer reiz-

voll zeigt, als vielmehr »darum, nicht zu sehen, was durch das Fenster zu sehen

ist«.19 Das durch die rahmende Begrenzung umschlossene Bild vermag demnach

wunschkonstitutiv etwas schützend abzuschirmen – was, in Bennetts Sprechwei-

se, dem Subjekt seine Fassung garantiert. Scheint dann wie im Traum das Fenster

plötzlich aufzugehen (und Bennetts flüchtiges Erhaschen kann auch wie ein träu-

merisches Szenario erscheinen), dann wäre hier jedoch – den imaginären Schein

auf unheimlicheWeise untergrabendund auch jeder Vorstellung transparenterMe-

dialität entgegen – derBlickweniger auf eine »andere«Parallelwelt,als vielmehrauf

das eingerahmte Phantasma in seiner Struktur20 selbst freigegeben. Mit dem Öff-

nen der Abschirmung drängt sich diese als eine, die immer schon da war, plötzlich

abgründig auf und damit der Umstand, dass das Subjekt in das Betrachtete (etwa

in eine sich anlockend darbietende Abfall-Szene…) immer schon involviert ist. Zur

17 Bennett: Lebhafte Materie, 51.

18 Jacques Lacan: Die Angst. Das Seminar, Buch X [1962–1963]. Wien: Turia + Kant 2010, 98.

19 Lacan: Die Angst, 98.

20 Vgl. Lacan:Die Angst, 98–100. – Lacan spricht auch von einemAuftauchen desHeimlichen (La-

can: Die Angst, 100).

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

Funktion des Sehens hinzu tritt in einer Art Platztausch- oder -verwirrung beun-

ruhigend ein Erblicken des Schauens bzw. ein Gesehenwerden;21 man wird ein in

seinem gebannten Genießen angeschautes – oder auch,wie sich wiederummit Be-

zug auf Bennett sagen ließe, angerufenes – Objekt. Bei allen Ähnlichkeitsassozia-

tionen,die sich zwischendenSzenarien einstellen können:DerAusgangspunkt die-

sesBlicksoderRufs,vordemdasgeschlosseneFensterdannweniger schützenkann,

wäre in der lacanschen Variante nicht einfach jene Parallelwelt lebhafter, zurufen-

der Dinge, in die Bennett »for a few surreal moments«22 einen Einblick erhaschen

will.Wenngleich auch in diesem lacanschen Fall potenziell etwas, was nicht einfach

auf Seiten eines Subjekts/Objekts positioniert werden kann, »surreal« auf- und ein-

bricht, so deutet das nun eher auf die Verschränktheit des Betrachtenden mit dem

zu Erblickenden/dem Blick, über das Diesseits/Jenseits der Fensteröffnung hinaus;

wohingegen die fehlende Subjekt-Objekt-Unterscheidung bei Bennett so gesehen

wieder zu einem betrachteten Bild wird, das potenziell selbst wie ein Phantasma

funktioniert.

3. Ergriffensein

Um dieser Verschränktheit aus einer psychoanalytischen Perspektive weiter auf

die Spur zu kommen, möchte ich – zweitens – eine bekannt gewordene Anekdo-

te Lacans aufgreifen.23 Wenn Bennett an einer Stelle W.J.T. Mitchell zitiert, bei

dem es u.a. heißt, ein Ding signalisiere »the moment […] when the sardine can

looks back«,24 dann referiert die Sardinenbüchse auf diese Anekdote, ohne dass

dies Erwähnung findet. Implizit jedoch weist Bennett damit – wie schon mit dem

Fenstermotiv – selbst den weiteren Weg meines Beitrags aus, gerade auch in dem,

worin dieser von ihren Lesarten abweicht. In besagter Anekdote berichtet Lacan,

wie er als junger Intellektueller, twenty-something, mit Fischern in einem kleinen

Boot hinausfährt. ImWasser schwimmt eine Sardinenbüchse, in der sich die Sonne

reflektiert. Ein Fischer sagt zu ihm: »Siehst Du die Büchse? Siehst Du sie? Sie, sie sieht

Dich nicht!«25 Wenn sie ihn demnach also nicht sehe, dann deshalb, weil sie ihn

21 Vgl. Lacan:Die Angst, 98f. Vgl. insgesamt auch: Johannes Binotto: Tat/Ort.Das Unheimliche und

sein Raum in der Kultur. Zürich/Berlin: diaphanes 2013, 35–45.

22 Bennett: Powers, 239.

23 Vgl. Jacques Lacan: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse. Das Seminar, Buch XI [1964]. Wein-

heim/Berlin: Quadriga 1987 [1973], 101.

24 W.J.T. Mitchell:WhatDo PicturesWant? The Lives and Loves of Images. Chicago: University of Chi-

cago Press 2005, 156. Vgl. Bennett: VibrantMatter, 2. – DemGebrauch der BegriffeObjekt und

Ding, der von dem der Psychoanalyse differiert, kann ich hier nicht weiter nachgehen.

25 Lacan: Die vier Grundbegriffe, 101.

Insa Härtel: »Powers of the Hoard«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Fernsehen

tatsächlich angehe, anblicke.26 Der büchsenhafte Lichtreflex weist damit genau

auf die Spaltung im Feld des Sehens, wie Lacan sie konzipiert: Neben das ich-

konforme Sehen, mittels dessen man sich seiner selbst vergewissert, tritt folglich

der präexistente Blick als der Punkt – als das Flimmern, das Glänzen – von dem

aus das Subjekt erblickt bzw. in einer nicht assimilierbaren Begegnung ausgeliefert

ergriffen wird.

Während die Sardinendose von Bennett im Zuge ihrer Betonung der Ding-

Macht oder, in der Rezeption, auch kritisch als Beispiel für den (von Bennett teils

affirmierten) Anthropomorphismus angeführt wird,27 würde die lacansche Psycho-

analyse dabeiwiederumherausstellen,dass sich jener Blick – oder eben call –, nicht

einfach den das Subjekt ergreifenden Dingen zuschreiben lässt. Vielmehr wäre er

genau durch sein Unverortetsein charakterisiert. »[The gaze] cannot be attached to

any object in my world, despite the fact that it is met with only in the world«.28 Denn

wenn er sich auch immer in Verbindung mit dem Erscheinen einer sinnlichen

Form manifestiert,29 taucht der Blick im lacanschen Verständnis eher als Störung

oder Überschuss auf. Dabei tritt an die Stelle einer äußeren Bestätigung »of the

clarity and truth« der eigenenWahrnehmung vielmehr deren Stolpern über eine Art

Hindernis.30 Und eine Schautrieb-Dynamik kommt ins Spiel, vor deren Hinter-

grund sich der bennettsche call auf eine Weise lesen lässt, die das erfasste Subjekt

in Anschlag bringt, ohne die Ebene des Materiellen oder die Wirkmacht dessen,

worüber man stolpert, zu negieren.

4. Gefunden-/Gewähltsein

Bennett »stood enchanted«31 durch das von den Müllelementen geformte Ta-

bleau – und: »[T]he drive […] does occasionally stumble on a satisfying object«, so

Joan Copjec.32 Letztere schildert anhand eines künstlerischen Beispiels, wie Jasper

Johns für seine Arbeiten Objekte wählt, die keinerlei Vorliebe entsprechen, auch

nicht der des Künstlers, so etwa schlichte Drahtkleiderbügel, deren Formen man

normalerweise keine weitere Aufmerksamkeit schenkt.33 Wenn Johns wieder und

26 Vgl. Lacan: Die vier Grundbegriffe, 101f.

27 Benjamin Boysen: The Embarrassment of Being Human: A Critique of New Materialism and

Object-oriented Ontology. In: Orbis Litterarum 73, 3 (2018), 225–242, hier: 236.

28 Mit Bezug auf Sartre: Joan Copjec: Imagine there’s nowoman: Ethics and sublimation. Cambridge

u.a.: MIT Press, 210.

29 Vgl. Copjec: Imagine, 210.

30 Copjec: Imagine, 212.

31 Bennett: Powers, 238f.

32 Copjec: Imagine, 62.

33 Copjec: Imagine, 39.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

wieder die gleichen Objekte male, dann nicht, weil sie ein Ideal oder ähnliches

repräsentierten, sondern »because their ability to fascinate him is inexhaustible«.34

Und wenn Copjec dabei auch die Formulierung des Künstlers aufgreift, ihm ge-

falle an den gewählten Objekten »that they come that way«,35 dann kann man sich

durchaus an Bennetts »being struck«36 in Sachen Garbage-Assemblage erinnert

fühlen. Flaschenverschluss, Ratte etc. »were all there just as they were«,37 so Ben-

nett. Doch während Bennett aus dem, wie sie sind bzw. waren (oder auch rufen oder

blicken), eben die energetische Vitalität der Dinge ableitet, läge nach Copjec das,

was die Faszination im Objekt ausmacht (menschlich oder nicht), darin, wie dieses

daherkommt und was daran im Sinne einer Triebpassung treibend, zwingend ist.

Eine Begegnung zwischen Trieb und dem Objekt, wie es ist: Durch letzteres wird

ersterem dann eine Surplus-Befriedigung verschafft und erfährt sich das Subjekt in

einem Genießen; wobei dieses »Mehr« dem Objekt nichts hinzufügt, sondern eben

darin liegt, dass es jenes überschüssige Genießen zugänglich macht.38 Die Objekte

stehen demnach für sich allein und nicht für irgendetwas anderes,39 sie geben nicht

eine ihnen zugeschriebene Bedeutung oder z.B. Johns’ Einstellung zu ihnen wie-

der. Gerade in dem, was es ist, ist das gefundene Objekt triebbezogen-ergreifend

mehr als es selbst – und der dabei wirksame-erwählende »Wille« wäre »absolutely

Johns’s and yet absolutely impersonal«.40 Denn der Trieb, dessen »Subjekt« ebenso

»headless« wie »egoless« ist,41 nimmt eben keine Rücksicht auf Vorlieben, Inter-

essen, Intentionen. Am Ende wäre in gewisser Weise das, was gefunden wird, vom

Gewählten ununterscheidbar: »[I]t so wills what occurs that the object it finds is

indistinguishable from the one it chooses«.42

5. Getriebensein

Ein Flaschenverschluss,wie er in der eingangsmit Bennett angeführten Abfallszene

eine Rolle spielt, taucht bei der Autorin auch imHoarders-Kontext wieder auf, wenn

sie in ihrem Buch influx & efflux Randy O. Frost zitiert: »When most of us look at an

object like a bottle cap, we think, ›This is useless,‹ but a hoarder sees the shape and

34 Copjec: Imagine, 40.

35 Copjec: Imagine, 39.

36 Bennett: Vibrant Matter, 4.

37 Bennett: Vibrant Matter, 5.

38 Vgl. dazu Copjec: Imagine, 60.

39 Vgl. Copjec: Imagine, 40.

40 Copjec: Imagine, 40.

41 Copjec: Imagine, 61. Vgl.: »[D]ie Erscheinung des Triebs [ist] als Erscheinung eines Subjekts

ohne Kopf zu begreifen« (Lacan: Die vier Grundbegriffe, 189).

42 Copjec mit Bezug auf Leo Steinberg: Imagine, 39, vgl. auch 63f.

Insa Härtel: »Powers of the Hoard«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Fernsehen

the color and the texture and the form«.43 Es ist jenerHoarders-Kontext, in demBen-

nett zudem selbst psychoanalytisches Triebvokabular aufgreift. Ihr zufolge bieten

die Hoarders – im Rahmen dessen, was im Menschlichen selbst an Anorganischem

wirksam ist –, eine Einsicht in das, was sie »an act of ›inorganic sympathy‹« nennt

»[and what] may be akin to what Freud was getting at with the ›death drive‹«.44

Sigmund Freud folgend trachtet der Todestrieb – ausgehend vom Tod als »Ziel al-

les Lebens«45 – danach, die »Einheiten aufzulösen und in den uranfänglichen, an-

organischenZustandzurückzuführen«.46 Geht es fürBennett – derenMüllbeispiele

durchaus eine »morbide Trägheit der Dinge« offenbaren können47 – damit um das

Verlangen nach einer »Rückkehr« zur anorganischen Unbestimmtheit bzw. um ei-

ne Art untergründigen, subterranen Einklang zwischen normalerweise als getrennt

betrachtetenKörpern,48 dann ist dies allerdings eineFormderBezugnahme,diemit

Lacan kaum das wäre, »was wir Analytiker in unserem Register als Trieb bezeich-

nen können«.49 Schon bei Freud wird einer ins Spiel kommenden »ontologische[n]

Müdigkeit«50 von Anfang an der Wiederholungszwang an die Seite gestellt. Der To-

destrieb – was im lacanschen Verständnis virtuell »jeder Trieb« ist51 – umkreist ei-

ne Negativität, welche »finale ›Entspannung‹«52 schließlich zu verhindernweiß. Der

Trieb zieltweder einfach auf Lebenserhalt nochaufRückkehr zumUnbelebten.53 In-

demer seineBefriedigung gerade dadurch erlangt, dass er sein Ziel nicht erreicht,54

kommt ein über den Leben-Tod-Zyklus hinausgehender Exzess ins Spiel. So kann

43 Randy O. Frost zit.n. Bennett: influx & efflux, 78f.

44 Vgl. Bennett: Powers, 258f. – In influx & efflux etwa taucht der Todestrieb bei Bennett auch

kurz im Kontext ihrer Auseinandersetzung mit Callois auf (Bennett: influx & efflux, 77).

45 Sigmund Freud: Jenseits des Lustprinzips [1920g]. In: Gesammelte Werke Bd. XIII. Frankfurt

a.M.: Fischer 1999, 1–69, hier: 40.

46 Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur (1930a [1929]). In: Gesammelte Werke Bd. XIV.

Frankfurt a.M.: Fischer 1999, 419–506, hier: 477f. – Während das Anorganische hier als das

Leblose erscheint, zielt die Annahme Bennetts – die die Unterscheidung organisch/anorga-

nisch auch in Frage stellt (vgl. Bennett: Vibrant Matter) – eben auf die lively capacity des »Un-

belebten« (Bennett: Powers, 263).

47 Andreas Folkers:Was ist neu amneuenMaterialismus?Vonder Praxis zumEreignis. In: Tobias

Goll/Daniel Keil/Thomas Telios (Hg.): Critical Matter. Diskussionen eines neuen Materialismus.

Münster: edition assemblage 2013, 17–34, hier: 29.

48 Vgl. Bennett: Powers, 259.

49 Jacques Lacan:Die Ethik der Psychoanalyse.Das Seminar BuchVII [1959–1960].Weinheim/Berlin:

Quadriga 1996, 256.

50 Alenka Zupančič: Freud und der Todestrieb. Wien: Turia + Kant 2018, 27f.

51 Jacques Lacan: Schriften II. Wien: Turia + Kant 2015, 393.

52 Slavoj Žižek: Körperlose Organe. Bausteine für eine Begegnung zwischen Deleuze und Lacan. Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 2005, 42.

53 Vgl. Zupančič: Freud und der Todestrieb, 38.

54 Copjec: Imagine, 30.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

man z.B. bei der Nahrungsaufnahme – oder eben beimWohnen – an einer Befrie-

digung durch das gewählt-gefundene Surplus-Objekt hängen bleiben, die sich im

Verhältnis zum Lebenserhalt als überschüssig erweist. Ein Genießen als »Neben-

produkt«,55 welches dann das zugrunde gelegte Bedürfnis – eben z.B. bei Ess- oder

eben »Messie-Störungen« – bei Weitem übersteigt und, dieses ignorierend, gege-

benenfalls bis in den Tod führen kann.

6. Inhärente Gespaltenheit

Ein die »eigenen Lebensinteressen« durchkreuzendes und in diesem Sinne »dena-

turalisierendes« Kreisen als exzessiver Zug des Triebhaften findet in Bennetts An-

satz naturgemäß keinen Platz56 – wird aber womöglich beim TV-Hoarder Jake aus-

gestellt: »Therehavebeenpoints inhis lifewherehewouldhave ratherdied than…«.57

Es scheint in dieser Sendung damit darum zu gehen, dass es die kaum zu bemeis-

ternde Anhänglichkeit an die so zwingend bleibenden Dinge ist, die Jake zu dem

so geäußerten Todeswunsch treibt. Eine ausgestellte Anhänglichkeit, »[a] deathly

enjoyment«58 über jeden Beherrschungswillen hinaus, die zudem auf eine innere

Gespaltenheit verweist. Jake weiß, wie er sagt, wie irrsinnig es scheint, aber dennoch

glaube er, dass das, was er den Dingen antut, auch den Lebewesen, mit denen sie

verbunden sind oder waren, widerfährt – was den leidenschaftlichen Ernst der Sa-

che verstärkt:

Say, my mom buys me a water bottle. I feel like, if I throw the water bottle away,

that I’m saying I don’t love my mother. […] The reason there’s so much dog hair

in the house is because I feel like, if I throw away the dog hair, that I’m going to

speed up my dog’s aging. And I know how insane that is, but I feel like I’m killing

her by doing it.59

Ichweiß es sind nur Flaschen oderHaare, aber dennoch verspüre ich, sie sindmehr…; ichweiß,

wie verrückt das ist, aber…: Eswird ein die Angelegenheit verschärfenderKonfliktmar-

55 Vgl. Zupančič: Freud und der Todestrieb, 49.

56 Exzesse, die Bennett interessieren, wären demgegenüber wiederum auf der Ebene vitaler

Materialität gedacht.

57 Jakes Mutter in Hoarders: »Jake/Shirley«.

58 Nathan Gorelick: Why Sex is Special: Psychoanalysis against New Materialism. In: Russel

Sbriglia/Slavoj Žižek (Hg.): Subject Lessons.Hegel, Lacan, and the Future ofMaterialism. Evanston,

IL: Northwestern University Press, 2020, 171–189, hier: 186.

59 Jake in: Hoarders: »Jake/Shirley«.

Insa Härtel: »Powers of the Hoard«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Fernsehen

kiert.60 Oder vielmehr: Dieser wird hier im Rahmen einer Fernsehsendung – man

könnte auch sagen: im Rahmen einer immer auch phantasmatisch abschirmen-

den Bildschirminszenierung – dargeboten. Damit kommt ein spezifisch medialer

Aspekt ins Spiel.Es lässt sich nämlich festhalten,dass dieMessie-Sendungen genau

diese gespaltene Figur als Ausgangspunkt brauchen, um sie im Verlauf zuguns-

ten des besseren Wissens – nicht ohne Rückfallgefahr – zu »bereinigen«. Der TV-

Hoarder muss im Grunde wissen, in seinem Wohnraum ist etwas durcheinander

und niederschmetternd falsch, damit die Sendung programmatisch darauf setzen

kann, das Ich weiß, aber dennoch in ein reines, unidirektional-konfliktfreies Ich weiß,

die Dinge sind nur eine unlebendige Ersetzung, also handele ich endlich entsprechend zu

überführen – das heißt, das »Mehr« der Müllobjekte quasi abzuziehen. War es

für Jake vorher »like I’m just being, like, swallowed alive by garbage«,61 so soll der

Hoarder nachher, in Anlehnung an Bennetts Vokabular, aus dem vitalen Kontinuum

heraus »[his/her] composure as a subject among objects«62 wiedererlangen. Ein

Wiederzuknallen des Fensters sozusagen, das Bennett entsprechend kritisiert.

Ihr gilt das TV-Format in seinem Zugriff als eine Art normalisierende, den Aus-

druck quasi hemmende Instanz. In deren Rahmen würden die Hoarders nicht von

materieller agency, Ding-Macht o.Ä. sprechen: »[W]ithin the framework of psy-

chopathology that the show employs, to say anything close to ›the things did it‹

would only bring down upon the hoarder the full, punitive weight of normalizing

power«.63 Und die Elemente »normaler Subjektivität«, die die Messies in den Be-

schreibungen ihrer Dingbeziehungen aufwiesen – wiewohl sie sich zum Horten

wie gezwungen fühlen –, gelten Bennett entsprechend als Gehorsam gegenüber

dem Tabu »against animistic thinking«.64 Dementsprechend versucht Bennetts

Ansatz, die Gespaltenheit ebenfalls, wenn auch im Vergleich zur Sendung unter

umgekehrten Vorzeichen, loszuwerden. Dann ginge es gleichsam darum, das ver-

meintlich bessere Wissen wegzuräumen, welches den möglichen »special sensory

access«65 der Hoarders verstellt – um mittels der TV-Messieaussagen, diesseits

der ihnen innewohnenden zurichtenden Normalisierungen, zu den mehr oder

minder indirekten Bestätigungen der Existenz materieller Agenz66 und damit zu

den Dingen in their own right vorzudringen. Im Namen eines Zugangs zur Ding-

60 Zur Dynamik des »Ich weiß zwar, dennoch aber« vgl. mit Bezug auf Mannoni: Robert Pfaller:

Die Illusionen der anderen. Über das Lustprinzip in der Kultur. Frankfurt: Suhrkamp 2002.

61 Jake in:Hoarders: »Jake/Shirley«.

62 Bennett: Powers, 241; vgl. oben.

63 Bennett: Powers, 252.

64 Bennett: Powers, 252.

65 Bennett: Powers, 244.

66 »Obliquely, however, hoarders do affirm the existence of amaterial agency atwork« (Bennett:

Powers, 252).

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

Macht findet sich also auch auf Seiten Bennetts, wohl diesseits der geäußerten

Intentionen, eine Art »Aufräumimpuls«.

7. Publikumsanhänglichkeit

Hoarders-Sendung und Bennetts vitalerMaterialismus setzen so programmatisch auf

je eineHälfte der Ich-weiß-aber-dennoch-Formel in demBestreben, die zunächst vor-

ausgesetzte andere Seite und damit die inhärente Gespaltenheit selbst zu überwin-

den oder auszusortieren. Demgegenüber lässt sich zeigen, dass diese nicht zu ver-

abschiedendeGespaltenheit nicht nur als das ausgestellte Schicksal von TV-Messie-

Existenzen, sondern vielmehr als Grundlage der gesamtenAnlage der Sendung und

ihrer Rezeption gelten kann. Denn letztlich ist es weniger die tatsächliche Verwirk-

lichung der propagierten pädagogisch-therapeutisch »ordnenden« Ziele als die kei-

nesfalls wegzutherapierende,mehr oderminder exzessive Anhänglichkeit der Rezi-

pient:innen andas TV-Format, auf die dieses zielt.Und auchhier handelt es sich um

einepotenziell schmerzlustvolle Anhänglichkeit,die, auf dieVorliebenoder das bes-

sereWissen der jeweiligen Ichs vor demBildschirmnicht unbedingt Rücksicht neh-

mend, einem zugleich lächerlich oder verächtlich erscheinen kann,67 woraus dann

z.B. Ich weiß, ich sollte diese Sendung aussortieren, dennoch aber muss ich sie konsumie-

ren…68 resultiert: ein Dennoch, von dem das Format profitiert. Auf diese Weise wür-

de diemit demHoarder auf demBildschirm dargebotene und dadurch abgeschirmt

erscheinende Spaltung wie autosymbolisierend zugleich auf die Beziehung des Pu-

blikums zu diesem Bildschirm verweisen – was die Abschirmung zugleich löchrig

machen und so etwas von dem,was abgewehrt werden soll, wiederaufscheinen las-

sen kann. Noch das Programm vor Augen, sich distinktiv von dem zur Schau ge-

stellten Müll abzugrenzen (so schlimm sieht es bei mir nicht aus etc.), gelingt dem Be-

trachtenden das Aussortieren der »Müll-Sendung« offenbar nicht, wenn er diese

laufen lässt, so wie der TV-Hoarder sich gehen lässt, und sich demmedialen Strom

hingibt, der einen ebenso unübersichtlich-wuchernden Output an Bildern erzeugt,

wie der präsentierteHoarder beliebig wirkendeWohndinge in seinen Zimmern an-

häuft – wobei sich genaudieArt chaotischerEntdifferenzierunggenießen lässt,wie

jener Hoarder sie, als etwa vermischt mit den Dingen, verkörpert und vor Augen

führt. Sowie die Sendung, die sich offiziell demAufräumenwidmet, die diffusions-

fördernden »Vorher«-Bilder, in denen der TV-Messie verschluckt zu werden droht,

67 Zur Frage vonVerächtlichem/besseremWissen vgl. in anderemKontext Pfaller:Die Illusionen.

68 Vgl. dazu Insa Härtel: Gespaltene Einstellung: Messiesendungen im Detail. In: Irene Nier-

haus/Kathrin Heinz/Rosanna Umbach (Hg.):WohnSeiten. Visuelle Konstruktionen des Wohnens

in Zeitschriften. Bielefeld: transcript 2021, 318–334.

Insa Härtel: »Powers of the Hoard«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Fernsehen

immer wieder zeigt, sodass man auch als Zuschauer:in längstens um den faszinie-

rend exzessiven Unrat kreisen kann, so nähert man sich durch den Umstand, dass

man (wie peinlich berührt auch immer) an der Sendung hängenbleibt, dem ver-

ächtlichenMüll an, denman schaut (so sehr sich das eigeneWohnzimmer von dem

des TV-Hoarder unterscheidenmag). Über die phantasmatische Bildschirmschran-

ke hinaus greift jener Zustand über, dem das Sendungsformat doch ein Ende zu be-

reiten verspricht: Dieses Format kommt also als rettend-reinigende Instanz daher,

produziert aber nichts als Trash,welcher kaumdirekt deklarierten Vorlieben zu ent-

sprechen scheint, und ist kulturell selbst mit Verachtungswürdigem identifiziert.

Die Verächtlichkeit, die dem TV-Medium ohnehin anhaftet,69 wird mit dieserart

Sendungen geradezu angeheizt und bildlich vorgeführt, wodurch sie selbst zu dem

Müll werden undwerden lassen, von demzu befreien sie vorgeben.Hier gilt dann in

besonderemMaße: »The audience who watches such ›trash‹ becomes trashy too«.70

8. Televisionäre Mediatisiertheit

Die sich offenbarende Konfliktspannung zwischen dem »zwar-Wissen« und dem

unterliegenden Gebanntsein erweist sich als effektiv televisionäre Kraft, was Ben-

netts Ansatz jedoch entgehen muss, wenn er die Wirkung des Televisionsmediums

vornehmlich verhindernd-normalisierend auf der Ebene der Aussagen ausmacht.

Bei ihr taucht der TV-Hoarder wohl als so etwas wie ein für den call der Dinge be-

sonders empfängliches »Medium« auf, nicht jedoch in seiner televisionärenMedia-

tisiertheit.Dabei könnte geradedas vonBennett imAbfallkontext gewählte Fenster-

motiv, anders als von der Autorin selbst ins Spiel gebracht, auch die Vermitteltheit

desVitalitätszugangs verdeutlichenund jene FragedesMediumsaufwerfen,diemit

dem TV-Format so augenfällig wird. Denn ersetzt man das Fenster in ihrem Bild

versuchsweise durch den TV-Bildschirm, dann wäre darin die Situation des Fern-

sehzuschauenden im Grunde schon impliziert, wie er sowohl zwischen Fernsehap-

parat und anderenObjekten in seinemWohnzimmer (oderwoauch immer)weilt als

auch temporär in das durch den Schirm eröffnete undwegzuräumendeUnsortierte

»taucht«, d.h. mehr oder minder ich-vergessen schaut, ohne dass er ganz im Er-

blickten aufgehen kann. Dabei wäre der Schirm, dessen medialer »Übergriff« bzw.

die einhergehende Platzverwirrung mitgedacht, und es würde z.B. deutlich, dass

69 Gerade auch in der deutschsprachigen Kultur wird das Fernsehen »traditionell als niedrig-

stehend und wertlos beschrieben« (Thomas Waitz: Ordnung schaffen mit Medien. Über die

Produktivität von Müll und Schmutz. In: Christiane Lewe/Tim Othold/Nicolas Oxen (Hg.):

Müll. Interdisziplinäre Perspektiven auf das Übrig-Gebliebene. Bielefeld: transcript 2016, 41–64,

hier: 52).

70 Joli Jensen: Redeeming Modernity. Contradictions in Media Criticism. Newbury Park: Sage Publi-

cations 1990, 184.

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

sich dieser Schirm weniger im Sinne eines Zugangs zu der sich zeigenden Parallel-

welt öffnen kann, als dass er sich phantasmatisch strukturiert.

9. Schlüsse

Bennetts Ansatz, so das Resultat meines Durchgangs, kann in seiner Fokussierung

der kraftvollenDingwelt deren Anziehungskraft nicht auf eineWeise fassen, die de-

ren Vermitteltheit und damit der unumgänglichen Involviertheit des von der Ding-

wirkung faszinierten Subjekts Rechnung trägt: ein Fasziniertsein, das sich der »Ge-

fasstheit« des Subjekts selbst treibend entzieht, einhergehendmit jener inhärenten

Gespaltenheit, die im bennettschen Ansatz zwar implizit wirkt, aber explizit nicht in

denBlick gerät. Psychoanalytisch besehen gilt es demgegenüber, eben dieseGespal-

tenheit zu fokussieren,umder dingbezogenenAnziehung auf die Spur zu kommen,

gerade, wenn man letztere als »Stolpern« über ein Triebobjekt (und nicht allein als

Zuschreibungseffekt o.ä.) begreift. Ist sie es doch, die die manchmal unheimliche

Anhänglichkeit forciert. Was wiederum nicht nur die Hoarders-Sendung offenbart,

wenn sie programmatisch zwar aufräumen will, aber dennoch an das Eintauchen

glaubt, sondern auch der Ansatz Bennetts,welcher – wie sich eben nicht zuletztmit

derWahl des Fenstermotivs zeigt – um dieMediatisiertheit und die Unmöglichkeit

des eigenen Unterfangens z.T. sehr wohl »weiß«, but all the same … daran glaubt, ei-

ner Vitalität eine Stimme zu verleihen, für die man doch nicht sprechen kann und

soll.71 Was wiederum der verbreiteten Faszination ihres Ansatzes nur dienlich zu

sein scheint.

71 »Though Bennett deems ›impossibl[e]‹ the project of uttering the absolute reality of things

beyond human perception […], she nevertheless endeavors to ›give voice to a vitality intrin-

sic to materiality‹ […]« (Boysen: The Embarrassment, mit Bezug auf Bennett: Vibrant Matter,

235). – Vgl. auch: »I knowwell […] that thought cannot think beyond itself, but all the same…«

(bezogen auf newmaterialism: Gorelick:Why Sex, 186).

Insa Härtel: »Powers of the Hoard«

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839464762-010 - am 13.02.2026, 17:53:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464762-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

