Uber-sich-selbst-siegen und Sein-Leben-ordnen.
Padagogische Anmerkungen zu Macht,

Anthropologie und Didaktik in den Geistlichen

Ubungen von Ignatius von Loyola

MALTE BRINKMANN

Ein Blick in die Geschichte pddagogischen Denkens und Handelns zeigt, dass
Ubung die pidagogische Technik par excellence darstellt, Haltungen wie Dis-
ziplin, Selbstkontrolle, Charakter- und Willensstarke und damit Fahigkeiten
wie Konzentration, Ordnung, Geduld zu lernen (vgl. Brinkmann 2008). Von
den éltesten Zeugnissen des indischen Yoga iiber die zenbuddhistischen Me-
ditationsiibungen, iiber die asketischen und geistigen Ubungen in der Antike,'
die mittelalterlichen Exerzitien der Monche und Mystiker bis hin zu den
,,Meditationen“ Descartes’ und der Aufnahme dieses Themas durch Husserl
sowie zu Nietzsches Ubungen der Stil-Gebung (vgl. Nietzsche 1988: 230)
reiht sich eine lange Kette religios-kultischer und philosophischer Praxis der
Ubung. Unter den Titeln ,,Lebensart* bzw. ,Lebenskunst* sind ﬁbungen der
Stil- und Formgebung heute aktueller denn je (vgl. Schmid 2004).

Aus padagogischer Perspektive ldsst sich sagen: Geiibt wird nicht, um et-
was zu wissen, sondern vor allem, um etwas zu kénnen. Das K6nnen, das im
Uben erworben wird, ist zunichst ein doppeltes: ,,Etwas Ausfiihren- und Sich-
Fiihren-Koénnen“ (Menke 2003: 286). Die Aufgabe des Padagogen besteht
darin, das Sich-Fiithren-Konnen anzuleiten im Modus der Fremdfiihrung. Die

1 Meditation bezeichnet geistige Ubungsformen wie Ubungen der Konzentration,
des Gedichtnisses oder des Gewissens als Rechenschaftslegung. Askese bezieht
sich vornehmlich auf leiblich-geistige Ubungen der Einschriinkung und Enthal-
tung in Essen, Trank, Schlaf, Kleidung, Besitz, Wohnung, Sexualitit (vgl. Hadot
2005: 18, 50).

99

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

Didaktik der Ubung ist daher als Kunst der Vermittlung von Aus-, Selbst- und
Fremdfiihrung zu fassen.

Dazu sind nicht nur Ziele nétig, die tiber Inhalt und Methode des konkre-
ten Vollzugs hinausgehen. Es werden auch erzieherische Mittel gebraucht, die
die Freiheit des Ubenden einschriinken. Man kann sie herstellen durch Zwang
und Gewalt, wie die vielfiltigen Formen der ,,Schwarzen Padagogik belegen
(Rutschky 1984). Die Macht des Erziehers kann sich auch maskieren, indem
durch Kontextsteuerung eine geschlossene Lernumgebung konstruiert wird,
die alternative Erfahrungen oder ungewollte Erlebnisse weitgehend aus-
schliefft. In reformpédagogischen (vgl. Montessori 2005: 23) oder arbeitsme-
thodischen (vgl. Klippert 2003) Formen der Ubung wird die erzieherische
Macht-Intention sublim, aber deshalb nicht wirkungsloser.

Das Spannungsverhiltnis zwischen Fremd- und Selbstfithrung wird im
bildungstheoretischen Diskurs als ,,unauflésbares Paradox“ von Heteronomie
und Autonomie beschrieben (vgl. Schéfer 2005: 111ff.). In dieser Untersu-
chung méchte ich die traditionelle Beschreibung dieses zugespitzten Dual, das
sich der subjektphilosophischen Tradition der Pddagogik seit Kant verdankt,
verlassen. Aus einer erzichungstheoretischen Perspektive soll das Problem
vielmehr als pddagogische Differenz zwischen Lernen und Erziehen bzw.
zwischen personlichem Vollzug und pddagogisch-didaktischer Inszenierung
gefasst werden (vgl. Prange 2005). Die piddagogische Differenz erscheint in
Bezug auf die Ubung als fundamentales didaktisches Problem. Als Frage
formuliert lautet es: Wie kénnen ,,dulere Zwecke der Ausiibung mit ,,inne-
ren* Zielen der Selbst-Fithrung synchronisiert werden? Um diese Differenz
im Hinblick auf das Phinomen der Ubung genauer zu fassen, méchte ich im
Folgenden den Begriff des Ubens fiir den individuellen Vollzug verwenden.
Der Begriff der Ubung soll die erzieherische und didaktische Inszenierung des
Ubens bezeichnen.

Wenn im Folgenden die padagogische Differenz von Lernen bzw. Uben
und Erziehen bzw. Ubung am Beispiel der Exercitia spiritualia von Ignatius
von Loyola analysiert wird, dann zeigt sich der Formaspekt der Ubung in ei-
ner doppelten Hinsicht: Zum einen als Form, die die duflere Inszenierung der
Ubung machtmiBig bestimmt, und zum anderen als Form, die sich im Voll-
zug des Ubens der Exerzitant selbst gibt. Die Frage nach der Didaktik als Fra-
ge nach der Vermittlung von Selbst- und Fremdfithrung im Ausfiihren einer
»Sache® erscheint daher zugleich als Frage nach der Form der Erziehung (vgl.
Prange 2004, 2005).

Es werden zunichst die Geistlichen Ubungen sowie ihre Ziele vorgestellt
und hinsichtlich der Problematik von Selbst- und Fremdfithrung erldutert. In
einem zweiten Schritt werden mit Foucault Funktionselemente der christli-
chen Pastoralmacht bestimmt. Mit dem Instrumentarium der gouvernementa-
len ,,Fithrung der Fithrungen* nehme ich dann eine machttheoretische Analy-

100



https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

se der Geistlichen Ubungen vor. AnschlieBend stelle ich das anthropologische
Programm der ,,Anwendung der Sinne“ vor. Auf der Grundlage einer ,,pri-
mordialen Wahrnehmungsdimension (Husserl) wird in den Exerzitien eine
Anthropologie des (Um-)Lernens deutlich, die die ,,Grenzen der Normalisie-
rung® (Waldenfels) markiert. SchlieBlich wird gezeigt, wie Aus-, Selbst- und
Fremdfiihrung mittels rhetorischer und sokratischer Techniken vermittelt
werden, um im fiinften und letzten Abschnitt die Frage nach der Didaktik der
Ubung als Frage nach der Form in den Blick zu nehmen.

»Exercitia spiritualia“ — Selbstfiihrung als
Uber-sich-selbst-siegen und Sein-Leben-ordnen

,Geistliche Ubungen, um iiber sich selbst zu siegen und sein Leben zu ord-
nen, ohne sich bestimmen zu lassen durch irgendeine Anhénglichkeit, die un-
geordnet wire* (GU 21)* — mit diesen Worten beginnt eines der zugleich wir-
kungsmichtigsten und umstrittensten religios-padagogischen Werke der Frii-
hen Neuzeit. Der Exerzitant soll iibend die ungeordneten Anhénglichkeiten
(GU 1, 3) und Neigungen (GU 21, Anm. 10), d.h. die ,.affectiones inordina-
tae* kontrollieren lernen. Dabei richtet sich das Biichlein vor allem an denje-
nigen, der die Geistlichen Ubungen ,,gibt“, also an den Exerzitiengeber, we-
niger an den, der sie ,,empfingt (GU 22). Es handelt sich also um eine plan-
volle und methodische Anleitung, gleichsam ein spirituelles Handbuch zur
Ubung des Uber-sich-selber-Siegens und Sich-selbst-Ordnens (vgl. Maron
2001: 206ft.). In tdglich vier bis fiinf Stunden sollen Gebet, Gewissenserfor-
schung, Meditation und Beichte unter Anleitung des Exerzitiengebers statt-
finden. Sie sind in vier ,,Wochen®, d.h. Abschnitte aufgeteilt. Jede einzelne
konzentriert sich auf ein eigenes Thema und weist ein eigenes Ziel aus. Die
erste ,,Woche“ dient der Gewissenserforschung der eigenen Siinden und der
Selbstbesinnung hinsichtlich des Ziels eines christlichen Lebenswandels. Der
Ubende soll ,,Indifferenz* gegeniiber weltlichen Dingen erreichen und damit
die ,Freiheit unserer freien Entscheidungsmacht“ erlangen (GU 23, 4). Das
heifit, er soll sowohl seinen Neigungen und seinem Begehren entsagen als
auch seinen Willen den gottlichen und priesterlichen Zielen unterordnen.
Wihrend die dritte und die vierte ,,Woche® einem konkreten christlichen
Thema gewidmet sind, ndmlich der Leidensgeschichte und der Auferstehung
Jesu sowie der gottlichen und menschlichen Liebe, ist die zweite ,,Woche*
ganz auf den Exerzitanten selbst bezogen. Hier findet sich gleichsam das
Herzstiick der Exerzitien. Die Ubungen sollen zu einer existentiellen Ent-
scheidung, einer elementaren ,,Wahl“ (GU 169-189) fiihren, in der der Uben-

2 Ich zitiere nach der Ubersetzung von Peter Knauer: Ignatius von Loyola (2006)
und verwende die {ibliche Nummerierung (GU ff.). Die Erstausgabe kam in la-
teinischer Sprache unter dem Titel ,,Exercitia spiritualia“ 1548 in Rom heraus.

101

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

de sein Leben radikal umwendet. Die Exerzitien weisen also ein wohl {iber-
legtes duleres Schema auf: Wihrend die erste Woche durch wiederholte Ge-
wissenserforschung und Bufliibungen den Entschluss vorbereiten soll, wird
dann eine Entscheidungssituation inszeniert. Diese ,,Wahl* wird in den beiden
letzten Wochen wiederholend thematisch und methodisch variiert und ,,gefes-
tigt*.

Ignatius zufolge sind dabei grundsitzlich zwei Aspekte zu berticksichti-
gen. Erstens soll die Individualitit und Besonderheit des Ubenden immer im
Mittelpunkt stehen. Deshalb solle auf ,,Alter, Verfassung und Temperament*
(GU 205) sowie ,,Bildung oder Begabung* und , Belastbarkeit (GU 17) des
Ubenden ebenso Riicksicht genommen werden wie auf das Wetter (vgl. GU
130, 4) und die Jahreszeit (vgl. GU 229). Uberhaupt sollen die Ubungen sehr
flexibel umgesetzt werden. Jede Einzeliibung soll auf die Individualitit des
Ubenden abgestimmt werden: Das betrifft die Kérperhaltung des Ubenden
(kniend, sitzend, stehend, auf dem Riicken liegend) (GU 75), Nahrung (GU
83), Helligkeit des Raumes (GU 79) sowie Ubungs-, Essens-, Wach- und
Schlafenszeiten (GU 72, 89). Zweitens sind alle Anweisungen den Zielen der
Ubungen unterzuordnen. Ignatius unterscheidet deutlich zwischen Ziel und
Mittel seiner Ubungen (vgl. GU 169, 3). Man kann diese beiden Grundsitze
auch als piddagogisch-didaktische Bestimmungen lesen: Individualitidt des
Ubenden sowie Zielbestimmung der Ubungen sind zu respektieren und der
Methodik der Ubungen iibergeordnet. Diese gewinnt vielmehr erst aus dem
Ziel ihre Gegenwart und ihren Sinn. Die herausragende Stellung der Individu-
alitit in den Geistlichen Ubungen hat immer wieder Anlass gegeben, das spe-
zifisch moderne Menschenbild der Geistlichen Ubungen hervorzuheben.’

Allerdings nimmt die Leitung durch den Priester den Charakter der hie-
rarchischen Unterordnung an. Sie zielt auf eine Gewissensfithrung. Die Tech-
nik dazu par excellence ist die Beichte. Exerzitiengeber und Beichtvater sind
dieselbe Person. Die ,Erste Woche“ beispielsweise endet mit einer Buf3-
iibung, das ,Fleisch zu ziichtigen, nimlich indem man ihm [dem Ubenden,
M.B.] spiirbaren Schmerz zufiihrt (GU 85), sowie mit einer ,,Generalbeichte
mit Kommunion* (GU 44) vor dem Exerzitiengeber. Der Ubende hat keinen
Einfluss auf Durchfiihrung und Zielgebung der Ubung. Es bleibt ihm vorbe-
halten, die christlichen Normen, die Anthropologie des Siindenfalls und der
Reinheit sowie das Gehorsamsgebot gegeniiber der Autoritdt der kirchlichen
Institutionen und deren Vertretern zu iibernehmen. Die Ubung erhilt in dieser

3 Vgl. Hartmann 2001, Maron 2001: 227-231. Uber die Ratio Studiorum des Jesu-
itenordens bestimmen die anthropologischen und erzieherischen Prinzipien der
Exerzitien die jesuitische Schul- und Bildungslehre (vgl. Funiok/Schondorf
2000; Kessler 2000). Darin begriindet sich das Monopol der Jesuiten im alten
Europa der Renaissance und des Barock und bestimmt bis heute die Kollegschu-
len, insbesondere fiir die Eliten des Landes (Kalthoff 1997).

102

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Perspektive den Charakter einer Unterwerfungs- und Disziplinartechnik, die
den Ubenden normiert und diszipliniert.

Dazu stehen die oben angesprochene Beriicksichtigung der Individualitat
des Ubenden und die ausdriicklich geforderte Flexibilitit des Exerzitiengebers
zundchst in einem scheinbaren Widerspruch. Die Spannung zwischen Ach-
tung und Forderung der Individualitit des Ubenden einerseits und Unterwer-
fung und Disziplinierung andererseits, zwischen Selbstfithrung und Fremd-
fithrung, verlangt eine genauere Betrachtung der spezifischen Machttechnik
und Machtform. Im Folgenden werde ich versuchen, Grundlinien von Fou-
caults Analyse der christlichen Pastoral und der Hervorbringung des ambiva-
lenten spezifisch christlichen Selbstverhéltnisses im Modus eines ,,freiwilli-
gen Gehorsams® nachzuzeichnen. Dabei ist interessant zu sehen, dass Fou-
cault dieses als Abhingigkeits- und Unterwerfungstechnologie untersucht und
zugleich darin Elemente des Widerstandes und der Uberschreitung bestimmt
(Foucault 2004: 296ft.).

Ubung und Macht: Selbstunterwerfung und
priesterliche Fiirsorge in der christlichen Pastoral

Foucault analysiert die christliche pastorale Machtform als ,,irdische Macht*
(Foucault 2004: 226) und als ,,Kunst, die Menschen zu regieren” (Foucault
2004: 242).* In seinem Werk hat Foucault der Ubung als Prozedur und Tech-
nologie immer wieder analytische Aufmerksamkeit gewidmet. Sein Blick auf
die Ubung zeigt sich zunichst in einer doppelten Perspektive: In einer genea-
logischen auf die Disziplinartechnik der pidagogischen Ubung (exercice)
(Foucault 1976) und in einer ethischen auf die antike philosophische Praxis
einer ,,Asthetik der Existenz als Stil- und Formgebung durch asketische
Ubung (apprentissange) (Foucault 1989, 1990). Diese ,,Zweierlei Ubungen*
Foucaults (Menke 2003) mochte ich im Blick auf die Geistlichen Ubungen
nun durch eine dritte christlich-pastorale Form ergidnzen. Mit der gouverne-
mentalen Untersuchungsperspektive auf die Fiihrungs- und Regierensmodi

4 Vgl. Foucault 1982; 1989; 1990: 84, 284; 1994a; 2004: 121-123,185-195, 239-
269. Foucault hat in seinem Werk der christlichen Pastoral weniger Aufmerk-
samkeit geschenkt verglichen mit der Genealogie des modernen Staates.
,Macht* mit Foucault zu analysieren heifit, die konkreten Formen ihrer Aus-
tibung in Verbindung mit Wissensformationen und Selbstpraktiken zu untersu-
chen. Nicht das ,Was‘, sondern das ,Wie‘ der jeweils historischen und empiri-
schen Praxis steht im Mittelpunkt (Foucault 1994: 251). Macht, Wissen und
Subjekt stehen, Foucault zufolge, in einem dezentralen und relationalen Ver-
hiltnis zueinander. Macht ldsst sich weder einzelnen Subjekten zuschreiben
noch repressionstheoretisch in Herrschaftsverhidltnissen hierarchisch verorten.
Vielmehr ist Macht im konkreten Handeln der Akteure produktiv. Sie bringt
sowohl Wahrheitsdiskurse als auch Selbstverhéltnisse hervor.

103

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

von sich selbst und anderen lassen sich die ignatianischen Ubungen im Kon-
text der christlichen Pastoralmacht justieren.

Foucault zufolge erhilt die Praxis der christlichen Pastoral ihre Virulenz
in der spezifischen Weise der Individualisierung und Verinnerlichung. Das
innerliche Selbstverhiltnis wird, Foucault zufolge, von vier Praktiken der
Macht bestimmt: Erstens durch eine personliche ,,Unterwerfungsbeziehung
eines Individuums unter ein anderes Individuum® (Foucault 2004: 255). Der
Novize hat dem Lehrmeister unbedingten Gehorsam zu leisten: ,,Man ge-
horcht, um in einen Zustand (etaf) des Gehorsams zu gelangen™ (Foucault
2004: 258). Die Praxis dieses Zustandes nennt sich — zweitens — Demut. De-
miitig sein heifit, Foucault zufolge, ,,seinem eigenen Willen zu entsagen® und
»vor allem zu wissen, dass ein eigener Wille ein schlechter Wille ist™ (Fou-
cault 2004: 259). Gehorsam dem Priester und Demut dem gottlichen Gesetz
und Heil gegeniiber gewinnt drittens in der Unterwerfungsbeziehung eine
spezifisch piddagogische Dimension. Der Pastor leitet durch ,,Unterricht™ und
,Beispiel“ an und bringt durch praktische Ubungen und durch Leitung des
Gewissens in der Beichte (Foucault 2004: 263f.) den Ubenden zu einer be-
sonderen Form der Wahrheit. Der Bezug zur Wahrheit gestaltet sich viertens
nicht in erster Linie als ein Bezug zu einem transzendenten Heil, sondern als
ein Bezug zu sich selbst, indem in immer neuen Anldufen das verborgene und
siindhafte Geheimnis ans Licht gehoben und zur Sprache gebracht und damit
,»die Regel und die Schuld ein aufs andere Mal verinnerlicht wird“ (vgl. Fou-
cault 1990: 84). In der christlichen Pastoral geschieht also eine Subjektwer-
dung, indem eine ,,dulere Norm mittels der vier Prozeduren verinnerlicht
wird. Damit findet eine Individualisierung als Verinnerlichung und eine Sub-
jektivierung als Unterwerfung statt. Anders gesagt: Das verinnerlichte Indivi-
duum wird subjektiviert, also im urspriinglichen Wortsinn ein subjectum, ein
Unterworfenes.

Die Rolle des Priesters ist dabei ambivalent: Das von Foucault so genann-
te ,,Hirtenparadox“ besteht darin, dass der Priester auch nicht Souverén ist. Er
steht ebenfalls in einer Abhéngigkeits- und Unterwerfungsbeziehung dem Ge-
setz, dem Heil und der gottlichen und kirchlichen Wahrheit gegentiber. Prie-
sterliche Macht gestaltet sich daher als Fiirsorge und Forderung, dem das Die-
nen und Gehorchen nicht entgegensteht, sondern dessen elementarer Bestand-
teil ist.” Insofern kénnen die deutlichen und wiederholten Anweisungen fiir
den Exerzitiengeber zur Flexibilisierung und Nuancierung der Ubungen hin-
sichtlich Zeit, Ort, Helligkeit, Essen usw. als Individualisierungsstrategie der

5 Foucault sieht in dieser Figur, in der souverine und pastorale Macht, Selbstsorge
und Fiirsorge zusammenkommen, die Geburt der modernen Regierungsform, so-
fern sie auf das Soziale tibertragen wird. Hierin tibernimmt der Staat die Aufga-
ben der Wohlfahrt und der Sicherheit bei gleichzeitiger Kontrolle und Uberwa-
chung (vgl. Lemke 1997).

104

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Geistlichen Ubungen verstanden werden. Innerhalb der Abhingigkeits- und
Gehorsamsbeziehung wird dem Ubenden ein méglichst grofes Maf an Selb-
stindigkeit gelassen (vgl. GU 15-18). Aber mit der Unterwerfung unter das
Regime der Siinden sowie mit der Ausrichtung auf ein jenseitiges Heil wird
gleichsam mittelbar eine Gehorsamsbeziehung aufgebaut, die sich in der
Beichte dem Exerzitiengeber gegeniiber artikuliert und manifestiert.

Ignatius bringt in den Geistlichen Ubungen eine ganze Fiille von didakti-
schen Techniken in Anschlag, von denen weiter unten noch die Rede sein
wird. In diesen begriindet sich ein spezifisches Selbstverhiltnis, das auf ,,De-
chiffrierung® und ,,Hermeneutik™ der innersten Regungen der Seele und der
Begierden ausgerichtet ist. Die Abhédngigkeit vom Exerzitiengeber korrespon-
diert mit einer Abhéngigkeit von sich selbst, indem das Geheimnis, die Siinde
immer wieder gesagt werden muss. Die christlich-pastorale Selbstfithrung ist
damit gerade nicht eine Form ausschlieBlicher Selbstbestimmung, sondern ei-
ne subtile ,,Technologie der Selbstunterwerfung™ (Meyer-Drawe 1996: 656).
Im Kern des humanistischen Programms der Bildung und Individualitdt funk-
tioniert Macht als ambivalente Strategie der Normalisierung.

Ambivalent ist sie insofern, als Foucault die Analyse gouvernementaler
Fiihrung im Spannungsverhéltnis von ,,Unterwerfungspraktiken” und ,,Frei-
heitspraktiken* (vgl. Lemke 1997: 312) anlegt. Die Produktivitit von Macht
wirkt in den Subjektivierungsprozessen performativ und bringt nicht nur Ab-
héangigkeit, sondern auch ,Freiheitsspielriume™ und damit Widerstand und
Uberschreitung hervor. Anders gesagt: Das AuBen der Macht ist zugleich ihr
Innen und umgekehrt. Foucault entdeckt so auch innerhalb der christlichen
Pastoral fiinf Momente des ,,Gegen-Verhaltens* (Foucault 2004: 301ff.), die
alle in Zusammenhang mit sozialen, gegenkirchlichen Bewegungen stehen. Er
nennt das Thema der ,,Eschatologie, das Thema der Heiligen Schrift, das
Thema der Mystik, das Thema der Gemeinschaft und dasjenige der Askese*
(ebd.: 311).° Gemeint sind die eschatologischen Bewegungen im Anschluss
an Joachim von Fiore, die Reformation, die mittelalterliche Mystik und die
Devotio moderna, wobei fiir Ignatius und die Geistlichen Ubungen vor allem
die Themen der Gemeinschaft, das der Mystik als ,,einféltige” Erfahrung und
jenes der Askese zutreffen. Allen gemeinsam ist, dass sie die Macht des Prie-
sters und der Kirche unterlaufen und einen ,,antipastoralen Kampf* fithren
(Foucault 2004: 312).

Die Genealogie der Ubung als pastorale Technologie der Macht lisst die
Frage und das Problem der pidagogischen Differenz zwischen Selbstfiihrung
und Fremdfiihrung bzw. zwischen individuellem Uben und erzieherischer
Ubung in einem neuen Licht erscheinen. Zum einen wird der Dualismus zwi-

6 Dieser fiir das Verstidndnis der Wirkungsweise der Pastoralmacht wichtige As-
pekt wurde im wissenschaftlichen Diskurs meines Wissens bisher noch nicht
bemerkt.

105

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

schen einem (vermeintlich) freien, selbstbestimmten Subjekt und einer ab-
hingig machenden und determinierenden Umwelt unterlaufen. Uberhaupt
wird der subjektphilosophischen Vorstellung vom autonomen Selbst und den
bewusstseins- und kognitionstheoretischen Selbstbestimmungsmodellen eine
Absage erteilt. Ubender wie ,,ﬂbungsleiter“ sind schon je verwickelt in das
Spiel der Macht und produzieren gerade in den innerlichen und verinnerli-
chenden Prozeduren neue Wissens-, Macht- und Selbstverhéltnisse. Mit der
Performativitit der Ubung wird die Vorstellung einer Teleologie der Ubung
als Befreiung verabschiedet. Nicht absolute Freiheit, Souverdnitit oder Voll-
kommenheit kénnen das Ziel der Ubung sein, auch wenn sie von ,,fiirsorgli-
chen® Priestern und Pidagogen oder von klug inszenierten Methodenarran-
gements versprochen werden.’

Foucault beantwortet nicht die Fragen danach, wie genau die Praxis der
pastoralen Macht und Subjektivierung funktioniert, wie der priesterliche ,,Un-
terricht“ gestaltet ist und wie darin Momente der Uberschreitung und damit
Bildungsprozesse mdglich werden.® Um die Form der Erziehung als ,,Fiihrung
der Fithrungen* bei Ignatius genauer fassen zu kénnen, mochte ich die macht-
theoretische Analyse der Geistlichen Ubungen durch eine phinomenologisch-
anthropologische und eine piddagogisch-didaktische erweitern. Erst dann lésst
sich klaren, inwieweit mit der Ubung als Technologie die Moglichkeit eroff-
net werden kann, Lernen und Erziehen, Freiheit und Unterwerfung zu vermit-
teln.

Verspiiren und schmecken (sentir) — Die
»Anwendung der Sinne“ als padagogisch-
anthropologisches Programm der Geistlichen
Ubungen

»Denn nicht das viele Wissen séttigt und befriedigt, sondern das Innerlich-
die-Dinge-Verspiiren-und-Schmecken* (GU 2). Verspiiren und schmecken —
sentir — nimmt in der impliziten Pddagogik und Didaktik der Geistlichen

7 Im erziehungswissenschaftlichen und psychologischen Diskurs zur Ubung fehlt
die genealogische Relativierung teleologischer oder entelechialer Konzeptionen
ginzlich. Als Beispiele fiir das Perfektions- und Freiheitspathos kénnen das
oben erwihnte ,,Methodentraining® Klipperts oder Montessoris ,gut gemeinte*
Maxime ,,Anwalt des Kindes“ zu sein, gelten. Auch in Bollnows ,,Klassiker*
,,Vom Geist des Ubens* wird das Ziel der Ubung als ,,Innere Freiheit® und ,,Ge-
lassenheit® bestimmt ohne jede explizite Reflexion auf die Macht des (Zen-)
,Meisters® (Bollnow 1978).

8 Die ,,sokratische Tendenz der Schriften Foucaults zur Ethik (Brinkmann 2001:
235) lasst den Zusammenhang zwischen Macht und Bildung eher im Dunkeln.
Dieser lasst sich bestenfalls differenztheoretisch erschlieen (vgl. Schifer 2004;
Ricken 2006).

106

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Ubungen einen hervorragenden Platz ein. In zahllosen Anweisungen’ soll der
Ubende Szenen und Episoden aus dem Leben Jesu synisthetisch mit den
,fiinf Sinne[n]* (GU 121) vergegenwirtigen. Anweisungen wie die folgenden
verwundern zunichst und werfen Fragen auf: ,Mit dem Geruch und mit dem
Geschmack riechen und schmecken die unendliche Sanftheit und Siie der
Gottheit [...] (GU 124). ,Mit dem Tastsinn beriihren, nimlich wie die Gluten
[der Holle, M.B.] die Seele berithren und verbrennen® (GU 70). Wie soll et-
was Abstraktes oder Transzendentes gefiihlt, geschmeckt oder getastet wer-
den? Wie konnen die ,,sinnlichen Sinne* ,,geistlich® etwas wahrnehmen?

Es wird schnell deutlich, dass es Ignatius nicht um eine einfache Emotio-
nalisierung des Ubenden oder Subjektivierung von religiésen Inhalten der Bi-
bel geht. Noch viel weniger handelt es sich um eine simple sensualistische
Motivationsstrategie, ,,ganzheitliches Erleben” zu ermoglichen. Den ,,geistli-
chen Sinnen“ werden vielmehr Inhalte der Meditation vorgelegt, die ,,jenseits
der Sinnenkrifte liegen, aber dennoch ,sinnenhaft’ meditiert werden sollen
(Sudbrack 1990: 101). Die Wortgruppe ,,sentir, sentimiento und sentido usw.*
(Maron 2001: 55) bezeichnet eine vordiskursive und vorpriadikative Dimen-
sion menschlicher Wahrnehmung. In einem vor-cartesianischen Modus wird
der Dualismus von res cogitans und res extensa, von einem denkenden, ratio-
nalem Subjekt, das der Welt als Objekt entgegensteht, unterlaufen. Zugleich
verlésst Ignatius auch den neuplatonischen Dualismus von Korper und Geist
(vgl. Sudbrack 1990: 110f.). Vielmehr versuchen die Anweisungen, geistlich
zu fithlen und verniinftig zu schmecken, eine zugleich leibliche und geistige
Dimension der Wahrnehmung freizulegen, die eher einem Vernehmen als ei-
nem rationalen Verstehen, eher einer elementaren Sinnvergegenwértigung des
Erlebten als einer intellektuellen Durchdringung gleicht. Es geht Ignatius
offensichtlich um die Gewinnung einer leiblichen Erfahrungsdimension, die
nicht direkt intentional herzustellen und zu steuern ist. Vielmehr wird dem
Exerzitanten eine Fiille von Inhalten angeboten, die das Ziel haben, die Ein-
bildungs- und Vorstellungskraft anzuregen. Die christliche ,,Indifferenz* ge-
geniiber der Welt soll nach der erzieherischen Konzeption der Geistlichen
Ubungen zu einer Aktivitit des Ubenden fiihren, zu einem aktiven ,,Ge-
brauch® der freien Einbildungskraft. Das kann aber weder technisch-metho-
disch noch kausal ,.hergestellt“ werden. Vielmehr sind die Ubungen nur Vor-
bereitung und Abarbeitung eines Geschehens, das sich sowohl der priesterli-
chen Einflussnahme und Macht als auch dem Willen und der Beherrschung
des Ubenden selbst entzieht. Die anthropologische Pointe der sozialen und
personalen Gehorsams- und Abhéngigkeitsbeziehung liegt in der Freisetzung
einer elementaren aisthesis. In dieser dsthetischen Erfahrungsdimension des

9 Vgl. GU 322; die Parallelverweise in der kritischen Ausgabe Knauers zihlen al-
lein tiber 33 Stellen.

107

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

Fiithlens und Schmeckens (sentir) geistlicher Dimensionen'® manifestiert sich
der meditative Weg nach Innen, der durch duBeren, regelhaften Zwang nur
angeleitet werden kann.

Innerhalb der Anthropologie der fiinf Sinne erhilt das Sehen eine hervor-
ragende Position. Der Exerzitant wird in immer wieder neuen Wiederholun-
gen, in zeitlichen, raumlichen und koérperlich-leiblichen Variationen dazu auf-
gefordert, sich Szenen aus dem Leben Jesu vorzustellen, diese zu ,,schauen‘
und zu ,,schmecken”. Das Sehen avanciert zum Hauptorgan der Wahrneh-
mung — allerdings in einer Gebrochenheit und Ambivalenz: Es geht darum zu
schauen, was sich nicht sehen lidsst und was sich nicht von sich selbst her
zeigt. In der Fiille der Zeichen erdffnet sich eine Dimension, in der die Abwe-
senheit des Signifikats ein Schweigen und Verstummen des Diskurses mar-
kiert (vgl. Barthes 1986: 88). Die ,,primordiale” Erfahrungsdimension (Hus-
serl) der Geistlichen Ubungen und ihrer Anthropologie des Leibes und des
Schauens markiert eine Zwischendimension, eine Differenz: Diese trennt zum
einen die anthropologisch-leibliche Wahrnehmungsebene von der transzen-
dent-religiosen. Ignatius vermeidet es, von mystischen Erfahrungen zu spre-
chen oder diese zum Gegenstand von Ubungen oder Reflexionen zu machen.
Der ,,anti-mystische* Charakter der Geistlichen Ubungen wurde vielfach be-
merkt."" Darin unterscheidet sich das ignatianische Denken sowohl von der
intellektualistischen Mystik eines Meister Eckhart als auch von der spekulati-
ven Braut- und Verschmelzungslyrik eines Bernhards als auch von der mysti-
schen Erfahrung eines Gottes ohne Form einer Theresa von Avila. Trotz oder
gerade wegen der eigenen mystischen Grenzerfahrung in Manresa, deren ,,Vi-
sionen®, ,,Devotionen“ und ,,Besuche Ignatius im ,,Bericht des Pilgers* ein-
driicklich beschreibt,12 findet sich in den Exerzitien kein Hinweis darauf. Da-
zu passt, dass die Ubungsbeispiele und Anweisungen ausschlieBlich Szenen
aus dem irdischen Leben Jesu aufgreifen (vgl. Maron 2001: 218f.), die einen
subjektiven Nachvollzug ermoglichen und sinnlich-dsthetische Qualitdten ha-
ben. Ignatius selbst hat eine Sammlung von Kupferstichen als Veranschauli-

10 Die Anregung der Geistlichen Ubungen und der ignatianischen Anthropologie
fiir kiinstlerisches Schaffen etwa fiir Joseph Beuys (vgl. Mennekes 1992) liegen
hier begriindet.

11 Die Rezeptionsgeschichte der Geistlichen Ubungen zeigt die Probleme, die im
theologischen Diskurs der ,,anti-mystischen und leiblich-sinnlichen Anthropo-
logie Ignatius’ entgegengebracht wurden. Erst in den letzten Jahrzehnten gelingt
es, der rein quantitativen Bedeutung dieses Bereiches auch qualitativ in den
Deutungen und Interpretationen zu entsprechen (vgl. Rahner 1964; Sudbrack
1990; Maron 2001).

12 Vgl. Guillermou 1981; Knauer 2006; Maron 2001: 71-83; Barthes 1986: 87. Zur
Entstehungsgeschichte der Exercitia spiritualia vgl. Guillermou 1981: 70ff. Der
Einfluss der Spiritualitidt sowie die Gebets- und Meditationstechnik der Devotio
Moderna auf Ignatius sind gut belegt.

108

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

chung seiner Szenenauswahl der Exerzitien angeregt, die eine ganze barocke
Bild-Literatur begriindete (vgl. Barthes 1986: 79; Guillermou 1981: 70-75;
Pfeiffer 1990)." Hier zeigt sich eine zielgerichtete Auswahl von Themen,
gleichsam eine didaktische Reduktion, die ihren Grund in der erzieherischen
Zielbestimmung hat. In den inszenierten Erlebnissen und Erfahrungen sollen,
christlich gesprochen, Hoffnung und Trostung, padagogisch gesprochen, Er-
folgserlebnisse und Fortschritte ermoglicht werden. Das Ziel der Exerzitien,
Selbstfiihrung als Selbstbeherrschung und Selbstordnung zu erméglichen,
wird methodisch in eine ganze Reihe von Einzelzielen heruntergebrochen und
durch ein System von Veranschaulichungen, Inszenierungen und Hilfen un-
terstiitzt, die eine stufenweise Progression ermoglichen sollen.'

Diese ambivalente ,,Positivitdt™ hat erhebliche Folgen fiir die Theologie
der Jesuiten. Zum einen wird die seit dem Laterankonzil von 1225 in der
Beichtpraxis festgeschriebene Differenz zwischen Todsiinden und ldsslichen
Stinden durch ihre Temporalisierung und Quantifizierung aufgeweicht (Ma-
ron 2001: 207; Guillermou 1981: 142). Zum anderen erfolgt eine Anthropolo-
gisierung der Gnadenlehre (Guillermou 1981: 146), indem dem menschlichen
Tun und Uben ein Einfluss auf géttliche Gnade und Heil zugebilligt wird."
Diese Lehren stehen quer sowohl zur augustinischen als auch zur protestanti-
schen Lehre von der Gnade. Man kann also sagen, dass gerade im ,anti-
mystischen* Grundzug und in der piddagogischen, methodisch-erzieherischen
Dimension der Geistlichen Ubungen ein ,,Gegen-Verhalten* (Foucault) gegen
orthodoxe kirchliche Lehren manifest wird.

Obwohl das Thema der unio mystica immer implizit anwesend ist, breitet
Ignatius dartiiber ein Schweigen aus. Diese Abwesenheit markiert eine Diffe-
renz zwischen der esoterischen eigenen leiblich-dsthetischen Erfahrung einer-
seits und der exoterischen ,,pddagogischen Situation im Macht-Raum der

13 Ignatius stellt sich damit ganz bewusst gegen Bilderverbote und Bilderfeindlich-
keit sowie gegen den Einspruch der Mystiker und ihrem Zweifel an der Présenz
des Sichtbaren. Allerdings ist das Beharren Ignatius’ auf der AuBerlichkeit und
Oberflachlichkeit des Bildes nur im Zusammenhang seiner Anthropologie und
impliziten Pidagogik einer vorbereitenden Ubung in der Differenz von esoteri-
scher Erfahrung und exoterischem In-der-Welt-sein zu sehen.

14 Der ,praktische Optimismus der Jesuiten* (Guillermou 1981: 140) ldsst sich in
der — historisch nicht gesicherten — ,,Regel* der Jesuiten ablesen. Sie lautet:
»Handle so, als ob der Erfolg von euch und nicht von Gott abhinge*, aber gebt
euch an Gott hin, ,,als wiirde er alles an eurer Statt tun“ (Barthes 1986: 86; Guil-
lermou 1981: 139).

15 Diese Grundziige der jesuitischen Theologie finden ihren Niederschlag in der
umstrittenen Kasuistik und im Probabilismus. In diesem Punkt entbrannte der
Streit mit den Jansenisten und Pascal um die Gewissensfrage. Die ,,Flexibilitit
in Gewissens- und Moralfragen begriindete zugleich den ungeheuren Einfluss
der Jesuiten als Beichtviter der Méchtigen und fiihrte mittelbar zum Verbot des
Ordens (vgl. Hartmann 2001).

109

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

Ubung. Dieser Nicht-Diskurs mag sich in religios-theologischer Hinsicht als
»Hiatus“ zwischen mystischer Erfahrung und der realen Institutionalitdt der
Kirche darstellen (vgl. Rahner 1964: 347ff.). In der Spur einer phdnomenolo-
gischen Anthropologie der Differenz gesehen, zeigen sich hier die ,,Grenzen
der Normalisierung” (Waldenfels 1998). Sie liegen in dem ,,ambiguosen‘
(Merleau-Ponty) ,,anthropologischen Surplus®, das verhindert, dass sich der
Mensch in seinen wissenden und machtméBigen Prozeduren vollstindig ein-
holen kann. Anders gesagt: Wire die Normalisierung total, so ,,gidbe es nie-
manden, der sich normalisiert und sich insofern niemals v6llig normalisiert
(Waldenfels 1998: 13). Es ist also das Spiel zwischen Selbst- und Fremdfiih-
rung im ,,freiwilligen Gehorsam* des Ubens, das hier seine anthropologische
Entsprechung findet. Die ,,freie” Einbildungskraft des Ubenden und seine
existentielle Entscheidung kann nicht in Abhingigkeit und Gehorsam erzeugt
werden. Deshalb kann sich im Bild nur eine Abwesenheit, ein Nicht-Diskurs
zeigen. Die Bilder und Szenen weisen auf etwas hin, was sich entzieht und
den Einfall der Kontingenz markieren kann.

Das Bemerkenswerte aber ist nicht die Abwesenheit der Zeichen und des
Themas der Mystik, sondern die piddagogisch-intentionale Gestaltung und In-
szenierung der Differenz im Zeigen eines Nicht-Signifizierbaren. Im Diskurs
iiber den Nicht-Diskurs warten Exerzitiengeber und Exerzitant gleichermafen
auf die Antwort Gottes. Der anthropologische Sinn der ignatianischen ,,Indif-
ferenz liegt in einer vernehmenden Passivitit, nichts von sich aus zu wollen,
um empfangen zu konnen. Die ,,Reinigung® durch Bufie und Beichte soll eine
»Wahl*“ ermdglichen, die keine willentliche sein kann. Vielmehr gestaltet sie
sich als Erwihltsein, als Effekt des Nicht-Wollens. Sie ist zugleich eine Er-
fahrung, die durch inszenierte Erfahrungen bereitet werden kann. Padagogisch
gesprochen heifit das, dass Sinnerlebnisse und Sinnerfahrungen durch &sthe-
tisch-leibliche Ubungen methodisch angeleitet und technologisch vorbereitet,
aber nicht in einem kausalen Modus ,,hergestellt* oder gewaltsam erzwungen
werden konnen.

Die Anthropologie der ,,Anwendung der Sinne* fiihrt auf die Spur einer
Anthropologie des Lernens von iiberraschender Aktualitidt. Gerade die vor-
cartesianische Perspektive auf das Lernen ldsst eine Dimension deutlich wer-
den, die bewusstseinsphilosophisch nicht artikulierbar ist. Zum einen wird die
Konzeption eines nicht-souverinen, leiblich-geistig ,,verschrinkten* Subjek-
tes zugrunde gelegt. Zum anderen wird der Lernprozess selbst als dsthetisch-
spontaner Erfahrungsprozess in den Mittelpunkt geriickt. Die hermeneutisch-
phédnomenologische Padagogik hat den Aspekten der Leiblichkeit (vgl. Brink-
mann 2006; Lippitz 2003)'® und den Erfahrungen im Lernen (vgl. Buck 1989;

16 Die aktuelle Phanomenologie geht davon aus, dass lebensweltliche und (ko-)exi-
stentiale Wahmehmung als faktische Bedingung der Moglichkeiten menschli-
cher (Erfahrungs-)Erkenntnis fungiert. Lippitz bemerkt hinsichtlich der spezi-

110

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Meyer-Drawe 1996, 2005) besondere Aufmerksamkeit entgegengebracht. Auf
der Seite des Ubenden miissen Gewohnheiten, Habitualisierungen und Vor-
meinungen durchbrochen werden (vgl. Lehmann-Rommel 2003), indem in
neuen Erfahrungen alte Erfahrungen umgelernt werden kénnen. Die Geist/i-
chen Ubungen kénnen als eine Vorbereitung zum Entschluss und als Offnung
fiir neue Erfahrung verstanden werden. Die ,,Arbeit am Menschen* (Maron
2001: 202) schafft die Voraussetzung fiir einen moglichen Einfall des Ereig-
nisses, fiir Umwendung und Uberschreitung. Erst nachdem Gewohnheiten
und als sicher Geglaubtes durch Ubung zur Disposition gestellt werden, kann
Umlernen als eine Umwendung des Erfahrungshorizontes stattfinden. Die
Umwendung selbst entzieht sich dem erzieherischen Zugriff. Wenn sie statt-
findet, erfasst sie die ganze Person, ihre Erfahrungsstruktur und ihr Welt- und
Selbstverhiltnis (vgl. Buck 1989: 3ff.). Mit Ignatius lésst sich gut zeigen, dass
dabei — im Unterschied zu Buck bewusstseinsphilosophischer Darstellung —
auch und v.a. sinnlich-leibliche Dimensionen im Lernprozess eine entschei-
dende Rolle spielen. Die ignatianische Lerntheorie auf dem Boden der An-
thropologie der ,,geistlichen Sinne* entzieht sich den géngigen Dualismen
(Korper-Geist, Affekt-Vernunft, Leib-Wille) ebenso wie sie in ihrem Kern
nicht-teleologisch und nicht entelechial angelegt ist.

In machtheoretischer Perspektive zeigt sich eine bewusst gezogene Gren-
ze: Ignatius weil} offensichtlich um die prekére und fragile dsthetische Erleb-
nis- und Erfahrungsdimension des Ubenden. Diese wird zwar als Elementar-
bereich menschlicher Selbst- und Fremdwahrnehmung intentional angesteu-
ert. Das contra agere des Exerzitiengebers besteht darin, Unordnung auszu-
schliefen, Kontingenz beherrschbar zu machen und die Stinde zu bekdmpfen.
Was aber geschieht und wie es geschieht, wird durch die flexible und indivi-
duell abgestimmte Gestaltung der Ubungen offen gelassen. Das ,,Gegen-
Verhalten® als praktischer Widerstand in der asketischen und meditativen Er-
fahrung kann sich nur als Moglichkeit im &sthetisch-leiblichen Vollzug des
Ubens einstellen.

Die ,Negativitit“ (vgl. Benner 2005) der Geistlichen Ubungen und
zugleich ihr ambivalenter Charakter als Macht- und Normalisierungspraxis
einerseits und als Uberschreitungspraxis andererseits machen eine erziehungs-
theoretische Analyse der Methoden, Instrumente und Technologien notwen-

fisch phanomenologischen Aufmerksamkeit fiir die leiblich-sinnliche Wahr-
nehmungsdimension: ,,Der Leib selbst bleibt ein merkwiirdiges ambivalentes
und unvollkommen konstituiertes ,Ding‘; sogar die Reflexion verstrickt sich in
die zeitlich strukturierte Differenz von Vollzug und Thematisierung ihrer Akte
und erweist sich damit als zeitlich situiert und unabschliebar. Das von den
Dingen, den Anderen und seinen eigenen Reflexionsméglichkeiten ausgehende
Bewusstsein bleibt hinterriicks dem verhaftet, von dem es sich zu reinigen ver-
sucht. Es ist und bleibt faktisch und kontingent bedingt“ (Lippitz 2003: 21).

111

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

dig. Um die Praxis der Geistlichen Ubungen verstehen zu konnen, muss von
der Untersuchung der ,,Technologien des Selbst* (Foucault 1993) auf die der
Technologien des Erziehens, Zeigens und Lehrens tibergeblendet werden. Die
erziehungstheoretische Analyse richtet sich dann nicht nur auf die Form, die
sich das Selbst gibt oder die ihm im Spiel der ambiguosen und &sthetischen
Selbstfithrung durch Fremdfithrung gegeben wird. Sie nimmt vielmehr auch
das in den Blick, was man die Form des Erziehens (Prange) nennen kann. Es
muss also nicht nur die Frage nach der Sozialitit von Macht-Wissens-
prozeduren als Ausdruck gesellschaftlicher Formationen, sondern auch die
nach der Intersubjektivitit in der Praxis der piddagogischen Situationen ge-
stellt werden. Erst dann konnte es gelingen, die individualtheoretische Ebene
einer rein bildungstheoretischen Analyse mit einer erziehungstheoretischen
zusammenzufithren und die intersubjektive Praxis sowie ihre Technologie in
den Blick zu riicken."’

Das Drama der Exerzitien oder: Die didaktische
Vermittlung von Aus-, Selbst- und Fremdfiihrung

Paul Rabbow hat in seinen Untersuchungen zur ,,Methodik der Exerzitien®
darauf hingewiesen, dass in den Geistlichen Ubungen ,ein System von Hil-
fen* bereitgestellt wird, ,,das in stufenweisem Fortschreiten dem Selbstgestal-
tungswillen néhere, erreichbare Einzelziele setzt und ihm dadurch den Mut,
die Willensschwungkraft gibt und erhélt” (Rabbow 1954: 20). Dieses System,
das in seinem Kern einer erzieherischen Intentionalitdt folgt, besteht zun4chst
aus der duBleren Struktur der Exerzitien, die sich nach einem Schema des 4 x 3
x 5 aufbauen: In den vier ,,Wochen* werden die drei Seelenkrifte Wille,
Verstand und Gedichtnis (vgl. GU 1, 3) auf die fiinf Sinne jeweils angewen-
det. Die Dynamik der Exerzitienerfahrung speist sich aus dem Ziel des Uber-

17 Dem bildungstheoretischen Diskurs gelingt diese Verbindung in seltenen Fillen.
Als ein Beispiel fiir die Schwierigkeiten in der Allgemeinen Péddagogik kann die
Habilitationsschrift von N. Ricken angefiihrt werden, in der der prekire Zu-
sammenhang von Bildung und Macht untersucht wird. Trotz der differenzierten,
teilweise stark am theologischen Diskurs orientierten genealogischen Analysen
zur Bildung gelingt es Ricken nicht, einen erziehungstheoretischen Blick auf die
padagogische Praxis zu werfen und die aufgestellten Theoreme an aktuellen
Beispielen und Tendenzen zu veranschaulichen sowie das analytische Instru-
mentarium tiberzeugend vorzufiihren. Der letztlich traditionell bildungstheoreti-
sche Blick Rickens blendet Fragen nach der Technologie des Lernens ebenso
aus wie jene nach der Form des Erziehens. Damit lduft er zum einen Gefahr, den
Bezug zur erzieherischen Gegenwart und ihrer Praxis zu verlieren und so die
landldufigen Vorbehalte der Allgemeinen Pddagogik gegeniiber zu bestétigen.
Zum anderen wird damit diese Leerstelle einer technokratischen Besetzung in
Zuge aktueller output- und wettbewerbsgesteuerter Bildungsreform geradezu
angeboten.

112

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

sich-hinaus-Strebens, das einem antik-christlichem Dreierschema entspringt:
Reinigung, Durcharbeitung, Vereinigung.'® Im individuellen Vollzug gestaltet
sich der ,erfolgreiche ,,Gang der Erfahrung“ (Buck) in den Geistlichen
Ubungen nach einem dialektischen Dreischritt: Zunichst soll mit Bue und
Beichte eine innere Reinigung als Gewissenspriifung und eine Generalbeichte
stattfinden, dann anhand verschiedener Inhalte eine ,,Bearbeitung* des Selbst-
verhéltnisses vorgenommen werden mit dem Ziel der ,,Indifferenz* gegeniiber
Begehren, Welt und Selbst. Der letzte Schritt, die unio mystica, wird in den
Exerzitien, wie oben dargestellt, offen gelassen. Weil sich die Erfahrung dem
Signifikanten und dem Diskurs entzieht, entzieht sie sich auch der didakti-
schen Inszenierung. Das ist der Grund, warum sich der dialektische Drei-
schritt von Reinigung, Durcharbeitung und Vereinigung nicht in der Grob-
struktur der Exerzitien wieder findet."” Um hier klarer zu sehen, mochte ich
im Folgenden einem Hinweis von Georges Bataille folgen. Bataille bemerkt
an einer Stelle seiner ,,atheologischen” Meditationen, dass es ein ,.klassischer
Irrtum® sei, die ,,Exerzitien des heiligen Ignatius der diskursiven Methode zu-
zuordnen®. Er fihrt fort: ,,Sie beziehen sich zwar auf einen Diskurs, aber die-
ser Diskurs regelt alles auf dramatische Weise [...] Die Wahrheit ist, dass die
Exerzitien, die ganz und gar Abscheu vor dem Diskurs (vor der Abwesenheit)
sind, durch die Anspannung des Diskurses dem abzuhelfen suchen, und dass
dieses Kunststiick hdufig misslingt™ (Bataille 1999: 27).

Mit Bataille ldsst sich sagen: Der Diskurs tiber den Nicht-Diskurs der
Geistlichen Ubungen ist, auch bei Gefahr des Scheiterns und Misslingens,
kein Ausdruck eines vermeintlichen ,,Technologiedefizits* (Luhmann/Schorr
1982). Hierin findet sich vielmehr ihr ,technologischer bzw. methodischer
Reichtum. Die dramatische Inszenierung der Geistlichen Ubungen folgt einer
Systematik, die in jeder ,,Woche* (die zweite der ,,Wahl* ausgenommen) zwi-
schen vier und fiinf Ubungen nach einem einheitlichen Schema positioniert.
Die wochentlichen Ubungen werden nochmals in ,,Punkte unterteilt, wieder-
um einem einheitlichen Schema gehorchend. Die BufB- und Beichtiibungen,
die Meditationen Uber die Bilder aus dem Leben Jesu, die leiblich-geistige
»Anwendung der Sinne und die Dialoge mit dem Exerzitiengeber erhalten so
ihren prézisen Ort.

Die erste Ubung jeder Woche beginnt mit einer Vorbereitungsiibung, der
compositio loci: ,,Zusammenstellung, indem man den Raum sieht (GU 47,
65, 75,91, 138, 192, 220). Die unterschiedlichen Inhalte sollen als individuel-
le Vorstellungen verrdaumlicht werden. Die didaktische Systematik zielt dabei

18 Vgl. Guillermou 1981: 87; Rabbow 1954: 78; mit Bezug zu Augustinus: Sud-
brack 1990: 117; im Neuplatonismus Maron 2001: 80.

19 Roland Barthes weist in seiner struktural-semiotischen Analyse auf das bindre
Schema hin, das sich im Dualismus der alles entscheidenden ,,Wahl“ deutlich
zeigt (Barthes 1986: 58f.).

113

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

auf eine moglichst hohe Konkretion und Prizision im Detail. Interessant ist,
dass zunéchst nicht der Inhalt oder der Sinn der Szenen ermittelt werden. Es
soll auch nicht eine ,,Motivation“ im Sinne eines Bezuges zur Gegenwart oder
zu aktuellen Fragen stattfinden. Vielmehr wird durch die Vorgabe einer Form,
die hier die Vorstellung eines konkreten Ortes einfordert, ein Hochstmal} an
spontaner Phantasie freigesetzt. Es geht also vor allem um den subjektiven
Bezug zum Inhalt und um seine &sthetische Vergegenwirtigung und Veran-
schaulichung. Indem in der compositio loci die Umstinde (circumstantia)
subjektiv inszeniert und dramatisiert werden, funktioniert sie als ein Kunst-
mittel der Anschaulichkeit (evidentia).

Hieran schliefit der zweite Schritt (,,Punkt®) in der Dramatik an: ,,Gott un-
seren Herrn um das bitten, was ich will und wiinsche“ (GU 25, 48, 65, 152,
193). Die subjektiven Vorstellungen sollen mit den eigenen Erwartungen, An-
tizipationen und Gefiihlen in Verbindung gebracht werden. Sie werden so in
einen Apparat der Ordnung eingespannt, unterschieden und differenziert
(discretio) (vgl. Barthes 1986: 63). Als diskrete Elemente dieses nicht-diskur-
siven Diskurses stehen sie fiir eine neue Zusammensetzung bereit.

Im System der jeweils ersten Ubung der ,,Wochen“ folgen als dritter
Schritt drei Meditationen, die inhaltlich und strukturell an die beiden ersten
Schritte (,,Punkte”) gebunden sind (GU 50-52; 201-203, 234-237). Rabbow
hat diesem Teil in seiner Untersuchung zur ,,psychagogischen* Technik der
Exerzitien eine duferst genaue Analyse gewidmet. Es wird darin deutlich,
dass hierin jeweils drei ,,Formtypen™ (Rabbow 1954: 61) der Meditation ver-
korpert werden: Es handelt sich hier um die Form der Vergroferung. Diese
VergroBerung wird, Rabbow zufolge, mit drei Techniken bewirkt (vgl. Rab-
bow 1954: 58ff.): Zum einen durch Vergleich, zweitens durch eine ansteigen-
de Reihe vom Positiv iiber den Komparativ bis zum Superlativ und drittens
durch Vereinzelung und Zerlegung. Die oben genannte Flexibilitit und Indi-
vidualitit der Ubungen erhalten so ein HochstmaB an Funktionalitit. Im Inne-
ren des Systems funktioniert eine differenzierende und zergliedernde Techno-
logie: Die Vorstellungen, Erinnerungen, Wiinsche und Absichten werden un-
terschieden, verglichen, graduiert, hierarchisiert, eingeschitzt und geordnet.

Die drei Formtypen der VergroBerung durch Vergleich, durch Steigerung
und durch Zerlegung werden in den weiteren Ubungen der einzelnen Wochen
auf unterschiedliche Weise vertieft, prizisiert und konzentriert. Dabei wird
deutlich: Die Wiederholungen sind der eigentliche Kern der Ubungen, ihre
Grundform: Uber die genannten zeitlichen, riumlichen und dsthetischen Vari-
ationen finden sich reine Repetitionen (als identische Wiederholungen von
Gebeten etwa), wiederholende Zusammenfassung (GU 64), Besinnungen und
Reflexionen (,,schauen, wie es mir in der Betrachtung ergangen ist“, GU 77),
Gespriche als Dialoge mit Jesus, mit sich selbst oder mit dem Beichtvater
iber das Geschaute und Erlebte. Die Wiederholungen gehorchen einem

114

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Rhythmus, der Phasen der intensiven Anspannung und Steigerung mit Phasen
der Entspannung und Entschleunigung kombiniert.

Das System der Hilfestellungen und die Technologie der Dramatik ent-
springen dem Erbe der Rhetorik. Rabbow hat in seiner Untersuchung die wir-
kungsmichtigen Kunstmittel der Exerzitien als ,,Kunstmittel der Rhetorik™
identifiziert. Die antike rhetorische Topologie bildet das Grundschema und
die Form der Geistlichen Ubungen: Betrachtung der Umstéinde (cicumstantia)
und des Raumes (compositio loci) gehdren zum Instrumentarium der inventio,
der durch die Technik der VergroBerung (amplificatio) Gewicht und Effekt
verschafft werden soll. Das geschieht durch Vergleich (comparatio), durch
Steigerung bis zum climax, Aufzihlung und Zerlegung (partitio, discretio),
durch Gegensatz (contrario) und Anschaulichkeit (evidentia) (vgl. Rabbow
1954: 65-80).

Dariiber hinaus finden sich eine ganze Fiille von Ubungen, die antiken
Ursprungs sind® und ebenfalls Wiederholungen darstellen, etwa die der Vi-
sualisierung und Dokumentation von Fortschritten. Der Exerzitant wird zur
Gewissenserforschung aufgefordert, téglich auf einer Linie seine Stinden auf-
zuzeichnen und dann riickwirkend zu ,,schauen, ob man sich gebessert hat*
(GU 29). Auch sollen Einsichten und Lernerfolge durch Gesten unterstiitzt
werden, um sie ins Bewusstsein zu heben (GU 27). Die Grundfigur der Wie-
derholung hat demnach eine doppelte Funktion: Zum einen wird sie als Diffe-
renzierungsmittel der Trennung eingesetzt (discretio), zum anderen funktio-
niert sie als Mittel der Zusammensetzung und Synthese. In der Dramatik der
Exerzitien wechseln sich die Funktionen der trennenden und zusammenset-
zenden Wiederholung ab. Sie gehorchen dem Ziel, iiber sich selbst zu siegen
und sein Leben zu ordnen.

Ausblick auf eine Didaktik der Ubung

In machttheoretischer Perspektive ldsst sich die methodische Systematik als
Individualisierungstechnik lesen: Die ,,Zirkulations-, Transfer- und Inver-
sionsokonomie des christlichen Pastorats (Foucault 2004: 266) wird durch
drei Prozeduren erreicht: Zum einen durch das ,,Spiel der Dekomposition®,
zweitens durch das der ,,analytischen Identifikation” und schlieBlich durch die
,»Erzeugung einer inneren, geheimen und verborgenen Wahrheit® in der ,,See-

20 Die griechische und romische Philosophie bietet eine Fiille von Methoden aske-
tischer und meditativer Ubung: Memorieriibungen, Selbstpriifungen und Selbst-
erforschungen (Hadot 2005: 18), Denkversuche, Gewissenserforschung und Ge-
dankenkontrolle sowie Ubungen zur Erndhrung und zur Distetik der Liiste,
»Sammlung der Fehler am Ende des Tages, Meditationspraktiken zur Bannung
boser Traume* (vgl. Foucault 1990: 98f.). Das Generalthema ist die Aufmerk-
samkeit und Wachsamkeit dem eigenen Gewissen gegeniiber (prosoche).

115

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

le* des Exerzitanten (Foucault 2004: 267f.). Die Dimension der Macht ist
ambivalent. Insgesamt gesehen bewegt sich die pidagogische Ubung immer
in einem Raum der Macht, auch wenn sie sich in reformpadagogischen Ar-
rangements oder hinter priesterlicher oder pddagogischer Fiirsorge maskiert.
Wichtig ist die Aufmerksamkeit gegeniiber dieser Dimension und gegentiiber
der Rolle desjenigen, der die Ubungen ,,gibt*. Das Wissen um die Dimension
der Macht und um die Verstrickung der pidagogischen Ubung in das gouver-
nementale Fiihrungsregime suspendiert aber nicht die Moglichkeit eines pro-
duktiven Umgangs damit: Und das heifit, die Freiheitsspielrdume auszunut-
zen, Gegen-Verhalten als praktischen Widerstand, Kritik und Reflexion zu
ermoglichen.

In der Praxis der Geistlichen Ubungen funktionieren die rhetorischen In-
strumente der Zergliederung, der Veranschaulichung und der wiederholten
und gesteigerten Affektion durch Identifikation unterwerfend. Eine Didaktik,
gouvernemental betrachtet als Kunst der Fithrung der Fiihrungen, ist in der
Lage, diese Dimension theoretisch einzuholen. Sie kann aber, wie oben ge-
zeigt, weder die inhaltlichen noch die anthropologischen Voraussetzungen der
Ubung noch die Uberschreitungs- und Widerstandsmomente erziehungstheo-
retisch erfassen. Deshalb muss sie durch eine Formenlehre ergénzt und als
Kunst der Vermittlung gefasst werden, wobei der Fithrungsmodus selbst als
Zu-Vermittelndes betrachtet wird, und zwar in Bezug auf die drei konstituti-
ven Momente des Ubens im Ausiiben, Selbstfithren und in der Fremdfiihrung.
Auch wenn der Moment des Umlernens sich erzieherischer und technologi-
scher Einflussnahme entzieht, bedeutet das nicht, dass sich die Erziehungs-
theorie auf eine reine Beobachterposition oder auf eine bloBe Beschworung
von Unverfligbarkeit und Kontingenz zuriickzuziehen hat. Vielmehr ist es
Aufgabe der erzieherischen Ubung, Dispositionen fiir Umlernprozesse zu
schaffen sowie systematische Hilfen bereitzustellen, um das miithsame Ge-
schift der Durcharbeitung und Abarbeitung von Gewohnheiten, Urteilen, Ein-
stellungen, Sichtweisen und Denk- und Handlungsformen zu begleiten und zu
inszenieren. Das Geheimnis der Ubung liegt darin, dass, indem die Dispositi-
onen durch den Erzieher geschaffen werden, der Ubende selbst Dispositionen
bildet. Damit kann die Ubung der Beginn des Lernens und der Ursprung von
Motivation, Charakter- und Willensstirke werden. Das kann nur deshalb ge-
lingen, weil eine Trennung von Methode und Ziel bzw. von ,duBerer Funk-
tion und individuellem Sinn stattfindet, die wir bei Ignatius nachvollziehen
konnen. Eine moderne Didaktik der Ubung hitte nicht mehr das Regime der
Siinden, des Gehorsams und der Demut zu iibernehmen, wohl aber das Ziel,
innerhalb der Macht- und Wissensprozeduren Freiheits-Spielrdume &stheti-
scher Wahrnehmung, kritischer Reflexion und individuellen und sozialen
Handelns zu erméglichen.

116

14.02.2026, 06:09:26. /e OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

Literatur

Barthes, Roland (1986): Sade. Fourier. Loyola. Ubers. v. Maren Sell und Jiir-
gen Hoch, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Bataille, Georges (1999): Die innere Erfahrung. Die Methode der Meditation
und Postskriptum 1953 (Atheologische Summe I). Ubers. v. Gerd Berg-
fleth, Miinchen: Matthes & Seitz.

Benner, Dietrich (2005): ,,Einleitung. Uber padagogisch relevante und erzie-
hungswissenschaftlich fruchtbare Aspekte der Negativitdt menschlicher
Erfahrung.” In: Ders. (Hg.), Erziechung — Bildung — Negativitit. Beiheft
der Zeitschrift fiir Pidagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 7-23.

Bollnow, Otto Friedrich (1978): Vom Geist des Ubens. Eine Riickbesinnung
auf elementare didaktische Erfahrungen, Freiburg i.Br.: Herder.

Brinkmann, Malte (2001): ,,Von der Subversion der Literatur zur Asthetik der
Existenz. Die Spuren der Asthetik Nietzsches in Foucaults Forschungen
zu Literatur, Wissen, Macht und Ethik.“ In: Giinter Seubold (Hg.), ,,Man
ist viel mehr Kiuinstler als man wei3. Bilder und Bildner: Werk- und Le-
benskunst bei Friedrich Nietzsche, Bonn/Alfter: Denk-Mal-Verlag, S.
213-242.

Brinkmann, Malte (2006): ,,Leiblichkeit und Passivitit — Uberlegungen zur
Negativitit von Bildung im Alter.“ In: Vierteljahrsschrift fiir wissen-
schaftliche Padagogik 82, H. 3, S. 288-304.

Brinkmann, Malte (2008): ,,Uben — elementares Lernen.” In: Konstantin Mit-
gutsch/Elisabeth Sattler/Kristin Westphal/Ines Maria Breinbauer (Hg.),
Dem Lernen auf der Spur. Padagogische Beitrage, Stuttgart: Klett-Cotta,
S. 278-294.

Buck, Giinther (1989): Lernen und Erfahrung — Epagogik. Zum Begriff der
didaktischen Induktion, Darmstadt: WBG.

Foucault, Michel (1976): Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefing-
nisses, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1982): ,,Der Kampf um die Keuschheit.“ In: Philippe
Aries/André Bejin/Michel Foucault: Die Masken des Begehrens und die
Metamorphosen der Sinnlichkeit. Zur Geschichte der Sexualitit im A-
bendland, Frankfurt/M.: Fischer, S. 25-39.

Foucault, Michel (1989): Die Sorge um sich. Sexualitit und Wahrheit 3,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1990): Der Gebrauch der Liiste. Sexualitit und Wahrheit 2,
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel/Martin, Luther H./ Bischoff, Michael (1993): Technologien
des Selbst, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Foucault, Michel (1994): ,,Das Subjekt und die Macht.” In: Hubert L. Drey-
fus/Paul Rabinow (Hg.), Michel Foucault — Jenseits von Strukturalismus

117



https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

und Hermeneutik. Mit einem Nachwort von und einem Interview mit Mi-
chel Foucault. Ubers. v. Claus Rath u. Ulrich Rath; Frankfurt/M.: Athe-
ndum, S. 243-261.

Foucault, Michel (1994a): ,,Omnes et singulatim. Zu einer Kritik der politi-
schen Vernunft.“ In: Joseph Vogl (Hg.), Gemeinschaften. Positionen zu
einer Philosophie des Politischen, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 65-93.

Foucault, Michel (2004): Geschichte der Gouvernementalitdt 1. Sicherheit,
Territorium, Bevolkerung, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Funiok, Riidiger/Schondorf Harald (2000, Hg.): ,,Ignatius von Loyola und die
Padagogik der Jesuiten in Geschichte und Gegenwart. Einfithrung der
Herausgeber.“ In: Riidiger Funiok/Harald Schondorf (Hg.), Ignatius von
Loyola und die Padagogik der Jesuiten in Geschichte und Gegenwart, Do-
nauworth: Auer, S. 9-18.

Guillermou, Alain (1981): Ignatius von Loyola, Reinbeck: Rowohlt.

Hadot, Pierre (2005): Philosophie als Lebensform. Antike und moderne Exer-
zitien der Weisheit, Frankfurt/M.: Fischer.

Hartmann, Peter C. (2001): Die Jesuiten, Miinchen: Beck.

Kalthoff, Herbert (1997): Wohlerzogenheit. Eine Ethnographie deutscher In-
ternatsschulen, Frankfurt/M./New York: Campus.

Kessler, Stephan K. (2000): ,,Die ,Geistlichen Ubungen® des Ignatius von
Loyola und die Studienordnung der Jesuiten: Pddagogik aus den Exerzi-
tien.” In: Rudiger Funiok/Harald Schondorf (Hg.), Ignatius von Loyola
und die Pidagogik der Jesuiten in Geschichte und Gegenwart, Donau-
worth: Auer, S. 44-53.

Klippert, Heinz (2003): ,,Vom Methodentraining zur systematischen Unter-
richtsentwicklung.” In: Padagogik 9, S. 38-43.

Knauer, Peter (2006): Hinfithrung zu Ignatius von Loyola, Freiburg/Br.: Her-
der.

Lehmann-Rommel, Roswitha (2003): ,,Dekonstruktion habitueller Muster als
Voraussetzung fiir Bildung und fiir Dialoge in Organisationen.” In: Rena-
te Girmes/Petra Korte (Hg.), Bildung und Bedingtheit. Pddagogische
Kommunikation im Kontext individueller, institutioneller und gesell-
schaftlicher Muster, Opladen: Leske & Budrich, S. 22-39.

Lemke, Thomas (1997): Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Ana-
lyse der modernen Gouvernementalitit, Hamburg: Argument.

Lippitz, Wilfried (2003): ,,Phdnomenologische Forschungen in der deutschen
Erziehungswissenschaft.“ In: Ders., Differenz und Fremdheit, Frank-
furt/M.: Lang, S. 19-47.

Loyola, Ignatius von (2006): Geistliche Ubungen. Ubers. v. Peter Knauer,
Wiirzburg: Echter.

Luhmann, Niklas/Schorr, Karl-Eberhard: (1982): ,,Das Technologiedefizit der
Erziehung und die Pddagogik.” In: Niklas Luhmann/Karl-Eberhard Schorr

118



https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER-SICH-SELBST-SIEGEN UND SEIN-LEBEN-ORDNEN

(Hg.), Zwischen Technologie und Selbstreferenz. Fragen an die Padago-
gik, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 9-41.

Maron, Gottfried (2001): Ignatius von Loyola. Mystik — Theologie — Kirche,
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Mennekes, Friedhelm (1992): Joseph Beuys. Manresa. Zwei Krisen und ihre
Uberwindung, Frankfurt/M.: Insel.

Menke, Christoph (2003): ,,Zweierlei Ubung. Zum Verhiltnis von sozialer
Disziplinierung und dsthetischer Existenz.* In: Axel Honneth/Martin Saar
(Hg.), Michel Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption. Frankfurter
Foucault-Konferenz, Frankfurt/M.: Suhrkamp, S. 283-299.

Merleau-Ponty, Maurice (1974): Phanomenologie der Wahrnehmung, Berlin:
DeGruyter.

Meyer-Drawe, Kite (1996): ,,Vom anderen lernen. Phdanomenologische Be-
trachtungen in der Pddagogik.” In: Michele Borrelli/Jorg Ruhloff (Hg.),
Deutsche Gegenwartspiadagogik Bd. 2, Baltmannsweiler: Schneider, S.
85-99.

Meyer-Drawe, Kite (2005): ,,Anfinge des Lernens.”“ In: Dietrich Benner
(Hg.), Erziehung — Bildung — Negativitit. Beiheft der Zeitschrift fiir P4-
dagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 24-37.

Montessori, Maria (2005): Grundlagen meiner Piddagogik, Wiebelsheim:
Quelle & Meyer.

Nietzsche, Friedrich (1988): Die frohliche Wissenschaft. In: Kritische Stu-
dienausgabe. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen:
dtv.

Pfeiffer, Heinrich (1990): Die ersten Illustrationen zum Exerzitienbuch. In:
Michael Sievernich/Giinter Switek (Hg.), Ignatianisch. Eigenart und Me-
thode der Gesellschaft Jesu, Freiburg: Herder, S. 120-130.

Prange, Klaus (2004): ,,Form.* In: Dietrich Benner/Jiirgen Oelkers (Hg.), His-
torisches Worterbuch der Péddagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 393-408.

Prange, Klaus (2005): Die Zeigestruktur der Erziechung. Grundriss der opera-
tiven Pdadagogik, Paderborn: Schoningh.

Rabbow, Paul (1954): Seelenfiihrung. Methodik der Exerzitien in der Antike,
Miinchen: Kosel.

Rahner, Hugo (1964): Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Frei-
burg i.Br.: Herder.

Ricken, Norbert (2006): Die Ordnung der Bildung. Beitrige zu einer Genea-
logie der Bildung, Wiesbaden: VS.

Rutschky, Katharina (1994, Hg.): Schwarze Pddagogik. Quellen zur Naturge-
schichte biirgerlicher Erziehung, Berlin: Ullstein.

Schifer, Alfred (2004): ,Macht — ein pidagogischer Grundbegriff? Uberle-
gungen im Anschluss an die genealogischen Betrachtungen Foucaults.*

119



https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MALTE BRINKMANN

In: Norbert Ricken/Markus Rieger-Ladich (Hg.), Michel Foucault. Pida-
gogische Lektiiren, Wiesbaden: VS, S. 145-163.

Schifer, Alfred (2005): Einfithrung in die Erziehungsphilosophie, Wein-
heim/Basel: Beltz.

Schmid, Wilhelm (2004): Mit sich selbst befreundet sein. Von der Lebens-
kunst im Umgang mit sich selbst, Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Sudbrack, Josef (1990): ,,.Die ,Anwendung der Sinne‘ als Angelpunkt der
Exerzitien.“ In: Michael Sievernich/Glinter Switek (Hg.), Ignatianisch.
Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu, Freiburg i.Br.: Herder, S. 96-
119.

Waldenfels, Bernhard (1998): Grenzen der Normalisierung, Frankfurt/M.:
Suhrkamp.

120



https://doi.org/10.14361/9783839408599-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

