Rezensionen

sic and contemporary concepts from anthropological the-
ory as well as the mainstream of ritual studies, brought
to bear in new ways on new topics, tested against case
study materials for which they were not originally de-
signed. One recurrent theme, for example, is the debate
between Grimes and Jonathan Z. Smith on the relation
of ritual and place, space, and related issues. Reflecting,
I assume, the sustained discussion among the chapters’
authors, the core ideas of Smith’s book and Grimes’s re-
sponse are thoroughly engaged, used in different ways,
and varying conclusions drawn depending on their inter-
pretation by different authors and their utility for the case
study at hand.

The case studies addressed in the book represent a
wonderful diversity, including such varied materials as
adaptations of Catholic rite, Masonic oaths, film portray-
als of evangelicals, Muslim call to prayer, political pa-
rades, holidays, religious websites, memorial websites,
toppling of statues, appearances of white elephants, the
Abu Ghraib photographs, weddings and war in Second
Life, and more, from settings widely spread across world
cultures — and those that exist only in the media of the
world wide web as well. Historical materials make an ap-
pearance too. The thoughtful pairing of case studies with-
in chapters to create empirical contrasts is a strong fea-
ture of the book.

Houseman’s concluding chapter is a seriously engaged
review and response to the rest of the book; not all edited
books have such a feature. He identifies key themes, in-
cluding some implicit tendencies across the chapters, of-
fers some points of critique, introduces some work of his
own, and points to possible future work. This is a substan-
tial, analytical contribution; worthy of reading on its own,
read as a conclusion to the book it seals the deal, raising
the value of the whole collection.

I cannot resist quoting his concluding lines, to set up
my own conclusion: Should we consider reality TV, self-
help workshops, Internet Weblogging, and other familiar
features of current Euro-American life to be instances of
this type of ritualization? I have no ready answer to this
question. However, recalling the often encountered as-
sertion that “traditional” societies are imbued with ritual,
I wonder if, in changing our perspective, we might dis-
cover that the same holds true for “contemporary” West-
ern culture. Imagine: a ritual-filled society of our very
own (282).

Indeed, those scholars who work with ritual in the
field of communication and media studies offered an an-
swer years ago: Yes indeed; ritualized communication is
everywhere and fundamental to everything social. Now
let’s get on with analyzing how it works. To that end, de-
spite my criticisms, this book makes a good contribution.

Eric W. Rothenbuhler

Hamberger, Klaus : La parenté vodou. Organisation
sociale et logique symbolique en pays ouatchi (Togo). Pa-
ris : CNRS Editions ; Paris: Editions de la Maison des
Sciences de I’ Homme, 2011, 679 pp. ISBN 978-2-271-
07255-9 ; ISBN 978-2-7351-1337-8. Prix : € 35.00

Anthropos 107.2012

619

Ce volumineux ouvrage introduit dans le monde
villageois sud-togolais d’une manicre claire, systéma-
tique et ordonnée. Ce n’est pourtant pas une introduc-
tion a quelque chose de plus complet, une sorte d’initia-
tion. C’est, en effet, I’immersion totale dans la société
ouatchie sous tous ses aspects : familial, rituel, religieux.
En somme, 1’auteur renoue avec la tradition bien fran-
caise en présentant la vie d’un village ouatchi comme un
fait social total. En plus, il reprend un autre fil de cette tra-
dition en se servant du schéma d’oppositions, par exemple
agnatique/utérin ou contiguité/substituabilité. Dans la dé-
marche adoptée il ne s’agit nullement de 1’accommoda-
tion des données du terrain a une grille préétablie. Les
oppositions forment plutdt les pdles des relations qui ré-
gissent la vie du village. L’auteur, au lieu de classifier
les différents acteurs visibles et invisibles de la vie villa-
geoise, se donne comme objectif de comprendre les rela-
tions qui animent la vie sociale. “... comment ces rela-
tions se forment, se transmettent et se combinent, quelles
pratiques elles supposent ou excluent, et comment elles se
distinguent selon qu’elles relient proches ou semblables,
inégaux ou égaux, dépendants ou opposés” (Xii).

L’argument principal qui revient tout au long de I’ou-
vrage est formulé au début du premier chapitre : “la pa-
renté ne constitue pas un systéme particulier d’organisa-
tion sociale, mais une logique symbolique qui imprégne
tous les domaines de la vie sociale, y compris la vie re-
ligieuse” (17). A 1’opposition agnatique/utérin corres-
pondent celles de maison/ventre ou de tabouret/bracelet,
le tout s’inscrivant dans un systéme symbolique basé sur
la contiguité et la substituabilité. Pour démontrer cette
logique des relations 1’auteur se sert des récits d’origine,
ainsi que des fonctions sociales primordiales des familles
paternelles et maternelles. Les chapitres II et III révelent
en détail les relations sociales du groupe concerné. Tout
d’abord, 1’auteur analyse plusieurs récits d’origine en
montrant leur importance a la compréhension du langage
symbolique et de certaines croyances religieuses. Ensuite,
il se penche sur 1’espace agricole et 1’espace résidentiel
en montrant la logique du don et de la segmentation liée
a la parenté agnatique. Quant a I’unité résidentielle qui
est la maison, elle reproduit la dichotomie entre parenté
agnatique et parenté utérine. En plus, un rdle important
revient a la case maternelle. Pour appuyer ses theses 1’au-
teur puise un argument important dans le rituel concer-
nant la naissance.

Le chapitre IV est consacré au mariage, a son role
dans 1’établissement des liens et dans la création des ré-
seaux de parenté. L’auteur donne la description détail-
1ée de différentes étapes du mariage et des rites qui les
accompagnent. En plus, il s’attarde sur les préférences
et interdits matrimoniaux et analyse la terminologie de
I’affinité. Selon une perspective agnatique, tout mariage
crée une opposition entre donneurs et preneurs en tant
que groupes en situation de confrontation. Par contre, se-
lon une perspective utérine, chaque mariage signifie un
déplacement, une transformation de 1’espace local. “Si
tout homme est attaché a une maison unique, toute femme
est attachée au moins a deux : celle de son pere ou elle a
grandi, et celle de sa mere, qui n’a jamais coupé le lien

1P 216.78.216.60, am 23.01.2026, 18:02:54. @ Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderta
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-619

620

avec son propre groupe d’origine” (246). Pour la femme,
le mariage est une incessante oscillation, une circulation
permanente “dont les retours des divorcées et des jeunes
meres, les visites régulieéres des commergantes ne repré-
sentent que différents aspects” (246).

Le chapitre V considere les rites funéraires. Apres une
breve présentation de la conception de la mort ouatchie
I’auteur analyse les rites de 1’enterrement et les grandes
funérailles. II souligne la vivacité des liens d’affinité qui
se fait sentir pendant les cérémonies funéraires, a ce point
que les grandes funérailles peuvent étre traitées comme
le dernier rite de mariage. En effet, pendant les rites de la
mort on remarque que les relations entre les agnatiques
et utérins sont tres tendues. Cet affrontement devient sur-
tout visible pendant les rites pour les mauvais morts au
cimetiere de brousse.

Les chapitres suivants traitent du monde invisible
ouatchi — la réalité vodou. L’ auteur présente les traits es-
sentiels des vodous en soulignant que ce phénomene doit
étre considéré en liaison avec le monde des humains et a
I’image de la société. Les relations entre les vodous cor-
respondent aux relations entre les agnatiques et utérins.
La vie des vodous dépend des hommes, ainsi que la vie
des humains doit beaucoup a la protection des forces in-
visibles. L’ auteur se garde d’établir le panthéon des vo-
dous. Par contre, il insiste sur I’importance des relations
entre les entités invisibles. Si I’auteur utilise les catégo-
ries de vodous, ¢’est uniquement pour pouvoir établir les
axes des relations. Le chapitre VIII est consacré aux in-
grédients qui entrent dans la composition des vodous et
constituent leur alimentation. L’auteur dégage les paral-
Ieles entre la cuisine traditionnelle et ces ingrédients par
I’analyse des codes botanique et culinaire. La cuisine vo-
doue est organisée par une polarité entre le feu et 1’eau
qui sont associés au sang et au contact avec les esprits. En
plus émerge un troisieme pole constitué par la terre qui est
caractérisé par les interdits imposés a la cuisine humaine.

Le chapitre IX est consacré aux initiées de vodous.
L’auteur éclaire leur fonction a travers le rituel. Il présente
leur formation dans les “couvents” et leur initiation. Sur
I’exemple de trois genres importants de vodousis (sosis,
agbuissis et tronsis) il montre la logique de la transfor-
mation a laquelle conduit I’action rituelle. Les différents
stades de formation au “couvent” répondent au dévelop-
pement d’un enfant, et le moment de possession par le
vodou correspond au moment de la naissance.

Le dernier chapitre traite de la sorcellerie qui est, se-
lon 1’auteur, le cceur de la parenté utérine. La sorcellerie
qui menace les humains traduit la précarité des leurs rela-
tions. La force de la sorcellerie est un héritage des meres.
La sorcellerie ressemble a la chasse. Elle est liée a 1’escla-
vage et a la gémellité — on retrouve ces associations dans
les mythes et les rites ouatchis. A 1’opposé de la sorciére
sans compassion 1’ auteur place la figure de 1’idiot qui pa-
rait étre sans désirs.

L’ouvrage montre comment la parenté et leurs répon-
dants symboliques régissent la vie sociale. Les différents
aspects de la culture ouatchie s’imbriquent. La contiguité
et la substituabilité sont a 1’ordre du jour dans toutes les
cérémonies appropriées aux différentes étapes de vie et

Rezensionen

situations de crise. A juste titre la parenté est au centre des
préoccupations sociales. Mais cette parenté ne concerne
pas uniquement les vivants. Elle s’étend au monde invi-
sible en doublant les relations entre 1’agnatique et 1’ utérin
par le jeu des vodous.

L’ouvrage de Klaus Hamberger est un document ex-
trémement intéressant. C’est une monographie exhaustive
d’un village représentatif de la culture ouatchie qui se ca-
ractérise par le soin des détails, la profondeur des analyses
et la richesse des données. Les remarques étymologiques
et le glossaire a la fin de 1’ouvrage soulignent 1’impor-
tance donnée a la langue vernaculaire. Le livre montre la
logique du systeme symbolique présenté et ses implica-
tions dans la vie sociale. Au-dela d’une monographie eth-
nologique remarquable, “La parenté vaudou” se présente
comme le témoin d’un moment historique donné. La fa-
con de vivre, la culture, la cohérence de la société villa-
geoise sont soumis a des changements tellement rapides
qu’un tel ouvrage s’avere comme le seul témoignage de
la vie d’autrefois. Jacek Pawlik

Hannerz, Ulf: Anthropology’s World. Life in a Twen-
ty-First-Century Discipline. New York: Pluto Press, 2010.
203 pp. ISBN 978-0-7453-3047-1. Price: £ 16.00

Wenn der Schwede Ulf Hannerz, mittlerweile eme-
ritierter Professor fiir Sozial- und Kulturanthropologie
der Universitidt Stockholm, mit einer neuen Publikation
aufwartet, darf die interessierte wissenschaftliche Fach-
welt — in Anbetracht der Karriere als auch der unermiid-
lichen Schaffenskraft des Autors wahrscheinlich hin- und
hergerissen zwischen Bewunderung und Neid — gespannt
sein, welche neuen Erkenntnisse verbreitet werden. Han-
nerz, der 2012 seinen 70. Geburtstag begeht und daher
ohne Weiteres als mit Renommee versehener Big Man
der ethnologisch argumentierenden Kulturwissenschaften
bezeichnet werden darf, hat mit “Anthropology’s World”
ein Werk vorgelegt, das in erster Linie deshalb zu iiber-
zeugen vermag, weil es aus der emischen Perspektive eine
akademische Disziplin nuancenreich beleuchtet, zu deren
Entwicklung und Profilbildung auf internationaler Ebene
der Autor in den letzten 50 Jahren maB3igeblich beigetra-
gen hat. Unverkennbar hat er mit seinen auf belastbaren
empirischen Datenbestidnden aufbauenden theoretischen
Gedankengebéduden iiber die kulturellen Dimensionen der
globalisierten Welt innerhalb der Wissenschaftsgeschichte
seinen unverwechselbaren sowie genuinen Fingerabdruck
hinterlassen. Sowohl seine Erfahrungen im Bereich der
institutionalisierten akademischen Welt als auch seine
mittels umfassender ethnografischer Feldforschungen
eruierten Erkenntnisse iiber das Kulturwesen Mensch im
Zeitalter der Verfliissigung sozialer, politischer und kul-
tureller Grenzen stehen in direkter Verbindung zu seiner
Biografie als Sozial- und Kulturanthropologe.

Ausgangspunkt der Uberlegungen ist die in der Ein-
leitung gestellte Frage, welcher Platz der Anthropologie
im 21. Jahrhundert, insbesondere vor dem Hintergrund
der zunehmenden Internationalisierung bzw. der interdis-
ziplindren Ausrichtung der Wissenschaftslandschaft, zu-
komme. Gerade die anhaltenden Globalisierungsschiibe

Anthropos 107.2012

1P 216.78.216.60, am 23.01.2026, 18:02:54. @ Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderta
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-619

