
Anthropos  107.2012

619Rezensionen

sic and contemporary concepts from anthropological the­
ory as well as the mainstream of ritual studies, brought 
to bear in new ways on new topics, tested against case 
study materials for which they were not originally de­
signed. One recurrent theme, for example, is the debate 
between Grimes and Jonathan Z. Smith on the relation 
of ritual and place, space, and related issues. Reflecting, 
I assume, the sustained discussion among the chapters’ 
authors, the core ideas of Smith’s book and Grimes’s re­
sponse are thoroughly engaged, used in different ways, 
and varying conclusions drawn depending on their inter­
pretation by different authors and their utility for the case 
study at hand.

The case studies addressed in the book represent a 
wonderful diversity, including such varied materials as 
adaptations of Catholic rite, Masonic oaths, film portray­
als of evangelicals, Muslim call to prayer, political pa­
rades, holidays, religious websites, memorial websites, 
toppling of statues, appearances of white elephants, the 
Abu Ghraib photographs, weddings and war in Second 
Life, and more, from settings widely spread across world 
cultures – and those that exist only in the media of the 
world wide web as well. Historical materials make an ap­
pearance too. The thoughtful pairing of case studies with­
in chapters to create empirical contrasts is a strong fea­
ture of the book.

Houseman’s concluding chapter is a seriously engaged 
review and response to the rest of the book; not all edited 
books have such a feature. He identifies key themes, in­
cluding some implicit tendencies across the chapters, of­
fers some points of critique, introduces some work of his 
own, and points to possible future work. This is a substan­
tial, analytical contribution; worthy of reading on its own, 
read as a conclusion to the book it seals the deal, raising 
the value of the whole collection.

I cannot resist quoting his concluding lines, to set up 
my own conclusion: Should we consider reality TV, self-
help workshops, Internet Weblogging, and other familiar 
features of current Euro-American life to be instances of 
this type of ritualization? I have no ready answer to this 
question. However, recalling the often encountered as­
sertion that “traditional” societies are imbued with ritual, 
I wonder if, in changing our perspective, we might dis­
cover that the same holds true for “contemporary” West­
ern culture. Imagine: a ritual-filled society of our very 
own (282).

Indeed, those scholars who work with ritual in the 
field of communication and media studies offered an an­
swer years ago: Yes indeed; ritualized communication is 
everywhere and fundamental to everything social. Now 
let’s get on with analyzing how it works. To that end, de­
spite my criticisms, this book makes a good contribution. 
  Eric W. Rothenbuhler 

Hamberger, Klaus : La parenté vodou. Organisation 
sociale et logique symbolique en pays ouatchi (Togo). Pa­
ris : CNRS Éditions ; Paris: Éditions de la Maison des 
Sciences de l’Homme, 2011, 679 pp. ISBN 978-2-271-
07255-9 ; ISBN 978-2-7351-1337-8. Prix : € 35.00 

Ce volumineux ouvrage introduit dans le monde 
villageois sud-togolais d’une manière claire, systéma­
tique et ordonnée. Ce n’est pourtant pas une introduc­
tion à quelque chose de plus complet, une sorte d’initia­
tion. C’est, en effet, l’immersion totale dans la société 
ouatchie sous tous ses aspects : familial, rituel, religieux. 
En somme, l’auteur renoue avec la tradition bien fran­
çaise en présentant la vie d’un village ouatchi comme un 
fait social total. En plus, il reprend un autre fil de cette tra­
dition en se servant du schéma d’oppositions, par exemple 
agnatique/utérin ou contiguïté/substituabilité. Dans la dé­
marche adoptée il ne s’agit nullement de l’accommoda­
tion des données du terrain à une grille préétablie. Les 
oppositions forment plutôt les pôles des relations qui ré­
gissent la vie du village. L’auteur, au lieu de classifier 
les différents acteurs visibles et invisibles de la vie villa­
geoise, se donne comme objectif de comprendre les rela­
tions qui animent la vie sociale. “… comment ces rela­
tions se forment, se transmettent et se combinent, quelles 
pratiques elles supposent ou excluent, et comment elles se 
distinguent selon qu’elles relient proches ou semblables, 
inégaux ou égaux, dépendants ou opposés” (xii).

L’argument principal qui revient tout au long de l’ou­
vrage est formulé au début du premier chapitre : “la pa­
renté ne constitue pas un système particulier d’organisa­
tion sociale, mais une logique symbolique qui imprègne 
tous les domaines de la vie sociale, y compris la vie re­
ligieuse”  (17). À l’opposition agnatique/utérin corres­
pondent celles de maison/ventre ou de tabouret/bracelet, 
le tout s’inscrivant dans un système symbolique basé sur 
la contiguïté et la substituabilité. Pour démontrer cette 
logique des relations l’auteur se sert des récits d’origine, 
ainsi que des fonctions sociales primordiales des familles 
paternelles et maternelles. Les chapitres II et III révèlent 
en détail les relations sociales du groupe concerné. Tout 
d’abord, l’auteur analyse plusieurs récits d’origine en 
montrant leur importance à la compréhension du langage 
symbolique et de certaines croyances religieuses. Ensuite, 
il se penche sur l’espace agricole et l’espace résidentiel 
en montrant la logique du don et de la segmentation liée 
à la parenté agnatique. Quant à l’unité résidentielle qui 
est la maison, elle reproduit la dichotomie entre parenté 
agnatique et parenté utérine. En plus, un rôle important 
revient à la case maternelle. Pour appuyer ses thèses l’au­
teur puise un argument important dans le rituel concer­
nant la naissance.

Le chapitre IV est consacré au mariage, à son rôle 
dans l’établissement des liens et dans la création des ré­
seaux de parenté. L’auteur donne la description détail­
lée de différentes étapes du mariage et des rites qui les 
accompagnent. En plus, il s’attarde sur les préférences 
et interdits matrimoniaux et analyse la terminologie de 
l’affinité. Selon une perspective agnatique, tout mariage 
crée une opposition entre donneurs et preneurs en tant 
que groupes en situation de confrontation. Par contre, se­
lon une perspective utérine, chaque mariage signifie un 
déplacement, une transformation de l’espace local. “Si 
tout homme est attaché à une maison unique, toute femme 
est attachée au moins à deux : celle de son père où elle a 
grandi, et celle de sa mère, qui n’a jamais coupé le lien 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-619 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:02:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-619


620

Anthropos  107.2012

Rezensionen

avec son propre groupe d’origine” (246). Pour la femme, 
le mariage est une incessante oscillation, une circulation 
permanente “dont les retours des divorcées et des jeunes 
mères, les visites régulières des commerçantes ne repré­
sentent que différents aspects” (246).

Le chapitre V considère les rites funéraires. Après une 
brève présentation de la conception de la mort ouatchie 
l’auteur analyse les rites de l’enterrement et les grandes 
funérailles. Il souligne la vivacité des liens d’affinité qui 
se fait sentir pendant les cérémonies funéraires, à ce point 
que les grandes funérailles peuvent être traitées comme 
le dernier rite de mariage. En effet, pendant les rites de la 
mort on remarque que les relations entre les agnatiques 
et utérins sont très tendues. Cet affrontement devient sur­
tout visible pendant les rites pour les mauvais morts au 
cimetière de brousse.

Les chapitres suivants traitent du monde invisible 
ouatchi – la réalité vodou. L’auteur présente les traits es­
sentiels des vodous en soulignant que ce phénomène doit 
être considéré en liaison avec le monde des humains et à 
l’image de la société. Les relations entre les vodous cor­
respondent aux relations entre les agnatiques et utérins. 
La vie des vodous dépend des hommes, ainsi que la vie 
des humains doit beaucoup à la protection des forces in­
visibles. L’auteur se garde d’établir le panthéon des vo­
dous. Par contre, il insiste sur l’importance des relations 
entre les entités invisibles. Si l’auteur utilise les catégo­
ries de vodous, c’est uniquement pour pouvoir établir les 
axes des relations. Le chapitre VIII est consacré aux in­
grédients qui entrent dans la composition des vodous et 
constituent leur alimentation. L’auteur dégage les paral­
lèles entre la cuisine traditionnelle et ces ingrédients par 
l’analyse des codes botanique et culinaire. La cuisine vo­
doue est organisée par une polarité entre le feu et l’eau 
qui sont associés au sang et au contact avec les esprits. En 
plus émerge un troisième pôle constitué par la terre qui est 
caractérisé par les interdits imposés à la cuisine humaine. 

Le chapitre IX est consacré aux initiées de vodous. 
L’auteur éclaire leur fonction à travers le rituel. Il présente 
leur formation dans les “couvents” et leur initiation. Sur 
l’exemple de trois genres importants de vodousis (sosis, 
agbuissis et tronsis) il montre la logique de la transfor­
mation à laquelle conduit l’action rituelle. Les différents 
stades de formation au “couvent” répondent au dévelop­
pement d’un enfant, et le moment de possession par le 
vodou correspond au moment de la naissance.

Le dernier chapitre traite de la sorcellerie qui est, se­
lon l’auteur, le cœur de la parenté utérine. La sorcellerie 
qui menace les humains traduit la précarité des leurs rela­
tions. La force de la sorcellerie est un héritage des mères. 
La sorcellerie ressemble à la chasse. Elle est liée à l’escla­
vage et à la gémellité – on retrouve ces associations dans 
les mythes et les rites ouatchis. À l’opposé de la sorcière 
sans compassion l’auteur place la figure de l’idiot qui pa­
raît être sans désirs.

L’ouvrage montre comment la parenté et leurs répon­
dants symboliques régissent la vie sociale. Les différents 
aspects de la culture ouatchie s’imbriquent. La contiguïté 
et la substituabilité sont à l’ordre du jour dans toutes les 
cérémonies appropriées aux différentes étapes de vie et 

situations de crise. À juste titre la parenté est au centre des 
préoccupations sociales. Mais cette parenté ne concerne 
pas uniquement les vivants. Elle s’étend au monde invi­
sible en doublant les relations entre l’agnatique et l’utérin 
par le jeu des vodous.

L’ouvrage de Klaus Hamberger est un document ex­
trêmement intéressant. C’est une monographie exhaustive 
d’un village représentatif de la culture ouatchie qui se ca­
ractérise par le soin des détails, la profondeur des analyses 
et la richesse des données. Les remarques étymologiques 
et le glossaire à la fin de l’ouvrage soulignent l’impor­
tance donnée à la langue vernaculaire. Le livre montre la 
logique du système symbolique présenté et ses implica­
tions dans la vie sociale. Au-delà d’une monographie eth­
nologique remarquable, “La parenté vaudou” se présente 
comme le témoin d’un moment historique donné. La fa­
çon de vivre, la culture, la cohérence de la société villa­
geoise sont soumis à des changements tellement rapides 
qu’un tel ouvrage s’avère comme le seul témoignage de 
la vie d’autrefois.  Jacek Pawlik 

Hannerz, Ulf: Anthropology’s World. Life in a Twen­
ty-First-Century Discipline. New York: Pluto Press, 2010. 
203 pp. ISBN 978-0-7453-3047-1. Price: £ 16.00

Wenn der Schwede Ulf Hannerz, mittlerweile eme­
ritierter Professor für Sozial- und Kulturanthropologie 
der Universität Stockholm, mit einer neuen Publikation 
aufwartet, darf die interessierte wissenschaftliche Fach­
welt – in Anbetracht der Karriere als auch der unermüd­
lichen Schaffenskraft des Autors wahrscheinlich hin- und 
hergerissen zwischen Bewunderung und Neid – gespannt 
sein, welche neuen Erkenntnisse verbreitet werden. Han­
nerz, der 2012 seinen 70. Geburtstag begeht und daher 
ohne Weiteres als mit Renommee versehener Big Man 
der ethnologisch argumentierenden Kulturwissenschaften 
bezeichnet werden darf, hat mit “Anthropology’s World” 
ein Werk vorgelegt, das in erster Linie deshalb zu über­
zeugen vermag, weil es aus der emischen Perspektive eine 
akademische Disziplin nuancenreich beleuchtet, zu deren 
Entwicklung und Profilbildung auf internationaler Ebene 
der Autor in den letzten 50 Jahren maßgeblich beigetra­
gen hat. Unverkennbar hat er mit seinen auf belastbaren 
empirischen Datenbeständen aufbauenden theoretischen 
Gedankengebäuden über die kulturellen Dimensionen der 
globalisierten Welt innerhalb der Wissenschaftsgeschichte 
seinen unverwechselbaren sowie genuinen Fingerabdruck 
hinterlassen. Sowohl seine Erfahrungen im Bereich der 
institutionalisierten akademischen Welt als auch seine 
mittels umfassender ethnografischer Feldforschungen 
eruierten Erkenntnisse über das Kulturwesen Mensch im 
Zeitalter der Verflüssigung sozialer, politischer und kul­
tureller Grenzen stehen in direkter Verbindung zu seiner 
Biografie als Sozial- und Kulturanthropologe.

Ausgangspunkt der Überlegungen ist die in der Ein­
leitung gestellte Frage, welcher Platz der Anthropologie 
im 21. Jahrhundert, insbesondere vor dem Hintergrund 
der zunehmenden Internationalisierung bzw. der interdis­
ziplinären Ausrichtung der Wissenschaftslandschaft, zu­
komme. Gerade die anhaltenden Globalisierungsschübe 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-619 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 18:02:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2012-2-619

