
660 Rezensionen

simple and currently standard fare. I have, however,
seldom found them as accessibly and skillfully outlined
and supported.

This is, indeed, an holistic study which demonstrates
the value of the author’s approach beyond any doubt.
Although van den Borne is clearly present throughout
the volume, she does not impose her own feelings in an
exhibitionist manner. Where she feels it is necessary to
take a definite stance, she does not, however, hesitate
to do so. An excellent example comes early in the
book when she is discussing the challenges facing the
fieldwork and her methodological creativity in meeting
these. She ponders the ethical dilemmas raised by her
decision to use what she terms “mystery clients” in
observations and discussions where insisting that the
fieldworkers not only reveal their identity as researchers,
but seek consent to pursue or continue to research,
could well have jeopardised the research. She outlines
meticulously the ethical arguments against this practice
and chronicles her decision to go ahead despite these.
She weighs the benefits of her “unethical” decision
against “universal” ethical standards which in fact,
it was clear from discussions with members of the
community, do not appear to be universal at all! This
discussion is a unique addition to the literature on the
“local” and “global” locus of ethical precepts.

This is a well-written and enjoyable book. The style
will be accessible to a wide range of audiences, to
some of whom, at least, it should provide a completely
new way of looking at and understanding the AIDS
epidemic. Fellow anthropologists will appreciate it for
its thoroughness and its contributions to ongoing debates
in ethics, gender, and methodological innovation.

Eleanor Preston-Whyte

Walter, Mariko Namba, and Eva Jane Neumann
Fridman (eds.): Shamanism. An Encyclopedia of World
Beliefs, Practices, and Culture; 2 vols. Santa Barbara:
ABC-CLIO, 2004. 1055 pp. ISBN 1-57607-645-8. Price:
$ 185.00

Schamanismus ist einer der umstrittensten Termini
der Religionswissenschaft und der Ethnologie. Da sehr
unterschiedliche Phänomene darunter verstanden wer-
den, variiert seine Einschätzung zwischen dem Verständ-
nis als eigene Religion vs. Praktik, die Religion ergänzt,
als lokal (auf Sibirien oder noch Korea oder noch Nord-
amerika) begrenztes Phänomen vs. Menschheitsreligion.
Je nach Standpunkt kann man hören, dass es gar keinen
Schamanismus gebe, sondern dass dieser ein Konstrukt
der Wissenschaft sei, oder aber, dass er allerorten hin-
ter allen erdenklichen Phänomenen zu entdecken sei.
Welche Erwartungen verknüpfen sich also an eine um-
fangreiche Enzyklopädie wie die hier zu besprechende?
Sie sollte klar über die Diskussion des Schamanismus-
begriffes Auskunft geben und sie sollte weltweit alles,
was für Schamanismus reklamiert wird, auf aktuellem
Stand besprechen.

Für beide Herausgeberinnen ist es wichtig, Scha-
manismus aus der religionskritischen Betrachtung als

Geisteskrankheit und rückständige Religionsform her-
auszuholen und auf seine aktuelle Vitalität hinzuweisen.
Was also ist das Ergebnis ihrer Arbeit?

Rein äußerlich: zwei sehr ansprechende Bände, ge-
druckt auf gutem Papier, reich bebildert, übersicht-
lich gegliedert, mit Basis-Literaturangaben und Quer-
verweisen versehen. Nach einer Einleitung (xv–xxviii)
folgen die einzelnen Artikel unter Oberbegriffen, inner-
halb derer dann die alphabetische Ordnung gilt. Ober-
kapitel sind: “General Themes in World Shamanism”
(1–274), “North America” (275–364), “Central and
South America” (365–464) und “Europe” (465–522).
Damit schließt der 1. Band. Band 2 enthält “Eurasia”
(523–652), “Korea and Japan” (653–704), “China and
Sino-Asia” (705–739), “South Asia, the Himalayas,
and Tibet” (741–798), “Southeast Asia” (799–850),
“Australasia and Oceania” (851–884) und “Africa”
(885–961). Diese Unterteilung ist höchst zweckmäßig,
da man ohne langes Blättern und Suchen sogleich jene
Artikel findet, die für das eigene Interessengebiet von
Bedeutung sind. Obwohl die Einzelartikel Literaturan-
gaben enthalten, folgt am Ende des 2. Bandes eine
umfangreiche Bibliographie mit Werken bis Erschei-
nungsjahr 2002 (963–1026), es folgen Angaben über
die Mitarbeiter und, besonders löblich, ein ausführlicher
Index (1035–1054).

Zum Inhalt, den ich freilich nur stichprobenweise
und an meinen eigenen Interessen orientiert überprüfen
kann. Ich beginne mit dem “Preface”, das zu lesen sich
lohnt, da hier der Ansatz des Werkes abgesteckt wird.
Fridman macht hier nicht nur ihre Position deutlich,
wonach Schamanismus ein weltweites, dabei je nach
Kultureinbettung unterschiedliches und zudem aktuelles,
lebendiges Phänomen ist. Sie liefert auch gleich eine
Definition: “Shamanism can be definded as a religious
belief system in which the shaman is the specialist in
knowledge. The shaman knows the spirit world and
human soul through ‘ecstasy,’ the power of an altered
state of consciousness, or trance, which is used to make
a connection to the world of the spirits in order to
bring about benefits to the community” (xi). Die Frage
nach der Definition wird von M. Namba Walter in der
“Introduction” in gleichem Sinne besprochen. Einige
überkommene Definitionen können abgelöst werden.
Beispielsweise ist es heute unsinnig, Schamanismus
als Glaubenssystem zu verstehen, dessen Anhänger als
Gesellschaften vom Schamanen abhängen. Längst ist der
Schamane “Dienstleister” unter anderen geworden und
oft nicht mehr prägendes Element seiner Gesellschaft.
Über M. Eliade hinausgehend schließt die Enzyklopädie
auch Besessenheitsphänomene ein, bei denen die Geister
die Initiative ergreifen und bei denen der Schamane
von Geistern “besessen” ist, die durch den Schamanen
sprechen. Dieses und noch mehr wird jeweils kurz
angesprochen und mit Autoren und Quellenangaben
gestützt. Dennoch ist mir als Religionswissenschaftler
gerade dieser Teil zu kurz geraten. Die Diskussion
über den Schamanismusbegriff ist so umstritten, dass
ihre Aufarbeitung in einer solchen Enzyklopädie weit
umfangreicher hätte sein sollen.

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-660 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 02:58:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-660


Rezensionen 661

Der Artikel “Psychopathology and Shamanism”
(211–217) berührt eine der Grundfragen nicht nur des
Schamanismus, sondern der Erklärung für religiöse Phä-
nomene wie Visionen, Auditionen, mystische Erlebnisse
usw. überhaupt. Der Status der psychischen Erkran-
kung wird von den Autoren des Artikels (C. J. Throop
and J. L. Dornan) vom gesellschaftlichen Umfeld wie
auch von einem “westlichen” Standpunkt her beurteilt.
Sie kommen zu dem Ergebnis, dass der Schamane nach
beiden Messlatten nicht als “krank” gelten kann. Bezüg-
lich der Frage nach Schizophrenie bei Schamanen folgen
sie R. Noll, der wesentliche Unterschiede zwischen der
Symptomatik von Schizophrenie und schamanischen
Bewusstseinszuständen konstatiert. Dagegen argumen-
tiert René Dehnhardt (Schamanismus und Schizophrenie.
Frankfurt 2003), indem er herausarbeitet, dass ältere Un-
tersuchungen von romantisierenden Schamanenbildern
geprägt waren oder kulturbedingte Faktoren außer Acht
gelassen haben. Er kommt in seiner Studie über sibiri-
sche Schamanen zu dem Ergebnis, dass alle Symptome
für Schizophrenie erfüllt sind. In Bezug auf die Frage
nach psychischer Krankheit stimmt er wieder mit Noll
überein, dass man nämlich Schamanen nicht für krank
und damit behandlungsbedürftig ansehen dürfe, da sie in
ihr kulturelles Umfeld integriert seien. Dehnhardt selbst
erklärt, dass eine quantitative Studie seine qualitative
ergänzen müsste. Hinzu käme, die Frage für andere Kul-
turkreise zu untersuchen. Jedenfalls zeigt Dehnhardts
Buch besser als ein vergleichsweise kurzer Lexikonar-
tikel, dass noch viel Forschungsarbeit zu leisten ist und
dass man sehr differenziert vorzugehen hat.

Nachdem in Teilen der Russischen Föderation der
Schamanismus wieder aufgelebt ist, stellt sich die Frage,
ob dies auch in den zentralasiatischen GUS-Republiken
der Fall ist. V. Basilov oder der Literat Tschingis Aitma-
tov berichten noch für die 50er Jahre von Schamanen.
David Somfai Kara hat es unternommen, den schwie-
rigen Artikel über “Kirghiz Shamanism” zu schreiben.
Schwierig zu schreiben ist er deshalb, weil es von orts-
ansässigen Ethnologen keine aktuellen Beschreibungen
von Schamanismus mehr gibt und weil viele Perso-
nen, die die Bevölkerung als Schamane (bakshy bzw.
bübü) bezeichnet, eher in den Bereich “Volksislam”
gehören. Somfai Kara ist es gelungen, das Wiederauf-
leben alter Glaubensvorstellungen und Bräuche sowie
ihre Verflechtung mit dem ebenfalls auflebenden bzw.
erst jetzt wirklich um sich greifenden Islam darzustel-
len. Dabei wird nicht ganz deutlich, ob es noch einen
eigenständigen Schamanismus gibt. Der Artikel zeigt
dennoch beispielhaft, dass es den Herausgebern gelun-
gen ist, Autoren zu finden, die aus eigener Kenntnis und
Feldforschung schreiben. Somfai Kara beispielsweise ist
der m.W. einzige Artikel über aktuelle “rein” schamani-
sche Rituale in Kyrgyzstan zu verdanken (L. Kunkovács
and D. Somfai Kara, On a Rare Kirghiz Shamanic
Ritual from the Talas Valley. Shaman 12.2004: 161–
165). In ähnlicher Weise, aber die Geschichte stärker
berücksichtigend, informiert D. Kister im Artikel “Ko-
rean Shamanism” über aktuelle Vorgänge, die der städti-
schen Bevölkerung dort kaum bekannt sind, da auch

dort der Schamanismus bis auf rituelle Survivals als
untergegangen gilt. Viele weitere Beispiele ließen sich
nennen. Die zahlreichen Photos unterstreichen, dass die
Enzyklopädie sich gerade um die Einbeziehung der ak-
tuellen Entwicklungen bemüht und nicht gesammeltes
Buchwissen präsentieren will.

Das Interesse am Aktuellen macht auch vor dem
Neoschamanismus in den westlichen Industrienationen
nicht Halt. Michael Harners “The Way of the Shaman”
(1. Aufl. San Francisco 1980) ist zu einem wegweisen-
den Standardwerk geworden, das schamanische Prakti-
ken als Weg der Kommunikation mit der Natur und als
Mittel des Heilens lehrt. Im deutschsprachigen Raum
haben es beispielsweise Paul Uccusic und seine Frau
unternommen, den “Schamanismus aus seinem kultur-
historischen Hintergrund in unsere eigene Lebenswirk-
lichkeit zu transponieren”. Harner ist Präsident der
Foundation for Shamanic Studies”, Uccusic Direktor
für die Sektion Europa. Im allgemeinen Teil unter “Core
Shamanism and Neo-Shamanism” (49–57) sowie im
Regionalteil unter “Europe, Neo-Shamanism in Ger-
many” (496–500) wird man denn auch fündig. Beide
Artikel (mit Verweisungen auf weitere) informieren um-
fassend und sparen Probleme nicht aus. Angesichts
geschätzter 50–100 neoschamanischer Trommelgrup-
pen im deutschsprachigen Raum ist aus Sicht der Reli-
gionswissenschaft zu fragen, inwieweit wir gerade Zeit-
zeugen der Formierung einer neuen Religion sind, die
über die in Kursen vermittelten Basisrituale auch schon
kulturspezifische Anreicherungen der Rituale und gewis-
se Organisationsstrukturen aufweist, die wir im tradi-
tionellen Schamanismus nicht finden. Die Artikel der
Enzyklopädie liefern Anstöße dazu, aber keine fertigen
Antworten.

Insgesamt meine ich, dass den Herausgebern die
Auswahl der Autoren vorzüglich gelungen ist. Sie ha-
ben Personen gefunden, die wie sie selbst aus unmit-
telbarer Kenntnis von eigenen Feldstudien schreiben.
So wird das Werk eine Fundgrube, die gerade solchen
Spezialisten, die ein wenig über den eigenen Teller-
rand schauen wollen, eine Menge zu bieten hat, die
mehr als nur einführende Darstellungen zu systemati-
schen Fragen und regionalwissenschaftlichen Betrach-
tungsweisen enthält, die aber über den unmittelbaren In-
formationsgehalt hinaus zu weiterer, eigener Forschung
in diesem sich dynamisch entwickelnden Feld anregt.
So wünscht man sich eine wissenschaftliche Enzy-
klopädie von Rang. Den Herausgebern ist zu gratu-
lieren. Wassilios Klein

Whitehead, Neil L., and Robin Wright (eds.): In
Darkness and Secrecy. The Anthropology of Assault
Sorcery and Witchcraft in Amazonia. Durham: Duke
University Press, 2004. 328 pp. ISBN 0-8223-3345-7.
Price: £ 17.50

Anthologies that treat a topic that has been as in-
stitutionalized in social anthropology as shamanism and
reflect upon it within the context of what J. P. B. de Jos-
selin de Jong, referring to the East Indian Archipelago,

Anthropos 101.2006

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-660 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 02:58:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2006-2-660

