
https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


Björn Hayer 
  

Melancholie und Hoffnung –
Essays zu Gesellschaft  
und Kultur 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


 
 
 
 
 
 
 
 
Björn Hayer 
  
 
 
Melancholie und Hoffnung –  
Essays zu Gesellschaft und Kultur 

Tectum Verlag 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


 
Für Lothar und Gabriela 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Björn Hayer 
Melancholie und Hoffnung – Essays zu Gesellschaft und Kultur 
 
© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2017 
ISBN: 978-3-8288-6661-4 
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Buch unter  
der ISBN 978-3-8288-3915-1 im Tectum Verlag erschienen.) 
 
Bildnachweis für Umschlagabbildung: Dominik Schmitt, „könig“, 2016,  
Öl & Acryl auf Leinwand, 60 x 50 cm 
 
Alle Rechte vorbehalten 
 
Besuchen Sie uns im Internet 
www.tectum-verlag.de 
 

 
 
 

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Angaben sind 
im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.  

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


5 
 

Inhalt 
  
Melancholie und Hoffnung      S. 7  
  
Krisen und Kritik         
 
Die Skandalgesellschaft       S. 11 
Die Gewalt der Transparenz      S. 15 
Im Fieber der Perfektion        S. 19 
Die ewige Schönheit        S. 23 
Der Tod der Fotografie?       S. 26 
Aus dem Inneren der Projektgesellschaft     S. 29 
Die Schattenwesen der Konsumparadiese     S. 32 
Das große Fressen         S. 36 
Das Andere Europas        S. 38 
Der Triumph des Pragmatismus      S. 40 
Utopia in weiter Ferne?       S. 44 
Die fremden Horizonte        S. 48 
Alles nur Theater!?         S. 52 
Die Agonie der Kultur        S. 56 
Zeiten ohne Kompass?        S. 60   
Das private Glück        S. 63 
 
Signaturen und Symptome        
 
Die Abgründe der Netzgesellschaft     S. 67 
Im Netz der Worte        S. 70 
In Gottes Mülleimer       S. 72 
Im Schlachtfeld der Kamera       S. 75 
Amerika, deine Träume!        S. 78 
Eine Weltnation im Rausch       S. 81 
Die Untiefen: Realität        S. 83 
Das Geld, das uns verschlingt       S. 86 
Schwundstufen         S. 89 
Strauchelnde Weltverbesserer       S. 91 
Das Defizit Mann         S. 94 
Männerbünde in der Anarchie       S. 97 
Das private Glück         S. 99 
Auf immer aus der Zeit gefallen?     S. 102 
Das Kino der Verfehlten        S. 104 
Hermes‘ urbane Söhne        S. 108 
Auf den Geschmack gekommen      S. 112 
Die Kunst im Frondienst        S. 116 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


6 
 

Utopien und Umbrüchen        
 
Saturns neue Kinder       S. 121 
Dürfen wir uns wieder wundern?      S. 125 
Poesien der Verwandlung       S. 131 
Die manieristische Löwendompteurin      S. 133 
Schönheit in ewigen Worten       S. 137 
Die neuen Schöpfer       S. 139 
Die Inseln der Heimat        S. 143 
Die literarischen Atlanten       S. 145 
Die Reife im Leiden       S. 147 
 
Liebeserklärungen 
 
Verpasst nicht die Sternstunden!      S. 153 
Die Eisheilige der Liebenden       S. 157 
Der unbezwingbare David       S. 160 
Der Großmeister des Skandals       S. 164 
Ein Wächter der Demokratie       S. 168 
Die finstere Gegenwart des Josef K.      S. 170 
Die Dantische Utopie        S. 173 
Erlöserkult und Dekadenz       S. 176 
Experiment mit Maß und Mitte       S. 178 
Die Atome der Macht       S. 181 
Poetin aus Haltung        S. 183 
Im Zirkus des jungen Wiens       S. 186 
Das Erleuchten der Nacht       S. 188 
Komm zu uns, Muse Melancholia!     S. 190 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


7 
 

Melancholie und Hoffnung 
 
Die Komplexität der heutigen Lebenswirklichkeit und Kultur erfassen zu wol-
len, erfordert eine gewisse Vermessenheit, die meinen Essays der letzten Jahre 
durchaus eigen ist. Immer aus dem Vollen schöpfend, auf das Große und 
Ganze gerichtet, vollmundig in ihrem Auftreten, zutiefst ehrlich und stets an-
greifbar. So könnte man vielleicht am treffendsten ihren Charakter beschreiben. 
Sie zielen in alle Richtungen. Würde es genügen, unsere Welt einfach nur hori-
zontal zu kartographieren, wäre alle Philosophie, Literatur und Kunst, ja, die 
Kreativität, obsolet. Was den Leser und Träumer, den Schwärmer und Inter-
preten inspiriert, ist die Vertikale: Das Denken, das es nur im Augenblick gibt, 
weil es schon im nächsten über sich hinausgegangen ist. Ein Bewusstsein in 
unstillbarer Übersteigerung. Es kennt die kleinen Dinge des Daseins und will 
sie ordnen, sie im Bild von Nietzsches Adler und Schlange von unten und oben 
beschauen, um aus der Vielzahl der Perspektiven dem Kern des Wahren näher 
zu kommen. Dieses Sehen beruht auf einem Essayismus als Lebensform, die 
dialektische Wechselwirkungen und Spannungen nicht vermeidet, sondern be-
wusst anstrebt. 
Die Widersprüche aushalten – darin besteht für mich die Kunst, das Horizon-
tale mit dem Vertikalen zu verbinden. Das Dazwischen ist kein statischer Ort. 
Vermisst man die Welt im Kopf, so wohnt dem Raum eine nie fixierbare Be-
wegung inne. Die Topografie ist ständig im Werden, sie dehnt sich aus oder 
schrumpft zusammen – manchmal gar beides paradoxerweise zur selben Zeit. 
Da die Gipfelpunkte und Abgründe einer ruhelosen Tektonik weit auseinander 
liegen können, umfassen die hier versammelten Texte, die im weitesten Sinne 
versuchen, Tendenzen innerhalb der Gegenwartskultur offen zu legen, ein 
Spektrum zwischen nüchterner Diagnose und feierlichem Aufbruch, Skepsis 
und Hoffnung auf eine bessere Zukunft. Der Bewusstseinszustand, aus dem 
heraus diese Betrachtungen entstanden sind, ist jener der Kritik. Er sensibilisiert 
für die polyvalenten Darstellungssysteme von Literatur und Film. Was ich 
wahrnehme, sind auf der einen Seite Krisenerscheinungen, Möglichkeitsper-
spektiven auf der anderen. Die Wachsamkeit schließt Pessimismus und Utopie 
gleichermaßen ein. 
Die Texte im ersten Überkapitel „Signaturen und Symptome“ gehen Zeichen 
und Spuren nach, die tiefere Gründe verbergen. Sie üben sich im Durchbohren 
und Aufdecken einzelner Schichten. Man sollte keine bisher noch nie gesehe-
nen Funde erwarten. Sicher bin ich mir hingegen, dass sich manche Mosaik-
steinchen finden lassen, die – zusammengesetzt – ein vielsagendes Bild mit Ris-
sen und Furchen ergeben. Reflexionen über ein Kino der Vampire, Esskultu-
ren, Drogen und Kriege schließen sich an Beobachtungen zur aktuellen Fern-
sehkultur oder Inszenierungen des Cyberspace oder der Unterschicht in der 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


8 
 

Gegenwartsliteratur an. Mögen sich die Fokusse im Einzelnen sehr unterschei-
den, ist all diesen Essays der Befund gemein, dass sich feste Kategorien aufwei-
chen und Übergangszonen an Aufmerksamkeit gewinnen. Es ist die Rede von 
– um im Bild zu bleiben – den filigranen Zwischenräumen inmitten größerer 
Schichten. Mich treibt die Freude eines Schatzsuchers an, der die Welt des Films 
und der Literatur durchkämmt und durchsucht. Was er findet, trägt er zusam-
men. Und dann ergibt sich zwar ein viskoses, aber durchaus sichtbares Terrain, 
das Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft vereint. Zumindest als Denkkon-
tinuum. Vergangenheit, weil wir aus den Funden lesen, woher wir kommen; 
Zukunft, weil wir daraus Prognosen ableiten. Gestern und morgen hängen nicht 
zuletzt in Ernst Blochs Philosophie, der geistigen Mutter der Utopie als inten-
tionaler Bewegung, eng miteinander zusammen. Wie der Autor von „Das Prin-
zip Hoffnung“ mehrfach in seinem Werk betont, kann es keine Utopie ohne 
Erinnerung, kein Novum ohne Vorheriges bzw. Unabgegoltenes geben. Dieser 
Geist liegt all meinen Suchbewegungen zugrunde. Sie tauchen in die Finsternis 
ein und hoffen auf ein Leuchten.  
Deshalb bedarf es im ersten Kapitel zunächst der Kulturkritik, bevor wir uns 
dem Möglichen zuwenden. Erst die Diagnose, dann die Therapie. Mit „Utopien 
und Umbrüche“ begeben sich die Gedanken an die Grenze dessen, was zuvor 
ausfindig gemacht wurde. Wir sind am faktischen Ende der Karte angelangt und 
wollen weiter, was ohne Zweifel mehr als vermessen ist. Dieser Übermut ist 
jedoch notwendig und derzeit im Herzen der Literatur beheimatet. Wo hinge-
gen jede Welterklärungs- und Weltüberwindungsphilosophie inzwischen unter 
Ideologieverdacht steht, vermag der literarische Sprachstrom schon an sich das 
Denkbare, aber noch nicht Gegenwärtige anzudeuten. Um es erneut mit Bloch 
zu sagen: Es „gärt“ in der Gegenwartsliteratur. Ein Geist der Erneuerung wird 
spürbar und scheint das Gespenst des „Anything goes“ abzulösen. Realitäts-
brüche und die Begeisterung für das Mirakulöse kennzeichnen eine Literatur, 
die sich etwas traut und eben keineswegs, wie es Maxim Biller zuletzt konsta-
tieren zu können glaubte, in Langeweile zu ersticken droht. Nein, wir erleben 
die Renaissance von Magie und Fiktion, Symbolkraft und einem erfrischenden 
Spiel mit Mythos und Tradition. Das Wundern bestimmt einen Rezeptionsmo-
dus, der gerade dem Außergewöhnlichen zugeneigt ist und dem politischen 
Credo der Alternativlosigkeit doch die Aussicht auf das Andere eröffnet. Mit 
Verweis auf Robert Musil könnte man vom Möglichkeitssinn sprechen, den es 
schlichtweg geben muss, weil er den Wirklichkeitssinn überhaupt erst komplet-
tiert.  
Über die Welt etwas auszusagen, bedeutet meines Erachtens auch, nicht an de-
ren materieller Gestalt zu verharren. Sie schließt das noch Unreife oder bislang 
kaum Sichtbare ein. Genau dies scheint mir die Aufgabe von Literatur, Film 
und Kunst zu sein: das utopische Moment, das noch im Werden Befindliche, 
einzufangen. Sie sind die Heimstätten der Zukunft, die sich aus der Melancholie 
und Hoffnung heraus entwickelt. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


9 
 

Den letzten Teil dieses Bandes bilden Liebeserklärungen. Wovon ich erzähle, 
ist die unbedingte Hingabe an Marguerite Duras, die Bewunderung für Orson 
Welles, die Faszination ob der Welthaltigkeit eines Dante Aligheris und Franz 
Kafkas, die Intensität und Provokationslust eines Lars von Trier oder die Ver-
beugung vor den Gedankengebäuden eines Michel Foucault. Obgleich ich nicht 
allen Motive des Transzendenten oder Utopischen unterschiebe, loten sie stets 
das Andere und Fremde als Möglichkeitskategorien aus. Ob Foucaults Dis-
kursanalyse, die versteckte Gründe demaskiert, oder Kafkas Suche nach einem 
weltlichen Gesetz, das in jedem Buchstaben zugleich das Streben nach Meta-
physik offenbart – nichts ist diesen Autoren und Denkern so fern wie eben das 
Nichts. Selbst Duras, diese lakonische Beschwörerin der Unmöglichkeit der 
Liebe, lässt die Vorstellung von etwas Hintersinnigem und Überzeitlichem im 
Kontrast zu Niedergang und Dekadenz deutlich werden. Und wie sagt doch 
Jeanne Moreau in ihrer Verkörperung der Grande Dames des französischen 
Nouveau Roman in Josée Dayans meisterhaftem Biopic „Diese Liebe“ einmal: 
„Alle meine Bücher sprechen von Gott, doch das fällt keinem auf.“  
Hinter den Essays steht somit ein fester Glaube – nämlich an die Überzeitlich-
keit und Grundsätzlichkeit der menschlichen Schöpfungen. Sie wirken dort be-
sonders, wo sie sich entziehen, wo sie unnahbar, fremd oder schwer verständ-
lich werden. Ich habe etwas übrig für Widerstände und Konflikte. Auch ihnen, 
verehrte Leserin und verehrter Leser, wird mit diesen Texten einiges zugemutet. 
Manchmal schäumt es bilderreich aus mir hervor, ein andermal schlage ich zarte 
Töne an. Doch wo sich Existenz so uneingeschränkt umtreiben kann wie im 
Schreiben, gibt es manchmal keine Mitte, sondern nur Extreme, die zum Aus-
reizen einladen, die sowohl blumige wie auch feurige Worte hervorrufen. Daher 
sollte man sich von diesen Reflexionen keine Wahrheiten erhoffen – erst recht 
keine unangefochtenen. Sie basieren auf Sichtweisen, die Sinn und Wesen der 
Dinge immer als Plural begreifen. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


11 
 

Krisen und Kritik 
 

Die Skandalgesellschaft 

 

Derber, härter, grotesker: Die Maschinerie der Empörung braucht Opfer,                      
um ihre Leere zu kaschieren  
 
Die spätmoderne Gesellschaft nährt sich vom Skandal. Kaum eine Woche ver-
geht, ohne dass Boulevardblätter und soziale Netzwerke nicht neue Eklats ans 
Tageslicht bringen. Statt politische Visionen in der Zivilgesellschaft aktiv zu 
entwickeln, hat sich in den letzten Jahrzehnten im Zuge der Ausdifferenzierung 
der Medienlandschaft ein Klima des permanenten Reagierens von allen Seiten 
entwickelt. Der Leser und Nachrichtenzuschauer ist zum passiven Informati-
onskonsumenten geriert, dessen Hirn indes auf ständige neue Aufreger gepolt 
ist. Gleiches gilt für die Produzentenseite, wo der zunehmende Konkurrenz-
druck unter den Bewerbern im Fernseh- und Printsegment verzweifelte Such-
bewegungen nach immer drastischeren Skandalen erzwingt. Doch wie erklärt 
sich dieser stets brutaler und hemmungsloser werdende Kreislauf?  
Dass möglicherweise schon im Menschen an sich eine gewisse Lust an Erre-
gung und – wie man neudeutsch nun so intelligent zu sagen weiß – am „Fremd-
schämen“ angelegt sein könnte, mag sein. Doch vor allem die Herausbildung 
der allseits präsenten, audiovisuellen Medien veränderte in den letzten Dekaden 
auf einschneidende Weise das Blickdispositiv sowie die Schaulust der Medien-
nutzer. Weder der Text noch Bild und Ton allein erzeugen nur annähernd die-
selbe emotionale Wirkung wie alle drei Komponenten gemeinsam. Erst die 
Mixturen, allen voran filmische Formate, bereiten einer Gesellschaft des Vo-
yeurismus den Weg und geben das Gefühl, bei allen Ereignissen unmittelbar 
nah am Geschehen zu sein. Indem das Skandalon – ob in Debatten über Steu-
erhinterzieher, Datenmissbrauch oder moralische Tiefbohrungen im Dschun-
gelcamp – dadurch zur leicht bekömmlichen Ware erklärt wurde, dürfte zwar 
zunächst das Bedürfnis der breiten Bevölkerung mit altrömischen Mitteln aus 
Brot und Spielen befriedigt worden sein. Doch wer einmal Lunte gerochen hat, 
will mehr.  
So gerät die immer weiter gesättigte Skandalgesellschaft in einen Leerlauf. Wo 
hingegen das eigentliche Ziel von Aufmerksamkeitserzeugung schon seit jeher 
darin besteht, die Wertegrundlage einer Gesellschaft entweder zu bestätigen o-
der gegebenenfalls auch zu überdenken, versinken die Eklats der Gegenwart in 
der Bedeutungslosigkeit. Auf kurze neuralgische Reizungen beim schaulustigen 
Infotainment-Konsumenten folgen Apathie und Vergessenheit. Um dem ent-
gegenzuwirken, fährt die Adornosche Kulturindustrie immer härtete Geschütze 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


12 
 

auf. Die Intervalle der Erregungen schrumpfen, die Härte der Bilder nimmt zu, 
um Einschaltquoten, Klicks oder Auflagenzahlen zumindest konstant zu halten. 
Die wirtschaftliche Ressource „Skandal“ führt somit zum moralischen Ausver-
kauf, bis am Ende alle Hemmschwellen gefallen sind. Doch was kommt da-
nach?  
Dass die sittliche Empörung auf die Moden des Zeitgeistes kaum ein nachhal-
tiges Echo in den Weiten unserer multimedialen Kanäle findet, zeigt eindrucks-
voll die Krise von Institutionen wie Parteien und Gewerkschaften. Während 
diese unter schwindenden Mitgliederzahlen um ihre Legitimität ringen müssen, 
gewinnt vor allem der personalisierte Skandal immer mehr an Strahlkraft. Des-
sen Fähigkeit, die Aufmerksamkeit der Menschen zu gewinnen, erweckt gera-
dezu den Eindruck, als würde das Skandalon indes eine quasireligiöse Position 
in der Gesellschaft einnehmen. Offenbar scheint ihm dabei eine Ritualität in-
nezuwohnen, die durchaus auf Opfermythen verschiedener Kulturkreise ver-
weist. Denn was passiert, wenn, wie vor nicht allzu langer Zeit, eine moralische 
Figur wie Alice Schwarzer im Zusammenhang mit Steuerhinterziehungen von 
einem nicht unerheblichen Teil der Bevölkerung frohlockend und unter Häme 
in den Orkus gestürzt wird? Wahrscheinlich mag ein ähnlicher Mechanismus 
am Werk sein, wenn wir das nachmittägliche Skandalprogramm im sogenann-
ten „Unterschichten-TV“ konsumieren. Diese Formate halten uns im Beson-
deren dazu an, uns über ethische Verwerfungen der Protagonisten, die von un-
überdachten Kindesschwangerschaften bis hin zu Vergewaltigungen und ande-
ren Verbrechen reichen, zu erheben. Der Reflex bei der Zurschaustellung von 
Prominenten ist derselbe. Ob Schwarzer, Hoeneß oder anonyme Irrläufer im 
Fernsehen – der Zuschauer opfert öffentliche Figuren, um sich seiner eigenen 
Integrität gewahr zu werden.  
Und zwar in zweierlei Hinsicht: Zum einen in Gestalt einer heimlichen Identi-
fikation mit dem Skandalopfer. So sollen in Fragen des manchem noch immer 
als Kavaliersdelikt und Volkssport geltenden Steuerbetrugs beispielsweise die 
in den Zeitungen geschlachteten Sündenböcke die kollektive Schuld jener auf 
sich nehmen, die gern dasselbe tun würden, es aber nicht können. Zum zweiten 
kann der Zuschauer eine Bestärkung verspüren, weil er sich ganz offensichtlich 
gegen vom Weg abgekommene Subjekte abgrenzen kann. Dass die Causa Se-
bastian Edathy beispielsweise ein derartiges Aufmerksamkeitsgebaren erfuhr, 
ist der Tatsache geschuldet, dass sich der Zuschauer durch die Empörung über 
den SPD-Politiker und seine möglichen pädophilen Neigungen selbst moralisch 
aufzuwerten vermochte.  
Die medienbetriebene Empörungsmaschinerie der Gegenwart soll uns von der 
eigenen Negativität befreien, soll durch das Opfer ausgewählter Sünder einen 
kathartischen Effekt bedingen. Nichtsdestoweniger scheint die Gesellschaft mit 
dieser Praxis im Ganzen keineswegs klüger, reifer oder tugendhafter zu werden. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


13 
 

Denn die erhoffte Reinigung gleicht nicht jener, die optimalerweise dem Besu-
cher der griechischen Tragödie zuteilwird. Zwar mag auch diesen Urtypus des 
Schaulustigen ein Erlaben am Untergang anderer fesseln; der Zweck ist jedoch, 
schenkt man Aristoteles’ Dramentheorie Glauben, ein anderer gewesen. Indem 
das Publikum das Leiden des Helden aktiv miterlebt und dessen schicksalshafte 
Katastrophe innerlich nachvollzieht, verlässt es das Theater geläutert. Der Zu-
schauer der Tragödie soll durch das internalisierende Sehen ein besserer 
Mensch werden. Statt Abgrenzung, begleitet von Spott und Scheinheiligkeit, 
wie die aktuelle Skandalgesellschaft Wertestabilisierung zu erzeugen sucht, 
wirbt man hierin um das Gegenteil. Der Mensch muss sich gerade auf die Ver-
fehlung gänzlich einlassen und sie im besten Falle noch seelisch mittragen. 
Im Programm der griechischen Tragödie lässt sich indes ein zutiefst christlicher 
Grundgedanke identifizieren: Leiden wird erträglich, wenn es gemeinsam erlebt 
und getragen wird. Dies dient jedoch keinem dämonischen Voyeurismus. Viel-
mehr gehen die Gläubigen wie auch der (zumindest aristotelisch gepolte) Zu-
schauer der antiken Tragödien als geläuterte Subjekte aus künstlerischen und 
religiösen Identifikations-Prozessen hervor. Beiden wohnt jene Katharsis inne, 
die uns all der Verwerfungen, Widrigkeiten und Aufschürfungen der alltägli-
chen Existenz enthebt.  
Doch wo derlei nötige Rituale verloren gehen, sucht die schwache Seele nach 
Ersatz. Vor allem die Verlockungen der Bilderwelten gaukeln ein breites Sorti-
ment an „Sinnangeboten“ vor. Als heiße Ware, geradezu als ein Dauerbrenner 
im Sortiment des digitalen Schlaraffenlands wird das Skandalon gehandelt. In 
einer Zeit, in der die Masse nichts mehr von innerer religiöser Erhebung (und 
Erleichterung) weiß, determinieren uns TV und Netz auf Empörung und Erre-
gung. Wer sich über die Fehler anderer stellt, glaubt sich damit seiner morali-
schen Insel sicher, wird jedoch nur durch den eigenen Spott und Hohn betro-
gen. Fest steht: Die heutige Skandalgesellschaft bringt weder neue Werte noch 
neue Menschen hervor. Ihre Rituale der sich stets selbst inflationierenden Er-
regungszirkulationen berauben uns unserer Integrität und Sicherheit. 
Bedenklich ist, dass die heutigen Medieneklats nicht nur zur Droge einer an-
sonsten von Überbelastung wie Ermüdung gleichermaßen gezeichneten Ge-
meinschaft geworden sind, sondern ebenfalls den Stellenwert einer Religion 
eingenommen haben. Statt Messen, Theater und Parlamentsdebatten zu besu-
chen, sind Talkshows und nahezu regellose Shit-Storm-Chats zu jenen Foren 
herangereift, wo vermeintlich über das, was die Welt im Innersten zusammen-
hält, gequasselt wird. Im Rahmen dessen Werte kundzutun, meint aber ledig-
lich, Abgrenzungsformeln zu entwickeln, Es gibt keinen Wert mehr an sich, im 
Koordinatensystem der Denunziation gibt es nur eine Währung: Das Negati-
vum. Die Gesellschaft demaskiert sich als eine der Destruktivität. Prägnant mu-
tet in diesem Zusammenhang die schon lange anhaltende Hexenjagd auf feh-
lerhafte Dissertationen an. Es ist nur allzu offensichtlich, dass es den wütigen 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


14 
 

Fehlersuchern weniger um Urheberrecht oder den wissenschaftlichen Ethos 
mit seinen Tugenden wie Ehrlichkeit und Sorgsamkeit geht. Vielmehr scheint 
es deren Ziel zu sein, politische Akteure bewusst zu kompromittieren. Natür-
lich, Guttenberg und Schavan mussten zurecht die Konsequenzen aus ihren 
zumindest schlampigen Doktorarbeiten ziehen. Unterstützt durch den skandal-
triefenden Druck der Medienlandschaft, wurden sie aber auch regelrecht ge-
stürzt und für eine erregungslustige Öffentlichkeit wie ein Opfer geschlachtet. 
So fühlten sich nicht nur all jene, die sich über die „Betrüger“ und heuchleri-
schen „Saubermänner/-frauen“ echauffierten, in ihrer eigenen Musterhaftigkeit 
bestärkt. Entscheidender mag unterdessen die Erkenntnis sein, wie wenig sol-
cherlei Affären zu gesellschaftlichen Erneuerungen beitragen. Denn abgesehen 
von einigen universitären Verschärfungen der Überprüfung von Promotions-
schriften zog der allgemeine Aufschrei keinerlei produktive Debatte nach sich.  
Dadurch stellt sich ein umfassender Mangel an Grundsätzlichkeit und Kritik-
müdigkeit ein. Da die Frequenz der Eklats ständig zunimmt, um die Öffentlich-
keit bei der Stange zu halten, verkürzen sich zumindest aufkeimende Diskussi-
onen zu polemischen Schlagabtauschen. In flimmernden Arenen gängiger Talk-
runden werden sie von verfeindeten Erzkontrahenten ausgetragen, damit es na-
türlich richtig zur Sache geht. 
In aktuellen Auseinandersetzungen um Einwanderung, Sterbehilfe oder Ver-
schärfung der Prostitutionsgesetze sitzen sich zumeist Links und Rechts gegen-
über. Um das Publikum nicht zu überfordern, wird auf jegliche Grautöne in 
sensibelsten Themenfeldern verzichtet. Dies hat zur Folge, dass auch die Ge-
meinschaft, der im Übrigen die Meinungsbildung gänzlich durch die scharfzün-
gigen TV- und Netz-Zerfleischungen abgenommen wird, mehr und mehr auch 
in Extreme zerfällt. Denn dem Skandal inhäriert prinzipiell, dass er nur funkti-
onieren kann, wenn es enorme Fallhöhen und große Diskrepanzen gibt. Was 
verhandelbar ist oder einer weichen Ermessungssache gleicht, genügt nicht zur 
Erhitzung. Es braucht ein klares Opfer auf den Altären der Empörung, ansons-
ten bleibt die nötige Abgrenzung der Mehrheit aus.    
Doch wie stabil ist eine Gesellschaft permanenter Aufregung? Was kommt nach 
dem völligen Höhepunkt (oder sollte man besser Tiefpunkt sagen)? Gehen 
letztlich alle Maßstäbe in einem Klima der Enthemmung, Denunziation und 
des Spotts unter, bleibt nur noch der Nihilismus. Von der großen Öffentlichkeit 
die Anstrengung zu einer neuen Ethik zu erhoffen, dürfte wohl utopische Nai-
vität sein. Zumindest bedarf es aber eines Aufstands der intellektuellen Elite. 
Die Heilspredigten von einem „Mehr an Bildung“ können nur erfolgreich sein, 
wenn auch die Medienproduzenten, übrigens ihrerseits Teil dieser Elite, auch 
jenseits der Quoten und Auflagenzahlen sich ihrer Verantwortung für den so-
zialen Fortschritt bewusst werden. Es bedarf eines gemeinsam unter Politik, 
Kirche, Verbänden und Medienakteuren ausgehandelten Kodexes zur Wahrung 
der Würde des Menschen – unter allen, wenn auch noch so verurteilenswerten 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


15 
 

Bedingungen. Aber Vorsicht: Wer darin schon einen Eingriff in die Pressefrei-
heit wittert, geht bereits dem nächsten, überflüssigen Skandalon in die Falle.  
 
Die Gewalt der Transparenz 

 

Überall ertönen die Rufe nach Transparenz. Doch die politische Salonvokabel muss       
spätestens seit „Prism“ und dem NSA-Skandal auf den Prüfstand 
 
Gläsern soll die neue Welt sein, ein Paradies, wo jeder mit jedem vernetzt ist. 
Im Internet scheint der lange gehegte Traum von der offenen Menschheitsfa-
milie lebbar. Einst beschworen Skeptiker noch den Schutz der Privatsphäre, 
heutzutage werden fleißig Profile gepflegt. Mit allerhand persönlichen Fundus 
nährt der Homo Cyber das große Google. Der moderne Online-Mensch ist 
eben transparent und – wie man ihm vermittelt – damit der Vorzeigedemokrat 
der Zukunft. Bis zuletzt kam dabei auch keine Partei mehr umhin, sich das Pri-
mat der umfassenden Transparenz nicht in irgendeiner Form auf die Fahnen 
zu schreiben. Die Apologeten der Demokratie 2.0 predigten euphorisch: Trans-
parenz sei ein Bürgerrecht. 
Erst die Debatte um „Prism“, abgehörte Regierungschefs und die Sammelwut 
der Black Box NSA und Internetriesen ließen die Unkenrufe nach Transparenz 
ein wenig leiser werden. Denn zu viel des Guten kann, so zeigen die zahlreichen 
Datenaffären, vom Ziel der Grundrechtswahrung schnell ins Gegenteil um-
schlagen. Zwar mag man den amerikanischen Geheimdiensten bestenfalls noch 
zugutehalten, dass sie Informationen sammeln, um wiederum ihre nötigen 
Pflichten zu erfüllen – nämlich Terrorismus und Sicherheitslücken vorzubeu-
gen. Aber nicht jeder Zweck heiligt bekanntermaßen alle Mittel. Und selbst die 
scharfzüngigen Ankläger der Datenkrake, die ansonsten stets auf mehr Trans-
parenz in allen Fragen politischer Prozesse pochen, um dem Bürger zu seiner 
Kontrollfähigkeit gegenüber dem Staat zu verhelfen, geraten nun in die Defen-
sive. Die Forderungen nach umfassender Einsicht in sämtliche Winkel des po-
litischen Alltags dürften sich nun als Vorstufe der weltweiten Ausspähungen 
entpuppen.  
Erst allmählich scheint sich zu bewahrheiten: Jedem Ruf nach Transparenz haf-
tet – selbst in Demokratien – ein diktatorischer Unterton an. Wer auf Durch-
sichtigkeit in allen politischen und sozialen Kontexten insistiert, der strebt – 
gewollt oder ungewollt – eine Gesellschaftsform allseitiger Observation an. 
Denn auch eine strengere Überwachung, wie sie doch oftmals vehement für 
Gehaltslisten von Parteifunktionären und Abgeordneten eingefordert wird, 
schlägt potenziell in eine Atmosphäre der Denunziation um. Gleichzeitig bilden 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


16 
 

sich aus der Blickdisposition des bürgerlichen Wächters Kategorien heraus, wel-
che letztlich zur Einebnung von Individualität beitragen. Wenn wir auf Miss-
stände ein Auge werfen wollen, so doch nur, um zu prüfen, ob die Gescheh-
nisse tatsächlich unserem Wertekanon entsprechen. Was sich in diesem Regime 
des permanenten medialen Beobachtens und Beobachtetwerdens außerhalb der 
von der Öffentlichkeit getragenen Norm bewegt, fällt nicht nur auf, sondern 
wird gleichsam zur Anpassung, ja Uniformisierung gezwungen. 
So benötigt und produziert die Transparenzlogik unentwegt objektive Krite-
rien, anhand deren sie uns vorspiegelt, die Wirklichkeit messen zu können. Aber 
wer soll sie bestimmen? Und was folgt daraus beispielsweise für das hohe Prin-
zip des freien Mandats des Abgeordneten? Natürlich, jeder gewählte Parlamen-
tarier ist dem Souverän Rechenschaft schuldig. Dennoch ist er kein bloßer Pro-
zessor, dessen Verhalten technisch determiniert wird, sondern ein Subjekt mit 
persönlichen Einstellungen, die gerade in Gewissensfragen keiner Kontrolle 
unterliegen.  
Die Durchsichtigkeit aller Lebensbereiche, wie sie mit Facebook, aber auch 
etwa mit dem Programm der Piratenpartei verbunden ist, schafft keine schöne, 
neue Epoche der Freiheit. Indem manch einer für allumfassende Transparenz 
der Emanzipation wegen plädiert, errichtet er in dieser Rigorosität zugleich, wie 
der viel gelobte Band „Transparenzgesellschaft“ (2012) von Byung-Chul Han 
eindrucksvoll belegt, ein neues Gefängnis. Dieses ist ein äußeres, das zu einem 
inneren wird, eine Druckkonstruktion, die uns allzeit die Keule eines Rousse-
auschen Volonté générale vor Augen führt. Von der offensichtlichen, durch 
einen klaren Sittenkodex charakterisierten Überwachungsgesellschaft Foucault-
schen Ausmaßes ist nichts mehr zu spüren. Die sozialen Hierarchien, die einst 
mit dem Hegelschen Gegensatzpaar aus Herr und Knecht funktionierten, ge-
hören der Vergangenheit an. Durch die Gewalt der Transparenz hat sich der 
gegenwärtige Homo Cyber vielmehr einer selbstgesteuerten Knechtschaft un-
terworfen. Die externe Überwachungsmaschinerie, die allen voran durch sozi-
ale Netzwerke und deren selbsternannte Cyber-Utopisten in Gang gehalten 
wird, zieht sodann in unseren Denkkosmos ein und kristallisiert sich in einer 
inneren Stasi, in der Obsession, uns ständig selbst kontrollieren zu müssen, her-
aus.  
Einerseits fühlen wir uns zwar ausgehorcht, durchleuchtet, fragen uns, ob nicht 
doch jemand bei unseren Einkäufen im Netz oder dem Online-Banking zusieht. 
Andererseits – und darin tritt das fatale Paradox zutage – sind wir selbst zu 
Komplizen einer neuen Aufmerksamkeitsgesellschaft geworden. Indem der 
suggestive Druck der Transparenz auf uns einwirkt, sehen wir uns dazu beru-
fen, sämtliche Daten zu veräußern. Urlaubsbilder, Beziehungsstatus, Launen 
und Eskapaden – all dies findet sich auf Facebook-Pinnwänden wieder. Ordnet 
man sich diesem Trend der dauerhaften, persönlichen Veröffentlichung nicht 
unter, so gerät man ins Abseits. Die schlimmste Strafe besteht heute darin, nicht 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


17 
 

dazuzugehören, nicht im Lichtkegel der medialen Personeninszenierung zu ste-
hen. Jene Affinität zur Selbstausstellung geht sogar so weit, dass sie indes von 
existenzieller Bedeutung zu sein scheint. Da sich ein Großteil des menschlichen 
Lebens inzwischen in virtuelle Weiten verlagert hat, ist auch das Menschenbild 
längst an eine Präsenz auf dem Bildschirm gebunden. Sich nicht in einschlägi-
gen sozialen Foren zu bewegen, nicht selbst Teil der Darstellungsgemeinde zu 
sein, ist mit dem Verlust des Menschseins an sich verbunden. Die mediale Zei-
chenwelt hat die Realität gemäß Jean Baudrillard ersetzt. Wer demzufolge nicht 
den Übergang in die Cyberparadiese vollzogen hat respektive dort nicht ständig 
erreicht werden kann, ist schlichtweg nicht existent. 
Byung-Chul Han sieht hierin insbesondere das ökonomische Diktat der Ver-
wertbarkeit wirken. Gerade die großen Online-Konzerne, die uns scheinbar al-
les zum Nulltarif bieten – Nachrichten, Spiele und Unmengen an Kontakten – 
laden en passent zu ständigen Meinungskundgebungen ein. Die Surfer von 
heute „liken“ alle möglichen Produkte und liefern damit unbemerkt das Mate-
rial zur Erstellung spezifischer Konsumprofile. Von der ursprünglichen Idee, 
durch umfassende Transparenz Freiheit zu ermöglichen, ist nichts geblieben. 
Stattdessen ziert die üble Fratze einer wirtschaftlichen Nutzbarmachung von 
Gedanken, Einstellungen und überhaupt jeglichem Seelengut die Paläste der 
Transparenzgesellschaft. Aufgrund des Interesses an leicht auswertbaren Infor-
mationsströmen arbeiten die Datenmogule an der Bildung von Mainstream und 
Norm mit, indem sie beispielsweise die Ergebnisse von Umfragen aus den 
„Like-Buttons“ öffentlich machen. Kein Zweifel: Die Transparenz kennt weder 
Ecken noch Kanten. Sie ist nur dort effektiv, wo keine Unebenheiten vorkom-
men.  
Zur Wahrung unserer Autonomie bedarf es daher des Mutes zum Widerstand 
und einer inzwischen überfälligen Hinterfragung der Salonvokabel. Erst der 
Umkehrschluss aus einer wünschenswerten Transparenzskepsis läuft auf eine 
Gesellschaft mit Schattierungen und bewussten Graubereichen hinaus. Diese 
Diversität kann eine neue Stärke sein. Sie beherbergt Freigeister, Provokateure 
wie Opportunisten gleichermaßen. Nur dort, wo auch im Stillen – das gilt für 
das politische, wirtschaftliche wie private Leben unisono – noch Gedanken-
gänge erprobt werden können, ohne sofort durch die Evaluierungsscanner von 
„Like-“ oder „Dislike-Buttons“ genudelt und abgeschliffen worden zu sein, 
kann Innovation entstehen. Ohne die Möglichkeit eines privaten Rückzugs hät-
ten Garagentüftler und öffentlichkeitsscheue Genies wohl nie eine Chance ge-
habt. Die Transparenz bedingt Stillstand, sie leuchtet in unser Innerstes, bis wir 
völlig durchsichtig sind und nur noch das Nichts sich offenbart.  
Im Verborgenen lag und liegt dem gegenüber immer schon der Inspirations-
quell, weil es Melancholie und Aktivismus gleichermaßen beherbergt. Ein wenig 
Intransparenz macht das Leben also überhaupt erst spannend und vielschichtig. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


18 
 

Gleichzeitig bietet sie eine geschützte Zone des Austestens jenseits von Sank-
tion und Ausschluss. Selbst wenn wir es nicht gern hören, aber auch für die 
Politik erscheint ein solches Terrain trotz des NSA-Schocks unumgänglich. Ins-
besondere die Diplomatie und die bilateralen Staatenbeziehungen sind auf Ver-
handlungsspielräume angewiesen. Im Angesicht einer stets beäugenden Öffent-
lichkeit würde jeder politische Gesprächspartner alles dafür tun, sich keine 
Blöße zu geben. Die Fronten wären damit verhärtet und unbeweglich. Die 
Transparenz würde nichts außer dauerhafte Entwicklungslosigkeit hervorrufen. 
Je mehr sich aber auch der Fortschritt unter der Maske von Fürsorge und Prä-
vention der Idee der omnipräsenten Anwesenheit des Überwachers und der 
Nachvollziehbarkeit von Wegen und Handlungen des Überwachten ver-
schreibt, desto enger wächst ein Korsett um unsere Entfaltung. Zu viel Trans-
parenz verschließt die Türen nötiger Ab- und Umwege. Irgendwann werden 
Kinder, die in ihren Mini-Handys GPS-Chips haben werden, wohlmöglich 
keine Suchen nach Piratenschätzen oder geheimen Indianersiedlungen mehr 
unternehmen können. Denn Big Brother is watching you und weiß über ihre 
transportablen Flachbildschirme oder bald vielleicht schon durch die GoogleG-
lass-Brille verbotene Abbiegungen frühzeitig zu erkennen. Klar, auch die Ver-
heimlichung von Affären und sonstigen Tabus wird schwieriger, wenn alle 
Wege allen bekannt sind. Aber wollen wir das tatsächlich? Dass wir mehr Trans-
parenz in einigen demokratischen Strukturen, allen voran, was die Entschei-
dungsgänge auf der EU-Ebene anbelangt, brauchen, ist unbestritten. Doch um 
welchen Preis fordern dies die Anwälte der Transparenzgesellschaft ein? In je-
dem Fall um den des Geheimnisses – ein Wert, den gerade die digitale Revolu-
tion aus unserem Gedächtnis verschwinden lässt. Die sich immer weiter aus-
breitende Pornografie im Internet mag dafür ein Indikator sein. Denn das Dis-
positiv der Transparenz, welches das Private zunächst inflationiert und dann 
auslöscht, entpuppt sich als pornoider Blick. Er stellt um der Entblößung selbst 
aus, er ist ein Blick, der allein die Oberfläche feiert und keinen tieferen Wert 
hervorbringt. 
Angesichts solcher Erkenntnisse sollten wir beginnen, nachzudenken. Doch ei-
nige und insbesondere aus den Lobbygruppen um Google, Amazon und Face-
book wollen derzeit nicht nur reines – und zwar astreines – Wissen über uns, 
sondern sie streben danach, es völlig zu kontrollieren. Trotz „Prism“ klingt 
Transparenz für manche noch immer zu verlockend. Aus deren Sicht darf nie-
mand sich dem die Gesellschaft vor Heimlichtuerei schützenden Drang der Of-
fenbarung widersetzen. Transparenz gilt für alle oder keinen, für alles oder 
nichts. Sich dem zu entziehen, heißt zukünftig schlimmstenfalls, das Misstrauen 
anderer auf sich zu ziehen. Das Netz hat schon vieles in dieser Hinsicht möglich 
gemacht und es wird auch morgen die Welt noch gläserner machen, als sie oh-
nehin schon geworden ist. Dagegen kleine Inseln der Intransparenz zu fordern, 
bedeutet somit wohl zunehmend, das Attribut des Kulturpessimisten mit sich 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


19 
 

herumzutragen. Doch diese Haltung ist keine genuin reaktionäre. Denn sie ver-
urteilt keinen Fortschritt in welcher Hinsicht auch immer. Im Gegenteil: Sie 
weiß um die Bedingungen, die Fortschritt überhaupt erst möglich machen.   
 
Im Fieber der Perfektion 

 
Votings, Objektivierungswahn und Like-Fetisch: Eine Introspektion                                   
in die Bewertungsgesellschaft 
 
Eigentlich kann nichts mehr schiefgehen. Wir kennen die schönsten Hotels, die 
besten Restaurants, die besten Airlines und Handcremes. Denn alles, was uns 
umtreibt und bewegt, ist hundertfach geprüft und evaluiert. Wer sich durch das 
Netz klickt, trifft auf Bestenlisten von Blumenläden über Orthopäden bis hin 
zu Finanzprodukten. Und selbst was der Deutsche denkt, isst, ist im digitalen 
Archiv zahlloser Statistiken für jedermann erfahrbar. Meinungen machen Geld 
und bringen noch dazu Transparenz. Denn aus der Masse all der Guten ragen 
die schwarzen Schafe heraus, da die Überwachungsmaschinerie der Masse jed-
wedem Defizit genauestens auf der Spur ist. Das System der Bewertungsgesell-
schaft entpuppt sich somit als eine Gemeinschaft größtmöglicher Risikover-
meidung. Dass wir in schäbigen Eckkneipen mit abgeranzter Küche landen, 
schlechte Kinofilme schauen, im Urlaub zwielichtigen Autovermietern auf den 
Leim gehen oder die angeblich idyllisch gelegene Pension buchen, die sich bei 
Ankunft als Bruchbude mit Baustelle erweist, wird immer unwahrscheinlicher. 
Sich zu verirren oder die eigene knappe Zeit in einer ohnehin beschleunigten 
Epoche falsch einzusetzen, gilt es in jedem Fall zu verhindern. Die Verfügbar-
keit der Perfektion lässt den spätmodernen Mensch gegenüber allen Hindernis-
sen und Ärgernissen erhaben sein. 
Doch macht uns eine solch durchevaluierte Gesellschaft der Fragebögen, Tele-
foninterviews und ständigen Auswertung unserer Daten wirklich reicher, ge-
nussvoller, empfänglicher? Müssten wir unser Leben angesichts der Destillati-
onen des Bestmöglichen in allen Bereichen nicht als viel vollkommener emp-
finden? Das ehrliche Zugeständnis weiß um die Fatalität der Perfektion: Kein 
Dasein ist ärmer, das nur auf Glück und vermeintliche Fehlerlosigkeit gebaut 
ist. Denn nur, weil der Gaumen Geschmacksverirrungen bereits erlebt hat, 
kann er die kulinarische Auslese schätzen lernen. Doch derartige Umwege sind 
heute nicht mehr gewollt. Die Leistungsgesellschaft trimmt auf unmittelbare, 
schrankenlose Kommunikation, heiligt strikte Karrierelinien und erhebt das 
Optimum zum Maß aller Dinge. Das beste Bildungssystem mit der höchsten 
Lese- und Mathematikkompetenz dürfte nach jahrlangen Testreihen gerade gut 
genug sein, um den Vorstellungen einer maximal durchorganisierten Gesell-
schaft Rechnung zu tragen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


20 
 

Aber wie zutreffend sind die Gütesiegel, die sämtlichen Bereichen unserer Exis-
tenz nach unzähligen Bewertungsrunden verliehen werden, wirklich? Oder an-
ders gesagt: Wie perfekt ist eigentlich die Perfektion? Das Alpha und Omega 
der kollektiven Kür der Besten bilden Umfragen. Sie ermitteln, was uns guttut, 
ermitteln den Volonté générale. Wenn die große Mehrheit Conchita Wurst zur 
größten Sängerin beim Eurovision Song-Contest wählt, muss am Trans-Gen-
der-Pop schon etwas dran sein. Und selbst im Urwald gilt das statistische Mittel: 
Pornosternchen, Busenwunder und Ex-Bachelor-Kandidatin Melanie Müller 
als Königin des Dschungelcamp 2014 ist das Resultat eines Entscheidungspro-
zesses, der am Ende die Grande Bellezza auserkoren haben soll. Jenseits der 
medialen Amüsements geht der Statistik- und Abstimmungsfetisch unserer 
Tage aber bei politischen Entscheidungen mit bedenklichen Implikationen ein-
her. Statt Werten folgen Merkel-Pragmatismus und Kulissendemokratie mehr 
und mehr kurzfristigen Meinungsbildern. Etwaige Positionen der Abgeordne-
ten verwaschen sich in Moden und Trends. Dabei steht unzweifelhaft fest, dass 
all die Barometer, die Mehrheiten von Splittergruppen separieren und uns eine 
simple Welt aus einer komplizierten Problemlage herausfiltern, nicht mehr als 
ein Mittelmaß bieten. Und selbst die „DSDS“-Stimmwunder und gewählten 
Sieger der sogenannten Check-Sendungen, die Supermärkte und Labels auf den 
Prüfstand stellen, entsprechen selten der optimalen Wahl, sondern verkörpern 
den Konsens, die mediokre Farblosigkeit, die auf niemanden zu grell wirkt. Was 
wir von solchen Selektionen erhoffen, ist eine Objektivität in Zeiten, wo jed-
wede Sicherheit verloren gegangen ist. All die geadelten Pop-Eintagsfliegen und 
Infotainment-Formate über aus Umfragen gewonnene Ergebnisse zur besten 
Partnerschaftspraxis oder klügsten Kindererziehung suggerieren uns feste Wis-
senssubstanz und demonstrieren, was die unangefochtenen Sublimate der 
menschlichen Existenz ausmachen. Doch das Optimum ist nicht mehr als eine 
biedere Norm. Votings küren nicht, sie verflachen und desensibilisieren. Sie 
kristallisieren nicht das Besondere heraus, sie verhindern Innovation und Kre-
ation, wo sie diese doch zu fördern suchen. Unpopuläre Haltungen widerspre-
chen dem Gros der Masse und bringen die Bedrohung mit sich, das Gleichge-
wicht zu stören. 
Und das Schlimmste daran: Zu wenige merken den Betrug. Denn nie wurde 
mehr gewählt. Die neuen Medien sorgen dafür, dass jeder überall partizipieren 
kann. Per SMS und Netz-Votings bestimmen wir, welche Visage hübsch und 
welches Wissen nützlich ist. Auch das umfragentreue Berlin weiß nebulöse Mei-
nungsbilder gern in direkte Schaupolitik umzusetzen. Wer braucht schon noch 
Parlamentswahlen, wenn die Meinungsforschungsinstitute unlängst eine so-
wieso schnellere und effektivere Ersatzdemokratie entworfen haben? Es spielt 
schlichtweg keine Rolle, welchen Wissens- und Erfahrungshintergrund die Be-
fragten mit sich bringen, ob sie über nötige Expertisen oder Ressourcen zur 
Meinungsbildung verfügen. Wer Teenies in den Olymp der Musikindustrie 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


21 
 

wählt, der kann auch Gastro-Guide und Außenpolitik. Demokratie hat die Rei-
fung zugunsten eines umfassenden Abstimmungsmarathons aufgeopfert. 
Schnelligkeit substituiert Konzentration. Im Sat.1-Talk „Eins gegen Eins“, ei-
nem harten Rede-Wettstreit zweier oppositioneller Politiker, lässt man das Pub-
likum sogar mehrfach innerhalb einer Sendung seine Überzeugung kundgeben. 
Statt die potenziellen Wähler mit Argumenten zu überzeugen, müssen die Rhe-
toriker auf Unterhaltung und scharfzüngige Parolen setzten. Entscheidend sind 
weniger Stichhaltigkeit als Sticheleien, weniger Diskurs als Zahlenwerte. 
So verliert die Debatte an Substanz und das Wissen, das nunmehr allein in klei-
nen, verträglichen Häppchen konsumierbar wird, an Dichte. Zwar werben die 
Meinungsforschungsinstitute stets damit, durch ihre Erhebungen dem gesell-
schaftlichen Innenleben auf die Spur zu kommen, ja, Soziologie auf eine sichere 
Basis zu stellen. Kritisch muss man jedoch die Frage stellen, ob die Bewertungs-
gesellschaft am Ende wirklich auch ein Surplus an Wissen erzeugt. Lesen wir 
etwa die Ergebnisse aus Studien, welche Verbraucherverhalten oder Gesund-
heitszustand der Bevölkerung erfassen, lernen wir den Menschen an sich nicht 
besser kennen. Im Gegenteil: Die Welt der Statistik ist ein Kosmos der Auf-
spaltung, der Zerkleinerung und Segregation. Während die Ganzheitlichkeit aus 
dem Blick verschwindet, nimmt die Bedeutung von einzelnen Datensätzen zu. 
Es entstehen Halbwissen und Informationsgebirge, ohne daraus tiefere Ein-
sichten über den eigentlichen Gegenstand zu generieren.  
Gleichzeitig leuchtet die Demoskopie nach und nach alle Geheimratsecken des 
menschlichen Daseins aus. Ob ästhetische Empfindungen im Anblick eines 
Gemäldes oder beim Lauschen von Musik, ob sexuelle Vorlieben oder indivi-
duelle Glaubensfragen – der Evaluationssog nährt sich aus Intimitätsfeindlich-
keit und schrankenloser Sichtbarkeit. Das Cyberkollektiv ergeht sich in Likes, 
fühlt sich stark als vermeintlich unabhängiger Meinungsapparat und erweist sich 
doch als Geißel der Netzmonopolisten. Mit seinen flexiblen Votings trägt es 
weder zu mehr demokratischem Geist noch zu irgendeiner Veränderung der 
gesellschaftlichen Realität bei. Seine Äußerungen geraten vielmehr direkt in die 
Tentakel der Big Data-Kraken, deren einziges Bemühen auf eine ökonomische 
Verwertung der persönlichen Ansichten ausgerichtet ist. 
Aber auch die Nutzer selbst riskieren mit ihrer unbedarften Mentalität als Hans-
Dampf-in-alle-Gassen-Wähler eine Abstumpfung in Sachen Meinungsbildung. 
Zwischen Gefällt-mir-Exzessen über die schrägsten Videos über tierische Toll-
patsche auf YouTube und mal jux organisierten Positionsbestimmungen zu 
Auslandseinsätzen der Bundeswehr haben wir offensichtlich die Sensibilität für 
das Wesentliche verloren. Wir ermüden zusehends an immer neuen Ergebnis-
sen über unsere angeblichen Ansichten, ermüden daran, dass die Befragungs-
wut nur selten noch Neues hervorbringt und ermüden an der faktischen Nich-
tigkeit des Statistik-Zirkus‘. Klar, die Politik reagiert in ihrer Anpassungsfähig-
keit inzwischen recht kurzlebig auf fixe Befragungen zu Einstellungen und 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


22 
 

Wünschen. Doch langfristige Konzeptionen bleiben aus. Und ob die ganzen 
TV-Checks von Großfirmen und Modeherstellern, die trotz skandaltriefender 
Enthüllungen nur selten ihre schwarzen Schafe im Regen stehen lassen, tatsäch-
lich das weitläufige Konsumverhalten beeinflussen, dürfte mehr als skeptisch 
stimmen. Darunter leiden dann zumeist die durchaus wichtigen Projekte: Peti-
tionen im Tierschutzbereich, Bürgerbegehren und Parlamentseinreichungen. 
Nachdem die Spam-Ordner von Umfrageeinladungen nur so überquellen, be-
ziehen viele eine Blockadehaltung, üben sich zurecht im Netzasketismus, ver-
passen aber manchenteils die Chance, wenn es denn dann einmal um wirkliche 
Mitspracherechte geht, sich mit ihrem Elan und ihren Kenntnissen einzubrin-
gen.  
Dagegen verspricht wohl nur noch eine Renaissance des Individuums Abhilfe, 
und zwar eines auch mit all seinen Fehlern und Geheimnissen geachteten Sub-
jekts. Der Wissensgesellschaft stünde es gut zu Gesicht, wenn sie den Mehrwert 
von Grau- und Schattenzonen wieder zu schätzen wüsste, nicht mehr dem 
Fluch erliege, alles in Zahlen und Dauer-Befragungen objektivieren zu wollen. 
Nur so könnte sie zu echtem sozialen Fortschritt gelangen, insofern der 
Schwerpunkt der Demoskopie sich wieder auf relevante Fragen des gesell-
schaftlichen Lebens – so zumindest die idealistische Hoffnung – rückbesinnen 
könnte. Zudem schafft dies auch gegenüber Expertisen neue Aufmerksamkeit. 
Da sich inzwischen jeder Hanswurst zum Filmkritiker, Profi-Koch und politi-
schem Weltstrategen berufen sieht und dann noch glaubt, die Welt mit seinen 
Halbergüssen beglücken zu müssen, geraten in den letzten Jahren professionelle 
Beobachter und Spezialisten ins Hintertreffen. Gerade das Feuilleton leidet un-
ter Legitimationsdruck, weil der ehrenvollen Aufgabe kenntnisreicher Rezen-
senten durch einschlägige offene Plattformen im Netz oder Massenumfragen 
kaum mehr die nötige Achtung zukommt. Indem die ohnehin durch die Print-
Markt-Krise gebeutelten Zeitungsverlage verstärkt ihre erfahrenen Fachleute 
im festen Redaktionsstamm reduzieren, leisten sie sukzessive dem Trend zur 
Entprofessionalisierung der Kulturkritik Vorschub, wodurch auch grundsätzli-
chere Debatten, getragen von Geist und Tiefe, seltener werden. 
Die Bewertungsgesellschaft verkürzt somit unser Denken auf allen Ebenen und 
setzt uns zurück in frühinfantile Affirmationsbekundungen. Bauch und Laune 
mangelt es an der Konzentration, die eine immer komplexer werdende Welt 
eigentlich einfordert. Doch der Weg aus dem Baby-Dada-, Like- und Gefällt-
mir-Rondell kann am Ende auch leichter als gedacht sein. Wer der Norm der 
Assimilation und dem steten Schauen auf sich täglich ändernde Windverhält-
nisse überdrüssig geworden ist, dem sei empfohlen, doch schlichtweg wieder 
dem eigenen Befinden Gehör zu schenken, einem Befinden der Reflexion, frei 
von Geplapper und Tagesaktualität, ein Befinden, das so mutig ist, dass es zur 
Selbstvergewisserung keinen ständigen Abgleich mit dem Strom der Masse be-
darf. Dies wäre wirkliche Reife und mag zugegebenermaßen für den einge-
fleischten Homo Cyber derzeit noch ein beschwerlicher Pfad sein. Doch der 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


23 
 

Gedanke lohnt: Enthaltung versteht sich nicht als Entmachtung, sondern birgt 
das Gegenteil in sich. Erst aus der Zurücknahme entstehen Konsistenz und 
Überzeugungen. 
 
Die ewige Schönheit 

 

Harmonie und Vollkommenheit – ein Uranliegen des Menschen,                                          
dessen ethische Dimension es in der Gegenwart neu auszuloten gilt 
 
Es sind jene Momente, in denen wir uns selbst wie die Hauptfigur eines Holly-
woodfilms vorkommen, jene Augenblicke, welche wir etwa unter dem himmli-
schen Gefilde der Sixtinischen Kapelle, im Angesicht eines liebevollen Men-
schen oder schlichtweg eines Abendrotes verspüren: Wem die große Schönheit 
begegnet, wird sie nie vergessen.  
Einmal von diesem Aphrodisiakum gekostet, nehmen wir die Welt mit neuen, 
sehnsuchtsvollen Augen wahr. Wir streben nach Harmonie und Ebenmaß, weil 
wir mit dem attraktiven Körper oder dem formvollendeten Gemälde so viel 
mehr verbinden als bloße Oberfläche. Bereits in der Antike wurde die Ver-
schwisterung des Schönen mit dem Guten vorgenommen. Wirkt ersteres, so 
stellte sich – gemäß der Vorstellung der Kalokagathia nach Philebos – zugleich 
die Erkenntnis von Wahrheit ein. Ästhetik und Ethik waren eins und im christ-
lichen Abendland in einer göttlichen Lichtmetaphorik aufgehoben. Schiller sah 
später in ihr „nichts anderes als Freiheit in der Erscheinung“, Schopenhauer 
fand in ihrer künstlerischen Ausprägung hingegen die Möglichkeit, sich versen-
kend von den negativen Mächten des Kosmos loszulösen. Kurzum: Je länger 
die Menschen über Schönheit nachdachten, desto eher bildete sich ein subjek-
tives Bewusstsein von ihr heraus. Bekanntermaßen liegt sie ja im Auge des Be-
trachters.  
Gilt dieses einfache Credo auch heute noch? Wie hält es der spätmoderne 
Mensch mit dem optischen Ideal? Body-Modification und Chirurgie, Kosme-
tikindustrie und Werbeplakate mit vollkommenen Körpern vermitteln uns die 
Verheißung, dass jeder schön sein kann und sogar sein muss. Wer es sich leisten 
kann, vermag sich selbst zu kreieren. Schönheit bedeutet Renommee und Status 
wie Macht und Reichtum gleichermaßen. Die armen, wie sie das nachmittägli-
che Reality TV gern mit fettigen Haaren und adipöser Statur in Szene setzt, 
erscheinen im Kontrast dazu als die Unflätigen und Minderbemittelten. Der 
Philosoph Konrad Paul Liesemann bemerkt hierin eine bedenkliche Verschie-
bung. So sei zu konstatieren, dass man heutzutage „das Strahlen der äußeren 
Schönheit nicht aus der Arbeit am moralischen Subjekt, sondern umgekehrt die 
moralische Qualität aus einem Erscheinungsbild ableitet, das zunehmend der 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


24 
 

Machbarkeit und damit der Verantwortung der Menschen zugewiesen 
wird.“ (Liesemann, Schönheit, 2009) Schön wird man nicht aufgrund seiner so 
oft gepriesenen inneren Werte, sondern erst die äußere Perfektion lässt auf ei-
nen guten – das heißt nach gegenwärtiger Ideologie intelligenten und erfolgrei-
chen – Menschen schließen. Aufgrund dieser sozialen Bedeutung des Ausse-
hens kommt es Nancy Etcoff zufolge zu einem regelrechten „survival of the 
prettiest“ (Etcoff, Nur die Schönsten überleben, 2001). 
Dass die Optimierung des Körpers gar in ihr Gegenteil umschlagen kann und 
geradezu perverse Effekte zeitigt, offenbart die Modellbranche mehr denn je. 
Magerkeitswahn und der permanente Widerstand gegen das Altern bringen, wie 
der bildgewaltige Psychothriller „The Neon Demon“ von Nicolas Winding 
Refn veranschaulicht, Untote hervor. Im erbitterten Konkurrenzkampf um Fo-
toshootings gerieren junge Frauen zu seelenlosen Mannequins. Tritt Schönheit 
jenseits der bröckelnden Oberfläche als Hässlichkeit zutage, mag man sich un-
versehens an die Literatur und Kunst des Fin de Siècle erinnert fühlen. Dem 
ästhetischen Schein wohnt in Gedichten von Georg Trakl, Charles Baudellaire 
oder August Graf von Platen stets ein morbider Grundzug inne.  
Vom Hässlichen, das ja immerhin noch das Schöne im Mangel erahnen lässt, 
ist indessen Leere übrig geblieben. Gemäß dem Kulturkritiker Byung-Chul Han 
gehe diese Reduzierung im 21. Jahrhundert vor allem auf das Fehlen des Ande-
ren zurück. Die Allgegenwart der Smartphones und Tabletts führten zur Ego-
zentrierung der Individuen. Als digitale Zombies hätten wir uns vom Gegen-
über gelöst und von den virtuellen Paradiesen verführen lassen. Es gibt nieman-
den mehr, an dem wir uns reiben würden. Stattdessen kommt der Philosoph in 
seinem Essays „Die Errettung des Schönen“ zum grundlegenden Befund: „Das 
Glatte ist die Signatur der Gegenwart“. Allen Widerständen enthoben, surfen 
wir durch die realen und digitalen, immerzu weichen und seicht ausgekleideten 
Räume des Life Style. Zwischen Glashausfassaden, den Kitschskulpturen Jeff 
Coons und dem Dogma ebener Schamlippen entpuppt sich die „Schönheit der 
Uniformität“ (Gabriele Mentges / Birgit Richard, Schönheit der Uniformität, 
2005) als ein Maximum an Widerstandslosigkeit.  
Ist alle Hoffnung somit vergebens? Versteht sich Schönheit nur noch als ein 
Rest in Warenästhetik und Hochglanzmagazinen? Im Populären wie in der 
Hochkunst trifft man derzeit ebenfalls auf subversive Gegenbewegung. Side-
cut-, Bop- oder Undone-Frisur beschwören die emanzipative Kraft der Mode 
herauf. Auch die Rückkehr des Parka und des Street-Styles setzt auf Brechung 
statt bloßer Oberflächenharmonie. Im Film üben sich Regisseure wie Paolo 
Sorrentino oder Wim Wenders in der Rehabilitierung eines Pathos‘, das erneut 
als Medium des Schönen und Wahren dient. Und nachdem auch ein Teil der 
Literatur der Moderne Schönheit zu einem raren Gut erklärt hat, ringt gerade 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


25 
 

die Gegenwartslyrik – zu denken wäre an Ulrike Almut Sandig, Nadja Küchen-
meister oder Tom Schulz – um die Verlusterfahrung von Glanz und Bellezza 
vergangener Tage. 
Der Glätte und dem Statuskult heutiger Schönheitsvorstellungen setzten sie das 
Verständnis von Schönheit unter Vorbehalt entgegen. Ihre Fragilität und Patina 
steht im Zeichen der Akzeptanz des Fehlers und natürlicher Vergänglichkeit. 
Schon einer der berühmtesten Sätze aus Rainer Maria Rilkes „Duineser Ele-
gien“ bringt dies klar auf den Punkt: „Denn das Schöne ist nichts / als des 
Schrecklichen Anfang, den wir noch grade ertragen, / und wir bewundern es 
so, weil es gelassen verschmäht, uns zu zerstören.“ Kaum erfasst, droht sie uns 
schon wieder zu entgleiten. Aber wird uns nicht dadurch erst deutlich, welche 
Bedeutung das Schöne wirklich besitzt? Nicht das Vollendete erfasst den Be-
trachter, Leser und Hörer, sondern die Ästhetik des Gebrochenen. Für Hans-
Georg Gadamer ist es in der Wunde anzutreffen, für Adorno gerade im Gegen-
bild zum Makellosen: „Das Wuchernde des Gesunden ist als solches immer 
zugleich die Krankheit. Ihr Gegengift ist Krankheit als ihrer bewußte, die Ein-
schränkung von Leben selbst. Solche heilsame Krankheit ist das Schöne.“ (A-
dorno, Minima Moralia, 1980) Letzteres führt uns an einen Urgrund zurück und 
erlaubt tiefere Einsichten in die Begrenztheit unserer Existenz. 
Die ewige Schönheit – nach ihr zu streben, ist dem Mensch offensichtlich ein 
inneres Anliegen. Nur welche Erkenntnisse er aus deren Suche zieht, scheint 
sich von Zeit zu Zeit zu verändern. Dass sie auch in einer Spätmoderne, in der 
sich Kategorien und Sicherheiten auflösen, uneingeschränkt von großem Wert 
sein kann, zeigt ihre ordnende Funktion. In ihrer sublimsten Form bietet sie 
eine Harmonisierung von Gegensetzen. Sie stellt ein Gleichgewicht her, das 
durchaus zu ethischen Qualitäten gelangen könnte. Was eint etwa die Schön-
heitsbegriffe von Islamischer und christlicher Kultur? Oder von östlicher und 
westlicher Hemisphäre? Auf welche Weise kann das Ästhetische ins Politische 
umschlagen? Schönheit äußert sich als ein Angebot und erfordert immerzu ein 
Gegenüber. Ein bisschen idealistisch gedacht, aber keineswegs naiv wäre daher 
die These: In einer von Konflikten zerrissenen, multipolaren Welt könnte die 
Frage nach dem Ästhetischen daher ein erster Schritt zu einer gemeinsamen 
Wahrnehmungsbasis sein. 
 
 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


26 
 

Der Tod der Fotografie? 

 
Noch nie waren Bilder so gegenwärtig wie heute. Und doch geht ihnen Aura und Würde 
abhanden. Zum Status quo einer inflationierten Kunst 
 
Es kann eine verlassene Kirche irgendwo in einer toskanischen Landschaft sein, 
ein Café in den Gassen von Paris, der Blick einer schönen Frau. Oder einfach 
nur ein Blatt, das im Herbst vom Baum herabgleitet – die Fotografie hält fest, 
was wir ansonsten allzu schnell vergessen würden. Sie friert einen wirkungsvol-
len Moment ein, der im Strom der Zeit zu verschwinden droht. Sehen wir uns 
etwa Jahre danach noch einmal Bilder aus dem Urlaub oder einer vergangenen 
Liebe an, entsteht erneut eine existenzielle Erfahrung des Menschseins: Man 
erlebt eine Beziehung. Ein Foto anzufertigen, heißt, sich selbst in ein Verhältnis 
zum anderen zu setzen, eine gemeinsame Verbindung im Augenkontakt oder 
in der Körpersprache herzustellen. Obgleich die meisten Bilder zunächst der 
Bewahrung von Erinnerung dienen sollen, erzählen sie doch so viel mehr über 
die Personen vor und hinter der Kamera: Sie loten Distanz und Nähe, Öffent-
lichkeit und Intimität aus. Und fast immer geht es dabei um Würdigung und 
Anerkennung. Wir fotografieren, was uns bewegt, was uns traurig oder glück-
lich macht. In jedem Fall birgt das Foto einen Akzent in sich, gibt etwas Beson-
deres preis. 
Die einzige Grundbedingung für ein gelingendes Festhalten, ist ein Minimum 
an Abstand. Die absolute Nähe lässt keine Position des Betrachters jenseits der 
Schaulust zu. Denn wie in einem Museum erkennen wir ein Gemälde erst in 
seiner wahren Tiefe, wenn wir einen Schritt zurücktreten. Das Detail bleibt 
ohne Leben, ohne Kraft, wenn wir nicht den Blick auf das Ganze werfen. Kein 
Backstein fasst unsere Aufmerksamkeit. Erst in einer Wand und dann in einem 
Gebäude erfüllt er seinen Zweck. Zugegeben: Eine Liebeserklärung an Kamera 
und Fotografie läuft schnell Gefahr, den Gegenstand nostalgisch zu verklären. 
Aber genau das suchen wir in der schönen und wahren Fotografie, das Berüh-
rende und Wesenhafte. Man denke nur an Wim Wenders wundervolle Film-
hommage an den brasilianischen Fotografen Sebastiao Sagaldo. Darin begeg-
nen wir einer Persönlichkeit, die ihr Leben voll und ganz der Kamera ver-
schreibt. Ob als Kriegsdokumentarist (mit gebrochener Seele) oder als feinsin-
niger Beobachter von Landschaften, wie er sie auf so suggestive wie inbrünstige 
Weise in dem Monumentalband „Genesis“ festhält – seine Werke sind Ausweis 
einer Kunst im steten Ringen um Wahrhaftigkeit. Salgado will erzählen, uns die 
Menschen in Extremsituationen wie Vertreibung und Sklaverei näherbringen 
sowie unser Bewusstsein für den Zustand einer fragilen Welt schärfen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


27 
 

Fotografie kann also das ganz Große und ganz Kleine umfassen. In beidem 
sucht sie nach Sinn, indem sie bestenfalls die Oberfläche des Sichtbaren durch-
dringt und uns durch den perfekten Moment Einblick in das Innerste eines 
Menschen ermöglicht. Ein solches Wunderwerk hat die zu Lebzeiten verkannte 
und erst vor wenigen Jahren entdeckte Straßenfotografin Vivian Maier, welche 
2009 verstarb, hinterlassen. Immerzu in Bereitschaft, irgendwo in Chicagos 
Straßentrubel einen günstigen Schnappschuss mit ihrer Rolleiflex-Kamera ein-
zufangen, setzte sie Menschen in alltäglichen und bisweilen skurrilen Situatio-
nen ins Bild: Das verträumte Antlitz einer Frau vor einem Schaufenster, ein 
Vater mit seinen beiden Kindern, deren Umrisse sich in einer herbstlichen Re-
genpfütze spiegeln, eine verlassene Braut bei Nacht, ein reitender Afroamerika-
ner mitten auf einer menschenleeren Straße, viele Selbstporträts und stets auch 
Personen am Rande der Gesellschaft: Obdachlose, verhärmte Fabrikarbeiter, 
Bettler in den Slums. Das alles grundsätzlich in suggestiver Schwarz-Weiss-Äs-
thetik. 
Doch die Bewunderung von manch einem dafür rührt heute vom Bewusstsein 
einer Leerstelle her. Denn obwohl aktuell so viele Bilder wie nie zuvor auf Han-
dys, Tablets und Digitalkameras hergestellt werden, scheint die Bedeutung der 
Fotografie geradezu inflationär zu werden. Im Netz erfassen uns Fluten von 
Aufnahmen: Obskurer Kitsch und Partyschnappschüsse, Selfies und Copy-
Shop-Montagen. Wir sind immer mehr überwältigt, aber nur noch selten be-
rührt. Woher kommt das? Eine mögliche Erklärung fußt auf dem, was Foto-
grafie eigentlich ausmacht. Sie verleiht einem Menschen Würde, zeigt einen be-
sonderen Ausschnitt seiner Persönlichkeit, macht ihn erhaben und einzigartig. 
Es kann ein Grübchen sein, ein Wimpernschlag, aber ebenso gut ein Moment 
der Trauer und des Leidens. 
Fotografie war demzufolge noch nie ein rein technisches Unterfangen: Viel-
mehr wohnt ihr ein sakraler Zug inne, der nicht zuletzt auf die Ikonografie ver-
weist. Indem wir beispielsweise Porträts von Heiligen bestaunen, stellen wir ei-
nen Bezug zu unserem Leben her. Das Gute und Wahre geht visuell in uns 
über, regt unsere Mitleidsfähigkeit an. Kunst wirkt direkt auf das Menschsein. 
Dass Kirchen zu gemeinschaftsstiftenden Foren avancieren, verdankt sich nicht 
zuletzt der pikturalen Kraft ihrer künstlerischen Werke. Denn die Gläubigen 
sind nicht nur untereinander ein Kollektiv ähnlich denkender in der Jetztzeit. 
Mittels des Bildes wird der Brückenschlag in die Vergangenheit, ja, ins Über-
zeitliche möglich. Wir spiegeln uns im Hier und Jetzt mit all dem, was unsere 
Geschichte und Identität ausmacht. Die Darstellungen weihen und verewigen, 
bezeugen und beschützen, vertiefen und verbinden. 
Demgegenüber steht eine gegenwärtige Fotografie der Isolation und Egozent-
rik. Allen voran das Selfie mag als Sinnbild unserer Zeit gelten, welche das Ich 
vor das Wir setzt. Wo die Ära der Daguerrotypie noch die strenge Einheit aus 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


28 
 

Fotograf und Fotografiertem und darin ein so basales wie persönliches Zusam-
menspiel zweier Menschen einforderte, gibt das mit Handy oder Smartphone 
erstellte Selbstbild lediglich die Einsamkeit und den bis ins Absude übersteiger-
ten Narzissmus unserer Tage preis. Der virtuelle Zeitgenosse des 21. Jahrhun-
derts entzieht sich dem Anderen, um selbst voll und ganz Herr seiner Außen-
wirkung zu sein. Dies schließt im Übrigen häufig auch den Zufallscharakter des 
Bildes aus. Wenn der Amateur-Charme eines Selfies nicht gewollt ist, helfen 
Programme zur Bildbearbeitung nach, bis die erwünschte Perfektion erreicht 
ist. Statt Hommage oder Dokumentation steht allein die Inszenierung im Vor-
dergrund – und damit auch ein Voyeurismus, der Fotografie ausschließlich als 
Mittel zum Zweck degradiert. Denken wir nur an all die Paparazzi-Aufnahmen, 
die unendliche Anzahl an Schnappschüssen von Prominenten in jedweder All-
tagssituation: Sex-Rausch- und Toilettenbilder haben das Porträt verdrängt. Sie 
zeugen nicht von Intimität, sondern von pornografischer Transparenz. 
Damit schwindet jede Scham, die noch Erkenntnis bringt. Das verinnerlichende 
Schauen ist einem bloßen Sehen gewichen. Die klassische Fotografie zeigt im 
Gegensatz dazu etwas, ohne sogleich alles zu verraten. Man könnte sogar sagen: 
Das Nicht-Sichtbare macht die Bildkunst gerade erst aus. Die Gegenwart hin-
gegen enthüllt alles, entblößt ihr Objekt, bis nur noch das Nichts, die Maske-
rade, das Konterfei ohne Rätsel und Aura, übrigen bleiben. Dass sich darin 
längst kein Geheimnis mehr manifestiert, merken wir ebenso am Wertverlust 
von Alben. Ohne eingängige Prüfung laden Nutzer sämtliche Aufnahmen von 
Reisen, Clubs und Knutschereien auf Facebook hoch. Was zuvor noch der Er-
innerung diente, soll nun der reine Ausstellung Vorschub leisten.  
Hinzu kommt das geringe Verfallsdatum der Schnappschüsse. Unzählige erneu-
ern tagtäglich ihre Profilbilder in den sozialen Netzwerken. Es gilt, dass man 
nur ist, was man abbildet. Oder noch genauer: Man ist nur wer, wenn man sich 
abbildet. Das schiere Volumen an Bilddokumenten ergibt sich dabei möglich-
erweise auch aus dem Medium selbst, das nicht mehr so richtig in die gegen-
wärtige Epoche passt. Film und Installation sind die Insignien spätmoderner 
Beschleunigung, nicht das eingefrorene Fotodokument. Die Informationsge-
sellschaft basiert auf unentwegtem Datenaustausch. Unsere digitalen Kanäle 
glühen unentwegt. Und wir konsumieren, rezipieren und produzieren in dem-
selben Tempo, wie Zeichen über unsere Bildschirme flimmern. Die Fotografie 
mit ihrer Augenblicklichkeit, Statik und Einmaligkeit kann der Sequenz nicht 
Rechnung tragen. Nur indem sie permanent erzeugt wird, findet eine Annähe-
rung statt, welche jedoch ihrer ursprünglichen Idee zuwiderläuft. 
Nichts vermissen Liebhaber der Fotografie im Tränental ihrer Entzauberung 
so sehr wie Liebe und Wahrheit. Indem das Bild immer mehr Amüsement und 
Voyeurismus anheimfällt, verliert es seine Zweckfreiheit. Die Ära der l‘ Art 
pour l‘ art ist, so muss man sagen, konsequent in die der Kulturindustrie A-
dornos übergegangen. Medienkonsumenten wollen unterhalten werden, ohne 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


29 
 

dass sie dabei bemerken, wie sehr die zumeist emotionalisieren Bilderwellen sie 
untergründig manipulieren. Selbst wo dokumentarische Aufnahmen einen 
scheinbaren Informationsgehalt aufweisen – etwa wenn sie Krisen- und Kriegs-
gebieten entstammen – befriedigen sie primär die Lust am Schauen. Mitleid 
kommt hierbei selten auf, weil die Beziehung verloren gegangen ist. Das darge-
stellte Sterben wird objekthaft, persönliche Geschichten sind kaum mehr ge-
fragt. Noch tragischer erscheint die politische Instrumentalisierung von Foto-
grafie und Film: Immer wieder ereilen uns in den vergangenen Monaten Zeug-
nisse islamistischer Hinrichtungen, grausam und ungeschönt in Szene gesetzt. 
Erklären Terroristen die Kamera zu ihrer Waffe, wissen sie ihr stärkstes Mittel 
zu nutzen: Die Abschreckung. Mehr als jedes Selfie oder sonstige Amateurko-
ketterie zerstört eine solche Bildmacht jedwedes Verhältnis zwischen Produ-
zenten, Fotografierten und Betrachter. 
Doch den Untergang des Abendlandes herbeizureden, würde der Gemengelage 
nicht gerecht werden. Denn aus der Masse kristallisieren sich zumeist auch 
kleine Gegenbewegungen heraus. So ebenfalls in der Fotografie, die mehr denn 
je ihre Liebe zur Schwarz-weiß-Ästhetik wiederentdeckt. Einigen sagt der bunte 
Trubel um Glamour und Funkelei nicht mehr zu. Desto mehr wenden sie sich 
einer zeitlosen Romantik zu. Selbst manch ein Vielfotografierer stellt inzwi-
schen auf seinen mobilen Geräten liebliche Sepia-Töne ein. Aber selbst diese 
Nostalgie dürfte bald wieder zur Mode werden. Die Zeit lässt sich nun einmal 
nicht zurückdrehen. Eines wird aber die allgemeine Inflation der Fotografie si-
cherlich bewirken: In naher Zukunft könnte die klassische, inzwischen schon 
längst für den Großteil der Digitalkameranutzer nicht mehr richtig verfügbare 
Fotografenkunst wieder zum Status einer wahren Kunst gelangen. Sie entwi-
ckelt sich derzeit schon zu einem Nischenartefakt inmitten einer zwar florieren-
den, aber sinnentleerenden Bildkultur. Da gibt es einen nicht zu unterschätzen-
den Trost, nämlich eine erhoffte Aufwertung. Woran man sich vielleicht in hun-
dert Jahren erinnern wird, sind nicht die Selfies, peinlichen Tierpannen- und 
Sexbilder, wie sie haufenweise in den digitalen Weiten zu finden sind. Am Ende 
hält sich der Rest des Besonderen, die wenigen Aufnahmen, die Bedeutung 
konservieren. Die Kunst ist stärker als jeder Zeitgeist. 
 
Aus dem Inneren der Projektgesellschaft 

  
Arbeiten von zuhause aus. Ist der Kapitalismus so zahm geworden?                                    
Nein, er lebt jetzt in uns und schafft ein neues Sklaventum 
 
Freitagabend 18:00 Uhr Dienstschluss, ein gemütlicher Ausklang mit Feier-
abendbierchen in der Kneipe am Eck, dann am Wochenende die Füße hochle-
gen und, wie man neuerdings sagt, einfach nur „chillen“ – dieser angenehmen 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


30 
 

Vorstellung begegnet man heute fast nur noch in Film und Fernsehen. Denn 
die westlichen Wohlstandsgesellschaften fordern dem Individuum vieles ab, um 
dessen Lebensstandard zu erhalten. Immerhin: die Werbung erzählt uns, wie 
erfüllt wir sein müssten, muntere Ratgeberliteratur verkauft uns ein Quäntchen 
Glück zum kleinen Preis. Doch inzwischen ist der umtriebige und immer inno-
vative Homo oeconomicus im Hier und Heute in eine Sackgasse geraten. Er ist 
müde und ausgelaugt und doch tritt er noch immer mit letzter Kraft in die Spei-
chen seines Hamsterrads. 
Dann sieht man wiederum die Bilder der alten Fabriken, wo noch mit der 
Hände Arbeit produziert wurde, bevor die Männer mit rußigem Gesicht nach 
Hause kamen und uns wird bewusst: So frei wie heute war diese Gesellschaft 
noch nie. Eigentlich. Denn obwohl es uns gut gehen sollte, spüren wir perma-
nent ein Kribbeln in uns. Es wirkt ein geheimer Antrieb, der nie zu stillen ist 
und im Grunde genommen ein ganz neues Bild von Gesellschaft entwirft. Wäh-
rend die meisten Arbeitsplätze früher noch in klaren Hierarchien geordnet 
schienen, in denen jedes Klientel, jede Schicht und jeder klassische Beruf noch 
seinen Platz hatte, ist der Mensch des 21. Jahrhunderts, insbesondere der Aka-
demiker und Denker, mehr und mehr sein eigener Chef. Statt Stunden in ir-
gendwelchen Bürohinterzimmern zu klopfen, arbeiten gegenwärtig viele schon 
im Homeoffice. Freiberufler, darunter etwa Journalisten, joblose Geisteswis-
senschaftler, aber auch IT-Fachleute, bilden das Ensemble der „Projektgesell-
schaft“. Und sie alle wissen: es zählt weder der Fleiß noch die Arbeitsstunden, 
die man investiert. Den Auftraggeber interessiert nur das Resultat. Die Wert-
schätzung für den Weg dahin geht in dieser auf Erfolg getrimmten Gesellschaft 
aus Ich-AGen verloren.  
Mehr noch: Arbeit soll erst gar nicht mehr als solche begriffen werden. Wie der 
mit dem Grimme-Preis ausgezeichnete Dokumentarfilm „Work Hard – Play 
Hard“ (2011) in imposanter Weise darlegt, dokumentieren bereits innovative 
Konzernarchitekturen, wie Tätigkeits- und Privatsphäre schleichend ineinander 
übergehen. Am Beispiel der neuen Unilever-Zentrale in der schicken Hambur-
ger Hafencity führt uns die Regisseurin Carmen Losmann das neue, offene 
Raumgefühl der schillernden Denkfabriken heutiger Weltkonzerne vor Augen. 
Darin sollen Mitarbeiter ihren Arbeitsplatz, der nun nettes Ikea-Wohn-Feeling 
verbreitet, nicht mehr als solchen wahrnehmen. Beruf ist Berufung und füllt 
den Arbeitnehmer oder Projektjobber voll und ganz aus. Zwar vermitteln sol-
cherlei Firmenkonstruktionen den Eindruck, einzig und allein am Wohl der An-
gestellten orientiert zu sein. Gleichwohl tut sich dahinter die Perfidität eines neu 
maskierten Kapitalismus auf. Ziel ist es, durch ein wohliges Umfeld Kommu-
nikation unter den Mitarbeitern zu schaffen und deren Ideenproduktion anzu-
regen.  
Trugen einstmals noch klare Führungsstruktur und Anweisungen ein Unter-
nehmen, wirken nunmehr subtile Steuerungen, deren Drastik jedoch weitaus 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


31 
 

verheerender zu sein scheint. Die Zunahme von Burnout und allerhand psychi-
scher Ausfallerscheinungen gibt zu erkennen: Das Leistungsdenken ist buch-
stäblich in einem Großteil der Köpfe angekommen. Es braucht nicht mehr die 
Weisung von oben, die uns in hektische Alarmbereitschaft und Arbeitswut ver-
setzt. Wir haben indes eine innere Stasi entwickelt. Wir sind zu Sklaven unserer 
selbst geworden. Allseits machen wir uns, angestachelt durch den harten Kon-
kurrenzdruck, bewusst: Du gibst viel. Aber das ist nicht genug. Nachtarbeit und 
Wochenenden am Schreibtisch sind kein Tabu mehr, sondern Usus der Arbeits-
kultur 2.0. 
Indem Gerhard Schröder und Tony Blair in den 00er Jahren als erste Regie-
rungschefs umfassend eine Epoche der Deregulierung einleiteten und Tür und 
Tor für prekäre Beschäftigungsverhältnisse öffneten, wurde die Eigeninitiative 
politisch zum Primat des neuen Leistungssubjekts erhoben. Nicht nur der Ein-
Euro-Jobber ist eine Erfindung dieses Programms, auch den arbeitslosen Aka-
demiker kann manch Unheil erreichen: Vom befristeten Wissenschaftlichen 
Mitarbeiter ist es durch die herabgesetzten Zumutbarkeitsregelungen nicht 
mehr weit bis zum Straßenkehrer. Die Atypisierung des Arbeitsmarktes sorgt 
für eine alle Schichten erfassende Verunsicherung, die uns selbst in Geiselhaft 
nimmt. Jeder will den eigenen Abstieg verhindern, beutet sich selbst aus und 
wird damit zum Komplizen des Systems.  
Damit sich kein Widerstand formiert, baut die Projektgesellschaft auf das Prin-
zip „Divide et impera“. Sieht man von schönen Kommunikationsfluren etwa 
bei Unilever, die ja ihrerseits der Effizienzsteigerung dienen, ab, leben und wir-
ken immer mehr dieser scheinfreien Mitarbeiter als Solitäre. Kurzfristige Auf-
träge fordern uns unter Umständen situative Kooperationen ab. Danach ist 
man aber wieder auf sich selbst verwiesen. Da sich der Einzelne, darunter kre-
ative Fachkräfte vom Auftragsschreiber bis zum Grafikdesigner, oftmals nur 
von einem befristeten Auftrag zum nächsten hangelt, bleiben Kontinuität und 
Konzentration aus. Doch eine Gesellschaft, die innovativ sein will, braucht Ver-
innerlichung und vor allem Zeit. Ideen können nur dort gedeihen, wo Freiraum 
oder Muse möglich sind. Doch Letztere ist nicht messbar und daher für das 
System nicht existent. So mangelt es dem Projektarbeiter an der nötigen Zeit, 
sich in klassischer Form zu bilden. Stattdessen ist er in einem Kreislauf der In-
formationssammlung, -umformung und -wiedergabe gefangen. Eine Gesell-
schaft, die keinen Raum für persönliche Weiterentwicklung außerhalb der öko-
nomischen und damit verwertbaren Existenz bietet, wird geistig verarmen. Sie 
nutzt Menschen als Gedankenmaschinen ab und beraubt sie der Fähigkeit, im-
mer auch zeitweise zu sich zurückkommen zu können. Vermag das neue Leis-
tungssubjekt dabei Beruf und Privatheit nicht mehr zu trennen, entsteht ein 
Menschenbild im Widerspruch. Man fühlt sich gespalten und aufgezehrt. Ei-
nerseits sollen junge Akademiker früh Karriere machen, um Wohlstandswachs-
tum zu generieren, andererseits sind sie dazu angehalten, Familien zu gründen 
und damit dem demografischen Wandel entgegenzuwirken. Max Weber sprach 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


32 
 

schon früh vom sogenannten „Widerspruch der Wertsphären“, womit er nicht 
nur die frühe Moderne trefflich charakterisierte, sondern auch unsere Gegen-
wart.  
Wie viel Freiheit kann ein Mensch also vertragen? Welche Leistung ist ihm zu-
zumuten? Bislang liefert zumindest die Politik keine hinreichenden Antworten 
dafür. Dass sich das Menschenbild geändert hat, ist nur ein Merkmal eines sich 
wandelnden Marktes. Es fehlt an Visionen, die wieder Zuversicht und Stabilität 
versprechen. Das bedingungslose Grundeinkommen wäre eine pekuniäre Lö-
sung, die zumindest eine finanzielle Abfederung für all jene darstellt, die sich 
tagtäglich auf neue Geschäftsbeziehungen und Auftraggeber einlassen müssen. 
Doch es bedarf auch des Nachdenkens über einen neuen Begriff von Arbeit 
selbst. Solange die Projektgesellschaft nur auf Ergebnisse fixiert ist und nur 
diese honoriert, bleibt die Zeit, um dies zu erreichen, immer ein Hemmnis. 
Doch die daraus erwachsende Verknappung bringt längerfristig keine guten Re-
sultate mehr zustande. Auch der Arbeitsprozess mit all seinen Umwegen, Ab-
wegen und Gedankenblitzen muss uns wieder ein Wert sein – und wie schrieb 
doch Oscar Wilde einmal so pointiert: „Heute kennt man von allem den Preis, 
von nichts den Wert.“  
 
Die Schattenwesen der Konsumparadiese 

 

Tiere sind die namenlosen Opfer einer industrialisierten Mast. Sie sind Waren und haben 
demzufolge keine Lobby. Ein Plädoyer für Achtsamkeit und Achtung 
 
Die Regale der Wohlstandsgesellschaft sind reich bestückt. Es glänzen die Pa-
letten endloser Auswahlmöglichkeiten. Das Fleisch der Theken, kompakt in al-
lerlei Stückelung und Zubereitung, lockt den Verbraucher mit günstigen Prei-
sen. Wer heute durch die Supermärkte flaniert, erhält eine Ahnung vom Schla-
raffenland. Erst in den letzten Jahren stellen sich Verbraucher verstärkt die 
Frage nach den Quellen allen Überflusses. Die Schreckensbilder im Fernsehen 
über industrielle Mastaufzucht von Tieren, die als zumeist mit unzähligen, toll 
klingenden Zertifikaten versehene Waren im Einkaufskorb landen, bewirken 
allmählich ein Umdenken. Dass die Forderungen nach adäquater Haltung jen-
seits der Zirkel von Tierschutzverbänden zum Gegenstand der politischen 
Grundsatzdebatten werden, scheint daher dringend geboten. Just trafen sich die 
Landwirtschaftsminister der Bundesländer, um eine bedenkliche Fehlentwick-
lung in absehbarer Zeit zu beenden: Auf Basis jüngerer Erhebungen werden 
jährlich über 300 Millionen männliche Küken direkt nach dem Schlüpfen ent-
weder geschreddert oder mit Giftgas getötet. Das Licht der Welt, das all jene, 
die nicht als Legehenne zu „gebrauchen“ sind, zum ersten Mal erblicken, ist nur 
die Kulisse für eine alltägliche Todesmaschinerie.  

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


33 
 

Nun denken die Experten über eine Hormonprüfung des Eis vor der Schlüp-
fung oder eine etwaig kostspieligere Aufzucht der männlichen Küken zur 
Fleischproduktion nach. Doch die ordnungspolitischen Maßnahmen verdecken 
nur den Abgrund, dessen existenzielle Dimension vielen noch immer nicht 
recht vor Augen sein mag. Nicht zuletzt der Bestseller „Tiere essen“ (2010) von 
Jonathan Safran Foer dokumentiert die umfassenden Folgen eines noch immer 
wachsenden Fleischkonsums für Mensch und Umwelt: Gülleseen in den USA 
so groß wie manch ein westdeutsches Provinzdorf, Kohlenstoffdioxidausstoß 
durch umständliche und für Tiere quälende Transportstrecken, Regenwaldab-
holzung zum Bau neuer Zuchtstätten – all dies zugunsten der Expansion in-
dustrieller Agrarwirtschaft, die, während sich die Politik an Windparkkonzepten 
und Energieeinsparungsprogrammen verzettelt, mit einer höheren Treibhaus-
belastung als der globale Verkehr zu Buche schlägt.  
Dagegen tut sich diesbezüglich immerhin einiges in den Geistes- und Sozialwis-
senschaften. Die „Animal Studies“ befassen sich mit der literarischen Reflexion 
über das Verhältnis vom Menschen zu seinem Vieh, die Politologen und Juris-
ten entdecken zunehmend das Tierrecht als neues Forschungsfeld und die Phi-
losophie leistet wichtige Grundlagenarbeit. Die Disziplinen suchen die Bezie-
hung neu auszuloten. Die Ideen reichen von Ansätzen einer Mitleidsethik bis 
zur bewussten Anerkennung des Fremden. Beides klingt durchaus logisch, um 
dem Tier einen legitimen Eigenwert und damit ein Recht auf ein besseres Da-
sein zu ermöglichen. Wohingegen den einen die Menschenähnlichkeit im Sinne 
eines schmerz- und leidempfindlichen Wesens als Begründung für Achtung und 
Schutz gilt, wählen andere eine entgegengesetzte Argumentation. Statt ver-
krampfter Spekulationen über etwaige Gemeinsamkeiten scheint Letzteren 
eben das Mysterium, ja das Nicht-Wissen über das, was das Tier ausmacht, Aus-
gangspunkt einer Tierethik zu sein. Gerade weil wir eben nicht über genügend 
Kenntnisse über die Mitgeschöpfe verfügen, ist es geboten, über ein respekt-
volles Verhältnis zu ihnen nachzudenken. 
Doch was bleibt von den akademischen Diskursen? Zwar ringt man in den wis-
senschaftlichen Kreisen um eine Herleitung der Stellung von Tieren zu Rechts-
subjekten. Die Realität scheint davon aber unberührt. Im Zivilrecht gelten die 
haarigen Begleiter als Sache, im Supermarkt als Konsumartikel, auf dessen Ver-
packung uns grotesk ein lachendes Schwein mit Schürze und Grillgabel entge-
gengrinst, und in der Pharmaindustrie als Rohmaterial für allerlei, natürlich dem 
menschlichen Wohl dienende Experimente. Man fühlt sich erinnert an René 
Descartes mechanistisches Weltbild. Ob Fuchs oder Kuh, Schwein oder Ele-
fant – was in der Fauna keucht und fleucht, ist ihm ein Nervenhaufen, ja eine 
seelenlose Maschine. Tiere bewegen sich „wie eine Uhr, die nur aus Rädern und 
Federn gebaut ist.“ Selbst „ihre Schmerzensschreie bedeuten nicht mehr als das 
Quietschen eines Rades!“. Indem sie der Philosoph in seinem technisierten 
Kosmos sowohl ihres Gefühls- als auch jedweden Reflexionsvermögens be-
raubt, ebnet er den Weg zu einer Industrialisierung des Lebens. Im 20. und 21. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


34 
 

Jahrhundert ist das Tier Teil einer auf Effizienz und Wachstum errichteten Pro-
duktionskette. Plante Henry Ford seinen arbeitsteiligen Laufbandbetrieb noch 
ursprünglich für das Auto, wurde die vertaktete Massenproduktion nach dem 
Krieg auch auf den Agrarsektor ausgedehnt. Es setzte sich die Devise durch: 
Nie wieder Hunger auf deutschem Boden. Eine Landwirtschaft, gebaut auf der 
Sicherheit durch Fortschritt, versprach eine kontinuierliche Versorgung.  
Nachdem diese Ambition inzwischen perverse Züge angenommen hat, geht 
nicht zuletzt mit der Bio-Bewegung und der teils sanften Re-Regionalisierung 
landwirtschaftlicher Erzeugung ein Bewusstseinswandel einher. Alltäglicher 
Einkauf und Ethik gehören heute mehr denn je zusammen. In einer Welt, deren 
Ressourcen knapper und immer umkämpfter werden, müssen wir allen voran 
auch an der Aldi- und Rewekasse ein Bekenntnis zu unseren Werten kundtun. 
Dies bedeutet, endlich alte Denkstrukturen und Gewohnheiten zu hinterfragen. 
So gehört noch für viele das Fleisch zur Norm der täglichen Mahlzeit. Würden 
wir uns alle etwas mehr mäßigen und nur ein bis zweimal pro Woche darauf 
zugreifen, wäre es wieder etwas Besonderes. Die Ware Tier erhielte dadurch 
jenseits von kompakter McDrive-Geschmacksbombe zumindest ein wenig ihre 
Würde zurück. Dasselbe betrifft im Übrigen auch die Menschen, die ebenfalls 
Teil der unermüdlichen Schlachtmaschinerie sind. Unzählige Billigkräfte aus 
Osteuropa übernehmen an den Förderbändern der Großschlachtereien die gro-
ben Aufgaben, welche die sanfte deutsche Seele nur allzu gern aus dem Wahr-
nehmungsfeld verdrängt. Allein die Ausbeutung jener modernen Arbeitsskla-
ven ermöglicht den Fastfood-Ketten Preise, die zwar günstig wirken, es aber 
nicht sind. Der radikale Raubbau an der Umwelt (Wasserverbrauch, Pestizide, 
Tierfutterproduktion) birgt immense Folgekosten in sich, die sicherlich nicht 
der gegenwärtige Burger King-Kunde zahlt, dafür hingegen in der Zukunft 
wahrscheinlich seine Kinder. Die nötige Renaturierung ist eine der größten 
Schulden leichtfertigen Konsumverhaltens von heute. 
Die globalen Spottpreisfleischketten schaden Mensch und Tier gleichermaßen. 
So belegen indes mehrere Studien einen signifikanten Zusammenhang zwi-
schen Beschäftigungsbedingungen und systematischem Sadismus an den hilflo-
sen Lebewesen. Je unfairer die Behandlung der Arbeitnehmer, desto höher ist 
der Grad an frustrationsabbauender Gewalt an den Schlachttieren. Zudem för-
derten Recherchen von Journalisten just immer wieder zutage, dass unter ihnen 
nicht wenige am Fließband aufgrund von Zeitnot oder Schlamperei bei vollem 
Bewusstsein getötet werden. Die behördlichen Kontrollen kommen den tau-
sendfachen Rechtsverletzungen kaum nach – ein Riss geht durch die Gesell-
schaft, den inzwischen auch der noch so Unachtsame bemerkt haben sollten. 
Was also tun? Um von der Industrialisierung wieder zur Feldarbeit vor Ort zu-
rückzukehren, wo der Verbraucher auch noch dem Tier als Wesen gewahr wird, 
braucht es sowohl den überzeugten Konsumenten als auch den nachhaltig den-
kenden Politiker. Seit Jahren schon plädieren Verbände und Parteien dafür, die 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


35 
 

EU-Subventionen nicht mehr für bloße Flächen, sondern gezielt für ökologi-
sche Bewirtschaftungen zu vergeben. Wer vorbildlich wirtschaftet, kommt zum 
Zug. Aber auch der Verbraucher muss dazu bereit sein, gutes Fleisch zu einem 
fairen und wertschätzenden Preis erstatten zu wollen.  
Doch bis die Gesellschaft so weit ist, bedarf es einer starken Lobby für Tiere. 
Sensibilisierungen müssen hierzu auch von den Schulen kommen. Couragiert 
schreibt sich der Verein „Schüler für Tiere e.V.“ die Vermittlung von Tierschutz 
in Bildungseinrichtungen auf die Fahnen. Was anfangs wenige Pädagogen be-
gannen, ist nun zum deutschlandweiten Projekt, mehrfach prämiert mit Aus-
zeichnungen, darunter auch der UNESCO-Preis für Nachhaltigkeit, avanciert. 
Schüler lehren Schüler unter Anleitung, dass jedes Leben – eben auch das eines 
Tieres – einen Wert an sich hat. Und auch die Gesellschaft gewinnt dadurch an 
Zusammenhalt und Verständnis. Sich in die Position des Tieres einzufühlen, 
schult uns darin, auch unseren Mitmenschen mit mehr Empathie und Zuge-
wandtheit zu begegnen. Wenn die Bildungspolitiker den Tierschutz in die Bil-
dungspläne aufnähmen, was sich als Querschnittsthema in Ernährungskunde, 
Biologie und Ethik anböte, könnte dies zukünftig für das reale wie auch soziale 
Klima positiv sein. Pythagoras sagte einmal: „Alles, was der Mensch den Tieren 
antut, kommt auf den Menschen wieder zurück. “. Und auch Mahatma Gandhi 
stellte einmal klug fest: „Die Größe einer Nation und ihre moralische Reife las-
sen sich daran bemessen, wie sie ihre Tiere behandeln.”  
Doch die Achtung des Tieres muss ihm uneigennützig zukommen. Es bedarf 
im Land der Dichter und Denker, wo sich schon Autoren wie Arthur Schopen-
hauer, Jean Paul, Wilhelm Busch, Christian Morgenstern, Franz Kafka oder Lu-
ise Rinser ganz gegen das Töten von Tieren aussprachen, einer neuen, morali-
schen Geisteshaltung. Wir sollten weniger fragen, was artgerecht sein kann, son-
dern, was dem Leben als solchem angemessen ist. Wo sind die Grenzen unseres 
Mitgefühls und wo sind wir inkonsequent oder bisweilen kurzsichtig? Warum 
steht uns der Hamster im Kinderzimmer näher als jener, der im Versuchslabor 
verendet? Wahrscheinlich gibt es derzeit kaum ein anderes Staatsziel im Grund-
gesetz, dessen innere Aussage derzeit mehr im Widerspruch zur Realität steht 
als der Tierschutz. Ein erster Schritt zur Verbesserung mag die Möglichkeit ei-
nes Verbandsklagerechts für Tier- und Naturschutzverbände sein, was immer-
hin schon in einigen Bundesländern eingeführt wurde. Kühe und Mastkanin-
chen können bekanntermaßen nicht klagen, da sie keine Rechtssubjekte sind. 
Würden Institutionen flächendeckend stellvertretend für sie vor Gericht ziehen 
können, wäre zumindest gegen den Missbrauch einiges zu erreichen. Aber jeder 
Einzelne kann die Welt etwas besser machen. Vor den Regalen der Discounter 
sind wir alle frei. Es bleibt also nur die Frage, wie viel Freiheit wir bereit sind, 
abzugeben, um sie dem fremden Leben zu gewähren. 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


36 
 

Das große Fressen 

 

Ernährung artet derzeit im Glaubenskrieg aus. Vor allem zulasten derer, denen Tier                  
und Klima am Herzen liegen. Ein Plädoyer für Verantwortung 
 
Glaubenskrieg über dem Teller, Genussverfechter und Biedermänner. Und alle 
reden über das Essen, das längst kein Privatvergnügen mehr ist, sondern Ge-
genstand einer aufgeladenen und erhitzten Debatte. Auf der einen Seite die 
Steakliebhaber, Grillkönige und Jäger, auf der anderen die Tierethiker, Vegeta-
rier und Veganer. Zwischen den Fronten herrscht ein inzwischen bösartiger 
Ton, der bisweilen vor keinem Tabu mehr zurückschreckt.  
Erst neulich verglich der vom ZDF als Ernährungsexperte angepriesene Gun-
ter Frank im Mittagsmagazin Veganer und Vegetarier mit Nazis und IS-Terro-
risten. Abgesehen von der Drastik der Behauptung scheint sie auch inhaltlich 
schief: Denn wer würde wohl mehr das Töten vermeiden, wenn nicht Fleisch-
verweigerer. Wiewohl in den meisten gesellschaftlichen Debatten solcherlei 
Analogien sofort als Tabu verworfen werden, lässt die Moderatorin Christina 
von Ungern-Sternberg ihren Gast jedoch munter weiter seine kruden Thesen 
verbreiten: Eine aktuelle Studie der Universität Oxford, die eine Korrelation 
zwischen exzessivem Fleischkonsum und Klimawandel belegt, was in weiten 
Kreisen der Forschung längst als Usus gilt, wird per se als „ideologisch“ be-
zeichnet, ohne überhaupt nur ansatzweise diese Ansicht zu begründen. Was 
man am Stammtisch noch als bornierte Phrasendrescherei abtun könnte, gebär-
det sich hier – und darin besteht die eigentliche Unfassbarkeit dieses Interviews 
– als unbezweifelbare wissenschaftliche Wahrheit. 
Manch einem dürfte diese befremdliche Szene im öffentlich-rechtlichen Rund-
funk als kleiner Zwischenfall, als Fauxpas und Ausrutscher in Sachen Qualitäts-
journalismus vorkommen. Gleichwohl offenbart sich hierin ein weitaus größe-
rer Brandherd: Wer was warum essen kann, soll und darf, ist inzwischen zu 
einer grundlegenden Gesellschaftsdebatte herangewachsen, die sämtliche For-
men von Stilisierungen und Zuspitzungen angenommen hat. Nachdem immer 
mehr Menschen aus ethischen oder umweltspezifischen Gründen das Töten 
bzw. die Haltung von Tieren ablehnen, scheint sich in der Rhetorik aufseiten 
der Vertreter konventioneller Ernährung ein immer offensiverer Ton bemerk-
bar zu machen. Galten Tierschützer und -rechtler lange Zeit als Musterbeispiele 
für moralische Integrität, werden sie heute nicht selten belächelt oder gar als 
Gefährder der öffentlichen Ordnung diffamiert. Im Netz vermeinen einschlä-
gige Seiten, im Veganismus ein Sektenprogramm zu identifizieren. Gesunde 
und bewusste Lebenshaltung wird zum religiösen Mantra aufgebauscht. Ein 
neuer Dämonismus zeigt sich am Werk.  

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


37 
 

Dahinter tut sich das Unbehagen derer auf, die Angst vor Veränderungen ha-
ben. Sie halten an der althergebrachten Auffassung fest, dass Essen eine bloße 
Privatangelegenheit darstellt. Sobald allerdings die Zulieferer von McDonalds, 
KFC und anderer global agierender Fast-Food-Giganten in Dritte-Welt-Län-
dern riesige Flächen für Futtermittelpflanzen und Mastanlagen aufkaufen und 
dadurch sowohl die örtliche Bevölkerung oftmals um das letzte Hab und Gut 
bringen wie auch das gesamte Klima belasten (Methanausstoß, enormer Was-
serverbrauch, Monokulturen), ergeben sich Umweltfolgekosten. Manche davon 
sind bereits heute für Überflutungen und Dürren zu bezahlen, andere werden 
sich in die Zukunft potenzieren. Eine Studie des Worldwatch-Instituts aus dem 
Jahr 2009 kommt sogar zu dem Ergebnis, dass 51 Prozent der schädlichen 
Klimaemissionen auf die Viehhaltung (inkl. Transport) zurückgehen. Was für 
eine Hausnummer, wenn man bedenkt, dass gerade Umweltpolitiker glauben, 
allein mit Windrädern und Photovoltaik die Probleme unserer Zeit zu lösen! 
Obgleich ein Großteil der Parteien die großräumige Diskussion zur nötigen 
Umstellung der Agrarwirtschaft und weltweiten Nahrungsversorgung scheut 
(oder verschlafen hat), ist längst klar: Ernährung avanciert mehr und mehr zum 
Politikum. Wer sein Billigschnitzel konsumiert, muss bei allem schmerzlichen 
Eingeständnis wissen, dass er anderswo auf der Welt den Hunger indirekt ver-
stärkt. Wie der „Compassion in World Farming Trust“ in seiner bereits 2004 
veröffentlichten Studie belegt, müssen manche sogenannte Nutztiere im Laufe 
ihres ohnehin zu kurzen Lebens bis zu 16 kg Getreide verzehren, um 1 kg 
Fleisch herzugeben. Der Welthunger könnte erheblich minimiert werden, wenn 
die pflanzlichen Ressourcen direkt von den Menschen verzehrt würden. 
Sind solcherlei Zusammenhänge nun Ideologie oder Logik? Gerade angesichts 
akut steigender Nachfrage nach Fleisch in Asien und aufstrebenden Schwellen-
ländern ist die Lage durchaus ernst und sollte eine ehrliche Auseinandersetzung 
in der Politik bedingen. Im Zentrum steht ein impliziter Generationenvertrag, 
demzufolge die Erde unseren Kindern in einem ähnlichen Zustand zu hinter-
lassen sei, wie wir sie vorgefunden haben. Veganer und Vegetarier, Bioladen-
Verfechter und Öko-Landwirte sind weder Nazis noch Fanatiker. Im Gegenteil: 
Sie sind wachsam und höchst reflexiv. 
Doch weiterhin nur auf den Verbraucher zu setzen und den Markt sich selbst 
regulieren zu lassen, wird zu keiner nachhaltigen Lösung führen. Auch staatli-
ches Handeln muss auf eine Konversion der Verhältnisse ausgerichtet sein. Nur 
einige Beispiele: Sofort könnten die EU-Agrarsubventionen an die ökologische 
Fortschrittlichkeit eines Betriebs, an Energieverbrauch und an Tierschutzstan-
dards gebunden werden. Dies fördert neue Wirtschaftsformen und zugleich 
bessere Bedingungen für Mensch und Vieh. In öffentlichen Kantinen könnte 
sofort und problemlos mehr auf alternative und gesündere Ernährungsweise 
umgestellt werden. Obgleich die Widerstände dagegen enorm sein dürften, wäre 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


38 
 

ebenso über eine Steuer für Billigfleisch nachzudenken, um die besagten Um-
weltfolgekosten abzudecken. Ähnliches hat die Politik mit der Ökosteuer auf 
Benzin auch in die Tat umsetzen können. Tabus müssen gebrochen werden, 
allein der Zukunft wegen. 
An der Frage der Ernährung scheiden sich die Geister und wird der Wert un-
serer westlichen Moral zu messen sein, auch jenseits klimapolitischer Relevanz. 
Denn wie human sich eine Gesellschaft zeigt, äußert sich nicht allein in ihrem 
Umgang mit dem Menschen, sondern insbesondere mit ihren Mitwesen. So-
lange der Mensch sich noch als Krone der Schöpfung begreift, kommt seine 
Position ausschließlich der des Herrschers gleich. Aber sollte die Differenz, was 
Intelligenz und Fortschrittlichkeit anbetrifft, wirklich maßgeblich dafür sein, 
welche Bedeutung oder eben fehlende Bedeutung wir einem anderen Geschöpf 
zuweisen? Ist das Leben nicht ein Wert an sich? Sind wir jenen Tieren, die wir 
für unseren Genuss töten, nicht einmal eine Erklärung für ihr Schicksal schul-
dig? Und wie gehen wir mit dem Missverhältnis um, das zwischen unserem 
Einkaufkorb und der empathischen Rührung im Anblick von Küken entsteht?  
 
Das Andere Europas 

 
Ein Ventil verschafft sich Luft: Die Flüchtlinge als Opfer                                                        
unserer Verdrängungen und Projektionen 
 
Identität ist Heimat in der Sprache. Demjenigen, dem sie gehört, ist sie ein ab-
steckbares Land, das trotz Anglifizierung und Internationalisierung noch immer 
das höchste Gut eines jeden Volkes darstellt. Traurig nur, dass sie sich selbst 
nicht wehren kann. Gegen all die Versuche, sie gewaltsam abzuschirmen und 
eine Mauer um sie zu errichten. Wenn wir die allwöchentlichen Pegida-Märsche 
und ihre Ableger in anderen Städten verfolgen, erleben wir stets aufs Neue die 
fast schon kriegerische Verteidigung einer vermeintlich statischen Sprachiden-
tität. 
Eine krude Mixtur aus Neofaschisten, Brüll- und Stammtisch-Opportunisten, 
naiven Besorgnisträgern, Verirrten und Verlierern am unteren Rand der Gesell-
schaft sieht im Zustrom der Balkanroute den Kern dessen bedroht, was die 
deutsche Seele und die deutsche Nation noch kennzeichnet. Es ist die Rede von 
Parasiten, Vergewaltigern, Kriminellen und immer wieder von Sozialschmarot-
zern. Die inzwischen unverstellt offene Fremdenfeindlichkeit scheint dabei ver-
stärkt an eine sozialpolitische Panikmache gekoppelt. Selbst der letzte Multi-
kulti-Träumer soll nun aus der Perspektive der völkischen Mitte der Gemein-
schaft einsehen: Die Flüchtlinge, die es bequemerweise ohnehin nur im Plural 
und in Massen gibt, nehmen uns nicht nur Frauen und Sicherheit, sondern auch 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


39 
 

den Wohlstand und die Jobs weg. Eindrucksvoll hat der Literaturwissenschaft-
ler Klaus-Michael Bogdal in seiner Mammutstudie „Europa erfindet die Zigeu-
ner: Eine Geschichte von Faszination und Verachtung“ (2011) nachgewiesen, 
wie sich exemplarisch der Stereotyp von Sinti und Roma, die in literaturge-
schichtlichen Meisterwerken von Hugo bis Goethe mal als Kesselflicker, mal 
als Wilde und dann wieder als Räuber, Häretiker und Teufelsbündner herhalten 
mussten, über Jahrhunderte hinweg verfestigen konnte und in das kollektive 
Gedächtnis eingeschrieben hat. Erneut zeigt sich in der virulenten Flüchtlings-
krise, dass der Fremde wenig über sich, aber umso mehr über uns verrät. Er 
dient Demagogen als Projektionsfläche bislang im sozialen Unbewussten mo-
dernder Ängste und Unsicherheiten.  
Dass die Asylsuchenden von einigen Rädelsführern gern wieder hinter Grenz-
zäunen und Stacheldrähten gesehen würden, ist die eine Schmähung und Un-
menschlichkeit. Die andere ist die aktiv betriebene Entmündigung. Statt den 
von Krieg und Vertreibung Gebeutelten Gehör zu verschaffen und Raum zu 
geben, sich mit der eigenen Stimme zu Wort zu melden, wird ihnen von Agita-
toren ein Bild aufoktroyiert. Sie tragen per se ein Stigma mit sich herum, das 
nur das Stumme kennt. Mehr denn je erfahren wir, welche große Macht in der 
Sprache liegt. Manch einer bedient sich ihrer zur Abwägung, andere nutzen sie 
frank und frei als Waffe. Desto mehr sind Wissenschaft, Diskursanalytiker und 
Künstler gefragt, den humanitären Ansatz auch intellektuell zu retten. Nicolas 
Stemann hat mit seiner grandios-bissigen Uraufführung von Elfriede Jelineks 
polyphonem Flüchtlingsdrama „Die Schutzbefohlenen“ den Unterdrückten auf 
der Bühne ein Rederecht zuerkannt – wirksam, aber begleitet von scharfen 
Kontroversen. Zukünftig könnte der politisch Verfolgte zur zentralen Figur der 
Kunst im 21. Jahrhundert avancieren. Nicht nur Neues dürfte über sein Schick-
sal verfasst werden. Auch Kanonwerke wie Arthur Millers gerade wieder in 
Mannheim aufgeführtes Drama „Blick von der Brücke“ werden sicherlich wie-
derentdeckt. Die Kultur in diesem Kontext stark zu machen, ist nicht mit einer 
feigen Flucht in einen Ästhetizismus zu verwechseln. Nein, in ihr kann eine 
Rückeroberung von Sprache vonstattengehen: Ein Ausloten von Multiperspek-
tivität und Empathie für den anderen. Ziel sind kreative Vorstellungen von Hei-
mat, die nicht ausschließt, sondern integriert, ohne das Eigene dabei aufzuge-
ben.  
Das Aushalten von Spannungen erzeugt wichtige Energien, die derzeit aller-
dings nicht positiv genutzt werden. Statt für Erwartung steht die derzeitige Of-
fenheit allein für Bedrohung. Fasst man die Ängste der fiebrigen Massen auf 
den Straßen zusammen, so tut sich in den sprachlichen und symbolische Ab-
schottungsgebärden vor allem eine verdrängte Frage kund, deren Beantwortung 
die Politik der letzten Dekade schuldig geblieben ist: Wieviel Globalisierung 
kann eine Gesellschaft aushalten? Obgleich heute niemand mehr über „Heu-
schrecken“, Kapitalwanderungen und Firmenverlagerungen spricht, sind solche 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


40 
 

Phänomene für das untere Drittel der Bevölkerung alltägliche Realität. Ihre Ar-
beitskraft, Würde und Teilhabe wurden wegmodernisiert, ohne dass sie zur Ge-
genwehr hätten antreten können. Denn die ökonomische Globalisierung wirkt 
im Abstrakten, was gerade Verantwortlichkeiten so schwer fassbar macht. Nun 
erlebt der Westen das Zusammenwachsen einer Welt in Form massiver Migra-
tionsströme. Deren Instrumentalisierung offenbart nunmehr eine tiefe und un-
gestillte Wunde. Ein schwelender Druck harrt seiner Entladung. Indem Preka-
riat und politische Enttäuschte die Fremden dämonisieren und deren Ausgren-
zung mit pervertierten Solidargesängen wie „Wir sind das Volk!“ fordern, su-
chen sie nach einem Ventil für die Wut über soziale Ungerechtigkeit und ein 
System, das seine eigenen Schwachen längst aufgegeben hat. Der verhinderte 
oder unterdrückte Diskurs über die sozioökonomischen Folgen der Entfesse-
lung der Märkte wird nun nachträglich auf die Flüchtlingskrise übertragen. 
Die „Volksfront“ hat somit augenscheinlich ihre Schuldigen gefunden. Die 
Flüchtlinge sind das Andere Europas und damit ein Teil unserer selbst. Wir 
haben ihn abgestoßen und sehen, wie er nun nicht als Geist, sondern als Schock 
des Realen zurückschlägt. Die Straßenrevolten erweisen sich als Stellvertreter-
konflikt um die wirtschaftlichen und politischen Makrokrisen unserer Tage. Die 
nötige Werbung für Toleranz und Humanität, Merkels freundliches Gesicht, ja, 
und nicht einmal mehr die ehrenamtlichen Helfer werden genügen, um den 
kaum noch schließbaren Riss durch Deutschland zu kitten. Eine ernsthafte Lö-
sung des Problems erfordert jenseits kurzfristiger Maßnahmen vor allem eine 
Änderung des politischen Kurses. Die Aufnahmebereitschaft der Menschen zu 
fördern, heißt zugleich, soziale Integration der Abgehängten zu betreiben. Nur 
wenn all die Randgruppen wieder das Gefühl erhalten, Teil eines funktionieren-
den Ganzen zu sein, scheint seitens dieser wachsenden Gruppierung überhaupt 
erst ein Mentalitätswechsel denkbar. Ein starker Staat ist also gefragt. Er muss 
seine Verantwortung und Steuerung wahrnehmen. Und zwar für alle. 
 
Der Triumph des Pragmatismus 

 
Staatsräson nach Moden und Sachzwängen: Eine Politik ohne Wertemaßstab                   
schwächt die Demokratie und stärkt die extremen Ränder 
 
Deutschland im Winterschlaf. Wie selig schlummerte das Volk der Dichter und 
Denker, Fleißigen und Ordentlichen in den letzten Jahren. Kein Wunder: Eine 
unaufgeregte Mutter der Nation wiegte es in ihren Armen. Und wo sich doch 
hin und wieder die Äuglein zu öffnen drohten, griff Angela Merkel, diese iko-
nische Sandfrau, in ihren Sack mit Sternenstaub, streute ihn in die Winde und 
ließ die Erwachten umgehend wieder in sich zurücksinken. „Ihr braucht euch 
um nichts sorgen“, so die Devise jener fürsorglichen Gouvernante, die, wie es 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


41 
 

Roger Willemsen zuletzt einmal sagte, ganze Betäubungszonen über das Land 
ausgebreitet habe. In der Tat: Ob Eurokrise, Spionageaffären, Haushaltskonso-
lidierung oder Mautdesaster – die Regentin der nüchternen Analytik weiß stets 
den Eindruck von Ruhe und Klarsicht zu vermitteln. Um sie entfaltet sich eine 
Aura der Beschwichtigung. 
Ihr erfolgsversprechendes Rezept lässt sich unter dem Begriff des politischen 
Pragmatismus subsumieren. Statt kantigem Profil steht sie für einen Kurs der 
Umstandsabwägung. Um dem Kreuzfeuer der Kritik zu entgehen, sitzt sie Ent-
scheidungen so lange aus, bis sich deutliche Verhältnisse herauskristallisiert ha-
ben. Dieses Verfahren ist sicher, verspricht den kleinstmöglichen Widerstand, 
aber ist es auch einem demokratischen Gebilde angemessen? Wer noch einmal 
die deutsche und europäische Demokratiegeschichte Revue passieren lässt, mag 
erkennen: Nur die Kontroverse und der Streit in der Sache haben zu einem 
gelingenden Gemeinwohl beigetragen. Die Adenauersche Westintegration ge-
gen Brandts Öffnung gen Osten, die Anti-AKW-Proteste, der Nato-Doppelbe-
schluss und das Nein zum Irakkrieg waren politische Bekenntnisse, die letztlich 
allesamt mehr oder weniger zum Fortschritt der Gesellschaft beitrugen, aber 
zuvor immer in vehementen Debatten erkämpft worden. 
Unter der Ägide Merkels verflüchtigte sich allmählich der partizipative Geist. 
Da der Pragmatismus per se eher technisch, bürokratisch und an Mehrheiten 
orientiert ist, liegt er im politischen Spektrum vor allem in der goldenen Mitte. 
Irgendwie kann jeder mit den Beschlüssen der Regierung leben. Aber wann 
wurde zuletzt um etwas existenziell gerungen? Die Passion ist einer kühlen Ver-
nunft gewichen. Inzwischen glauben wir schon selbst daran, dass jedwede Ent-
scheidung aus Berlin in Zeiten der Krisen und internationalen Verunsicherun-
gen „alternativlos“ sei. Doch wo die Streitkultur verlorengeht, ist der Abgrund 
der Demokratie nicht weit. Dies wussten auch die Denker hinter dem Grund-
gesetz, die statt bloßer Maxime insbesondere auf den Konflikt von Rechtsgü-
tern geachtet haben. Freiheit und Gleichheit, Länderstruktur und Bundestag 
bilden oppositionelle Felder, worin Diskussion gedeihen und in das Volk getra-
gen werden soll.  
Inzwischen gelten die Bürger aber als Black Box. Sie stellen einen unbelehrba-
ren Störfaktor dar. Auch im übrigen Europa, wo Expertenregierungen und Bü-
rokraten Staaten mehr als Krisenverwalter denn als Entscheidungsträger zu len-
ken verstehen. All die Samaras, Montis und Rajoys sind Insolvenzverwalter, 
welche ihrem Volk mit leeren Händen und scheinbar unumkehrbaren Reform-
paketen in der Tasche zurufen: Rien ne va plus. Die Schätze sind aufgebraucht, 
der Spaß vorbei. Aber bleibt uns gewogen und friedlich. Die augenscheinliche 
Basta-und Sackgassen-Politik repräsentiert aber nur eine Seite des Pragmatis-
mus. 
Denn abseits der scheinbaren Notwendigkeitsphrasen saugt er sich voll wie ein 
Schwamm. Indem Merkel, diese Strategin der Macht und diese zweckorientierte 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


42 
 

Volksdienerin, ihre Partei mehr und linker, grüner und sozialdemokratischer 
machte – man denke nur an den Ausstieg aus der Atomkraft, den Mindestlohn 
oder die in vielerlei Hinsicht progressive Familien- und Flüchtlingspolitik –, 
nahm sie nicht nur ihren Konkurrenten den Wind aus den Segeln, sondern 
machte die CDU zum stimmenstärksten Bollwerk. Eine unbekämpfbare Fes-
tung, gebaut um ein Volk, das inzwischen froh ist, nicht mehr selbst über die 
Mauern schauen zu müssen. Die Feld- und Burgherrin der Nation wird das 
Übel der Welt schon abhalten. Allem Zweifel erhaben, nur irgendwelcher Ide-
ologie zu erliegen, konnte die wohltemperierte Konsenstaktik Merkel schon 
über zwei Legislaturen hinweg die Macht sichern. Entgegen der landläufigen 
Meinung offenbart sich augenscheinlich nicht der starke, wertbewusste Fürst 
als dauerhaftes Machtzentrum, sondern die Staatsfrau, deren Entscheidungen 
auf rein aktuellem Kalkül beruhen. Dabei firmiert Niccolò Machiavellis frühuti-
litaristisches Prinzip „Der Zweck heiligt die Mittel“ als Leitsatz zur Machtsta-
bilität. Nur jener Regent, der sich nicht durch eigene, verkopfte Meinungen an-
greifbar macht und mehr aus Sachverstand denn aus Überzeugung handelt, 
kann seine Position dauerhaft halten. 
Obgleich die Politik der letzten Jahre durchaus auch einschneidende Maßnah-
men verabschiedete, kann kaum von einem starken, von einer Sicherheitsarchi-
tektur gezeichneten Staat die Rede sein – zumindest, wenn man mit Carl Sch-
mitt argumentiert. Gemäß seiner Auslegung von Thomas Hobbes‘ „Der Levi-
athan“ braucht es, um auch Gefahren von rechts und links abzuwehren, eine 
Ordnung, die durch einen klaren, unangreifbaren Wertekanon geprägt ist. Was 
der Staatsrechtler 1938 Jahren schrieb, wirkt heute aktueller denn je – denn der 
Gestus der Pragmatik führt nur scheinbar zum Frieden. In Griechenland, Bel-
gien und immer stärker auch in Frankreich, wo nun Schröders Agendapolitik 
erneut als alternativloses Modell gepriesen wird, mobilisieren zunehmend die 
Rechten und machen sich den Unmut der Benachteiligten zu Nutze. Braunes 
Gedankengut kleidet sich im Mantel von Bürgerfreundlichkeit und zieht nun 
just in der Pegida-Bewegung eine bizarre Mixtur aus Modernisierungsverlierern, 
Stammtischrednern und Rechtspopulisten auf die Straße. Dass es in Deutsch-
land schon seit Jahrzehnten an einer einheitlichen Asylpolitik oder einer muti-
gen Vorstellung für das Europa der Zukunft zwischen Staatenbund und Bun-
desstaat mangelt, rächt sich nun in den Aufmärschen all jener, welche die poli-
tische Elite über ganze Dekaden hinweg hat im Regen stehen lassen. Wie es das 
Enfant terrible der französischen Literatur, Michel Houellebecq, in seinem 
kontrovers diskutierten Neuling „Unterwerfung“ skizziert, ernten die Volksver-
hetzer die Früchte aus Furcht und Schrecken. Hierin erzählt der Autor von der 
Wahl eines islamistischen Präsidenten im Frankreich im Jahr 2022 und malt das 
Schreckensgespinst muslimischer Universitäten und des mohammedanischen 
Patriarchats an die Wand.  
Schlagwörter wie Überfremdung und Sozialabbau sprechen vielen, die sich 
nach einheitlichen Weltbildern zurücksehnen, aus dem Herzen. Die etablieren 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


43 
 

Parteien haben kaum noch Bindekraft; Parolen und simple Botschaften stehen 
jedoch bei den Abgehängten hoch im Kurs. Der als Mob beschimpfte Volks-
protest taumelt im weiten Raum des politischen Alls, ohne seinen Planeten fin-
den zu können. Da die Akteure im politischen Berlin zunehmend ihr Profil 
aufgegeben haben, damit sie ein Stück von der Mitte – was sie im Konkreten 
auch immer sei – ergattern, gingen Identifikationspotenziale verloren. Die 
Folge: Die Ränder werden stärker, profitieren von der Durchschnittlichkeit und 
Nebulosität der einstigen Volksparteien und stellen ein Sammelbecken für 
Glücklose, Wutbürger und Neofaschisten dar. 
Somit liegen derzeit Entpolitisierung und Mobilisierung enger denn je beieinan-
der. Während die einen in Merkels Sternenstaub schlafen oder schlichtweg re-
signiert haben, hat sich bei anderen das Ventil gelöst, sodass sich all die ver-
drängte Enttäuschung Raum bahnt. Dabei täte beiden Extremen das gut, was 
der ehemalige Fraktionsvorsitzende der Grünen im EU-Parlament, Daniel 
Cohn-Bendit, schon vor Jahren gefordert hat, als er die politischen Akteure 
dazu aufrief, sich wieder auf die eigenen Wurzen zu besinnen, ja sich zu radika-
lisieren. Dies meint wohlgemerkt keine Fanatisierung, aber eine Fundamentali-
sierung. Wenn die Parteien wieder hellsichtiger ihre Standpunkte nach außen 
vertreten würden, wäre allen Seiten ein Dienst getan. Einer wahrhaft konserva-
tiven Union würde es möglicherweise gelingen, die AFD auf diese Weise wieder 
aus dem Rennen zu nehmen und die Missmutigen am rechten Rand der Bevöl-
kerung zu reintegrieren. Ja, es könnte sein, dass so etwas wie eine politische 
Kultur zurückkäme, ein gesunder Widerstreit von Argumenten und bissigen 
Bundestagsreden. Ja, auch das Parlament, das längst ein Schattendasein im 
Flimmermeer der Talkshows fristet, könnte wieder zu Rang und Namen gelan-
gen. Und ja, auch dem Land würde es guttun, weil Politik im Wettbewerb der 
Ideen den Aufbruch zu neuen Visionen wagen könnte. 
Nachdem jedoch jedwede Haltung inzwischen sofort unter Ideologieverdacht 
steht, ist es mau geworden an Rhetorikern, mit denen sich Ideale verbinden. 
Stattdessen bestimmen Moden den Alltag des politischen Pragmatismus. Man 
arbeitet Fragen und Probleme ab, doktert an Symptomen herum, was sich auf 
beklemmende Weise an Europas Außengrenzen zeigt. Man baut die Zäune 
noch höher, ohne aber auf die ökonomischen und klimatischen Ursachen der 
Flüchtlingsströme einzugehen. Erst die Abkehr von der Verzweckmäßigung 
staatlichen Handelns wäre dazu imstande, wieder Utopie zu entwickeln. Die 
großen Entwürfe benötigen Konzentration und einen langen Atem. 
Nunmehr sind echte Demokraten gefragt, Denker mit Rückgrat und Verant-
wortungsbewusstsein. Scheint der Pragmatiker zumeist kaum über Folgen sei-
ner Entscheidungen rechenschaftspflichtig zu sein, zumal er alle Schuld den 
äußeren Umständen wie der Lage der Weltwirtschaft oder – noch besser – der 
Finanzkrise zuschieben kann, muss sich der Visionär im Gegensatz dazu auch 
den Konsequenzen seiner Pläne stellen. Dies fordert auch von uns die Toleranz 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


44 
 

für eine verlorengegangene Fehlerkultur ein. Zu lange schon huldigen wir der 
Political Correctness, ächten seitens der Medien Individualisten mit Ecken und 
Kanten. Für seine flotten Sprüche und sein großmännisches Getue wird 
Gerhard Schröder heute noch belächelt. Aber vielleicht war er trotz aller Kritik 
an den Hartz IV-Gesetzen eine der letzten gestandenen Persönlichkeiten, an-
greifbar, aber ein Macher, der zu seinem Wort stand. An ihm zeigt sich sehr 
gut, dass selbst die politischen Kommentatoren dem Pragmatismus auf zyni-
sche Weise zum Siegeszug verholfen. Der Basta-Kanzler, aber auch andere po-
litische Akteure wurden und werden aufs Härteste karikiert, sobald sie für eine 
Position einstehen. Wenn Parteien gegenwärtig doch einmal Haltung beziehen, 
sich einem Veggie-Day, dem strikten Nein zu jeglichem Waffenexport oder ei-
ner Mütterrente verschreiben, werden sie zumeist der Lächerlichkeit preisgege-
ben.  
Am schwersten wiegt angesichts dessen ein inflationärer Freiheitsbegriff. Er 
entzieht sich jeder Moral und verwirft jede Ethik als dogmatisches Korsett. Die 
Freiheit, welche der politische Pragmatismus bar jeder Wertebasis propagiert, 
meint allen voran eine Freiheit von etwas, eine Freiheit zur Beliebigkeit, aus-
tauschbar und stets von den sich ändernden Windrichtungen geprägt. So bleibt 
am Ende nur das Prinzip Hoffnung auf die Einsicht, dass Pegida und anderen 
Extremgruppen nur mit ebenso unverkennbaren Positionen zu begegnen ist. 
Es bedarf der Vorstellung einer Freiheit zu etwas, z. B. zu Toleranz, Humanis-
mus und sozialer Verantwortung für alle, die in unserem Land leben. Um jedem 
Verdacht der Träumerei am Schluss noch zuvorzukommen, sei darauf hinge-
wiesen: Zum neuen Jahr sind alle Wünsche und guten Vorsätze legitim. 
 
Utopia in weiter Ferne? 

 
Die Gegenwart verharrt in lähmender Statik. Wo bleiben also die großen Visionen?    
Überlegungen zu einem neuen Perspektivismus 
 
„Nicht er ist der Weltfremde, sondern die Welt ist ihm fremd geworden“. Was 
angesichts einer solchen Diagnose noch Heil verspricht, lässt sich nur noch in 
der Ferne vermuten. Am besten auf einem versteckten Eiland, irgendwo in der 
Südsee. Ganz im Eroberungseifer des Kolonialismus beschließt August Engel-
hard daher Anfang des 20. Jahrhunderts, auf der Insel Kabakon, heute Papua-
Neuguinea, eine Kokosnussplantage zu errichten, um dort ganz seine Utopie 
eines veganen Asketenlebens zu verwirklichen. Auch Jünger des sogenannten 
Kokovorismus lassen nicht lange auf sich warten, dem heheren Orden beizu-
treten. Dass dieser karikaturistischen Zeichnung visionärer Daseinsentwürfe zu 
Beginn der von Erneuerungsgeist nur so taumelnden Frühmoderne wohl kein 
glückliches Ende beschieden sein wird, mag der Leser von Christian Krachts 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


45 
 

satirischem Roman „Imperium“ (2012) schon früh erahnen. Denn aller Isolati-
onismus und noch so gefestigter Idealismus scheitern spätestens dort, wo sie 
von der Realität eingeholt werden. Mehr oder weniger abgemagert hält der fun-
damentale Protagonist zwar erbittert alle Widrigkeiten aus. Als jedoch mit dem 
Ausbruch des ersten Weltkrieges das Robinson-Paradies einfallenden Kriegs-
truppen anheimfällt und Engelhard, ein frühsozialistischer Gegner des Kapitals, 
enteignet wird, kippt die Utopie in ein amüsantes und zugleich tragisches Pos-
senspiel. Doch was soll uns dieses Satyrspiel sagen? Verfasst Kracht nur einen 
ohnehin überflüssigen Abgesang auf die Epoche des Imperialismus oder steckt 
nicht doch mehr dahinter? Erzählt sein Buch oberflächlich von längst vergan-
genen Schlachten, erweist es sich bei genauer Lektüre als ungemein brisantes 
Zeitzeugnis. In ihm wirkt ein Sensorium für den Zustand unserer Gegenwart: 
polemisch, postmodern, lachhaft und gleichsam zutiefst ernüchternd bildet sich 
das Bild einer Welt heraus, welcher der Horizont abhandengekommen ist. Seit-
her hält sie verzweifelt Ausschau nach neuen Werten. 
Im eigentlichen Sinne kreist „Imperium“ daher um die Frage, welchen Bestand 
Utopien allen voran in unserer Zeit noch haben und stellt fest: Keine existen-
zielle Konzeption währt ewig und ist schon gar nicht widerspruchsfrei. Für das 
Hier und Heute gilt dies im besonderen Maße: Nachdem die Moderatorin Mer-
kel (zumindest vor dem Imagewechsel zur Flüchtlingskanzlerin), wie Roger 
Willemsen es jüngst beschrieb, „Betäubungszonen“ über das Land ausbreite 
und den demokratischen Streit inzwischen durch eine Politik des leidenschafts-
losen Pragmatismus ersetzt hat, ist es für Träumer schwer geworden. Große 
Visionen haben ausgedient. Es gilt stattdessen, der Komplexität einer globalen 
und vernetzten Gesellschaft mit kleinteiligen Antworten und bedachtsamer 
Vorsicht Rechnung zu tragen. Überhaupt klingt allseits die Parole: Man darf 
niemanden überfordern. Allzu starke Leitthemen und Zukunftspläne schrecken 
ohnehin nur ab. Hinzu kommt, dass sich bindende Milieus auflösen. Parteien 
und Kirchen müssen zunehmend um Mitglieder bangen, während die Autono-
mie des Subjekts als die neue Erlösungsformel gepriesen wird. Jeder ist sein 
eigener Herr. Desto weniger mag es überraschen, angesichts der Ausdifferen-
zierung der Gesellschaft auch einen Boom zahlloser Kleinstesoteriken auszu-
machen. Schamanismus und Okkultismus breiten sich aus. Angeblich fernöst-
liche Traditionsmedizin, erstrahlend in ganzheitlicher Aura, verspricht das in-
nere Glück in Reinkarnationen des Geistes. Wer es nicht ganz so zartfröm-
melnd wünscht, flüchtet möglicherweise in den Konsum mit seiner Verheißung, 
durch Mode und Kauf Individualismus zu erhalten, oder sucht in Fitness und 
Sport eine Neugeburt des Körpers hervorzurufen. Andere reizen die virtuellen 
Verlockungen, hoffen auf eine bessere Welt im Kokon der Internetgemeinde. 
Doch längst nicht jeder weiß, was er will und was er kann. Nicht unmittelbar in 
Handlungszwang durch Lebensnot versetzt, trifft der gesättigte Mensch der 
Spätmoderne auf ein breites Spektrum an Zerstreuung und Unterhaltung. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


46 
 

Dschungel-Duell und Shopping-Queen holen ins Heim, was wir dort nicht ha-
ben. Spannung, Sehnsucht, Amüsement oder vielleicht einfach nur Langeweile? 
In unserer Zeit aufzugeben, ja gänzlich abzuschalten und in den Tag hineinzu-
leben – dazu braucht es nicht viel. Entweder erübrigen sich Utopien in frag-
würdigen Erneuerungsgeschäften, die schandhaft das Blaue vom Himmel ver-
sprechen, oder sie schlagen sich in Zweckpragmatismus nieder. Veganismus 
und Klimaschutz sind heute eine Notwendigkeit, aber das Faszinosum, das Ge-
wicht eines unbekannten, uns fesselnden Plans von morgen fehlt einer Politik, 
welche nur noch das Gegebene, die Ruinen einer verirrten Marktgesellschaft 
irgendwie zu bewahren glaubt. Die politischen Akteure tun dafür ihr Bestes. 
Reformen sind allenfalls noch auf vier Jahre angelegt. Nachdem mit dem Fall 
des Eisernen Vorhangs längst alle Ideologie und Gegensetze verworfen wur-
den, sich der Pluralismus als das kompromisshafte System erwies, gewann der 
Gestus nüchterner Weltbetrachtung an Bedeutung. Alles andere wäre nur Ge-
fahr und Trug gewesen. Heute regieren Verwaltung und Bürokratie statt De-
batte und Konfrontation. Man streitet lediglich über Kopfbahnhöfe, Maut-
Ordnungen und Betreuungsgeld – Symboldiskussionen, die einzig die leere 
Mitte einer ideenängstlichen Gegenwart verwalten. 
Gibt es in solch ermüdender Schwerfälligkeit noch Rettung? Durchaus. Jed-
wede Utopie beginnt mit dem Staunen und bedarf eines adäquaten Biotops, um 
darin zu wachsen. In einigen Zeilen ein neues Weltsystem zu kreieren, wäre 
anmaßend. Desto mehr sollte uns zunächst am Herzen liegen, dass wir jene 
Bedingungen formulieren, die zum Entwickeln von Visionen nötig sind. Als 
erste wesentliche Notwendigkeit müssen wir einen Blick zurück wagen. Nur 
wenn eine geschichtsvergessene Gesellschaft ihr historisches Erbe kennt, so-
weit sinngemäß nach Aleida Assmann, ist sie dazu imstande, davon ausgehend 
Zukunftsentwürfe ins Auge zu fassen.  
Was uns derzeit konkret am meisten berührt, dürfte wohl die Krise der Freiheit 
sein. Sie gilt zweifelsohne als der bedrohteste Wert unserer Tage. Zunehmender 
Arbeitsdruck und immer neuere Technologien bringen uns an den Rand einer 
menschlichen Zeitökonomie; sie schaffen Abhängigkeitsverhältnisse und geis-
tige Gefängnisse, wie sie dem Kapitalismus innewohnen. Individuelle Entgren-
zung, maßloses Wachstum und Geld als das große Götzentum unserer Zeit 
passen nicht zueinander. Jedoch lehrt uns die Vergangenheit, nicht in einen 
bloß kommunistischen Reflex zu verfallen. Denn wer Realist ist, weiß: Ein Le-
bensraum ohne jedwede Währung würde andere Usurpationen und Befindlich-
keiten wecken. Stattdessen sollte eine visionäre Politik darauf bedacht sein, den 
Einfluss des Geldes zu begrenzen. Immerhin scheint manches auf Wandel hin-
zudeuten, spricht doch der US-Ökonom Jeremy Rifkin in seinem Buch „Die 
Null-Grenzkosten-Gesellschaft. Das Internet der Dinge, kollaboratives Ge-
meingut und der Rückzug des Kapitalismus“ (2014) von einem freien Markt, 
der zunehmend durch die neue Sharing-Kultur substituiert zu werden scheint. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


47 
 

Sprich: Das Geldgeschäft rückt in den Hinter-, das Kollektiv in den Vorder-
grund. Die junge Generation strebe nach nachhaltigem Wirtschaften. Wer nicht 
über so viel Besitz verfügt, braucht sich auch nicht um dessen Erhaltung mü-
hen. Jeder zündende Funke erfordert Muse und das wichtigste Gut, nämlich 
Zeit. Viele Vordenker sprechen verstärkt über ein Grundeinkommen. Warum? 
Weil damit der Mensch selbst zum Herr seiner Zeit wird. Er muss gegebenen-
falls nicht mehr mehreren Arbeitsstellen nachgehen, damit er seine Familie 
durchbringen kann. Nein, er kann sich, abgesichert durch ein geringfügiges 
Netz, das zugleich die völlige Macht des Kapitals bändigt, in Kreativität und 
Denken üben. Möglicherweise wäre eine solche Gesellschaft noch erfolgreicher 
als eine, die im Korsett der Effizienz unentwegt versucht, Ideen in Marketing- 
und Werbeindustrie am Fließband zu erzeugen. 
Die Hoffnung weckt ungeahnte Geister. Mit dem Wiederfinden der verlorenen 
Zeit beginnt die Denkrepublik, wird Kommunikation jenseits einsilbiger 
Zweckmäßigkeiten, jenseits von E-Mail-Geschreibe und unternehmerischer 
Come-Togethers möglich. Darin fußt das geeignete Milieu für das Blochsche 
„Dunkel des gelebten Augenblicks“, einen innerlichen Raum erster sich heraus-
bildender, freigeistiger Vorstellungskosmen. Kunst wie auch ein ganz pragma-
tisches, lebenslanges Lernen können hierin gründen. Gleichzeitig ist jenes Uto-
pia keine esoterische Meditationsinsel, wo jeder auf stille Erleuchtung wartet. 
Auch die Utopie ist und darf kein spannungsfreies Gebilde sein. Im Gegenteil: 
Erst aus der richtig balancierten Widersetzlichkeit entstehen Energien. Ein 
kaum zu verachtendes Gegensatzpaar stellt die Achse zwischen Weltgemein-
schaft und regionaler Verwurzelung dar. Während die Globalisierung trotz aller 
damit verbundenen ökonomischen Miseren ein dialogisches Zusammenrücken 
der Völker prinzipiell möglich machte und dem Kantschen Ideal eines Welt-
bürgers näherkam, ersinnt manch ein Denker wie beispielsweise der polnische 
Kulturphilosoph Andrzej Stasiuk wieder den Wert der behüteten Heimat. Glo-
kalisierung nennt sich diese Richtung – ebenso berechtigt wie die weltweite Ver-
netzung. Im Einen wohnt potenziell die Chance auf mehr Frieden, im anderen 
jene auf mehr Einfluss. Beide sind geradezu Grundpfeiler einer Denk- oder Bil-
dungsrepublik. Offene Grenzen lassen uns toleranter und empathischer wer-
den, erweitern unser Erfahrungsspektrum. Ein Mehr an Demokratie auf unters-
ter Ebene von Gemeinden und Kreisen würde einer Politisierung der Bevölke-
rung Rechnung tragen, insofern jeder unmittelbar die Früchte seines Engage-
ments ernten könnte. 
Als nicht minder wichtig erweist sich die Spannung zwischen einem starken 
Staat und seinen Individuen. „Stark“ forciert hierbei keineswegs Kontrolle oder 
Interventionismus. Selbst wenn der tief im Katholizismus verankerte Karl Sch-
mitt durch die Nazi-Zeit zum sicherlich umstrittensten Staatsrechtler des 20. 
Jahrhunderts avanciert, sagt seine Interpretation und Modernisierung von 
Thomas Hobbes „Der Leviathan“ noch heute viel Richtiges aus: Seine Haupt-
these, ein schwacher Staat drohe im Relativismus der Werte unterzugehen, 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


48 
 

scheint aktueller denn je. Denn das Fehlen einer Utopie gründet insbesondere 
im Zeitgeist eines postmodernen Relativismus, der im Übrigen selbst zur tota-
litären Ideologie geronnen ist. Aus der Angst vor jeglicher Verabsolutierung 
von Weltanschauungen eliminiert die Jeder-nach-seiner-Façon-Mentalität per 
se den Anfang großer Ideen. Das Ethos einer wahren und gelebten, christlichen 
wie zugleich auch aufgeklärten Mitleidsgesellschaft, wie sie etwa Gotthold 
Ephraim Lessing ersann, kann als Orientierung für einen in sich gefestigten, 
innovativen und ideenmutigen Staat dienen. Individuen finden darin Sicherheit 
und doch nie einen Käfig. Denn seine Freiheit ist zugleich Grundüberzeugung 
einer solchen Gemeinschaft.  
Stéphane Hessels „Empört euch!“ ist angesichts der statischen Gegenwart folg-
lich noch immer ein guter Appell zum nötigen zivilen Ungehorsam. Allen voran 
die sich in die Elfenbeintürme geflüchteten Intellektuellen sollten nun mehr um 
Gehör ringen und im breiten Diskurs für einen neuen Perspektivismus in der 
Politik eintreten. Von ihnen kann eine Bewegung, ja sogar Leidenschaft ausge-
hen, die uns am Ende hoffentlich wieder für eines zu begeistern vermag: Für 
begeisterndes Staunen. 
 
Die fremden Horizonte 

 
Sommerzeit ist Reisezeit. Doch wo wir Vergnügen suchen, bedarf                                                
es auch einer Welthaltung – Gedanken zur offenherzigen Welterkundung 
 
Gibt es noch die Enden der Welt? Die unberührten Paradiese? Wohl kaum. Mit 
der Globalisierung schwindet der Raum zugunsten der Zeit. Wir überwinden 
nicht mehr Distanzen und überhaupt fremdes, unbekanntes Gebiet, sondern 
einzig und allein die Zeit. Statt in Kilometern rechnen wir mit Zeitverschiebun-
gen. Es ist heute kaum mehr eine Herausforderung, mit einem Flieger von 
München nach Shang Hai oder von Oslo nach Brisbane zu gelangen, prinzipiell 
kann jeder Fleck auf der Landkarte zum wählbaren Zielort werden. Wo Gren-
zen mehr und mehr wegfallen, keimt das Potenzial zu Verständigung und An-
näherung. Möglicherweise. Immerhin ist das globale Dorf Marshall McLuhans 
durch das digitale Netz und eine allseits mobile Welt längst Realität geworden. 
Doch wie ändert sich das Reisen in einer Gegenwart, wo alle Wege scheinbar 
offen und bereits bewandert worden sind? Verspüren wir noch ein Elektrisie-
ren, eine spannungsvolle Erwartung, wenn wir etwa unseren Pauschalurlaub in 
den Arabischen Emiraten, Tunesien oder Kanada buchen? Natürlich, jede Reise 
beginnt auch heute noch mit der Vorfreude. Die Spannung der Ungewissheit, 
welche die großen Expediteure der Menschheitsgeschichte hinaus auf die Welt-
ozeane trieb, mutet indes nur noch als Stoff für Erzählungen an. Man darf sich 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


49 
 

nichts vormachen. Wer nicht gerade den unglaublichen Mut wie der Schriftstel-
ler und Reiseautor Roger Willemsen besitzt, sich völlig offen in touristisch noch 
unattraktive Landstriche zu begeben oder gar die wirkliche Kultur eines Volkes 
– auch in dessen Schattenzonen und abschreckenden Randlagen – erfahren zu 
wollen, wählt die sichere Variante. Nicht selten zieht es uns daher zu Plätzen 
mit Sehenswürdigkeiten, um sie mit Fotoapparaten für das heimische Bilderal-
bum oder die Facebook-Pinnwand regelrecht zu sammeln. Der Moment des 
erhabenen Staunens verflüchtigt sich in der Obsession von Aneignung und Do-
kumentation. Viele genießen nicht mehr, sondern konsumieren. Die Londoner 
Tate Modern oder das Pariser Centre-Georges-Pompidou wirken angesichts 
der flimmernden Shoppingmeilen für viele nur noch als schickes Beiwerk für 
Postkarten. Big Ben und das Brandenburger Tor sind die Überbleibsel einer Ära 
der stolzen Kulturpflege, deren Umfeld zu uniformen Kaufkulissen ohne 
Charme und Charakter verkommen ist. 
Überhaupt mag auffallen, dass wir in der Fremde zumeist das Bekannte suchen. 
Ausgerüstet mit Reiseführer und Routenempfehlungen, folgen die meisten den 
zuverlässigen Spuren anerkannter Experten. Kaum lässt manch einer sich noch 
auf ein Verlaufen ein. Die kaum frequentierten Seitengassen jenseits der Haupt-
straßen bergen vielmehr Gefahr in sich. Den Zufall gilt es, wo Zeit zum knap-
pen Gut für den gewitzten Schnappschussjäger wird, mit allen Mitteln zu ver-
hindern. So verbleibt man in den sicheren Fahrwassern. Obgleich den Reisen-
den von heute einerseits das Motiv vorantreibt, andere Kulturen kennen zu ler-
nen, will er zugleich den misstrauischen Abstand zu ihnen wahren, damit er 
nicht mit unvorhersehbaren Unannehmlichkeiten konfrontiert wird. Wer schon 
einmal durch die Medinas in afrikanischen Staaten mit gewieften Händlern, un-
lauteren Angeboten auf der einen und traumhaften Gewürzdüften und erlese-
nen Kunsthandwerkerwaren auf der anderen Seite gelaufen ist, dürfte am Ende 
dieser Tour de Force zwar von Unmut und Fassungslosigkeit überwältigt sein. 
Doch auf diese Weise lässt sich die Mentalität dieser Länder vielleicht am besten 
verstehen. Man kommt um diese unvergessliche Lebenserfahrung nicht herum. 
Sie gibt uns Einblick in Esprit und Habitus jener Völker. Viele bringen danach 
Gusskannen oder Teppiche mit nach Hause. Humor macht dann manch eine 
Überteuerung wieder wett. Immerhin hat man danach amüsante Geschichten 
im Gepäck. 
Doch wie offen sind wir wirklich? Dass gerade der Pauschaltourismus mit 
Rundum-Sorglos-Paket im Mega-Hotel an Traumständen mit Sommer, Sonne 
und Cocktails am Pool boomt, zeugt vom Wunsch einer ausgebrannten Leis-
tungsgesellschaft, servile Inseln der Entspannung finden zu wollen. Freizeitres-
sorts an balearischen Küsten oder Urlaubsküsten, an denen sich täglich die 
Flüchtlingskatstrophe offenbart, erfreuen sich höchster Beliebtheit. All-inclu-
sive-Paläste wirken mitunter wie Festungen. Luxuriöse Fassaden schirmen Tou-
risten vor der unbeständigen Außenwelt ab. Klar, niemandem soll die nötige 
Ruhe abgesprochen werden. Doch fixieren solcherlei Urlaubsvorstellungen das 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


50 
 

Fremde, um uns selbst und nicht das andere zu finden. Man bleibt egozentriert 
und bewegt sich in einem künstlichen Milieu, wo keinerlei unvorhergesehene 
Ereignisse drohen. Es ist nicht nötig, mit dem Einheimischen sprechen zu müs-
sen und damit auf mögliche Verständigungsschwierigkeiten zu treffen. Der 
Aufenthalt in einem Ferienpark verspricht Sorglosigkeit, grenzenlos und bis-
weilen dekadent.  
Aus der Angst heraus, sich auf die Hemmschwelle fremder Kulturen einstellen 
zu müssen, bestechen die Kataloge der großen Reiseveranstalter inzwischen 
nicht selten durch Konformismus: Die Strände wirken uniform, überall ist – je 
nach Gusto – Spaß und Ruhe gleichermaßen anzutreffen. Und ob der Urlauber 
nun durch die Innenstädte von Palma de Mallorca oder Iraklion auf Kreta fla-
niert, mag der überwiegende Teil der Geschäfte und Shopping-Malls schon von 
denselben Marken dominiert sein, die er in unseren Hemisphären auch anzu-
treffen weiß. Schafft diese Ähnlichkeit zwar ein Gefühl der Geborgenheit, blei-
ben jedoch die Überwältigung und die Passion angesichts des Neuen aus. Da 
sich nur selten die Reverie von schillernden Sehnsuchtsorten erfüllt, verliert das 
Fremde seinen Reiz. Indem wir dabei unentwegt zum Fotoapparat greifen, su-
chen wir, dem Philosophen Byung-Chul Han (siehe: Im Schwarm. Ansichten 
des Digitalen) zufolge, den Schock der Wirklichkeit, die kaum an die imposan-
ten Glanzbilder in Fernsehen, Internet und Katalogen anzuknüpfen weiß, zu 
verwinden. Das Reale wird in das Abbild überführt. Erst das Medium hilft, die 
Wirklichkeit wieder in Verzauberung wahrzunehmen. Aus der Retrospektive 
dürfte man daher wohl spekulieren, dass uns die globale Öffnung der Grenzen 
buchstäblich überrannt hat. Wo alles möglich im Sinne von ‚erreichbar‘ wird, 
verliert das Ferne seine Mystik.  
Was also tun? Kann es überhaupt in einer gänzlich erforschten Welt nochmals 
eine Rückkehr zu einem Reisen staunender Bewunderung geben? Humboldts 
und Marco Polos sind in heutiger Zeit zugegebenermaßen nicht mehr vorstell-
bar. Doch jeder kann sein eigener Expediteur sein, kann für sich die kleinen 
Seitenstraßen abseits der großen Einkaufsstraßen, entlegene Buchten und pit-
toreske Architektur in Bergdörfern aufsuchen. Selbst wenn jedermann nach den 
großen Attraktionen zu streben scheint, kann das eigene Reisen zur Insel wer-
den. Den Anfang macht allen voran die Kontemplation: Wir können einsehen, 
dass es weniger darum geht, unzählige Schnappschüsse für unsere digitalen 
Pinnwände zu erstellen, als vielmehr, einen Raum tief in uns aufzunehmen. 
Wenn wir etwa allein in einer verlassenen Bergkirche auf Sizilien stehen, kann 
dieser Moment von höchster Heiligkeit gesegnet sein. Dass aber dazu nicht im-
mer die Einsamkeit und Abgeschiedenheit notwendig sein muss, wird einem 
bewusst, wenn man sich schlichtweg in gezielter Aufmerksamkeit übt. Niemand 
scheint die melancholischen Chansoniere in der Pariser U-Bahn zu bemerken, 
während man selbst ihr gespanntester Zuhörer wird. Solche Augenblicke sind 
die wahren Introspektionen in das Andere, weil sie auf Beziehungen basieren. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


51 
 

Wir gehen über uns und damit auch über die Grenze zu anderen Kulturen hin-
aus.  
Diese Begegnungen bauen auf Offenheit und Generosität auf. Nachdem die 
außenpolitischen Erschütterungen, angefangen bei der Ukraine-Krise über den 
Isis-Terror im Irak bis hin zu den unstillbaren Bürgerkriegen in Afrika eher 
wieder auf nationalistische Bestrebungen hinauslaufen, erweist sich die Idee ei-
nes neuen Kosmopolitismus aktuell als nötiger denn je. Gerade die Jugend lehrt 
uns, die Hürden im Kopf zu durchbrechen. Selbst wenn der Bologna-Prozess 
den Universitäten zahllose Zumutungen bereitet hat, so geht von der Anglei-
chung der Studienleistungen ein starker Impuls für akademischen und interkul-
turellen Austausch aus. Noch nie wurden – insbesondere mithilfe des Erasmus-
Programms – die Möglichkeiten, ein Auslandssemester zu absolvieren, so häu-
fig von Studenten genutzt wie heute. Obgleich in dieser Zeit alles scheinbar zu 
einer weltumspannenden Netzwerk- und Kommunikationsgesellschaft zusam-
menwächst und Distanzen schwinden, hat sich die Jugend die Fähigkeit zum 
Staunen offensichtlich bewahrt. Wir alle sollten uns daher bei jedem Urlaub 
fragen, wie jung im Geiste wir eigentlich sein wollen. Was uns der akademische 
Nachwuchs zeigt, ist die Idee eines geeinten Europas und vielleicht auch die 
Idee eines Weltbürgertums, wie es einst Lessing oder Kant in ihren Schriften 
noch visionär zu elaborieren wussten. 
Unsere Erkundungen fremder Länder sind unser Privatvergnügen, sie sind aber 
immer auch Politik. Denn unser Handeln und Verhalten gegenüber den Ein-
heimischen geht auch auf Bilder zurück, die sich in unseren Köpfen bilden. 
Insbesondere die Mediengesellschaft ist affin für allerlei Mythen. Die Mären 
vom diebischen Polen, asozialen Sinti und Roma oder faulen Griechen schwir-
ren noch immer durch eine Medienlandschaft. Man braucht gar nicht die Kari-
katuren zu bedienen, um die auch untergründige Polemik beispielsweise in all-
täglichen Fernsehformaten zu erkennen. Sendungen wie „Urlaubsreporter“ o-
der Beiträge über miese Hotels gehen den Hygieneabgründen in bezeichnen-
derweise stets südländischen Touristengebieten nach. Statt Aufklärung, womit 
sich derartige Beiträge – in denen Biokulturen unter Matratzen und Schimmel-
wüchsen in Bädern bedrohlich mit greller Musik in Szene gesetzt werden – rüh-
men, werden alte Klischees weitertradiert. Das Misstrauen der Urlauber gegen-
über den – so der Mythos – trägen und profitgeilen Italienern und Spaniern 
lässt ihn während seiner Ferien zu Lupe und Foto (als Beweismittel) greifen. 
Kaum einer bezweifelt: Wo in der schönsten Zeit des Jahres Missstände sind, 
sollte man diese benennen und strikt dagegen vorgehen. Doch geht manch ei-
ner indes schon mit Unbehagen in das Hotelzimmer, bevor sich überhaupt ein 
Urlaubsfeeling einstellt. Diese Skepsis durchzieht häufig den gesamten Aufent-
halt in anderen Ländern. Man meidet das Gespräch, um nicht doch eine orien-
talische Teemischung aufgeschwatzt oder in irgendetwas hineingezogen zu wer-
den. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


52 
 

Für das Reisen kann es keine einheitliche Ethik geben, weil sie jede Form indi-
vidueller Begegnung per se untergraben und damit letztlich doch jenem Kon-
formismus aufsitzen dürfte, den es eigentlich zu überwinden gelte. Wir sollten 
eben nicht über Regeln nachdenken, sondern gerade Gelassenheit wieder erler-
nen. Keine Frage: Es gibt die Lotsen, die uns auf merkwürdigen Umwegen 
durch Städte treiben, um danach ein hohes Trinkgeld einzufordern; es gibt die 
unlauteren Hoteliers und falschen Taxifahrer. Doch jeder Umweg kann auch 
neue Pfade eröffnen. Manchmal führen solcherlei zunächst ärgerliche Abzwei-
gungen aber auch zum Eigentlichen und Unverklärten einer Kultur. Wer in Pa-
ris nur zum Eiffelturm stürmt, dem bleiben sowohl das anregende Leben der 
Afroamerikaner als auch deren noch immer problematisches Außenseitertum 
in der Metropole der Liebe versagt. Man bewegt sich auf einer Reise entweder 
auf der goldenen Fassade einer Gesellschaft oder man wird auch der Risse in 
der Patina gewahr und ist bereit, auch die dunklen Untergründe nicht zu ver-
drängen. Gleiches trifft auf Reisen nach Tunesien, Marokko oder Ägypten zu: 
Nur wenn wir dort die Ressorts auch einmal verlassen, werden wir der wahren 
Situation jener Völker samt ihrer Anmut und Armut gewahr.  
Für beide Seiten könnte daraus eine gewinnbringende Erkenntnis entstehen. 
Das Gegenüber dürfte unser Interesse zu schätzen wissen. Und wir sehen ein, 
dass offenherziges Reisen de facto ein Allheilrezept für Empathie darstellen 
kann. Für Entdecker wie Humboldt oder Kolumbus waren ihre Seereisen und 
späteren Entdeckungen im Übrigen nicht einfach nur Sammelwerk, sondern 
wichtige Stationen ihrer Persönlichkeitswerdung. Kolumbus kämpfte Zeit sei-
nes Lebens für die Anerkennung der Schwarzen, ließ sich auf ihre Kultur und 
Religion ein. Sein Weltbürgertum fasziniert noch heute, weil sich in ihm das 
Fremde und das Europäische zu einem wundervollen Ensemble zusammenge-
funden haben. Er schiffte einst das südamerikanische Gold nach Spanien. Doch 
den eigentlichen Wert, an dem man ihn heute misst, sind seine Achtung und 
Philosophie – der reichste Fundus, den er der westlichen Zivilisation wohl 
schenken konnte.  
 
Alles nur Theater!? 

 
Überlegungen zu einer trügerischen Metapher und die Profilierung einer aufrichtigen     
Ethik des Sehens  
 
Nur selten zuvor hatte der Kapitalismus etwas derart Theatralisches wie heute. 
Zur allgemeinen Strategie vieler Unternehmen gehört die Taktik dauerhaften 
Geheimhaltens. Während nach außen gründlich das Saubermann-Image ge-
pflegt wird, die Werbung uns glückliche Konsumenten vorgaukelt, die durch 
Schleckeis und Tütensuppen sexy und frei werden, gilt nach innen das Prinzip 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


53 
 

des geschlossenen Vorhangs. Jenseits der Mimikry schöner Bilder sind Bangla-
desch und asiatische Näherinnenslums zu den verdrängten Black-Boxes unserer 
Gegenwart geworden – und das Theater durch eine verunglückte Metaphori-
sierung zur Versinnbildlichung einer pervertierten Ökonomie. 
Ob Kinderarbeit, Ausbeuterlöhne, unhygienische Arbeitsbedingungen oder un-
zureichende Sicherheitsstandards, die schnell mal für einen Brand einer über-
füllten Fabrikhalle verantwortlich sein können – die Akteure der globalen Wirt-
schaft wissen: The Show must go on. Wer in den Wetten um das beste Ver-
steckspiel verliert, also von investigativen Reportern bei sittlichen oder rechtli-
chen Verstößen erwischt wird, heuchelt sogleich Reue. Dann wird das Theater 
plötzlich im Schillerschen Ursinne zur moralischen Anstalt. Als herauskam, 
dass der trendige Modehersteller H & M blutbefleckte Mulesing-Wolle (Ver-
stümmelung von Schafen zur Wollgewinnung) aus Australien und Textilien aus 
bengalischen Billiglohnfirmen, wo Näherinnen kaum von ihrer Hände Arbeit 
leben können, bezog, schwor man schnell der dämonischen Laster ab. Der Vor-
hang fiel und wurde mit neuer Kulisse wieder geöffnet. 
Aber sicher: Ganz neu und für die menschliche Komödie ungewöhnlich ist die-
ses Verhalten nicht. Obgleich Unternehmen nicht erst seit gestern um ihr öf-
fentliches Profil besorgt und für dessen Schutz bereit sind, alle Register zu zie-
hen, eröffnet jedoch die permanente Überwachungszirkularität der Medien eine 
neue Dimension. Es ist ein Gedankenspiel, die theatralische Bühne als Meta-
pher eines modernen Wirtschaftssystems durchzuexerzieren. Allen voran die 
Börsenbranche weiß sich der Semantik gern zu bedienen. In den Nachrichten 
ist nicht nur alltäglich die offensichtliche Rede vom Frankfurter Börsenparkett, 
den Brettern, die inzwischen ganz die Welt bedeuten. Auch die virtuellen Ab-
läufe sekundenschneller Geldtransfers werden nur noch als Spiegelreflexe, 
wenn überhaupt kinematographisches Momentum, erkennbar. Obgleich wir 
uns des Geldes, das als symbolische Wertmarke wohl die Urmetapher der 
menschlichen Zivilisation darstellt, insofern der Handel als Grundelement einer 
auf Kommunikation basierenden Gemeinschaft gilt, nicht mehr haptisch zu 
versichern imstande sind, besteht es als Dramaturgie, nach der sich die Akteure 
richten. Geld ist Text, ist Ritus, ist in materialistischen Zeiten sogar Identität 
voll und ganz.  
Auch das Theater kommt immer wieder auf dieses allmächtige Zivilisationsphä-
nomen zu sprechen: Was Hugo von Hofmannsthal in seinem „Jedermann. Das 
Spiel vom Sterben des reichen Mannes“, uraufgeführt von Max Reinhardt im 
Berliner Zirkus, schon 1911 in der Personifikation des Geldes durchspielte, 
spitzt sich in der Gegenwartsdramatik Elfriede Jelineks weiter zu. Hier höhlt 
das Geld die Menschen aus, wird selbst zum Lebenselixier, das ihren abgehalf-
terten Figuren ständig aus den Fingern gleitet. Alle Welt strebt nach dem neuen 
Götzen, während es jedem zugleich entrinnt. Nach der kapitalismuskritischen 
Farce „Die Kontrakte des Kaufmanns“ steigerte die „Winterreise“ von 2011 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


54 
 

das groteske Szenario, indem darin die Übernahme der bankrotten Hypo Alpe 
Adria Bank durch die BayernLB in einem Brautkauf allegorisiert wird – einer 
schönen Wunderdame, um die sich die geilen Werber drängen. Wer das meiste 
zahlt, erhält den Zuschlag für Freud und Liebessegen – so die Hoffnung, die 
jedoch zerbricht, als das Brautkleid sich lüftet und das Nichts zutage tritt. The-
ater par excellance eben. 
Das gegenwärtige Kapitalsystem, das an der Schuldenkrise, den hemmungslo-
sen Globalspekulationen und fehlenden weltweiten Spielregeln krankt, gleicht 
einer Simulation. Der Bühnenspuk geht in eine virtuelle Doppelwirklichkeit 
über. Eine Parallelrealität hat sich etabliert, deren Zeichen uns als Fakten ent-
gegentreten wollen. Baudrillard spricht in Bezug auf den Realitätsverlust in der 
Moderne von der „Ära der Simulation durch Liquidierung aller Referentiale – 
schlimmer noch durch deren [der Wahrheit] künstliche Wiederauferstehung in 
verschiedenen Zeichensystemen, die ein viel geschmeidigeres Material abgeben 
als der Sinn. Diese künstliche Wiederauferstehung bedient sich aller möglichen 
Äquivalenzsysteme […] Es geht um die Substituierung des Realen durch Zei-
chen des Realen“ (Agonie des Realen, 1978). Der Kapitalismus mit all seinen 
Vorgängen hinter dem Vorhang – Ideenbildung, Erfindungsreichtum, Produk-
tionen, Transport – all dies geht in der Struktur der miniaturisierten Datenüber-
mittlung auf, wo in Sekundenschnelle ganze Firmenstandorte per Mausklick 
verlagert werden. „Im Zerfall in die Mikroprozesse wird die Welt gleichzeitig 
unitarisch, und auf ihnen müssen wir surfen. Wir können nicht mehr in die 
Tiefe dringen, sondern müssen uns auf der Oberfläche dieses einheitlichen Pro-
zesses bewegen, eine Welle in der Welle sein“, so der französische Philosoph 
und Kulturkritiker in seinem epochalen Werk „Simulacra und Simulation” von 
1995. 
Zurück bleibt eine theatrale Oberfläche, ein virtuelles Schauspielparkett, auf 
dem in scheinbaren Ordnungsmustern Wellen vorüberziehen. Doch hinter den 
schönen Bilanzbildern und den inszenierten Aufnahmen verantwortungsvoller 
Manager ist dem gegenwärtigen Wirtschaftssystem eine starre binäre Logik in-
härent, die jener des traditionellen Dramas sehr verwandt scheint. Oscar Wilde 
schrieb schon seinerzeit den zur Redewendung avancierten Satz „Heutzutage 
kennen die Leute von allem den Preis und von nichts den Wert“ (Das Bildnis 
des Dorian Gray, 1890). Wird die Achtung des Wertes gegenüber einem Pro-
dukt inflationär, steht der Preis entkoppelt für sich. Er wird im Sinne Baudril-
lards zum Simulacrum, ohne noch auf seine eigentliche Referenzialität, eben 
den Wert, zu verweisen. Der Preis ist nicht mehr Mittlerfigur zwischen Wert 
und Käufer, sondern tritt als Zeichen ausschließlich dem Konsumenten gegen-
über. Abgesehen von postdramatischen Theaterentwürfen rührt diese dichoto-
mische Formation vom polaren Verhältnis zwischen Bühne und Publikum, zwi-
schen Schauspieler und Zuschauer her. Diese Opposition impliziert eine Am-
bivalenz zwischen Innen-Sein und Außen-Sein. Wer die Fäden zieht und sich 
damit im übertragenen Sinne als Herr der Spekulationen wissen darf, ist Teil 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


55 
 

eines geschlossenen Interieurs, von dem der Desintegrierte nur eine Fassade zu 
sehen bekommt. 
Die Ethik des Schauspiels, ob aristotelisch, brechtianisch oder eben postdrama-
tisch, basiert auf dem Direktiv des Sehens. Empathie, Katharsis oder Distan-
zierung erweisen sich als erweiterte Akte der Visionierung. Je aufgeklärter sich 
dabei der Blick des Zuschauers zu verstehen gibt, desto mehr vermag er durch 
die Kulisse hindurch zu sehen. Jenes verstehende, völlig verinnerlichende Er-
schauen entspricht einer Transzendierung über die eigentlich feste Körperpo-
sition hinaus. Schopenhauer schrieb diesem zur Erhabenheit führenden Be-
trachten in seinem Standardwerk „Die Welt als Wille und Vorstellung“ (1819) 
eine welthaltige Bedeutung zu: „Wir sind nicht mehr das Individuum, es ist ver-
gessen, sondern nur noch da als das eine Weltauge, was aus allen erkennenden 
Wesen blickt“. Was der Philosoph als Überwindung der Individuation des Men-
schen versteht, läuft auf ein fast buddhistisches Aufgehen im Ganzen hinaus. 
Die Kunst lässt uns groß und verständig werden, wenn sie uns einen Zugang 
offeriert. Auch das Christentum bedient sich in seiner Ikonografie dieses 
Grundgedankens. Das Leiden Jesu am Kreuz und überhaupt jedwedes Heili-
genmartyrium werden nicht verschleiert. Vielmehr erwirken sie eine Konfron-
tation durch das Sehen. Sie erzwingen das Hinsehen und damit eine Positions-
findung des Betrachters. Gottes Sohn lehrt: „Alles, was ihr von anderen erwar-
tet, das tut auch ihnen“ (Mt 7, 12). Handel beruht auf einem Augenmaß, auf 
einem Vertrauen in den Anderen und in dessen Aufrichtigkeit. Entgegen dem 
neoliberalen Credo: „Jeder ist sich selbst am nächsten“ bedeutet christliches 
Handeln eines, dem das Denken und Bewusstsein der Nächstenliebe einge-
schrieben sind. Der beiderseitigen Achtung zweier Handelspartner wohnt Fair-
ness inne – und Letztere durchbricht jeden Trug, da sie sich ohne Inaugen-
scheinnahme oder kritische Prüfung ergibt. Man glaubt dem anderen, weil man 
ihm keine bösen Absichten unterstellt. Christliche Fairness ist ein Gebot von 
Maß und Ehrlichkeit. 
In diesem Kontext löst sich somit die Patina einer Ökonomie im Zeichen von 
Theatralität und Virtualität. Ohne die Entwicklungen der Finanzindustrie nach-
vollziehen zu können, bleibt das damit verbundene Geschehen für die Mehrheit 
der Gesellschaft hermetisch. Vertrauen ist einer blinden Auslieferung supra-
ökonomischer Entwicklungen gewichen. Es gibt kein Sehen, das eine Grenze 
in der Vorstellung überschreitet, kein Sehen, das reflexiv den Gegenstand zu 
verarbeiten in der Lage wäre. Nein, es bleibt ein verwaistes Sehen und damit 
eine Außenseiterperspektive. Doch auch eine augenscheinlich geschlossene 
Kaste wie jene der in Verruf gekommenen Gruppe der Banker und Manager 
muss sich der öffentlichen Beobachtung stellen. Wenn ein Regisseur am Schau-
spiel scheitert, dann nur, wenn seine Inszenierung auf Unverständnis stößt.  
Theater basiert auf Vertrauen, einem unausgesprochenen Pakt zwischen Akt-
euren und Zuschauern. Dies gilt auch als ethische Notwendigkeit einer jeden 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


56 
 

Wirtschaft, die auf dem Geld als Tauschmittel beruht. Nur solange der Glaube 
in eine Währung vorherrscht, ist das System als Ganzes funktionsfähig. Glei-
ches trifft für das Schauspiel zu: Nur solange das Spiel der Akteure dem Zu-
schauer als glaubwürdig erscheint, schenkt er ihm seine Aufmerksamkeit. Em-
phasisch sei betont: Es geht bei alledem nicht um einen platitüdenhaften Ruf 
nach Transparenz. Das natürlich auch, aber nicht allein. Transparenz für sich 
bleibt machtlos, wenn sie nicht hinterfragt wird. Eine neue Ethik des Sehens 
gegenüber einer sich abschottenden Wirtschaftselite muss erkämpft werden. Je-
der Einzelne muss in den Zustand versetzt werden, hinter die Verpackungen 
schauen zu können. Und dies im wortwörtlichen Sinne: Produkte müssen für 
uns wieder einsichtig werden. Wir müssen ebenso gut verstehen, was es bedeu-
tet, wenn wir bei einem Finanzfachmann bestimmte Geldanlagemodelle ein-
schätzen oder wenn wir im Supermarkt die Liste von Zutaten bei Süßigkeiten 
und Fertigerzeugnissen prüfen möchten. Das Sehen muss dafür transzendent 
werden und darf nicht auf der Ebene einer bloßen Anschauung verharren. Dies 
geht so weit, dass der Sehende selbst zum Akteur werden muss. Die ambiva-
lente Ordnung aus Spiel und passiver Anteilnahme kann nur durchbrochen 
werden, sofern ein Appell auf die Bühne übergeht. Denn eines steht fest: Jedes 
Theater braucht seine Besucher, die es tragen. Ein jedes Stück, das an deren 
Interessen vorbeigeht, liefert sich seiner eigenen Nichtigkeit aus. Übertragen 
auf die Kapitalmärkte muss der Kunde seinen Einfluss wieder buchstäblich 
kundgeben. Er muss Warenwege nachvollziehen und vielleicht sogar nur jene 
Produkte präferieren, deren Herstellung und Funktionsweise ihm vollständig 
bekannt sind.  
Die Virtualität endet an der Wirklichkeit und das Casino schließt, wenn seine 
Kunden seiner überdrüssig geworden sind. Zuletzt gilt: Wie jeder Theaterbe-
such mit dem Sehen beginnt, endet er im besten Fall mit dem Verstehen. Die 
Finesse eines Bühnenarrangements liegt in einem brillanten Paradox begründet: 
Allein die Vorstellung von einer anderen Welt, die uns die Bühne suggeriert, 
lässt die reale im neuen Licht erscheinen. 
 
Die Agonie der Kultur 

 

Digitalisierung und Kommerzialisierung nehmen unsere Denkmäler und Jahrhundertbauten 
in Geiselhaft. Über Werte und Unwerte im Umgang mit dem kulturellen Erbe  
 
Wer einmal einer Messe in der Pariser Notre-Dame, dem spirituellen Herzen 
Frankreichs, beiwohnen durfte, wird vielleicht gespürt haben, was es bedeutet, 
von einer erneuernden Aura erfasst worden zu sein. Mehrmals täglich finden 
dort Gottesdienste für Besucher aus aller Welt statt. Begleitet von einer mit 
mehreren hundert Pfeifen ausgestatteten Orgel und ariosen Kantorengesängen 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


57 
 

eint die dortige Begegnung mit dem Glauben die Gefühle von Weite und 
Schönheit – eine heilige Stätte, die uns an unser Menschsein sowie unsere Hoff-
nung auf eine kosmische Eingebundenheit erinnert. 
Vom Überkommen ähnlicher Emotionen berichten auch Besucher des Peters-
doms, des Stonehenge oder des Mont Saint Michel. Immer ist dabei ein Maß an 
Asketismus nötig, um sich auf die Spannung zwischen dem Raum und dem 
Selbst einzulassen. Konzentration ist inmitten strömender Touristenmassen, ja-
panischer Blitzlichtgewitter, der Souvenirstände mit bedruckten Porzellantel-
lern, Kuckucksuhren und Aschenbechern mit Madonnenemblemen das 
höchste Gut. Denkmäler leiden unter der kapitalistischen Annexion durch Un-
terhaltungs- und Konsumindustrie. Was passiert also mit Orten der Kultur im 
kommerziellen Zeitalter? 
Wo zumeist so etwas wie ein Urgeist wohnte, überlagern inzwischen von Pro-
fitgeneratoren kreierte Sekundärmythen die imposanten Topografien. In Lour-
des zählt schon die eigentliche Epiphanie weniger als das angebliche Heilwas-
ser, das dort literweise an den Mann gebracht wird. Auch die eklektizistische 
Basilika Sacré-Cœur inmitten des französischen Szenequartiers Montmatre 
steht für die meisten Fotojäger kaum noch im Zeichen der Martyriumsge-
schichte des ersten Bischofs von Paris, die dem unter ihr befindlichen Berg 
überhaupt erst den Namen gab. Stattdessen pflegt man dort noch immer die 
Klischees des seit dem 2. Weltkrieg nach Montparnasse umgesiedelten Künst-
lerviertels. Neben Straßenporträtisten machen hier vor allem Nippesbuden und 
fliegende Händler ihr Geschäft. Gleiches gilt für Museen und Kirchen. Nach-
dem dort über Jahrhunderte hinweg die Schätze des Wissens lagerten, macht 
sie unterdessen ebenfalls der wirtschaftliche Druck anfällig für „Zusatzeinkom-
men“. Vor den Altären wird vom Buch bis zur Heiligenfigur so manches feil-
geboten. Spöttische Zeitgenossen werden wohl fragen: Gibt es die Oblate mög-
licherweise schon bald to go? 
Doch die Inflation kultureller Orte allein auf ökonomische Entwicklungen ab-
zuwälzen, trägt der Gesamtdimension nicht Rechnung. Denn daneben trägt 
ebenso der digitale Wandel zur förmlichen Abschaffung der materiellen Loka-
lität bei. Wer muss heute schon noch ins Neue Museum zu Berlin fahren, um 
die Nofretete zu bestaunen? – zumal sie längst schon auf unzähligen Detailauf-
nahmen im Netz für jedermann verfügbar ist. Wer braucht schon den Reichstag 
zu besuchen, wenn er ohnehin virtuell begehbar ist? Mit der Ausbreitung des 
Internets erleben wir eine umfassende Phase der Immaterialisierung. Wissens-
güter gerieren zu Daten, Substanzen zu Informationen. Immer abrufbar. Copy-
and-paste. Und das Schockierende besteht darin, dass sich jene, die gerade um 
den Schutz des kulturellen Erbes der Menschheit bedacht sein sollten, inzwi-
schen zu den Handlangern der „Pixelisierung“ unserer Welt selbst erklärt ha-
ben. Das Innere der restaurierten Anna-Amalia-Bibliothek könnte in hundert 
Jahren eher noch ein Postkartenmotiv als ein wirklich erfahrenswertes Denkmal 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


58 
 

sein. Kein Zweifel: Dass die Digitalisierung der Schriften schon vor dem Brand 
dazu verholfen hätte, vieles, was verloren ging, zu bewahren, steht außer Frage.  
Doch hierin äußert sich auch ein komplexes Symptom einer desensibilisierten 
Gesellschaft. Wir verlernen, ein Buch haptisch zu würdigen, einen Text in seiner 
geschriebenen Darbietung und all der ihm inhärierenden Mühe wertzuschätzen. 
Indem Bibliotheken an ihrem eigenen Ast sägen und alle Dokumente sukzes-
sive ins Web stellen, sind die manchmal großartigen Zufallsfunde beim Stöbern 
zwischen den Bücherreihen bald ein Perdue. Es ändert sich grundsätzlich unser 
Verhältnis zum Wissen. Seines Standortes beraubt, entpuppt es sich als Res-
source. Wir finden nur noch in den digitalen Katalogen, ohne suchen zu wollen. 
Wir konsumieren Daten und bemerken nicht mehr das Wissen, das darin steckt. 
Inwiefern die Gesellschaft Web 2.0 also tatsächlich auch der Wissensgesell-
schaft von morgen den Weg bereiten sollte, ist vor diesem Hintergrund kritisch 
zu hinterfragen. Ein Mehr an Transfer und Produktion verspricht eben nicht 
automatisch ein Mehr an Tiefe und Qualität. 
Nicht nur die wahren Kenntnisse und Fertigkeiten leiden unter dem Impuls der 
Immaterialisierung. Der Verlust des kulturellen Ortes geht auch mit Vereinze-
lungstendenzen einher. Insbesondere der Bedeutungsschwund des Kinos und 
dessen Ersetzung durch im Eigenheim empfangbare Streaming-Dienste firmie-
ren als Menetekel einer sich individualisierenden Cybergemeinschaft. Ob Kine-
matografenkunst oder Blockbuster – bis Filme es in die Heimkinos schaffen, 
bedarf es bald nur noch weniger Klicks. Das Warten auf die Starttermine der 
Verleiher ist passé. Auch die TV-Sender haben die Zeichen der Zeit erkannt. 
Es wird nicht mehr lange dauern, bis der Abruf von Formaten via Mediathek 
das Modell der Einschaltquote revidiert hat. Schon in der Programmkonzeption 
zeichnet sich ein entsprechender Perspektivwechsel ab. Da Familienshows wie 
„Wetten, dass…“ nicht mehr ziehen, werden nun ständig neue Sendungsent-
würfe (die eigentlich nur das Alte mit neuem Anstrich sind) erprobt. Einzig der 
Tatort gilt derzeit noch als eine von wenigen Bastionen, die das Ritual gemein-
samen Fernsehens jeden Sonntag um 20:15 tradieren. Mehr als das Fernsehen 
gerät aber tatsächlich das Kino in Legitimationsnöte: Die Konkurrenz unter 
den amerikanisierten Mainstream-Tempeln dürfte sich weiter verschärfen. 
Letztlich bleibt dabei nur zu hoffen, dass die kleineren Programmkinos mit ih-
ren ausgewählten Arthaus-Reihen der virtuosen Filmkunst eine letzte Heim-
stätte geben und wahre Freunde der Kinematografie dort noch ihrer Leiden-
schaft frönen können.  
Was die traditionsreiche Rolle der Lichtspielhäuser anbetrifft, hat übrigens der 
Film „The Congress“ von Ari Folman als eines der ganz wenigen Meisterwerke, 
an die man sich noch nach Jahren erinnert, eine beeindruckende Dystopie ent-
worfen. Durch das Einscannen der Schauspielerin Robin Wright, die sich selbst 
als einstige Hollywood-Diva verkörpert, wird sie für alle kommenden Filmpro-

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


59 
 

duktionen zur frei einsetzbaren Avatarfigur. Als sie Jahre danach an dem „Fu-
turologischen Kongress“ in einer gänzlich animierten Stadt teilnimmt, wird sie 
der nächsten Entwicklungsstufe gewahr. Inzwischen ist nicht mehr nur der 
Mensch ersetzbar, auch die Leinwand, auf der er bislang zu beschauen war, 
strebt die Pharmaindustrie durch eine Wunderdroge zu substituieren. Von nun 
an kann jeder mittels Pille in sein eigenes Bilderdelirium eintauchen, wo Ku-
brick und andere Helden der Filmgeschichte, wie das Werk wunderbar melan-
cholisch entfaltet, nur noch als Zitate vorkommen. Unterdessen ist die Wirk-
lichkeit zum rohen Durchgangsstadium verkommen. Denn als Robin dahin zu-
rückkehren kann, entdeckt sie den Trug hinter den künstlichen Paradiesen. Der 
Geist ist scheinbar frei und doch nur in der Manipulation. Die Realität ist ein 
Nicht-Ort geworden, arm, wüstenartig, ohne Vision und Liebe. 
Kulturelle Orte, die gegenüber schnelllebigen Moden immer etwas konservie-
ren, sind vor ungezügeltem Fortschritt nicht gefeit. Sie müssen bewusst vertei-
digt werden. Nur so können sie bestehen. Oftmals mangelt es aber schon an 
der politischen Einsicht. Noch immer monieren Kritiker die Sprengung des Pa-
lastes der Republik in Berlin als Geschichtsklitterung. Da der ehemalige DDR-
Bau im Laufe der Jahre verfiel und man seitens der Entscheidungsträger darum 
bemüht war, jedwedes Denkmal der SED-Diktatur auszulöschen, wurde dessen 
Zerstörung und anschließende Ersetzung durch den Neubau des Berliner Stadt-
schlosses angeordnet – ein Millionenprojekt, bei dem fraglich ist, ob die Epoche 
der einstigen Fürstenresidenz wirklich auf ein politisch integreres Regime ver-
weist als auf den vorigen unter sowjetischem Einfluss stehenden SED-Staats-
apparat. 
Welche Sensibilität ein kulturelles Zentrum erfordert, belegt zudem das Holo-
caust-Denkmal für die Ermordung der Deutschen Juden im Nationalsozialis-
mus im Herzen der Hauptstadt. Nachdem das beklemmende Feld schwarzer 
Stelen – Sinnbilder für die Millionen anonymer Toter – immer wieder Schmie-
rereien und Vandalismus ausgesetzt war, gibt es Überlegungen bezüglich denk-
barer Schutzmaßnahmen. Soll es nun am Ende doch einen Zaun oder Plexi-
glaswände geben? Verständlicherweise sind die Politiker mit dieser Frage über-
fordert, zumal das Monument eigentlich gerade aus seiner offenen Begehbar-
keit heraus wirkt. Seine Schutzbedürftigkeit und Zielsetzung stehen einander 
gegenüber. Was sich hierzu sagen lässt, ist, dass dieser kulturelle Ort seine Un-
schuld wohl eingebüßt haben dürfte. Dennoch hat er sich trotz jahrelanger 
Kontroversen bewährt. Er markiert inmitten des metropolischen Treibens eine 
Leerstelle, einen Abgrund innerhalb unserer Zivilisation, der sich eben nicht 
problemlos in die angrenzende Architektur integriert.  
Angesichts der allgemeinen Bedrohung kultureller Erinnerungsräume sind es 
vielleicht jene Monumente, die Grenzen bewusst machen, uns ganz bewusst 
einem Erkenntnisschock aussetzen und sich dadurch auch als nicht substituier-
bar erweisen. Das Denkmal anlässlich des Mordfeldzuges Anders Breiviks auf 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


60 
 

der Insel Utøya im Jahr 2011, bei dem 77 Menschen ums Leben kamen, ist dafür 
ein gutes Beispiel. Indem das Eiland durchschnitten werden soll, wollen die 
Künstler eine Spur in der Landschaft zurücklassen. Während auf der einen Seite 
die Namen der Getöteten abgedruckt sein sollen, stehen die Besucher auf dem 
Steg gegenüber. Es sind die Ferne und die sichtbarste Form des Verlusts, die 
sich hierin manifestieren. Und möglicherweise liegt in dieser Exklusivierung 
auch eine Strategie, die traditionellen Kulturplätze zu retten. Ein Stichwort lau-
tet Entsagung, Verzicht auf kapitalistische Uniformisierung, Merchandising und 
bloße Vermarktung. Kirchen und Museen müssen ihren Eigenwert wieder be-
haupten und zu Gegen-Orten zwischen den Einheitsorten der Konsumpara-
diese werden. So gewinnen sie ihre Weihe zurück. Wer nun aber mit finanziellen 
Argumenten dagegenhält, dem sei gesagt: Denkmäler und Kulturschätze waren 
nie Säulenhallen des Profits. Sie wurden erst dazu erklärt und anschließen mit 
dem Mythos des alternativlosen Erhalts durch Vermarktung belegt. Aber – ehr-
lich gesagt – eine Gesellschaft, die den Wert ihres Erbes nicht ehrt, ist unwür-
dig, dessen Wert verteidigen. 
 
Zeiten ohne Kompass? 

 

Auf der Suche nach den Meistern ihres Faches – warum eine Diskussion                                 
über unseren literarischen Kanon längst überfällig ist 
 
Was ist uns lieb und teuer? Was erscheint uns von Dauer? Angesichts von allein 
im Jahr 2015 vom Börsenverein des deutschen Buchhandels knapp 90.000 ver-
meldeten Neuerscheinungen gleicht es einer kaum zu schaffenden Herkules-
aufgabe, die Orientierung zu behalten. Kleinstverlage haben es da schwer, un-
bekannte Autoren ebenso. Und Literaturkritiker müssen sich in der Kunst des 
Marathonlesens bewähren. Obgleich derzeit kein Literaturpapst mehr jener Ex-
pertise ein Gesicht gibt und allseits die Rede vom Tod der großen Feuilletoni-
konen herrscht, ist jene kleine Intellektuellengruppe in Zeiten der Publikations-
flut wichtiger denn je. Denn sie arbeiten an der Bildung eines Kanons im Hier 
und Jetzt mit, filtern aus den Textbergen das heraus, was möglicherweise die 
Pflichtlektüren der Schule in der Zukunft sein werden. Sie sind Vorkoster, Er-
innerungsarbeiter und Zeitdiagnostiker in Personalunion. 
Doch wonach wählen sie aus? Worin besteht ihr Maßstab? Wo zehn Kritiker 
aufeinandertreffen, kann es gut zwanzig Meinungen geben, die allesamt berech-
tigt sein mögen. Denn spätestens die Postmoderne hat jedwede Norm über 
Bord geworfen. Stilpluralismus statt Poetik nach Regeln, Spiel mit klassischen 
Formen statt Berufung auf das klassische Ideal. Da nichts mehr verbindlich zu 
sein scheint, hat jeder seine Privatvorstellung dessen, was anspruchsvolle Kunst 
bedeutet. Unterhaltungswert, Originalität, politische Brisanz sind nur einige von 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


61 
 

vielen Kriterien, die je nach Epoche mal mehr oder weniger eine Rolle spielen. 
Doch eine Kritik, die ihre Relevanz für die gesellschaftlichen Debatten, von 
denen Bücher ja erzählen, verteidigen möchte, muss mehr bieten als bloße Ge-
schmacksurteile. Sie muss selbst über Normen sprechen, sie in ihren Argumen-
tationen offenlegen. Denn das Konsumierbare findet der Leser heute auf un-
zähligen Seiten im Netz, wo sich „sapperlot“ und „Prombär“ per Kundenkom-
mentar oder Like zum vermeintlichen Literatur- und Filmkritiker auserkoren 
fühlen können.  
Selbstreflexivität erweist sich wohl als die entscheidende Qualität und ist ein 
Ausweis für professionelle Begutachtung. Völlige Objektivität kann und soll es 
nicht geben, allein der Vielfalt des Marktes würde dies nicht Rechnung tragen. 
Vielmehr geht es um Intersubjektivität, was die Notwendigkeit einschließt, dem 
Leser klar verständlich zu machen, warum ein Buch oder ein Film als gut oder 
schlecht bewertet werden kann. 
Wer sich also als Beteiligter in der Kanonbeschreibung versteht, braucht einen 
Kompass. Er hilft bei der Navigation, ohne zu einer Richtung zu verpflichten. 
Klar ist, dass jede Entscheidung für einen Weg immer angreifbar sein wird. An-
ders kann es nicht sein. Um einen Hut in den Ring (einer orientierungslosen 
Gegenwart) zu werfen, sei auf eine Einteilung des Literaturwissenschaftlers 
Gunther Nickel hingewiesen. Während eine „Avantgarde-Ästhetik“ das Neue 
in den Blick nimmt, bemisst sich der Wert eines Werkes der „Kompensations-
ästhetik“ an der Frage, inwiefern es gesellschaftliche Modernisierungserfahrun-
gen und aufgreift und ausgleicht. Man denke etwa an Sibylle Lewitscharoffs 
„Das Pfingstwunder“, eine mirakulöse Geschichte über eine Dante-Tagung, die 
mit einer Himmelsfahrt endet. In der spirituellen Leere unserer Zeit kommt 
dies einer (ironisch inszenierten, aber erfrischenden) Epiphanie gleich. Thomas 
Meinecke gehört hingegen zu den „Avantgarde-Ästheten“ – wie ein DJ verbin-
det er erneut in seinem jüngsten Palimpsestroman „Selbst“ akademische Dis-
kurse mit Phänomenen der Popkultur, ganz der Devise folgend: Postfeminis-
mus trifft auf Lady Gaga. 
Manch ein Kritiker mag implizit mit diesen oder ähnlichen Schablonen loben 
und strafen. So formt sich ein diffuser, zugegeben, keineswegs schlechter Ka-
non der Gegenwart heraus. Schon heute lässt sich mit Bestimmtheit sagen, dass 
zukünftig Autoren wie Daniel Kehlmann, Botho Strauß oder Friederike Mayrö-
cker darin ihren Platz haben werden. Eine souverän auftretende Kritik, die eine 
wichtige Rolle im gesellschaftlichen Dialog spielen will, braucht Biss. Das bloße 
Abarbeiten der Verlagskataloge genügt nicht.  
Es wäre zu fragen, welch einen Kanon eine jeweilige Zeit erfordert und wie 
jener für die nähere Zukunft aussehen könnte. Zurecht konstatiert der Litera-
turwissenschaftler Lothar Bluhm, dass der Kanon „in seinen bildungsbürgerli-
chen und nationalkulturellen Paradigmen bis heute im Kern doch unverändert 
geblieben“ ist. Und dies seit dem 19. Jahrhundert. Doch heute leben wir nicht 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


62 
 

mehr in Kleinstaaten oder leiden an der fehlenden Einheit der Deutschen. Was 
unsere Tage bewegt, ist eine kontinentale Gemeinschaft, die zerfällt und nach 
einem Narrativ sucht. Daher schlägt Bluhm vor, den Kanon tendenziell an eu-
ropäischen Fragen auszurichten. Schnell fallen einem Autorinnen wie Ilma Ra-
kusa oder Dorothee Elmiger ein. Im essayistischen Bereich auch ein Robert 
Menasse. Ja, es geht dabei um Kompensation und Vision, um die Abfederung 
und Lösung einer politischen Krise durch Literatur und Sprache. 
Man könnte aber noch weiter als diese politische Fokussierung gehen. Es sei 
hier nicht die plumpe Forderung nach noch mehr Tabubrüchen erhoben. Es 
sei hier nicht der Gesang auf einen Gesang für ein Mehr an feucht-fröhlicher 
Skandalliteratur eingestimmt. Aber dass uns augenblicklich eine Richtschnur 
verloren gegangen ist, hängt auch mit der Minderwertung des Ästhetischen zu-
sammen. Zum einen, weil wir mit einer Masse der Mittelmäßigkeit auf dem 
Buchmarkt konfrontiert sind. Was von großer Geisteskraft oder struktureller 
Raffinesse ist, muss oft bewusst gesucht werden. Zum anderen aber auch, weil 
ein Teil der Kritik zahnlos geworden ist und sich scheut, den Leser aufgrund 
des ästhetischen Wertes eines Buches mit einer gewissen Anstrengung zu über-
zeugen. Ein gutes Beispiel ist die weitestgehend positive Rezeption von Martin 
Mosebachs aktuellem Roman „Mogador“. Wäre das Augenmerk einiger Kriti-
ker stärker auf die Machart des Werkes gerichtet, so könnte dieses wahrlich 
keinen Blumentopf gewinnen. Es sprießt nur so vor Schwulst und aufgesetzter 
Feinfabuliererei. Selbst wenn dies ironisch gemeint sein sollte, versetzt es einen 
in Kopfschütteln. Und dennoch wird der Autor munter gefeiert, weil jemand in 
der Flüchtlingskrise und sich verschärfender Konflikte zwischen Nord und Süd, 
Christentum und Islam, whatever, über den märchenumwogenden Orientraum 
(Klischee!) schreibt.  
Neben der europäischen Dimension – ergänzen ließe sich auch das ganze Feld 
der Digitalisierung unserer Welt – sollte uns letztlich auch wieder mehr an der 
Widerständigkeit künstlerischer Werke gelegen sein. Eine erhitzte Gesellschaft 
braucht eine starke Kultur der Irritation und Ungemütlichkeit. Wer beispiels-
weise nur vom Web 2.0 erzählt, hat noch lange nicht dessen Auswirkungen 
derart erfasst, dass sie spürbar werden. Anders etwa Eugen Ruges Sci-Fi-Roman 
„Follower“. Kaum einem anderen Buch gelingt es in diesem Jahr sprachgewal-
tiger die Beschleunigung der Kommunikation im 21. Jahrhundert zu erfassen. 
Geworfen in einen haltlosen Bewusstseinsstrom, einer Art bodenlosen Rau-
sches, flottieren wir durch die digitalen Kanäle der Datenbrillen und Simulatio-
nen.  
Leicht liest sich diese Komposition nicht. Doch je sperriger Kunst ist, desto 
eher setzt sie in uns etwas frei. Eine reine „Avantgarde-Ästhetik“ kann und soll 
nicht allein einen Kanon ausmachen, weil dieser immer auch einen Konsens 
darstellen und eben Aussagen über Verbindlichkeit treffen soll. Weil allerdings 
das Konsumierbare mithin in jedem Onlinepost aufzufinden ist, sollte die Kritik 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


63 
 

sich mehr auf solch komplexe Herausforderungen einlassen und ästhetischen 
Diskussionen nicht aus dem Weg gehen. Dies wäre dann großes Feuilleton und 
ein Leuchtturm unter allzu schnell in die Tastatur gehauenen Gefühlsbekennt-
nissen in den sozialen Netzwerken. Nur so kann und muss es den Kanon mit-
gestalten. Bedingung ist dabei stets, dass es seine Maßstäbe – im Gegensatz zur 
Hobbykritik – transparent macht. Dadurch wird es streitbar. Zum Glück. Eine 
Kritik ohne Gegenkritik wäre gefällig und nichts weiter als ermüdend. 
 

Das private Glück 

 
Ehe und Beständigkeit statt Revolution und Erneuerung: Eine Annäherung                              
an die Generation der Mittzwanziger 
 
„Pommes als Nachschlag in der Mensa“ – so lautete neulich eine der Haupt-
forderungen einer Liste zur Wahl des neuen Studierendenparlaments an der 
Universität Koblenz-Landau. Wenn dies das einzige ist, was den jungen Men-
schen fehlt, so mag ein Außenstehender verwundert denken, dürfte es sonst 
wohl keine Probleme geben. Doch wo sind die großen Proteste gegen die noch 
immer zu schlechten Studienbedingungen? Wo der hörbare Aufschrei gegen die 
Verschulung der Universitäten? Nun ja, die hat es auch dort gegeben, bis man 
nach eineinhalb Wochen vereinzelter Raumbesetzungen und ein wenig aner-
kennendem Nicken der Bildungspolitiker wieder in Lethargie zurückgefallen ist.  
Ob humorige Pommespolitik oder ein bisschen Streikerei – dahinter verbergen 
sich ganz grundsätzliche Fragen: Wo steht (meine) Generation der Mitt- und 
Endzwanziger aktuell? Welches Bild hat sie von der Zukunft und der Welt, die 
sich rasant wandelt? Zugegeben, man findet darunter keine Revolutionäre, 
keine – sieht man von einer überschaubaren Gruppe engagierter Weltverbesse-
rer etwa in Organisationen wie Greenpeace oder der Occupy-Bewegung ab – 
Che Guevaras, Dantons oder Trotzkis. Stattdessen schaut man zu, beäugt, ver-
drängt oder bringt sich im kleinen Rahmen ein. Viele Studierende und Auszu-
bildende engagieren sich für Flüchtlinge, geben abends Sprachkurse oder helfen 
in Kleiderkammern. Hilfe muss nicht nach außen strahlen. Man geht es ruhig, 
aber mit dem richtigen Gemüt an. Dies gilt zumindest für einen Teil unserer 
Zukunftsträger, ein anderer wirkt gesättigt und verbringt sein Dasein, um es mit 
Heidegger zu sagen, in einer digitalen „Seinsvergessenheit“. Wo der „Like“-
Button lockt, sind auch Surfer und Freundschaftssammler nicht weit, die das 
Netz und seine Datenkraken frank und frei mit immer neueren personenbezo-
genen Informationen füttern. Man glaubt sich, flottierend durch den unbe-
grenzten Raum des Cyberspace, so losgelöst und allem enthoben zu sein, ohne 
zu merken, dass man seine Freiheit Stück um Stück opfert. Weil die Konse-
quenzen unsichtbar und fern sind. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


64 
 

Die Generation der jungen Berufseinsteiger ist eine Generation, welche in Zei-
ten der Globalisierung und Unüberschaubarkeit, ganz auf Nähe setzt oder auf 
Sicht fährt. Nachdem das Abitur hinter ihnen lag, wollten die meisten ein Jahr 
nach Brasilien oder Peru. Nur weg, um anschließend voller Sehnsucht die Hei-
mat wieder zu entdecken. Kaum zu glauben aber wahr: Die jungen Menschen 
stehen wieder auf Schwarzwald und Rheinland, lieben das Beschauliche und 
Private. In diesem neuen Biedermaier nur Verächtliches zu sehen, griffe aller-
dings zu kurz. Denn mehr denn je fühlen sich die Mittzwanziger traditionellen, 
gerade der westlichen Welt so wichtigen Idealen verbunden. Haben schon man-
che die Ehe zum Auslaufmodell erklärt, dient sie vielen erneut als der sinnstif-
tende Lebensentwurf. Weiterhin beinhaltet das Paket: Treue, Beständigkeit, 
Kinder, Haus, Bausparvertrag trotz Nullzins, ein erfüllender Beruf, der auch 
den nötigen Freiraum lässt. Statt um Progressivität geht es um Werterhaltung. 
Der Globalisierung tritt man mit Sicherheitsdenken entgegen. Allerdings nicht 
als eine geschlossene Masse, die Forderungen erhebt. Jeder ist seines Glückes 
Schmied, man ist vernetzt und trotzdem ein Kämpfer für die eigenen Belange. 
Es gilt die Devise: Mit Disziplin kann man es möglicherweise schaffen. Dies 
führt so weit, dass einige kaum den Unterschied zwischen Schule, Lehrbetrieb 
und Universität wahrnehmen, was als Fehler schon im System angelegt ist. Die 
Bildungseinrichtungen müssen durchschleusen, ohne zu eigenständigem Den-
ken anzuhalten. Zu all den vielen ohnehin nicht welterklärenden Generations-
verschlagwortungen wie „X“, „Porno“, „Irgendwas mit Medien“, „Ich studiere 
Lehramt“ ließe sich daher problemlos noch „Generation Powerpoint“ ergän-
zen. Wer braucht schon noch Bücher, wenn es Folien und Googlebooks liefern. 
Ja, man spürt diese Gefälligkeitshaltung und zugleich weiss man, dass hinter 
dieser Verunselbstständigung ein politischer Wille und ein großer Leistungs-
druck hervorragen. 
Nicht wenigen der jungen Menschen eine apolitische Haltung und Passivität 
vorzuwerfen, mag zutreffend sein, aber fair wäre es anzuerkennen, dass die Zeit 
zur Reflexion und zum Engagement angesichts immer neuer Herausforderun-
gen schwindet. Der Overflow ermüdet und macht gemütlich. Man ist übersät-
tigt, von den Medien, all den digitalen Freundschaften, dem Zuviel an Konsum, 
dem Zuviel an Krisen und Katastrophen überall, dem Zuviel an Zuviel. Besin-
nung und Wertschätzung des nahen Umfeldes ist angesichts dessen nicht der 
falscheste Weg. 
Und dennoch darf uns das nicht ganz zufrieden stellen, weil die Entscheidun-
gen der vor uns liegenden Dekade zu wesentlich sind, als dass wir sie von uns 
schieben könnten. Man denke nur an die Zukunft der EU oder die gesellschaft-
liche Ausgestaltung der Digitalisierung, die momentan wie ein zügelloses Pferd 
über die Welt herfällt. Und schließlich der demografische Wandel, dem wir uns 
stellen müssen, da er uns ansonsten zu überfordern droht. Kurzum: Wir dürfen 
uns nicht damit begnügen, eine Übergangsgeneration zu sein, sondern müssen 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


65 
 

uns am eigenen Schopf aus dem Sumpf ziehen, den Mut zum Wagnis, zu neuen 
Entwürfen fassen. 
Dass etwas passieren muss, ist nahezu allen Mittzwanzigern klar. Denn sie seh-
nen sich in einer Zeit, die Byung-Chul Han mit dem „Terror des Gleichen“ be-
titelt, durchaus nach dem Überwältigenden, nach Momenten der reinen, großen 
Schönheit, nach Erneuerung im umfassenden Sinne. Nur bedarf es dazu keiner 
Wartehaltung, sondern aktiver Einmischung. Dies schließt eine Solidarisierung 
jenseits medialer Vernetzung ein. Denn Fakt ist: Das Internet stabilisiert nicht 
die Beziehungen der Digital Natives. Vielmehr bewirkt es genau das Gegenteil: 
Nicht selten werden echte Freundschaften mit echten Konflikten zugunsten 
der digitalen Paradiese vernachlässigt. Also Mut zum Kennenlernen? Mut zur 
politischen Debatte von Angesicht zu Angesicht? Ja, in jedem Fall! 
Dürfte man sich etwas wünschen, wären es Intellektuelle jener Generation, die 
sich trotz eines allgemeinen Anpassungsdrucks artikulieren. Gesucht werden 
Vorbilder, Freidenker und Überzeugungstäter. Doch wo kein Raum dafür ist, 
kann niemand einen solchen Platz einnehmen. Denn zur Wahrheit der Ü20 ge-
hört ebenso, dass viele Bereiche der beruflichen Selbstverwirklichung chancen-
los verbaut sind. Glücklicherweise herrscht in der deutschsprachigen Hemi-
sphäre nicht eine annähernde Jugendarbeitslosigkeit wie im Süden Europas vor. 
Allerdings wird es jenseits der von vielen derzeit so hoch geschätzten Beamten- 
und Lehramtskarriere schwieriger: Im Mediensektor ist es kaum noch möglich 
als kreativer Kopf Fuß zu fassen, wenn man nicht als unterbezahlte Trainee-
Kraft für irgendein moralisch verwerfliches Unternehmen moralisch verwerfli-
che Werbebotschaften austüfteln will. Das Wissenschaftszeitvertragsgesetz 
beutet gerade die klügsten unter den jungen Menschen aus. Außerdem verspre-
chen unzählige Praktika- und Befristungsverhältnisse kaum Aussicht auf Erfolg. 
Man könnte diese Liste des Lamentierens und Resignierens beliebig erweitern 
um die Kulturbranche, den trotz aller Hoffnungen schmaler werdenden öffent-
lichen Dienst oder die teilweise fehlende politische Unterstützung für Unter-
nehmensgründungen. 
Letztlich bleibt eine zentrale Frage, die es sich zu stellen gilt: Die nach dem 
Umgang mit der Freiheit. Welchen Weg wird unsere Generation einschlagen? 
Jenen, der Freiheit als Verlorenheit oder jenen, der Freiheit als Gestaltungsmög-
lichkeit begreift? Jenen der Angst oder der Hoffnung? Ein ungefähres Dazwi-
schensein oder ein Sowohl-als-auch wird es nicht geben können. Sich für eine 
Richtung zu entscheiden, heißt, sich – so oder so – Konflikten zu stellen, etwa 
gegenüber den Eltern oder der Tradition im Allgemeinen. Obgleich unsere Ge-
neration harte Auseinandersetzungen eher scheut, kann daraus am Ende ein 
heilsamer Effekt hervorgehen. Denn bestenfalls verhelfen uns Konflikte dazu, 
Widersprüche, in denen wir uns momentan allzu bequemlich aufhalten, aufzu-
lösen oder zumindest einen bewussten Umgang mit ihnen zu finden. 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


67 
 

Signaturen und Symptome 
 

Die Abgründe der Netzgesellschaft  

 

Die digitale Revolution hält Einzug in die Literatur:                                                            
Statt Euphorie herrscht zumeist Skepsis unter den Autoren  
 
Bereits 1962 sprach der amerikanische Medientheoretiker Marshall McLuhan 
vom globalen Dorf. Heute ist diese Vision im weltweiten Kommunikationsnetz 
Realität geworden. Jeder kann mit jedem chatten, daddeln, anstupsen, giganti-
sche Datenmengen sind per Mausklick verschiebbar, alle Hürden, ob geografi-
scher oder politischer Natur, sind im virtuellen Raum gefallen. Und auch die 
Utopie der frühen Internetutopisten von einer möglichen Menschheitsgesell-
schaft scheint greifbar. Als die Revolutionen in den arabischen Staaten vor al-
lem über das öffentliche Netzwerk organisiert wurden, sprachen Kommentato-
ren euphorisch vom World Wide Web als dem Demokratisierungsmotor 
schlechthin. Die sozialen Netzwerke Facebook & Co. avancierten zu den Stim-
men der Entrechteten und Rebellen. Freiheit und Transparenz wurden zu den 
glanzvollen Insignien der neuen Medientechnologien stilisiert.  
Gegenüber diesem Online-Optimismus fällt in der Gegenwartsliteratur frappie-
rende Skepsis auf. Neben der Tatsache, dass das Schreiben in einer medien-
durchdrungenen Spätmoderne nie mehr so sein dürfte wie zuvor, haben nam-
hafte Autoren ethische Bedenken zum Thema gemacht. Daniel Kehlmanns Ro-
man „Ruhm“ (2009) kann bislang als das Werk angesehen werden, dem die Zei-
chen des globalen Netzwerks am ausdrucksstärksten eingeschrieben sind. 
Schon die hyperlinkische Architektur des Buchs, in dem die Protagonisten 
meist über mediale Verbindungslinien wie Handy oder den Cyberspace in Be-
ziehung zueinander stehen, versteht sich als Abbild des Internets. 
Über die anonyme Virtualität, in die die Figuren mittels der neuen Medien ein-
tauchen, schaffen sie eine „zweite Wirklichkeit“. Für einige wird der Wunsch 
nach einer anderen Identität realisierbar, andere werden - auch über technisch 
fehlerhafte Verlinkungen - aus ihrem Existenzzusammenhang herausgeworfen. 
Mit dieser Ambivalenz macht Kehlmann deutlich, wie ein abstrakter Kommu-
nikationsraum zur Aushebelung von Verantwortlichkeit beiträgt. Da die Figu-
ren für ihre medialen Zweitpersönlichkeiten in einem für sie künstlichen Um-
feld niemandem mehr zur Rechenschaft verpflichtet sind, handeln manche völ-
lig unbedacht. Ein Internetjunkie postet unentwegt beleidigende Kommentare 
im Netz, ein bisheriger NoName nimmt in der Überschätzung seiner ihm neu 
zugefallenen Rolle den Suizid eines verzweifelten Anrufers billigend in Kauf. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


68 
 

Dass in der digitalen Ordnung jeder Klick, jedes Anstupsen oder jedes Telefo-
nat erhebliche Folgen nach sich ziehen kann, ist eine Erkenntnis aus diesem 
reichhaltigen Roman. Selbst wenn auf der Bildschirmoberfläche alles wie ein 
Spiel anmutet, sind dessen Auswirkungen stets faktischer Gestalt. So erzählt 
Kehlmann in wunderbarer Leichtfüßigkeit von der allgemeinen Unterschätzung 
der ludisch anmutenden Apparate und wie sie uns dazu verführen, ihnen auf 
die eine oder andere Weise unser Leben anzuvertrauen.  
Doch wie zuverlässig ist diese Freundschaft mit der Technologie? Skepsis ist 
geboten. So auch in Thomas Glavinics Roman „Lisa“ (2011). Im Zentrum steht 
ein koksender Spieletester, der im inneren Monolog via Internetradio von seiner 
Flucht in eine entlegene Waldhütte berichtet und in der ihm zuhörenden Netz-
Community glaubt, den nötigen Schutz zu finden. Denn statt Idylle beherrscht 
Angst die Szenerie. Beruhend auf einer DNA-Spur in seiner Wohnung vermeint 
der Sprecher, Opfer des Einbruchs einer international gesuchten Killerin - unter 
dem Pseudonym „Lisa“ bekannt - geworden zu sein. Doch dann offenbart sich 
der Mythos um die blutrünstige Schlächterin Lisa als Auswuchs einer alarmisie-
renden Netzgemeinde. Wer das Buch liest, fühlt sich an die unzähligen Ver-
schwörungstheorien in heutigen Netzforen erinnert. Die Vision Jean Baudril-
lards, wonach die Ära der neuen Medien zunehmend die Realität durch eine 
neue Scheinwirklichkeit zu ersetzen vermag, findet in „Lisa“ ihr literarisches 
Abbild. Der Homo Cyber, der das Echte nicht mehr vom Virtuellen trennen 
kann, wird mehr und mehr zum Spielball all jener, welche die Medien zu Ver-
führung und Propaganda zu nutzen wissen.   
Während Glavinic das Netz somit als Reich der Manipulation kennzeichnet, 
sieht die fortschritts- und technikkritische Literaturnobelpreisträgerin Elfriede 
Jelinek darin ein bewusst ideologisches System. Immer wieder macht sie in ih-
ren Theaterstücken und letzten Romanen die Pornografisierung der Gesell-
schaft zum Thema. Vor allem ihr Prosadrama „Winterreise“ steht im Zeichen 
einer patriarchalen Unterdrückungsordnung. Auf der Suche nach der wahren 
Liebe verfängt sich darin ein wanderndes Ich in den Maschen eines verlocken-
den Cybergeflechts. Mit wenigen Klicks kann man dort zum Wunschpartner 
finden, „das Netz ist eine Gebärmutter für Menschen“. Jedwede Beziehung ist 
prinzipiell sexualisiert. Anarchisch werden Menschen als Leiber umgewälzt: 
„Aha, da kommt gerade einer natürlich auch aus dem Netz, andere Menschen 
gibt es schon lang nicht mehr, der hat sich frei gemacht […] das ist ja der Zweck 
des Ganzen.“ Wie in einem Warenhaus können Frauen als Produkte angeklickt 
und verschlungen werden. Indem sexuelle Begegnungen schlichtweg für jeder-
mann erhältlich sind, assoziiert die Schriftstellerin Partnerschaft mit einer kapi-
talistischen Ausbeutungslogik. Während im Cyberspace alle nach Erlösung su-
chen, verkommen Frauen wie Männer im Netz zu bloßen Sexmaschinen, die 
sich aneinander reiben, ohne sich zu finden. Statt einem Möglichkeitsraum, wie 
ihn die Netzutopisten beschwören, ist der Cyberspace zur Wüste einer verlore-
nen, in stetem Irrtum befangenen Menschheit geworden.  

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


69 
 

Ein Ort der Verrohung und Verflachung, Räume, die uns des Realitätssinnes 
berauben, Spielwiesen, die uns glauben machen, unser Handeln bliebe ohne 
jede Konsequenz – die Gefahren, welche die Autoren im Cyberspace sehen, 
sind vielfältiger Natur. Vor allem sind sie aber Ausdruck eines neuen Menschen, 
der seinen lang erkämpften Status als aufgeklärtes Subjekt nur vermeintlich in 
den großen Weiten des Internet zu bewahren weiß. In Wirklichkeit, so sugge-
rieren es die Texte, scheint er längst Teil einer weltumspannenden, organischen 
Apparatur geworden zu sein. Mit der Google-Brille wird das Zeitalter des, wie 
es Paul Virilio einmal nannte, „synthetischen Sehens“, das heißt einer Wahr-
nehmung, die Menschliches mit Maschinellem verschmilzt, real.  
Es mutet daher schon wie ein Fanal an, wenn der Autor Marcel Maas in seinem 
Debüt „Play. Repeat.“ (2010) schreibt: „Unsere Augen bilden das große 
Google“. In der Tat sind die vier Jugendlichen seines Prosawerkes keineswegs 
mehr weit vom Cyborg entfernt. Die Medien haben in diesem dystopischen 
Endzeitszenario Allmacht über die Menschen erlangt. Umgeben von der Dau-
erbeschallung aus Livetickern, Schlagzeilen und Konsumterror flüchtet sich das 
Quartett um Carlos, Marlene, Lilly und dem Ich-Erzähler daher in nächtliche 
Alkohol- und Drogeneskapaden. Die Scheinwirklichkeit der Technik hat die 
Menschen darin längst überholt. Erst als einem Teil der Gruppe die unerwartete 
Flucht aus der Großstadt in die freie Natur gelingt, wird ein Dasein in Autono-
mie wieder denkbar.  
Die Überflutung an Information lässt uns also nicht reich an Wissen werden, 
sie droht vielmehr, uns zu Opfern des Marktes zu erklären. Bei all dem Zuwachs 
an Möglichkeiten im digitalen Zeitalter müssen wir also ein Augenmerk darauf 
haben, uns die Fähigkeit der Auswahl zu bewahren und nicht zu Überforde-
rungskonsumenten zu werden. Information muss Bereicherung und darf nicht 
Zwang sein. Heute ist niemand mehr nur auf bestimmte Publikationsorgane wie 
das Fernsehen angewiesen, das ihn einseitig zum Rezipienten erklärt. Das In-
ternet ermöglicht jedem einzelnen, sich interaktiv einzubringen. Diese Freiheit 
kann bei aller Skepsis auch ein Geschenk sein, ist aber doch mit erheblichen 
Risiken verbunden. Sie kann nur dort richtig wirken, wo ihr klare Orientierun-
gen und fester Wertekanon innewohnen. In diesem Sinne kann die neue Frei-
heit der digitalen Revolution eine der Selbstbestimmung werden. Sie sollte aber 
auch eine der Verantwortung sein. 
 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


70 
 

Im Netz der Worte 

 
Beharrliches Graben lohnt sich: Unter dem Cyber-Dschungel sind anregende Experimente 
für Textliebhaber zu finden  
 
Hier ein Link, dort ein Fenster. Alles flimmert. Information ist stets im Flow. 
Im Netz ist alles in rascher Bewegung. Tag und Nacht. Kann dies ein Ort der 
Kunst sein? Kann der Surfer dort verweilen, um in Ruhe auf den antiquierten 
Musenkuss zu warten? Zugegeben: Nicht alles, was man in irgendwelchen Fo-
ren als irgendeine Literatur anzupreisen glaubt, stammt unmittelbar aus der Fe-
der eines wahren Dichters. Wer im Cyberspace nach dem Schönen und Wahren 
Ausschau hält, muss in der Tat angesichts der Masse von Trash und allerhand 
Hobby-Poesiealbum-Aphorismus-Gepansche beharrlich suchen, um fündig zu 
werden. Aber immerhin wird man es. Denn glücklicherweise haben auch einige 
renommierte Autoren aus dem „Real Life“, also dem traditionellen, gedruckten 
Segment, den Cyberspace für ganz eigene Produktionsexperimente entdeckt.  
Es lohnt daher, sich im virtuellen Labyrinth ein wenig treiben zu lassen und 
beispielsweise auf Ann Cottens 2008 ins Leben gerufenes und bis heute ange-
reichertes Glossarattrappen-Projekt (www.glossarattrappen.de) zu stoßen. 
Gleich vorab sei gesagt: Es geht auf diesen Seiten nicht darum, klare Sinnstruk-
turen zu generieren, die möglicherweise die Autorin beabsichtigt haben könnte. 
Nein, der Besucher ist ein Rätsellöser – der aktive Part, in dessen Kopf ganz 
individuelle Assoziationen entstehen sollen. Statt als Interpret wird er als Spieler 
und Fantast gefordert. Nur in dieser Rolle lässt sich eine Ordnung finden. Be-
tritt er das Portal, fällt ihm dort nicht mehr und nicht weniger als ein Text mit 
Bild ins Auge. Durch Anklicken des schwarzen Balkens am oberen Rand kann 
der Besucher der Seite beliebig viele Kombinationen aus einem umfangreichen 
Speicher aus Fotos, Skizzen und Stadtpanoramen mit eben jeweils zufälligen 
poetischen Sprachschnipseln nutzen. Unter den vielfältigen Verknüpfungsmög-
lichkeiten trifft man etwa auf den Fund „normal“ – einen juvenilen Appell, sich 
jedweder Mittelmäßigkeit des Lebens zu entziehen: „Ich hab ein Problem mit 
unserer Fischigkeit, pardon, mit innerem Frieden. Verdächtig ist, dass er immer 
wieder zu Tiraden und Predigen ausbricht. Noch problematischer ist aber, dass 
er ansonsten fast so gut funktioniert, als ob man tot wäre.“ Darunter ein Foto 
auf einen Goldfischteich, still, leise und ereignislos. Hier mag ein Zusammen-
spiel zwischen Text und Bild noch recht augenscheinlich sein; ein andermal 
wirkt das, was uns der Zufallsgenerator ausspuckt, beliebig. Nachdem alle 
künstlerischen Erzeugnisse dieses virtuellen Sammelsuriums nahezu zwanzig 
Bände füllen, jedoch die unzähligen Kombinationen dabei kaum berücksichtigt 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


71 
 

werden könnten, wird das facettenreiche Mosaik im Netz überhaupt erst reali-
sierbar. „Glossarattrappen“ versteht sich damit als eine geschlossene Puzzle-
bibliothek.  
Doch längst nicht alle Internetauftritte von Autoren stehen für sich allein. Viel-
mehr ergänzen sie oftmals das eigentliche Werktableau. So zum Beispiel Peter 
Wawerzineks Homepage. Sich in dessen autobiografische Bücher einzufinden, 
heißt, in einen familiären Abgrund aus Alkohol, Hoffnungslosigkeit und uner-
füllten Sehnsüchten zu blicken. Dreh- und Angelpunkt einer problematischen 
Kindheit ist dabei die Mutter, über deren (ausgebliebene) Beziehung zu ihm ein 
sehr berührender Kurzfilm Aufschluss gibt. „Die Vergangenheit ist eine Höhle, 
[…] in die man einfahren kann, um in das dunkle Innere zu gelangen“ – mit 
diesen von Wawerzinek selbst als inneren Monolog gesprochenen Worten be-
ginnt eine kurze Reise in eine einsame Jugend. Anfangs sieht man den Dichter 
allein am Meer. Dann durchläuft er sein ehemaliges, verwaistes DDR-Kinder-
heim. Während der Zuschauer im Hintergrund Kinderstimmen hört, bleiben 
Schaukel und Wippe im Schulhof unbesetzt. „Ich arbeite in die Fremde hinein. 
Fremde meint den Stoff, der besucht sein will“ lautet die Selbstanweisung in 
der indes heruntergekommenen Ruine. Darin neben alten Waschbecken und 
staubigen Gardinen schwarz-weiße Familienfotografien und ein heimatloser 
Schriftsteller mit einer tragischen Geschichte. Dort wurde er untergebracht, 
nachdem ihn seine Mutter in der Wohnung zurückließ, um in den Westen zu 
gehen. Das Erinnerungskaleidoskop auf www.wawerzinek.de, so melancholisch 
wie ergreifend, ergänzt somit die literarische Vergangenheitsbewältigung des 
1954 in Rostock geborenen Bachmannpreisträgers. Das Netz steht in diesem 
Beispiel nicht gegen das gedruckte Œuvre, sondern komplettiert es.  
Damit aus dem Umgang der Schreiber mit dem Internet ein Surplus hervorgeht, 
wissen sie, sich dessen ästhetische Eigendynamik produktiv zu Nutze zu ma-
chen. So bedient sich Terézia Mora des Cyberspace als Dialogkulisse, wobei 
ihre Netzpräsenz zugleich eine autopoetische Reflexion auf den Netz-Kommu-
nikationsraum liefert. Unter www.tereziamora.de wird der Besucher mit einem 
monströsen Textkörper bewusst überfordert. Zu lesen ist eine den gesamten 
Bildschirm erfassende Passage aus ihrem Roman „Alle Tage“. Dass sich die 
1971 im ungarischen Sopron geborene Chamisso-Autorin darin lang und breit 
dem Übersetzen zuwendet, dürfte natürlich zunächst ihrem persönlichen Mig-
rationshintergrund geschuldet sein. In der Auseinandersetzung mit dem Dol-
metschen sowie dem sprachlichen Überwinden alter Nationaldünkelei wird dar-
über hinaus ein globales Projekt vorstellbar, dessen Prinzip lauten könnte: Ei-
nigkeit in Vielfalt. Das Web bildet einen polyphonen Zwischenraum, wo jeder 
mit jedem in Kontakt zu treten imstande ist. Das Nachdenken über das Über-
setzen, was sich auf der Desktopfläche manifestiert, ist ein Nachdenken über 
die Möglichkeiten transnationalen Austauschs durch und mit Vielsprachigkeit 
im Netz. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


72 
 

Wie schon in vergangenen Medienumbrüchen entdecken Autoren die neuen 
Medien und damit ebenso den Cyberspace als Orte politischer Artikulation. Da 
sich die Nachrichtenereignisse in der beschleunigten Spätmoderne tagtäglich 
überschlagen, bietet es ein Forum, um rasch auf aktuelle Missstände und Kon-
flikte einzugehen. Als besonders rege erweist sich hierbei Elfriede Jelinek. Seit 
Beginn ihres Schreibens legt sie immer wieder den Finger in die Wunden der 
Gesellschaft, klagt Kapitalismus, Konsum, Patriarchat und Rechtspopulismus 
an. Wo ein Großteil ihrer Kollegen, darunter engagierte Autoren wie Juli Zeh 
oder Marlene Streeruwitz, das Internet lediglich zur archivarischen Zweitver-
wertung von Zeitungsessays nutzen, schreibt die Nobelpreisträgerin auch Texte 
ausschließlich für das World Wide Web (wwww.elfriedejelinek.com). Der Ro-
man „Neid“ wurde beispielsweise nur online publiziert. Hinzu kommen ganz 
aktuelle Wortmeldungen, etwa zu Film und Theater, oder das just publizierte, 
sehr lesenswerte Zusatzkapitel „Warnung an Griechenland vor der Freiheit“ zu 
dem Drama der Wirtschaftskrise „Die Kontrakte des Kaufmanns“. Provokativ 
äußert sie darin eine zynisch-gallige Kritik an entfesselter Ökonomie, Ausbeu-
tung, Repression des hellenischen Volkes in „unerträglichste[r] und bitterste[r] 
Knechtschaft“.  
Obgleich in derlei Entwürfen das Ideal einer höchst aktuellen Literatur Wirk-
lichkeit wird, nimmt die Realwelt bislang jedoch kaum Notiz davon. Ob nun 
gesellschaftskritische Einmischung oder das ludische Formspiel einer Ann Cot-
ten – bisher bleibt die Resonanz der Feuilletons und Literaturliebhaber weitest-
gehend aus. Gleichwohl wird das Netz als Publikationsort noch weiter an Be-
deutung gewinnen. Momentan erlebt schon manch schreibender NoName 
große Erfolge durch Self-Publishing, während die Rezensionsseiten der großen 
Tageszeitungen leichtfertig darüber hinwegsehen. Sollte die Ignoranz bleiben, 
könnten sie zukünftig von der Macht des Marktes an den Rand gedrängt wer-
den. Allein der qualitativen Auswahl wegen sollte unser Blick daher auch durch-
aus kritisch die literarischen Entwicklungen im Datenuniversum im Auge be-
halten. Denn zwischen vielen Müllbergen und Unsinn tritt manchmal Potenzial 
hervor, das auch unsere Lebensgegenwart ganz unmittelbar verändern kann. 
 

In Gottes Mülleimer 

 

Schmiersuff, Kneipenblues und Elend: Über eine Gegenwartsliteratur, die sich facettenreich 
an den untersten Rand der Gesellschaft wagt 
 
Die Literaturgeschichte ist auch eine Geschichte der Schönen und Reichen, eine 
Geschichte der Macht und Ausgrenzung. Nachdem Adel und Klerus über Jahr-
hunderte hinweg den abendländischen Kanon bestimmten, brachte erst das 18. 
Jahrhundert die wirkliche Wende. Mit dem Kapitalismus emanzipierte sich das 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


73 
 

Bürgertum, mit Marx in der Moderne das Proletariat. Vom Klassenkampf ist 
seither in der Belletristik nur noch wenig zu spüren. Mittelständler und Aufstei-
ger, Weltverbesserer und Heuchler, Kosmopoliten und Heimatverbundene be-
völkern die Literatur des späten 20. Jahrhunderts. Wer unterdessen ein Ni-
schendasein führte, sind jene am untersten Rand der Gesellschaft; jene, die sich 
keine Sorgen über das Morgen leisten können, weil ihr Leben einem blanken 
Überleben gewichen ist. Armut, körperlicher und seelischer Verfall kennzeich-
nen diese Gruppe, versammelt in den letzten Trinkhallen, Bahnhofkaschem-
men und Suppenküchen der Republik, bekannt unter vielen Namen: Prekariat, 
Unterschicht, Modernisierungsverlierer. 
Erzählst du noch vom Betulichen, oder „hartzt“ du schon, haben sich immer-
hin einige zeitgenössische Autoren in den letzten Jahren gefragt und sich auf 
die künstlerische Suche nach jenen begeben, die weder in der sozialen Gemein-
schaft noch in der Literatur eine Stimme hatten. Entstanden sind spannungs-
volle Balanceakte zwischen Komik und Tragik. Selten das eine oder andere. 
Zumeist aber beides zugleich, wie Heinz Strunks formvollendeter, für den Preis 
der Leipziger Buchmesse nominierte Roman „Der goldene Handschuh“ (2016) 
belegt, der die Genese des No Name Fritz Honka zu einem der abscheulichsten 
Frauenmörder der 70er Jahre dokumentiert. Fanta-Rolf, Samba-Eddy und Rit-
zen-Schorsch sind nur einige Schluckspechte, die sich täglich in der titelgeben-
den, Hamburger 24-Stunden-Kaschemme zusammenfinden. Manche verlassen 
den heruntergekommenen Schuppen erst gar nicht, weil schon das Aufstehen 
vom Barhocker eine kaum zu bewältigende Herausforderung darstellt. Man ver-
sackt und klebt, „Schmiersuff“ an den Wänden und in der Blase. Verrottende 
Existenzen. Wer hier einmal angekommen ist, für den gilt: Die „Konzentrati-
onsspanne liegt bei der eines Fisches, nach fünf Sekunden ist alles vergessen.“ 
Um sich in dieses umnachtete Milieu vorzutasten, setzt Strunk sowohl auf die 
Mittel der Karikatur als auch der empathischen Anteilnahme. Es sind Schick-
sale, die schockieren und bewegen. Ähnliches lässt sich für Thomas Melles 
Werk „3000 Euro“ (2014) konstatieren: Auch hierin vernehmen wir den Blues 
der „Asozialenkneipe[n]“ und treffen auf allerhand menschliches Treibgut wie 
einen obdachlosen Studienabbrecher oder eine alleinerziehende Lidl-Kassiere-
rin, die finanziell nicht umhin kommt, bei einem Pornodreh mitzumachen. Was 
ihnen bleibt, sind einzig die Träume von einem besseren Leben, irgendwo und 
irgendwann. 
Obwohl weder Melle noch Strunk – beide sind von Hause aus Literaturwissen-
schaftler – der Unterschicht angehören, zeugen ihre Texte von Authentizität. 
Klar ist: Fern sind der Schriftstellerei – zumindest im Wartestand auf den selten 
sich einstellenden Durchbruch – prekäre Lebensverhältnisse keineswegs. Der-
zeit liegt das durchschnittliche Jahreseinkommen von Autoren gemäß der 
Künstlersozialkasse bei knapp 19.000 Euro. Die Wirklichkeit bestätigt das Kli-
schee vom brotlosen Poeten im vollen Umfang. Clemens Meyers und sogar 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


74 
 

Harry Potter-Erfinderin J. K. Rowling bezogen zeitweise Sozialhilfe, Karen 
Duve verdiente ihren Lebensunterhalt lange Zeit mit Taxifahren. Kiekegaard 
schrieb einst, dass „jede Dichterexistenz Sünde [sei], und zwar die: zu dichten, 
anstatt zu sein“. Dass Armut oftmals Teil einer jeden  Künstlerkarriere ist, 
könnte ein Grund sein, warum die schreibende und noch immer brotlose Zunft 
ihr Augenmerk auf ein Milieu richtet, dessen innere Befindlichkeit die meisten 
von uns allenfalls noch über das RTL-Nachmittagsprogramm kennen lernen. 
Elend und literarische Produktivität stehen, wie die uralte Stereotype vom ar-
men Poeten zeigt, bis in die Gegenwart hinein in einer engen Wechselbezie-
hung. So thematisiert Angelika Klüssendorf in ihrem Roman „April“ (2014), 
die Fortsetzung von „Das Mädchen“ (2011), ganz dezidiert die Geschichte ei-
ner verwahrlosten Jugend in der DDR, eines Mädchens, das kämpfen muss, um 
zu existieren und auf dem harten Weg in die Gesellschaft immer wieder Trost 
und Inspiration im Schreiben findet. 
Diese Wendung ins Kreative mag – gemessen an den antriebslosen Subjekten 
der anderen Romane – eine Ausnahme sein. Was all diese Bücher hingegen eint, 
ist ihre fehlende politisch-gesellschaftliche Mitte. Kritisch stellt sich die Frage, 
ob es sie überhaupt jemals gab? Während die Parteien in der jüngeren Vergan-
genheit die sogenannte bürgerliche Mitte zur heiligen Kuh verklärten, blieb 
ihnen unbemerkt, dass ein immer größerer Teil an den Rändern auszufasern 
begann. Pegida und ökonomische Verlierer auf den Straßen geben das Bild ei-
nes Europas ab, das zu zerbrechen droht. Sieht man die Flüchtlingskrise mehr 
als Auslöser, denn als Ursache für das Kippen ganzer Regionen, so wird man 
dem sozialpolitischen Versagen dahinter gewahr. Die „besorgten Bürger“ avi-
sieren im Fremden die Bedrohung, dabei liegt der Grund für ihr Abgehängtsein 
in einem Fortschritt, der ihnen keine Teilhabe ermöglichte. So kann man 
Strunks, Klüssendorfs und Melles Gesellschaftsdiagnosen, die an die Groß-
stadtromane des frühen 20. Jahrhunderts anknüpfen, oder auch Anna Katha-
rina Hahns aktuelles Buch „Das Kleid meiner Mutter“ (2016) über die verlorene 
Jugendgeneration Spaniens durchaus als Streitschriften gegen einen verlogenen 
Gesellschaftstraum lesen. Inmitten der saturierten Überflusskultur legen sie die 
Abgründe frei, welche Gentrifizierungsmaßnahmen verdrängt haben.  
Manche wie Marion Poschmann, die in ihrer „Hundenovelle“ (2008) den Alltag 
einer arbeitslosen Stadtnomadin beschreibt, schlagen dafür den Ton der Melan-
cholie an, andere wie Strunk greifen auf eine Sprache zurück, die sich, parodis-
tisch gemixt aus Alltagsphrasen und Halbweisheiten, selbst entleert. Mit Sätzen 
wie „Wer mit allen Wassern gewaschen ist, ist noch längst nicht sauber“ oder 
„Auch bei Gegenwind kann man vorwärtskommen“ fängt „Der goldene Hand-
schuh“ nicht nur ein soziales, sondern ebenso kommunikatives Vakuum ein. 
Sich auf literarischem Wege Einblick die unterste Armutszone oder, wie Melles 
Protagonist so treffend sagt, „in Gottes Mülleimer“ zu verschaffen, befriedigt 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


75 
 

mehr als ein voyeuristisches Bedürfnis. Im besten Fall gewinnt unsere Erfah-
rung aber an Multiperspektivität. Denn woran die Prekariatsromane appellieren, 
ist eine Mitleidsethik ganz im Sinne Lessings: Aus Einfühlung folgt Verständnis, 
aus Verständnis Verantwortung. Diese Kunst dient keinem Sozialismus, son-
dern einem wahrhaftigen Humanismus. Ihre Ehrlichkeit mutet schmerzhaft an. 
Denn sie weiß um eine kulturelle Identität, die auch die Dunkelzonen unserer 
Wohlstandsgesellschaft einschließt. 
 

Im Schlachtfeld der Kamera 

 
Guerilla-Krieg, Desorientierung und die Blicke der Macht – Der aktuelle Kriegsfilm                  
am Nerv der Zeit 
 
Die Geschichte der Kamera ist auch eine Geschichte des Krieges. Bereits Mitte 
des 19. Jahrhunderts dient die Fotografie zur Dokumentation von Schlachtfel-
dern, im Weltkrieg 1914-1918 gelingt es erstmals, die Schrecken der Material-
schlachten in bewegten Bildern zu erfassen. Das Objektiv scheint mit der Waffe 
verschränkt und bald die Idee des Kriegfilmgenres geboren. Auf welche latente 
Weise Kamera und Zerstörungstechnik ineinander übergehen, zeigt eines der 
prominentesten, frühen Beispiele der Filmgeschichte: In der Literaturverfil-
mung „Im Westen nichts Neues“ (1930), worin eine Gruppe junger Schulab-
gänger nach anfänglich patriotisch-deutschtümelnden Gesängen traumatisiert 
von den Fronten des Stellungskrieges heimkehrt,  ist eine Trennung kaum mehr 
möglich. Das Rundfeuer der Maschinengewehre im Schützengraben wird von 
der Kamera so minutiös vom Standpunkt des Gefreiten mitverfolgt, dass der 
Zuschauer glaubt, das Aufzeichnungsgerät selbst sei die Schussapparatur. 
Heute sind es weniger die schweren Radaugeschosse als vielmehr die feinen 
Zielrohre, welche die subjektive, das heißt mit dem Betrachter verschmelzende 
Kamera in Kriegsfilmen der jüngeren Zeit einnimmt. Selbst wenn sich dieses 
Muster gehalten hat, mögen die heutigen Genrewerke gänzlich anderer Natur 
sein. Nachdem mit dem Fall des Eisernen Vorhangs die dualistische Konflikt-
linie zwischen Gut und Böse sowie Ost und West wegbricht, schafft die Zäsur 
der Anschläge von 9/11 ein Klima der weltweiten Verunsicherung, was sich 
auch in kinematografischen Auseinandersetzungen niederschlägt. Wohingegen 
die klassischen Schlachtfilme noch die Logik zweier Fronten bedienen, zeugen 
aktuelle Filme über Pulverfassregionen im nahen Osten von Anarchie und Ori-
entierungslosigkeit in umkämpften Gebieten. Armeegefechte gehören der Ver-
gangenheit an, die Gegner im postnationalen Zeitalter sind geheime Schläfer, 
fanatische Attentäter und eiskalte Terroristen. Nicht zuletzt der gerade erschie-
nene, differenzierte Militärfilm „Lone Survivor“ (2013) von Mark Wahlberg 
führt eindrucksvoll den Charakter der neuen Guerilla-Kriege vor Augen: Statt 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


76 
 

des Schützengrabens fungiert nun die die afghanische Berglandschaft der Pro-
vinz Kunar als Kulisse. Als vier Spezialeinheiten der US Navy SEALs in dem 
unwägbaren Gelände einen Talibanführer ausfindig machen sollen, wird deren 
Einsatz zum unübersichtlichen Spießrutenlaufen durch Wald- und Felsgebiet. 
Bald steht das Quartett, ortsunkundig und überfordert, von allen Himmelsrich-
tungen unter Beschuss.  
Von ähnlich heiklen wie unüberschaubaren Situationen erzählt auch Kathrin 
Biggelows meisterhafter Film über die Irakeroberung „Tödliches Kommando. 
Hurt Locker“ (2008). Versteckte Fassadenschützen und Hinterhalte offenbaren 
den vordringenden US-Einheiten eine Stadt im Ausnahmezustand. Bagdad im 
Jahr 2004 ist ein Schmelztiegel, wo keinerlei Klarheit darüber zu gewinnen ist, 
wem man vertrauen kann und wem nicht. Eine herausragende Szene dürfte die 
Entschärfung einer mit mehreren Zündern versteckten Bombe im Stadtkern 
sein. Der Einsatz des Sergeants des Kampfmittelräumdienstes wirkt nicht nur 
dadurch höchst spannend, weil er dabei auf einem breiten Platz jedwedem An-
griff von Aufständischen ausgeliefert scheint, sondern auch, weil sich hierin zu-
gleich auch die für unsere Zeit so prägnante Ungewissheit technischer Raffi-
nesse zeigt. Es ist der Verlust der Berechenbarkeit gegenüber einer Waffe, deren 
Einsatz nicht mehr der direkten, menschlichen Steuerung bedarf. Man kann 
diesen fiebrigen Augenblick des Films vielleicht sogar als Chiffre überhaupt auf 
eine neue Kriegskultur lesen, die mittels des perfektionierten, technologischen 
Fortschritts einen schauerhaften Höhepunkt der Abstraktion erreicht hat. Auf 
die klassischen Gefechte, geprägt von Durchhalteparolen und roher Gewalt, 
sind die militärischen Operationen der Aufmerksamkeit und des technischen 
Kalküls gefolgt. 
Um dabei möglichst den Eindruck fiktiver Konstruktion zu verhindern, setzen 
die Regisseure in ihren Arrangements auf neue Verfahren im Umgang mit Ka-
mera und Montage. Selbst wenn beispielsweise das Geschehen um den anhal-
tenden Beschuss in „Lone Survivor“ schwer an Realismus einbüßt, insofern die 
vier Helden nach zahllosen Verletzungen und meterhohen Klippenstürzen 
noch immer dem islamistischen Kampfgeschwader trotzen, erzeugt Wahlberg 
den Anschein höchster Authentizität. Rapide, bewusst zu hastige Kamerafahr-
ten, wackelnde Bilder und harte Schnitte im Kugelhagel berauben den Zu-
schauer seiner Orientierung. Während er in der dafür häufigen Verwendung 
von Handkameras einerseits den Eindruck gewinnt, das Inferno würde aus ei-
ner bloß subjektiven Sicht eines der Soldaten wahrgenommen werden, könnte 
man auch an den Standpunkt eines objektiven Drittens denken – nämlich jenen 
des Beobachters, des Kriegsberichterstatters und Dokumentarfilmers, welcher 
sich inmitten des Geschützmanövers aufhält.  
Mit diesem Paradox treibt das Genre ein pikantes Verführungs- und Verschlei-
erungsspiel um subtile Machtkonstellationen. Da der subjektiven Einstellung 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


77 
 

immer etwas Affekthaftes und Amateurhaftes innewohnt, schließt der Zu-
schauer im Moment der Szene eine strategische Planung dahinter aus. Dies ist 
natürlich Teil der Sogwirkung, insofern der scheinbare Wirklichkeitsgrad umso 
mehr dazu beitragen soll, das Kinopublikum gänzlich in den Film eintauchen 
zu lassen. Die Subjektive – ob nun aus der Sicht eines fiktiven Soldaten oder 
denkbaren Dokumentarjournalisten – ist darauf ausgerichtet, kritische Distanz 
möglichst zu unterbinden. Wer sich aber allzu leicht einfangen lässt, wird kaum 
der perfiden Taktik wie auch der damit einhergehenden künstlerischen Ambi-
tion jenes Kameraeinsatzes gewahr. Denn hinter den vereinnahmenden Bildern 
verstecken sich hegemoniale Konstellationen. Sie nicht zu bemerken, heißt der 
gezielten Manipulation der Filmemacher auf den Leim zu gehen.  
Indem Biggelows Subjektiven etwa irakische Zivilisten so zwielichtig ins Bild 
setzen, dass man selbst nie sicher ist, ob der muslimische Passant sich nicht 
doch im nächsten Moment in die Luft sprengen könnte, führt sie uns unseren 
eigenen Blick des Misstrauens und der Voreingenommenheit vor. Wenn hinge-
gen am Ende die US-Soldaten im gleißenden Sonnenlicht pathetisch glorifiziert 
werden, ruft sie demgegenüber die uns bekannte Stereotype des amerikanischen 
Heros auf. Sie zeigt uns durchaus ironisch, was und vor allem wie wir sehen 
und denken: Hier die Bedrohung des Islamismus, dort die Weltpolizei. 
Ähnliches zeichnet sich auch in Paul Greengrass’ Thriller „Captain Phil-
lips“ (2013) ab. Zwar handelt es sich hierbei nicht um den typischen Kriegsfilm, 
der Streifen bildet aber einen symptomatischen Konfliktherd, einen Stellvertre-
terkampf, ab. In der Entführung eines US-Container-Frachters durch somali-
sche Piraten kommen die Diskrepanzen zwischen dem reichen Norden und der 
armen Südhalbkugel zum Ausdruck. Auch in diesem Werk verleihen wackelnde 
Handkameraaufnahmen Nähe und Glaubwürdigkeit. Gleichzeitig trägt die sub-
jektive gefilmte Perspektive der Crew zunächst zu einer Dämonisierung der be-
waffneten Räuber bei. Im Gegensatz dazu verdeutlichen zuvor die Totalen der 
Untersicht auf den dadurch voluminös wirkenden Transporter, und jene der 
Obersicht auf das winzige Motorboot der Aktivisten schon zu Beginn das 
Machtungleichgewicht zwischen Ethnie, Kultur und Herkunft. Dass die See-
räuber, welche nach der Verschleppung des Kapitäns allmählich über ihre trau-
rige Perspektivlosigkeit reden, am Ende der Großmacht der US-Navy erliegen, 
veranschaulicht nur nochmals die Ohnmacht des Südens, mit ungleicher Waf-
fengewalt die Hegemonie des Nordens überwinden zu können. 
Was Biggelow und Greengrass exemplarisch für viele weitere Genrewerke mit 
ihrem intelligenten Kameraeinsatz durchexerzieren, sind jedoch keineswegs 
Feiern auf althergebrachte Ideologien oder schlichte Verherrlichungen der US-
Weltnation. Vielmehr dienen die Subjektiven, soweit man ihre Praxis durch-
schaut, gerade dazu, die Mechanismen der Blickstrukturen offenzulegen. Sie 
zeigen auf einer Metaebene, wie schnell sich der Betrachter verführen und 
durch manipulative Sichtlenkung für bestimmte Haltungen einnehmen lässt. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


78 
 

Wenn die Einheiten aus „Hurt Locker“ am Ende ruhmvoll in die Heimat zu-
rückkehren, stimmt der Film keine bloße Lobeshymne auf die Verteidiger der 
Weltordnung an. Ferner wird augenscheinlich, wie wir durch deren Perspektive 
Feindbilder unbewusst produzieren und verfestigen. 
Natürlich unternehmen die meisten Kriegsfilme, die nicht aus Zufall hauptsäch-
lich der Schmiede Hollywoods entstammen, letztlich auch eine Rettung der 
amerikanischen Identität. Man denke nur an den mutigen Captain John H. Mil-
ler, aus dem Film über die Alliierten-Offensive 1944 in der Normandie. Opfert 
dieser selbstlos sein Leben für die Rettung des Soldaten James Ryan in dem 
gleichnamigen Monumentalwerk, kommt der Regisseur der Sehnsucht des Pub-
likums nach großen Identifikationsfiguren nach. In einer Ära, wo die göttlichen 
Helden längst in die Annalen Einzug gefunden haben, geht es längst nicht mehr 
um den Gesamtsieg einer ganzen Armee, wie ihn noch die frühen Schlachtfilme 
im Taumel nationalistischer Vorzeichen propagieren. Den Zuschauer von heute 
fesseln Solitäre, wahre Vorbilder, die einer Welt der Gewalt wieder auf den Pfad 
des Guten zurückverhelfen sollen.  
Doch diese Moral wäre für sich allein etwas zu simpel, um damit den neuen 
filmischen Reflexionen und Reaktionen auf globale Konfliktsituationen und 
Bedrohungen des 21. Jahrhunderts gerecht zu werden. Den heutigen Filmema-
chern geht es um weitaus mehr: Sie spielen mit traditionellen Heroisierungen, 
Feindbildern und ideologischen Altlasten, um deren Funktionsweise radikal zu 
entlarven. Solcherlei künstlerische Konzepte rühren an den neuralgischen 
Punkten und Herrschaftsverhältnissen einer unüberschaubar gewordenen 
Weltpolitik. Sie belegen aber auch die ungeheure Kraft des Kinos selbst, das 
durch Verführung auch hellsichtige Aufklärung zu betreiben weiß. 
 
Amerika, deine Träume! 

 

Zwischen Traum und Wirklichkeit: Neuere US-Qualitätsserien ringen um den Kern                
der amerikanischen Identität  
 
Dass Walter White sein Einkommen als verkrachter Chemielehrer ein wenig 
aufbessert, indem er nebenher in einer Autowäscherei arbeitet, dürfte bei den 
amerikanischen Zuschauern der Erfolgsserie „Breaking Bad“ (2008-2013) von 
Vince Gilligan zunächst keine allzu großen Irritationen hervorrufen. Zweit- o-
der Drittanstellungen sind in den USA keine Seltenheit und erst recht kein 
Stigma. Im Gegenteil: Wer fleißig ist, dem verspricht der amerikanische Traum 
die Aussicht auf eine gute Karriere. Erfolg ist eine Sache des Willens. Soweit 
der Mythos. Zur Wahrheit gehört jedoch, dass der Protagonist, als er von seiner 
Krebserkrankung erfährt, kaum über die nötigen Mittel verfügt, um sich eine 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


79 
 

adäquate Therapie leisten zu können. Wie schnell unter solch unvorhersehba-
ren Bedingungen ein bürgerliches Leben in den Abgrund kippen kann – davon 
erzählt diese Geschichte, die wie zahlreiche andere Formate des Quality-TV das 
Scheitern der amerikanischen Freiheitsidee in den Blick nimmt.  
Wir begegnen Figuren, die oftmals alles auf eine Karte setzen, sich mutig auf 
unbekanntes Terrain wagen und nicht selten an den Widerständen zerbrechen. 
Wäre es nicht schon riskant genug, als alleinstehende Frau ein heruntergekom-
menes Motel am Rand einer Kleinstadt zu erwerben und zu restaurieren, 
kommt Norma Bates in der die Vorgeschichte zu Hitchcocks „Psycho“ entfal-
tenden Serie „Bates Motel“ (seit 2013) von Anthony Cipriano tragischerweise 
auch noch der Bau einer Ortsumgehungsstraße in die Quere. Während die er-
folglose Betreiberin somit noch auf legalem Wege versucht, ihren Unterhalt zu 
bestreiten, lebt hingegen ein Großteil der Gemeinde unter Duldung des Sheriffs 
vom Cannabisanbau. Und auch der Chemiker Walter White hat Lunte am 
Cristal-Meth-Geschäft gerochen und entwickelt sich im Verlauf der fünf Staf-
feln vom No Name zum skrupellosen Großdealer.  
Das schnelle Geld mit der anrüchigen Ware – es ist das Leitmotiv einiger zeit-
genössischer Serien schlechthin. An die Drogen koppelt sich ein künstlicher 
Aufstiegstraum. Dahinter steht die Illusion, den American Way of Life trotz 
aller Beschränkungen der Realität zu reanimieren. Je deutlicher die sozialen 
Spannungen zutage treten, desto irrealere Züge gewinnt er. Anschaulich doku-
mentiert ein weiterer, ebenso vom Dealen erzählender Klassiker der jüngeren 
Formate das Auseinanderklaffen zwischen arm und reich sowie schwarz und 
weiß gleichermaßen. Statt hollywoodesker Glanzfassaden offenbart David Si-
mons „The Wire“ (2002-2008) das Leben im Ghetto inmitten amerikanischer 
Urbanität. Gezeigt wird in schonungslosem Naturalismus der Dauerkonflikt 
zwischen der abgehängten, afroamerikanischen Jugendgeneration, deren einzi-
ges Los im Stoffverticken besteht, und der Polizei. Gerade die Parallelmontage 
lässt die gegensätzlichen Perspektiven ständig hart und unheilvoll miteinander 
kollidieren. 
Die sozialen Schichten haben an Durchlässigkeit eingebüßt, der Tellerwäscher 
bleibt oftmals Tellerwäscher und der Millionär Millionär. Die Risse in der ame-
rikanischen Identität verlaufen in zeitgenössischen Qualitätsserien nicht nur 
entlang sozialer Unterschiede. Vielmehr durchziehen sie unmittelbar deren Pro-
tagonisten. Vergeblich sucht man nach den idealisierten Helden, längst hat sich 
der Fokus auf Alltagsmenschen mit Fehlern und bisweilen dunklen Abgründen 
verlagert. Das Verwegene und Böse rumort in Typen wie dem an einer dissozi-
ativen Identitätsstörung erkrankten Norman Bates oder den Ästheten des Tö-
tens Hannibal oder Dexter in den jeweilig gleichnamigen Serien. Da diese For-
mate im Gegensatz zum Film über viele Folgen hinweg Charakterprofile entwi-
ckeln können, erhält das Unmoralische ein immer klareres Gesicht. Es steht für 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


80 
 

das kollektiv Verdrängte unterhalb der Oberfläche eines biedereren und in Tei-
len puristischen Bürgertums. Ventilartig bahnt sich eine latente Gewalt, eine 
Abnorm, Raum, die insbesondere im Schatten einer noch immer vorbildlichen 
Demokratie an Strahlkraft gewinnt. 
Dass das Dunkle uns derart in den Bann zieht, wirft die Frage auf: Wo sind 
eigentlich die Retter und Erlöser geblieben? Nic Pizzolattos Krimiproduktion 
„True Detectives“ (2014) zeigt eindrucksvoll eine realistische und zutiefst düs-
tere Seite des Heldentums: Erzählt wird aus der Retrospektive zweier ungleicher 
Ermittler der Fall eines brutalen Serienmörders in Louisiana. Während Martin 
Hart, gespielt von Woody Harrelson, den Mann fürs Grobe darstellt, erweist 
sich Rustin Cohle (Matthew McConaughey) als der schwermütige Intellektuelle 
von beiden, dessen pessimistische Weltsicht ihn letztlich bis zur Selbstzerstö-
rung treiben wird. Vom anfangs gepflegten Kommissar bleibt am Ende ein Bier 
trinkendes Wrack übrig, gezeichnet von der Sinnlosigkeit und Brutalität des Le-
bens. Beide mögen in den letzten Folgen der ersten Staffel den Täter zwar zur 
Strecke bringen, der Preis für den Sieg des Guten ist jedoch hoch gewesen. Als 
würde man in einen immer dichter werdenden Nebel geraten, zieht uns der Re-
gisseur Cary Joji Fukunaga in eine von Finsternis gezeichnete Südstaatenpro-
vinz. Die weite Prärie der Cowboys, einst so verklärt durch Männlichkeits- und 
Freiheitsmythen, hat sich in dieser Serie zu einem Land ohne Hoffnung ver-
kehrt.  
Was hierin atmosphärisch entfaltet wird, verdichtet sich systematisch in Polits-
erien wie „House of Cards“ (seit 2013) oder „The Boss“ (2011-2012). Wir wer-
den einer politischen Kaste skrupelloser Karrieristen in Regierungskreisen ge-
wahr. Obgleich sie öffentlich mit Amerikas Werten werben, höhlen sie diese 
insgeheim aus. Weitaus realistischer noch erzählt „Homeland“ (seit 2011) vom 
Konflikt zwischen Anspruch und Wirklichkeit der Politik in einer Zeit globaler 
Bedrohungen. Indem die umfassende Geschichte um die CIA-Agentin Carrie 
Mathison (Claire Danes) sowohl den Blick der USA als auch den der arabischen 
Welt auf den Krieg gegen den islamischen Terrorismus zeigt, wird der undurch-
dringbare Kreislauf aus Gewalt und Gegengewalt deutlich. Es gibt keine Ge-
winner und Verlierer, sondern Suchbewegungen. 
Denn was all diese Serien offenbaren, ist ein Land in Bewegung, ein Land im 
Ringen um den eigenen kulturellen Kern und seinen Platz in der Welt. Der My-
thos von der Freiheit muss neu geschrieben werden, ganz im Sinne der Toleranz 
verschiedener Lebenskulturen. Mit positiver Energie gelingt dies etwa in dem 
Comedy-Format „Modern Family“ (seit 2009). Patchwork lautet die Devise. 
Ein älterer Unternehmer, verkörpert von Ed O’Neill, heiratet eine bedeutend 
jüngere Frau. Sein Sohn lebt in einer homosexuellen Ehe, seine Tochter in einer 
Kleinstadt-Vorzeigefamilie, deren perfekte Fassade immer wieder zum Einsturz 
gebracht wird. Jene Zusammensetzung birgt zwar allerlei Slapstick-Potenzial, 
formuliert aber zugleich ein ernst zu nehmendes politisches Statement: Die Idee 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


81 
 

des American Way of Life kann wieder gedeihen – in einer Kultur der Offen-
heit. 
Worin Grenzen und Potenziale für ein neues Narrativ der amerikanischen Iden-
tität bestehen, wenn es so etwas überhaupt angesichts einer derart heterogene-
nen Gesellschaft gibt, diskutieren die jüngeren US-Serien mit großem Mut zur 
Wahrhaftigkeit. Ihre Diagnosen sind schonungslos, ihre Formsprachen virtuos. 
Seien es die charakteristischen Einstiegseinstellungen in „Breaking Bad“, die 
dunkle Stimmung in „True Detectives“ oder die an die Dokumentationstechnik 
angelehnte Erzählweise in „Modern Family“ – die Beantwortung der Frage, was 
die Nation ausmacht, äußert sich auch in dem Versuch, den gesellschaftlichen 
Transformationsprozessen eine Ordnung zu geben. Man sinnt nicht auf Auf-
brüche ins Ungewisse. Vielmehr zielen der Realismus sowie die Vielfältigkeit 
der Arten des Erzählens darauf ab, das Vergangene und Gegenwärtige neu zu 
sortieren. Die Serien spiegeln ein authentisches Zu-sich-Kommen: Frei von jed-
weder Verklärung, aber durchaus nicht ohne Vision. Denn der amerikanische 
Traum wird leben, solange er geträumt wird. Er wird derzeit lediglich neu ge-
schrieben.  
 
Eine Weltnation im Rausch 

 

Widersprüche und Ungleichheit: Im Motiv der Drogen verhandelt Amerika seine Identität 
 
„Der gesunde Menschenverstand sagt uns, daß die Dinge dieser Welt nur wenig 
existent sind und daß die wahre Wirklichkeit in Träumen lebt“ – so beginnt 
Charles Baudelaires Essay „Die künstlichen Paradiese. Eine Dichtung vom Ha-
schisch“ von 1860. Ganz im absinthgetränkten Nebel der Pariser Bohème geht 
der Lyriker darin dem Faszinosum der Droge auf den Grund. Um die Jahrhun-
dertwende gelten Halluzinogene noch als Arkanum, von dem man sich Musen-
küsse und Geistesblitze in der Trance verspricht. Selbst wenn Baudelaire noch 
in einem poetischen Feuerwerk buchstäblich die Räucherstäbchen zündet, 
kommt er zu dem Schluss: „Wer zu einem Gift Zuflucht nimmt, um zu denken, 
wird bald nicht mehr denken können, ohne Gift zu nehmen.“ 
Neben den Gefahren der Drogen haben sich bis heute auch die blauäugigen 
Versprechungen davon gehalten. Insbesondere unzählige Kinowerke und Se-
rien der vergangenen Dekade erzählen von der falschen Patina der chemischen 
Bewusstseinssubstanzen. Der Kontrollverlust schlägt sich hierin immer wieder 
in moralischen Dilemmata nieder. Allen voran die exzellente Serie „Breaking 
Bad“, deren letzte Staffel gerade noch im Dezember 2013 in deutscher Erstaus-
strahlung zu sehen war und die derzeit im Netz noch immer massenhaft gestre-
amt wird, offenbart die mephistophelische Verführungskraft der Präparate. Im 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


82 
 

Zentrum steht der krebskranke Chemielehrer Walter White, der anfangs ins 
Drogengeschäft einsteigt, um Frau und Sohn nach seinem Tod eine finanzielle 
Absicherung zu hinterlassen. Allmählich erfasst den aufsteigenden Drogenba-
ron jedoch die Gier, die mit heiklen Entscheidungen über Leben und Tod ein-
hergeht. Jeder Mord bringt dessen moralische Integrität mehr zum Einsturz. 
Aus dem Familienvater ist ein Machtlüstling geworden, der sich erst im letzten 
Moment noch abseilen kann. 
Indes etabliert sich die Droge mit Werken wie Gaspar Noés „Enter the 
Void“ (2010), Hannes Stöhrs „Berlin Calling“ (2008) oder Neil Burgers „Ohne 
Limit“ (2011) als ein Leitmotiv der jüngeren Filmkultur. Die psychoaktiven 
Wundermittel sind dabei zu einer Projektionsfolie geworden. Stammt ein Groß-
teil der Streifen indes aus dem Dunstkreis Hollywoods, scheint es so, als wenn 
sich darin vor allem die Widersprüche der amerikanischen Identität spiegeln. 
Die Romantik der dionysischen Inspirationen, welche sich noch die Künstler 
im ausgehenden 19. Jahrhundert vom Rausch erhofften, ist unterdessen einer 
Wunschidee des schnellen Aufstiegs gewichen. So auch in dem US-Film 
„Blow“ (2001): In einer atmosphärischen Mixtur aus Witz und latenter Beklem-
mung erzählt der Regisseur Ted Demme darin die Geschichte des George Jungs 
(Johnny Depp), welcher, um den einfachen Verhältnissen zu entkommen, in 
den 1970/80er Jahren zum Kokainmogul aufsteigt. Doch der Reichtum währt 
nicht lange. Nachdem der Großdealer verhaftet wird, kommt der Abstieg. 
Durch eine gescheiterte Liebe sowie Drogenexzesse gerät er in einen verhäng-
nisvollen Teufelskreis, aus dem er nicht mehr entkommen wird.  
Was sich in diesem bedauernswerten Schicksal abzeichnet, ist die Kehrseite des 
amerikanischen Traums. Wo sind heute noch die Tellerwäscher, die durch den 
american way of life zum Millionär werden? Wo die utopischen Karrierewege einer 
sich stets durch ihre freiheitliche Tradition beweihräuchernden US-Chancenge-
sellschaft? In Wahrheit sind diese Erfolgsbiographien längst passé. Die Droge 
als teures Gut propagiert hingegen ein billiges Versprechen auf schnellen Ge-
winn. Doch um das große Geld zu machen, ist ein Teufelspakt nötig, ein See-
lenausverkauf. Das Meisterwerk „Requiem for a Dream“ (2000) zeigt, wie sehr 
die glanzvollen Chemiebomben zur völligen Veräußerlichung alles Menschli-
chen führen. Eine ältere Kleinbürgerin lässt sich von einem Arzt Unmengen an 
Diätpillen (mit grauenhaften Nebenwirkungen) verschreiben, damit sie in einer 
Fernsehshow ein gutes Bild abgeben kann. Mehr und mehr baut Regisseur Dar-
ren Aronofsky eine albtraumhafte Kulisse um sie auf, bis von ihr zuletzt nicht 
mehr als ein süchtiges, verspottetes Psychowrack übrigbleibt. Ein ähnliches 
Schicksal erleidet auch ihr Sohn: Nachdem er mit Kleindealereien zu Geld 
kommt, treibt ihn die eigene Abhängigkeit in den Ruin. Wenn er eine Pille 
nimmt, sieht der Zuschauer immer wieder dieselben, in schnellen Schnitten 
montierte Bildfrequenzen, die sich am Ende, wenn Harry (Jared Leto) wie ein 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


83 
 

abgewirtschafteter Zombie eine Spritze nach der anderen setzt, in einer Dauer-
schleife abspielen. Die Hoffnung auf das Glück mündet in den Automatismus 
absoluter Entleerung.  
Der amerikanische Traum ist nur noch Illusion, seine Sehnsucht auf Erfüllung 
eine üble Fratze. Jenseits des individuellen Scheiterns fungiert die Droge ebenso 
als allegorischer Austragungsort sozialer Konflikte. Wo in den USA die Schere 
zwischen Arm und Reich auseinanderklafft, verlaufen die Geschäfte mit den 
verbotenen Stoffen auf der Grenzlinie zwischen Verlierern und Gewinnern des 
freien Marktes. Die Erfolgsserie „The Wire“ gibt dafür einen authentischen 
Blick in die Realität des Drogenhandels. Ohne eine Perspektive zu haben, der 
Bronx zu entfliehen, bringen afroamerikanische Jungs ihre Tage mit Dealen zu, 
während die Polizei in einem ohnmächtigen Kampf gegen die Hintermänner 
lediglich die armen Straßenverkäufer zu fassen bekommt. Die Ausgrenzung 
nach Armut und Rassismus fallen hierin ineinander. Die vertickten Pillen wer-
den zum Ausdruck gesellschaftlicher Aporie. Die Allgegenwart des Rauschgifts 
liefert damit einen imposanten Einblick in den wahren Zustand der Weltnation 
USA. Während sie nach 9/11 verstärkt nach dem äußeren Feind islamistischer 
Prägung Ausschau hält, machen sich nicht zu unterschätzende Bedrohungen im 
Herzen des Staates bemerkbar. So, wie psychoaktive Substanzen das Innere des 
Körpers in Ungleichgewicht bringen, sind auch die sozialen Konflikte sowie die 
Preisgabe der ehemals unverrückbaren Liberalität zu einer ungelösten Bewäh-
rungsprobe geworden. Dass gerade die Droge ein hierfür adäquates Sinnbild 
liefert, legt die (bitte nicht ernstzunehmende) Vermutung nahe: Auch der 
Rausch kann ungemeine Klarsicht hervorbringen. 
 

Die Untiefen: Realität 

 
Neue Formate und alte Ideologien: Im aktuellen Fernsehen ist der Wunsch                                
nach Authentizität ins Gegenteil umgeschlagen 
 
Es menschelt gewaltig. Dem Fernsehpublikum des 21. Jahrhunderts steht der 
Sinn nach sozialer Nähe, Alltagsmomenten und vor allem Authentizität. Man 
schaut in die heimischen Apparate oder Mediatheken, um das wahre Leben zu 
erfahren. Polemisch schrieb die Nobelpreisträgerin Elfriede Jelinek in ihrem 
frühen Roman „Oh Wildnis, oh Schutz vor ihr!“ einmal den paradoxen Satz: 
„Nirgends das Echte vom Bildschirm.“ Selbst die Alpenbewohner dieses Tex-
tes ziehen die TV-Kitschbilder von der Bergidylle der wahren Natur vor. Was 
die Schriftstellerin 1985 ironisierte, ist heute mehr denn je Wirklichkeit gewor-
den. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


84 
 

Dass die individualisierte Gesellschaft der Spätmoderne die Realität nicht ein-
fach vor der Haustür sucht, hängt insbesondere mit den Programmausrichtun-
gen der Sender zusammen. Die Quoten bezeugen: „Reality-TV“ lautet die Leit-
parole unserer Zeit. Mit den aktuell laufenden Formaten „Das Superta-
lent“ (RTL) oder „Wild Island – Das pure Überleben“ (ProSieben) stürzt uns 
die Kamera förmlich in die vermeintlich unverstellte Wirklichkeit hinein: Ob-
gleich die eine Sendung auf einem von Buh-Rufen und Tränendrüse begleiteten 
Bühnenarrangement stattfindet, die andere hingegen eine unwirtliche Inselwild-
nis zum Schauplatz hat, basieren diese beiden Erfolgsschlager auf derselben Er-
zählweise: Immer geht es um Schicksale und menschliche Katastrophen. Das 
Scheitern in Schule und Beruf, Armut, Diskriminierung – der Stoff, aus dem 
Tragödien sind – gelten als gängige Narrative, begleitet von Überbelichtung, 
Emotionskult und  schwülstigen Hollywood-Gassenhauern. Scheinbar gewin-
nen am Ende eines harten Wettbewerbs wie im Falle von Marcel Knaup  zu-
meist die Außenseiter, die es doch endlich verdient haben. Da die Kindheit des 
Homosexuellen und späteren Travestie-Künstlers von Ausgrenzung geprägt 
war, folgte mit dem Gewinn bei der letzten Staffel von „Das Superta-
lent“ (2014) die erlösende Integration. Wie schön: Das Fernsehen als soziale 
Heilanstalt mit Goldregen, Bildermärchen für alle.  
Ganz so blumig ist die Realität jedoch nicht. Noch klarer als die RTL-Talentför-
derung bringen „Wild Island – Das pure Überleben“, ein von Konkurrenz be-
stimmtes Survival-Format, das nicht minder an privaten Schicksalsaufnahmen 
spart, oder Heidi Klums quotenträchtige Laufstegschule „Germany’s next Top-
modell“ (ProSieben) die eigentliche Ambition solcher Sendungen auf den 
Punkt: Jenseits von Sozialkitsch birgt das Reality-TV allerhand fragwürdige Ide-
ologien –  vor allem die eines ungezähmten Kapitalismus. Um bis in die Schluss-
runde zu kommen, müssen sich die Bewerber solcher Unterhaltungsformate 
gegen ihre Mitstreiter durchsetzen. Mal liegt der Fokus der Kamera auf Koope-
ration, mal auf den erwartbaren oder teils künstlich erzeugten Zerwürfnissen 
der Einzelnen. Befreien von seiner Vergangenheit vermag sich nur jener, der 
sich selbst am nächsten steht. Die Botschaft heißt: Der von Opfern und Ver-
prellten gesäumte Triumphzug gehört allein den Kämpfern. 
Selbst vor Gefühlen macht die Ideologie nicht halt: Im Prinz-sucht-Prinzessin-
Format „Der Bachelor“ (RTL) verkommen Beziehungen zur Ware. Ja, natürlich 
reden alle von inneren Werten, die Optik spielt bei der Auswahl der Schönsten 
keine Rolle. Dass im Übrigen seltener eine Bachelorette zum Zuge kommt, die 
aus einem Pool miteinander wetteifernder Modeltypen wählen kann, zeigt ein-
deutig, dass sich zur Marktsituation auch noch ein patriarchales Moment gesellt. 
Neben dem Frauenbild ist auch das Familienverständnis des Privatfernsehens 
eines aus dem vorletzten Jahrhundert. Und dort, wo wir tatsächlich der Patch-
work-Wirklichkeit gewahr werden wie etwa in „Mitten im Leben“ (RTL), wer-
den wir ihrer als einem misslungenen Projekt gewahr. Das Klischee von der 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


85 
 

„asozialen“, kinderreichen Familie am Hartz IV-Tropf wird im Nachmittags-
programm alltäglich genährt.  
Wer bei der Kritik an der Ideologiefabrik Fernsehen an Adorno denkt, mag 
durchaus richtig liegen. In der „Dialektik der Aufklärung“ (1944) wird die Kul-
turindustrie des TV als sinnleere Spaßsause entlarvt. Ihre Stärke ist die Wieder-
holung. Obwohl vermeintlich immer Neues auf den Bildschirmen flimmert, 
bleibt dasselbe geistige Fundament, das der Theoretiker zum einen mit dem 
Kapitalismus, zum Anderen mit dem Faschismus in Verbindung bringt. Letz-
terer spiegele sich insbesondere in der bereits erwähnten Rettung der Ausgesto-
ßenen: „Das Wunder der Integration aber, der permanente Gnadenakt des Ver-
fügenden, den Widerstandslosen aufzunehmen, der seine Renitenz hinunter-
würgt, meint den Faschismus“ – auch aufseiten der Zuschauer, die Teil einer 
uniformen Konsumentenmasse werden sollen. 
Zugegeben: Aus der Fernsehforschung weiß man, dass ursprüngliche Doku-
Formate wie „Bauer sucht Frau“ oder „Schwiegertochter gesucht“ (RTL) von 
den meisten inzwischen bewusst als Comedy wahrgenommen werden. Wer die 
schrillen Kuppelshows mit ihren noch skurrileren Figuren ansieht, weiß in der 
Regel, dass die Dialoge längst gescripted sind. Das sogenannte humorvolle 
Fremdschämen läuft bewusst und im Wissen um die Künstlichkeit der ver-
meintlich wahren Welt ab. Doch wenn die Grenzen zwischen Realität und Fik-
tion immer durchlässiger werden, droht die Distanznahme bei manchen zu 
schwinden. Die Gerichtsshows sind das beste Beispiel dafür: Mögen die Fälle 
erfunden sein, bleibt doch eine falsche Ahnung von der Dramaturgie eines 
Strafprozesses. Er scheint mehr Abenteuer und Krimi statt nüchterne Beweis-
aufnahme zu sein. Die Immersion der dokumentarischen Kamera führt nicht 
nur zur Erschütterung des Wirklichen, sondern gleichsam zu dessen Ersetzung. 
In seinem epochalen Werk „Agonie des Realen“ (1978) spricht der französische 
Medienphilosoph Jean Baudrillard von einer Simulationskultur, die „sich ver-
schiedener Modelle zur Generierung eines Realen ohne Ursprungs oder Reali-
tät“ bediene. Konkret bedeutet dies, dass die Bilder sich verselbstständigen, ir-
gendwann nicht mehr auf etwas Tatsächliches verweisen, eine zweite Wirklich-
keit entsteht. 
Wie eine Episode aus der gerade ausgelaufenen Staffel von „Schwiegertochter 
gesucht“ belegt, kann die künstliche Realität die faktische überlagern und 
dadurch gängige Vorurteile und Einstellungen zementieren. Es ist die Rede von 
Ingo, auf den nach mehreren vergeblichen Vermittlungsversuchen folgende 
(ein wenig aufgehübschte) Kontaktanzeige passen würde: „Kräftiger Bursche 
sucht Frau und Mutter für das eheliche Glück“. Nachdem in Deutschland der 
Markt von Interessentinnen offensichtlich nichts mehr hergibt, ist man nun ge-
meinsam mit dem Vater nach Polen gefahren: Dort warten neben Piroggen 
schöne Frauen mit Liebe für Geschenke und Einladungen. Eine Beziehung 
wollten sie trotz tiefsinniger Ich-mag-dies-du-das-Plaudereien am Ende nicht 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


86 
 

eingehen. Was bleibt, ist eine diffuse Stimmungslage zu Polen: Das Klischee 
von billigen Frauen vermengt sich mit Arroganz, Falschheit und Doppelzün-
gigkeit. Der Tausch Liebe gegen westliche Standards misslingt. Dafür verfestigt 
sich eine rassistische Tendenz. 
Man könnte die Reihe der an Foucault geschulten Diskurs- und Ideologieana-
lysen noch beliebig fortsetzen: Vom ethisch fragwürdigen Carnivorismus in 
Kochsendungen à la Rosin, Rach und Henssler über die Feier von Abgasschleu-
dern in männlich adressierten Automobilsendungen bis hin zu krudestem  Se-
xismus in „Investigativreportagen“ wie „Die Bordell-Tester“ (RTL 2) – die Er-
kenntnis politischer Machtinteressen hinter den Bildern zielt auf einen neuen 
Bildungsauftrag: Eine Medienpädagogik des Reality TV. Nur ein kritisches Pub-
likum weiß um die Trennung zwischen Unterhaltung und Manipulation. Viel-
leicht löst sich das Problem aber auch von selbst: Nach der Übersättigung an 
gespielter Wirklichkeit scheint sich verstärkt die Sehnsucht nach der Fiktion, 
wie sie sich derzeit in der Hinwendung zu Qualitätsserien äußert, bemerkbar zu 
machen. Wertvoller für das Leben wäre die Umkehr allemal. Denn sie erlaubt 
im Gegensatz zur pornografischen Nähe des Reality-TV einen Abstand, der 
manchmal einen weitaus klareren Blick auf unsere Existenz zulässt. 
 
Das Geld, das uns verschlingt 

 

Der gigantische Spuk: Der Kapitalismus im Gefechtsfeuer der zeitgenössischen Literatur 
 
Der Kapitalismus zählt inzwischen zu den beliebtesten und berüchtigsten Geis-
tern der Gegenwartsliteratur: Mal gibt er sich penetrierend und gewaltsam, ein 
andermal agiert er unfassbar und nimmt Züge eines Kafkaschen Schlosses an – 
viele Masken, die schließlich nur ein- und dieselbe Fratze verdecken, ein Schre-
ckensgespinst, auf das mittlerweile alle vergnügt mit Sarkasmus und Wut ein-
hauen. Ob Heuschrecken, Finanzmarkthaie, Banker, Vorstandsvorsitzende, 
Datenmonopolisten, Spekulanten, Egoshooter – irgendwie, so scheint es den 
Autoren, treffen sie wohl immer die richtigen.  
Nachdem eine Wirtschafts-, Banken- und Rettungskrise auf die nächste folgt, 
ist Kapitalismuskritik zum erfolgsversprechenden Gassenhauer avanciert. Alle 
machen hierbei gern mit, zumal es für die Schriftsteller auf diesem Gebiet wenig 
zu verlieren gibt. Zumindest kann man sich des Wohlwollens linksintellektueller 
Milieus sicher sein. Eine Kritik der literarischen Kapitalismuskritik stellt dabei 
eher ein ungemütliches Geschäft dar, lohnenswert ist dieses Unterfangen den-
noch – vor allem wenn man in diesem verworrenen Spiel zwischen Profitsu-
chern, Politikern, Sparern, Gebeutelten nach Tätern und Opfern fragt. Nicht 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


87 
 

immer sind sie leicht auszumachen. Nur eines scheint mehr als klar: Der litera-
rische Kapitalismus wirkt als abstraktes System, in dem der einzelne nur noch 
als Marionette fungiert. 
Wie Matthias Nawrats Roman „Unternehmer“ (2014) herausstellt, manifestiert 
sich die Angst vor dieser Ufo-Ökonomie in deren indoktrinierender Kraft. 
Selbst die Kinder eines Schrotthändlers, die statt zur Schule zu gehen mit ihrem 
Vater tagtäglich nach alten Elektroteilen Ausschau halten, um diese zu verkau-
fen, haben das emotionale Credo des Marktes verinnerlicht: „Das echte Unter-
nehmertum fängt im Herzen an und hat mit Mut zu tun“. Was hier noch positiv 
anklingt, ist in diesem Text nichts anderes als die euphemistische Kehrseite der 
Ausbeutung. Der Kapitalismus der Gegenwartsliteratur gründet auf Illusionen, 
gaukelt den Arbeitenden vor, dass sie autonom seien, obgleich sie de facto von 
globalen Playern gelenkt werden. Ohne davon wirklich Kenntnis zu haben, ist 
ein europäischer Vertreter in Terézia Moras kongenialem Roman „Der einzige 
Mann auf dem Kontinent“ (2009) für ein US-Unternehmen tätig, das unlängst 
seine Stelle gestrichen hat. Eine abstruse Farce! Einerseits spiegelt die Autorin 
brillant in einem nicht greifbaren, olympischen Erzähler die Anonymität der 
Globalisierung und verlagert die Schuld in ein undurchdringliches Beziehungs-
netz weltweit agierender Konzerne, andererseits offenbart sie auch die Mittä-
terschaft ihres Protagonisten, der als Internet-Junkie gefolgstreu die Blase der 
New Economy anreichert.  
Von Raubtierkapitalisten und einseitigen Feindbildern mag weder bei Nawrat 
noch bei Mora die Rede sein. Vielmehr legen sie differenziert dar, wie die Gren-
zen zwischen Täter und Opfer eines vermeintlich unmenschlichen Marktes ver-
schwimmen und das System als Ganzes von vielen Stützen getragen wird. DAS 
Kapital erweist sich als Chimäre, als Dämon, der doch nur die Komplexität der 
Verflechtungen verschleiert. DAS Geld, DAS Finanzgeschäft und DER Kapi-
talismus erscheinen wie ein Virus, der sich ausbreitet. Verursacher und Gegen-
mittel: unbekannt. Im wolkigen Kosmos DES Kapitals haben althergebrachte 
Gegensätze ausgedient. Die krassen Pole aus Arbeitern und Arbeitgebern, In-
dustriehallen und Villenvierteln, welche der Literatur des frühen 20. Jahrhun-
derts eingeschrieben sind, taugen eher noch für groteske Metaphern, jedoch 
weniger zur Erfassung des Kapitalismus 2.0. Was die zeitgenössischen Autoren 
umtreibt, scheint vielmehr eine Ökonomie zu sein, die ihre materielle Basis in 
(Geld-)Strömen und Bits aufgelöst hat. Das virtuelle Geld ist in den literari-
schen Erscheinungen der jüngeren Gegenwart zum geheimen Puls geworden, 
der beschleunigt über die Seite rauscht. Es bildet die Lebensenergie eines Or-
ganismus, bestehend aus Geld, Geld, Geld. Sein einziger Wille: Wachstum. 
Überall erzählt man uns, wie er jeden verschlingt. Die Protagonisten all der Ka-
pitalismuskritikerbücher geben sich ausnahmslos als Getriebene fremder 
Mächte zu erkennen. Letztere saugen sie aus und entführen sie in Höllen und 
Untotenreiche, ohne Aussicht auf Rückkehr.   

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


88 
 

Hierin gibt es keine echte Wirklichkeit mehr. DAS Kapital, diese perverse 
Züchtung aus Monster, Krake, Haifisch und Riesenwal, hat sich seine eigene 
Realität geschaffen. „Das Geld, das Gold zieht an uns, es zerrt uns über uns 
hinaus […] das Geld ist nicht Mittel, sondern letztlich Endzweck […]. Das Geld 
geht, es stolpert manchmal […] Das Geld soll aufhören rumzurennen“, so der 
ungehörte Appell in Elfriede Jelineks satirisch an Richard Wagners Nibelun-
gentetralogie angelehntem Bühnenessay „Rein Gold“ (2013). Jedes Außerhalb 
der allmächtigen Ökonomie ist verschwunden. Die Restbestände menschlicher 
Existenzen befinden sich in einem gewaltigen Flow, einem Strom der Transak-
tionen auf dem sicheren Kurs zum Kollaps. Kurzum: Die Globalökonomie 2.0 
ist zum Bewusstsein, einer Form des Denkens und Handelns, geworden. Sie ist 
die letzte und einzige Brille, durch jene die Welt als ein gigantischer Haufen von 
Daten, Werten und Preisen betrachtet wird. Am Ende bleibt nur noch wie in 
Ulrich Peltzers rasanter Roman „Das bessere Leben“ (2015) über eine so skru-
pellose wie entleerte Finanzmarktkaste eines übrig: „die Wirklichkeit [als] eine 
Kette von Schnitzern, von Beiläufigkeiten und spontanen Entschlüssen“. 
Berechtigt nehmen die Schriftsteller ihre Position als Mahner und Wächter der 
Moral ein. Doch wo sind die Akteure in einem nebulösen System noch aufzu-
spüren, die sie scheinbar adressieren? Da zumeist mehr geprügelt und zerschla-
gen wird statt Ross und Reiter zu benennen, erweist sich manches Gepolter 
letztlich als epigonal. Ermüdend nimmt der Leser wahr, wenn der nächste Ka-
pitalismuskritik-Roman-der-Stunde wieder als neuer Coup beschworen wird. 
Hervorragende Autoren wie Elfriede Jelinek, Ulrich Peltzer oder Thomas von 
Steinaecker mit seinem zeitkritischen Angestelltenroman „Das Jahr, in dem ich 
aufhörte, mir Sorgen zu machen, und anfing zu träumen“ (2012) entwickeln 
raffinierte Formsprache für unser Zeitalter, durchaus. Sie verharren aber allein 
in Diagnosen, die Schuldfragen ins Nirgendwo verlagern und das Subjekt zur 
machtlosen Marionette degradieren.   
Ihre Literatur findet sich in ein gemütliches Feindbild ein, das es noch größer 
und unbezwingbarer werden lässt. Bei Jelinek ist mit schwarzgalliger Verve bei-
spielsweise vom Kapital als „Alleiniger und Freier“, vom „Gottvater von sich 
selbst“, der „Mutter Erde. Geld von Geld“ (Rein Gold) die Rede – eine Größe, 
die als Religion und wiederum eigene Realität alles überwölbt und überragt. In-
dem die Autoren alle Register solcherlei Metaphorik ziehen, von Ungeheuern 
und omnipotenten Geldgötzen schreiben, verbreitern sie die Kluft zwischen 
dem Individuum und dem Monstrum des Marktes. Polemische Kritik schlägt 
dann in Mystifikation um und kann darin erst recht die Ohnmacht des Einzel-
nen zementieren. Hinzu kommt, dass die einseitige Holzhackerei nicht selten 
den umfassenderen Rahmen außer Acht lässt.  
Ist denn DER Kapitalismus, wenn es ihn überhaupt in dieser gottesähnlichen 
Einzahl gibt, nicht vielmehr Symptom als Ursache? Wie sehen die genauen Ur-

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


89 
 

sache-Folge-Verhältnisse in diesem verworrenen Marktgeschehen aus? Zuge-
geben, mehr und mehr gewinnt man den Eindruck, dass die literarische Kapi-
talismuskritik zu einer Projektionsfläche geworden ist, auf der sämtliche gesell-
schaftliche Prozesse – angefangen vom digitalen Wandel, der Verstädterung, 
dem demografischen Wandel bis hin zur Veränderung von Geschlechterbildern 
– verhandelt werden. Da es nur allzu leicht ist, den Markt als Abstraktum und 
anonymes Über-Ich zu inszenieren, erspart man sich zumindest intensive Dis-
kussionen zu Verantwortlichkeiten.   
Obgleich die Komplexität der Gemengelage, wie sich zeigt, keine einfachen 
Antworten zulässt, dient die Ökonomie des Marktes zu allerlei Stellvertreter-
kriegen, worin vermeintlich schnell die Verantwortlichen auszumachen sind. 
Dass klare Fronten den Blick verengen, zeigt sich an einer Literatur, die sich in 
ihrem selbstzirkulären Habitus genügt und den Sinn für Alternativen verloren 
hat. Wie könnte eine nachhaltige, um den Einklang zwischen Ökologie und 
Technologie bemühte Realwirtschaft aussehen? Lohnen nicht wieder Perspek-
tiven auf die Region und ihre Akteure, wie sie etwa Andrzej Stasiuk in seinem 
„glokalistischen“ Ansatz als Gegenpol zur Globalisierung entwirft? Könnte 
nicht die verlorene Nähe wieder ein Ausweg sein aus der anonymen Entfrem-
dung? Es mangelt an einem liberalen Geist, der nicht einem grenzenlosen Markt 
huldigt, sondern den Mut zu neuen Möglichkeiten aufbringt; ein Denken jen-
seits von Extremen, jenseits von merkantilem Radikalismus und Marxismus – 
und wo könnte eine solche Leistung eher erbracht werden als in einer Literatur, 
die sich zu Kritik und Kreativität gleichermaßen bekennt?  
 
Schwundstufen 

 

Simulacren beherrschen unsere Medienwelt: Eine Suche nach den Resten der Wirklichkeit 
 
E-Mails verwalten neuerdings unsere unbewussten Ängste. Von überall drohen, 
nehmen wir die eingegangenen Nachrichten ernst, Hacker in unsere Accounts 
einzudringen. Wir häufen auf den Servern der virtuellen Welt zahllose Passwör-
ter, die wir uns kaum noch merken können, damit wir unsere persönlichen Da-
ten sicher glauben. Und trotzdem bleibt nichts geheim. Derzeit sind wieder ver-
meintliche Amazon-Mails mit der dringlichen Bitte um Verifizierung unserer 
Konteneinstellungen im Umlauf. Betrügerisches Raffinement setzt hier manch 
einen in überstürzten Handlungsdrang. Schnell folgt man dem angegebenen 
Link und gibt panisch Kennwort und Bankdaten ein, ohne zu merken, dass man 
in diesem Moment den eigentlichen Cyber-Kriminellen auf den Leim geht.  

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


90 
 

Wo Amazon draufsteht, muss nicht Amazon drin sein – dies bemerkt man spä-
testens bei der Durchsicht der Kontoauszüge. Nachdem die frühen Internetop-
timisten lange Zeit die Parole ausgaben, mit der Ausbreitung des Netzes würde 
eine neue Stufe der menschlichen Entwicklung zum freien Subjekt genommen 
werden, führen uns die digitalen Medien mit ihrer simulatorischen Brillanz nun 
an den Rand unserer Erkenntnisfähigkeiten. Um es mit Baudrillard zu sagen: 
Wir befinden uns in einer Epoche, welche die Realität gänzlich durch das Simu-
lacrum ersetzt hat. Nur bei genauer Prüfung der Adresszeile mag Skepsis auf-
kommen, ob die scheinbare Alarmismus-Mail des größten Internetversand-
händlers tatsächlich auch bei ihm seinen Ursprung nahm. Emblem und Aufma-
chung lassen hingegen nicht einmal den Hauch einer Fälschung aufkommen. 
Gleiches gilt für ominöse Mahnungsbescheide. Der kriminellen Energie sind 
keine Grenzen mehr gesetzt.  
Unser Dasein in und mit den Medien hat mehr und mehr den Charakter eines 
virtuellen Theatrum Mundi. Oftmals verselbständigen sich Zeichen und Bilder, 
bis nach zahlreichen Weiterleitungen und Bearbeitungen nur noch eine Restre-
alität übrigbleibt. Früher waren es Gerüchte, die über Distanzen oder Zeiträume 
hinweg zu Mythen und Sagen wurden, heute sind es unscharfe Handybilder, 
aufgenommen bei Explosionen und Gefechten in Krisengebieten. Auslandsbe-
richterstattung setzt indes weniger auf Eindrücke und Einordnungen von Kor-
respondenten als vielmehr auf für wahr befundene Originalbilder von unmit-
telbaren Katastrophen. Dabei müssten insbesondere wackelnde Mitschnitte 
von Mobiltelefonen, hochgeladen auf YouTube, Zweifel über deren Echtheit 
und Herkunft wecken. So verbreiten sich erschütternde Aufnahmen von Fami-
lien vor der Kulisse brennender Häuser, Bürgersoldaten im Sturmhagel und 
Propagandavideos islamischer Dschihadisten. Um das Flüchtlingsleid aus Sy-
rien zu dramatisieren, griff gar das österreichische Boulevardblatt „Kronen Zei-
tung“ 2012 auf Methoden der Bildmanipulation zurück. Als dies herauskam, 
dürfte der Vertrauensbruch enorm gewesen sein. Gleichwohl kursieren unzäh-
lige Montagen unverändert im Web. Körper werden zusammengefügt. Fast je-
der Hollywoodstar kann in schmutzigen Nacktposen aufgerufen werden. Copy-
and-paste macht es möglich. Was auf authentischen Zeugnissen beruht, kann 
im Zeitalter computertechnischer Bildbearbeitung kaum noch nachvollzogen 
werden. Täuschung und Wahrheit gehen einen bedenklichen Pakt ein. Der Re-
zipient und Medienkonsument geriert zum Spielball von Fälschern und büßt 
sein Wahrnehmungsvermögen ein. 
Auf politischer Ebene sind solcherlei Entstellungen fatal, insofern sie sich stets 
unserem Unbewusstsein einschreiben. Unsere Weltsicht partikularisiert und 
verfremdet sich. Wagen wir ein Gedankenexperiment: Würde man auf der 
Straße nach Attributen fragen, die Afghanistan charakterisieren, so wären si-
cherlich Krieg, Zerstörung und Hoffnungslosigkeit erwartbare Antworten. Der 
Schleier der Gewalt legt sich über eine ganze Kultur, deren Erbe zwischen den 
Fronten von Extremisten und einseitiger Medienberichterstattung untergeht. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


91 
 

Für die Schönheit dieses Landes samt seiner Vielfalt und seiner reichen Tradi-
tion findet sich im Passepartout westlicher Perspektiven kein Platz mehr. Das 
Netz und seine Marionettenspieler nehmen der Welt ihre Komplexität. Das Bild 
genießt Vorrang vor Kontext und Erklärung. 
Die Gegenwart zu verstehen, bedeutet daher, sich zukünftig auch verstärkt 
technische Zusammenhänge klarmachen zu müssen. Nur wenn wir das Prinzip 
Montage und Imitation im digitalen Zeitalter durchschauen, sind wir gegen die 
Tricksereien und Simulacra gewappnet. Medienkompetenz ist der Schlüssel 
zum Wissen und somit auch zu Machverteilungen im 21. Jahrhundert. Ideolo-
gien, wie sie Terroristen zu predigen suchen, brauchen heute kaum noch das 
Wort. Nicht die demagogischen Reden sind die Bedrohung für aufgeklärte De-
mokratien. Mehrheiten, Einstellung und letztlich auch ganze Kriege werden 
heute wie zukünftig über Bilder gewonnen. Dadurch erhitzen sich Debatten 
und Gemüter. Ein besseres Verstehen können Aufnahmen für sich allein je-
doch nicht bieten. Erst in Sequenzen und Bezugslinien ergeben sie ein Sinngan-
zes. Umso mehr bedarf eine so mediendurchdrungene Gesellschaft wie die uns-
rige eines starken Journalismus. Erst durch kritische Wertung lassen sich Bil-
dern auch Wahrheiten entlocken.  
 

Strauchelnde Weltverbesserer 

 
Ökohaus und Reformpädagogik: Die neue Bürgerlichkeit zu Gast im Theater 
 
Das neue Bürgertum ist hipp, trifft sich in Bio-Läden, feiert gediegene Abende 
mit Tofu-Würstchen und schickt seine Kinder nicht selten auf Walddorfschu-
len. Statt auf den Konservatismus der ausgedienten Bourgeoisie setzen sie auf 
progressive Öko-Ethik und Reformpädagogik. Zum erlesenen Kreis gehören 
indes keineswegs mehr nur Alt-68er und Dreadlocks tragende Aussteiger, son-
dern Ärzte, Lehrer und Journalisten. Profil der neuen „postmaterialisti-
schen“ Gesinnungsbrüder: Obere Gehaltsklasse, Universitätsabschluss, wohn-
haft in Berlin Kreuzberg. Was sie eint, sind gemeinsame Werte wie Umweltbe-
wusstsein und soziale Verantwortung. Geld ist kein Selbstzweck, sondern Mit-
tel, um durchaus auch anderen damit zu helfen.  
Es mag wohl kaum überraschen, dass solcherlei edelmütiges Weltverbesserer-
tum den besten Rohstoff für Karikaturen und Parodien des Theaters liefert. 
Dass das neue Bürgertum über eine gehörige Portion Selbstironie verfügen 
muss, lernt es spätestens in den amüsanten Inszenierungen auf den Bühnen im 
deutschsprachigen Raum. Allen voran Yasmina Rezas scharfzüngige Komödie 
„Der Gott des Gemetzels“, prämiert mit dem Nestroy-Preis und uraufgeführt 
2006 am Schauspielhaus Zürich, überschüttet die Post-Hippie-Generation mit 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


92 
 

Hohn und gleißendem Gelächter: Nach einer Prügelei ihrer Söhne finden sich 
zwei Paare in einer gut gelegenen Stadtwohnung zusammen, um Ursache und 
Folgen des Streits zu besprechen. Während der Karrierist und Unternehmens-
anwalt Alain Reille ständig per Handyanweisungen einen Medizin-Skandal zu 
verschleiern hofft und seine Frau Annette mehr schlecht als recht die Wogen 
glättet, verstecken sich Michel Houillé und Véronique hinter linksalternativem 
Weltethos. Letztere preist ihr Engagement für die Armutsbekämpfung in Af-
rika, zählt sich zum Volk der aufgeklärten „Weltbürger“ und stilisiert die Jun-
genkeilerei zur zivilisatorischen Grundsatzfrage. „Gewalt geht uns alle an“, 
weiß die Vorbildmutter zu mahnen. Auf die „Predigten über globalen Bürger-
sinn“ und elterliche Erziehungsverantwortung erhitzen sich die Gemüter deut-
lich, bis sich der eigentliche Fokus der Debatte verschiebt. Nicht die Kinder 
sind mehr der Gegenstand des Konflikts, stattdessen kollidieren die unter-
schiedlichen Weltanschauungen miteinander. Hier das pragmatische Business-
Duo, dort die Moralapostel. Der Wettbewerb um die bessere Moral artet in 
einem Alkoholrausch und schließlich animalischer Zerstörungsgewalt aus, an 
dessen Ende allesamt die Masken ihrer aufgesetzten Rollen fallen lassen. Zu-
rück bleibt ein Scherbenhaufen zweier Unglücksehen, die an den eigenen hehe-
ren Idealen scheitern. 
Zerplatzte Seifenblasen, einstürzende Fassaden, gepaart mit Slapstick und bit-
terer Ironie, kennzeichnen ebenso Phillipp Löhles 2012 in Bern uraufgeführte 
„Trilogie der Träumer“, die sich aus den drei zuvor an anderen Bühnenstätten 
gezeigten Einzeldramen „Lilly Link oder schwere Zeiten für die Rev…“, „Ge-
nannt Gospodin“ und „Die Kaperer“ zusammensetzt. Um vor einem bevorste-
henden Hochwasser gewappnet zu sein, plant Mörchen im letztgenannten 
Stück, für Frau und Kind das ultimative Ökohaus mit hydraulischer Absiche-
rung gegen Überschwemmungen zu errichten. Er investiert alles, bis er vor ei-
nem Ruin steht und letztlich schicksalshaft mit seiner Utopie untergeht. Gro-
tesk-verzerrt lässt Regisseur Jan-Christoph Gockel während der Aufführung 
eine riesige Miniaturlandschaft aus Playmobil untergehen. Der Traum von einer 
autarken, im Einklang mit Natur und Kultur befindlichen Existenz wird buch-
stäblich davongeschwemmt. Ähnlich wird der titelgebende Protagonist in „Ge-
nannt Gospodin“ durch die Wirklichkeit eingeholt. Seine Wünsche von einer 
anderen Lebensordnung jenseits von Leistungsdruck und Konsumverführung 
entlarvt Löhle als realitätsuntaugliche Obsessionen. Nachdem sein Held suk-
zessive versucht, als antikapitalistischer Eremit ohne Geld in der Gesellschaft 
zu leben, endet die Chose im Gefängnis. Nur dort kann er seinen Verzicht er-
proben. Die Zwänge der Außenwelt sind allgegenwärtig und können nicht 
überwunden werden. 
Das Lachen über all diese Untergänge und Misslichkeiten der Figuren kommt 
dabei nie einem Auslachen gleich. Es ist eine Komik, die neben Unterhaltung 
allen voran eine Distanzhaltung beim Zuschauer erzeugt. Weil die Helden die-

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


93 
 

ser Gesellschaftssatiren – allesamt von trauriger Gestalt – in ihrem ideologi-
schen Prinzipieneifer überspitzt dargestellt werden, vermögen die Theaterbesu-
cher den Menschen von seinen Rigorismen zu trennen. Die Sklaven ihrer Moral 
durchlaufen ein schicksalhaftes Tal der Verirrungen, um schließlich zu begrei-
fen, dass keinerlei Ethik absolut und schon gar nicht abgekoppelt von den tat-
sächlichen Verhältnissen der Welt erfolgreich sein kann. Statt stabile Wer-
tegrundlagen zu verwerfen, hinterfragen die Autoren eher deren Praktikabilität. 
Und immer lautet die Botschaft: Ein Aussteigertum, eine Flucht in einen selbst 
geschaffenen Hortus conclusus des Heils und der Harmonie kann nicht funk-
tionieren. Wer sich abkoppelt, muss umso härter erfahren, wie das künstliche 
Paradies an seinen Rändern zu zerfasern droht.  
Schlimmer als jeder Trugschluss wiegt nur noch die vorsätzliche Heuchelei des 
Gutmenschen. Sich allem Fremden und Unwägbaren des Daseins zu verschlie-
ßen, ist insbesondere das Bestreben der großbürgerlichen Familie Klemmer. In 
der Uraufführung von Rebekka Kircheldorfs „Testosteron“ versucht der Wohl-
standsclan stets im Dunstkreis des „guten Viertels“ zu verbleiben; er labt sich 
am beschaulichen Glück der Abschottung, während die Außenwelt nur über 
Kameras in das zuckersüße Familienparadies eindringt – bis schließlich Solveig, 
die Frau des „guten Sohnes“, von einem Zuhälter entführt wird. Von Angst 
gelähmt, bittet deren Angetrauter und Weichei seinen Bruder, das Stiefkind der 
Familie und Gangsterbaron im „schlechten Viertel“, die Gattin zu befreien. Im 
Laufe der Ereignisse erleben sie alle einen tiefgreifenden Wandlungsprozess. 
Langweiler werden zu Aufreissern und Draufgänger zu sanften Seelchen. Das 
in feinem, den Bühnenraum umspannenden Goldrahmen gehaltene Idealbild 
bürgerlicher Vollkommenheit bleibt schlussendlich als ein Schlachtfeld mit den 
Leichenteilen erschossener Ganoven zurück. 
Wozu aber das Ganze? Soll der Zuschauer den Untergang des Bürgertums als 
Bekenntnis zum Nihilismus auffassen? Man darf die Aussagen der Dramen 
nicht missverstehen: Sie frönen keinem postmodernen Relativismus. Vielmehr 
laden sie den Zuschauer zur Reflexion über eigene Normen und Ideale ein. Sie 
motivieren zur Selbstbespiegelung, halten uns dazu an, eigene Maximen mit 
Achtsamkeit und Gespür in unseren Lebensraum zu integrieren. Bezeichnend 
mag sein, dass Löhles, Kricheldorfs und Rezas Überzeugungstäter im Grunde 
immer gegen die Gesellschaft arbeiten. Indem sie buchstäblich Bastionen – ob 
als Ökohaus oder abgeriegeltes Domizil im „guten Viertel“ – gegen die Widrig-
keiten der Umwelt errichten, geben sie die Lösungssuche auf. Sie entziehen sich 
dem Dialog, werden im wahrsten Sinne des Wortes asozial, skurril und mitunter 
eigenbrötlerisch. Ein Theater, das derart entschlossen die Gegenwart einzufan-
gen sucht, weicht nicht in Resignation und Schwarzmalerei aus. Es fordert den 
Zuschauer gar ganz im Sinne von Brechts politischem Theater zum Aktivismus 
für eine bessere Welt auf. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


94 
 

Doch schon die schlichte Analyseleistung dieser Werke ist beachtlich: Selbst 
wenn die Protagonisten auf den ersten Blick übertrieben und reißbrettartig er-
scheinen, sagen sie vieles über das Menschsein an sich aus. Da sie im Laufe der 
Handlung alle durch übersteigerten Hochmut, Borniertheiten, Irrtum und Heu-
cheleien ins Straucheln geraten und nach dem Sturz erneut auf den Boden der 
Tatsachen gelangen müssen, zeugen sie von einem Menschenbild, das Fehler 
einschließt. Und liegen darin nicht auch urbürgerliche Tugenden? Das Potenzial 
zur Veränderung, zur Vergebung und überhaupt zur Freiheit? Das antibürger-
liche Theater wird somit wieder sehr bürgerlich und zeigt: Weltverbesserung ist 
ein nie endendes Projekt. Es beginnt mit der Ehrlichkeit gegenüber sich selbst 
und der Realität. 
 

Das Defizit Mann  

 

Frauen emanzipieren sich, Männer fischen im Trüben. Und was macht die Literatur     
daraus? Notizen zur aktuellen Männlichkeitskrise 
 
Was waren das noch für Zeiten, als die Luft noch nach John Wayne roch und 
der eine oder andere auf Männerabenden mit Stolz von seinen nächtlichen Er-
oberungen berichtete? Bei manchem ruft solches Nachsinnen Nostalgie hervor. 
Lange ist es her, dass Don Juan und Casanova noch als gefeierte Heroen eines 
festen Männlichkeitsbildes daherkamen. Heute werden Herrenwitze und allerlei 
anrüchige Machismen ohnehin und glücklicherweise kritisch beäugt. Die mo-
derne Frau ist längst zu einem politischen Subjekt herangereift. Nie war das Bild 
der Alltagsheldin, die sich zwischen Mutterschaft und erfolgreicher Führungs-
kraft als das eigentlich „starke“ Geschlecht zu präsentieren wusste, so im Zent-
rum gesellschaftlicher Realität wie heute.  
Nur – wo sind eigentlich die Männer geblieben? Nachdem Judith Butlers post-
feministische Wende alle Formen von Geschlechtszuschreibung als Ideologie 
entlarvte, jedwede Berechtigung für patriarchales Urwaldgetöse infrage stellte, 
galt es, das bislang testosterongeladene Männlichkeitsbild in pluralis zu denken. 
Die Schwulenbewegung machte gleichgeschlechtliche Partnerschaften salonfä-
hig und aus den biederen Anzugträgern und Karrieristen wurden manchenteils 
metrosexuelle Großstadturbanisten. Wer infolgedessen noch klassisch auf dicke 
Hose zu machen versucht, wird gegenwärtig schnell eines vorsintflutlichen Ge-
sellschaftsmodells verdächtigt. Die Verunsicherung ist demnach groß und die 
Männlichkeitskrise längst im Zentrum der emanzipierten Gesellschaft ange-
kommen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


95 
 

Auch die Literatur hat das Thema für sich entdeckt, vertraut in der Bearbeitung 
jedoch weder auf alte Rollenmuster noch auf postmoderne Typspielereien. Viel-
mehr reflektiert sie Maskulinität stets im Spiegel ihres Verlustes. Die Frage nach 
der neuen Männlichkeit gewinnt gerade als Abwesenheitsphänomen an Viru-
lenz. Während die gesellschaftliche Wirklichkeit die männliche Hegemonie in 
den letzten Dekaden zurecht zugunsten eines liberalen Geistes zu überwinden 
wusste, umkreisen gerade junge Literatinnen auf subtile Weise immer wieder 
das Vakuum, das dadurch hinterlassen wurde. So erzählt Judith Hermanns la-
konischer Roman „Alice“ (2009) gleich von fünf toten Männern, deren vergan-
gene Beziehungen zwischen Liebe und Freundschaft zur titelgebenden Heldin 
zwar allesamt eher im Vagen bleiben, jedoch in der Gegenwart des Todes von 
einer tiefen Krise zeugen. Im Vergegenwärtigen der gemeinsamen Zeit tritt bei 
der aus der Bahn geworfenen Alice eine „zentrierte Leere“ zutage. Von jenem 
Verlust männlicher Stabilität berichtet auch Ulla Lenzes „Der kleine Rest des 
Todes“ (2012). Hierin erscheint allerdings der verstorbene Vater als zentrifuga-
ler Punkt der Ich-Erzählerin, die sich in Erinnerungssplittern verliert. Isoliert in 
der eigenen Depression, vermag die Protagonistin Ariane dessen Verunglü-
ckung nicht zu verwinden. Einzig ihre Aussöhnung mit ihrer Schwester verhilft 
ihr am Ende zur Wiederfindung der eigenen Mitte. Jenseits der Fragen nach 
dem Tod kreisen die Werke stets um die Frage nach der eigenen und der ande-
ren Identität. Dass immerzu Frauen an dem abwesenden Mann leiden, offen-
bart mehr als deutlich den Wunsch nach einem geschlechtlichen und damit auch 
entgegengesetzten Pendant.  
In Nino Haratischwilis Debütroman „Mein sanfter Zwilling“ wird Weiblichkeit 
überhaupt erst im Angesicht des maskulinen Gegenübers komplettiert. Nach 
unerfüllten Ehejahren trifft Stella unverhofft wieder auf ihre Jugendliebe Ivo. 
Die Ära der Tristesse ist vorbei und die Heldin dazu bereit, ihr bisheriges Da-
sein hinter sich zulassen. Doch ihre Liebe zu dem Kriegsfotografen ist in einem 
Krisengebiet bald einer harten Zerreißprobe ausgesetzt, aus der sie zwar als ge-
brochener, aber neuer Mensch hervorgehen sollte. Der Abschied, so Stella, ist 
„Nicht von dir, nein, von mir. Von dem, was ich war und was ich nicht mehr 
sein kann“. Die Heldin wird erst durch den umkommenden Geliebten zu einem 
gereiften Subjekt und Männlichkeit zum notwendigen Komplement weiblicher 
Selbstentwicklung. Dass Maskulinität als wieder aufzufüllende Leerstelle mar-
kiert wird, die mit Sehnsüchten von Halt, Schutz und Fürsorge assoziiert wird, 
bestärkt zugleich das kreative Potenzial der Literatur. Ohne normative Maß-
stäbe schafft sie ein produktives Denkfeld, um neue Identitätsmöglichkeiten 
des Mannes experimentell durchzuspielen.  
Sie arbeitet sich beharrlich an einer sozialen Gegenwart ab, in der etwa in der 
Debatte um die Prostitutionsgesetze geschlechtliche Stereotype symptomatisch 
restituiert werden. Die Identität des weiblichen Gegenübers wird hierin allein 
auf Zeugungskraft und wildes Jägertum reduziert. Überall sitzen die moralbe-
flissenen Uralt-Feministinnen in den Talkshows über das Triebtätertum 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


96 
 

„Mann“ zu Gericht. Hinzu kommen die fein gestriegelten Großbordellbetrei-
ber, die neuerdings von Gästen statt von Freiern, „Sexarbeiterinnen“ statt von 
Huren sprechen. Indem diese Saubermänner auf die Frauenrechtlerinnen los-
gelassen werden, ist die allabendliche Kampfarena eröffnet. Dabei wird nicht 
nur munter auf Kosten der ausgebeuteten Frauen gegeifert, sondern auch auf 
jene der gesellschaftlichen Mehrheit der Männer. Denn diese Fraktion kommt 
in diesen Konfrontationszirkeln nicht zu Wort. Weder ist es einem ihrer Ver-
treter möglich, eine oder mehrere aufschlussreiche Positionen zu Bedürfnissen 
und Wünschen der männlichen Sexualität darzulegen, noch begegnet man ei-
nem Diskutanten, der aus Sicht der Herren eine Lanze für die Rechte der Pros-
tituierten brechen würde. Im Gegenteil: Auf den Kriegsschauplätzen der Medi-
enmacher werden alte Klischees vom hemmungslosen Potenztier Mann und 
des handlungsunfähigen Opfers Frau bedient und im kollektiven Unterbe-
wusstsein aktualisiert wie stabilisiert.  
Um hingegen die zementierte Gender-Dichotomie aufzubrechen, lässt Thomas 
Meinecke als einer der avancierten männlichen Autorenvertreter alle biologi-
schen Merkmale hinter sich. Ganz im Sinne Judith Butlers wird das, was man 
ist – vereinfacht gesagt – zu dem, was möglich und inszenierbar ist. In „Looka-
likes“ (2012) wird der Leser daher nur noch Avataren innerhalb einer Cyber-
oberfläche aus Facebook und Twitter gewahr. Statt Handlung gibt es, wie ge-
wöhnlich bei diesem belesenen wie höchst avantgardistischen Autor, allerlei 
philosophische Diskurse über Geschlecht, Männlichkeit und was das Leben 
sonst noch ausmacht. Dabei geht alles in der Camouflage auf: Echte Figuren 
tragen im Schutz des anonymen Netzes entsprechend postmoderner Koketterie 
Namen wie Serge Gainsbourg, Justin Timberlake oder Mahatma Gandhi. Das 
Motto „it’s Doppelganger week“ wird zum Programm einer freien Konstruk-
tion des Ichs jenseits sozialer Normen oder körperlicher Gegebenheiten, 
wodurch ein neuer Möglichkeitsraum zur Selbstkreation Robert Musilscher 
Prägung entsteht. Zwar sagt man Meinecke schon seit Beginn seines an theore-
tischen Diskursen geschulten Schreibens eine Tendenz zu akademischer Kopf-
lastigkeit und Lebensfremde nach. Allerdings mag eben das Undefinierte, das 
Unklare und Konturlose vielleicht jener topographische Entwicklungshorizont 
für neue Männlichkeitsideen sein.  
Nachdem die Frauen seit Jahrhunderten gegen auf Geschlechtsmerkmalen ba-
sierenden Chauvinismus zu Felde zogen, um sich ihren heutigen Platz in den 
freiheitlichen Demokratien zu sichern, scheint es nun an der Zeit zu sein, einen 
Fantasieraum zu eröffnen, in welchem Gendercodes nicht mehr an ideologische 
Altlasten geknüpft sind. Produktiv erscheint dafür gerade jene Literatur, die 
Männlichkeit nicht in neue Rollenbilder zwingt, sondern aus dem Vagen einen 
Neuanfang zu schöpfen imstande ist. Um soziale Anforderungsprofile zu über-
winden, ist das ehemalige „Herrschaftsgeschlecht“ nun eigens am Zuge, ein 
Selbstbild jenseits hierarchischer Positionsbestimmungen zu entwickeln. Den 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


97 
 

Männern sei daher zu wünschen, nun eigene Kreativität und Selbstbestimmung 
an den Tag zu legen. 
 

Männerbünde in der Anarchie  

 
Zwischen Testosteronbewältigung und Genre-Bruch: Der aktuelle Western                     
im Gender-Dilemma  
 
Raubeinige Revolverhelden, harte Duelle und krachende Saloonprügeleien – 
das Westerngenre war schon immer eine Männerdomäne. Als die Amerikaner 
in der Pionierzeit im 19. Jahrhundert begannen, den Westen des Kontinents zu 
erobern, waren in der Tat mutige Mannskerle nötig, um den Gefahren in der 
Steppe gerecht zu werden. Es galt, eine Ordnung dort zu etablieren, wo bislang 
indianischer Stammeskult und das Recht des Stärkeren regierten. Seither lebt 
dieser amerikanische Gründungsmythos in Literatur und Film weiter und er-
freut sich gerade in den letzten Jahren einer ungeahnten Renaissance. Aber wo-
ran liegt das? Offenbar hat er eine gesellschaftliche Ventilwirkung. Spätestens 
seitdem Judith Butler in den 90er Jahren das biologische Geschlecht als etwas 
Relatives erkannte und die moderne Frau sich in die gesellschaftliche und poli-
tische Mitte vorzuarbeiten anfing, bahnte sich allmählich eine Männlich-
keitskrise an.  
Wie der Film „Lone Ranger“ (2013) von Gore Verbinski beweist, scheint der 
Western der 00er Jahre den gebeutelten Herren der Schöpfung erneut zu ihren 
heroischen Rollenbildern zu verhelfen. So erzählt dieser Streifen die gängige 
Western-Story: Zwei gesottene Guerillas ziehen in die zivilisationslose Prärie 
aus, um die Anarchie zu bekämpfen: Denn nicht nur der Indianer Tonto hat 
mit der kriminellen Cavendish-Gang eine Rechnung offen. Nachdem deren An-
führer auch John Reids Bruder ermordet, erwacht in dem bislang zartbeseelten 
Citoyen (Armie Hammer) die Manneskraft. Gemeinsam kämpfen beide fortan 
darum, das verlorene Recht wiederherzustellen.  
Auch in der Stadt „Appaloosa“ (2008) herrscht Chaos. Der eiskalte Schurke 
Randall Bragg (Jeremy Irons) tötet zu Beginn nicht nur den örtlichen Gesetzes-
hüter, sondern nimmt gleich die gesamte Siedlung in Besitz. Während die Ha-
lunkenbande noch ihr Unwesen treibt, sind die beiden einsamen Wölfe Sheriff 
Virgil Cole (Ed Harris) und Everett Hicht (Viggo Mortensen) unlängst auf dem 
Weg, ihr das Handwerk zu legen – für die Revolverhelden ein einfacher Job, 
gäbe es nicht noch eine Frau, die das Abenteuer verkomplizieren muss. 
Dabei wäre ohne das weibliche Pendant der ganze Testosteronstau nutzlos. 
Mehr noch: Der Western, der schon immer um den Schutz hilfloser Damen 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


98 
 

bemüht war, braucht sie aktuell mehr denn je, begünstigen sie doch die Bestä-
tigung eines patriarchalen Systems. Dem rauen Temperament dienen sie als Ab-
grenzungsfolie. Sie zu erobern, heißt, sich als kühn-starken Heros überhaupt 
erst zu beweisen. Quentin Tarrantinos „Django unchained“ (2012) treibt diese 
Entwicklung süffisant auf die Spitze. Mit selbstironischer Geste lässt er seinen 
gleichnamigen Protagonisten (Jamie Foxx), einen ehemaligen Sklaven aus den 
Südstaaten, nach einer kurzen Anstellung bei dem Kopfgeldjäger Dr. King 
Schultz (Christoph Waltz) zum selbstlosen Retter des „schwachen Ge-
schlechts“ werden. Um seine ebenfalls verkaufte Ehefrau zu retten, ist ihm 
nichts zu viel des Guten: Das Gefecht artet in einen Splatter aus, eine ganze 
Plantagenfarm wird in die Luft gejagt. Nur einer, Django steigt als glorreicher 
Erlöser aus den lodernden Flammen, befreit seine Angebetete und überwindet 
zugleich symbolisch die Sklaverei als solche – was für ein reibeisernes Manns-
bild, dessen Potenz alle Ketten sprengt!   
Während die heutige Gesellschaft unlängst das Modell queerer Identitäten dis-
kutiert, den aufgeklärten Mann in die Babypause schickt und gleichgeschlecht-
liche Lebenspartnerschaften akzeptiert, tradiert der kernige Trapper des aktuel-
len Westerns männliche Stereotypien fort. Also doch alles nur ein Sieg von Epi-
gonen? Durchaus nicht. Dass diese inzwischen unzeitgemäße Ikonografie des 
Burschen mit rauchendem Colt längst einer Revision bedarf, vergegenwärtigt 
sich auch in alternativen Western-Filmen, die seit einiger Zeit die üblichen Er-
zählschemata bewusst unterlaufen.   
Welche Frau braucht noch einen breitbeinigen Beschützer, wenn sie es selbst 
mit den Männern aufnehmen kann? In „True Grit“ (2010) von den Coen-Brü-
dern avanciert das junge Mädchen Mattie Ross zur Rächerin ihres getöteten 
Vaters. In Ron Howards „The Missing“ (2003) ist die Heldin schon modern 
und emanzipiert von Anfang an. Denn die alleinerziehende Maggie (Cate Blan-
chet) bewirtschaftet zugleich den Hof, versorgt die Kinder und verdient sich 
den Lebensunterhalt als belesene Heilerin. Die lebensfeindlichen Weiten der 
Prärie haben sie zur Lebenskünstlerin erzogen, die sprichwörtlich ihren Mann 
stehen muss, als eine Räuberbande eines Tages ihre Tochter entführt. Es folgt 
eine beschwerliche Odyssee durch eine von Gewalt gezeichnete Männerwelt, 
an deren Ende die Mutter nicht nur ihr Kind zurückgewinnt, sondern auch dem 
maskulinen Herrschaftsgebaren ein weibliches Korrektiv entgegenstellt.  
Um die klassischen Gender-Codes des Western zu brechen, bedarf es jedoch 
nicht nur des Eingriffes selbstbewusster Kämpferinnen, auch aus ihrem Inne-
ren heraus loten die Cowboys in manchen Filmen ein anderes Rollenverständ-
nis aus. Ang Lees „Brokeback Mountain“ (2006), ein gediegener Western, in 
dem zwei einsame Ranchbetreiber eine homoerotische Liaison eingehen, sorgte 
nach der Erstausstrahlung 2005 für heftige Debatten. Christlich-konservative 
Kreise befürchteten, dass der heteronormative Lebensstil infrage gestellt würde, 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


99 
 

die Schwulenbewegung feierte hingegen den Aufbruch eines längst überfälligen 
Genretabus.   
Und nicht zuletzt Michael Bully Herbigs Western-Parodie „Der Schuh des Ma-
nitu“ (2001) führt die bekannten Männlichkeitsposen endgültig ad absurdum. 
Ein tuntiger Apache, der eine Kosmetikfarm betreibt und Gangsterbrüder, die 
vor jedem Coup nochmals für „kleine Mädchen“ müssen: Das ist, sollte man 
meinen, zu viel für das raue Klima des amerikanischen Westens. Aber gerade 
diese mal komischen, mal provokativen Gender-Verschiebungen weisen spie-
gelbildlich auf die sozialen Differenzierungen, die infolge postfeministischer 
und postkolonialer Debatten, aber auch homosexueller Emanzipation die sozi-
ale Wirklichkeit der Gegenwart bestimmen, hin. Das filmische Spektrum reicht 
derweil von der Sehnsucht nach archaischen Männerhelden bis zum Triumph-
zug weiblicher Autonomie. Das Bekenntnis zur Frau gilt jedoch in Wahrheit 
bislang nur in der Fiktion. Denn noch immer entstehen nahezu alle Western 
unter männlicher Regie. Somit ist die Ägide der Herren im Genre zumindest 
hinter der Kamera ungebrochen. Man darf also gespannt sein, wann auch weib-
liche Filmemacherinnen selbst die rauchenden Colts in die Hand nehmen.        
 

Das private Glück 

 

Ehe und Beständigkeit statt Revolution und Erneuerung:                                                
Eine Annäherung an die Generation der Mittzwanziger 
 
„Pommes als Nachschlag in der Mensa“ – so lautete neulich eine der Haupt-
forderungen einer Liste zur Wahl des neuen Studierendenparlaments an der 
Universität Koblenz-Landau. Wenn dies das einzige ist, was den jungen Men-
schen fehlt, so mag ein Außenstehender verwundert denken, dürfte es sonst 
wohl keine Probleme geben. Doch wo sind die großen Proteste gegen die noch 
immer zu schlechten Studienbedingungen? Wo der hörbare Aufschrei gegen die 
Verschulung der Universitäten? Nun ja, die hat es auch dort gegeben, bis man 
nach eineinhalb Wochen vereinzelter Raumbesetzungen und ein wenig aner-
kennendem Nicken der Bildungspolitiker wieder in Lethargie zurückgefallen ist.  
Ob humorige Pommespolitik oder ein bisschen Streikerei – dahinter verbergen 
sich ganz grundsätzliche Fragen: Wo steht (meine) Generation der Mitt- und 
Endzwanziger aktuell? Welches Bild hat sie von der Zukunft und der Welt, die 
sich rasant wandelt? Zugegeben, man findet darunter keine Revolutionäre, 
keine – sieht man von einer überschaubaren Gruppe engagierter Weltverbesse-
rer etwa in Organisationen wie Greenpeace oder der Occupy-Bewegung ab – 
Che Guevaras, Dantons oder Trotzkis. Stattdessen schaut man zu, beäugt, ver-

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


100 
 

drängt oder bringt sich im kleinen Rahmen ein. Viele Studierende und Auszu-
bildende engagieren sich für Flüchtlinge, geben abends Sprachkurse oder helfen 
in Kleiderkammern. Hilfe muss nicht nach außen strahlen. Man geht es ruhig, 
aber mit dem richtigen Gemüt an. Dies gilt zumindest für einen Teil unserer 
Zukunftsträger; ein anderer wirkt gesättigt und verbringt sein Dasein, um es mit 
Heidegger zu sagen, in einer digitalen „Seinsvergessenheit“. Wo der „Like“-
Button lockt, sind auch Surfer und Freundschaftssammler nicht weit, die das 
Netz und seine Datenkraken frank und frei mit immer neueren personenbezo-
genen Informationen füttern. Man glaubt sich, flottierend durch den unbe-
grenzten Raum des Cyberspace, so losgelöst und allem enthoben – ohne zu 
merken, dass man seine Freiheit Stück um Stück opfert. Weil die Konsequenzen 
unsichtbar und fern sind. 
Die Generation der jungen Berufseinsteiger ist eine Generation, welche in Zei-
ten der Globalisierung und Unüberschaubarkeit ganz auf Nähe setzt oder auf 
Sicht fährt. Nachdem das Abitur hinter ihnen lag, wollten die meisten ein Jahr 
nach Brasilien oder Peru. Nur weg, um anschließend voller Sehnsucht die Hei-
mat wieder zu entdecken. Kaum zu glauben, aber wahr: Die jungen Menschen 
stehen wieder auf Schwarzwald und Rheinland, lieben das Beschauliche und 
Private. In diesem neuen Biedermeier nur Verächtliches zu sehen, griffe aller-
dings zu kurz. Denn mehr denn je fühlen sich die Mittzwanziger traditionellen, 
gerade der westlichen Welt so wichtigen Idealen verbunden. Hatten schon man-
che die Ehe zum Auslaufmodell erklärt, dient sie vielen erneut als der sinnstif-
tende Lebensentwurf. Weiterhin beinhaltet das Paket: Treue, Beständigkeit, 
Kinder, Haus, Bausparvertrag trotz Nullzins, einen erfüllenden Beruf, der auch 
den nötigen Freiraum lässt. Statt um Progressivität geht es um Werterhaltung. 
Der Globalisierung tritt man mit Sicherheitsdenken entgegen – allerdings nicht 
als eine geschlossene Masse, die Forderungen erhebt. Jeder ist seines Glückes 
Schmied, man ist vernetzt und trotzdem ein Kämpfer für die eigenen Belange. 
Es gilt die Devise: Mit Disziplin kann man es möglicherweise schaffen. Dies 
führt so weit, dass einige kaum den Unterschied zwischen Schule, Lehrbetrieb 
und Universität wahrnehmen, was als Fehler schon im System angelegt ist. Die 
Bildungseinrichtungen müssen durchschleusen, ohne zu eigenständigem Den-
ken anzuhalten. Zu all den vielen ohnehin nicht welterklärenden Generations-
verschlagwortungen wie „X“, „Porno“, „Irgendwas mit Medien“, „Ich studiere 
Lehramt“ ließe sich daher problemlos noch „Generation PowerPoint“ ergän-
zen. Wer braucht schon noch Bücher, wenn es Folien und ‚google books‘ lie-
fern? Ja, man spürt diese Gefälligkeitshaltung und zugleich weiß man, dass hin-
ter dieser Verunselbstständigung ein politischer Wille und ein großer Leistungs-
druck hervorragen. 
Nicht wenigen der jungen Menschen eine apolitische Haltung und Passivität 
vorzuwerfen, mag zutreffend sein, aber fair wäre es, anzuerkennen, dass die 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


101 
 

Zeit zur Reflexion und zum Engagement angesichts immer neuer Herausfor-
derungen schwindet. Der Overflow ermüdet und macht gemütlich. Man ist 
übersättigt, von den Medien, all den digitalen Freundschaften, dem Zuviel an 
Konsum, dem Zuviel an Krisen und Katastrophen überall, dem Zuviel an zu 
viel. Besinnung und Wertschätzung des nahen Umfeldes sind angesichts dessen 
nicht der falscheste Weg. 
Und dennoch darf uns das nicht ganz zufrieden stellen, weil die Entscheidun-
gen der vor uns liegenden Dekade zu wesentlich sind, als dass wir sie von uns 
schieben könnten. Man denke nur an die Zukunft der EU oder die gesellschaft-
liche Ausgestaltung der Digitalisierung, die momentan wie ein zügelloses Pferd 
über die Welt herfällt. Und schließlich der demografische Wandel, dem wir uns 
stellen müssen, da er uns ansonsten zu überfordern droht. Kurzum: Wir dürfen 
uns nicht damit begnügen, eine Übergangsgeneration zu sein, sondern müssen 
uns am eigenen Schopf aus dem Sumpf ziehen, den Mut zum Wagnis, zu neuen 
Entwürfen fassen. 
Dass etwas passieren muss, ist nahezu allen Mittzwanzigern klar. Denn sie seh-
nen sich in einer Zeit, die Byung-Chul Han mit dem „Terror des Gleichen“ be-
titelt, durchaus nach dem Überwältigenden, nach Momenten der reinen, großen 
Schönheit, nach Erneuerung im umfassenden Sinne. Nur bedarf es dazu keiner 
Wartehaltung, sondern aktiver Einmischung. Dies schließt eine Solidarisierung 
jenseits medialer Vernetzung ein. Denn Fakt ist: Das Internet stabilisiert nicht 
die Beziehungen der Digital Natives. Vielmehr bewirkt es genau das Gegenteil: 
Nicht selten werden echte Freundschaften mit echten Konflikten zugunsten 
der digitalen Paradiese vernachlässigt. Also Mut zum Kennenlernen? Mut zur 
politischen Debatte von Angesicht zu Angesicht? Ja, in jedem Fall! 
Dürfte man sich etwas wünschen, wären es Intellektuelle jener Generation, die 
sich trotz eines allgemeinen Anpassungsdrucks artikulieren. Gesucht werden 
Vorbilder, Freidenker und Überzeugungstäter. Doch wo kein Raum dafür ist, 
kann niemand einen solchen Platz einnehmen. Denn zur Wahrheit der Ü20 ge-
hört ebenso, dass viele Bereiche der beruflichen Selbstverwirklichung chancen-
los verbaut sind. Glücklicherweise herrscht in der deutschsprachigen Hemi-
sphäre nicht eine annähernde Jugendarbeitslosigkeit wie im Süden Europas vor. 
Allerdings wird es jenseits der von vielen derzeit so hoch geschätzten Beamten- 
und Lehramtskarriere schwieriger: Im Mediensektor ist es kaum noch möglich, 
als kreativer Kopf Fuß zu fassen, wenn man nicht als unterbezahlte Trainee-
Kraft für irgendein moralisch verwerfliches Unternehmen moralisch verwerfli-
che Werbebotschaften austüfteln will. Das Wissenschaftszeitvertragsgesetz 
beutet gerade die klügsten unter den jungen Menschen aus. Außerdem verspre-
chen unzählige Praktika- und Befristungsverhältnisse kaum Aussicht auf Erfolg. 
Man könnte diese Liste des Lamentierens und Resignierens beliebig erweitern 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


102 
 

um die Kulturbranche, den trotz aller Hoffnungen schmaler werdenden öffent-
lichen Dienst oder die teilweise fehlende politische Unterstützung für Unter-
nehmensgründungen. 
Letztlich bleibt eine zentrale Frage, die es sich zu stellen gilt: Die nach dem 
Umgang mit der Freiheit. Welchen Weg wird unsere Generation einschlagen? 
Jenen, der Freiheit als Verlorenheit oder jenen, der sie als Gestaltungsmöglich-
keit begreift? Jenen der Angst oder der Hoffnung? Ein ungefähres Dazwi-
schensein oder ein Sowohl-als-auch wird es nicht geben können. Sich für eine 
Richtung zu entscheiden, heißt, sich – so oder so – Konflikten zu stellen, etwa 
gegenüber den Eltern oder der Tradition im Allgemeinen. Obgleich unsere Ge-
neration harte Auseinandersetzungen eher scheut, kann daraus am Ende ein 
heilsamer Effekt hervorgehen. Denn bestenfalls verhelfen uns Konflikte dazu, 
Widersprüche, in denen wir uns momentan allzu bequemlich aufhalten, aufzu-
lösen oder zumindest einen bewussten Umgang mit ihnen zu finden.  
 

Auf immer aus der Zeit gefallen? 

 

Im Kino haben sie schon seit Jahren Hochkonjunktur: Über den ungebrochenen                           
Reiz am Vampirmythos  
 
Ausbeuter, Teeniestar und unerlöster Melancholiker: Die Karriere des Vampirs 
ist vielschichtig. Die Mythen um dessen Nomadentum und unstillbare Gier las-
sen uns noch heute schaudern, dabei steht uns der zeitlose Blutsauger näher als 
wir denken. Schon seit Jahrhunderten spuken sie durch unsere Schauerge-
schichten und sind doch bis heute heimatlose Nomaden geblieben. Mit ihrer 
traditionellen Erscheinung, der Angst vor Knoblauch und Sonnenlicht wirken 
Vampire wie Treibgut an den weiten Stränden der Moderne. Die Monstrosität 
ist den Widergängern der Gegenwart im Film zwar gewichen, gekommen ist 
dafür ein Ennui, der gerade dem Menschen von heute manches über seine ei-
gene Existenz zu sagen weiß. 
Allen voran Jim Ruschs Film „Only Lovers Left Alive“ (2013), eine gelungene 
Mixtur aus Romanze, Gruseldrama und Musikstreifen, erzählt im Bildnis des 
Vampirs von der Melancholie moderner Urbanität. Leere Straßenstriche, ver-
lassene Fabrikhallen und einsame Nachtwanderer: In dieser tristen Umgebung 
führt Adam (Tom Hiddleston) ein zurückgezogenes Dasein. Mit seinen alter-
nativen Rockballaden feiert er zwar Erfolge; ist aber der sinnentleerten Fassade 
Detroits überdrüssig. Einzig seine Geliebte Eve (Tilda Swington) im romanti-
schen Tanger vermag den suizidgefährdeten „Trauermenschen“ letztlich noch 
zu retten. Beide erweisen sich indessen als gesittete Dämonen, die ihre Blutgier 
durch hygienisch reine Konserven zu stillen suchen. Aus dem zermarterten 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


103 
 

Ausbeuter wider Willen, der wie die grotesken Fratzen aus Roman Pola skis 
Genrepersiflage „Dance of the Vampires“ (1967) rauschhaft ihrer Gier frönen 
könnte, ist ein ausgehungerter, dafür aber gewissenvoller Asket geworden. 
Der aktuelle Schauerfilm wendet sich mehr denn je gegen den Typus des gieri-
gen Kapitalisten, den man in den verzweifelten Schattenwesen im Laufe der 
Filmgeschichte immer wieder zu sehen bestrebt war. Dass der Blutdurst als Da-
moklesschwert einer nicht zu bannenden Rohheit dennoch auch über den 
scheinbar zivilisierten Untoten schwebt, erfahren auch Eve und Adam, die sich 
zuletzt trotz allen Verzichts ihres Fluches nicht erwehren können. Die Gene 
eines zeitlosen Mythos wirken auch in ihnen.  
Nachdem die Romantik mit Bram Stokers „Dracula“ die legendarischen Zwi-
schenwesen in der Vereinigung aus Eros und Verderben zur Salonfigur des 
Gruselgenres erhob, dienten die eigentlich anachronistischen Nachtvagabun-
den immer wieder zur Abbildung des Zeitgeists. Mal findet sich in ihnen, wie 
in Murnaus „Nosferatu – Eine Symphonie des Grauens“ (1922) der Vorbote 
des Faschismus, mal die Ausgeburt des Mammon infolge der 68er-Zesur oder 
in Neil Jordans Klassiker „Interview mit einem Vampir“ (1994) der postmo-
derne Dandy. An Popularität gewinnen derzeit hingegen die jüngeren Blutsau-
ger. Dass die Protagonisten in Catherine Hardwickes Twilight-Saga oder Brad 
Ellis’ Romanze „Am Ende der Nacht“ (2010) vom pubertierenden Außenseiter 
zum mutigen Helden avancieren, dürfte gerade die heranwachsenden Groupies 
zur Identifikation einladen. 
Doch jenseits der beliebten Teenie-Vamp-Streifen und ebenso gängiger Trash-
Formate zwischen Klamauk und Splatter formulieren die immerzu aus der Zeit 
Gefallenen stets auch eine Modernekritik. Wie der Vampir als ewiges Relikt an-
gesichts des rasanten Fortschrittsgeists zumindest humorvoll ins Grübeln gerät, 
erzählt Tim Burtons Komödie „Dark Shadows“ (2012). Von der missgünstigen 
Ex-Geliebten Angelique (Eva Green) in einer vergrabenen Kiste gefesselt, zie-
hen an Barnabas Collins (Johnny Depp) die Jahrhunderte vorüber. Als der an-
tiquierte Bohemien zufällig befreit wird, findet seine geschwollene Rede 200 
Jahre später, in den 1970ern, zwischen freier Liebe und grasumnebelten Hip-
piezirkeln im Wald kaum mehr Anklang. Wie ein Außerirdischer betrachtet er 
Lawalampen und Fernsehgeräte gleichermaßen mit Befremdung.  
Wo aus Sicht des Verfluchten Beschleunigung, Technisierung und Dekadenz 
um sich greifen, trachtet er jedoch vergebens nach Erlösung. Seit jeher stehen 
die lichtscheuen Randfiguren in unüberwindlicher Entfernung zum transzen-
denten Überbau. Dass Religionen durch die Ausdifferenzierung der spätmoder-
nen Gesellschaft mehr und mehr um ihre Legitimation ringen müssen, trägt 
bekanntlich zu einem von vielen Intellektuellen immer wieder beklagten Wer-
teverlust bei. Kulturkritiker mahnen: Fortschritt und Spekulation sind zum 
Götzen unseres Zeitalters geworden, dessen geistige Fundamente zu erodieren 
drohen. Die Blutsauger versprechen zwar keinerlei Heil, führen uns jedoch das 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


104 
 

Defizit einer utopielosen Gegenwart vor Augen. Die Hoffnung der Unsteten, 
in den Genuss dessen zu gelangen, was bei Schopenhauer als Quietiv, als Ru-
hepunkt abseits des uns quälenden Willens, zum Ausdruck kommt, scheint zu-
gleich außerhalb einer konfessionellen Dogmatik zu liegen. Erlösung meint 
hier: Freisein vom irdischen Hungerdasein, frei sein vom Überlebensdrang 
selbst. Heute bildet das Hollywoodgenre daher zunehmend eine parareligiöse 
Sehnsucht ab, die den Suchbewegungen nach Glauben und Heil des heutigen 
Menschen ein adäquates Gleichnis bietet. Vampire sollten uns also alles andere 
als fremd anmuten. Sie waren immer Identifikationsfiguren wie auch Irrlichter 
in der Geschichte des modernen Menschen. Bis heute sind sie uns treue und 
skurrile Begleiter, die uns nicht mehr und nicht weniger verraten, als was wir 
selbst sind. 
 

Hermes‘ städtische Nachfahren 

 
Vom Solitär zum Helden: Im Taxifahrer lotet das Kino Übergangsräume                    
und Fremdheitserfahrungen aus 
 
Sie sind der geheime Puls der Stadt, Lotsen durch Lichtermeer und dunkle Gas-
sen, die stillen Navigatoren in der Fremde. Wo Taxis und ihre Fahrer gegen-
wärtig sind, spürt man Sicherheit. Ob in Shanghai, Moskau oder Berlin – überall 
gelten sie als vertrauliche Konstanten inmitten flüchtiger Urbanität. Mögen sie 
in unserer Wirklichkeit oftmals nur eine Nebenrolle spielen, zeugt die Filmge-
schichte von einer großen Vorliebe für die auf allen Straßen anzutreffenden 
Chauffeure. Auf der Leinwand kommen ihnen symbolische Codierungen zu, ja, 
sogar eigene Narrative lassen sich identifizieren: Vom Wandel des Einzelgän-
gers zum Helden oder von interkultureller Vermittlung.  
Am Anfang steht immer der Sog eines Raumes: In Abbas Kiarostamis „Like 
someone in Love“ (2012) erweist sich die Taxifahrt durch das nächtliche Tokyo 
als eine zauberhafte Aneignung des unbekannten Terrains: Die Tour d’horizon 
durch illuminierte Großstadtkulissen mutet wie ein Traum an und lässt uns wie 
die sehnsüchtig aus dem Fenster blickende Protagonistin, eine Studentin (Rin 
Takanashi), die sich ihren Unterhalt durch Gelegenheitsprostitution verdient, 
in das Innere einer so ruhelos-magischen wie uniformen Fernostmetropole ein-
dringen. Ähnliche Panoptiken entwerfen André Hunebelles „Monsieur 
Taxi“ (1952) über das Nachkriegs-Paris oder Gabriela Davids „Taxi, un 
encuentro“ (2001), das uns in die Unterwelt und Abgründe der argentinischen 
Hauptstadt entführt. Wie dem Geheimnis einer Stadt nahezukommen ist, zeigt 
ebenso eindrucksvoll Wolf Gaudlitz‘ Dokumentation „Táxi Lisboa“ (1996), 
welche aus der Sicht eines gealterten Taxifahrers eine nostalgische Hommage 
an die portugiesische Façon de vivre formuliert – ein poetischer Strom, der klar 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


105 
 

zu erkennen gibt: Das kinematografische Unterwegssein in den gelben Auto-
mobilen ist ein Akt des Fühlens und manchmal auch des Verliebens. 
Nur weniges lässt sich allerdings festhalten. Die Chauffeure, die zwar für den 
Orientierungslosen ein Stabilisator inmitten der Unübersichtlichkeit der Stadt 
sind, lassen zugleich auf den Prototyp des nomadischen Menschen im globalen 
Zeitalter schließen. Sie sind einsame Wölfe und Cowboys zugleich, Wanderer 
und der unerschütterliche Bindefaden zwischen den Enden und Polen urbanen 
Zusammenlebens. Dabei besteht ihre Existenz im Transitorischen, im Wandeln 
zwischen teils widersprüchlichen Welten. Sowohl für ihre Mitfahrenden als 
auch für die Zuschauer fungieren sie als Vermittler und Medien. Damit brechen 
sie die Statik der Topografie auf. Nachdem die Globalisierung Grenzen porös 
werden lässt und jeder Ort die Konturen seiner Einmaligkeit einbüßt, markiert 
das Taxi eine Zone des Übergangs – nicht so sehr in allein geografischer Hin-
sicht, sondern auch, was gesellschaftlichen Austausch anbetrifft. 
Jim Jarmuschs Episodendrama „Night on Earth“ (1991) veranschaulicht diese 
Scharnierfunktion auf verschiedenen Ebenen, indem er den Innenraum der gel-
ben Vehikel als höchst pluralistische Begegnungsstätte inszeniert. Als die rau-
beinige Corky (Winona Ryder) die Filmagentin Victoria (Gena Rowlands) nach 
Beverly Hills chauffiert, hätte sie kaum glauben können, am Ende des Trips 
eine Schauspielrolle angeboten zu bekommen. Weil ihr das Reparieren von Au-
tos und das echte Leben mehr zusagen, schlägt sie kurzerhand den lukrativen 
Aufstieg in den Hollywood-Olymp aus. Während in diesem ersten Kurzfilm, 
gedreht in Los Angeles, zwei entgegengesetzte soziale Klassen zusammenkom-
men, sind es in der New-York-Episode (daneben weitere in Rom, Helsinki, Pa-
ris) zwei Kulturen, die in einen amüsanten Dialog eintreten. Weder mit den 
nötigen Englischkenntnissen noch mit dem Wissen um die rechte Bedienungs-
praxis des Taxis tuckert der von Armin Müller-Stahl verkörperte Ostdeutsche 
Helmut Grokenberger durch die bevölkerungsreichste US-Metropole, bis der 
Afroamerikaner Yoyo (Giancarlo Esposito) bei ihm einsteigt, um nach 
Brooklyn zu kommen. Kurzerhand übernimmt dieser das Steuer, sodass sich 
die Rollen vertauschen und der Europäer zum Gast seines eigenen Wagens 
wird. Was sich auf dieser Fahrt ereignet, ist eine liebevolle Annäherung zweier 
Fremder. Trotz aller Differenzen in Hautfarbe und Denken eint sie ihr Humor, 
wenn sie etwa gegenseitig über ihre Namen lachen. Das Taxi macht es möglich. 
Es manifestiert ein Terrain in Bewegung, eine Interimsphäre zur Auslotung von 
Identität und Alterität jenseits fixierter politischer oder ideologischer Machtan-
sprüche.  
Dass dieser Transitraum Ansichten und Menschen zusammenbringt und ein 
regelrechtes Klima der Freiheit schafft, liest sich besonders an dem mit dem 
Goldenen Bären der Berlinale prämierten Werk „Taxi“ (2015) des iranischen 
Regisseurs Jafar Panahi ab. Trotz Zensur und Berufsverbot durch den Tehera-

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


106 
 

ner Staatsapparat legt der Filmemacher mit seinem halbdokumentarischen Ar-
rangement den Finger in die Wunde eines von Tyrannei, Repression und einem 
Kalkül der Angst bestimmten Regimes. Wiederum gelingt der Austausch in der 
Hybridsphäre eines Taxis: Über Todesstrafen für Diebe, Menschenrechtsver-
letzungen, den Alltag in einer Überwachungsgesellschaft. Panahi als Mann am 
Steuer erscheint während der gesamten Fahrt mit unterschiedlichen Zeitgenos-
sen als ein Kulminations- und Knotenpunkt, worin sich Bedenken und Sehn-
süchte einer Bevölkerung spiegeln. Sein Taxi repräsentiert einen Möglichkeits-
raum inmitten eines politisch erstarrten Außenkosmos. 
An diesem Film wird deutlich: Die Chauffeure sind keineswegs allesamt nur 
zurückhaltende Dienstleister, sondern darüber hinaus wichtige Reflexionsfigu-
ren – aber nicht selten ungewollt. Wie das gängige Narrativ des „Taxifilms“ be-
legt, erweisen sie sich zumindest am Anfang einer Geschichte oftmals als ein-
same Wölfe, Solitäre von kauziger Natur, die sodann in fremde Angelegenhei-
ten hineingezogen werden und infolgedessen eine Evolution durchlaufen, um 
dadurch am Ende zu einer anderen Person zu werden. Der transitorische Pro-
zess bezieht somit nicht nur Orte, Passagiere und – auf einer symbolischen 
Ebene – Gesellschaftszustände ein. Ferner äußert er sich zudem in der Ver-
wandlung des Taxifahrers zum Helden. Zwei positive Beispiele sind Neill 
Fearnleys „Black Ice“ (1992) und Srdjan Koljevics unter dem deutschen Titel 
„Belgrad Taxi“ bekanntes Werk „Zena sa slomljenim nosem“ (2011): Nachdem 
in ersterem eine verfolgte Frau (Joanna Pacula) in Bens (Michael Nouri) Wagen 
stürzt, beginnt ein Road-Movie, an dessen Ende ein tragischer Tod für die Liebe 
steht. Der bislang einsame Cowboy der Nacht opfert sich in einem gefährlichen 
Kampf auf Leben und Tod für die kurze, aber große Liebe. Auch der mürrische 
Bosnienflüchtling und Taxifahrer Gavrillo (Nebojša Glogovac), der anfängliche 
Negativheld in Koljevics Komödie, meistert eine unerwartete Herausforderung, 
die in ihm das Gute im Menschen weckt. Immer wieder steht er auf der seinen 
persönlichen Wandel repräsentierenden Belgrad-Brücke im Stau, fristet abge-
klärt sein Dasein als Dienstleister, bis eines Tages eine aufgelöste Frau bei ihm 
einsteigt. Keine zehn Meter weiter passiert das Unfassbare: Sie verlässt den Wa-
gen und springt von der Brücke. Zurück lässt sie ein Kind auf dem Rücksitz, 
welchem sich Gavrillo annehmen muss. Die Genesung der Frau abwartend, 
lernt der Protagonist, Verantwortung zu übernehmen. Das ihm zugefallene Los 
führt zur Wende und Wandlung, wodurch das Dazwischensein des Taxis dem 
Aufbruch zu Neuem dient. 
Damit geht dessen filmische Symbolisierung über das klassische Konzept des 
„Nicht-Ortes“, mit dem der französische Ethnologe Marc Augé 1992 funktio-
nale Orte wie Bahnhof und Flughafen bezeichnet, hinaus: „So wie ein Ort 
durch Identität, Relation und Geschichte gekennzeichnet ist, so definiert ein 
Raum, der keine Identität besitzt und sich weder als relational noch als histo-
risch bezeichnen läßt, einen Nicht-Ort.“ Zwar mögen die gelben Automobile 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


107 
 

ebenso wenig lokale Festschreibungen zulassen, doch sind sie gleichwohl kei-
neswegs identitätsloser Natur wie Bahnhöfe und Flughäfen. Vielmehr vollzie-
hen sie in ihren Fahrern spezifische Stadien des Werdens nach. Letztere lassen 
dann ihre neutrale Beobachterposition hinter sich und avancieren zu Hand-
lungsträgern, die, wie bei Fearnley oder Koljevic, ansatzweise heroische Züge 
annehmen.  
Die charakteristische Evolution kann jedoch auch Verkommenes heraufbe-
schwören. Statt Besserung und Humanisierung kann sich bisweilen das Gegen-
teil einstellen. In solchen Fällen wirken Schmutz und die harten Bedingungen 
der Straße, mit denen die Fahrer stets konfrontiert sind, auf sie ein. Manche 
fliehen wie Alex (Rosalie Thomass), die zwischen Liebeleien schwankende Pro-
tagonistin aus Kerstin Ahlrichs „Taxi – Nach dem Roman von Karen 
Duve“ (2014) ihrem Leben davon oder stürzen sich bewusst hinein – mit teils 
fatalen Folgen, wie Martin Scorseses „Taxi Driver“ (1976) offenbart. Travis, 
gespielt mit abgebrühter Mine von Robert de Niro, hat die Unsitten und die 
Brutalität der Bronx satt. „Diese Stadt ist voller Dreck und Abschaum“, so der 
Kulturpessimist, der längst mit der Gesellschaft abgeschlossen hat und sich als 
„Gottes einsamster Mann“ bezeichnet. Als er jedoch eines Tages auf die min-
derjährige Prostituierte Iris (Jodie Foster) trifft, endet die Phase seines passiven 
Zorns. Aus dem unpolitischen Nachtnomaden geht ein politischer Radikalist 
hervor, der nicht davor zurückschreckt, Kleinkriminelle aus dem Weg zu räu-
men. Der Wille zur Gerechtigkeit schlägt in einen blutrünstigen Vergeltungs-
rausch um. 
Mag hinter dieser Gewalt vielleicht noch ein Sinn gesucht werden, bricht Carlos 
Sauras spanischer Film „Taxi“ (1996) mit jedweder Erlösungshoffnung. Im Ge-
genteil: Die Wut nährt Hass auf jedwede Form der Andersartigkeit. Indem eine 
regelrechte Miliz von Fahrern Jagd auf Homosexuelle, Junkies und Ausländer 
betreibt, wollen die selbsternannten Richter Madrid von seinem Bodensatz be-
freien. Der Transitraum der gelben Automobile birgt somit auch den Keim der 
Negativität. Das Solitärsein hat die Begleiter der Nacht zu Kämpfern und Fa-
schisten gerieren lassen. Die Straßen erinnern an die Gesetzlosigkeit des Wilden 
Westen, ihre Chauffeure an Cowboys, die sich im Krieg jeder gegen jeden be-
finden. Ihre Egozentrik, gespiegelt in den für Taxiszenen typischen Ich-Per-
spektiven aus der Fahrerkabine heraus, drängt sie zum Outlawsein, das sie vom 
Kleinbürger in den Stand eines negativen Helden versetzen kann. Gegen die 
Welt zu Felde zu ziehen, heißt dabei stets, den neutralen Zwischenraum zu ver-
lassen und eine eigene Werteordnung gewaltsam durchzusetzen. 
Ob die urbanen Lotsen nun als Frauenretter – übrigens eine recht beliebte Rolle 
in einschlägigen Filmen –, Kulturvermittler, Rebellen oder Vandalen auftreten 
– immer repräsentieren sie am Ende ihrer charakterlichen Entwicklung eine 
normative Gegenwelt zu einer Spätmoderne, die von postmoderner Beliebig-

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


108 
 

keit und Orientierungssuche geprägt ist. Sie überschreiten Grenzen und stimu-
lieren den Wandel: zum Umsturz, zum Protest oder schlichtweg zur Freiheit. 
Das Taxi zeugt von Spannungen, existiert als ein mobiler Denkraum, in wel-
chem Gegensätze aufeinandertreffen. In Pavel Lungins „Taxi Blues“ (1991) äu-
ßert sich etwa im Konflikt und Schuldverhältnis der beiden Hauptfiguren, ei-
nem Taxifahrer (Pjotr Mamonov) und einem Musiker (Pjotr Zaicenko), die cha-
otische Kollision zwischen West und Ost, Fremd- und Selbstdestruktion. Ver-
nunft und Maß werden außer Kraft gesetzt, eine Weltordnung zerreißt gleich-
nisartig auf einer einzigen Fahrt durch die Moskauer Nacht.   
Obgleich die Kabinen der Fahrzeuge räumlich beschränkt sind, eröffnet sich in 
ihnen ein breiter, symbolisch aufgeladener Erzählraum. Als moderne Hermes-
Figuren bringen ihre Führer weitaus mehr als nur Gäste von einem Punkt zum 
anderen. Ferner sind es Geschichten und unterschiedlichste Perspektiven auf 
Welt und Menschen. Was dem kinematografischen Transitraum innewohnt, ist 
das Potenzial zur Metamorphose. Der Taxifahrer stellt den heimatlosesten aller 
Großstadtnomaden, den unermüdlichen Grenzgänger zwischen Zentrum und 
Peripherie dar. Mitten im Geschehen bleibt er dabei ein Außenseiter – und wel-
cher Standpunkt wäre besser für ein Kino, welches das Nahe aus einem neuen 
Blickwinkel einzufangen sucht, als den der Fremde im Alltäglichen?  
 

Das Kino der Verfehlten 

 
Verschwörungstheorien, aufziehende Stürme und das kranke Ich –                                         
über die Persönlichkeitsspaltung als filmisches Medium  
 
Sie ist ein Urmythos der Moderne: die Geschichte um den aufrechten Dr. Jekyll 
und seinem ins Monströse gekehrten Alter Ego Mr. Hyde. Mit Robert Louis 
Stevensons Novelle von 1886 wird die wohl bekannteste Persönlichkeitsspal-
tung in der Jahrhundertwende zu einer Epoche machenden Chiffre. Kulturphi-
losophische Umwälzungen, verbunden mit Freuds Psychoanalyse oder der 
Wirtschaftstheorie Ernst Machs, brachten zu dieser Zeit das einst von den 
Romantikern noch so hochgepriesene Ich als harmonische Idealvorstellung zu 
Fall. Statt Einheit greift die Illusion von möglichen, mehreren Identitäten um 
sich.  
Allen voran sollte das von Steverson literarisch neu belebte Doppelgängermotiv 
einen Eroberungsfeldzug des Films anstoßen. Jekyll & Hyde geistern seit die-
sem Zeitpunkt durch alle Phasen der Kinogeschichte. Vieles ist über die Genese 
des Stoffes geschrieben worden, dessen regelmäßige Neulektüren, aus der 
Rückschau betrachtet, uns immer auch etwas über den jeweiligen Zeitgeist ver-
raten. Charles Jarrott nutzt in seiner Adaption von 1968 die Geschichte, um in 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


109 
 

Dr. Jekyll, dessen Verwandlung sich nur durch ein geheimnisvolles Elixier ein-
stellt, einen allmählich sich in Rausch und Sucht verlierenden Junkie aufzuzei-
gen. Gérard Kikoïnes „The Split“ von 1989 hingegen legt das Gewicht auf die 
zur Schau gestellte Brutalität, mit welcher Jekyll, gespielt von Anthony Perkins, 
des nachts mordend durch die Londoner Eastend streift. Ob nun im Bild der 
Hippie-Befreiung für Drugs, Sex and Rock’n’Roll oder der von Verrohung und 
Gewalt gezeichneten Dekadenz des ausgehenden 20. Jahrhunderts – mit  Ste-
versons Novelle tritt die Persönlichkeitsspaltung als Ikonografie des Abgründi-
gen und Bösen zutage. 
Bemerkenswert erscheint es, dass gerade nach der Jahrtausendwende dieses 
Krankheitsbild immer wieder auch verstärkt ins Bewusstsein der Filmemacher 
getreten ist. Worin besteht die Erklärung für den mehr oder weniger auffälligen 
Trend zur Pathologisierung und wieso tritt das Bild der Persönlichkeitsspaltung 
derart auffällig hervor? Am Anfang dieser bemerkenswerten Dekade steht weg-
bereitend Ron Howards Drama „A beautiful Mind“ (2009) um den genialen 
Spieltheoretiker und Nobelpreisträger John Nash, gespielt von Russel Crowe. 
Dringt dieser schon während seiner Studienzeit in Paralleluniversen der abs-
trakten Mathematik vor, ist dieser wissenschaftliche Elfenbeinturm bald schon 
nicht mehr behütet. Denn als er auf den Agenten William Parcher trifft, gerät 
er in die Fänge einer Spionagemaschinerie, beginnt in Zeitschriften nach ver-
steckten Codes der Sowjets zu forschen, liefert seine Ergebnisse an einen ver-
lassenen Briefkasten, vernachlässigt Frau und Kind, bis er sich schließlich bei-
nah selbst verliert: Endstation Psychiatrie. Natürlich ist das Komplott nicht 
echt, es spielt sich im Inneren Nashs ab, was dem Zuschauer jedoch erst suk-
zessive bewusst wird.  
Ein ähnliches Szenario liefern auch die beiden jüngeren Werke „Shutter Is-
land“ (2010) von Martin Scorsese und „Take Shelter“ (2012) von Jeff Nichols. 
Schizophrenie äußert sich – wie schon in „A beautiful Mind“ – in ersterem der 
beiden als Paranoia. Dabei beginnt für den US-Marshal Teddy Daniels (Le-
onardo DiCaprio) alles in scheinbar bewährter Ordnung. Es wirkt für einen 
mehrfach ausgezeichneten Ermittler geradezu trivial, sich auf eine Gefängnis-
insel zu begeben, um dort eine geflohene Gefangene ausfindig zu machen. 
Doch bald macht sich bei ihm Skepsis breit. Nachdem er bereits im 2. Weltkrieg 
mit dem Schrecken des Faschismus konfrontiert wurde – Scorsese spielt die 
traumatische Erfahrung der Befreiung von Dachau immer wieder in Retrospek-
tiven ein – meint Teddy, auch auf Shutter Island Faschisten am Werk zu sehen, 
genauer an Experimenten am Menschen. Erst am Ende löst der Regisseur die 
Geschichte auf: satanische Laborpraktiken mit Insassen hat es nie gegeben, viel-
mehr sind sie Ausdruck von Teddys Persönlichkeitsspaltung. Unfähig, die Tö-
tung seiner Frau, die zuletzt dessen Kinder in depressiver Verzweiflung er-
tränkte, anzuerkennen, schuf er sich, wie sich zeigt selbst der Patient der An-

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


110 
 

stalt, eine halluzinative Parallelwirklichkeit, in welcher er als heldischer Ermitt-
ler gegen das Böse ankämpft. Was der Film bis zum Ende zeigt, war nie Realität, 
sondern die Fiktion eines Wahnsinnigen. 
„Take Shelter“ erweist sich hingegen als subtiler, obgleich sich auch hier der 
Protagonist selbst zum größten Feind wird. Aus Angst vor einem bevorstehen-
den Sturm errichtet Curtis im Garten seines Hauses einen Bunker, verschuldet 
sich, wird gefeuert, bis er zuletzt gänzlich aus seinem sozialen Leben herausfällt. 
Überraschend mutet der Schluss an: Geht der Zuschauer bis dato davon aus, 
dass die stets sichtbaren Unwetterwolken und Vogelstürme tatsächlich nur Cur-
tis’ Einbildungskraft entspringen, lässt das aufziehende Unwetter der letzten 
Szene offen, was wirklich Spuk und was Realität gewesen sein dürfte. 
So nutzen Filme die Schizophrenie nicht selten als Folie neuer Erzählmöglich-
keiten. Zumeist schleichen sich spannende Verschwörungstheorien in die Psy-
chen der Figuren ein. Im Zentrum steht dabei zumeist aber eigentlich die Ver-
führung des Zuschauers, dessen Realitätsempfinden es zu erschüttern gilt. Fast 
unbemerkt führen ihn die Regisseure hinters Licht, wenn sie gleitend die Wirk-
lichkeit in das Kulissenhafte überführen. Erprobt werden damit Potenziale für 
ein semirealistisches Kino. Weder Fantasy noch Realismus trügen ihm Rech-
nung, nur ein luzider Grenzbezirk vermag uns aus der Fassung bringen, weil 
wir für diesen Realitätsgrad keine Kategorie besitzen. In artistischer Zuspitzung 
bedient sich auch Lars von Trier in seinem Schauerfilm „Antichrist“ des Ver-
fahrens der Irrealisierung. Auf den ersten Blick wirkt der Ausgangspunkt der 
Handlung geradezu stereotypisch: Ein Akademikerpaar (Willem Dafoe und 
Charlotte Gainsbourg) gerät nach dem Tod des einzigen Kindes in die Bezie-
hungskrise. Als beide den Raum der Zivilisation verlassen und beschließen, 
nach „Eden“, jenen Wald, in dem sie bis zuletzt an ihrer Dissertation über mit-
telalterliche Hexenverbrennungen arbeitete, zu fahren, ergreift eine böse Macht 
Besitz von der Frau. In Anlehnung an die biblische Schöpfungsgeschichte spielt 
von Trier die Entzweiung des Menschen von der Natur durch, wobei er jedoch 
eine feste Rollenverteilung vornimmt. Während der Mann als Psychologe das 
rationale Denken verkörpert, nimmt die Frau kontrapunktisch mehr und mehr 
Züge der Verwilderung an, bis sie schließlich ganz das unkontrolliert Triebhafte 
und eine morbid gewordene Natur repräsentiert. Äußerlich noch ein Zivilisati-
onswesen rumort im Inneren ein satanischer Morast. Schließlich muss der 
Mann das Diabolische aus der Welt vertreiben, um die Natur und ihre verlore-
nen Seelen zu erlösen. Sprechende Tiere, schwankend-halluzinierende Kame-
rafahrten und mythische Anklänge erschüttern den realistischen Raum, der zu 
Beginn des Filmes noch suggeriert wird. Aus der Persönlichkeitsspaltung der 
Frau wird so eine ganz eigene, zweite Schöpfungsgeschichte konstruiert.  
Doch das Interesse des Kinos an der Schizophrenie dient nicht nur dem Ent-
wickeln neuer, semirealistischer Erzählwelten, es rührt von politischen und ethi-
schen Fragen her. So mag es kein Zufall sein, dass die entrückten Hauptfiguren 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


111 
 

allesamt ihr soziales Umfeld verlieren oder zumindest aufs Spiel setzen. Vom 
Film geht hierin, wie schon zu Beginn seiner Entstehungsgeschichte, durchaus 
ein antibürgerlicher Impuls aus. Er wendet sich gegen die Wunschtektonik einer 
glücklichen Familienfassade, indem er zugleich deren in Bildsprache verschlüs-
selte Bedrohungen aufzeigt. Der Sturm aus „Take Shelter“ versinnbildlicht 
möglicherweise die heutige Angst vor gesellschaftspolitischen Umwälzungen, 
er trägt das Abstrakte, noch nicht Fassbare in die letzte Schutzbastion des Men-
schen hinein, in dessen Intimität. Damit haben sich die Ikonografien des Bösen 
gewandelt. Längst ist es nicht mehr, wie im Jekyll & Hyde-Mythos im trivialen 
Kontrast zum Guten erkennbar. Vielmehr wird es nun in differenzierteren 
Konstellationen verhandelt. Das Aufkommen von Verschwörungstheorien um 
Nazi-Vergangenheit bei Scorsese und Spionagekadern im Kalten Krieg bei Ho-
ward zeugen an der Oberfläche des Bewusstseins von Verdrängungsmustern. 
Es tut sich das gesellschaftlich Unbewusste hervor, das die Protagonisten mein-
ten, abgespalten zu haben. Ergreift die Vergangenheit Besitz von ihnen – bei 
Teddy die blutbefleckten Opfer des Faschismus, bei Lars von Triers diaboli-
scher Frauenfigur die mythische Kraft der Wälder während ihrer Promotions-
arbeit –, sind ihre Existenzen im Hier und Jetzt kaum mehr zu retten. Gut und 
Böse verlagern sich dabei auf eine horizontale Achse zwischen innen und au-
ßen. Es gibt nur noch die Welt als Lüge auf der einen und das Ich auf der an-
deren Seite. Es wird offenkundig, dass Schizophrenie in den Dienst einer Exis-
tenzflucht gegenüber einer Wirklichkeit gestellt wird, welche die Normalität 
zum höchsten Prinzip erklärt. Doch wer sich dem unterwirft, gibt auch seine 
Vergangenheit, seine Abgründe und damit einen Teil seines Seelenraumes auf. 
So steht Teddy, als er sich schließlich seines Selbstbetrugs gewahr wird, vor der 
Frage: Welches Leben ist das bessere? Dasjenige, das Unglück bedeutet, weil es 
um die eigenen Verwerfungen weiß, oder dasjenige, das zwar Glück verspricht, 
aber all unsere Kehrseiten auslöscht? Er wird sich für die zweite Option ent-
scheiden und sich einer operativen Manipulation des Gedächtnisses unterzie-
hen. Im Gegensatz dazu entpuppt sich Nash am Ende eines therapeutischen 
Martyriums als jene Seiltänzerfigur, die es vermag, die eingebildeten Begleiter 
und die Lebenswelt in Einklang zu bringen und so doch noch seine Ehe zu 
retten.  
Wie dem auch sei: die filmischen Geschichten um Schizophrenie sind nie nur 
Journale über das krankhaft Singuläre, sondern immer auch Teil einer Gesell-
schaftserzählung. Sie zeigen das zeitgenössisch Anormale, um daran die eigent-
liche Norm zu schärfen. Natürlich faszinieren uns die Außenseiterfiguren. 
Doch jenseits der erschreckenden Psychogramme reizt der soziale Hintergrund, 
den manche Filme bewusst nur tangieren und gerade in dieser Nachlässigkeit 
die Tragik der Figuren zu vergrößern wissen. Wo sind nur die empathischen 
Helfer, als Curtis Leben, durchdrungen vom panischen Bunkerbau, aus den Fu-
gen zu gerät? Wo war der Mann, seinerseits zudem noch Psychologe, als sich 
Lars von Triers Mutterfigur im Wald mit ihrem Kind einst von einer bösen 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


112 
 

Macht hat allmählich verführen lassen? Statt sich dem Dunklen zu stellen, wäh-
len die Gegner des Widernatürlichen Etiketten, klassifizieren das Irrationale als 
Krankheit und sondern das Verfemte aus. Obgleich die Schizophrenie-Filme 
der letzten Jahre zunächst mehr Unterhaltungskino zu sein scheinen, offenba-
ren sie doch zugleich ein politisches Kalkül. Sie halten der Gesellschaft nicht 
einfach nur den Spiegel vor, worin sich ohnehin nur schöne Menschen mit 
schönen Autos und schönen Gedanken zeigen würden. Nein, sie halten uns 
einen Zerrspiegel vor, in dem wir auf luzide Weise die oberflächlich kaum wahr-
zunehmenden Risse und Unebenheiten in unseren gepflegten Schaufensterfas-
saden erkennen. Ihr Hochglanz verdeckt, was wir als Ängste in uns tragen. Schi-
zophrenie wird dabei zum Medium. Es liefert Einsichten, die möglicherweise 
schmerzen. Doch wenn wir das Abnormale zulassen, werden wir die manchmal 
noch fragwürdigere Norm vielleicht besser verstehen. 
 
Auf den Geschmack gekommen 

 
Leckereien und Ekel können im Kino nahe beieinander liegen: Gedanken-Häppchen           
zum Essen im Film  
 
Das Kino kann vieles: Berühren, amüsieren, nachdenken, manchmal verzau-
bern, aber kann es auch gut munden? Geschmäcker sind bekanntlich verschie-
den, wie im Übrigen die differenzierten Speisen, die im Laufe der Filmge-
schichte verzehrt wurden, auch. Sieht man von den großen Banketten ab, wie 
sie etwa Ernst Lubitschs „Austernprinzessin“ (1919), Josef von Bákys „Münch-
hausen“ (1943) oder Roland Joffés „Vatel“ (2000) zelebrieren, findet sich aller-
hand Absonderliches. Unvergessen ist jener einvernehmliche Armenschmaus 
in Charlie Chaplins „The Kid“ (1921), wenn sich Sohn und Ziehvater mit der 
Zubereitung eines Schuhs begnügen. Während man sich hierin noch melancho-
lisch einfühlt, bietet Louis de Funès als gefeierter Gastrokritiker in „L’aileou la 
cuisse“ (1978) schon ein groteskes Amüsement. Auf den vom Food-Industriel-
len Tricatel erzwungenen Verzehr von Fertiggerichten reagiert der Feinschme-
cker mit roten Pusteln – ein Spaß, der wahrhaft den Gaumen kitzelt.  
Ob nun Haute Cuisine oder Massenware, Festspeisung oder behagliches Din-
ner pour deux – dem gemeinsamen Speisen wohnt eine lange und verzweigte 
Kulturtradition inne und fungiert im Kino als bisweilen unterschätztes, drama-
turgisches Element. Es bringt die Menschen zusammen, stellt einen Kommu-
nikationsraum mit fester Ritualität her und ist Ausweis zivilisatorischer Ent-
wicklung. Schon im Kindesalter wird uns vermittelt: Gutes Benehmen mit Mes-
ser und Gabel macht uns beziehungsfähig. Indem der Film nur allzu gern die 
klassische Liturgie des geziemten Mahls durchbricht, hat er mehr im Sinn als 
bloßen Tabubruch. Der Verstoß gegen die Tischsitte gleicht der Übertretung 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


113 
 

gesellschaftlicher oder individueller Konvention. Allen voran Thomas Vinter-
bergs „Festen“ (1998) dürfte wohl als das auserlesene Beispiel gescheiterter Zu-
sammenkunft gelten. Als sich die versammelte Familie zum 60. Geburtstag des 
Patriarchen Helge auf dessen Landgasthof einfindet, wird die Feier rasch durch 
eine verdrängte Missbrauchsgeschichte zum Austragungsort um Lüge, Wahr-
heit und Moral. Auch Michael Douglas weiß in „The War of the Roses“ (1989) 
unter der Regie von Danny De Vito mit provokatorischer Gebärde ein wohl-
sortiertes Abendessen seiner Frau, mit der ihn nur noch Hass verbindet, mit 
dem Satz „Und jetzt gehe ich in die Küche und pinkele auf den Fisch“ zu ver-
miesen. Stimmungen und Konflikte übertragen sich auf die kollektive Verkös-
tigung, die als Folie für soziale und psychologische Problemlagen zum Einsatz 
gelangt. Zumeist fallen die Fassaden bourgeoiser Harmonie und fördern Ver-
schüttetes, Verdrängtes, ja, ungeahnte Wahrheiten zutage.  
Symbolisch wird mit jedem Happen etwas schwer Verdauliches geschluckt. 
Nicht selten kündigt sich im radikalen Normverstoß als letzte Konsequenz auch 
der Tod an. Wohingegen Nahrungsaufnahme gemeinhin die Vitalkräfte erhal-
ten soll, kehren Regisseure diese Grundidee auch einmal um. So beispielsweise 
Stanley Kubrick in „A Clockwork Orange“ (1971), wenn sich der Mann einer 
vergewaltigten Frau bei dem Täter mit einer vergifteten Mahlzeit zu rächen 
hofft oder das gemeinsame Dinner zwischen dem Vampirgrafen und dem Be-
sucher Harker, das in  Friedrich Wilhelm Murnaus „Nosferatu – eine Sympho-
nie des Grauens“ (1922) lediglich das vermeintlich normale Vorgeplänkel für 
einen nachfolgenden Blutrausch darstellt. 
Um die Ritualität des Essens zu durchkreuzen, kommt häufig der Ekel ins Spiel. 
Wer schon einmal dem voyeuristischen Genuss verfiel, von Vatels barocken 
Tafeln etwa visuell zu kosten, kann durch abscheuliche Bilder schnell den Ap-
petit verlieren. Statt dem Usus, gängige Tischmanieren als Ausdruck kultureller 
Distinguiertheit zu inszenieren, feiern zahllose Werke der Filmgeschichte das 
Animalische, ja Triebhafte menschlicher Ernährung. Wo der Film durch 
pervertierte Speiseszenen die Schamgrenze sprengt, macht er uns Entmensch-
lichung und Entwürdigung erfahrbar. Der Ekel grenzt ab, führt an den Rand 
menschlicher Evolution und stürzt uns in ein vorzivilisatorisches Chaos. Die 
Kinogeschichte richtet dazu ein grauenvolles Menü à la Carte her: Dem viel-
leicht noch halbwegs Hartgesottenen sei als Vorspeise die Augensuppe nebst 
Affenhirn, zubereitet von den indigenen Urwaldmenschen aus „Indiana Jones 
and the Temple of Doom“ (1984), empfohlen. Dann geht es zu David Cronen-
bergs Horrorgang „The Fly“ (1986), worin sich während der Metamorphose 
eines Menschen zur Fliege das Körperinnere samt aller Stoffwechselvorgänge 
nach Außen kehrt. Wer dann nach der Hannibal-Lecter-Reihe und einem Aus-
flug ins Kannibalengenre noch über genügend Magensäure verfügt, greift als 
ekelerregendes Dessert zu Pier Paolo Passolinis an Marquis de Sades angelehnte 
Literaturverfilmung „Salò o le 120 giornate di Sodoma“ (1975). Dass hierin junge 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


114 
 

Lustsklavinnen allerhand Ausscheidungen per Zwang aufnehmen sollen, ver-
schlägt einem nicht nur den Appetit, sondern liefert auf diesem Wege den Stoff 
für eine tiefgreifende Gesellschaftskritik. Passolini zeigt die Machtstrukturen 
faschistischer Gesellschaften, offenbart deren Reduktion des Menschen zum 
Objekt der Ausbeutung. In jenem Hobbesschen Naturzustand geriert der 
Mensch zum Tier, verliert als willfähriges Opfer jederlei Anspruch auf Recht 
und Selbstbestimmung. 
Zwar mutet das Dinieren im kinematografischen Horizont auf den ersten Blick 
oftmals nebensächlich an. Gleichwohl entspinnen sich daran ganze übrigens 
sehr häufig unmittelbar mit dem Ekel verwobene Kulturkritiken. Immer wieder 
stehen die Kardinalssünde der Völlerei sowie die Anklage der Überflussgesell-
schaft im Vordergrund. An die Stelle von Wertschätzung der gegebenen Res-
source Nahrung tritt die Fresssucht. Im Kontrast zum unbesiegbaren Hunger 
in vielen Teilen der Erde versetzt augenscheinlich nur deren inszenatorische 
Anwiderung den westlichen Menschen in die Erkenntnis seiner bodenlosen 
Übersättigung. Indem sich die gefüllten Bäuche im Film förmlich aufblähen, 
verweisen sie sinnbildlich auf eine konsumorientierte Wachstumsökonomie, die 
an den Grenzen ihrer Tragfähigkeit zu kollabieren droht. Man braucht nicht 
Knigge-kundig zu sein, um die Restaurantszene mit dem überfetten bis zum 
Platzen in sich hineinschaufelnden Großbürgers in „Monthy Python’s The Me-
aning of Life“ (1983) als Ausgeburt spätmoderner Dekadenz zu verstehen. Ei-
nen kruden Endpunkt solcherlei Fressekstasen offenbart ebenso David Fin-
chers Psychothriller „Seven“ (1995). Unter den sieben Todsünden, die der Tä-
ter darin in seinen Morden bildgebend anprangert, zeichnet sich die Völlerei in 
einem zu Tode gegessenen Opfer ab. Im haltlosen Verzehr äußert sich die fil-
mische Absage an einen pervertierten Kapitalismus ohne Maß und Vernunft. 
Man isst nur noch aus dandyhafter Langeweile, wie Fellinis „Satyricon“ (1969) 
beweist. Aus einem kulinarisch zubereiteten Schweinebauch entnehmen römi-
sche Emporkömmlinge eine farblich an Exkremente erinnernde Fleischfüllung 
aus Würsten, Leber und Nieren – ein vulgäres Gebaren über Werteverfall sowie 
den kulturellen Niedergang der Menschheit. Neben dem Essen erscheint alles 
käuflich. Selbst der Körper erweist sich nur als Ware in einem endlosen (Stoff-
wechsel-)Kreislauf. In Marco Ferrinis „La Grande Bouffe“ (1973) verzehren 
neureiche Jugendliche, welche den Entschluss gefasst haben, sich an einem 
Abend gemeinsam zu Tode zu essen, neben einem verschwenderischen Tab-
leau aller möglichen Köstlichkeiten buchstäblich auch Prostituierte. Letztere 
kennen den Mangel im Gegensatz zu ihren Freiern und durchschauen als ein-
zige den gesellschaftlichen Sündenfall. Am Ende steht ein allzu zynisches Bild, 
so aktuell wie eh und je: Nachdem die hedonistische Fehde den vorhersehbaren 
Ausgang nimmt, kommt für die inzwischen Gestorbenen noch eine letzte Lie-
ferung von Frischfleisch an. Der Überfluss pervertiert sich selbst und mündet 
in einen ziellosen Leerlauf. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


115 
 

Doch was wären Gaumenfreuden, wenn sie der Film uns nur abspenstig ma-
chen würde? Wohl nur halb so lecker, gäbe es da nicht doch genügend Regis-
seure mit Sinn für den überzeugenden und versöhnenden Geschmack. Bildlich 
gesprochen: In der Verwendung guter Erzeugnissen gründen Nähe und Ge-
meinschaft. Dass Liebe ganz durch den Magen geht, wissen wir schon seit J z  
Itamis Komödie „Tampopo“ (1985), worin nur wenige Nudeln ein erotisches 
Körperspiel entfachen. Ganz aktuell erzählt ebenfalls Ralf Huettners Verfil-
mung von Martin Suters „Der Koch“ von der aphrodisierenden Wirkung der 
richtigen Zutaten. Zunächst als ausländische Hilfskraft in einem Zürcher Gour-
mettempel, später als Maître de Cuisine in einem eigenen Restaurant, bereitet 
Maravan Vilasam Liebesmenüs für Paare und alle, die es noch werden wollen, 
zu. Der Mund muss aber keineswegs immer gleich ein symbolisches Ge-
schlechtsorgan und Essen nicht zwangsweise ein Vorspiel für heiße Nächte 
sein.  
Vielmehr kann es auch als Kulturbotschafter dienen. Geschmäcker und Tradi-
tionen sind verschieden. Aus einem gemeinsamen Mahl gehen aber Dialog und 
Verständnis hervor. Fremde Aromen fordern unsere Offenheit heraus und ver-
mitteln ein Bild vom Anderen. Auf diese Weise sind letztlich ganze Staatsver-
träge zustande gekommen. Und für die multikulturelle Gesellschaft des globa-
len Zeitalters heißt dies: Wo insbesondere Mischformen aus kreativen Rezep-
turen und Kochexperimenten entstehen, wächst vormals Fremdes zusammen, 
keimt Empathie und Respekt. Obgleich Gurinder Chadha in seinem Drama 
„What’s cooking“ mit raffinierten Montagen vier Familien unterschiedlicher 
ethnischer und religiöser Herkunft präsentiert, eint sie das „Thanksgiving“. Alle 
gehen es mit eigenen Gebräuchen an und bilden doch eine große rituelle Ge-
meinschaft. Auch Lasse Hallström verschreibt sich in seinen Filmen der kultu-
rellen Annäherung mittels sinnlicher Genüsse. Nachdem schon sein Filmpra-
liné  „Chocolat“ (2000) von der Integration einer Auswärtigen in eine verschlos-
sene Dorfgemeinschaft mittels der titelgebenden Sucrerie erzählt, setzt er die 
Genrelinie optimistischer, kulturverbindender Food-Filme mit seiner aktuellen 
Komödie „A Hundred-Food Journey“ (2014) fort. Darin eröffnen Emigranten 
ein indisches Lokal gegenüber einem etablierten Gourmettempel inmitten der 
französischen Provinz. Der Clash of culture ist vorprogrammiert. Allerdings 
währt der Konflikt nicht lange, bis die Inhaberin des Michelin-Sternes, Madame 
Mallory, mit dem begabten Sohn des indischen Familienoberhaupts gemein-
same Sache macht. Noch einmal zieht der Jungkoch in die Welt, sammelt Im-
pressionen in der Molekularküche und kehrt als Star der kulinarischen Szene 
zurück, um französisch-indisches Curry zuzubereiten. Solcherlei Food-Filme, 
darunter auch „Julie & Julia“ (2009) oder Politikikouzina“ (zu Deutsch „Zimt 
und Koriander, 2003), huldigen exotisches Obst, feinste Gewürze und Zutaten 
mit zumeist liebevollen Detailaufnahmen und arrangieren Essen als Vermittler 
und Integrator innerhalb einer zusammenwachsenden Welt.  

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


116 
 

Mehr noch: Religion, Glaube und auch politische Utopie drücken sich im indi-
viduellen Schöpfertum aus gemeinsamer Komposition und Zubereitung aus. 
Hierin fußt die vollkommene Gemeinschaft. Nicht zuletzt die archetypische 
Ikonografie des kollektiven Speisens in Leonardo DaVincis „Abendmahl“ of-
fenbart, wie sehr eine geteilte Tafel uns zu Brüdern im Geiste verbinden kann. 
Dahinter steckt die Idee von Gleichheit, Teilhabe und letztlich auch tiefem Ver-
trauen. Essen, so zu sehen in den optimistischen Food-Filmen, löst uns aus der 
Einsamkeit und macht uns gesellschaftsfähig, überwindet Grenzen, sensibili-
siert unseren Blick für das Unbekannte und vermeintlich Ferne. Gleichzeitig 
verpflichtet es den Menschen zur Verantwortung. Die Fressorgien, wie sie Fel-
lini und Ferrini entwerfen, zeugen von einem aus dem Lot geratenen System im 
Leerlauf. Wo solche Inflation von Ressource und Natur herrscht, droht Ab-
stumpfung und Zynismus. Ein jedes Mahl schenkt uns Freiheit und fordert uns 
angesichts von Hunger und Verschwendung andernorts auf der Welt Verpflich-
tung und Achtsamkeit ab. Gut, dass man von Filmen, die uns richtigerweise 
ermahnen und mit ihren Genüssen bezirzen, nie satt werden kann. Wir wün-
schen daher Bon Appetit! 
 

Die Kunst im Frondienst 

 

Im Bildungszirkus macht Kultur schon längst Schule. Nur: Wo bleibt                                        
eigentlich der Künstler? 
 
Der verstorbene Theatermacher Christoph Schlingensief sagte einmal: „Kunst 
wird erst dann interessant, wenn wir vor irgendetwas stehen, das wir nicht gleich 
restlos erklären können.“ –eine sicherlich ambitionierte Definition, die der 
Kunst einiges abverlangt. Immerhin soll sie unseren Geist in Irritation verset-
zen, aufrütteln, unsere Gedanken davontragen und neue, wundersame Denk-
räume eröffnen. Was sie dafür braucht, ist Freiheit. Doch wie ist es um sie der-
zeit bestellt? Wie eigenständig ist die Kunst von heute eigentlich? Schon seit 
jeher weiß die Zunft des Schönen und Wahren: Jede Freiheit kostet Geld. Zwar 
genießt die deutsche Kulturförderungspolitik aus einer Mixtur von Preisen, Sti-
pendiensystemen und dem Protektorat fest gewachsener Strukturen, darunter 
etwa eine einzigartige Theaterlandschaft und ein Netz von Literaturhäusern, in 
der Welt sicherlich einen guten Ruf. Dennoch steckt der Teufel wie so oft im 
Detail: Von den gefüllten Töpfen etwas abzubekommen, heißt vor allem für 
den freien Künstler, sich zu bestimmten Projekten zu verpflichten.  
Unterstützung für die Kunst an sich, die sich selbst als Zweck genügt und 
manchmal im Laufe langer Entwicklungsprozesse aus sich selbst erst entsteht, 
wird seltener. Stattdessen sind kreative Geister gut beraten, wenn sie ihr Werk 
gleich ganz in den Dienst der Bildung stellen. Noch besser: Engagement wird 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


117 
 

insbesondere dann belohnt und honoriert, wenn ihr Wirken mit der Entwick-
lung respektive Schärfung bestimmter Soft Skills einhergeht. Verbesserung der 
sozialen Kompetenzen oder Vermittlung von Toleranz und Respekt werden 
gern gesehen. Und wo bleibt die ästhetische Handschrift? Neulich beklagte be-
reits Alexander Kissler klug und pointiert im „Cicero“, dass künstlerische Tä-
tigkeit heute schon vermehrt als Hintergrundkonzert für politische Veranstal-
tungen und Protestaktionen missbraucht würde. Gleiches gilt indessen für staat-
liches und privatwirtschaftliches Mäzenatentum. Vor allem freie Künstler sind 
verstärkt darauf angewiesen, an den Etats für die sogenannte „kulturelle Bil-
dung“ zu partizipieren. Lese- und Schauspielworkshops an Schulen hören sich 
für jedermann gut an und sind auch klasse, um den Unterricht zu beleben und 
Ausdrucksformen für die Schülerschaft zu erproben. Doch der Künstler mu-
tiert dabei nicht selten zum Unterhaltungskasper, Dienstleister und Hilfspäda-
gogen in Personalunion. Das hehre Ziel seiner Tätigkeit: Lerninhalte möglichst 
unkonventionell, spielerisch, ach ja, und natürlich auch kunstvoll, aber bitte 
nicht zu schwer (sonst beschweren sich noch die Eltern!) nahezubringen.  
Polemisch zugespitzt: Wer als armer Darsteller oder Performance-Künstler 
Projekte für jugendliche Straftäter und Schläger anbietet, die auf der Bühne ih-
ren aggressiven Beelzebub herausbrüllen können und im dialogischen Mitei-
nander wieder zu guten Menschen werden, dem ist der Dank der Gesellschaft 
sicher. Gleiches gilt auch für sämtliches Kunstschaffen, das dem Zweck der 
Integration von Migranten und Behinderten Rechnung trägt. Keine Frage: All 
diese Aktionen haben sich in der Vergangenheit gut bewährt, sie sorgen für 
Empathie und Mitmenschlichkeit durch und mit Kunst. Ästhetisches Arbeiten 
transportiert ohne Zweifel Werte und Tugenden. Doch muss auch, ohne als 
Zyniker abgestempelt zu werden, die Frage erlaubt sein, wo hierin noch der 
Platz für den Eigenwert schöpferischer Gestaltung bleibt. Längst sind freie 
Künstler, wenn sie nicht zur kleinen Kaste einer überregionalen und renom-
mierten Elite zählen, Tagelöhner eines Bildungsgewerbes geworden. Sie sollen 
Kreativität in den Köpfen der nicht selten wenig geneigten Schüler wecken. 
Denn wo der Elternhaushalt schon keinen Zugang zu Büchern, Musik und Ma-
lerei hergestellt hat, ist der neue Kreativcoach ohnehin nicht gefragt. Er ist oft-
mals gerade für die harten Fälle an Brennpunktschulen und Einrichtungen zu-
ständig, wo eher Kinder aus bildungsfernen Schichten zusammenkommen. Zu-
meist sind die Aufträge befristet. Was der Musenkuss hinterlässt, ist ein Bild 
von Kunst mit kurzem Verfallsdatum. 
Ein Grundproblem besteht in der Gefälligkeit. Um Faulpelze, Unentschlossene 
und Pubertierende gleichermaßen zu inspirieren, ist die Kunstszene dem Glau-
ben verfallen, immer mehr in den Unterrichtsräumen selbst präsent sein zu 
müssen. Nicht nur die freien Akteure, auch etablierte Institutionen holen die 
Menschen, wie man so schön phrasenhaft sagt, dort ab, wo sie sind. Das ist 
bequem, aber genügt das? Vor allem Theater gehen mit Klassenzimmerstücken 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


118 
 

verstärkt zur Schulbank. Im Interieur des Lernorts werden sogenannte Klassen-
zimmerstücke passend zum jeweiligen Themenschwerpunkt eines Faches prä-
sentiert, um im Anschluss bestenfalls mit den Schülern in eine Diskussion ein-
zusteigen. Das ist gut gemeint, sehr häufig fruchtbar für den Moment. Aber 
wird das auch mehr Heranwachsende dazu motivieren, die Schwellen von 
Schauspielhäusern zu übertreten? Wohl kaum. 
Am Stadttheater Heidelberg geht man indes andere Wege. Nicht das Ensemble 
kommt in die Schule, sondern die Schule zur Spielstätte. Über ein mit viel Ge-
duld und Spürsinn aufgebautes Kooperationsmodell ist es dem Intendanten 
Holger Schultze gelungen, Interessen des Lehrplanes mit künstlerischer Souve-
ränität seines Hauses zu vereinbaren. Was das Haus aufführt, entscheidet es 
selbst, stimmt aber mit Lehrern jeder eingebundenen Bildungseinrichtung ab, 
welches Stück für einen Besuch jeweiliger Klassen geeignet wäre. Inzwischen 
sind die Säle daher oft ausverkauft. Manch ein Kind, das vorher nie daran ge-
dacht hätte, die Säulenhallen der Hochkultur zu betreten, mag hier schon die 
Freude am darstellerischen Spiel entdeckt haben. 
Solcherlei Selbstbewusstsein einer Institution, die sich nicht einfach dem An-
forderungskatalog von Kultusministerien und sonstigen Förderbudgets unter-
wirft, ist nicht die Regel. Denn immer mehr Häuser geben derzeit einerseits 
unter Kostendruck, andererseits zur Akquirierung neuer Theaterbesucher zu-
mindest einen Teil ihrer Autonomie auf. So orientieren sich viele Intendanten, 
während sie den Spielplan erstellen, zunehmend an den aktuellen Abiturlektü-
ren. Dass inzwischen zahllose Novellen und Romane von Goethe und von 
Kleist bis Kafka die deutschen Bühnen bevölkern, ist durchaus begrüßenswert; 
die Modeerscheinung unterliegt aber allein einer wirtschaftlichen Prämisse, 
nämlich die gestressten Pauker durch die Theaterfabriken zu schleusen. Natür-
lich, jeder Heranwachsende, der sich der Inszenierung kanonischer Werke zu-
wendet, muss uns erfreuen. Fatal mag jedoch sein, dass es nicht selten nur dem 
Repetitorium des Prüfungsstoffes dient. Man nimmt auf und kaut es wieder. 
Das Schauspielhaus verkauft seine Tickets. Einen Beitrag für die Zukunft hat 
es aber damit nicht geleistet. Stattdessen bindet es Kapazitäten, die eigentlich 
der Entwicklung oder Schärfung eines eigenständigen künstlerischen Profils 
Vorschub leisten sollten, zugunsten des allseits gepriesenen Bildungswahns. Die 
Vereinnahmung des Musischen ist also nicht nur fehlgeleiteter Förderungspo-
litik geschuldet. Sie wirkt auch suggestiv auf die direkte Konzeptionalisierung 
von Kultur. Schauspielstätten werden zu willfährigen Produkthändlern. Unter-
dessen zeigt auch der Boom von Lese- und Schreibwerkstätten die Tendenzen, 
Kunst von der Schule immer mehr nach außen zu verlagern, sodass Schüler 
deren Anbieter, darunter Literaturhäuser und Literaturmuseen, möglicherweise 
nur noch als bloße Nachhilfezirkel verstehen. Das Bewusstsein für ästhetisches 
Schaffen bleibt dabei hingegen aus. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


119 
 

Die Psychologie dahinter ist verheerend. Kunst wird zum Inflationsgut und so 
weit zurechtgestutzt, bis es in mundgerechten Einheiten in Bildungsprogram-
men verwurstelt wird. Freie Gestaltung ist für die Verteilerquellen nichts wert, 
weil nicht absehbar ist, welche Ergebnisse sie am Ende des Tages zeitigen. 
Doch woher kommt die verengte Sichtweise der Kultuspolitik? Möglicherweise 
liegt sie im gegenwärtigen Begriff von Bildung selbst begründet, der heute mehr 
denn je einem Ressourcendenken unterliegt. Die Umstellung der Schuldauer im 
Rahmen der G8-Programme macht deutlich, dass nicht mehr die humanistische 
Ambition, eine Persönlichkeit als Ganze begleitend zu formen und ihr zur Ent-
faltung zu verhelfen, im Vordergrund steht. Mit europaweiten Pisa-Erhebungen 
ist die Bildungslandschaft zu einem Evaluierungszirkus verkommen. Was ge-
lehrt wird, muss abrufbar und statistisch verwertbar sein. Nicht zuletzt deshalb 
stehen naturwissenschaftliche Fächer so hoch im Kurs. Die Fachdisziplin 
„Deutsch“ wird im Gegensatz dazu nur noch unter dem Begriff „Lesekompe-
tenz“ und im Hinblick auf die Eingliederung von Schülern mit Migrationshin-
tergrund unter Sprachvermögen verhandelt.  
Wo nicht mehr Wissen und Bewusstseinsschaffung, sondern nur noch Items, 
Skills und Kompetenzen im Vordergrund schulischen Bemühens stehen, geht 
die Sensibilität für Vielfalt und auch Freiheit der schöpferischen Produktion 
verloren. Das System verfestigt bei den Schülern den Eindruck, dass Besuche 
von Museen und Theatern als altbackene, langweilige Pflichttermine daherkom-
men. Um die Distanz zwischen Heranwachsenden und Kreativschmieden zu 
kitten, bedarf es daher unbedingt der passenden Freiräume in Lehrplänen. Pä-
dagogen sollte wieder die Zeit eingeräumt werden, abseits der strengen Agenda 
auch Abzweigungen zu nehmen und sich auf neues Terrain begeben zu können. 
Ausstellungen über Gegenwartskunst oder Besuche von Uraufführungen müs-
sen dann nicht immer einen direkten, statistisch erhebbaren Effekt mit sich 
bringen. Wenn sie den einzelnen Schüler bereits zum Nachdenken animieren 
und ihm gemäß Schlingensief zu nicht unmittelbar erklärbaren Erfahrungen 
verhelfen, mag dies schon ein großer Erfolg sein. 
Damit sich die Kunst und insbesondere die freien Akteure wieder aus den Fes-
seln des reinen Bildungskorsetts zu lösen vermögen, ist demnach zunächst ein 
Umdenken der politisch Handelnden vonnöten. Sie müssen beginnen, Kunst 
wieder als Kunst zu begreifen und Förderung nicht mehr strikt an die Kondi-
tion von Lernziel und Ertrag zu koppeln. Hiermit ginge auch eine andere Ein-
stellung zur Kultur seitens der Schülerschaft einher. Natürlich ist niemand be-
strebt, Kunst nicht mehr mit Bildung zu konfrontieren. Die Begegnung sollte 
aber von Anfang an unvoreingenommener sein. Stehen das Lernziel zu Beginn 
von Workshops oder beispielsweise eines mit der Schülerschaft arrangierten 
Theaterstücks noch nicht klar umrissen fest, so gewinnt eine derzeit äußerst 
vernachlässigte Phase des Kunstschaffens wieder an Bedeutung: Die Inspira-
tion und der frei gewählte, gemeinsame Weg zu einer künstlerischen Gestaltge-
bung. Nur so kann auch wieder ein Gefühl für die Zeit entstehen, die gebraucht 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


120 
 

wird, um Neues zu kreieren. Muse braucht Zeit und Freiraum – sowohl für den 
Produzenten als auch für den Rezipienten.  
Über Möglichkeiten, Innovation und Emanzipation lässt sich jedoch leicht re-
den, solange nicht das leidige Thema Geld auf das Trapez kommt. Da der Rot-
stift in Zeiten der Haushaltskonsolidierung meist zuerst die Kultur trifft, tritt 
diese mancherorts nur noch als Fußnote im Bildungsetat auf. Gelder aber um-
ständlich nur von einem Topf in den anderen zu verschieben, reicht nicht aus. 
Kulturpolitik erfordert ein unverrückbares Bekenntnis, eine öffentlich ver-
bürgte Legitimation. Aufgrund dessen greifen zurecht immer wieder Diskussi-
onen um eine mögliche Aufnahme der Kultur als Staatsziel in das Grundgesetz, 
aber auch teilweise in die Landesverfassungen, Raum. Denn vergleicht man die 
Etats der Bundesländer, die ihre Kultur- wie auch Bildungspolitik ja bekannter-
maßen selbst festlegen, so fällt ins Auge, dass dort die Investitionen und Aus-
gaben hoch sind, wo das Staatsziel bereits Verfassungsrang genießt. So sind 
beispielsweise die Ausgaben zur Förderung von Musik, Kunst, Schauspiel und 
Literatur im Freistaat Sachsen verhältnismäßig ungemein höher als in Rhein-
land-Pfalz. Kritiker werden sagen, dass der Rang als Rechtsnorm noch lange 
keinen Mentalitätswechsel einleitet. Aber es wäre ein erster Schritt für die Re-
naissance einer freien und selbstbewussten Kunst abseits des reinen Bildungs-
alltags.  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


121 
 

Utopien und Umbrüche 
 

Saturns neue Kinder 

 

Was tut die Gegenwartskultur gegen die Krisen der Zeit? Sie ruft uns zu:                                 
Habt Mut zur Melancholie! 
 
In seinem Essayband „Unglücklich sein“ (2012) sagt der Philosoph Wilhelm 
Schmid eine „kommende Epoche der Melancholie“ voraus. Angesichts allge-
genwärtiger Krisen scheint die Überforderungsgesellschaft offenbar am Ab-
grund angelangt zu sein. Wo „Burnout“ als stetiges Schreckensgespinst grassiert 
und der Staat im postnationalistischen Zeitalter mehr und mehr seine Visionen 
aufzugeben scheint, ist die Schwermut zur Signatur der Gegenwart geworden. 
Wilhelm Schmid, dessen Streitschrift sich vor allem gegen die „drohende Dik-
tatur des Glücks“ der freudenbeschwipsten Ratgeberliteratur der letzten Jahre 
wendet, sieht in dieser Atmosphäre des Traurigseins allerdings keineswegs nur 
Ohnmacht und Aporie. Im Gegenteil: Wie schon die Romantiker wussten, lie-
gen in dem verstimmten Typus Verzweiflung und Genie nah beieinander. Und 
auch die Gegenwartskultur scheint mitunter die produktive Qualität des in sich 
gekehrten Dauergrüblers zu entdecken. Selbstbewusst gehen Kunst, Literatur 
und Film dem dunklen Temperament auf den Grund und zeichnen dabei neue 
Kartografien ihrer Gegenwart.   
Wie geradezu bezaubernd Untergangsstimmung sein kann, zeigt Lars von 
Triers Weltepos „Melancholia“. Vor wagnerianischer Klangkulisse bebildert der 
Regisseur darin die scheiternde Hochzeit Justines (Kirsten Dunst) im Beisein 
ihrer Familie. Statt Euphorie beherrscht Depression die Braut, die sich den Fei-
erlichkeiten samt ihrem Angetrauten entzieht. Dass nicht einmal mehr ihre le-
benszugewandte Schwester Claire (Charlotte Gainsbourg) ihre verlorene Seele 
erreicht, hat einen Grund: Der mystische Planet „Melancholia“ steuert auf die 
Erde zu – für die gleichgültige Justine scheint dies im Gegensatz zu den anderen 
allerdings eher Erlösung als Katastrophe zu sein. 
Im hysterischen Gewimmel überzeugt deren traurige Anmut durch eine nicht 
zu unterschätzende Stärke: Immunität. Erweist sich die Melancholikerin als ein 
Kind ihrer Zeit, die offenbar keinerlei Versprechungen mehr hergibt, scheint 
sie an ihr nicht zugrunde zu gehen. Das Verkriechen in den Innenraum bewirkt, 
dass sich ein Schutzfilm gegen die äußere Tragik bildet. Die Schwarzmalerin 
mag letztlich zwar kein Vorbild für eine erfüllende Existenz sein, sie veran-
schaulicht aber, wie die Schwermut dazu verhelfen kann, die Krisen unserer 
Tage mit mehr Gelassenheit verwinden zu können – vielleicht weil selbst aus 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


122 
 

der Apokalypse Neues hervorgeht. Bereits in seinen letzten Werken, insbeson-
dere in „Antichrist“, thematisiert der zum Katholizismus konvertierte Regisseur 
immer wieder christlich-ikonografische Vexierbilder. Er sagte sogar einmal: 
„Alles in allem ist der Katholizismus für mich so etwas wie Wagner.“ – ein eksta-
tischer Opferkult in der Musik, den er in all den dunklen Frauenseelen seiner 
Filme der vergangenen Jahre durchexerziert, indem er diese als Märtyrerinnen 
aus dem Diesseits verweist. Die urchristliche Perspektive auf die Melancholie 
ist dem Filmemacher dabei stets bewusst. Mit der Melancholievokabel der 
„Acedia“ verbinden sich im Mittelalter Herzensträgheit, Antriebslosigkeit und 
damit Gottesferne. Wer sich in seiner Trauer verlor, galt demnach als Sünder. 
Im „Antichrist“ opfert der dominante Mann nach einem Machtkampf seine de-
pressive Gefährtin. Gleichzeitig stirbt die Frau, die zudem immer wieder als 
Hexe dargestellt wird, nicht nur als Sünderin, sondern ebenso als eine Wissende. 
Sie weiß im Gegensatz zu ihrem Partner um die Wahrheit hinter dem verlore-
nen Paradies. Gleiches gilt für Justine, die als einzige die Gefahr der Kollision 
mit dem sich nähernden Planeten kommen sieht und ernst nimmt. 
Es ist die schwierige Balance zwischen Selbstfindung und Selbstlähmung, wel-
che die Geschichte der Melancholie schon seit jeher in einen spannungsvollen 
Rahmen stellte. Nachdem sich das träge Gemüt bis ins 20. Jahrhundert hinein 
noch als Geisteshaltung behaupten konnte, entdeckte die Psychologie in ihm 
bald die Keimzellen von Krankheitsbildern. Dass die diffuse Traurigkeit – na-
türlich abgesehen von wirklich pathologischen Ausprägungen – aber auch 
längst dem Wesenskern des urbanen Menschen voll und ganz innewohnt, do-
kumentierte zuletzt die Ausstellung „Draußen im Dunkel“ (2013) im Frankfur-
ter Museum für angewandte Kunst. Auch hier spürte man Schmids Prognose: 
Melancholie liegt allseits in der Luft – und insbesondere in der Mode: Unter 
den Installationen, die sich allesamt dem Wechselspiel zwischen Verdunkelung 
und Kleidung widmen, fällt das Video „Der Katalog“ von Julia Heuse ins Auge. 
Zu sehen ist ein Zimmer in Schwarz-Weiß-Ästhetik, in dessen Mittelpunkt ein 
verlassenes Mädchen steht. Aus den Modeutensilien an den Wänden, darunter 
Wolle, Nadeln und Stoffstücke ergibt sich ein Sammelsurium, das mittels Fäden 
im Raum zusammengehalten wird. Wo manch einer nur loses Stückwerk sieht, 
vermag der Melancholiker, dessen eigentliche Heimstätte seine Fantasie ist, 
nach Verbindungen zu suchen und die Vereinzelung der Dinge durch Gedan-
kenkunst zu überwinden. Zu den Kindern des Saturns, jenem Patron aller Me-
lancholiker, zu gehören, heißt auch über eine besondere Sensibilität zu verfü-
gen, Seismograf für kleinste Erschütterungen und Instabilitäten zu sein. Davon 
zeugt ebenso die ganze zwei Wände beanspruchende Galerie mit Aufnahmen 
eines von den Gründerinnen des Rodarte-Labels gestalteten Modemagazins. 
Naturbilder wie das eines einsamen Bären in der kahlen Gebirgssteppe gesellen 
sich beispielsweise zu einem Porträt einer Dame in rotem Abendkleid, welche 
dahinsinnend seitlich ins Leere schaut. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


123 
 

Jener geschulte Blick für die Unwägbarkeiten könnte in einer Epoche allgegen-
wärtiger Reizüberflutung von großer Bewandtnis sein. Indem der auf Negativi-
tät und Verfinsterung gepolte Melancholiker schon minimale Fehlentwicklun-
gen erkennt, leistet er gerade für krisengebeutelte Gesellschaften einen wichti-
gen Dienst. Er lehrt uns nicht nur, wie wir uns dagegen verwahren, sondern 
auch das hellsichtige Gespür, sie frühzeitig zu bemerken. Man könnte auch mit 
den Worten des Theologen Romano Guardini sagen: „Der Schwermütige hat 
wohl die tiefste Beziehung zur Fülle des Daseins. Ihm leuchtet heller die Far-
bigkeit der Welt; ihm tönt inner die Süße des inneren Klanges.“ (Vom Sinn der 
Schwermut, 1963). Wo wir uns heute allzu oft im Klein-Klein des Alltags ver-
lieren, hat er ein Gespür für das Absolute, das Ganze und möglicherweise auch 
für das Göttliche. Die Kunst, die dafür augenscheinlich ein Medium bietet, lie-
fert uns das traurige Temperament zugegebenermaßen nicht mehr im Spiegel 
des Geniekults des 19. Jahrhunderts dafür hingegen als einen offenen Reflexi-
onsraum. Indem sie uns existenzielle Erfahrungen wie Finsternis und Einsam-
keit vor Augen führt, wird auch das Licht erahnbar, in jenem wir uns selbst 
besser erkennen können. 
Die Literatur der letzten Jahre, darunter Werke von jungen Autoren wie 
Dorothee Elmiger, Marcel Maas bis hin zu Friederike Mayröcker oder Elfriede 
Jelinek, berichten eindrucksvoll vom neuen Gefallen an den dunklen Seelentie-
fen. Besonders sticht daraus Marion Poschmann hervor. Wendet sie sich bereits 
in ihrer Hundenovelle (2010) einer Stadtneurotikerin zu, die in verwitterte 
Brachflächen abseits der Plattensiedlung eine melancholische Seelenlandschaft 
hineinprojiziert, erzählt auch ihr just gefeierter Roman „Sonnenposition“ er-
neut von der schwermütigen Natur des Menschen. Nachdem ihr Protagonist 
Altfried Janich tagsüber als Psychiater seinen Patienten ihre dunkelsten Ge-
heimnisse entlockt, wandelt der Somnambul des Nachts durch luzide Traum-
landschaften. Die Anstalt, ein umfunktioniertes Barockschloss in der ostdeut-
schen Provinz, wirkt dabei wie eine aus der Zeit gefallene Kapsel. Indem sich 
darin Erinnerungsbilder des Protagonisten mit den Geschichten der Patienten 
zu einem poetischen Trancezustand vermischen, fallen Realität und Fiktion, 
Vergangenheit und Gegenwart zu einem poetischen Kosmos ineinander. Was 
ihn an seiner Zerrissenheit nicht verzweifeln lässt, scheint eben dieser Reichtum 
an innerer Existenz zu sein, die Poschmann im Kokon der Erzählung zu be-
wahren weiß. Nur mittels Sprache erfüllt sich letztlich dessen „Wunsch, sich in 
dieser Gegend zu entpositionieren“, sprich der faktischen Wirklichkeit eine 
zweite, vielleicht sogar sinnstiftendere zur Seite zu stellen.  
Auch Friederike Mayröckers 2012 erschienene Prosaschrift „Ich sitze nur so 
GRAUSAM da“ erschließt die Wirklichkeit in einer ganz eigenen Poesie des 
Tagebuchstils. Satzfragmente, Assoziationsketten und filigrane Momentauf-
nahmen zeichnen die Spuren einer vergangenen Liebe, eines einstigen Du nach. 
Von Krankheiten aus der inneren Balance geworfen, bemüht sich die Erzähle-
rin, der inwendigen Vergangenheit mit dem aus dem Leben geschiedenen Ely, 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


124 
 

erinnernd an ihren verstorbenen Lebensgefährten und den Dichter Ernst Jandl, 
gewahr zu werden. In den „Ruinen meines Gedächtnisses“ fußt ihr Dasein, das 
sie in der Gegenwart, jenem „(melancholischen) Zustand des Welkens“ nur im 
Schreiben erhalten kann. Denn das Gießen in Worte fördert Verstehen, zeugt 
von Bewegung und Erkenntnis. Das Instrumentarium der Sprache verhilft, die 
Unordnung der Gedanken so zu strukturieren, dass sie ihrer lähmenden Wir-
kung beraubt ist. Es setzt die Scherben, vor denen der Verzweifelte hilflos sitzt 
wieder zusammen und lässt vielleicht im besten Sinne etwas Neues daraus ent-
stehen.  
Dafür erscheint der Gang durch ein Jammertal der Tränen, durch Finsternis 
und Abgründe zuvor oftmals kaum umgänglich. Aber gerade die Erfahrung 
tiefster Zerrüttung macht den Menschen und vor allem auch den Christen stark. 
Nachdem Letzterer dem Leiden in der Welt gewahr geworden ist, vermag er, 
sich diesem zu stellen. So konstatiert auch der Psychologe Arnold Retzer in 
seinem Buch „Miese Stimmung“ (2012), das sich ähnlich wie Schmids Essay 
gegen die allgegenwärtige Glückseuphorie wendet: „Der Weg durch die Angst 
hindurch, nicht der Weg von der Angst weg, ist der Weg der Kreativität“ und 
damit die vielversprechendste Wappnung für die rapiden Entwicklungen in un-
serem Alltag.  
Ob Film, Bilder oder Literatur – all diese künstlerischen Gebiete charakterisie-
ren den Melancholiker als Antikrisentyp unserer Tage. Ohne auf die kurze Halt-
barkeit politischer Lösungen einer ohnehin geschwächten Politik im Angesicht 
internationaler Umwälzungen zu hoffen, ermöglicht er Kontemplation und In-
spiration. Sehen wir in dessen unentwegter Nachdenklichkeit nicht die Anlagen 
des Taugenichtses, sondern ein kreatives Potenzial, um die Welt in neuem 
Lichte zu betrachten, dann kommen wir vielleicht in den Genuss einer heilsa-
men keineswegs zerstörerischen Melancholie. Die Kunst vermittelt uns, um es 
mit Stefan George zu sagen, einen produktiven Umgang mit der Schwermut: 
„Suche und trage / Und über das leid / Siege das lied!“ In Letzterem schimmert 
die großartige Möglichkeit auf, uns durch den Prozess der Erschließung eines 
Textes oder Bildes schwermütiger Bildung nicht nur besser zu verstehen, son-
dern in der darin angelegten Ruhe und Meditation ein Refugium der Einkehr 
zu entdecken. Diese Stille kann im besten Fall heilsam wirken. Und was kann 
Melancholie schon mehr leisten als das schönste und wahrste Therapeutikum 
überhaupt zu sein? 
 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


125 
 

Dürfen wir uns wieder wundern? 

 
Über das mirakulöse Ende einer Epoche und die neue Liebe zur Überschreitung                            
in der jüngsten deutschsprachigen Literatur 
 

Als Goethe 1827 noch in der Letztfassung seines „Zauberlehrlings“ die Geister 
beschwor, die seinen Jungmagier in der Ballade nicht mehr loslassen sollten, 
konnte er wohl kaum erahnen, dass ein Jahrhundert der Entzauberung unmit-
telbar bevorstehen sollte. Auf den romantischen Glauben an das Unsichtbare 
folgte schon bald die Vergöttlichung objektiver Beweisführung. Denn im zwan-
zigsten Jahrhundert ist nur wenig Platz für das Wundersame. Die neuen Götzen 
tragen den Namen des technischen Fortschritts. Dass die Verehrung der ma-
schinellen Zeugungskraft nicht zuletzt auch Pate für die unermesslichen Kriegs-
katastrophen eben jenes innovationsbesessenen Jahrhunderts stand, ist wohl 
bekannt. Und dennoch konnte sich der nahezu ungebremste Reiz am Maschi-
nellen bis in die Postmoderne erhalten – wenn auch mit den immer selben, aber 
stets wenig beachteten sogenannten „Risikofolgenabschätzungen“ oder den 
Fragen über die Konkurrenz zwischen technischer und menschlicher Natur. 
Was interessieren auch schon solche philosophischen Salondiskussionen, wenn 
doch der Fortschritt so verführerisch jeden Abend zur Fernseh-Prime-Time in 
unseren tiefsten Privatraum reicht. Und was nutzen Debatten über die Willens-
freiheit, wenn doch Apparaturen und Messungen die absolute Weisheit ohnehin 
schon im Vorfeld errechnet haben?  
Man wird wohl nicht bestreiten können, dass die neue, digitale Welt zu allem 
und für jeden eine passende Antwort bereithält. Wissen gibt es im Überfluss. 
Und tut sich tatsächlich eine Leerstelle auf, so werden Erklärungen direkt von 
göttlichen Weisheitsproduzenten wie „Wikipedia.de“ oder „Google.de“ gefüllt. 
Der spielfreudige Mensch kann derweil per Mausklick problemlos neue Identi-
täten kreieren. Alles ist machbar, nichts unmöglich – mit der richtigen Technik 
versteht sich. Was die Wirklichkeit so schleichend revolutionierte, machte auch 
vor der Kunst nicht halt: Als vor allem postmoderne Autoren in rebellischen 
Jubelekstasen den Möglichkeitsraum der neuen Medien und die damit verbun-
dene Verlebendigung des Leblosen besangen, war der letzte Schritt nicht mehr 
weit: die Verschmelzung aus Mensch und Maschine. Seitdem tingeln Begriffe 
wie Humanoide, Cyborgs und Biokybernetik durch Alltagswelt und Wissen-
schaft. 
Und der Geist? Eine antiquierte Idee von vorgestern? Wohl kaum. Denn die 
Zeichen der Zeit stehen auf Wende. Zwar ist unklar, was wohl auf die eigentlich 
für tot erklärte, aber immer noch nachwirkende Postmoderne folgen soll, aber 
bestimmt nicht, soviel lässt sich sagen, eine Art Post-Postmoderne. Im Gegen-
teil: Autorengrößen wie Sibylle Lewitscharoff, Peter Handke, Botho Strauß und 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


126 
 

sogar einer der letzten Grand Seigneurs der deutschen Literatur Martin Walser 
erschreiben derzeit neue Universen des Wundersamen. Sie suchen in ihren lite-
rarischen Novitäten einen Ort jenseits des Heiligtums von Technik, Objektivi-
tät und Berechenbarkeit auszuloten. Angestrebt wird das Vage, Uneinlösbare 
und Rätselhafte. 
Beinah wie eine bloße Zufälligkeit unterläuft etwa einer nicht näher bestimmten 
Frau in der Geschichte „Verkennung“, ein Text aus einem Konvolut mit ge-
sammelten Erzählungen von Botho Strauß (2009), ein geradezu schicksalhafter 
Irrtum. Nach einem Streit mit ihrem Ehemann wandert sie „durch die Felder, 
auf dem Plattenweg von Gölßen zum Wald hin“. Auf dieser weiten Flur ereig-
net sich sodann das Unglaubliche: Als sie den Ich-Erzähler über weite Distan-
zen erblickt, stürzt sie im Glauben, ihren Ehemann zu erblicken, auf ihn zu: 
„Sie wollte, sie mußte mich umarmen und mich bis zuletzt verkennen.“ Sie er-
zählt von ihrem Beziehungskonflikt und windet sich in den Erinnerungen, bis 
die Realität gänzlich in einen Traumhorizont überführt ist: „Mit einem einzigen 
Augenaufschlag sah sie mich an, so dass ich niemand anderes als ihr Mann sein 
konnte […] Ihre Hände umgriffen meinen Nacken, wir küssten uns und gingen 
schnell auseinander.“ 
Was mag hier passiert sein? Wer befindet sich hier im Trugschluss über die 
eigene Wirklichkeit? Unklar bleibt, ob vielleicht nicht sogar der Mann seinen 
persönlichen Status des Ehegatten kurzzeitig außer Acht gelassen hat oder ob 
es sich einfach um einen fremden Seelenverwandten zur richtigen Zeit am rich-
tigen Ort handelt? An diesen für Strauß geradezu typisch subtilen Verschie-
bungsprozessen von scheinbarer Gewissheit zum reinen Vorstellungsspiel zeigt 
sich, dass Kategorien der Rationalität oder Plausibilität ihre Bedeutungen ein-
büßen. Denn indem die Frau mit dem Erzähler die Übereinkunft zur Beilegung 
eines nicht mit ihm ausgetragenen Konflikts eingeht, formuliert die Geschichte 
ein Gleichnis auf einen Möglichkeitssinn. Die Zusammenkunft der beiden 
könnte so auf eine bevorstehende Wiederherstellung einer verlorenen Ordnung 
verweisen, die sich konkret in der erneuten Annäherung zu ihrem Mann veran-
schaulichen könnte. Botho Strauß’ Erzählung impliziert die ersehnte Chance, 
die Ebene der gegenständlichen Realität zu überschreiten. Das Potenzielle 
schleicht sich in die Wirklichkeit ein, es verlockt den Suchenden durch latente 
Lichtstrahlen hinter bislang verschlossen geglaubte Türen. 
Dass die Fantasie der Gegenwartsliteraten auf einen anderen Raum zustrebt, 
gibt in ähnlicher Weise Peter Handkes bei den Salzburger Festspielen 2011 ur-
aufgeführtes Theaterstück „Immer noch Sturm“ zu erkennen. Unterdrückt von 
Redeverbot und Ausgrenzungsstrategie der Nazi-Diktatur und gesellschaftli-
cher Ächtung in den Nachkriegsjahren, flüchtet sich der Protagonist in erhei-
ternde Traumséancen. Er imaginiert sich in die heile Welt seiner Vorfahren. 
Indem er sich so der Gegenwart entrückt, ergeht sich der nostalgische Eskapis-
mus in einer neuen Subjektivität. Hinzu kommt die entgrenzende Macht des 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


127 
 

Religiösen. Empirische Tektoniken drohen zu erodieren, wenn bizarre Gestal-
ten aus dem Innersten menschlicher Vorstellungen emporsteigen. So entspin-
nen die 2010 erschienenen, mirakulös verklärten Gedichte der Huchelpreisträ-
gerin Marion Poschmann einen mythischen Grund: In „Geistersehen“ scheinen 
Goethes fantasmatische Erben geradezu wieder neu und in verwegener Nebu-
lösität zu erblühen. „Spiegelbilder“ durchziehen die labyrinthischen Sprachpal-
äste; das lyrische Ich vermeint „eine Unschärfe um uns wissend, Schwärme von 
Vorgängen“ zu spüren. Und zwischen „Dämmerkleid“ und sagenhaften 
„Glücksfunde[n]“ sind die „Götter, flach aufgezogen über den ganzen Him-
mel“. Versucht man dieser luziden Atmosphäre des Ungreifbaren eine Richtung 
zu entlocken, so weisen eben erwähnte Götter auf ein religiöses Schimmern am 
fernen Horizont. In der Tat: Für eine Utopie zu wenig, aber für die Realität 
zweifelsohne zu viel. Transzendenzliebe liegt in der Luft. 
Dass schließlich Martin Walser wohl so ziemlich alles verkörpert, was die Be-
liebigkeitspostmoderne nicht sein möchte, dürfte keine Neuigkeit sein. Insbe-
sondere sein Spätwerk mit „Mein Jenseits“ (2010) und aktuell mit „Mutter-
sohn“ (2011) stimmt in das Konzert des sich ausbreitenden Mirakulismus ein. 
In einem von Arte 2011 aufgezeichneten Interview mit Thea Dorn entwirft er 
einen „Jenseitszustand, durch den das Diesseits erträglicher ist“. So ginge es in 
diesem Rückzugsraum um eine geheimnisvolle „Tendenz, die du nicht regieren 
kannst“. Statt in der irdischen Welt mit all ihrer Rationalisierungswucht zu ver-
harren, erschreibt Walser das Irreale: „Glaube ist Berge besteigen, die es nicht 
gibt“. Und wer vermutet, all dies verbliebe nur in vagen Wortklaubereien, wird 
spätestens durch „Muttersohn“ gänzlich eines besseren belehrt. Hier stilisiert 
der Großmeister der deutschen Gegenwartsliteratur den Pfleger einer am Bo-
densee angesiedelten Psychiatrie zum schillernden Nachfolger Jesu. Von den 
Patienten geliebt und gehuldigt, steckt in ihm jedoch nicht die anachronistische 
Renaissance biblischer Figuren. Dass Glaube mehr ausdrückt, als eine Ver-
pflichtung gegenüber Christentum und Evangelium, präzisiert Walser erneut in 
einer romantischen Botschaft: „Glauben heißt die Welt so schön machen, wie 
sie nicht ist.“ Den Autor reizen nicht die Dogmen oder die Verheißung eines 
unverrückbaren Wertekanons, ihn motiviert, den Glauben als eigene Kunst-
form zu begreifen. Wenn Fichte in seiner „Grundlage der gesamten Wissen-
schaftslehre“ gegen Ende des 18. Jahrhunderts von der „Ich-Philoso-
phie“ spricht und Schleiermacher das Unendliche im Glauben als Ausgangs-
punkt für die Fülle der Fantasie bedienenden Kunstreligion hält, dürfte Walsers 
künstlerischer Vorstoß zwar darin seine Vorbildlichkeit finden. Dennoch gehen 
seine späten Texte über altherrenhafte Romantizismen oder bloße Todesrefle-
xionen hinaus. Nein, hier wird ein neuer Garten bestellt, hier wird in die Zu-
kunft gedacht. 
Eine Frage aber drängt sich bei alledem immer wieder auf: Wieso kommt die 
neue Lust am Wundern wohl zur jetzigen Zeit? Vielleicht weil die Ruinen von 
Moderne und Postmoderne keinen Nährboden mehr zu liefern scheinen, auf  

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


128 
 

dem Utopien gedeihen können. In Zeiten der Europakrise und dem sich aus-
dehnenden Gefühl, abstrakten, globalen Entwicklungen nicht mehr Herr zu 
sein, ist keine Sehnsucht so existenziell geworden wie jene nach einer neuen 
Utopie. Ich gestehe: Der Mirakulismus von Lewitscharoff, Walser, Strauß, 
Handke und anderen Gegenwartsliteraten gibt keine umfassenden Antworten, 
und schon gar keine auf  politische Schwierigkeiten. Aber sein programmati-
scher Ansatz ist der freigeistige Ausdruck eines längst überfälligen Epochen-
umbruchs. Die Deutungshoheit über Realität und das, was wir noch so schön 
nostalgisch als ‚unseren Lebensraum‘ bezeichnen, wird nicht mehr allein tech-
nischen oder digitalen Wirklichkeitsimitationen überlassen bleiben. Vorgefer-
tigte Bilder und Parallelwelten unserer Medienzeit sind zwar raffiniert und strah-
len fraglos einen kurzfristigen Reiz aus. Aber ist dieser von Dauer?  
Arkadien hingegen, wie Goethe es sich einst in seiner „Italienischen Reise“ er-
träumte, entstammt dem Denken selbst. Paradiesisch soll es gewesen sein und 
von unbegrenzter Schönheit. Heute bepflanzt eine neue Künstlergeneration 
ihre Gärten, erschafft sich eigene Wunderstätten. Sie zelebriert dabei frohen 
Mutes das Unsichtbare, wo Geisteskraft das Bild ersetzt. Die Welt wird gren-
zenlos und die virtuosesten unter unseren Schriftstellern sind gerade dabei, ihre 
Ränder neu zu bestimmen. Dies gilt im Besonderen auch für die Nachwuchs-
autoren, die ein weites symbolisches Universum erobern, um im Hier und 
Heute die mögliche Wende aufzuzeigen. Schon die Vorstellung eines fließenden 
Gewässers vermag ein transzendierendes Moment aufzuzeigen: Kann die Suche 
nach einem Fluss mit dem mythisch klingenden Namen Buenaventura zum Po-
litikum werden? Und wie welthaltig kann eine Gegenwartsliteratur sein, die in 
ihrem künstlerischen Nukleus alle Vorzeichen des bewährten Realismus mög-
lichst zu umgehen versucht? Dorothee Elmigers Debüt „Einladung an die Wag-
halsigen“ (2010) über die Geschichte zweier Schwestern, die in einem Wüsten-
sektor am Ende der Welt den Entschluss fassen, alles hinter sich zu lassen und 
den Spuren eines längst vergessenen Gewässers folgen, besitzt die auratische 
Kraft zum Generationenroman. Er entwirft die Parabel über eine Jugend im 
Aufbruch in Zeiten der Dunkelheit und Aporie. Von ähnlichen Grenzüber-
schreitungen berichtet ebenso der zweite Roman der Kelag-Preisträgerin 
„Schlafgänger“ (2013). Philosophisch verlieren sich darin Lebenskünstler und 
allerhand skurrile Gestalten in Gesprächen über das Reisen und das Übersetzen. 
Was als bislang geografisch weit voneinander entfernt galt, wächst im Erzählen 
zusammen. 
Ohne angesichts der großen wirtschaftlichen und sozialen Erschütterungen der 
Gegenwart in Resignation zu verfallen, geht von der jüngeren, deutschen Ge-
genwartliteratur – Elmiger mag hierfür lediglich ein Aushängeschild sein – ein 
utopischer Impuls aus. In ihren Werken stimmen die jungen Wilden den Abge-
sang auf postmoderne Beliebigkeit an, die nicht mehr den tristen Überbau lie-
fert, sondern vielmehr als trocken zu legender Morast in Erscheinung tritt. Sind 
es in Elmigers Erstling die rußigen Kohlenschächte unterhalb einer einstigen 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


129 
 

Industrieregion, die dem Land darüber alles Leben entzogen haben, ist es in 
Marcel Maas’ Prosa-Set „Play. Repeat.“ (2010) die posthistorische Großstadt, 
die alles Dasein in eine künstliche Lichterkulisse verkehrt. Auch die darin ver-
handelte Flucht einer Gruppe juveniler Partynomaden aus dem Netz von Dro-
gen, Alkohol und modernen Medien in die freie Natur zeigt ein ähnliches Sze-
nario. Immer sind es die verzweifelten Herumtreiber, kaum im Erwachsenen-
alter, die der Blochschen Vorstellung des Schimmerns von Heimat in der Ferne 
nachgehen.  
Der Ausgangspunkt der heutigen Jugend ist dabei zumeist der Pessimismus, 
ihre Bewegung aber eine mutige Expedition ins Unbekannte. Am Horizont er-
strahlt die Möglichkeit einer neuen Form für Existenz und Literatur gleicher-
maßen. Denn die luziden Versuche der Welteroberung ringen dabei stets um 
den Glutkern einer eigenen Sprache. Die künstlerische Autonomie feiernd, er-
gehen sich Aufrührer unter den Ü30-Autoren oftmals in peinturistischen Wort-
malereien. Fee Karin Kanzlers funkelnde „Weltsinfonie“ und Debütroman 
„Die Schüchternheit der Pflaume“ (2012) erzählt von „Orangenklängen“, „Ko-
rianderparfum“, bildet synästhetische Wahrnehmungsfeuerwerke und spielt 
den Blues einer neuen Subjektivität. Im Zentrum steht eine pubertäre Nach-
wuchsmusikerin im Liebestaumel. Zwischen Bandproben und Tagträumen be-
richtet sie von ihrer Sehnsucht nach dem geheimnisvollen „Intimus“ und 
Traumprinzen Fender. Dass die sanfte Melancholie von Kanzlers Heldin stets 
aufs Neue in romantische Untergänge und Wiederauferstehungen in Tanznäch-
ten und Musik mündet, versteht sich als Volte gegenüber eines zermürbenden, 
ja visionslosen Außenkosmos.  
Wenn die Welt einzustürzen droht, Träume nur noch als Chimäre erahnbar 
werden, gewinnt das Ich in seiner Trauer um den Verlust an Bedeutung. Wo-
hingegen mancher rebellisch neuen Ordnungen entgegensinniert, flüchten an-
dere ins Schneckenhaus. So schreibt sich auch Saskia Hennig von Lange in ihrer 
Novelle „Alles, was draußen ist“ (2012) in den dunklen Seelenraum eines 
Schwermütigen ein. Ohne einen Kontakt zu den Menschen von außerhalb 
schließt sich der an einem Gehirntumor im Endstadium erkrankte Ich-Erzähler 
in seinem Anatomiemuseum ein, das er Jahre zuvor erworben hat. Im Schädel-
zimmer, umgeben von einer plastinierten Frauenleiche und Todesmasken, 
bringt er seine letzte Zeit buchstäblich mit dem Tod zu. Eine gescheiterte Liebe 
und die schwierigen Verhältnisse im Elternhaus treiben ihn einst in jenes mor-
bide Refugium, das er in seinen Notaten nochmals für den Leser öffnet. Lotet 
das Buch allein dessen Gedankengänge in der Enge aus, wird die Einkehr in 
den egozentrischen Erzählraum zur poetischen Existenzmöglichkeit – eine ma-
gische Zone, wo die Sprache von heute mit jener voriger Generationen – an-
wesend in Form der Museumsrelikte – Brücken zu schlagen scheint: „Und 
wenn ich mit dieser Sprache, die ja letztlich meine nicht ist, etwas herstelle, das 
zuvor noch nicht da war oder noch nicht genau so, dann verwandele ich mit 
diesem Hergestellt-haben eines Gedankens diese mir zuvor fremde Sprache 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


130 
 

doch in meine eigene […] Und indem diese Sprache dann eine solche Wirklich-
keit schafft, dann birgt ein derartiges Schreiben letztlich auch etwas Politi-
sches“, so die Autorin (Literaturzeitschrift „Allmende“).  
Das Museum des Ich-Erzählers ist ein Sinnbild für einen in sich geschlossenen 
Kosmos der Selbstverwahrung und -behauptung. Er erinnert in seiner klaust-
rophobischen Gestaltwerdung zwar an die beklemmenden Raumformationen 
Thomas Bernhards. Allerdings gebieten vier Wände ebenfalls Schutz vor dem 
unberechenbaren Terrain vague vor der Haustür. Während das gesellschaftliche 
Leben Anpassung, Effizienz und Leistungsbereitschaft einfordert, hält dieser 
Melancholiker an Objekten der Zeitlosigkeit fest. Der Todeskult grenzt an 
Selbstnegation und ist zugleich der Versuch, ein Sandkorn von Ewigkeit im da-
hinwehenden Strom unserer Gegenwart einzufangen. Mögen Kanzlers und 
Hennig von Langes einsame Gedankenflaneure damit zunächst der Gefahr ei-
nes Identitätsverlustes ausgesetzt sein, erweisen sich ihre Konzentrationen auf 
das eigene Selbst auf den zweiten Blick vielmehr als Therapeutika gegen einer 
von Dynamisierung und Entfremdung gekennzeichneten Außenwelt. Der Ty-
pus des Schwermütigen rettet sich in einen anarchischen Denkraum, einen kri-
sensicheren Kokon. Er bewahrt seine Seele als sicheren Schatz, liefert sich kei-
nem Zeitgeist aus, und bleibt damit völlig autonom. Gleiches gilt für den Uto-
pisten: Er ist der Widerstandskämpfer par excellence. Gleichnishaft wenden 
sich heranwachsende, literarische Weltenbezwinger, darunter neben Maas und 
Elmiger auch Andreas Stichmann oder Ann Cotten, gegen eine biedere Basta-
Gegenwart. Krisen über Krisen, Klimakollaps, Marktzusammenbrüche, Ju-
gendarbeitslosigkeit in weiten Teilen Europas, geplatzte Träume, verhinderte 
Biografien. Und dies alles und was daraus folgt, so fragen sie, soll alternativlos 
sein?  
Eine emphatische wie politische Literatur muss den Mut zur Erneuerung und 
zur tatsächlichen Vertiefung aufbringen. Beides bedingt einander, sodass Me-
lancholie nicht als Ende, sondern oftmals erst als Beginn jeder Utopie gedacht 
werden muss. Die jungen Wilden wählen die Mittel der Fantasie, um ihren Vi-
sionen Gestalt zu geben. Ihre Energie droht dabei keineswegs ein Umsturz ins 
Leere zu werden. Im Gegenteil: Sie mahnen gerade dazu, die Schöpfung und 
die Umwelt zu achten, damit auch die Menschen von morgen Chancen haben 
werden. Seien es etwa die digitalen Medien oder politische Altlasten der Eltern-
generation – einzig im Erbauen neuer Sprachräume wird ein Neubeginn mög-
lich sein. Ein Land, wo Gegenstände noch keine Namen besitzen, Worte noch 
rein, unerobert und wundersam schillernd sein sollen, zu diesem Ort gilt es auf-
zubrechen. Die alten Karten sind passé, neue Horizonte zehren an der Sehn-
sucht der Aufbrechenden. Schenken wir dem Trommelwirbel und der Passion 
kreativer Freidenker unsere Aufmerksamkeit! Dann können wir unmittelbar 
und voller Bewunderung erleben, wie die Welt neu vermessen wird. 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


131 
 

Poesien der Verwandlung 

 
Mit ihrem Essayband „Und ich fragte den Vogel“ weist Silke Scheuermann                             
der Gegenwartslyrik den Weg zum utopischen Denken  
 
Für Ernst Bloch macht die Kunst das Offene und Prozesshafte aus. Aus ihr 
entwindet sich der Vorschein des Künftigen, des Noch-Nicht-Gewordenen. 
Wer sich an den letzten Gedichtband der 1973 in Karlsruhe geborenen Silke 
Scheuermann erinnert, mag die Schönheit utopischen Denkens nachvollziehen 
können: Es ist die Rede von der „zweiten Schöpfung“, von ausgestorbenen 
Tieren der Urzeit, die wiederauferstehen. Führen uns Klimawandel, IS-Terror, 
Flüchtlingsdrama und sich verhärtende Fronten zwischen Osten und Westen 
tagtäglich die vermeintliche Begrenzung unserer Möglichkeiten vor Augen, ver-
mag uns die Kunst der Droste- und Hölty-Preisträgerin offenbar ein neues Se-
hen zu vermitteln. 
‚Möglichkeitsdenken Musilscher Provenienz‘ lautet das Stichwort einer jungen 
Lyrik, deren Geist Scheuermann in ihrem Essayband „Und ich fragte den Vo-
gel. Lyrische Momente“ umreißt. Man liest dieses wunderbare Kompendium 
nicht als Manifest und doch wohnt ihm der proklamatorische Impuls inne, das 
Gedicht als das kraftvolle Medium zur Veränderung zu lesen – wenn vielleicht 
nicht sogleich die äußere, dann aber in jedem Fall die innere Welt. Dass man 
diesem Werk keinerlei didaktischen Übermut unterstellen kann, liegt an seiner 
Form. Statt Prophetie betreibt sie feinsinnige Interpretationskunst – und dies 
auf hohem Niveau: Wir rezipieren souverän intonierte Etüden über Nelly 
Sachs‘ jüdische Mystik, Carl Zuckmayers Oszillationen zwischen „Skepsis und 
Hoffnung“ im Angesicht des Faschismus oder über Friederike Mayröckers 
Existenz in Sprachbildern. Mit Hochachtung schreibt Scheuermann Letzterer 
zu, was zugleich ihre eigenen Essays charakterisiert: „Diese Dichterin operiert 
fortwährend dicht am eigenen Herzen“. Ja, wir vernehmen in diesem Deutungs-
potpourri, wie sich auch Scheuermann öffnet und einen vitalen Sound der Hin-
gabe anstimmt. 
Eine besondere Bewunderung gilt dabei der sich bereits im Alter von 31 Jahren 
suizidierten Sylvia Plath. Indem sie eine Begegnung der US-Lyrikerin mit einem 
Tätowierer beschreibt, welche sich über mehrere Denkschritte in deren Text 
„Rand“ niederschlägt, vollzieht Scheuermann die Entwicklungsgeschichte ihres 
eigenen Gedichts „Der Tätowierte“ nach. Förmlich entstehen auf der Haut in-
nere Landschaften mit Nixen, Kolibris und zukunftsfreudigen Kindern. Der 
Blick des lyrischen Ich auf den mit Bildern versehenen Anderen ruft ein Fanta-
siereich auf. Aus dem Miteinander geht intersubjektive Vervollkommnung her-
vor: „Wir bewegten uns/wir tätowierten uns/gegenseitig“. Zur Autorin gehört 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


132 
 

also unabdingbar die Leserin Scheuermann, die nun zur Anwältin der poeti-
schen Utopie avanciert. „Das Schreiben erscheint mir als eine perfekte Meta-
pher für das, was ich im Sinn habe, wenn ich – ausgehend von Sylvia Plath – 
vom Schreiben als dem ‚Traum, einen anderen Körper zu haben‘, spreche.“ Das 
Gedicht muss also „einen Raum herstellen, in dem etwas geschieht, in dem das 
Ich sich bewegen, in dem es sehen kann. Dann sind Gedichte betretbare Bilder. 
So lese ich Lyrik, das ist mein Kriterium: Zeigt mir jenes Gedicht, wie ich in der 
Sprache sehen kann?“ 
Die Dichterin stellt sich damit sichtlich in die Tradition Rainer Maria Rilkes, 
dessen Lyrik von einem magisch-intuitiven Sehen zeugt. Seine Welt Ist nicht, 
sondern Wird, indem das Sehen zugleich Verzauberung bedeutet. Jedes Ding – 
ob Marienbild oder Apoll-Statue – wird im Inneren des erkennenden Ichs zu 
etwas Neuem. Diese Verschiebungen und Umformungen aufzuzeigen, die sich 
über alle Gesetze einer tristen Wirklichkeit hinwegsetzen, ist die künstlerische 
Ambition des noch immer bewunderten Jahrhundertwende-Autors. Die Kraft 
der Poesie macht alles Unmögliche möglich, indem sie es schlichtweg sprach-
lich realisiert. In seinen Duineser Elegien führt Rilke sein Programm in einem 
einzigen Vers eng: „Leben geht hin mit Verwandlung.“ Anhand von Gertrud 
Kolmars „Verwandlungen“, Inger Christensens lyrischen Paradiessuchen oder 
Helga Novaks geheimen Idyllen ihrer Liebesgedichte zeichnet Scheuermann 
eine Poetik der Metamorphosen nach. 
Darin fußt jene Utopie, an welcher es unserer Gegenwart mangelt: Den noch 
nicht gelungenen Wandel auszusprechen und dadurch in die Welt zu setzen, 
eben das ganz Große zu denken, ohne es sofort als Hirnspinnerei abzutun. 
Dem politischen Pragmatismus sowie dem monolithischen Sermon von der Al-
ternativlosigkeit der Entscheidungen stellt Scheuermann einen Kunstbegriff ge-
genüber, der wieder den Mut zum Umdenken stärkt. Sie beschwört das „uralte 
Paradox der Dichtung […], das Unendliche zu zeigen – im Augenblick“ herauf, 
um uns das Licht in einer von Unsicherheit und Dunkelheit gezeichneten Ge-
genwart zu weisen.  
Entstanden ist ein gesellschaftliches Loblied auf die Lyrik. Selten zuvor waren 
Gedichte unterschiedlichster Autoren so stark von transzendierender Schub-
kraft durchdrungen wie in den letzten Jahren. Trotz und vielleicht gerade wegen 
der Legitimationskrise der Lyrik tasten sich WortkünstlerInnen wie Esther 
Kinsky („Aufbruch nach Patagonien“), Marion Poschmann („Geistersehen“) 
oder Julian Schutting („Der Schwan“) in vage Zwischenräume vor, indem sie 
das Konjunktivische mit der Wirklichkeit verweben. Dazu gehört auch eine auf 
den ersten Blick selbstzerstörerische Melancholie. Wenn wir etwa Nadja Kü-
chenmeisters graziös-traurige Miniaturen „Unter dem Wacholder“ lesen, mö-
gen wir zwar im ersten Moment Gefühle der Verzweiflung verspüren. Doch 
insbesondere im nostalgischen Erinnern, ja im Bewusstsein des schmerzlichen 
Verlusts scheint gemäß Ernst Bloch das Unausgegorene und Unabgegoltene 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


133 
 

durch. Utopie entspringt ihm zufolge nie dem luftleeren Raum. Vielmehr denkt 
sie die nicht bewältigte Vergangenheit fort. Man könnte gar behaupten, dass der 
Schwermütige in ganz besonderer Weise zu mentalen Grenzüberschreitungen 
begabt ist. Schließlich weiß der Grübler genau, woran es der Welt fehlt und 
worin ihre Heilung bestehen könnte. 
Gleichzeitig offenbart sich bei aller Bewegung nach vorn und in die Windungen 
der Melancholie ebenfalls die erhaltende Funktion der Poesie, wie Scheuermann 
am Beispiel von Ursula Krechel hervorhebt. In dem Band „Stimmen aus dem 
harten Kern“ ruft die Trägerin des Deutschen Buchpreises vom Peloponnesi-
schen Krieg bis zum Irakeinsatz ein polyphones Konzert aus Konflikten der 
Weltgeschichte auf und schält dadurch den überzeitlichen Kern von Gewalt 
und Zerstörung heraus. „Aufschreiben ist Bewahren, Aufsplittern ist Genauig-
keit, Genauigkeit bedeutet Gelingen, so mag das poetische Programm dieser 
Dichterin lauten“, informiert Scheuermanns Resümee. Indem sich Letztere in 
einem Netz von Traditionen verwebt, gelingt ihr weitaus mehr als eine bloße 
Selbstverortung. Sie steckt ab, was Literatur und in entscheidendem Maße Lyrik 
ausmacht: Die Beweglichkeit in der Amivalenz, das Changieren zwischen Wi-
dersprüchen – die Quintessenzen des Möglichkeitsdenkens überhaupt. Wir ha-
ben es mit einer Entdeckerin des wahrhaftigen Tons, einer Verfechterin der 
Schönheit zu tun, die gerade in einer allzu ironieversessenen Zeit ein Gegen-
modell der Aufrichtigkeit verspricht. Hinzu kommt ihr Wert für eine erneu-
ernde Sprachkunst, welche sich derzeit zwar Raum bahnt, aber noch nicht in 
solcher Klarheit benannt worden ist. „Man kann sich die Arbeit eines Schrift-
stellers vielleicht als den Versuch vorstellen, seinem inneren Buch Gestalt zu 
geben, weil man es bisher nirgends gefunden hat.“ Sicher ist jedenfalls: Mit die-
sem verheißungsvollen Werk ist Scheuermann und sind auch wir diesem Ge-
heimnis einen gewaltigen Schritt näher gekommen. 
 

Die manieristische Löwendompteurin 

 
Den Realismus gibt es nur, um ihn zu brechen: Die Schriftstellerin Sibylle Lewitscharoff 
holt das göttliche Mirakulum in die Literatur 
 
Das Wunder ereignet sich in einer für Hans Blumenberg üblichen Arbeitsnacht. 
Gerade, als er hinter seinem Schreibtisch die Kassette seines Aufnahmegeräts 
wechseln möchte, geschieht das Ungeheuerliche und Unbegreifliche: Wie aus 
heiterem Himmel wird er eines stolzen Löwens gewahr, der majestätisch seinen 
Platz auf dem Teppich einnimmt. Weder Angst noch Unmut stellen sich bei 
dem Denker im Angesicht dieser geisterhaften Erscheinung ein. Vielmehr lie-
gen Bewunderung und Faszination in der Luft – eine Stimmung, die Sibylle 
Lewitscharoffs gesamten Roman „Blumenberg“ durchzieht. Natürlich gilt für 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


134 
 

die manieriert-erlesen verfasste Annäherung an eine der letzten großen Intel-
lektuellenpersönlichkeiten des 20. Jahrhunderts: Dichtung heißt nicht Wahr-
heit, obgleich – so viel sei gesagt – die 1954 in Stuttgart geborene Schwäbin 
durchaus keine recht breit angelegte Recherche zur Vorbereitung ihres Roman-
projektes gescheut hat. 
Dass die Autorin der Pong-Texte und des raffiniert komponierten Künstlerro-
mans „Montgomery“ (2003) Blumenberg nicht einfach Blumenberg sein lässt, 
sondern ihn so liebevoll wie gemeinhin verschmitzt in einen literarischen Kos-
mos verschiebt, macht den fiktiven Reiz des Werkes aus. Schon in einer frühen 
Bemerkung des Protagonisten im nächtlichen Arbeitszimmer wird klar, wie Le-
witscharoff den Hochschullehrer neu zu begreifen sucht: „Der Löwe ist zu mir 
gekommen, weil ich der letzte Philosoph bin, der ihn zu würdigen versteht“. 
Aber warum? Um dies zu beantworten, bedarf es zunächst eines Blickes auf 
den echten Gedankenakrobaten. Allen voran in dessen Hauptwerk „Arbeit am 
Mythos“ (1979) zeigt sich Blumenbergs Hinwendung zum Narrativen und Er-
fundenen. Da die Wirklichkeit den Menschen zu überfordern sucht, ihn mit 
Leid und Unglück konfrontiert, fungieren Mythen als Flucht- und Ausgleichs-
systeme. Wir schaffen uns seit jeher komische oder welterklärende Geschich-
ten, damit wir uns besser mit der Realität zu arrangieren lernen. 
Auch Lewitscharoffs Löwe – ob als König der Tiere oder als der Heiligenbe-
gleiter und Beschützer des Hieronymus im Gehäus – stammt aus jenem Zwi-
schenreich biblischer und mythologischer Legenden. Er verleiht der ansonsten 
akademischen Existenz des fiktionalisierten Philosophen eine metaphysische 
Qualität, welche die profane Gegenwart in gänzlich neuem Licht erscheinen 
lässt. Mehr noch: Der Mythos heilt die verlorene Ganzheitlichkeit von Subjekt 
und Welt, löst die Brüche des Daseins und insbesondere der Moderne auf, in-
dem er einen universalen Zusammenhang aller Dinge und Geschehnisse zu be-
gründen sucht. Die Wahl des bis zuletzt an der Westfälischen Wilhelms-Uni-
versität in Münster lehrenden Professors dürfte sicherlich kein Zufall gewesen 
sein. Sein Selbstbild als Agnostiker erscheint dazu prädestiniert, es für den Vor-
stellungsraum des Glaubens aufzuweiten. Eigentlich sah sich Blumenberg mehr 
oder weniger als Rationalist, den die studierte Religionswissenschaftlerin Le-
witscharoff charmant katholiziert. Literarisch mag man ihr Verfahren der Irre-
alisierung und Irrationalisierung durch das Übersinnliche als magischen Realis-
mus bzw. Miraculismus einordnen. In einer tieferen Dimension wird jedoch das 
Entstehen des Glaubens und dessen stabilisierende Wirkung nachvollzogen. 
Der Mythos wird für diesen halbbiografischen Blumenberg zum vitalen Erleb-
nis, spendet Trost und macht die Existenz durch die Anwesenheit eines quasi-
göttlichen Wesens reicher und intensiver. 
Die letzten Sätze des Buches schließen nicht nur ein Leben im Zeichen der 
Forschung und des Schreibens ab, sondern fungieren als Schleuse ins christliche 
Jenseits: „Königlich, königlich schollernden Klanges fuhr Blumenberg! Aus dem 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


135 
 

Rachen des Löwen. War der Mann in der Höhle bisher nicht viel mehr gewesen 
als Luft an der Luft, schien auf den Namenszuruf hin eine andere Materie ihn 
zu befüllen. Lichtsendendes Blut zirkulierte in seinen Adern. Er strahlte und 
zitterte und hielt die schwankenden Arme weit ausgebreitet. Da hieb ihm der 
Löwe die Pranke vor die Brust und riß ihn in eine andere Welt.“ Es ist die 
Erlösung, das Aufgehen in höhere Gefilde, die den unermüdlichen Denker sein 
gesamtes Leben umtrieben.  
Versteht sich die Autorin damit als eine Missionarin im Mantel der Kunst? Das 
sicherlich weniger. Lewitscharoff möchte keine Heilsgeschichte verkaufen. Sie 
ist keine Gottes-Maklerin oder schreibende Wanderpredigerin, sondern zeigt 
auf höchst präzise Weise die Kraft des Metaphysischen in ihren Werken auf. 
Gemäß der biblischen oder auch der kabbalistischen Auffassung wirkt in der 
Schrift selbst das Überweltliche und Überzeitliche. Die Figuren der Schriftstel-
lerin mögen modern erscheinen, ihre Ideen und Sehnsüchte, ihre Sinn-und 
Identitätssuchen sind aber von zeitloser Bewandtnis. „Blumenberg“ dürfte in 
dieser Hinsicht ihr hellsichtigstes und bislang einschlägigstes Werk mit christli-
cher Ambition sein. Ihr Mirakulismus trägt darin das Wunder wie einen himm-
lischen Sohn in das profane Dasein. 
Weniger plakativ, dafür aber nicht minder reizvoll ist ihr Roman „Aposto-
loff“ (2009). Bereits aus dem Titel ergibt sich die Nähe zum Evangelium. Die 
Handlung dieses rasant erzählten inneren Monologs mutet hingegen sehr banal 
an: Nach dem Tod ihres Vaters macht sich die Ich-Erzählerin gemeinsam mit 
ihrer Schwester auf den Weg nach Bulgarien, wo sie den Leichnam des Verstor-
benen beisetzen wollen. Voll grotesk-amüsantem Hass zieht sie im Laufe des 
Road-Berichts über die zerfallene Ostblock-Landschaft her. Wo sie sich auf der 
Oberfläche ihrer Suade mit der familiären Vergangenheit wie auch ihrer kultu-
rellen Identität auseinandersetzt, schimmert darunter immer wieder ein christ-
licher Subtext durch – etwa, wenn sie komödienhaft auf ihre Großmutter zu 
sprechen kommt: „Sie war die Himmelsgarantin, die mit Gesang und Gebet-
buch das Unheimliche in Schach hielt. Sie wußte, an welcher Stelle Moses im 
Himmel saß, wo die Apostel, wo Jesus. Unser Vater saß etwas weiter entfernt 
und befaßte sich mit Jesus. Er war ja neu im Himmel und mußte warten und 
lernen. Wie lange dieser Wartezustand dauern würde, wußte die Großmutter 
nicht zu sagen, bei seinem Eifer und den guten Anlagen wohl nicht allzu lang. 
Nach einer Wartezeit würde er frei sein und käme in der Not, uns zu beschüt-
zen.“ Wer den ansonsten abgrundtiefen Hämen auf den Vater Glauben 
schenkt, wird spätestens an dieser anekdotischen Abschweifung die Reifung 
und Entwicklung zu einem guten Menschen (im Jenseits) begreifen.  
Diese Sätze klingen zugegeben kokett, witzig, aber sie implizieren keinen post-
modernen Spott. Vielmehr bindet Lewitscharoff den moralischen Hintergrund 
mit großer Leichtigkeit in ihren Roman ein. Erneut ermöglicht sie uns durch 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


136 
 

die Introspektive in die Charaktere eine unmittelbare Identifikation mit Glau-
bensidealen. Das Lesen gleicht einem Prozess der Verinnerlichung, hebt das 
Mediale und Gleichnishafte in einem Einswerden zwischen dem Rezipienten 
und buchstäblicher Offenbarung auf. Es gibt keine Grenze, sondern nur die 
Idee einer umfassenderen Wahrheit. 
So gesehen, könnte man die schwäbelnde Grand Dames der deutschen Prosa 
als die literarische Mystikerin unserer spätmodernen Epoche betrachten. Die 
Nähe zum Göttlichen demonstriert sich dabei nicht nur auf der Ebene ihres 
Kunstschaffens. Auch in der Gesellschaft bezieht Lewitscharoff immer wieder 
– wie zuletzt in der umstrittenen Dresdner Rede – (bio-)ethische Positionen 
und gibt sich gerade durch kontroverse Interventionen wie zur künstlichen Be-
fruchtung oder zum rechten Umgang mit dem Tod als konservative Denkerin, 
angesiedelt im intellektuellen Dunstkreis von Martin Mosebach oder Botho 
Strauß, mit christlichen Hintergrund zu erkennen. Sowohl in ihren Äußerungen 
in der Öffentlichkeit wie gleichsam in ihrem Schreiben umkreist sie einen welt-
bildlichen Kern, den sie stets verdichtet und mit Substanz anreichert. Sie schärft 
es durch Bezüge zum Kanon (sie liebt Kafka!), durch eine immer feiner ausba-
lancierte Virtuosität ihrer Sprache, durch ein Spiel aus Ironie und Ernsthaf-
tigkeit. 
Klar ist: Von der Büchnerpreisträgerin werden die deutschen Leser noch vieles 
erwarten können. Insbesondere ihr aktuelles schriftstellerisches Projekt zu 
Dante Alighieris Opus magnum „Die Göttliche Komödie“, dem Meisterwerk 
auf der Schwelle zur Neuzeit. Welche Aktualisierungen wird sie vornehmen? 
Wird sie ihre Zeitgenossen wie Dante satirisch auf die Schippe nehmen? Noch 
ist das ein Rätsel. Immerhin hat sie zuletzt in einem Radiointerview einen klei-
nen Einblick in ihr loderndes Dantefeuer gegeben: „Man muss vorsichtig sein: 
Also die ‚Commedia‘ hat drei Teile. Und der dritte Teil, der wird immer so gerne 
unterschlagen. Dabei ist das ein königlicher anderer Teil, wo es wirklich in die 
große Freiheit der Paradiessehnsucht geht. Man versteht die ‚Commedia‘ nicht, 
wenn man nur den ersten Teil immer vor Augen hat, wo es so drastisch zugeht. 
Es gibt wirklich diese ganz anderen Teile. Schon im Läuterungsberg wird es 
schon ein bisschen gemütlicher. Aber die Schönheit ist auserlesen, auch in den 
Versen, wenn es Richtung Paradiso geht. Wunderbar auch in der Rhythmik. 
Große Klasse.“ Dass sie angesichts dieser Vorlage ihre religiös-kultische Ver-
tiefung fortsetzen wird, steht nun außer Frage. Man darf gespannt sein, welchen 
göttlichen Garten und sicherlich auch welche höllischen Sündensümpfe sie uns 
vorführen wird. 
 
 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


137 
 

Schönheit in ewigen Worten 

 

Die Sprache verweigert das Flüchtigsein: Über zeitgenössische Lyrik,                                  
die uns Erinnerung schenkt  
 
Jede Erinnerung braucht ein Bild, einen Duft oder ein Ding. Manchmal genü-
gen Zettel, eine Vase, oftmals eine alte Tapete, um in einer verlassenen Woh-
nung nochmals die Gegenwart eines geliebten Menschen zu spüren. In jedem 
Fall bedarf sie einer Form, worin sie sich vergegenständlicht. Ein Denkmal. Das 
muss nicht unbedingt ein Bauwerk sein. Wo Gebäude und Skulpturen ihre 
Grenzen haben, führt die Sprache darüber hinweg. Vor allem Lyrik und lyri-
sches Sprechen bilden in den letzten Jahren verstärkt die Architektur einer lite-
rarischen Erinnerungskultur. In beschleunigten Zeiten wie den unsrigen, im 
Wellengang von Krisen und Orientierungslosigkeit, stellt das Wort einen Anker 
dar, gibt Poesie eine Kontur, wo ansonsten alles mitgerissen werden könnte. 
Im Angesicht dessen überrascht es kaum, dass einige Gegenwartspoeten wieder 
bewusst an den Barock und dessen Vergänglichkeitsgesänge anknüpfen. So 
etwa in Marion Poschmanns „Geistersehen“ (2010) oder in Helmut Kraussers 
Band „Verstand und Kürzungen“ (2014). Es gilt, das Hier und Heute zu kon-
servieren, damit es nicht verloren geht, wie Letzterer in einem Gedicht klar be-
kennt: „Was lebt, wird ohne Unterschied / verrotten und verschwinden bald. / 
Was bleibt? Vielleicht ein kleines Lied.“ Indem sich Orte und Personen gleich-
ermaßen poetisieren lassen, wirkt Sprache wie ein Fotoapparat. Was ist, findet 
Platz auf Bildern, gesammelt und verwahrt in Lyrik, aufgehoben in einem Al-
bum der Worte. Auf diese Weise schenkt uns Lyrik Trost. Sie hilft uns, abzu-
schließen, ohne aber mit allen Banden zu brechen.  
Auch Elisabeth Plessens Gedichtband „an den fernen geliebten“ (2014) sucht 
im poetischen Ausdruck Halt. Geht sie in ihren Elegien berührende Zwiege-
spräche mit ihrem am 30. Juli 2009 verstorbenen Lebenspartner und dem Re-
gisseur Peter Zadek ein, so mag trotz des Verlusts etwas Bleibendes geschaffen 
sein. „Ich nehme dich jetzt in meine Worte“. Diese stecken zu verewigende 
Räume ab: die gemeinsam erkundeten Urlaubsorte, Flaniermeilen, Hotelzim-
mer, Liebesnester. Es sind Aufnahmen wie in einem nostalgischen Schwarz-
weiß-Film à la Fellini: Toskana, Salzburg, Marokko. Goodbye my lover. Good-
bye my friend. You have been the one. 
Auch Friederike Mayröckers Erscheinungen der letzten Jahre stehen allesamt 
im Zeichen eines virtuosen Abschieds von ihrem einstigen Gefährten und dem 
Autor Ernst Jandl. „études“ (2013), ein Buch aus wahrlich kunstseidenen, zu-
meist feinsten Notizen, beginnt schon auf der ersten Seite mit einer Gedächt-
nisspur vom 11.1.11: Man sieht „die verblühten Hyazinthen im Glas…… da-
mals 54 in Salzburg als ich nach London aufbrach, 1 heftiger Frühling, fanden 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


138 
 

wir 1 Hotelzimmer wo wir uns verabschieden konnten: meine Erinnerungen 
verblaszt, usw., […] Zusammengerollt die Schmutzwäsche auf dem Klavier, ach 
bin umhergeirrt während die belaubten Fluren : diese Verlorenheit meiner Au-
gen, alles nur Bricolage.“ – ein Stückwerk aus der Vergangenheit, das immerhin 
noch schemenhaft zu Papier gebracht wurde. Über die Schwermut zu schrei-
ben, heißt, sie im Schreiben zu verwinden, ihr einen Raum zu geben, ihr thera-
peutisches Potenzial in Kunst zu bannen.  
Dass Lyrik mit ihrer eigentümlichen Formsprache als Erinnerungsort taugt, ist 
in der Literaturgeschichte durchaus verankert. Es sind zumeist die großen Um-
bruchszeiten, in denen Dichter Zuflucht in der Sprache suchen. Droht die Au-
ßenwelt aus ihren Fugen zu geraten, können Worte zu Tempeln der Hoffnung 
avancieren. So zeugt insbesondere das Fin de Siècle von zahlreichen Bemühun-
gen, den Augenblick gegenüber dem eilenden Fortschritt der industriellen Re-
volution zu balsamieren und für die Zukunft aufzuheben. Stefan Georges be-
rühmtes Gedicht „Komm in den totgesagten park und schau...“ liest sich wie 
ein Aufruf zum letzten Festhalten, ein Spaziergang durch eine Umgebung, die 
vor dem Hintergrund eines Endzeitgefühls zu verblassen droht. Der Leser soll 
die fast schon welken Rosen „erlese[n]“ und „küss[en]“, bevor noch das, „was 
übrig blieb von grünem leben“ dem Herbst ganz anheimfällt. Ähnliche Bemü-
hungen finden sich bei Rainer Maria Rilke, Hermann Hesse oder Lulu von 
Strauss und Torney. Zu dieser Zeit mag es noch der zu schützende Rest von 
Seligkeit und Natur sein; in der Nachkriegslyrik ist es der Schrecken, den die 
Gesellschaft nicht vergessen darf. Bislang liest man die gesamte Moderne im 
Zeichen der Zerfaserung und Auflösung der Form. Denn richtig ist: Die Kom-
plexität der Welt sprengt zum Ende des 19. Jahrhunderts alle festen Ordnun-
gen, die Lyrik spiegelt das Chaos in Versen, die nur noch selten vom Guten und 
Wahren berichten. Aus Sicht einer Erinnerungspoetik darf dies jedoch zumin-
dest in Teilen infrage gestellt werden. Wenn Gedichte als Rahmen des Erin-
nerns dienen, mögen sie bei aller Zerfurchung und oberflächlicher Strukturlo-
sigkeit, wie sie sich gerade mit den hermetischen Texten Ingeborg Bachmanns 
oder Paul Celans verbinden, immer noch die Gattung sein, die qua Dichte, 
Kürze und gestalterischer Prägnanz am ehesten vor dem Vergessen und der 
persönlichen Zerrüttung schützt – zumindest trifft dies für einen Teil der zeit-
genössischen Dichter zu.  
Sie liefern sich keinem alleinigen Ennui aus und tun sich nicht ausschließlich 
darin hervor, das Heute und Gestern im Wort zu retten. Im Gegenteil: Aus der 
Vergangenheit entspringt der Quell der Zukunft. Wie Aleida Assmann in ihrer 
Theorieschrift „Ist die Zeit aus den Fugen? Aufstieg und Fall des Zeitregimes 
der Moderne“ (2013) darlegt, fußt keine Utopie auf der bloßen Gegenwart. Sie 
braucht vielmehr das Wissen aus der Vergangenheit, greift auf Mythen, Träume 
und Wünsche der Menschheit zurück. Esther Kinskys „Aufbruch nach Patago-
nien“ (2012) geht genau jenem Vergangenem und Entlegenem nach, worin im 
längst vergessenen „Hinterland“ noch einmal die Jugend erwacht und eine neue 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


139 
 

Vision vom Leben aus einem Gestern herrührt. In an Ernst Bloch anknüpfen-
der utopischer Erinnerungsarbeit übt sich ebenso Silke Scheuermanns luzider 
Band „Skizzen vom Gras“ (2014). In einer „Zeit der Auflösung“, einer ge-
schichtsvergessenen und ganz im Taumel neuer Medien und Konsum aufge-
henden Gesellschaft, erinnert die Autorin an all das, was vermeintlich verloren 
ging: Darunter etwa der Säbelzahntiger, das Bison und überhaupt das Paradies. 
Das Lyrische Ich weiß sich im verblendeten Welttheater einer dekadenten Spät-
moderne als „die letzte meiner Art“ auszuweisen, die aus ausgestorbenen Tier-
arten und all dem vergessenen Gut der Erde eine „zweite Schöpfung“ in der 
Poesie kreiert. Das Alte wird „wild überwuchert von etwas Neuem“. Im Ge-
dicht ruht die pathetische Kraft, Eigenes zu vollbringen. „Dies ist die Freiheit 
der Liebe: neue Wesen schaffen, / sie uns zur Seite zu stellen“. Geradezu pro-
phetisch wird dem Dodo eine Zukunft zugesagt: „Du wirst wiedergeboren wie 
am Tag / das Sonnenlicht. Ich verspreche es dir: / Du wirst unter den ersten 
sein, die wir machen.“ 
Um etwas lebendig zu halten, regen Gedichte zugleich mehrere Sinne gemein-
sam an. Melodien erzeugen Stimmungen, Bilder Assoziationen. Man hört, was 
man sieht, spürt die Lektüre körperlich. Aus diesem synästhetischen Reichtum 
entstehen vitale Vermächtnisse aus alten, uns noch immer faszinierenden Epo-
chen. Ob nun Gegenwartsautoren oder kanonische Edelfedern der Moderne – 
jedwede Erinnerungslyrik gewährt uns gerade am Wendepunkt zur digitalen 
Gesellschaft einen Augenblick des Innehaltens, ein Verweilen in der ansonsten 
so flüchtigen Zeit. Poesie gibt unserem Denken, welches sich heutzutage in un-
zähligen Projekten kristallisiert und dezentriert, wieder eine Form, ohne uns 
dabei statisch oder träge werden zu lassen. Nein, sie fordert unseren Geist in 
höchstem Maße heraus, kurz unser Hier und Heute zu überwinden. Indem wir 
Erinnerungsliteratur lesen und nur von wenigen Versen möglicherweise emoti-
onal erfasst werden, bleibt eine Tiefe, ein Nachsinnen und vielleicht ein Funken 
Erhabenheit in uns zurück. Statt einen fernen Ort aufsuchen zu müssen, ist ein 
solches Denkmal stets nah, ganz im Inneren errichtet. Es ist keines aus Stein, 
wiegt kaum einen Atemhauch und lässt doch ein Gefühl von Ewigkeit aufkom-
men. 
 

Die neuen Schöpfer 

 

Utopisch und wortgewaltig: Wie Phönix aus der Asche dringt die zeitgenössische Lyrik          
zu neuen Sphären vor. Ein Panorama über die Weiten einer vitalen Sprachlandschaft 
 
Immer wieder wurde sie für tot erklärt: Zwischen Dramatik und Epik hatte es 
die Lyrik schon seit jeher schwer sich zu bewähren. Sie war das Programm der 
Nischen, ein kläglicher Ladenhüter, Abschreckungserfahrung in der Schule und 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


140 
 

zumeist die Sache einiger idealistischer Exoten. Vor allem war sie – gemessen 
an der Dominanz von Romanen und Novellen – aber eines: mit Ausnahme 
weniger Höhepunkte in der Literaturgeschichte kaum von gesellschaftspoliti-
scher Relevanz. 
Doch während ein Großteil der Prosa der letzten Jahre in einem wohligen Re-
alismus verharrt, zeugt die wie Phönix aus der Asche auferstandene Lyrik der 
jüngeren Gegenwart tatsächlich von neuem Wagemut. Sie findet sich nicht mit 
der Welt ab, wie sie ist, sondern zielt auf deren Veränderungspotenzial. Sie gibt 
unserem Denken Weite, lotet Möglichkeitsräume aus und fragt nach Visionen 
und Alternativen. Was an den Grenzen der Realität zu scheitern droht, erscheint 
in den aktuellen Poesien realisierbar. Die 1973 in Karlsruhe geborene Silke 
Scheuermann, die sich als eine der talentiertesten Stimmen ihrer Generation 
erweist, spricht in ihrem epochalen Band „Skizzen vom Gras“ (2014) von einer 
„zweite[n] Schöpfung“, lässt ausgestorbene Tierarten wie Mammuts, Säbel-
zahntiger oder den Dodo wieder ins Leben zurückkehren. Kurzum: Der 
Mensch avanciert zu einem Schöpfer, und kreiert eigenmächtig Paradiese. Kein 
Abklatsch von Eden, keine Epigonen. „Im Leeren / Den Sinn selbst erschaf-
fen“ lautet das Credo einer Lyrik im Geist der Erneuerung. Noch deutlicher 
wird Marion Poschmann in ihrem virtuos komponierten Band „Geliehene 
Landschaften“ (2016), zuletzt nominiert für den Preis der Leipziger Buchmesse. 
„Sei der Traum und die Realität, / sei utopisches Potenzial“, ruft man uns in 
ihren luziden Texturen zu.  
Nur wo Spannungen vorherrschen, wo sich Wunsch und Wirklichkeit, Vergan-
genheit und Zukunft, nicht decken, können sich gestaltgebende Energien Raum 
bahnen. Ernst Bloch, der Großmeister der Utopie, sah gerade im dialektischen 
Prozess, worin sich Subjekt und Objekt elektrisierend aufeinander zubewegen, 
die Voraussetzung dafür, dass Neues entstehen kann. Im Text steckt eine fun-
kelnde Anlage, die der Leser zu entfalten eingeladen ist. Es sind Schätze der 
Zukunft, einer oftmals noch nicht erdachten Welt, spielerisch und ungemein 
kraftvoll.   
Ohne sich dies plakativ auf die Fahne geschrieben zu haben, zeigt sich die Ge-
genwartslyrik gesellschaftlich relevanter denn je: Wohingegen auf der politi-
schen Weltbühne Zweckrationalismus und Pragmatik den Ton angeben, offen-
baren die zeitgenössischen Dichter eine Lust an der Metamorphose, eine Lust 
an, wie Julia Trompeter in ihrer Gedichtsammlung „Zum Begreifen nah“ (2016) 
schreibt, „verborgene[m] Wissen“, das auszuloten alles von einem auf den an-
deren Augenblick zum Kippen bringen könnte. Statt einer festen Einheit, 
gleicht das Ich in einer ihrer Miniaturen einem „fließende[m] Gewässer“, offen 
und erwartungsfroh für Verwandlungen. Sprache braucht keinen Fortschritt, 
sie fungiert selbst als Motor der Erneuerung. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


141 
 

Indem Lyrik immer wieder das Neue und Andere umreisst, verliert die Norma-
lität ihre erschreckende Statik. In Jan Wagners preisgekröntem Band „Regen-
tonnenvariationen“ (2014) stellt er vor allem die zivilisatorische Übermacht des 
Menschen infrage, indem er Pflanzen wie der beharrlichen Melde oder dem 
militant sich ausbreitenden Giersch, der beinah unbemerkt mitten in den Städ-
ten sein eigenes Reich errichtet und ausdehnt, eine Stimme gibt. Obgleich der 
Autor einen eher verspielten Ton anschlägt und unentwegt die scheinbaren Pe-
titessen des Alltags veredelt, kommt in seinen Texten stets das Existenzielle 
zum Vorschein. Denn über die Dinge in der Natur zu schreiben, heißt in Ab-
grenzung dazu, auch nach der Stellung des Menschen zu fragen. Nur aus einem 
anderen Blickwinkel, der uns das eigene Verhalten kritisch hinterfragen lässt. 
Ob Utopie oder eine sich wieder selbst bemächtigende Flora und Fauna – deut-
lich klingt darin das Bewusstsein für die Endlichkeit des irdischen Daseins. Ge-
rade das Über-sich-Hinauswachsen vermittelt ein Gespür für die Grenzen, die 
unser Leben bestimmen. „Wie still alles oxidiert“, konstatiert das lyrische Ich in 
Hendrik Rosts „Das Liebesleben der Stimmen“ (2016), einem faszinierenden 
Band, der in barocker Manier der Vergänglichkeit auf den Grund geht. In einem 
Gedicht über die römische Kapuzinergruft aus „Verstand & Kürzun-
gen“ (2014) schreibt der in Rom und Potsdam lebende Helmut Krausser mit 
ähnlichem Impetus: „Gelobt sei die Klinge, die über uns schwebt. / Sie schärft 
Existenzen, macht glänzen, was lebt.“ Dass alles dem Verfall untersteht, eröff-
net erst den Vorstellungskosmos nach einem Dahinter, nach einer besseren 
Welt. Der Impuls nach vorn gründet also durchaus auf der Erkenntnis einer in 
Teilen unerfüllten, ja traurigen Gegenwart.  
Die Melancholie bildet auf den ersten Blick die Kehrseite zur Utopie und doch 
scheinen sie einander erst zu bedingen. In Michel Houellebecqs „Gestalt des 
letzten Ufers“ (2013) oder Nadja Küchenmeisters berührendem Gedichtband 
„Unter dem Wacholder“ (2014) wird die Schwermut zu einer epochalen Grund-
stimmung erhoben. Teilsätze wie „führen wohl wege von hier in die irre“ oder 
„der schatten wächst sich aus […] und nimmt sich, wo er kann, vom licht“ deu-
ten zwar auf Resignation hin. Gleichwohl lässt die Erfahrung der Tristesse 
manchmal auch Auswege zu: „rette, was es noch zu retten gibt, ich träume / 
sternen, träume von dir, wie von einer Wasserquelle.“ Indem der Schwermütige 
über die Sinnlosigkeit der Existenz grübelt und klagt, stellt sich ebenso das Bild 
eines alternativen Daseins ein, in dem das hier wahrscheinlich schon längst ver-
loren geglaubte „Du“ doch in der Metapher einer Wasserquelle zurückzukehren 
vermag.  
Die Melancholie schließt Utopie nicht aus, sondern trägt deren Anlage in sich. 
Dies lässt sich auch in Anja Kampmanns „Proben von Stein und Licht“ (2016) 
beobachten. In der poetischen Abbreviatur „mitten“ ist die Rede von einem 
„labyrinth in dessen tiefstem dunkel / nur ein weiterer maßlos gebogener 
gang“ vorzufinden ist. Ein Leben in der Sackgasse. Möglicherweise. Dass über 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


142 
 

dem Irrgarten Vögel fliegen, welche „kunde von den gängen“ geben, dass „die 
wände doch nicht / fest“ zu sein scheinen und die Lust „seltsam fließt / als ob 
sie traurig ist“, legt den Verdacht nahe, dass nicht alles in diesem Text so ist, 
wie es scheint. Die Melancholie entpuppt sich als eine besonders konzentrierte 
Form der Subjektivität. Obschon sie den Blick intuitiv verengt (auf das Nega-
tive und Dunkle), weitet sie ihn zugleich. Sie gibt die Schwelle zu einem neuen, 
von Imaginationskraft beschwingten Raum frei. Mehr noch: Sie verweist auf 
eine zentrale Wesensfunktion der Gegenwartslyrik, nämlich Trost zu spenden 
und das Leben mit all seinen Rissen leichter erträglich werden zu lassen. Einst-
mals galt die Schwermut noch als Überbringerin eines Musenkusses, der den 
empfindsamen Dichter zu wahren Höhenflügen stimulierte. Heute gehört sie 
nicht mehr ausschließlich zur schreibenden Zunft. Was die gegenwärtige Lyrik 
verdeutlicht, ist die Ankunft der Melancholie im Alltag, einer Verstimmung, die 
alle betreffen kann, aber nicht in den Abgrund führen muss. 
Die Gedichte analysieren das Biotop, in dem sie wachsen, ohne jedoch an Stelle 
und Ort zu bleiben. Ihre Sprachbewegungen schlagen Brücken und vereinen – 
in teils verwandtschaftlicher Nähe zu den Werken Rainer Maria Rilkes, Stefan 
Georges oder Hermann Hesses – vormals noch Fremdes zu einem gemeinsa-
men Resonanzraum. Sie stellen die Melancholie als Ausgangspunkt neuer Uto-
pien heraus. Mehr noch: Sie sprengen sämtliche Grenzen und dringen gar in 
der Lyrik in eher unbekannte Gebiete vor. Forschen Naturwissenschaftler, wel-
che Dana Ranga in ihrem aktuellen Band „Hauthaus“ (2016) als Diebe der In-
timität“ geißelt, den Körper primär als Objekt aus, lässt die 1964 in Bukarest 
geborene Autorin ihm seine ureigensten Geheimnisse. Ihre graziösen Annähe-
rungen erzählen von eigendynamischen Organen, die erst in ihrer Vielstimmig-
keit ein vitales Konzert ergeben: Man trifft auf den „Spielverderber-Nerv“, auf 
die Lunge als „ein[em] Segel / im Wirbelkanal“, auf Leber, Magen und Eierstö-
cke. Der Körper geriert dabei zum Textkörper und umgekehrt. „Wer näht die 
Glieder wieder zusammen / welcher Satz passt zum anderen“, fragt sich ein 
lyrisches Ich, dem unlängst klar geworden ist: Im Gedicht gibt es kein Außer-
halb der Sprache mehr. Körper, Natur, Geist – die Poesien der Gegenwart he-
ben Entfremdungen auf. Die Wirklichkeit ist nur ein Zustand von vielen. 
Ob es einen Gott gibt oder anderes Leben im All, das vermag selbst die zeitge-
nössische Dichtung nicht zu klären. Allerdings kann sie uns ein Gefühl für jen-
seitige Räume geben, die wir uns selbst ausmalen können. Lyrik bedeutet in 
einer Zeit, in der der Mut zu Visionen zu einem so seltenen wie kostbaren Gut 
geworden ist, Hoffnung aufzuzeigen. Denn Letztere kann nur gedeihen, wenn 
es auch Möglichkeiten gibt. Neue Ufer oder dritte Wege. Was uns motiviert, ist 
nie das Fertige, sondern das Unvollendete, das uns Lyrik in all ihrer Offenheit 
und bisweilen schwierig zu entwirrenden Rätselhaftigkeit andeutet. Wie schön 
und faszinierend, dass sie kein Ende kennt. Sie hebt uns in eine Sphäre, wo die 
Welt leicht und zugleich ungemein klar erscheint. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


143 
 

Die Inseln der Heimat 
 
Frauenstaaten, Schiffsbrüchige und Barbarenklischees: Über Aktualität                             
und Facettenreichtum der Robinsonade 
 
Nach ihm ist inzwischen ein ganzes Genre benannt: Robinson Crusoe – der 
schiffbrüchige Held aus Daniel Defoes gleichnamigen Roman von 1719. Nach-
dem der Protagonist auf einer einsamen Insel landet, beginnt die harte Wirk-
lichkeit des Lebens. Von der Nahrungsbeschaffung, dem Bau einer Unterkunft 
bis hin zur späten Verteidigung gegen Barbarenstämme reicht das Spektrum der 
Anforderungen, denen er sich in der Isolation stellen muss. Seither gilt dieses 
Urwerk der Robinsonade als Referenzpunkt für Kulturkritik und utopische Ge-
sellschaftsentwürfe, die bis in die Gegenwartsliteratur reichen. Nicht zuletzt der 
mit dem deutschen Buchpreis prämierte Roman „Kruso“ von Lutz Seiler gibt 
Anlass dazu, sich den historischen Variantenreichtum etwas näher anzu-
schauen.  
Wer dahinter nur Abenteuer- und Unterhaltungsliteratur vermutet, wird eines 
Besseren belehrt. Schon Defoes Klassiker hat es in sich, wie etwa Franco Mo-
rettis Werkinterpretation in „Der Bourgeois. Eine Schlüsselfigur der Mo-
derne“ (2014) belegt. So stellt der Literaturwissenschaftler präzise den ökono-
mischen und politischen Subtext des fiktiven Reiseberichts heraus. Trotz wid-
riger Umstände lässt sich der gestrandete Held aus seiner Sicht nicht unterkrie-
gen und müht sich beständig für ein gutes Leben in der Ferne ab. Da er jedoch 
weitaus mehr als nötig arbeitet, lässt sich der „kapitalistische Abenteurer“ als 
früher Repräsentant einer nach Wachstum strebenden Marktwirtschaft verste-
hen. Aus Arbeit generiert sich Kapital und zugleich ein bürgerliches Selbstbe-
wusstsein. Statt zum Wilden entwickelt sich Robinson in der Südsee zum gera-
dezu preußischen Subjekt, das inmitten des Chaos ein menschliches Herr-
schaftssystem zu etablieren sucht.  
Aber wird jener, der gegenüber den indigenen, als Kannibalen beschriebenen 
Insulanern einen zutiefst kolonialen Standpunkt bezieht, wirklich zu einem bes-
seren Menschen? Macht ihn die freie Natur reifer? Klar ist: Er wird dazu ge-
zwungen, sich auf das Wesentliche des Menschseins zurückzubesinnen. Klar ist 
aber auch: Das utopisch Gute realisiert sich in ihm nicht. Dies bleibt vor allem 
den nachfolgenden Bearbeitungen des Robinson-Stoffs vorbehalten. Dass das 
Genre auch zu einer didaktischen Lehranstalt des Humanismus avanciert, ver-
dankt sich insbesondere Joachim Heinrich Campes „Robinson der Jün-
gere“ (1780). Während hierin aus der Geschichte um den Inselbewohner Ver-
nunft und Tugend gelehrt werden, setzt Johann Gottfried Schnabels Quatrolo-
gie „Die Insel Felsenburg“ (zwischen 1731-1743) einen weiteren Akzent in der 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


144 
 

Eilandprosa: Vom Individualschicksal weitet sich der Blick auf eine idealtypi-
sche Gesellschaft. Fortan knüpft sich an die Robinsonade der Möglichkeits-
raum der Utopie. Das unbekannte Land muss förmlich neu erschrieben werden 
und bietet die Folie –in Abgrenzung zu den jeweiligen politischen Verhältnissen 
einer Epoche – für alternative Formen des Zusammenlebens. 
Doch wie jede Perfektion auch die Imperfektion mit sich bringt, so folgt auf 
jeden ernsten Entwurf zugleich auch dessen Karikatur. Allen voran Gerhard 
Hauptmanns „Die Insel der großen Mutter oder Das Wunder von Île des Da-
mes. Eine Geschichte aus dem utopischen Archipelagus“ (1924) liest sich als 
eine schelmische Persiflage auf das insulare und utopische Exil. Hierin landet 
eine Gruppe von Frauen auf einem Südseeidyll, frei von patriarchalem Hahnen-
kampf und abendländischer Geschlechterhierarchie. Obgleich der „Amazonen-
staat“ schnell eine funktionierende Ordnung herstellt, wobei wiederum eine In-
stitutionalisierung des bürgerlichen Lebens in der exotischen Fremde stattfin-
det, macht den Damen das Männerdefizit zu schaffen – bis eines Tages eine 
von ihnen einen Jungen aus vermeintlich unbefleckter Empfängnis gebiert und 
somit nicht nur die Fortpflanzungshoffnungen der Anwesenden wieder aufkei-
men, sondern sich zugleich ein abstruser Gründungsmythos entwickelt, der 
heidnische Götter als Erzeuger des Lebens beschwört. Von ähnlicher Groteske 
erzählt ebenfalls Christian Krachts feixe Robinsonadenkoketterie „Impe-
rium“ (2012). Aus der Suche nach der rechten Gesellschaft im insularen Expe-
riment heraus stimmt die Spätmoderne mit ihm einen ins Lächerliche reichen-
den Abgesang auf die Utopie an. Zwar steht mit dem Aussteiger August Engel-
hardt ein Held des imperialen 19. Jahrhunderts im Zentrum des Werkes, gleich-
wohl belächelt der Autor vielmehr die Weltverbesserungsvisionen unserer Zeit. 
Unter dem Stichwort des „Kokovorismus“, der eine ausschließlich auf Kokos-
nüssen basierende Ernährung vorsieht, entwirft Kracht eine bestechende Per-
siflage auf Veganismus und Pazifismus und führt die Absolutheit einer jeden 
fixen Wertordnung ad absurdum. 
Dennoch machen Parodien und Satiren die Minderheit des Genres aus. Mit 
William Goldings Dystopie „Der Herr der Fliegen“ (1954) oder Marlen Haus-
hofers teils surrealem Tagebuchroman „Die Wand“ (1963) vermag der Leser 
eine neue Tiefenspannung in der Robinsonade zu bemerken. Gerade Letzterer 
zeigt, wie sehr die utopischen Heilsvorstellungen ins Postapokalyptische kippen 
können. Nachdem die Protagonistin des Textes bei einem Ausflug in die Berge 
urplötzlich mit einer unsichtbaren Wand konfrontiert ist, die ihr die Heimkehr 
versagt, muss sie sich in einem Waldhaus eine Existenz in vorzivilisatorischer 
Umgebung schaffen. Was möglicherweise außerhalb der Käseglocke passiert 
sein könnte, lässt sich nur erahnen. Mehrere Andeutungen lassen die Vermu-
tung einer Atomkatastrophe zu. Dem insularen Alpendasein, worin sich nun 
erneut eine Frau bewähren muss, wohnt die Stellvertreterauseinandersetzung 
mit der angespannten Weltlage des Kalten Krieges inne. Wiederum fungiert die 
Robinsonade als Austragungsort kulturkritischer und politischer Debatten. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


145 
 

Dass allen voran in Zeiten einer globalisierten Netzwerkgesellschaft, wo schein-
bar kein Punkt auf der Erde nicht von den Satelliten oder den digitalen Sphären 
erfasst ist, die Suche nach dem unschuldigen, uneroberten Raum an ungemeiner 
Attraktivität gewinnt, begünstigt eine Renaissance des eremitischen Inselbe-
wohners. Lutz Seilers Romandebüt „Kruso“ (2014) erzählt etwa von der eska-
pistischen Übersiedlung Edgar Bendlers auf das Ostsee-Refugium Hiddensee. 
Wohingegen auf dem Festland der totalitäre Staatsapparat der DDR keinerlei 
Visionen zulässt, keimt auf dem deutschen Eiland die Utopie eines freien Le-
bens – hier allerdings weniger aus der Isolation denn aus einer so zärtlichen wie 
einzigartigen Freundschaft zwischen dem Protagonisten und dem titelgebenden 
Insulaner Kruso. Das Paradox des Genres zeigt somit seine Wirkung. Indem 
sich die Werke der Fremde annähern, erzählen sie im Grunde genommen über 
uns. Die westlich-abendländische Welt projiziert Sehnsüchte und Ängste gleich-
ermaßen in die Ferne, nutzt das Experimentierfeld des Unbekannten, um sich 
selbst besser verstehen zu können. Der Traum von der Insel ist und bleibt die 
Hoffnung auf Heimat und Selbstfindung.  
 
Die literarischen Atlanten 

 

Ist der Raum im Reisetaumel der Globalisierung noch zu retten?                            
Schriftsteller üben sich in der Errettung des Ortes  
 
Die Bilderbücher der Globalisierung zeigen schöne Landschaften und exotische 
Inseln. In einer zusammenwachsenden Welt verlieren Entfernungen an Bedeu-
tung. Das Reisen wird zum Spaziergang. In der Tat: Weltentdeckung ist heute 
ein leichtes Spiel. Und wer trotzdem nicht unbedingt selbst auf Expedition geht, 
dem trägt die Literatur die fernen Impressionen direkt nach Hause. Noch nie 
zuvor waren Schriftsteller so mobil und reisefreudig wie heute. Schon seit Jah-
ren vermessen Kosmopoliten wie Roger Willemsen, Helmut Krausser oder 
Cees Nooteboom in zumeist literarischer Feinarbeit die Karten unserer Atlan-
ten neu.  
Doch was reizt uns gegenwärtig überhaupt am Genre der Reiseliteratur? Mög-
licherweise zieht uns weniger der Ort als solcher in den Bann als vielmehr das, 
was Autoren mit ihren ganz persönlichen Perspektiven darin zu erkennen ver-
mögen. Gerade Roger Willemsens Mammutwerk „Die Enden der Welt“ (2010), 
eine Kollektion aus Erkundungen in fünf Kontinenten, zeigt anschaulich, wie 
reale Topografien subtil zu inneren Schauplätzen werden. Es sind Begegnungen 
mit dem Fremden, die zum Teil des Eigenen werden. Wenn der Erzähler einem 
tumorkranken Jungen im Hospital von seinen Reiseerinnerungen berichtet, um 
ihm das beklemmende Warten auf den Tod zu erleichtern, dann werden die 
realen zu imaginären Landschaften. Die nur in der Geschichte aufkommenden 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


146 
 

Orte werden mit Fantasie überschichtet. Mal ist es eine alte Frau auf unwirtli-
chen Gebirgshöhen, die trotz ihres rückständigen Lebens in der Einsamkeit 
noch zufrieden leben kann, mal ist es das malerische Island, dessen „kontemp-
lative Gegenden zum Verschwinden einladen“. Während die touristische Er-
schließung heutzutage kein Fleckchen Erde mehr unerobert lässt, tritt Willem-
sens erfahrungsstarkes Dokument für eine Reise mit Bedachtsamkeit und Res-
pekt ein. Nicht selten sind jene Städte, die er besucht, längst verkommen von 
Armut und Verrohung. Desto mehr gelingt es ihm, die Wirklichkeit der Slums 
und modernisierungsvergessenen Landstriche in Form seiner Texte nicht nur 
aufzuzeigen, sondern dem harten Leben der dortigen Bewohner eine Würdi-
gung in der Kunst zu erweisen. 
Hierin wird die Kehrseite der Globalisierung samt ihren Verlierern und Widrig-
keiten deutlich. Bewusst suchen solche Bücher unsere Sehgewohnheiten zu 
überfordern, um unser Bewusstsein für die globalen Prozesse zu schärfen. 
Sichtbarkeit erlangen so nicht nur die schillernden Panoramen ferner Länder, 
sondern auch die Abgründe einer immer komplexer werdenden Welt. Die Eu-
phoriker des globalen Dorfes feiern den Wegfall von Grenzen als neue Freiheit; 
andere, wie der polnische Autor Andrzej Stasiuk sehen darin das Verdikt einer 
so noch nie gekannten Orientierungs- und Heimatlosigkeit. In seinem letzten 
Roman „Hinter der Blechwand“ (2012) über zwei Second-Hand-Händler, de-
ren Marktstellung durch chinesische Billigware marginalisiert wird, beschreibt 
er die symbolische Ausradierung Polens aus dem Atlas. Ohne dem kommerzi-
ellen Druck der Globalökonomie standhalten zu können, geht es in Bedeu-
tungslosigkeit und Identitätsverlust unter – ein proklamierter Kulturkonserva-
tismus, der um eine strikte Rückkehr zu Regionalität und Überschaubarkeit be-
müht ist.  
Für manch einen sind die Konflikte um Rückkehr zum oder Loslösung vom 
Realen Nebenschauplätze. Stattdessen geht es vielmehr um Seelenlandschaft, 
Orte, die an Subjektivität gewinnen. Allen voran das Buch „Aufgerissene Blicke. 
Berlin Journal“ (2013) aus der Feder der slowakisch-schweizerischen Autorin 
Ilma Rakusa über ihre Eindrücke in der deutschen Hauptstadt, lässt die inzwi-
schen literarisch eigentlich bis zum Überdruss beweihräucherte Metropole an 
der Spree in neuem Glanz erscheinen. „Ich lese die Stadt wie ein Palimpsest, 
mit all ihren Leer- und Bruchstellen“. Dieses Berlin ist ein ganz eigenes Biotop, 
funkelnd und beseelt vom Odem einer eigentlich in Zürich lebenden Autorin, 
die die Alltäglichkeit der Großstadt in stilvolle Wortmalerei kleidet. Vor allem 
ist es der Blick der Zugereisten, welche für die einjährige Berufung zum Fellow 
am Wissenschaftskolleg den Blick der unvoreingenommenen Außenseiterin 
mitbringt. Im „Dünen-Berlin, prekär und ständig im Werden“, trifft sie sich mit 
Bekannten in Cafes, besucht türkische Märkte und lässt sich als Flaneuse trei-
ben. Dabei bleibt diese nie das, was sie ist. Mit funkelnder Ingeniosität poetisie-
ren Rakusas Tagebuchaufzeichnungen Berlin, bis daraus ein facettenreiches 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


147 
 

Kunstwerk hervorgeht. Das Fremde verliert seine Andersartigkeit, weil es selbst 
Teil eines Integrationsbestrebens wird.  
Der Zerfaserung einer Weltgesellschaft, der in den Flugzeugen und digitalen 
Weiten gänzlich das Bewusstsein für Geografie abhanden zu kommen scheint, 
begegnet die schreibende Zunft mit der Energie des Schreibens, mit Geist und 
Vorstellungsvermögen. Zeugt beispielsweise noch Doron Rabinovicis Roman 
„Andernorts“ (2010) über das Schicksal eines jüdischen Wissenschaftlers, des-
sen Identität im permanenten Ortswechsel zwischen Tel Aviv und Wien zu ver-
loren gehen droht, ist in Eugen Ruges luzidem Prosastück „Cabo de 
Gata“ (2013) völlig die Ruhe des Poeten eingekehrt. Nachdem der Ich-Erzähler 
darin blindlings den Zug Richtung Barcelona wählt, verschlägt es ihn bald an 
jenen titelgebenden, gespenstischen Meeresort in Südostspanien. Der dortige 
Menschenschlag ist verschlossen, wirkt wie aus einer anderen Zeit. Trotz an-
fänglicher Skepsis wird der Erzähler bleiben, für 120 Tage, um an einem Roman 
zu schreiben, der kaum mehr als die Ansammlung von Beobachtungen sein 
wird: Über das Spiel zwischen Wellengang und Möwen, Salzgruben und eine 
magische Katze, die ihm in ihrem zweckfreien Dasein zu einer ungeahnten 
Kontemplation verhelfen sollte. Immer wieder durchziehen die novellistische 
Geschichte Fragen über Realität und Traum, Personen tauchen aus dem Nichts 
auf und verschwinden wieder. Cabo de Gata ist dabei immer ein weltabstinenter 
Ort, die greifbare Utopie einer späten Selbsteinkehr, die einen wirklichen Punkt 
auf der Landkarte in eine tagtraumartige Kulisse verwandelt.  
All diese wertvollen Geschichten berichten vom Reisen in und durch die Spra-
che. Über sie geht das Fremde in das Vertraute über, sodass wir uns einen Be-
griff davon machen. Nur so sind wir auch dazu imstande, andere Länder nicht 
nur kennen zu lernen, sondern zugleich, wie Willemsen beweist, auch deren 
Schwierigkeiten innerhalb der Logik globaler Verwachsungen besser zu verste-
hen. Der entlegene Ort bleibt, wenn dies gelingt, kein Abseits. Wenn wir begin-
nen, mit und um ihn herum Geschichten zu erzählen, wird er nah und heimat-
lich – oder wie es John Burnside einmal treffend sagt: „Wherever we think of 
home / we come to this: the handful of birds and plants we know by name“. 
 
Die Reife im Leiden 

 
Am Ende des Schmerzes muss kein Abgrund sein:                                                   
Gemeinsam stärkt er uns für die Herausforderungen des Lebens 
 
Der Schmerz ist unser lebenslanger Begleiter. Schon bei der Geburt erfasst er 
uns als erstes Trauma der Trennung, folgt uns fortan auf Schritt und Tritt. 
Wenn sich die ersten Milchzähne ihren Weg bahnen, wenn unser Körper das 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


148 
 

rapide Wachstum durchlaufen muss und wenn wir alle erstmals erfahren, was 
es bedeutet, wenn wir lieben und diese Hingabe nicht erwidert wird. Das ist der 
Schmerz, der uns stets aufzwingt, uns zu wandeln, einen Umgang mit ihm zu 
finden. Dass er uns wie ein Motor antreibt, gibt ihm eine zeitliche Bewandtnis 
für unsere Biographie. Er zeichnet sie in Kontinuität mit Brüchen, strukturiert 
sie wellenförmig in ständig aufeinander folgenden Initiationsriten. Sei der 
Schmerz nun physiologischer oder psychischer Natur – er kann uns auf einer 
höheren geistigen Ebene bei all dem Grauen und Übel, das er uns abfordert, 
die menschliche Existenz als Möglichkeit aufzuzeigen. Indem er oftmals stich-
artig in unser Bewusstsein taucht, reißt er uns aus dem Trott der Alltäglichkeit 
und fordert Antworten. Er agiert als Anti-Verdrängungs-Vehikel, weil seine An-
wesenheit immerzu den Mittelpunkt unseres geistigen Geschehens einnimmt. 
Damit beginnt die nötige Selbstreflexion. Wir müssen uns verorten, zu ihm, zur 
Welt mit ihren Heilern, Prognosen und mit der Unermüdlichkeit, die sich uns 
auferlegt. Wir müssen aufstehen, weil wir nicht mehr warten können, tief in uns 
selbst hören, nach der verlorenen inneren Stimme lauschen, um vielleicht dem 
näher zu kommen, was sich so brachial unserer Gegenwart bemächtigt. Es be-
ginnt das Selbstgespräch. Die Not wird zur Tugend. Man überlegt, wo das un-
mittelbar auftretende Pochen seine Ursache haben könnte. Jenseits der Ober-
fläche medizinischer Behandlungen drängen sich manchem mitunter philoso-
phische, metaphysische und ethische Fragen auf. Wer einmal eine schwere 
Krankheit überstehen musste, wird unversehens der Kontingenz allen Seins be-
wusst. Dieser gebrochene Mensch sieht Leidende oder gar Sterbende fortan 
anders und dürfte ein neues Gespür für den wirklichen Genuss jedes einzelnen 
Augenblicks erhalten.  
Unbestreitbar bleibt jedoch die Destruktion, die Magenkrämpfe oder Nerven-
reizungen etwa bewirken. Sie stürzen uns in endlose Zwiegespräche mit Seele 
und Gott. In uns zu zirkulieren, kann eine Chance sein. Ja, wir können uns neu 
finden, wir können den Entschluss fassen, dass wir unser Leben ändern müs-
sen. Gleichzeitig droht auch die Gefahr des Selbstverlustes. Der Leidende ist 
manchmal kaum dazu imstande, einen Ausweg aus dem Irrgarten zu finden, 
ihm ist buchstäblich der Faden der Ariadne abhandengekommen Er fühlt sich 
in die Ungewissheit gestoßen, vermutet in jedem Gang die Aporie der immer 
gleichen Vanitas. Viele riechen in der Luft nur noch den Odem des Verderbens. 
Der Skeptizismus verdunkelt sich zum Nihilismus, die Melancholie kippt in die 
Depression. Doch gerade darin lehrt uns die Philosophie des Schmerzes, wie 
sehr der Einzelne auf ein Gegenüber angewiesen ist. Es zeigt sich: Seine Erfah-
rung mag subjektiv sein, seine Bewältigung ist selten eine individuelle. Dass 
Schmerz vereinsamen kann, wird uns deutlich, wenn wir des Scherbenhaufens 
gewahr werden, der sich chronischen Patienten ins Gesicht geschrieben hat. Sie 
sind enttäuscht von Ärzten, die keine Zeit mehr haben, von einer Gesellschaft, 
die im Zuge der harmonischen Uniformierung des öffentlichen Lebens keinen 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


149 
 

Platz mehr für Krankheit und Unförmigkeit zulässt. Dass der Hilflose ange-
sichts dessen irgendwann fragt, was ihm die Existenz, wenn sie ohnehin nur mit 
Zersetzung verbunden ist, überhaupt noch zu geben vermag, ist verständlich. 
Er gerät an eine Weggabelung. Der eine Pfad von beiden lanciert klar den Tod. 
Er verheißt Freiheit vom Schmerz, die ersehnte Ruhe, Erlösung vor der endlo-
sen Müdigkeit. Der andere Weiser zeigt auf einen weiten Horizont, ist ähnlich 
ungewiss, aber er markiert den Pfad des Lebens.  
Letzterer fordert Mut ab – und die Kraft, sich aus der depressiven Isolation 
herauszuarbeiten. Fühlt der Leidende die Nähe seiner Angehörigen und nächs-
ten Begleiter, erkennt er oftmals, dass auch er noch einen erfüllenden Dienst zu 
leisten hat. Wenn er geht, was würde er zurücklassen müssen? Die Gefahr be-
stünde, dass der Schmerz mit seinem Verscheiden kein Ende finden, sondern 
auf die Trauernden übergehen würde. Hierin liegt die Mahnung begründet, bei 
aller Egozentrierung, die eine Krankheit mit sich bringt, nicht unsere Verant-
wortung aus den Augen zu verlieren. Damit beflügelt er uns zwar nicht unbe-
dingt, aber er trägt dazu bei, sich zu erdigen und wieder einen Grund zu sehen, 
weshalb wir bleiben sollten. Indem er uns zum Gegenüber führt, befreit er den 
Leidenden aus der Individuation und erweist sich als Nukleus gesellschaftlichen 
Zusammenlebens überhaupt. Körperliches und seelisches Leiden kann zwi-
schen Ich und Du sowie Ich und Gott eine Beziehung entstehen lassen. 
Betrachtet man den Zivilisationsprozess vor dem Hintergrund von epochen-
übergreifenden Bemühungen, den Schmerz einzudämmen, wird der Schmerz 
zum Motivator für Solidarisierung. Der Mensch fand sich immer schon in 
Gruppen zusammen, um gegen äußere Bedrohung gewappnet zu sein. Er bil-
dete Kooperationen, um zunächst präventiv jedwedem möglichen Schmerz, der 
beispielsweise durch Kampf zustande kommen könnte, vorzubeugen. Im Rah-
men der naturwissenschaftlichen Fortschrittsgeschichte entstand aus der rein 
präventiven Absicherung die Zielsetzung, auch kurativ dem Schmerz entgegen-
zutreten. Die Evolution der Menschheit kann damit durchaus als Schmerzüber-
windungshistorie verstanden werden. Dass diese Gemeinschaftsstiftung bis in 
das Individuum vordringt, demonstriert die Suche eines jeden Menschen nach 
seinem Komplement. Jeder sehnt sich nach einem Partner, damit wir den 
Schmerz des Lebens von Liebeskummer über Tumorerkrankung bis hin zu un-
serer Einsamkeit und unserem existenzialistischen Geworfensein in die Welt 
gemeinsam verwinden. Wir verdanken diesem biologischen Warnapparat viel, 
und doch bleibt er auf immer unser größter Feind. Es ist ein Gegenspieler in 
uns selbst. Wer sich ihm stellt, muss es mit seinem eigenen Körper aufnehmen. 
Auch dies markiert ein weiteres Trauma, das sich dem Subjekt auferlegt. Es 
erkennt darin seine Entmachtung, indem es mit dem Objekt zusammenfällt. Im 
Ringen um unsere eigene Stabilität wandelt uns der Schmerz immerfort.  

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


150 
 

Weil wir durch ihn in das Dunkle gestoßen werden, weist er uns zugleich das 
Licht im Leben. Er ist körperlich, keine Frage. Und doch ist er auch metaphy-
sisch: Er ist in das Dasein getreten, um daraus entfernt zu werden – ein Opfer, 
wie das Christentum es im Messias konzentriert. Jener ertrug das Martyrium, 
um den Schmerz der Schuld von der Menschheit zu nehmen. Aus seinem ka-
thartischen Leiden heraus formte sich eine Jüngerschaft, die dessen Botschaft 
bis heute verbreitet. Der Schmerz ist nach wie vor geblieben, jedoch als eine 
durch seine physiologische Präsenz unterschätzte, transzendente Kraft. Der 
Sohn Gottes am Kreuz wurde zur Ikonographie einer doloristischen Kultur, die 
aus dem Mit-Leiden ihre kollektive Identität und Stärke gewinnt – die Vision 
eines Zusammenlebens im Geiste des bedingungslosen Teilens, jenseits von 
Wettbewerb und Konkurrenz.  
Damit dieses Modell aber Erfolg zeitigen kann, bedarf es einer moralischen 
Selbstverpflichtung zum Hinsehen. Eine durchaus christliche Verantwortung, 
wie C. S. Lewis 1954 noch in seinem Werk „Über den Schmerz“ schreibt: „Gott 
flüstert in unseren Freuden, er spricht in unserem Gewissen; in unseren 
Schmerzen aber ruft er laut. Sie sind sein Megaphon, eine taube Welt aufzuwe-
cken.“ Nur wer bereit ist, dieses Monitum ernst zu nehmen und sich der Fratze 
des Schmerzes zu stellen, kann zu ihm ein Verhältnis aufbauen. Im Zuge der 
Technologisierung offenbaren sich hingegen momentan eher Tendenzen zur 
Abstraktifizierung und Verdrängung. Krankheiten werden von vielen Medizi-
nern nur noch als Zeichen bildgebender Verfahren kategorisiert, Schmerzen in 
Amplituden zwar gemessen, aber nicht mehr empathisch geteilt. Der Mensch 
gilt in diesem System als Organismus, in dem verschiedene chemische Wech-
selwirkungen zu erhebbaren Symptomen und damit folgerichtig zu katalogisier-
baren Diagnosen führen. Und wenn das Leiden technisch nicht zu bestimmen 
ist, kommt schnell der Rat auf, einen Psychologen zu konsultieren. Phantom-
schmerz. Dann beginnen für Leidende Phasen der Zerrüttung und Selbstzwei-
fel. 
Doch eben jenen Verlassenen muss die Zivilgesellschaft mit einer Ethik der 
Aufmerksamkeit begegnen. Den Schmerz zu bekämpfen, sollte nicht nur Auf-
gabe des Leidenden sein, der ohnehin von der Kraftlosigkeit malträtiert ist. Viel-
mehr müssen offene Räume für dessen Integration sorgen. Krankenhäuser dür-
fen nicht dazu dienen, die Negativität unter Quarantäne zu stellen, Hospize 
nicht dazu, den baldigen Tod möglichst sicher von der Öffentlichkeit abzu-
schließen. Nein, gerade eine christliche Kultur muss den Schmerz als Heraus-
forderung für die Gemeinschaft in den Mittelpunkt ihres Glaubens und Han-
delns stellen. Dazu gehört eine Enttabuisierung: Ein wahrhaftiges Sehenlernen, 
worin Leiden nicht nur zur allgemein messbaren körperlichen Reaktion 
schrumpft, sondern sich als individuelle und kollektiv zu bewältigende Erfah-
rung manifestiert.  

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


151 
 

Leider erscheint eine solche Gesellschaftsvorstellung derzeit eher fern. Nicht 
nur die technologische Nüchternheit einer körperfixierten Medizin legt diesen 
Eindruck nahe. Auch die Macht der Ökonomie zielt auf ein Menschenbild im 
Zeichen permanenter Selbstoptimierung. Tiefgreifende Leidenserlebnisse oder 
langwierige Therapien gelten als Makel, sofern sie Beschleunigung und Wachs-
tum zu bremsen drohen. Aufgrund dessen gibt es schon die weitverbreite Angst 
vor den Folgen krankheitsbedingter Ausfälle. Berufstätige schleppen sich mit 
Grippe und Gebrechen zur Arbeitsstelle. Man will und muss funktionieren. In-
dem die Wächter und Produzenten des Kapitals uns somit zur Ächtung des 
eigenen wie auch fremden Schmerzes erziehen, steuern wir fortdauernd auf un-
sere Selbstausbeutung zu. Man betreibt solange Raubbau am Körper, bis ent-
weder die physischen Kräfte irgendwann völlig erlahmen oder letztlich die Seele 
an der sich auftürmenden Zermürbung und Müdigkeit zerbricht. 
Eine Gesellschaft, die den Schmerz zu verachten lehrt, unterstützt jedoch im 
Gegenteil nur dessen Ausbreitung und Verfestigung. An diesem Punkt kommt 
ihm jedoch keine positive Qualität mehr zu, da die Genesung nicht mehr intrin-
sisch motiviert ist. Vielmehr wird sie getrieben von der steten Sorge, bald wieder 
für die Arbeitsmaschinerie bereitstehen zu müssen. Unterdessen mag auch die 
Medizin Gefahr laufen, sich selbst sukzessive als Handlanger einer schmerzaus-
grenzenden Gesellschaftsideologie vor den Karren spannen zu lassen. Statt zu 
heilen, muss sie optimieren. Eine Epoche, die darüber nachdenkt, Menschen 
höheren Alters die Einsetzung künstlicher Hüftgelenke zu verweigern, besiegelt 
ihr moralisches Todesurteil, das aus der Heiligsprechung des wirtschaftlichen 
Profits resultiert. 
Was also tun als Gemeinschaft, die in solcherlei Verblendung gegen die Mauer 
zu laufen scheint? Zwar beginnt der Wandel im Kopf jedes Einzelnen. Doch 
auch Politik und Wirtschaft müsste man zu neuen Wegen einladen. Alle spre-
chen von längeren Erziehungszeiten, auf die sich angehende Eltern freuen kön-
nen. Vielleicht sollten wir auch über Zeiten sprechen, die Angehörige von chro-
nisch Schmerzleidenden leichter in Anspruch nehmen könnten. Wer eine per-
sönliche Krise gemeinsam durchstehen kann, wird daraus möglicherweise als 
ein besserer Mensch hervorgehen. Sowohl der Kranke als auch der ihm Beiste-
hende werden danach sicherlich keine Motivationscoachings oder Lehrgänge in 
Sachen sozialer Kompetenz benötigen. Was der Schmerz uns aufbürdet und 
wie wir daran reifen, kann kein Trainer und schon gar keine Schulung leisten. 
Am Ende einer Krankheit hat man das Leben durchdrungen, mit all seiner Un-
erbittlichkeit, Tragik und vielleicht auch Gnade. Die Erfahrung von Schmerz, 
sei sie unmittelbar oder persönlich, macht unsere Gesellschaft nicht arm, son-
dern verleiht ihr Contenance und Reichtum: An Liebe, an Verständnis und an 
Glauben. 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


152 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


153 
 

Liebeserklärungen 
 
Verpasst nicht die Sternstunden! 

 
Warum wir lesen: Ein klares Plädoyer für Bücher und Lektüren  
 
In seiner just erschienenen, zornigen Abrechnung mit der Gesellschaft der Ge-
genwart „Das richtige Leben“ schreibt der Philosoph Norbert Bolz: „Die Mo-
derne hat sich unterhalb der Platonischen Höhle in einer zweiten Höhle einge-
richtet. Das bedeutet aber, dass es nur noch einen einzigen philosophischen 
Weg gibt, nämlich den Aufstieg aus der Höhle der Moderne in die Höhle Pla-
tons.“ Fristen doch schon die Bewohner in der allegorischen Kaverne des anti-
ken Denkers ein Dasein in Verblendung, zumal sie von der wahren Wirklichkeit 
außerhalb ihrer urweltlichen Umgebung nur Schatten wahrnehmen, situiert 
Bolz den heutigen Menschen nochmals ein Geschoss tiefer. Dekadenz, Spaß-
kultur und Übersättigung kennzeichnen den von Fernsehgeflimmer und tech-
nischem Gedudel umnebelten Zeitgenossen.  
Um aus diesem sinnlosen Siechtum auszubrechen, ja zunächst einmal in die 
erste Höhle aufzusteigen, gelte es, so der in Berlin lehrende Theoretiker, die 
literarischen Klassiker wiederzuentdecken. Bildung müsse ihren heheren Tradi-
tionen gerecht werden. Nur so ließe sich die allgemeine Verdummung und Ver-
flachung aufhalten. Obgleich der Ton des Kulturkritikers von Schärfe und Po-
lemik kaum zu übertreffen sein mag, liegt doch eine unbezweifelbare Wahrheit 
in ihm: Die Lektüre eines Buches ist stets mehr als einfache Unterhaltung. Wer 
liest, wächst schon mit trivialen Texten ein wenig über sich hinaus. Denn der 
Geist ist grundsätzlich aktiv, indem er Schrift in Bilderwelten projiziert und so 
einen ganz individuellen Blick entwickelt. Zwar etablierte sich durch Guten-
bergs Erfindung der Druckerpresse das geschriebene Medium im Laufe der 
Jahrhunderte als Massenerzeugnis, doch bleibt jedes einzelne Werk ein Unikat, 
weil sein Innenleben in jedem einzelnen Leser unterschiedlich reift.  
Wenn also schon einfache Literatur unsere Fantasie zu stimulieren vermag, was 
lehren uns dann erst Klassiker? Zugegeben, die Moderne hat den Heros begra-
ben. Dennoch fesseln die Irrfahrten des Odysseus oder der Mythos um Parzi-
val, den Gralsritter, noch heute unverändert. Mag den einen die reine Abenteu-
erlust in ein vergessenes Zeitalter hineinziehen, suchen andere darin nach Sinn-
angeboten. Denn die Epen des Homer oder zeitlose Monumentalwerke wie 
„Das Nibelungenlied“ offenbaren sich als wahre Welterklärungswerke. Dass 
gerade ein Teil Romantiker am Beginn einer Moderne der Entzauberung sich 
verklärend dem Mittelalter zuwendet, gibt das zeitlose Bedürfnis des Menschen 
nach Stoffen der Sinnstiftung und Ganzheitlichkeit zu erkennen. Entgegen den 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


154 
 

Anforderungen an lineare, streng dem Karriereweg verpflichtete Biografien, wie 
sie die aktuelle Personalwirtschaft der heranwachsenden Beschäftigtengenera-
tion abverlangt, zeugt die Odyssee von einem Leben als Labyrinth mit Irrungen 
und Wirrungen, Höhen und Tiefen, Licht und Schatten. Solcherlei Standard-
werke entpuppen sich auf paradoxe Weise sowohl als Refugien vor einer in Re-
alismus und Sachlichkeit ergrauenden Wirklichkeit als auch als zeitlose Seismo-
grafen des Lebens. In der Literatur lernen wir das Hier und Heute und die Ge-
schichte, wie es dazu kam, besser zu verstehen. Wir tauchen in einen Sog ein 
und sind doch hellwach.  
Manchmal reicht schon ein poetischer Schnappschuss, eine bestimmte Stim-
mung oder eine Idee aus, um unsere Existenz vom einen Augenblick zum 
nächsten zu verändern. Wundervoll hält Rainer Maria Rilke einen solchen Mo-
ment in seinem Gedicht „Archaischer Torso Apollos“, basierend auf einer Be-
obachtung der besagten Skulptur im Louvre im Sommer 1908, fest. Beschreibt 
er in vier Quartetten die Formvollendung und den Glanz jenes Körpers von 
oben nach unten, so stolpert jeder Rezipient mit dem letzten Vers des Textes 
zunächst in Unverständnis. Lakonisch begreift das Lyrische auf einmal: „Du 
musst dein Leben ändern.“ Wie und warum es exakt dieser eruptiven Erkennt-
nis gewahr wird, bleibt ein Rätsel. Vielmehr ist aber wesentlich, dass sich das 
Subjekt in Anschauung der Kunst neu überdenkt. Raffiniert wird dieses Beispiel 
vor allem durch die Projektion des Lesers. Er selbst hat wohl eher selten das 
genaue Bild von Rilkes Beschreibung im Kopf. Stattdessen schafft er sich seine 
eigene Vorstellung, wobei die bildende Kunst in die Literatur übersetzt wird 
und dort eine Erneuerung durch das Lesen eintreten kann. 
Das geschriebene Wort ist dabei das Vehikel zur Transzendenz, auch in religi-
öser Hinsicht. Die Lektüre der Thora verspricht etwa, im Lesen der Buchstaben 
das Göttliche zu erfassen. Kafka hat diese Grundidee seinem gesamten sich an 
der überirdischen Obdachlosigkeit einer diesseitsversessenen Moderne abarbei-
tenden Œuvre unterlegt. Verliert der Mensch die Orientierung, kann ihn Lite-
ratur zurückführen. Klugerweise beginnt Dantes „Die göttliche Komödie“, die 
den Autor durch Höllenkreise, Abarten und Finsternis zuletzt ins Paradies 
führt, mit einer sinnbildlichen Lebenskrise: „Als unseres Lebens Mitte ich er-
klommen,/Befand ich mich in einem dunklen Wald,/da ich vom rechten Wege 
abgekommen bin.“ Auch die Bibel, das Buch der Bücher, berichtet von ähnli-
chen, sich abhanden zu kommen drohenden Schicksalen. Hiob verliert auf Sa-
tans Einwirken Haus und Familie, wird gar von Krankheit niedergestreckt. 
Nachdem der Gestrauchelte dennoch in Überzeugungskraft dem Übel und Leid 
der Welt entgegentritt und seine Treue zu Gott bewahrt, gebietet Letzterer ihm 
schließlich noch die späte Erlösung. Und selbst Faust, der Tausendsassa mit 
seinem unstillbaren, empirischen Drang, verfällt auf seinen Pakt mit Mephisto 
anfangs dem Reich der Lust und des Geldes, um doch nur im letztem Moment 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


155 
 

in die helfende Hand Gottes zu gelangen. Das Dasein in Widerspruch und Ein-
heit, Vergänglichkeit und neuem Werden, Sinn und Aporie – das lehrt der Ka-
non. 
Wertevermittlung mag daher als ein unmittelbarer Kern der Literatur zu be-
zeichnen sein. In ihr liest sich die Sitte und Moral einer Epoche ab. Sie diagnos-
tiziert die Gegenwart und Geschichte und skizziert auf Grundlage dessen zu-
meist trefflich, was die Zukunft bringen mag. Fontane, Storm und Hebbel 
zeichnen im 19. Jahrhundert das Porträt einer Gesellschaft, die an ihrem engen 
Normenkorsett zu ersticken droht. Der Naturalismus eines Gerhard Haupt-
manns kreist um die sozialen Abgründe seiner Zeit. Kafkas engräumige Kar-
tausenbücher zeugen von einem aufkommenden, abstrakten Schrecken. All 
diese Strömungen und Werke nehmen mehr oder weniger vorweg, woran das 
20. Jahrhundert erkranken wird. Und quälen sich heutige Schüler mit eben jenen 
manch einem indes verstaubt und altbacken vorkommenden Meilensteinen 
herum, dann nicht zuletzt auch zu dem Zweck, die darin hörbaren Rufe nach 
Freiheit, Autonomie und Toleranz zu vernehmen.  
Dass, obwohl jeder für sich liest, in der Lektüre Gemeinschaft und transkultu-
relles Bewusstsein entsteht, beschreibt Hermann Hesse in poetischer Luzidität: 
„Je differenzierter, je feinfühliger wir zu lesen verstehen, desto mehr sehen wir 
jeden Gedanken und jede Dichtung in ihrer Einmaligkeit […] und zugleich 
glauben wir dennoch, immer deutlicher zu sehen, wie alle diese hunderttausend 
Stimmen der Völker nach demselben Ziele streben, unter anderem Namen die-
selben Götter anrufen, dieselben Wünsche träumen, dieselben Leiden leiden. 
Aus dem tausendfältigen Gespinste unzähliger Sprachen und Bücher […] blickt 
in erleuchteten Augenblicken den Leser eine wunderlich erhabene und über-
wirkliche Chimäre an: das Angesicht des Menschen, aus tausend widerspre-
chenden Zügen zur Einheit gezaubert.“ Geschichten in sich aufzunehmen, ver-
leiht damit immer ein Einsehen in das scheinbar Andere und Fremde. Lesen 
heißt Völkerverständigung, heißt, die Erzählungen aus anderen Regionen und 
Ländern in den eigenen Traditionen zu spiegeln, heißt immer auch, einen Dia-
log einzugehen. „Unser Ziel ist, einander zu erkennen und einer im anderen das 
zu sehen und ehren zu lernen, was er ist, des andern Gegenstück und Ergän-
zung“, so Hesse in „Narziß und Goldmund“ (1930).  
Was diesem pathetischen Konzept innewohnt, lässt sich am besten mit dem 
Begriff der Empathie erfassen. Indem wir uns in Glück und Fatalität fiktiver 
Charaktere hineinversetzen, ermöglicht es uns der Autor, eine andere Perspek-
tive einzunehmen. Wir beginnen, das Dasein mit neuen Facetten wahrzuneh-
men, verstehen, was es bedeutet, mal am oberen Ende der Gesellschaft oder 
einmal ganz unten zu stehen. Wir machen uns möglicherweise ein genaueres 
Bild von Einsamkeit, Lebensüberdruss oder einer Opferrolle. Nur weniges mag 
für die Entwicklung sogenannter sozialer Kompetenzen so bedeutend sein, wie 
mit Büchern aufzuwachsen. Dass in den letzten Jahren berechtigte Klagen über 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


156 
 

eine Jugendgeneration oder gar einen Großteil der Gesellschaft ohne Mitgefühl 
aufkommen, hängt nicht zuletzt mit mangelnder Bereitschaft zusammen, sich 
auf ein zeitintensives und wahrhaftiges Lesen einzulassen. Entgegen aller fins-
teren Untergangsgesänge steht zwar inzwischen fest, dass derzeit – unter Ein-
beziehung des Netzes – vielleicht so viel wie nie zuvor gelesen wird. Doch die 
Rezeptionskultur hat sich tiefgreifend gewandelt. Vielen dient die Lektüre nur 
noch zur reinen Wissenskumulation. Kurse zu „Speed Reading“ versprechen, 
mit geringem Zeitaufwand viele Informationen aufzunehmen.  
Dass einem Teil der Bevölkerung die Leidenschaft für die große Literatur und 
– noch beängstigender – einer Mehrheit der heutigen, jungen Cyber-Generation 
in diesen so schnell an uns vorüberziehenden Tagen abhandengekommen ist, 
liegt auch in der Krise der Geisteswissenschaften begründet. Zu sehr hat man 
sich in den letzten Dekaden akademischen Zirkeldiskussionen hingegeben. Phi-
losophie und Literaturwissenschaft haben sich ihrer Legitimation wegen teils in 
die falsche Richtung gewandt, sind abstrakt und selbstbezüglich geworden und 
von vielen mit dem Makel des Elitären und Lebensfernen bedacht. Fordert nun 
ein Norbert Bolz mit einer gehörigen Portion Tollkühnheit und Polemik eine 
geistige Wende ein, so braucht das Land der Dichter und Denker genau wieder 
solche Intellektuelle. Bei allen Vorbehalten bedarf es mehr kantiger Typen wie 
Günther Grass, Peter Handke, Elfriede Jelinek oder Juli Zeh, die mit provoka-
tiven Thesen unser Denken aus der Macht des geschriebenen Wortes heraus 
vitalisieren. Nur wo Lesen anstößt, wo es bisweilen schockiert, ja etwas in uns 
freisetzt oder uns gar zur entschiedenen Abwehr stimuliert, kann Literatur ge-
deihen. Dies muss nicht auf einen schlichten Realismus hinauslaufen, der uns 
allenthalben erklärt, wie unzulänglich und hoffnungslos unsere Gegenwart sein 
soll. Allen voran die sich zaghaft anbahnende religiöse wie utopische, miraku-
löse wie magische Wende, protegiert von Autoren wie Joseph Roth, Sibylle Le-
witscharoff oder Daniel Kehlmann, scheint sich wieder der gesellschaftlichen 
Aufgabe von Literatur und ihrer Gestaltungsmacht bewusst zu werden. Viel-
leicht werden uns deren Entwürfe noch ganz neue Einsichten über das Lesen 
vermitteln, von denen wir jetzt noch nichts ahnen. Bleibt der Mut jener ambi-
tionierten, neuen Poeten erhalten, könnte uns schon in Kürze eine neue Stern-
stunde der Literatur erwarten. Nur eines müssen auch wir alle dafür tun: Viel 
lesen! 
 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


157 
 

Die Eisheilige der Liebenden 

 
Ihre Werke erzählen von Fatalismus, gescheiterten Frauen und einem Jahrhundert                  
des Schreckens: Am 4. April wäre Marguerite Duras 100 Jahre alt geworden 
 
„Ich habe nie ein Vorbild gehabt. ich war ungehorsam […] Wenn ich schreibe, 
bin ich genauso verrückt wie im Leben“, so Marguerite Duras in einer späten 
Selbstbeschreibung vom 15. Oktober 1994 („C’ est tout“, 1995). In der Tat war 
dieses Leben voller Passion und Ausschweifung: Liebhaber, Alkoholsucht und 
schließlich das Schreiben, welches bis zum körperlichen Exzess reichte. Selbst 
wenn diese Grande Dame der französischen Literatur noch bis zuletzt behaup-
tete, nicht zu wissen, worüber sie schreibe, steht es im Zeichen der Existenzbe-
wältigung, der Verarbeitung eines Jahrhunderts voller Tod und Gewalt und ei-
ner Kindheit in der Fremde: Nach dem frühen Tod des Vaters Henri Donna-
dieu 1921 wächst die Sechsjährige mit ihren beiden Brüdern und ihrer unzu-
gänglichen Mutter Marie Legard bei Saigon auf. Mit dem Kauf einer sich als 
unbebaubar herausstellenden Plantage besiegelt Letztere, bis dato eine vom All-
tag überforderte Lehrerin, die Armut und Zerrüttung der Familie. Fremdheit 
und Zauber prägen die Jugend der heranwachsenden Marguerite in der indo-
chinesischen Provinz: Der Geruch der Sümpfe und der Reisfelder wird sie ihr 
ganzes Dasein begleiten. Sie wird dafür eine Sprache finden, deren Sätze im-
merzu in die Ferne, in etwas Unsagbares reichen. Es ist das Geheimnis einer 
unerschließbaren Welt aus Erinnerung, Sehnsucht und Melancholie.  
Frankreich ist der 1932 zum Jurastudium nach Paris Übersiedelten zunächst 
unbehaglich. Mit ihren Romanen „Heiße Küste“ (1950) und „Der Vize-Kon-
sul“ (1965) kehrt sie daher zu ihrem Geburtsort zurück. Was in diesen lakoni-
schen Diarien aus Begierden und Rückbesinnung Wahrheit, was Fiktion ist, 
mag schwer zu bestimmen sein. Immer wieder begegnen dem Leser Figuren 
aus der Vergangenheit der Autorin: Neben der Mutter, dieser „geliebte[n]“, aber 
unglaublich „lächerliche[n] Erscheinung“ („Der Liebhaber“, 1984) insbeson-
dere immer wieder die Ehefrau des indochinesischen Generalgouverneurs Eli-
zabeth Striedter. Aus ihr entsteht die Gattin des französischen Botschafters 
Anne-Marie Stretter, ein Sinnbild des sexuellen Verhängnisses. Während in 
„Der Vize-Konsul“ am einen Ende der Gesellschaft die Leprakranken am Gan-
ges den Tod mit sich herumtragen, ergeht sich die dandyhafte Stretter in einer 
Choreografie des Stell-dich-eins mit diversen Partnern. Am Ende schläft diese 
„Königin von Kalkutta“ nach einer wahnhaften Liebesnacht am Strand unter-
halb ihrer Villa ein. Eine späte Entspannung legt sich damit in den Roman. 
Doch diese Ruhe überschattet nur die ungeheuerliche Dekadenz: Hier die Aus-
schweifungen einer gelangweilten Luxusdame, und dort das Leiden der infizier-
ten Elendsnomaden.  

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


158 
 

Überhaupt sind es die Widersprüche, Spannungen und Obsessionen, die Mar-
guerite Duras’ gesamtes Werk durchziehen, Blickkonstellationen, die in den 
Bann ziehen und zugleich ins Verderben stürzen. Die Meisterin subtiler Regun-
gen weiß es, den Leser für das Verwegene zu gewinnen. Wer zum ersten Mal 
das autobiografisch geprägte Prosastück „Der Liebhaber“ in die Hand nimmt, 
spürt bald das warme Luftgefilde über dem Mekong-Ufer. Es ist die Verfüh-
rungsgeschichte eines lolitahaften, weißen Mädchens durch einen reifen, im 
Tussah-Seidenanzug gekleideten Chinesen – eine skandalöse Verstrickung aus 
tropischer Erhitzung, Sex und Geld; ein Lustgebaren, wo das Fremde in das 
Intime hereinbricht. Die Anziehung des Exotischen, aus der jenseits der sexu-
ellen Eskapaden nichts hervorgeht, mündet jedoch in eine Erkenntnis: Die Un-
möglichkeit der Liebe – das große Sujet im Œuvre der Duras. Auf der Suche 
nach Erfüllung wandeln alle ihre Frauenfiguren zwischen Leidenschaft und 
Tod, Moral und Tabu. Jede von ihnen stürzt sich ins Unglück, verfällt der au-
genblicklichen Verzückung und verliert alles. Die Worte, die Duras dafür wählt, 
sind so unterkühlt wie klar, so beschwörend wie invasiv.  
Wie sehr diese persönlichen Geschichten des gescheiterten Glücks auch ins Po-
litische reichen, offenbart ihr aus Notaten entstandener Tagebuchroman „Der 
Schmerz“ (1985) über die Kriegsjahre: Nachdem die Autorin 1939 Robert An-
telme heiratet, wird dieser bald schon an die Front einberufen und später nach 
Buchenwald deportiert. Um die alltägliche Zermürbung zu durchstehen, rettet 
sich die damals kommunistische Aktivistin in der Résistance in einen inneren 
Monolog: Die Zeit des Wartens auf eine Nachricht bringt ihre Ich-Erzählerin 
an den Rand des Selbstverlusts. Erst spät kehrt der Gatte, nur noch ein Schatten 
seiner selbst, zurück. Dass die Partnerschaft sodann zerbricht, ist den Umstän-
den der Zeit geschuldet.  
Im Kosmos der Großstilistin der Nouvelle Vaque vergeht die Liebe stets bereits 
mit ihrer Entfachung. Duras ist eine Eisheilige der Liebe: Jede Form innigster 
Nähe ist mit einem Kälteschleier aus Gewalt und Zerstörung bedeckt. Wo der 
Krieg tobt, bleibt keine Seele unbeschadet. Aus der Erinnerung, die sich im 
Laufe ihres produktiven Schaffens zu einer Poetik herausbildet, ist ein indivi-
duelles Journal der Fassungslosigkeit und Trauer über ein Jahrhundert der Zer-
störung entstanden. „Der Schmerz ist eines der wichtigsten Dinge in meinem 
Leben“ („Der Schmerz“) und Ausdruck einer Erinnerungskultur, die im Schrei-
ben das Trauma zu verwinden sucht. Aus persönlichen Schicksalen entspinnt 
Duras die großen Linien der Geschichtsschreibung.  
Dabei genügt der Arbeitswütigen keineswegs nur das Medium der Literatur. 
Neben unzähligen Artikeln, Schriften zum Feminismus und politischen Feuil-
letons tut sich die Frau mit dem suggestiven Blick auch als durchaus experi-
mentierfreudige Regisseurin und Drehbuchautorin des Film Noir hervor. Sie 
hat ein Faible für die grazilen Bewegungen, ist eine Liebhaberin des Tanzes und 
der klugen Inszenierung. Unvergessen mag wohl das Spiel von Emmanuelle 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


159 
 

Riva und Eiji Okada in ihrem gemeinsam mit Alain Resnais arrangierten Film-
drama „Hiroshima mon amour“ (1959) sein. Hierin führt eine kurze Begegnung 
zwischen einem Japaner und einer französischen Schauspielerin in der titelge-
benden Hafenstadt zu einer intensiven wie unhaltbaren Affäre. Ihr augenblick-
liches Glück steht dabei im Schatten einer nicht verwundenen Vergangenheit. 
Nachdem Riva am Tag noch Fotografien des Atombombenabwurfs über Hi-
roshima im Museum anschaut, beschwört sie in einer gemeinsamen Liebes-
nacht erneut die Bilder des Schreckens herauf. Noch einmal durchlebt der Asi-
ate 14 Jahre nach dem Krieg die traumatischen Ereignisse. Und auch sie wird 
bald darauf von ihren Erinnerungen eingeholt – kommt ihr doch ins Gedächt-
nis, wie einst ihre große Liebe, ein deutscher Soldat, von Widerstandskämpfern 
im Frankreich der 40er Jahre hingerichtet und sie als Kollaborateurin gebrand-
markt wird. So verliert Okada die Unschuld seiner Heimat, Riva die ihrer Ju-
gend. Zwar kann auch diese Liebe zweier Verheirateter am Ende nur ein Aben-
teuer sein, die geteilten Erinnerungen verbinden aber die Seelenverwandten auf 
immer.  
Jenes poetische Mahnmal beweist in seiner sprachlichen, bildlichen wie auch 
musikalischen bildlichen Dichte: die kinobegeisterte Schriftstellerin Duras mit 
ihrer Vorliebe für kurze Szenen und minimalistische Dialoge ist von der Filme-
rin nicht zu trennen. Die Essenz ihrer filmischen Avantgarde denkt Vorstellung 
und Darstellung zusammen. Was die Regisseurin entwickelt, ist ein Kino der 
Imagination. Statt Bilder beherrschen die Montagen Gedächtnisfragmente und 
Denkräume. In dem noch heute bemerkenswerten Kabinettstück „Der Lastwa-
gen“ wechselt die Kamera unentwegt zwischen zwei in einem gemütlichen Sa-
lon sitzenden Diskutanten bzw. Erzählern und tristen Aufnahmen einer LKW-
Fahrt. Da ist die grazile Duras mit der dunklen, sonorigen Stimme und der junge 
und infantil fragende Gérard Depardieu. Nicht die monotonen Autobahn-Auf-
nahmen machen dieses Kunstwerk reich, sondern die Weite der Gedanken der 
Protagonisten, die das Sichtbare erfüllen und darüber einen poetischen Vorstel-
lungshorizont legen.  
Gerade in diesem Film, der den Zuschauer wie in einem sanften Nebelschleier 
versinken lässt, wird man auch der Person Duras und ihrer Art zu lieben als 
Gesamtkunstwerk gewahr. Dieser Eindruck verstärkt sich vor allem bei der 
Lektüre ihres Spätwerks – spiegelt sich doch darin der Einfluss ihres wichtigsten 
Liebhabers Yann Andrea Steiner. Als der damals 27-Jährige nach der Lektüre 
von „Die Pferdchen von Tarquinia“ sein bisheriges Leben hinwirft, um seiner 
Sprachheiligen zu huldigen, setzt mit dem Sommer 1980 eine neue Phase ein. 
In den gemeinsamen, letzten sechzehn Jahren entstehen neben Welterfolgen 
wie „Der Liebhaber“ oder „Emily L.“ auch Dokumente tiefster Seelenintro-
spektion. Was die liebenden füreinander hinterlassen, ist ein Glück für die 
Nachwelt. Während die Französin in ihrer Literatur stets den Untergang der 
Liebe seziert, erlebt sie die späten Jahre mit Yann als musische Feier. Über des-
sen von Lebenszweifeln durchdrungene Briefe schreibt sie in der wundervollen 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


160 
 

Hommage „Yann Andra Steiner“ (1992): „Es waren […] so etwas wie Rufe aus 
einem unbewohnbaren, tödlichen Ort, aus einer Wüste. Diese Rufe waren von 
unbestreitbarer Schönheit“. Im Wechselbad der Gefühle Durasscher Selbstzer-
rüttung entsteht in dieser fast zwei Dekaden umspannenden Liason d’ amour 
eine so spannungsreiche wie innige Liebe, eine Liebe, die nicht nur selbst zur 
Literatur wurde, sondern sich auch in gemeinsamer Kunstschöpfung erging. 
Der ehemalige Philosophiestudent schreibt in „Diese Liebe“ ein bezauberndes 
Erinnerungswerk und veredelt in „M. D.“ (1983) Duras’ medikamentös be-
wirkte Phantastereien in der Entziehungsklinik 1982 zur Literatur. Sie würdigt 
ihn hingegen noch einmal in ihren Notaten „C’est tout“ und bittet ihn, jenen 
Auserwählten unter all den zahllosen Geliebten, für ihre Launen um Absolu-
tion: „Yann, ich muss Sie um Vergebung bitten, Vergebung für alles“. Die letz-
ten Worte des Buches sind einfach und doch so gewaltig: „Ich liebe Sie. Auf 
Wiedersehen.“ Wenn etwas von dieser inspirierenden Schreiberin weiterlebt, 
dann in jedem Fall die Art ihres Liebens. Ihre Liebe für das Schreiben, ihre 
Liebe für das Exzessive, ihre Liebe für die Leprakranken von Kalkutta und vor 
allem ihre schwierige Liebe zum Leben, das selbst zur Kunst wurde. 
 

Der unbezwingbare David 

 
Orson Welles war ein Multitalent, das viele Kanäle bespielt hat. Sein filmisches Werk,               
das wie sein ganzes Schaffen im Lichte der gesellschaftlichen Zeitdiagnose stand,                         
verschaffte ihm Weltruhm. 
 
Auf einmal ist eine Stille in der Welt, ein kurzer Moment schockartigen Inne-
haltens, der sich langsam, aber schriller werdend in einem Wahn entlädt. Wir 
schreiben den 30. Oktober 1938, als in den Metropolen der USA die größte 
Massenhysterie auf dem amerikanischen Kontinent im 20. Jahrhundert aus-
bricht. Auslöser ist das auf H. G. Wells' gleichnamigem Roman basierende Hör-
spiel „The War of the Worlds“, eine fiktive Live-Reportage über eine vermeint-
liche Invasion martialischer Außerirdischer in New Jersey. Was geradezu para-
belhaft die Manipulationsmacht des Volksmediums Radio entlarvt, das zu die-
ser Zeit Hitler als wirksames Propagandamittel zu nutzen weiß, wird doch ein 
Hörspiel augenblicklich als dokumentarisches Zeugnis fehlinterpretiert. Dass 
das Publikum hinter dem Lenkrad oder vor den heimischen Geräten das Sze-
nario für bare Münze nimmt und sich eine stoßwellenartige Landflucht ereignet, 
ist der inszenatorischen Grandezza eines noch jungen, aber nunmehr berüch-
tigten Regisseurs geschuldet: Orson Welles, ein Multitalent, ein auf der Bühne, 
dem Filmset oder im Radiostudio gleichermaßen beheimatetes Genie, ein Pro-
vokateur und Virtuose, ein David, dem kein Goliath zu mächtig erscheinen 
sollte. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


161 
 

Am Anfang eines bewegten Lebens steht der schlichte Traum von Freiheit und 
Kunst. Geboren am 6. Mai 1915 als Sohn einer Pianistin und eines Erfinders, 
bekommt der Sprössling einer liberalen Familie Kreativität in die Wiege gelegt. 
Schon früh brachte der Wunderknabe Shakespeare, der ihm zeit seines Lebens 
das große Idol sein wird, auf die Schulbühnen. Literatur stellt für den Außen-
seiter ein Refugium, einen formvollendeten Raum inmitten der zerbrechenden 
Ehe seiner Eltern dar. Außerdem kristallisiert sich die Freundschaft als eines 
der wichtigsten Themen in der Biografie des späteren Kinostars heraus. Nicht 
nur in seinen Filmen erzählt er immer wieder von engen Männerbünden, wel-
che durch äußere Einflüsse fragil werden. Auch in seiner künstlerischen Arbeit 
sucht der Individualist nach treuen Begleitern. Allen voran das 1937 von ihm 
gegründete Ensemble Mercury Theatre sowie der umtriebige Broadway-Produ-
zent John Houseman sollten zu den tragenden Säulen seines Aufstiegs avancie-
ren. 
Die Karriere von Welles beginnt, obgleich wir ihn zu seinem 100. Geburtstag 
insbesondere mit seinem breiten kinematografischen Werk verbinden, mit dem 
Inszenieren am Theater. Wie in allen Bereichen seines späteren Lebens erweist 
er sich auch hierin als Selfmade-Kreateur und Autodidakt. Während den großen 
Häusern in diesen Tagen die Zuschauer abhandenkommen, sorgt der unbe-
stechliche Agent provocateur für ausverkaufte Ränge. Mit dem Musikdrama 
„The Cradle Will Rock“ (1937) von Marc Blitzstein, einer an Brecht angelehn-
ten Allegorie auf Korruption und Gier, handelt er sich ein Aufführungsverbot 
ein, das er noch am selben Abend unterläuft, indem er samt Publikum auf eine 
andere Bühne ausweicht; mit der Besetzung Macbeths durch einen ehemaligen 
Schwerverbrecher und Afroamerikaner erregt er die Gemüter, weil er erstmals 
einem Schwarzen die Rolle einer Königsfigur Shakespeares überträgt. Kurzum: 
Der Name des Youngsters mit der hohen Stirn und den tiefliegenden, durch-
dringenden Augen ist schnell in aller Munde, sein Aufstieg über den Hörfunk 
bis in die Traumfabrik Hollywood bald eine absehbare Sache. 
Obwohl sich Welles zumindest in der Anfangsphase seines Schaffens nie als 
politischen oder gar Brechtianischen Dramatiker sehen will, steht sein Werk 
von Beginn an im Lichte der gesellschaftlichen Zeitdiagnose. Heute würde man 
einen, der sich auf allen Feldern publizistischer Ausstrahlung betätigt, als einen 
Medienkünstler bezeichnen. Denn in der Tat: Der Experimentator entstaubt 
die Bühne, erobert sie als filmisches Terrain, bricht mit allen Tabus, verhilft 
dem Hörspiel zu ungeahntem Glanz und setzt Maßstäbe für das Kino, wie sie 
im 20. Jahrhundert in ähnlicher Weise vielleicht nur von Sergei Eisenstein, Da-
vid W. Griffith, Stanley Kubrick, Fritz Lang oder Federico Fellini hervorge-
bracht wurden. Dabei ist keines seiner Projekte bewusst je aus einer morali-
schen oder politischen Entscheidung heraus entstanden, sondern stets aus 
künstlerischen Überlegungen. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


162 
 

Dies gilt auch für sein heute noch berühmtestes und durchaus politisch ambiti-
oniertes Meisterstück, „Citizen Kane“ (1941), die Erzählung von Aufstieg und 
Niedergang des Medienmoguls Charles Foster Kane. Ohne Zweifel erzählt der 
Regisseur hierin eine fiktive Geschichte; die Anspielungen auf den damals wohl 
mächtigsten Zeitungstitanen William Randolph Hearst, der seinen Reichtum in 
eine gigantomanische Schlossanlage sowie hamsterartige Käufe auf dem Welt-
kunstmarkt investierte, sind hingegen unverkennbar. Zwar dürfte den gerade in 
Hollywood angekommenen und für seine Zeit anfangs mit unglaublichen Pri-
vilegien seitens der Major Company RKO ausgestatteten Newcomer des ame-
rikanischen Autorenkinos auch der Reiz getrieben haben, sich mit dem millio-
nenschweren Operettenkönig der Publizistik anzulegen, weil dieser noch im 
Herbst 1940 dem deutschen Faschismus wohlgesinnt ist. Was Welles aber vor 
allem antreibt, ist die spannende Frage nach der kinematografischen Erzählbar-
keit einer zum Mythos geronnenen Person. 
Aufbauend auf dem Prinzip des Puzzles, komponiert Welles ein multiperspek-
tivisches Panoptikum um den zu Beginn des Films bereits verstorbenen Prota-
gonisten. Mit dem Auftrag, dessen Leben aufzuarbeiten, nimmt der Reporter 
Thomson seine Recherchen auf und wird des Bildes eines widersprüchlichen, 
rätselhaften Mannes gewahr. Er zeichnet den Weg vom investigativ-idealisti-
schen Chefredakteur bis hin zum korrumpierten Machtstrategen und Zeitungs-
tycoon nach, der am Ende zum Gefangenen seiner selbst geworden ist. Wie 
sein selbst errichtetes Traumschloss Xanadu zum goldenen Käfig der Realitäts-
entrückung, zu einem kalten Märchenparadies, geriert, reflektiert der Regisseur 
mehrfach im Symbol der in sich geschlossenen und starren Illusionswelt einer 
Glaskugel. Der Sehnsuchtsort einer stillen Hütte in der Winterlandschaft über-
tüncht die schmerzhaften Verlusterfahrungen einer unerfüllten Kindheit und 
lässt nur erahnen, welch grenzenlose Einsamkeit sich dahinter verbirgt. Welles 
bleibt mit seiner Umsetzung sowohl klassisch als auch modern. Nicht nur die 
polyfone Erzählweise verblüfft; auch seine schnellen Schnitte und Montagen 
künden vom Nerv der Zeit, setzen die mediale Beschleunigung in sich schnell 
überblendenden Schlagzeilen aus Kanes Redaktion in Szene. 
Traditionsbezogen mutet die Shakespearesche Färbung an. Wir begegnen ei-
nem neuzeitlichen König, dessen Imperium ebenso durch Hybris und Deka-
denz zu Fall gebracht wird wie die Fürstenhöfe des englischen Dramatikers. Die 
Faszination an dessen bühnenrevolutionären Studien über Leidenschaften und 
das Scheitern der menschlichen Existenz führt Welles zu Höchstleistungen. 
Selbst als er vor Finanzbehörden und McCarthys Kommunistenjagd 1947 na-
hezu ohne Mittel ins italienische Exil flüchtet, lässt es sich der Allrounder nicht 
nehmen, die Werke seines Vorbilds auf die Leinwand zu bannen. Wo seine Re-
alisierung der Eifersuchtstragödie „Othello“ (1955) noch weitestgehend werk-
getreuen Regeln folgt, setzt sein am Hamlet-Stoff orientierter „Fal-
staff“ (1965/66), worin er sowohl vom Bruch einer großen Männerfreund-
schaft als auch vom Untergang der Ära von Rittertum und Edelmut erzählt, 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


163 
 

verstärkt auf eine subjektive Annäherung an die Vorlage. Welles interpretiert 
den Fall der Herrscher, wie ihn etwa Kenneth Branagh in seiner 1990 entstan-
denen Version von „Henry V“ noch sehr im Geist der Shakespeare-Epoche 
arrangieren sollte, voll und ganz aus dem Blickwinkel einer postmonarchischen 
Gesellschaft: Die Schlachtszenen wie auch der für den Krieg untauglich gewor-
dene Schwerenöter Falstaff erscheinen ironisch gebrochen. Gleichwohl artet 
die Absage an ein noch tugendverliebtes Mittelalter und einen eher zwielichti-
gen Helden keineswegs in Hohn aus. Es mag genau jene Ambivalenz zwischen 
moralischer Fragwürdigkeit und insgeheimer Sympathie sein, welche Welles' Fi-
guren ausmacht. 
An Brisanz gewinnt das Spiel mit einer trügerischen Identifikation am Beispiel 
seiner Filme der „schwarzen Serie“. Während seine damalige Ehefrau Rita 
Hayworth in „The Lady of Shanghai“ (1946) die glamouröse Femme fatale Elsa 
Bannister mimt, die sich für eine Mordintrige die rosarote Naivität des Matro-
sen O‘Hara zunutze macht und damit den Zuschauer gleichsam verführt wie 
desillusioniert, verwischt sein Film „Touch of Evil“ (1958) völlig die Grenzen 
zwischen Gut und Böse. Angestachelt vom unaufgeklärten Gewalttod seiner 
Frau, mutiert hierin ein Polizist zum eiskalten Racheengel. Welles entfacht Sug-
gestion, spielt mit der Manipulationskraft der Bilder. Auf dem Feldzug gegen 
eine Zweiteilung der Welt in Hell und Dunkel sucht er uns die Relativität unse-
rer Maßstäbe vor Augen zu führen. Der Antiheld ist ihm dabei näher als der 
sündenfreie Musterknabe, weil er im Welles‘schen Filmtableau immer das Op-
fer der Umstände ist. So zeugt die schwarze Serie von einem finsteren, verrucht-
korrumpierten amerikanischen Staat – ein Land der nur vermeintlich unbe-
grenzten Möglichkeiten. Das Hauptanliegen seines Gesamtwerkes liegt zum ei-
nen darin, das Heilsversprechen des american way of life als Schimäre zu demas-
kieren – zumal das Kameragenie immerzu selbst den wechselnden Windrich-
tungen der Hollywoodstudios und Financiers ausgesetzt war –, zum anderen 
aber auch, sich jedweder Ideologie entgegenzustellen. Sei es der Kommunismus 
oder der Faschismus, dessen schreckliche Fratze er großartig in „The Stran-
ger“ (1946) offenbart – Welles zieht gegen Fremdbestimmung und absolute 
Weltdeutung gleich welcher Couleur zu Felde. 
Vor diesem Hintergrund schwinden in Welles‘ Filmen oftmals klare Gewisshei-
ten. Als ein Höhepunkt dieser kinematografischen Destabilisierung der Wirk-
lichkeit kann auch seine Adaption „Der Prozess“ (1962) gelten. Kaum ein an-
derer Regisseur vermag es bis heute, Kafkas Albtraum-Prosa derart surreal und 
bedrohlich in Szene zu setzen wie das literaturbegeisterte Filmgenie Welles. Mit-
tels einer brillanten Choreografie aus Unter- und Obersichten, des Einsatzes 
von halluzinativen Blenden und einer dystopischen Kulisse entwickelt er eine 
Ästhetik der Klaustrophobie. Auf der Suche nach seinem Ankläger gerät Josef 
K., gespielt von Anthony Perkins, in einen Strudel aus undurchsichtiger Büro-
kratie und rätselhaften Schuldkomplexen. Das Arrangement deutet den Roman 
als innerliches Gericht, frei von jeder Logik von Zeit und Raum. Jener heillos 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


164 
 

verlorene Antiheld ist Welles so nah wie Harry Lime – eben jene berühmte 
Nebenrolle des Gauners in Carol Reeds 1949 entstandenem Triller „The Third 
Man“, die ihn bis zu seinem Tod nicht mehr loslassen sollte. Es wirkt schick-
salshaft, wie Lime, Josef K. oder Kane den traurigen Weg des Außenseiters und 
oft verkannten Regietalentes vorwegnehmen. 
Infolge seines steilen Aufstiegs gilt er in Hollywood bald als Geldverschwender 
und Unglücksrabe, hält sich zeitweise in verschiedenen Teilen der Welt mit allen 
möglichen Arbeiten über Wasser, die ganz große Rückkehr in die Traumfabrik 
bleibt aus. Welles gleicht einem Wanderer – zwischen Theater und Film, Kunst 
und Realität, Selbstausbeutung und Selbststilisierung. Die Not wird ihm dabei 
nicht selten zur Tugend. Selbst der Werbung weiß der zuletzt hochverschuldete 
Künstler noch manch klugen Impuls zu geben. Sein Tod am 10. Oktober 1985 
markiert letztlich nicht mehr und nicht weniger als die treffende Vollendung 
des Unvollkommenen. „Beinahe alle Erzählungen der Welt“, so schreibt er ein-
mal, seien „Berichte über ein Scheitern, das im Tode endet – aber mehr als vom 
bloßen Misserfolg handeln sie vom verlorenen Paradies. Genau das ist für mich 
die zentrale Thematik westlicher Kultur: das verlorene Paradies.“ Welles‘ Raf-
finement besteht darin, es nie ganz zu offenbaren, nie vollständig den Vorhang 
zu heben. Dass er uns immer nur die Spuren, das filigrane Leuchten eines fer-
nen Sternes vor Augen führt, macht bis heute das Faszinosum seines wohl nie 
ganz zu ergründenden filmischen Universums aus. 
 

Der Großmeister des Skandals 

 
Lars von Triers Filme erregen die Gemüter, erschüttern unsere Moral                                          
und sind Meisterwerke der Leinwandkunst 
 
Märtyrerinnen, Besessene und Sadisten – das Œuvre des Enfant terrible des 
europäischen Films, Lars von Trier, ist ein Universum kranker Seelen. In sei-
nem cineastischen Morast brodeln Sexgier, Zerstörungssucht, Unmoral und 
tiefgreifende Zivilisationskritik. Indem der dänische Regisseur diese fatale Mix-
tur in sich stets erneut überbietender Drastik der Bilder auf die Leinwand bannt, 
ist ihm in der Regel schon Monate vor dem Start eines neuen Streifens der öf-
fentliche Eklat sicher. Er versteht es, seine Filme werbewirksam in die öffentli-
che Debatte zu drängen. Sein Opus Magnum „Melancholia“, vorgestellt auf 
dem Filmfestival in Cannes 2011, war schon lange vor der Premiere in aller 
Munde. Nicht zuletzt der verbale „Hitler-Gruß“ des Agent provocateurs bei 
der Pressekonferenz in Cannes löste einen Eklat aus, in dessen Folge der Strei-
fen zum Millionenerfolg wurde. Wer sich genauer mit den Werken des Skan-
dalgenies befasst, wird hingegen einsehen, dass die Provokationen selten allein 
der Vermarktung dienen. Sie erregen unsere Gemüter, ziehen uns aus Neugier 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


165 
 

ins Kino und stellen dort unseren bislang als fest geglaubten Wertekanon zur 
Disposition. Der gesuchte Regelbruch entlarvt dabei allen voran die Risse in 
der Scheinmoral der westlichen Gesellschaft und macht diese in Übertreibun-
gen und Paradoxien sichtbar. 
Die Erregung der Öffentlichkeit funktioniert dabei zumeist nach einem festen 
Schema, wie auch die Präsentation seines neuen Werkes „Nymphomaniac“, 
dessen erster Teil im Februar bei der „Berlinale“ gezeigt wurde, beweist. Wie 
schon sein grauenvoll-kongeniales Kabinettstück „Antichrist“ (2010) dringt 
auch „Nymphomaniac“ (2014) in das Schattenreich aus Sexualität, Macht und 
Obsession ein. Die vorab im Netz kursierenden Trailer schürten die Erwartung 
auf einen gewagten Grenzgang zwischen Kunst und Pornografie. Während 
Charlotte Gainsbourg sich den Peitschenhieben von Stellan Skarsgard auslie-
fert, später dann mechanisch einen Blowjob abfertigt, setzt sich Stacy Martin, 
die Gainsbourgs jüngeres Alter Ego spielt, als verführerische Lolita in Szene zu 
setzen.  
Nachdem bereits im September 2013 Ausschnitte aus dem ersten Kapitel im 
Netz gezeigt wurden, in denen das Jungtalent ein erstes unmoralisches Angebot 
erhält, bauten die folgenden Trailer konsequent einen Mythos auf, der sich als 
wohl kalkulierte Strategie erwies. Sind die Sexbilder des internationalen Beset-
zungsstabes gedoubelt oder nicht? Welche Grenzen werden gesprengt? Die Me-
dienresonanzen und Mutmaßungen überschlugen sich und fischten doch im 
Trüben. Es war eine Taktik gezielter Verunsicherung und Kolportage weit vor 
der Veröffentlichung; ein (erfolgreicher) Versuch, mit einer Hochfrequenz an 
Überraschungen und Spekulationen Aufmerksamkeit zu bündeln und eine 
strenge Balance zwischen Geheimhaltung und sukzessiver Informationsstreu-
ung zu wahren.  
Eine solche gezielte Akupunktur der Publikumsnerven funktioniert freilich nur 
mit Hilfe bestimmter Reizthemen (expliziter Sex, die Kreuzung von Sex und 
Zerstörung, Tabubrüche in Sachen „political correctness“ etc.), und Lars von 
Trier scheint es sich zum Karriere-Prinzip gemacht zu haben, genau diese Reiz-
themen zu suchen. Gezielt trifft er immer wieder mit hochartifiziellen Kon-
struktionen, die zumeist als Debattenfeuerwerk beim Filmfestival in Cannes ge-
zündet werden, neuralgische Punkte der Gesellschaft. Vorwürfe wie Pornogra-
fie, orgiastische Gewalt und Racheexzesse dienen dem 57-jährigen Regisseur 
dazu, die Tragfähigkeit der moralischen Integrität einer Gemeinschaft zu aus-
zuloten. Der Eklat erweist sich als Teil der Kamera, als Mittel der Bloßstellung 
und Offenbarung. So legt „Dogville“ (2003) – Triers persönlichster Film, wie 
er einmal verriet – die Kehrseite des amerikanischen Traums offen. Nachdem 
die Protagonistin Grace (Nicole Kidman), polizeilich gesucht, in der titelgeben-
den Kleinstadt in den Rocky Mountains Zuflucht findet, wird sie zwar zunächst 
aufgenommen, aber bald schon durch Erpressung zum Opfer degradiert. Hin-

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


166 
 

ter der puritanischen Moral tun sich Abgründe um Vergewaltigung und Aus-
beutung auf. Um die Brüchigkeit der kleinbürgerlichen Fassade zu versinnbild-
lichen, verzichtet der Filmemacher daher in dem avantgardistischen Opus 
gleich ganz auf Hauswände und lässt die Umrisse nur durch Linien auf dem 
Boden erkennen: Entschlossen holt von Trier die finsteren Triebe ans Tages-
licht, stellt die Animalität hinter dem zivilisatorischen Humanismus aus, kon-
frontiert das Publikum unentwegt mit politischen Grenzgängen. Die Mixtur 
skandalisierender Impulse dient damit der Demaskierung eines Normenkor-
setts, dem der Mensch in seiner Natur, die Lars von Trier als durch und durch 
verwegen bezeichnen dürfte, nicht gerecht werden kann.  
Das Aufzeigen des brachialen Naturalismus der Psyche unter der dünnen 
Schutzhaut humanistischer Ideale hält dabei aber auch Einzug in die filmische 
Form. Ein solcher Grenzgang findet sich exemplarisch in „Die Idioten“ (1998) 
wieder: Darin trifft der Zuschauer auf eine Gruppe junger Spaßprovokateure, 
die sich einen Scherz daraus machen, sich in der Öffentlichkeit als Behinderte 
zu präsentieren. Mit radikalen Experimenten, Aggression und sexueller Freizü-
gigkeit testen sie die moralischen Grenzen der sozialen Ordnung aus. Nicht nur 
die Karikatur von Behinderten sorgt zu dieser Zeit für Aufsehen, sondern auch 
der ästhetische Rahmen. Rief er 1995 in seinem Manifest „Dogma 95“ mit sei-
nem Filmkollegen Thomas Vinterberg den neuen Naturalismus für das europä-
ische Kino aus, stellt „Idioten“ mit dem eigentlich trivialen Sujet einer dekaden-
ten Jugendbande Lars von Triers erste konsequente Umsetzung jener neuen 
Fibel dar. Das neue filmästhetische „Evangelium“ mahnte zu Reduktionismus 
und zur Abkehr ästhetizistischer Selbstverwirklichung. Ohne findige Montagen 
und kunstvolle Kamerafahrten erscheint „Die Idioten“ mit der ausschließlichen 
Nutzung der Handkamera wie ein juveniler Amateurfilm, der aber gerade 
dadurch seine (erschreckende) Authentizität gewinnt. Das eigentliche Empö-
rungsmoment der Behindertenparodie geht demnach mit der Überwindung bis-
heriger Sehgewohnheiten einher. Indem der Regisseur radikal die naturalistische 
Perspektive wagt, wendet er sich gegen ein Kino, das verschleiert und beschö-
nigt. Skandalös wird das Werk, weil es gegenüber der traditionellen Form alles 
offenbart und in diesem Sinne den pornoiden Blick nutzt, um das niederträch-
tige Wesen des Menschen auf die Leinwand zu bannen.  
Obwohl er sich im „Antichrist“ (2009) längst von dieser selbst auferlegten Zen-
sur befreit und stattdessen einen Bilderreigen manieristischer Exzellenz feiert, 
sorgt der Blick der völligen Offenbarung für den Tabubruch gleichermaßen. 
Aus der Krise eines Paares aufgrund des Verlusts des gemeinsamen Sohnes ent-
spinnt der Filmemacher einen welthaltigen Konflikt der Geschlechter. Wäh-
rend der Mann (Willem Defoe), ein Psychologe, mit der Macht des Therapeu-
ten, seiner Frau (Charlotte Gainsbourg) die Depression auszutreiben sucht, re-
agiert diese mit sexuellen Exzessen. In den bestialischen Versuchen gegenseiti-
ger Besitznahmen durch Sex und Gewalt markiert die Kamera auf diese Weise 
die archaischen Machtverhältnisse, die den Geschlechtern eingeschrieben sind. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


167 
 

Was Lars von Trier zu einem Weltenkampf zwischen Gut und Böse steigert, 
findet schließlich mit der finalen Tötung der Frau seinen Höhepunkt. Der Vor-
wurf des bloßen Frauenhasses, wie ihn empörte Zuschauer in Cannes erhoben, 
greift als Erklärung für das Höllenspektakel jedoch zu kurz: Vielmehr dreht sich 
bei genauerer Betrachtung möglicherweise gerade um die Beseitigung biologi-
scher Geschlechtsmerkmale generell. Wenn die Frau etwa nach der männlichen 
Kastration, in der Hand ihres Ehegatten die Schere führt, um sich damit die 
Klitoris abzuschneiden, setzt sie sich situativ in die Machtposition des Mannes. 
Aus dieser dominanten Stellung will sie die Gendercodes hin zur Neutralität 
beseitigen. Worin Verächter nur die Bestätigung eines mittelalterlichen Herr-
schaftsdenken zwischen Herren- und Knechtgeschlecht sehen, könnte es sich 
demnach ebenso um das Gegenteil handeln, nämlich die Überwindung verfes-
tigter Machtpositionen in den Körpern selbst.  
Die Aufopferungen der Frauen in fast allen Filmen des Dänen erzeugen damit 
immer auch ein Sinnpotenzial, wodurch der Skandal überhaupt erst ein neues 
Erkenntnisvermögen liefert. Für die überfällige Rettung der gebeutelten Opfer-
damen in den Filmen des Skandinaviers spricht übrigens auch, dass sie oft als 
die um den Zustand der Welt Wissenden aus dem Dasein scheiden. In „Melan-
cholia“, worin der Regisseur seine Depression verarbeiten soll, offenbart sich 
in der Figur der schwermütigen Justine (Kirsten Dunst) die luzide Prophetin. 
Während die Gesellschaft auf einem Landhaus munter die Hochzeit ihrer 
Schwester zelebriert, weiß sie schon zu Beginn um die apokalyptische Kollision 
der Erde mit dem Planeten Melancholia. Am Ende tritt sie dem Ernstfall mit 
Gelassenheit entgegen. Als die Wissende wird sie samt ihrer Schwester in der 
letzten Aufnahme geopfert – wie die Helden der antiken Tragödie. Erst ihr Tod 
verleiht ihnen ihre heroische Größe. Wer in diesem Untergang der Frauen dem-
zufolge nur misogyne Fantastereien sieht, verkennt, dass das „schwache“ Ge-
schlecht durchaus auch gestärkt und das Patriarchat auf eine spezielle Weise 
infrage gestellt wird. Indem der von Triersche Skandal demzufolge zunächst 
unser Sehvermögen mit all der Negativität des Menschen strapaziert, entlarvt 
er die brüchigen Sittenfundamente einer Gesellschaft, um dadurch neuen Raum 
für alternative in Konzeptionen zu schaffen.  
Derweil empört sich die Masse über die Eklats aus Sadismus und Gewalt, ergeht 
sich im Horror und Voyeurismus der Bilder; und wenige erfreuen sich am skan-
dalösen Blickdispositiv, das uns die eigenen Abgründe besser verstehen lässt. 
In beiden Fälle ist es aber Kunst: Sie lässt die Welt in all ihrer Totalität in uns 
hereinbrechen und motiviert den Zuschauer dazu, seine Erschütterung mit an-
deren zu teilen. Filmische Provokation, die auf diese Weise Dialog und Kont-
roverse hervorruft, ist Kunst im allerhöchsten Sinne! 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


168 
 

Ein Wächter der Demokratie 

 
Filmkunst mit politischer Haltung und zeithistorischem Gespür: Zum 70. Geburtstag                      
von Oliver Stone 
 
Vor diesem Mann sollten die herrschenden Eliten, wenn sie es nicht schon 
längst getan haben, das Fürchten lernen: Wo eine politisch brisante Causa ent-
steht, ist Oliver Stone mit einem findigen Drehbuch oder gar einem ganzen 
Filmprojekt nicht weit. Und seine Filme wirken nach, schreiben sich in das kol-
lektive Gedächtnis ein. Dass bis heute etwa die Erschießung John F. Kennedys 
allerhand Anlass zur Spekulation bietet, dürfte nicht zuletzt auch auf Stones 
Werk „JFK – Tatort Dallas“ (1991) zurückgehen. In einer Mixtur aus Thriller 
und Dokudrama stellt der Regisseur eine mögliche Mitwisserschaft oder gar 
Beteiligung des Staatsapparates am Präsidentenmord in den Raum. Abgesehen 
von der Verbreitung von Verschwörungstheorien hatte die Kontroverse um 
den Film ein Gutes. Denn bislang geheime Akten wurden vonseiten der Regie-
rung der Öffentlichkeit zugängig gemacht. 
Dürfte Hollywoods sicherlich politischster Kopf, der nun seinen 70. Geburtstag 
feiert, auf seine Karriere zurückblicken, gibt es kaum ein Kapitel der jüngeren 
Zeitgeschichte, zu dem sein Œuvre nicht Stellung bezogen oder eine breite Dis-
kussion hervorgerufen hätte. Ob in dem Castro-Porträt „Comandante“ (2003), 
der zuletzt erschienenen Würdigung „Snowden“ zu dem gleichnamigen Whist-
lerblower oder auch dem bewegenden Musical „Evita“ (1996), zu dem er ein 
großartiges Skript geschrieben hat, brachten ihm immer wieder den Vorwurf 
der Glorifizierung der wahren Persönlichkeiten hinter seinen Biopics ein. Das-
selbe gilt für die Gewaltdarstellungen in seinen Filmen: Auf sein Werk „Natural 
Born Killers“ (1994) hin folgten gar Gerichtsverfahren, weil Gewalttäter anga-
ben, die Geschichte um ein Serientäterpaar als Vorlagen angesehen zu haben. 
Doch statt Brutalität naiv zu verherrlichen, führt uns Stone im Gegenteil deren 
mediale Ästhetisierung vor Augen. Und zwar in kritischer Absicht. Er schmei-
chelt nicht der Lust am Voyeurismus, sondern dekonstruiert die Inszenierungs-
weisen durch Medien selbst.  
Dahinter verbergen sich viel Soziologie und Kulturkritik. Um das Große und 
Ganze zu entfalten, setzt er aber fast immer auf Einzelschicksale. Was Stone 
fasziniert und magnetisch anzieht, sind Menschen in Ausnahme- und Krisensi-
tuationen, Menschen, die sich systemischen Zwängen ausgesetzt fühlen, Men-
schen, die drohen, ihre Menschlichkeit zu verlieren. In geradezu traumatischer 
Eindringlichkeit demonstriert sein oscarprämierter Film „Platoon“ (1986), der 
Auftakt einer Trilogie zum Vietnamkrieg, die verheerende Zersetzungsenergie 
einer von Kampf, Verrohung und Existenznöten geprägten Verlorenheit in der 
Wildnis. Nicht die eigentlich recht banale und für den Kriegsfilm genretypische 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


169 
 

Erzählung über eine Infanterietruppe, die sich härtesten Überlebensbedingun-
gen ausgesetzt fühlt, überzeugt. Ferner ragt die filmästhetische Machart beson-
ders hervor. Die Omnipräsenz des schwermütigen Grün der Wälder, die Rauch-
schwaden, der Regen – all dies erweckt den Eindruck, als würden Amerikas 
Helden buchstäblich von dieser fremden Wildnis eigesogen werden. Der Krieg 
entstellt die unter ihm Leidenden und bringt allenfalls deren bestialische und 
animalische Seite zum Vorschein. 
Selten werden in diesen fiktiven Vermessungen des Grauens die Mächtigen und 
Entscheidungsträger gezeigt. Stones Augenmerk gilt eher der Eigendynamik 
von Systemen. Auch in „Wall Street“ (1987) und „Wall Street 2: Money Never 
Sleeps“ (2010) geht er subtil wirkenden Manipulationskräften nach, diesmal be-
zogen auf die Finanzbranche. Erzählt werden die Lebensläufe aufsteigender o-
der bereits gefallener Börsenakteure, welche zunehmend korrumpiert und kri-
minell werden. Wie ein trügerisches Verführungselixier wirkt Gier nach immer 
noch riskanteren Geschäfte auf die Protagonisten ein. Übrig bleiben am Ende 
untote Gestalten, blutleer und aller Hoffnung beraubt. 
Nie wütend, aber grundsätzlich mit wachem Verstand hat der vierfache Oscar-
preisträger das Selbstbild der USA reflektiert, sich entweder mittels seiner 
Kunst oder direkt als prominente Person in das öffentliche Leben eingemischt, 
ohne sich selbst zu verbiegen. Noch heute bekennt er sich zu seinem Kokain-
konsum und ist zugleich dazu imstande, sich mit „Savages“ (2012) radikal den 
Verstrickungen und Verbrechen der Drogenkartelle anzunehmen. Obgleich 
Stone schon seit jeher heikle und ernste Themen aufgreift, die auf den ersten 
Blich nicht unbedingt ein breites Publikum adressieren, sind seine Filme in der 
Regel Massenerfolge. Eine Rezeptur aus Brisanz, Thriller-Dramaturgie und ein 
Gespür für Persönlichkeiten und Typen scheint erfolgsversprechend. 
Wer in dem Regisseur von „Alexander“ (2004), neben „Conan the Barba-
rian“ einem der wenigen Tiefpunkte seiner Karriere, jedoch vor allem einen 
aktualitätsversessenen Master of suspense sieht, greift wohl zu kurz. Gerade 
seine Präsidentenporträts zeichnen vom Standpunkt der Gegenwart die großen 
Linien der amerikanischen Politik der letzten Jahrzehnte nach. Mit „W.“ (2008) 
versucht Stone, minutiös die biografisch-familiären Beweggründe Bushs für 
den Irakkrieg nachzuzeichnen, mit „Nixon“ (1995) setzt er ein Staatsoberhaupt 
in Szene, das – abgesehen von Watergate – allen voran an seinen eigenen inne-
ren Widersprüchen scheitert. Und selbst zum Noch-Präsidenten Obama zieht 
er in seinem letzten Buch „Amerikas ungeschriebene Geschichte“ (2015) eine 
ernüchternde Bilanz. 
Allen Widerständen zum Trotz zeigt sich der Regisseur stets als mutiger Anklä-
ger, Wächter der Demokratie und insbesondere kinematografischen Historiker. 
Nachdem er in seinen Interviews nie müde wurde, seiner Nation eine massive 
Geschichtsvergessenheit zu konstatieren, liest sich sein Lebenswerk wie ein Ap-

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


170 
 

pell zur ehrlichen Erinnerungsarbeit. Dazu gehört für ihn mehr als Faktenwis-
sen. Er wäre nicht der Großmeister des politischen Hollywoodfilms, hätte er 
einfach immer nur Wissen angesammelt. Vielmehr artikulieren seine Werke eine 
wichtige Botschaft: Geschichte ist unabdingbar mit Fiktion, mit einer Inszenie-
rung verwoben. Es gibt sie nicht in Reinform, sondern nur aus verschiedenen 
Blickwinkeln heraus. Stones Perspektive zählt vielleicht zu den eindrucksvolls-
ten und aussagekräftigsten, weil sie voll und ganz einem Freigeist mit Haltung 
entstammt. 
 
Die finstere Gegenwart des Josef K. 
 
Franz Kafkas „Der Prozess“ wird 100 Jahre und ist doch so aktuell wie am ersten Tag 
 
Warteschleifen. Callcenter. Standardantworten. Und: „Ja, die Verantwortung 
dafür, wissen Sie, das ist so eine Sache…“ Wenn ein Gespräch auf der Leitung 
so verläuft, wird der Anrufer sicherlich weiterverbunden. Egal, ob es sich um 
Telefonprobleme, defekte Waren vom Internetversand oder (noch schlimmer) 
Amtsangelegenheiten handelt – direkte Ansprechpartner findet man nur noch 
selten. Da prinzipiell alle Kunden zumindest nach Abschluss eines Vertrages 
als lästige Parasiten gelten, sobald sie mit Fragen anrufen, hält man sie auf Ab-
stand. Zuviel reden, das kostet Zeit und Geld. Mehr lohnt es offensichtlich, ein 
fernes Kundencenter mit ständig überlasteten Leitungen und oftmals ahnungs-
losen Mitarbeitern einzurichten. Nichts haftet der Spätmoderne mehr an als 
Abstraktifizierungen auf allen Ebenen durchzudeklinieren, um so Zuständig-
keiten und Verantwortung dauerhaft auf unterster Ebene zirkulieren zu lassen.  
Schon vor ziemlich genau einhundert Jahren hat ein bis heute zweifelsohne 
zeitloses Werk diese unnahbare Atmosphäre vorweggenommen. Die Rede ist 
von Franz Kafkas „Der Prozess“. Dass uns dessen düstere Aura heute noch so 
zu packen weiß, liegt an der ungemeinen Gegenwärtigkeit all dessen, was die 
absurde Handlung zu bieten hat: „Jemand musste Josef K. verleumdet haben, 
denn ohne dass er etwas Böses getan hätte, wurde er eines Morgens verhaf-
tet.“ So lautet der berühmte erste Satz des Prosafragments, mit dem eine Exis-
tenz am Scheitelpunkt steht. Ohne Näheres über die Hintergründe der Anklage 
zu erfahren, wird K. noch im Schlafzimmer von seiner Arretierung unterrichtet. 
Physisch bleibt er zunächst frei, widmet hingegen fortan seine Anstrengung 
dem Verfahren. Auf seinem Parcours durch die Gerichtsräume auf Dachböden 
und in engen Fluren begegnet er allerlei skurrilen Gestalten: Einem Prügler, der 
untere Beamte der Behörde für Bestechungsversuche bestraft; einem Maler, der 
als Porträtist von Richtern guten Einfluss auf die Entscheidungsträger des bü-
rokratischen Apparates verspricht und einem kränkelnden bis zuletzt nutzlosen 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


171 
 

Anwalt. Dem wahren Ankläger, geschweige denn den höheren Richtern, wird 
der Bankprokurist K. nie begegnen. 
Insbesondere marxistische Interpreten haben früh die Fallstricke einer arbeits-
teiligen Gesellschaft in dem Roman erkannt. Behaupten die unteren Vertreter 
der Tribunaladministration stets, selbst auch keine Kenntnisse über ihre Vor-
gesetzten oder überhaupt den Aufbau der Behörde zu haben, wird deutlich, 
inwiefern unsere Zeit einen bedenklichen Höhepunkt jener Entfremdung er-
reicht hat. Die digitale Ära sorgt für Entkoppelungen; Kommunikation wird 
medial geführt und ganze Aufgabenbereiche von Unternehmen „outgesourct“. 
Einfach gesprochen: Hinter den Taten fehlen die Täter. Und jene, die Urteile 
fällen, bekommt man selten zu Gesicht – eine Erfahrung, die auch der Jurist 
Kafka selbst gemacht haben dürfte. In seiner gehobenen Position bei der Ar-
beiterunfallversicherung musste er entscheiden, wie Kriegsinvalide zu entschä-
digen seien, wann Ansprüche bestanden und wann nicht. Der Handlungsdruck 
sowie die Tristesse des Büroalltags stiegen ihm derartig zu Kopf, dass er sogar 
einen letztlich durch den Vorgesetzten verhinderten Antrag zur Abkomman-
dierung an die Front stellte. 
Den Autor wie auch seinen Helden könnte man als Archetypen des modernen 
Menschen bezeichnen: Orientierungslos, heimatlos und immerzu in sich zerris-
sen sucht er zwischen den Sinnangeboten einer zerfasernden, kulissenhaften 
Welt. Während K. einerseits den Verpflichtungen in der Bank nachzukommen 
sucht, andererseits mehr oder weniger um das Vorankommen seines Verfah-
rens bemüht ist, läuft er doch seinen Trieben auf. Mehrmals verdrehen ihm 
Frauen den Kopf. Wühlt man sich durch all die Berge an Interpretationsmasse 
hindurch, welche die Literaturwissenschaft im Laufe der Jahre kreativ zusam-
menbrachte, begegnet dem Leser in K. doch immerzu ein Mensch auf verzwei-
felter Harmoniesuche. Auf seiner Odyssee sucht er im Tribunal nach Gott, ringt 
um Sinn in einer sinnlos gewordenen Welt und verliert sich doch zwischen All-
tagspedanterie und sexuellen Ausflüchten. Kafka verhandelt in seinem tragi-
schen Helden den unmöglichen Spagat: Es gilt ihm, die verschiedenen Kräfte 
des Daseins im Ich zu einer sinnstiftenden Einheit zu bündeln, um dadurch 
letztlich der göttlichen Gnade würdig zu werden – ein schwieriges Unterfangen, 
woran auch der spätmoderne Work-on-Progress-Mensch zu scheitern droht. 
Jener scheint sich dabei geradezu als eine Perversion der Gespaltenheit Josef 
K.s zu erweisen. Er wandelt nicht nur zwischen Himmel und Erde, Trieb und 
Vernunft. Vielmehr ist das besinnungslose Taumeln zur Grundbewegung seiner 
Existenz geworden. Er will alles unter einen Hut bringen: Kind und Beziehung 
mit Karriere und Fitness. Patch-Work bezieht sich längst nicht mehr nur auf 
die Familie. Man arbeitet in verschiedenen Jobs oder Projekten. Hinzu kommt 
die Informationsdichte, die ihn keineswegs reifen lässt, sondern in bzw. mit im-
mer mehr Maschen und Kontexten und Beziehungen vernetzt. Der müde Greis 
der Burnout-Gesellschaft findet sich als Embryo in Kafkas „Der Prozess“ an-
gelegt.  

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


172 
 

Allen voran die Ohnmacht des Protagonisten angesichts der surrealen Behörde 
erlebt derzeit eine Renaissance. „Prism“ hat selbst die Cyber-Optimisten über-
zeugt, dass wir im Internet, diesem einstigen Dschungel der Freiheit, unter Dau-
erüberwachung stehen. Wir surfen durch ein Benthamsches Panoptikum, wo 
jeder jeden beobachtet und Datenkraken wie Facebook jeden Klick verfolgen 
können. Die Transparenz als Signum unserer Epoche ist bereits Kafkas Schrift, 
die lange Zeit nur unter den Vorzeichen von Verdunkelung gelesen wurde, in-
newohnend. Als K. anfangs von den Amtsmännern in seinen vier Wänden auf-
gesucht wird, bemerkt der Junggeselle eine „alte Frau, die mit wahrhaft greisen-
hafter Neugierde zu dem jetzt gegenüberliegenden Fenster getreten war“. Auch 
bei einem späteren Verhör vor Gericht wird der Beschuldigte von einer unru-
higen Meute beobachtet. Nicht unbedingt die ständige Anwesenheit von Vo-
yeuren und Gaffern mag für uns so frappierend sein. Eher deren Wirkung ist 
von Interesse. Denn nolens volens verinnerlicht K. die auf Veräußerung und Ent-
blößung ausgerichtete Ideologie des Tribunals. Unaufgefordert präsentiert er 
zu Beginn seine Legitimationspapiere. Obwohl er zunächst eigentlich keinerlei 
Einschränkungen erlebt, zumal er sich noch frei bewegen kann, sucht er von 
sich aus Institutionen des Dachbodengerichts auf, das überhaupt mit allem und 
jedem, selbst mit scheinbar unabhängigen Personen wie dem Advokaten oder 
Künstler Titorelli verbunden wirkt. 
Auch die heutigen Netzwerke, gläsern und omnipräsent, werden nicht nur von 
fremden Mächten wie der NSA zur völligen Kontrolle genutzt. Nein, der User 
selbst bietet die beste Komplizenschaft dafür an. Indem wir mit mobilen Gerä-
ten am Körper ständig online sind und überall teils intime Daten auf Pinnwände 
posten, bilden wir selbst die Stützpfeiler jener Mediengesellschaft, die Geheim-
nis und Privatheit verachtet. Ferner glauben wir gar, in den modernen Techno-
logien die Erfüllungsmaschine all unserer Wünsche zu sehen. Wir fliegen durch 
das Netz, körperlos und unbeschwert. 
Auch K.s Bemühen um seinen Prozess zeugt vom Glauben, im Gericht einer 
höheren Wahrheit näherzukommen – ein Trugschluss! Statt das Wesentliche zu 
erkennen und sich auf sich selbst zu besinnen, um dadurch seiner Schuld hab-
haft zu werden, lässt er sich durch die Mühlen der Bürokratie vom Weg abbrin-
gen. Damit er sich nicht mit sich selbst auseinandersetzen muss, verlagert er die 
Verantwortung auf das Gericht. Bei Kafkas Hauptfigur endet dies bekannter-
maßen tödlich. Die Parabel greift dort am stärksten, wo sie unsere heutigen 
Ablenkungen und medialen Verführungen spiegelt. Die Notwendigkeit, sich in 
diesen Tagen trotz der Verlockung flimmernder Paradiese wieder auf das eigene 
Ich zu konzentrieren, ist vielleicht das eindringlichste Monitum dieses zeitlosen 
Meisterwerks.  
 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


173 
 

Die Dantische Utopie 

 
Zu seinem 750. Geburtstag lohnt ein neuer Blick auf sein Opus Magnum                             
„Die göttliche Komödie“. Was uns Dante heute noch sagen kann  
 
Fegefeuer? Höllenkreise? Gefolterte Sünder und himmlische Gefilde? Was soll 
uns all das heute noch sagen? Mit seinem epischen Gedicht „Die göttliche Ko-
mödie“, erschienen 1472, suchte der italienische Dichter Dante Alighieri eine 
Welterklärung und chiffrierte Gegenwartsdiagnose aus dem Geiste seiner Epo-
che zu schaffen. Doch reicht sie auch bis in das Hier und Heute? Kann uns die 
Tour d’horizon durch die Säulenhallen und Dunkelkeller der Metaphysik noch 
etwas lehren? Auf den ersten Blick und außerhalb der klassischen Kirchen-
räume wirken jene Sphären des christlichen Jenseits wohl fremd und obskur. 
Wenn der Autor, geleitet von verschiedenen Führern wie dem antiken Poeta 
laureatus Vergil, immer tiefer die Höllenkreise hinabsteigt und dort etwa auf 
von Insekten gequälte Engel oder neben zahllosen Blasphemikern auf den Höl-
lenhund Zerberus trifft, mögen uns die Szenerien allzu mythisch und fern er-
scheinen, sie haben aber noch immer Geltung. 
Auch wenn es zu Dantes Anliegen gehörte, die gesellschaftliche Realität seiner 
Zeit, gerade den Machtkampf zwischen Kaiser und Papst, in dessen Ränkespiel 
er selbst 1302 aus Florenz verbannt wurde, parabelhaft einzufangen: Jenseits 
dieser politischen Ambition erzählt er von nicht mehr und nicht weniger als der 
menschlichen Existenz selbst. Von ihrer Reise, die sich Leben nennt. Lesen wir 
heute die 100 aus 14 233 Elfsilbern bestehenden Canti, werden wir einer Expe-
dition durch göttliche und dämonische Reiche gewahr, die man natürlich auch 
als eine innere Reise verstehen kann. Gleich einer zweiten Geburt setzt der Be-
ginn des Werkes mit einer Irritation auf ungewohntem Terrain ein. Das Dante 
verkörpernde Ich ist „vom rechten Wege“ in einen Wald abgekommen und 
findet Eingang in die Unterwelt, begegnet zunächst Triebsündern und Ver-
schwendern, stößt auf die Mauern der Höllenstadt Dis, wohinter die Häretiker 
begraben liegen, defiliert in weiteren Ringen der Hölle an Gewalttätern vorbei 
und trifft im Zentrum der Erde auf den Blutrausch des Antichristen: Mit gleich 
drei Mäulern zerreißt Luzifer, eine krude-abstoßende Verfremdung des gefalle-
nen und eigentlich einstmals noch schönsten der göttlichen Engel, im soge-
nannten ptolemäischen Universum die Verräter an der christlichen und weltli-
chen Ordnung. Neben Judas sind dies Verschwörer gegen Caesar, Brutus und 
Cassius. 
Bis hierhin dokumentiert Dante die Folgen eklatanter Normverstöße, entwirft 
ein erschreckendes Strafsystem, das aber zumindest für den Dichter noch die 
Chance auf Errettung in sich birgt. Denn der Schreiber erweist sich als ein 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


174 
 

(noch) lernender Beobachter, sein Werk als glanzvollstes Beispiel einer lehrrei-
chen Kunst. Sich mit dem Ich auf den Weg in die Schattenreiche zu begeben, 
heißt, mit und in der Literatur Welt zu erfahren und zu durchschauen. Der Text 
spiegelt die Notwendigkeit einer aufmerksamen Lebensführung, regt den Leser 
zu einer ethischen Grundierung der persönlichen Seinsgestaltung an. Die Vo-
raussetzung ist jedoch der Wille zur Wanderschaft. Denn der Held dieses lyri-
schen Opus magnum bleibt nie stehen, er vagabundiert trotz des anfänglichen 
Irregehens und lässt sich von keiner Erschütterung zum Stillstand bewegen – 
locken doch das Licht und die Reinheit der göttlichen Sphäre. Nur indem wir 
unsere Abwege als solche erkennen und versuchen, bessere, lichtreichere Pfade 
mit möglicherweise all den dazugehörigen schmerzlichen Begleiterscheinungen 
zu beschreiten, können wir zur Vervollkommnung durchstoßen, zu uns selbst, 
und ein adäquates Verhältnis zur sichtbaren und unsichtbaren Welt finden – 
dies ist die entscheidende Botschaft Dantes. Ein Credo zum Aufbruch, zum 
Durchhalten und vor allem zum Glauben. An sich selbst und an die Erlösung. 
Sieben Kreise muss der Dichter mit dem erst in der Unterwelt auf die Stirn 
gezeichneten Sündenzeichen durchlaufen, um als Büßer zuletzt in den Genuss 
der göttlichen Gnade zu gelangen. Entlang der Terrassen des Läuterungsbergs, 
wo sich die verlorenen Seelen der Todsünden Hochmut, Jähzorn, Neid, Hab-
gier, Wollust, Völlerei und Trägheit versammeln, erfährt Dante selbst eine um-
fassende Katharsis und sagt sich von den üblen Trieben los. Die Abschreckung 
mutet geradezu bengalisch an, nichts könnte grauenvoller geschildert werden 
als dieser Schmelztiegel von Übel und Unbehagen. 
Als ihn, den indessen Geläuterten, seine Jugendliebe Beatrice an der Schwelle 
zum irdischen Paradies empfängt, rekapituliert der Text in den Verwandlungen 
des gemeinsamen Prunkgefährts allegorisch die christliche Heilsgeschichte und 
streift die neun ptolemäischen Sphären vom Mond, über Merkur, Venus, 
Sonne, Mars, Jupiter, Saturn, Fixsternhimmel bis zum Primum Mobile, dem 
ersten Beweger. Am Ende ereignet sich der Aufgang in das Empyreum, den 
höchsten Teil des Himmels. In diesem synästhetisch geschilderten Paradies ver-
einigen sich die Engelsscharen und Seligen mit dem Göttlichen. Nach weiteren 
inneren Abstufungen dieses sinneserweiternden Kosmos erreicht der Nomade 
schließlich die Himmelsrose, wo die Seligen ihre Throne besetzen. „In der Ge-
stalt dann einer weißen Rose/Erblickte ich vor mir die heilige Schar,/Der 
Christus sich verlobt mit seinem Lose […] Denn Gottes Licht tritt überall hin-
ein,/Wie je des Weltalls Werte es erheischen,/So dass ihm gar nichts kann ent-
gegen sein.“ Einheit in überfließender Harmonie, Glorie und Sakralität – das 
Dantische Paradies offenbart einen Gott voller Erhabenheit und Vitalität. 
Obgleich der Poet zuvor noch bekennt, als Dichter nach dem Purgatorium, 
dem Inferno und nunmehr dem Paradiso kaum mehr in der Lage zu sein, allen 
Eindrücken kunst- und sprachgebend gerecht zu werden, wird ihm nun die 
letzte und umfassende Erfüllung zuteil, deren Wahrnehmung Dante zugleich 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


175 
 

als gesalbten Dichterkönig ehren sollte. Auf Beatrices Insistieren bei den Seli-
gen eröffnet sich ihm visuell die Trinität. Mit dieser generösen Epiphanie endet 
das Menschheitsgedicht. 
Dass dem gegenwärtigen Rezipienten diese wundersame Route mit all ihren 
Abnormalitäten und im Übrigen zahlreichen Vertretern aus Politik, Philosophie 
und Kunst, denen Dante im Laufe des Werkes über den Weg läuft, entlegen, ja, 
anachronistisch vorkommen muss, liegt ferner auch an der Nietzscheanischen 
Metaphysikkritik der Moderne begründet. Mit der Profanisierung von Sinner-
klärung wird der Mensch vermeintlich zum Herrn seiner selbst, jedoch ist 
ebenso eine Leerstelle entstanden, die gerade „Die göttliche Komödie“ wiede-
rum attraktiv besetzt. Allerdings weniger wegen ihrer Geschlossenheit, sondern 
eher wegen der ihr inhärenten Bewegung. 
Das Fluide, Weite und Ungreifbare des Textes hat nicht zufällig – und doch 
vielleicht überraschend – den neomarxistischen Denker der Utopie, Ernst 
Bloch, fasziniert und zu einer gehaltvollen Interpretation angeregt: „Die Utopie 
des Raumes ist im Empyreum Raumlosigkeit geworden: Nähe und Ferne kön-
nen hier weder mehr geben noch nehmen […]; also bleibt an der Rose nur die 
vollkommene Zirkelgestalt der Erfüllung.“ (Ernst Bloch: „Das Prinzip Hoff-
nung“). In der Himmelsrose deuten sich luzide Regungen, ein zu entblätternder 
Innenraum an, der nichts abschließt und Wanderschaft und geradezu Fausti-
sches Streben hervorruft. So hält der Philosoph weiter fest: „Denn es ist einzig 
die versuchende Utopiegestalt, nirgends noch die behauptete Realgestalt des 
Überhaupt, wodurch Himmelsrosen, des deskribierte Götter, Empyreum und 
andere als vollendet hingestellte Intentionsinhalte in der Erinnerung der Hoff-
nung bleiben.“ Insofern Dantes Werk gerade auch Momente der Offenheit auf-
weist und sich für Entwicklung stark macht, werden darin utopische Horizonte 
offenbar. Immerzu blickt der Wanderer in die Ferne. Vom Läuterungsberg etwa 
wird Jerusalem als zu erreichendes Gegenbild sichtbar: „Da schon am Horizont 
die Sonne funkte,/Des Meridiankreis gerade überdacht/Jerusalem mit seinem 
höchsten Punkte.“ 
Dies beantwortet auch die Frage, warum wir heute den italienischen Renais-
sance-Dichter zur Hand nehmen sollen. Sein Werk verrät uns zwar nicht unbe-
dingt Novitäten über unsere Gegenwart, aber es zeugt von einer Bewegung, die 
unseren Tagen fehlt. Wie Bloch zu Recht analysiert, vernimmt man darin eine 
Denkbewegung, die utopische Züge trägt. Es ist eine religiöse Vision, die nach 
vorne zielt und nach der Dürre das Heil verspricht. Ganz im Sinne seiner Epo-
che greift Dante, um einen Möglichkeitsraum von morgen erstehen zu lassen, 
auf antike Stoffe zurück. Das goldene Zeitalter äußert sich während eines über 
drei Gesänge andauernden Gespräches mit seinem Ahn Cacciaguida, der im 
Dienste Konrad II. sein Leben verlor, im Bild eines friedvollen Florenz einer 
längst untergegangenen Ära. Im kulturkritischen Kontrast dazu repräsentiert 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


176 
 

die Stadt in der Gegenwart des Dichters einen Ort des Sittenverfalls, zerfällt in 
Korruption, Misswirtschaft und Gier. 
Diese Misere, ja, diesen Selbstzersetzungsprozess der politischen Eliten, der 
sich gleichsam parasitär auf die gesamte Gesellschaft auszubreiten droht, auf-
zuhalten, bleibt einem aktiven Bürger vorbehalten. Im Zentrum steht daher der 
handelnde Mensch, genauer: der neuzeitliche Mensch. Sein Streben macht ihn 
erst zum Menschen und erteilt jedweder Form von Stillstand eine harsche Ab-
sage. Für Bloch ist zu Recht selbst die Ruhe des Empyreums keine reine Ruhe, 
sondern Zwischenstation auf der Annäherung an das Licht. Dass Dante mit 
seinem Meisterwerk durchaus ein breites Publikum ansprechen wollte, wird be-
reits in der Verwendung der italienischen Sprache und der Abwendung vom 
bislang üblichen Latein ersichtlich. Die Ambition ist damit sicherlich auch ge-
sellschaftlicher Natur gewesen. So erzählt die Parabel vom zeitlosen Abgrund 
der Dekadenz und mahnt vor übersteigertem Egoismus. Stattdessen wird eine 
Utopie des rechten Maßes denkbar, ein Seinskosmos, basierend auf der Dialek-
tik von Himmel und Hölle, Gott und Teufel, Gut und Böse. Nur wo sich die 
divergierenden Kräfte im Gleichgewicht halten, kann eine zukunftsfähige Ord-
nung gedeihen. In dieser Spannung erhält sich das Wesen der Dinge. „Die Kraft 
der hohen Phantasie hier spleisst!/Doch folgte schon mein Wunsch und Wille 
gerne,/So wie ein Rad, das ebenmäßig kreist,/Der Liebe, die bewegt die Sonn 
und Sterne!“ – mit diesen Worten endet das Großwerk, mündet in einen sich 
im Gedankenrausch immer erneuernden Kreis. Seine Kraft ist jene des Chris-
tentums. Göttliche und ewige Liebe! 
 

Erlöserkult und Dekadenz 

 
Die Star Wars-Saga regt zur Selbstbegegnung an: In Mythologie, Geschichte                            
und Religion der Menschheit  
 
 „Möge die Macht mit dir sein!“ – dieses Credo gilt eingefleischten Star Wars-
Fans als heilig. Es ist im Krieg der Sterne nicht nur der Ausweis, zur guten Seite 
der Macht zu gehören, sondern äußert gleichsam ein spirituelles Glaubensbe-
kenntnis: An eine höhere, kosmische Kraft. Um ihrer teilhaftig zu werden, be-
darf es der Disziplin und Anthroposophie, wie sie nur ein kleiner Orden mus-
tergültig verkörpert: Die Jedi-Ritter, die in Kampf und asketischer Konzentra-
tion geübten Jesuiten- und Samuraiinkarnationen der Sci-Fi-Saga. Dass die Fas-
zination – nicht zuletzt auch vor der in Kürze erscheinenden siebten Episode 
– selbst nach drei Jahrzehnten ungebrochen ist, verdankt sich dem ganz eigenen 
Mythos, den George Lucas mit diesem formvollendeten Meisterwerk geschaf-
fen hat. Ja, diese Welt mag eine ganz außergewöhnliche, auf religiösem Funda-
ment und höchster Liebe zum Detail errichtete Zukunftsvision sein. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


177 
 

In vielerlei Hinsicht haben sich Geschichte, Mythen und Philosophien der 
abendländischen Kultur in dem Epos vereint. Ihm inhäriert allen voran die Dra-
maturgie der klassischen Heldenerzählung. Wir erleben in den ersten drei Teilen 
(die chronologisch nach der ursprünglichen Trilogie entstanden sind) zunächst 
den Aufstieg des aus der Sklaverei stammenden Anakin Skywalker zu einem 
Jedi-Ritter. Gereift durch seine Lehre bei den Jedi-Meistern Qui-Gon Jinn oder 
Obi-Wan Kenobi, meinen viele in dem Zögling bald den prophezeiten Auser-
wählten zu erkennen, der die aus dem Lot geratene Ordnung des Alls wieder-
herstellen soll. Denn die galaktische Republik versinkt in Dekadenz und Intri-
gen. Pott-Rennen und an Gladiatorenkämpfe angelehnte Mensch-Tier-Kämpfe 
erinnern an den Verfall der römischen Republik, die das Volk mit Brot und 
Spielen zu benebeln sucht, während insgeheim der zwielichtige Senator Palpar-
tine Pläne zu seiner absoluten Machtergreifung schmiedet.  
Auf seiner an Homers angelehnten Odyssee gerät der Messias Anakin jedoch 
auf Abwege, insofern er sich nach der Ermordung seiner Mutter in Hass und 
Arroganz verliert. Lockt ihn Palpartine, eine Reminiszenz der biblischen 
Schlange, mit der Allmacht der dunklen Seite der Macht, gibt sich der Heran-
wachsende einer fatalen Verführung hin. Manche Interpreten der Sci-Fi-Reihe 
sehen in ihm eine Luzifer-Figur: Galt dieser einst als der schönste Erzengel 
Gottes, bringt ihn sein Hochmut zum Fall und lässt ihn ein eigenes Reich in der 
Unterwelt begründen. Wenn wir uns noch einmal den großen Kampf zwischen 
dem inzwischen gänzlich von Zorn zerfressenen Anakin und seinem Lehrer 
Obi-Wan auf dem Vulkan-Planeten in Episode III vergegenwärtigen, schauen 
wir in die devitalisierte Seelenlandschaft des späteren Darth Vader. George 
Lucas nimmt hierin spiegelartig den noch bevorstehenden Vater-Sohn-Konflikt 
der zweiten Trilogie vorweg. Dem Laser-Schwert kommt dabei eine hohe sym-
bolische Qualität zu. Es erinnert an den Donnerkeil des Zeus‘, der selbst den 
eigenen Vater töten muss, um die Herrschaft zu übernehmen. Indem auch der 
in die Irre geratene Anakin Obi-Wan als symbolische Vater-Figur zu besiegen 
sucht, gibt er sich völlig den Dämonen des Bösen hin und bricht mit den Tu-
genden der Jedi. Sinnbildlich verbrennt mit der Hülle seines Körpers am Ende 
dieses pathetisch aufgeladenen Duells in der Lava ebenso seine Humanität. Der 
Tod der Seele markiert sodann die Geburt Darth Vaders als frankensteinartigen 
Mensch-Maschine-Hybrid. 
Damit verkehrt sich der zum kalten Technikum geronnene Held zum Antihel-
den. Mit dessen Hilfe gelingt es Palpartine mittels Notstandsverordnungen zum 
Imperator zu avancieren. Angefangen bei dieser Ermächtigung, über die Farb-
symbolik der bald auftretenden Sturmtruppen – der Name erinnert an die Stoß-
truppen der Nazis – bis hin zu Darth Vaders Helmformation hebt Lucas‘ Werk 
vielschichtig auf Hitlers Machtergreifung ab und schildert darin die Entwick-
lung von Diktatur und Tyrannei. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


178 
 

Glücklicherweise manifestiert sich in den Kindern Anakins und Padmés, wel-
che als ehemalige Königin des grünen Planeten Naboos sowohl mit der Weis-
heit des babylonischen Gottes Nabu als auch mit Natur und Mutterschaft as-
soziiert ist, eine ausgleichende Kraft. Luke und Lea verkörpern die Zwillinge 
Appollon und Artemis, stehen für Liebe, Sühne und die Vereinbarkeit von Ge-
gensätzen. Gegen das sterile Grauen des Imperiums ziehen die Geschwister 
mithilfe einer bunten Armee aus Menschen, Affen- und Mischwesen zu Felde. 
Wie üblich gesellen sich zum Helden allerhand Gefährten, darunter der sich 
vom Söldner zum gemeinschaftdienenden Space-Cowboy wandelnde Han Solo 
oder zahlreiche Fantasie- und Mischwesen. Kurzum: Die Rebellen repräsentie-
ren Vielfalt und Entwicklungsfähigkeit gegenüber einer uniformen Machtelite 
auf einem architektonisch hohlen Todesstern. Hier die Insignien von Leben 
und Toleranz, dort jene von Technik und Zerstörung. 
Dieser Kontrast bestimmt auch das vorläufige Finale: Luke im Zweikampf mit 
seinem Vater. Auf Anakins Hybris folgt schließlich im Sinne der griechischen 
Tragödie die Nemesis, die Rachegöttin. Er erliegt seinem Sohn, der ihm aber 
Gnade zuteil werden lässt. Dem Vater wird hingegen das in ihm verloren ge-
gangene Gute bewusst und stürzt den finsteren Imperator in den Abgrund. So-
mit stellt sich im Inneren des nunmehr sterbenden Darth Vader das Gleichge-
wicht der Kräfte wieder her. Der dunkle Triumphzug des Imperiums ist damit 
gescheitert. 
Ohne Zweifel steht dieser Gründungsmythos einer neuen galaktischen Zu-
kunft, der Selbstfindung und politische Ethik engführt, im Zeichen zahlreicher 
Interpretationen. Man könnte noch viele Worte über die psychoanalytische 
Grundierung oder Nietzsches Machtbegriff verlieren. Was bei allem Über- und 
Unterbau allerdings nicht übersehen werden darf, ist die psychologische Tie-
fenbedeutung. Die galaktischen Weiten des Lucas-Universums sind vor allem 
eines: Ein Abbild unseres Bewusstseins, worin widersetzende Kräfte, Unmoral 
und Tugend, Lust und Vernunft in dauerhaftem Wettstreit stehen. Stars Wars 
ist und bleibt ein Menschheitsdrama, in dem wir aber immerzu unsere ganz 
eigene Geschichte entdecken. 
 

Experiment mit Maß und Mitte 

 
Millionenseller, Groupies und Genre-Mixturen: Über das Wunderphänomen                              
Daniel Glattauer 
 
Kreischende Groupies im Wiener Schauspielhaus, neben der Dachterrassen-
wohnung zwei Häuser in der Waldidylle und Absatzzahlen in olympischen Di-

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


179 
 

mensionen – kein Hollywoodfilm, kein Peter-Fox-Song, sondern die Wirklich-
keit des Pop-Stars der österreichischen Literaturszene Daniel Glattauer. Allein 
seine beiden E-Mail-Romane „Gut gegen Nordwind“ (2006) und „Alle sieben 
Wellen“ (2009) wurden in mehr als 30 Sprachen übersetzt und verkauften sich 
allein im deutschsprachigen Raum über 2,5 Millionen Mal. 
Fragt man nach einem Rezept für das goldene Händchen dieses Autors, drängt 
sich schnell der Verdacht auf, seine die breite Masse erfassenden Gassenhauer 
in einem Zug Feel-good-Literatur à la Paulo Coelho zu nennen. Doch scheint 
Glattauer nur bedingt in die Unterhaltungsschublade zu passen, zumal er in 
zahlreichen Genres unterwegs ist. Und dies auf unkonventionelle Weise, wie 
gerade sein jüngster Roman „Geschenkt“ (Deuticke-Verlag) wunderbar vor 
Augen führt. Beruhend auf einer wahren Begebenheit in Braunschweig, schil-
dert er die bis heute unaufgeklärte Folge anonymer Geldspenden an unter-
schiedliche Wohltätigkeitsvereine. Dies allein ist bei weitem noch nicht erwäh-
nenswert. Dass allerdings die regelmäßigen 10.000-Euro-Zuwendungen stets 
auf die kurzen Berichte einer kleinen Regionalzeitung hin eintreffen, führt zu 
jener Zeit zu einem Rätselraten in der Öffentlichkeit. 
Der Romancier nutzt in seiner Version der Dinge kurzerhand einen verkrachten 
Redaktor einer Wiener Gratis-Gazette: alkoholsüchtig, faul und gescheitert. Die 
caritativen Impulse regen hingegen nicht nur seinen verkappten, investigativen 
Spürsinn an, sondern lassen den Eckkneipengänger rasch zu einer Ikone der 
sozialen Fürsorge aufsteigen. Je mehr er dem Geheimnis um den „Serienwohl-
täter“ auf die Schliche kommt, desto mehr steigt nicht nur sein journalistischer 
Marktwert. Nebenbei erwachen noch ungeahnte Vater- und Liebesgefühle. Am 
Ende steht ein geläuterter Mann, kuriert und couragiert – eine heitere Story, die 
Komödie-, Familien- und Kriminalroman vereint. 
In eben solchen Mixturen dürfte der ingeniöse Coup von Glattauers Büchern 
zu finden sein. Immer wieder bedient sich der ehemalige Journalist am populä-
ren Wühltisch des Literaturmarkts, greift die Handlungslogik des beliebt-be-
währten Krimi-Genres auf und treibt ein Spiel mit alltagsnaher Komik, um das 
Gemenge in zumeist findigen Anordnungen neu zu verfugen. Sein wohl kon-
zentriertestes Werk „Ewig dein“ (2012) um einen Liebhaber, den der Leser, 
geblendet von der vermeintlichen Hysterie der Heldin, erst zu spät als einen 
Stalker identifiziert, verbindet den Liebesroman mit Komponenten des Psycho-
thrillers. Seine virtuellen Liebesduette „Gut gegen Nordwind“ und „Alle sieben 
Wellen“ reaktualisieren den Briefroman des 18. Jahrhunderts, indem sie die 
Korrespondenz zweier einsamer Seelen schlichtweg in die Netzkommunikation 
übertragen. 
Auch Oper, Theaterstücke und Hörspiele kann der Glattauer. Sich in verschie-
denen Gattungen mehr oder weniger anspruchsvoll auszutoben, heisst, vielerlei 
Kanäle zu erreichen. Diese Wendigkeit lockt den Rezipienten, überfordert ihn 
aber nie. Der Autor versteht sich als ein Experimentator mit Maß und Mitte, 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


180 
 

immer mit einem Gespür für den Markt und einem soliden Sinn für Kunstfer-
tigkeit. Große Erneuerungen gehen – zugegeben – selten daraus hervor. Seine 
literarische E-Mail-für-dich-Geschichte kratzt an der Oberfläche der neuen Me-
dien. Eine Reflexion über den ästhetischen Umgang mit dem Internet, wie sie 
Thomas Meinecke, Daniel Kehlmann oder Elfriede Jelinek in ihren letzten Ent-
würfen anstoßen, sucht man hier vergeblich. Sein Bilderbuch – hier sogar ein 
Gattungswechsel – „Rainer Maria sucht das Paradies“ (2008) über das triste Los 
einer von Rilke inspirierten Nacktschnecke sorgt jenseits von Gedichtzitaten 
ebenso wenig für neue Einsichten in den Lyriker des Fin de Siècle. Statt künst-
lerischer Akrobatik bietet Glattauer Unterhaltung, aber immerhin auf hohem 
Niveau. 
Den Leser gilt es nicht in erneuernde Schwingungen zu versetzen, sondern als 
Dienstleister erwartungsgemäß zu hofieren. Wer das Phänomen Daniel Glatt-
auer durchdringen will, muss also dessen ambitioniertes Verhältnis zum Publi-
kum begreifen. Selbst auf dem Höhepunkt seines Erfolges lässt er es sich nicht 
nehmen, Leseranfragen noch selbst zu beantworten und sie wahrhaftig ernst zu 
nehmen: „Ich komme ja vom Journalismus. Da ist es eine selbstverständliche 
Dienstleistung, Anfragen von Lesern zu beantworten. Das wollte ich bei den 
Büchern beibehalten“, so der ehemalige Kolumnist und Gerichtsreporter („Der 
Standard“) in einem Interview im Wiener Wochenmagazin „Falter (6/09)“. Der 
Lieferant der Ferienlektüre ist ein Autor zum Anfassen in der Tradition eines 
Stadt- und Volksschreibers. Fast immer spielt seine Prosa daher in Wien. Seine 
dortige Gemeinde verspricht Nähe und donauländische Gemütlichkeit. Dass er 
den zweiten Teil seiner virtuellen „liaison d‘amour“ letztlich erst auf mehrfa-
chen Wunsch seiner Leser geschrieben hat, offenbart gar die tiefe Demut des 
1960 geborenen Schriftstellers gegenüber seinen treuen Lesern. 
Als Verführungsmittel setzt Glattauer auf psychologische Finessen und Au-
thentizität. Seine Charaktere sind lebensnah. Mit ihren Knacksen, Brüchen auf 
der einen und ihren Sehnsüchten und Liebenswertigkeiten auf der anderen Seite 
könnten sie nebenan wohnen. Als er 2010 sein mit Momentaufnahmen verse-
henes Porträt „Theo – Antworten aus dem Kinderzimmer“ vorlegte, worin er 
die kindliche Position seines aufwachsenden Neffen einnimmt, dürften sich da-
rin werdende Eltern wie selbst noch pubertierende Sprösslinge gleichermaßen 
wiedererkannt haben. 
Souverän beherrscht der Pädagoge Perspektivwechsel. Man findet keine Figur, 
die ihm misslingt – wohl auch, weil sie alle mitten aus der Gesellschaft stammen, 
selten unter Narzissmen oder sonstigen Auffälligkeiten leiden. Indem er sie 
dennoch über sich selbst hinauswachsen lässt, etwa wenn der Taugenichts aus 
„Geschenkt“ spät Vaterpflicht und journalistisches Berufsethos für sich ent-
deckt oder die E-Mail-Schreiber Leo und Emmi doch noch den Schritt zur 
wirklichen Begegnung wagen, schreibt Glattauer seiner Literatur unmittelbar 
Strategien zur Existenzbewältigung ein. Noch vor kurzem absolvierte er eine 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


181 
 

mehrsemestrige Ausbildung zum Lebensberater. Dahinter steckt ein wahres In-
teresse am Menschen, aufrichtig und ehrlich. Dessen letzte Geheimnisse ver-
mögen uns seine gut mundenden Literaturhäppchen zwar nicht zu entfalten. 
Dafür offenbaren sie, wie in jedem noch so banal erscheinenden Leben den-
noch ein bisschen Kunst schlummert. 
 

Die Atome der Macht 

 

Provokateur und Mikroanalytiker: Gestern jährte sich der 30. Todestag                                       
von Michel Foucault 
 
Unter den Grand Seigneurs des Collège de France, eines der renommiertesten 
Forschungsinstitute Frankreichs, dürfte der Philosoph Michel Foucault als wah-
rer Exot gegolten haben. Statt sich voll und ganz dem akademischen Elfenbein-
turm zu verschreiben, strebte der Professor einen engen Kontakt mit der Ge-
sellschaft in Hörsälen und auf der Straße gleichermaßen an. Als Inhaber des 
Lehrstuhls für „Geschichte der Denksysteme“ ab 1970 verfasste der französi-
sche Denker Meilensteine der Geistesgeschichte und war zugleich ein nahbarer 
Streiter an der Seite jener Studenten, die 1968 nicht nur die Pariser Universitäten 
besetzten, sondern gleichsam politisches und ökonomisches Establishment in 
der gesamten Stadt lauthals und radikal infrage stellten. Foucault war daher als 
Denker voll und ganz der Wirklichkeit verpflichtet.  
Seine Studien greifen auf den ersten Blick in die historische Mottenkiste, ent-
werfen aber sodann ein gestochen scharf konturiertes Porträt seiner Zeit. Be-
reits in seinem ersten wichtigen Standardwerk „Wahnsinn und Gesellschaft: 
Eine Geschichte des Wahns im Zeitalter der Vernunft“ (1961) entpuppt sich 
der studierte Psychologe und Chronist, geboren am 15. Oktober 1926 in Poi-
tiers, als ein subversiver Kartograf der Gegenwart. Hierin zeichnet er die Ge-
schichte des Wahnsinns als eine von Ausgrenzung und Diskriminierung nach. 
Während im Mittelalter zunächst Leprakranke von der übrigen Bevölkerung se-
pariert wurden, erfasste die Selektion in den kommenden Jahrhunderten zudem 
die Irrsinnigen. Man schob diejenigen, die außerhalb der Norm stehen, in an-
fangs noch grauenhafte Nervenheilanstalten ab. Die Moderne erklärte diese 
Praxis zum Prinzip, indem sie psychische Absonderlichkeiten pathologisierte 
und mit Psychiatrien einen Überwachungsapparat jenseits der klassischen Ord-
nung etablierte. Obwohl der Blick des Sezierers Foucault sich auf die Vergan-
genheit bezieht, mag durch den Gegenstand in den 1970er und 80er Jahren und 
sogar bis in unsere Tage Allgemeingültigkeit und Aktualität durchscheinen. Die 
Emanzipation der Frau war damals noch eher ein Wunschdenken, Linke galten 
bald schon durch den R.A.F.-Terror als staatsfeindliches Gesindel, Pazifisten 
und Öko-Protestler als Spinner und Homosexuelle, zu denen ebenso der zuletzt 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


182 
 

am HI-Virus erkrankende Foucault zählte, als Aussätzige. Um die eigene Epo-
che zu verstehen, kristallisierte der Analytiker die Lebenswirklichkeit in kleine 
Atome, die er zu erkennbaren Strukturen und Denksystemen zusammenfügt. 
So wird sein Schaffen nicht mehr und nicht weniger als ein Panoptikum der 
Macht hervorbringen. Ob Absolutismus oder Republik – sein aufschlussreicher 
Eintritt in das Interieur von Einfluss und Lenkung schlägt eine zeitlose Brücke 
über die Entwicklung der menschlichen Gemeinschaft.  
Dabei interessierte ihn nicht das „Wer“ hinter hierarchischen Gewalten, son-
dern das „Wie“. Auf welche Weise entsteht jenes „Ensemble von Handlungen, 
die sich auf mögliches Handeln richten“ (aus: „Subjekt und Macht“) und den 
Machtbegriff definieren? Wie vermag sie uns zu steuern? Und insbesondere: 
Worin bildet sie sich ab? Wiederum gebraucht er die Kurve in die Geschichte, 
woraus selbst für den Menschen des 21. Jahrhunderts eine fast beklemmende 
Virulenz hervortritt. „Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnis-
ses“ (1976) lautet der Titel des Buches, das uns auf eine Zeitreise zum Ursprung 
von Zuchthäusern und Strafmethoden mitnimmt. Wenn er hierin über krude 
Anstalten mit noch kruderen Disziplinierungsmaßnahmen spricht, dürfte der 
Leser zwischen den Zeilen einige Parallelen zu seiner sozialen Realität ziehen. 
Zwar weniger direkt zu Gefängnissen an sich als vielmehr zu scheinbar üblichen 
Einrichtungen einer jeden Gemeinschaft wie Schulen, Behörden, Krankenhäu-
ser und inzwischen allen voran die digitalen Reiche. Die Art der Überwachung 
eint all diese Begegnungsräume. Immer manifestiert sich Macht in Blicken zwi-
schen Überwachern und Überwachten. Als wäre dieses Glanzwerk erst gestern 
dem Genius entsprungen, trifft man auf Sätze wie „das Netz der einander kon-
trollierenden Blicke wird geknüpft“ oder „Der Disziplinarblick muss die Instan-
zen streuen, um ihre Produktivität zu erhöhen“.  
Unversehens fühlt man sich an den Cyberspace, ja, all die geheimen und nicht 
zu ortenden Spionageaugen von NSA und Facebook erinnert. Selbst wenn 
Foucault seinerzeit noch an Jeremy Benthams Panopticon anknüpft, worin ein 
einzelner Fixpunkt auf einem Turm Einsicht in alle umliegenden Gefängniszel-
len gewährt, liegt hierin schon die Saat der heutigen Transparenzgesellschaft, 
wie sie Byung-Chul Han dystopisch in seinem gleichnamigen Essayband entfal-
tet. Statt eines einzigen Überwachers kann heutzutage in einem Umfeld von Big 
Brother und privater Überwachungssoftware wie MySpy jeder jeden beobach-
ten. Operation und Folge sind in beiden Systemen jedoch stets dieselben: 
„Zweifellos liegt der Erfolg der Disziplinarmacht am Einsatz einfacher Instru-
mente: […] der normierenden Sanktion“, so der Philosoph. Der Blick des 21. 
Jahrhunderts, allgegenwärtig und durchdringend, wirkt sicherlich noch gleich-
machender, noch gewaltsamer, noch vereinheitlichender als in jeder grauen 
Vorzeit. 
Worum ging es Foucault nun bei alledem? Was der Geistesakrobat im Laufe 
seines sich nicht selten widersprechenden, sich unentwegt selbst erneuernden 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


183 
 

Schreibens umkreist, ist die Frage nach der menschlichen Freiheit. Sein predi-
gender Appell deutet vieles an: „Macht euch von den alten Kategorien des Ne-
gativen (Gesetz, Grenze, Kastration, Mangel, Lücke) frei […] Zieht das vor, 
was positiv und vielfältig ist […] Verwendet nicht das Denken dazu, einer po-
litischen Praxis einen Wahrheitswert zu verleihen, und auch nicht die politische 
Aktion dazu, ein Denken zu diskreditieren“ (aus: Vorwort zu Deleuze/Gua-
ttari: Anti-Oedipus, 1977). Die Sprache diente ihm einerseits als Waffe gegen 
Repression und Intoleranz, zum anderen wusste er selbst um deren mephisto-
phelische Manipulationskraft. Vielleicht ist daher keiner seiner Begriffe in der 
Rückschau so zentral wie der „Diskurs“. Von dem französischen Gelehrten 
zwar noch etwas vage umfasst, formen diesen die späteren Postfeministinnen 
Judith Butler und Silvia Bovenschen erst in all seiner Tragweite aus. Am Anfang 
steht bekanntermaßen das Wort, doch davor immer ein Gedanke, der sich hin-
einlegt. So gesehen, ist und war Sprache nie ein Werk der Unschuld, sondern 
stets von Idee oder Ideologie durchsetzt. Ist die Rede etwa vom „Minister“ oder 
dem „Richter“, so bringt das Wort zum Ausdruck, woran wir nach jahrhunder-
telanger Sprach- und Kulturtradition denken: nämlich zunächst an das generi-
sche Maskulin der Amtsträger. Die Diskursanalyse, wie sie Foucault 1966 in 
„Die Ordnung der Dinge: Eine Archäologie der Humanwissenschaften“ skiz-
zierte, sensibilisiert somit unsere Wahrnehmung, regt unsere feinmotorische 
Sprachsensoren an und lässt uns dadurch Diskurse, darunter nicht selten My-
then und Scheinwirklichkeiten, die wir oberflächlich manchmal kaum hinterfra-
gen, aufdecken. Sowohl für den Autor als auch den Leser ist dies ein Work-in-
Progress. Mit dem Schreiben und dem Lesen nähern sich beide Seiten immer 
mehr dem Entstehungsprozess von Wissen und Diskursen an. Gleichzeitig be-
greifen wir zunehmend besser, wie diese für machtpolitisches Kalkül verwandt 
werden.  
Wer so genau die gesellschaftliche Kulisse und deren Akteure durchschaut, ist 
selten allen genehm. Insbesondere seine Propagierungen zur Sexualität und der 
in ihr ausgetragenen Konflikte um das rechte Menschenbild stießen unter vielen 
seiner Zeitgenossen auf Kritik. Doch einem Philosophen, dem die Straße der 
Hörsaal ist, dürfte nichts fremder sein als unhinterfragte Akzeptanz. Sein 
Schreiben, sein Leben, ja sein Denken überhaupt waren eine Provokation zu 
Dialog und Diskussion. Dass seine Werke uns noch zu seinem 30. Todestag, 
der sich dieser Tage jährt, beschäftigen, zeigt: Vom Reichtum seines Erbes wer-
den wir noch lange profitieren.  
 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


184 
 

Poetin aus Haltung 

 
Selbst nach ihrem Tod 2013 ist Sarah Kirschs Werk von zeitloser Aura. Ihr spätes Werk.                         
zeugt von der Ruhe in rastlosen Zeiten, ihre politische Literatur von Überzeugungskraft 
und Courage 
 
„Für manche ist Reisetag, für andere Bleibetag. Ich bin die, die hier bleiben 
mag“. Jenes eremitische Dasein war der holsteinischen Provinz der Dichterin 
Sarah Kirsch, die am 5. Mai 2013 verstarb, nicht zu verübeln. Wer heute ihre 
späten Notizen, den Nachlass aus den Tagebucheinträgen und wenigen Ge-
dichten, abgedruckt in den beiden Bänden „Märzveilchen“ (2012) und „Junino-
vember“ (2014) liest, wird in unseren eiligen Zeiten noch einmal eines Ortes 
innigster Weltferne gewahr. In kurzen, leichtfüßigen Miniaturen erzählt eine der 
letzten Grande Dames der Nachkriegslyrik von den kleinen Momenten und 
Ermunterungen des Alltags auf dem Lande: Die Skizzen der geruhsamen „Pen-
sionistin“ reichen von Lektüreerfahrungen bis zum kindlichen Glück des Vo-
gelfütterns. In ihren späten Werken kommt das Leben zur Ruhe. Und nicht 
zuletzt ihr just erschienenes Diarium „Ænglisch“ zu ihrer Südenglandtour, die 
sie gemeinsam mit ihrem Sohn Moritz Kirsch im August 2000 unternahm, of-
fenbart ein Altern in Einkehr und munteren Lebensbeobachtungen. Noch ein-
mal tauchen wir in die Seelenflora einer zu sich gefundenen Reisenden ein. Ge-
rade die Handlungslosigkeit zwischen Möwengesang, das Frühstück in St. oder 
Bootsfahrten auf Seehundbänke sind sanfte Kontemplation durch und durch. 
Dabei waren längst nicht alle Jahre der 1935 in Limlingerode (Harz) geborenen 
Georg Büchner-Preisträgerin von wohliger Abstinenz gezeichnet. Ganz im Ge-
genteil: Schon früh nimmt sie das Vornamenpseudonym „Sarah“ an, um sich 
mit den verfolgten Juden unter Hitler zu solidarisieren. Während später zahlrei-
che Kollegen in der späteren DDR einer systemkonformen Staatsschreiberei 
verfallen, setzt die Lyrikerin auf eine eigene Handschrift. Bissig, vital, mal me-
lancholisch, mal mit selbstironischem Gestus schreibt sich Kirsch mit ihrer 
Liebe zur Natur wie gleichsam ihren politischen Haltungen in die Literatur der 
sogenannten neuen Subjektivität ein. Die Dichtung erobert sich das innere Ter-
rain zurück, entwickelt neuen Mut zur fantasievollen Poetisierung des Daseins, 
das manch anderer indes verklärt oder bloß noch dokumentarisch abzubilden 
sucht. Mehr und mehr steht ihr Werk in diesen Jahren im Zeichen einer kriti-
schen Abrechnung mit dem sozialistischen Regime, aus dem sie 1977 nach der 
Erstunterzeichnung des Protestschreibens gegen die Ausbürgerung Rolf Bier-
manns selbst ausgewiesen wird.  
Nachdem sie im westdeutschen Literaturbetrieb zu einer unverzichtbaren Vir-
tuosin avanciert, lehnt sie aufgrund von dessen NS-Vergangenheit gar das Bun-

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


185 
 

desverdienstkreuz aus den Händen Karl Carstens, des damaligen Bundespräsi-
denten, ab. Doch was die Literatur der ab 1973 im geradezu zivilisationsfernen 
Tielenhemme an der Nordsee lebenden Poetin ausmacht, ist in der Prosa wie 
auch der Lyrik die Liebe für die Landschaft, deren Einsamkeit und bisweilen 
magische Romantik. Dort sucht sie das Sakrale in der Welt. Zahlreiche ihrer 
Gedichte tragen religiös angelehnte Titel wie „Engel“, „Franziskus“, „Noah 
Nemo“ oder der wunderschöne Text „Gloria“: Ähnlich einer Himmelfahrt lässt 
die Poetin den Blick des Lesers von den „Hellgrünen Ketten von Erbsen des 
Rettichs“ über „Kümmel Knötterich Mohn“ bis hin zu den „verschwenderisch 
gehen[den] Veilchen“ ziehen. Statt Gott als Abstraktum zu preisen, lobt sie 
seine Schöpfung, sein Gestaltwerden in der Natur. Glauben heißt Glauben in 
die Kunst, da dort das Wahre und Große der Welt verborgen liegt. Doch was 
hier allzu pathetisch klingt, mag in Kirschs Wort von Leichtigkeit beflügelt sein. 
In all den Jahren ihrer schriftstellerischen Arbeit läuft sie nie Gefahr, in einen 
selbstverliebten Ästhetizismus zu verfallen. Nein, ihre Texte bleiben der Wirk-
lichkeit verpflichtet, tauchen das Hier und Heute in mal fein gewobene, mal 
flapsige Wortglasuren. Kirsch will eine Schreiberin für und über das Leben sein. 
Lokalkolorit ist gewollt, sodass man ihre unzähligen Verse über das raue Klima 
an der Nordsee bei einem Standspaziergang buchstäblich im Ohr hat: „Salzrän-
der am Schuhwerk ich lief/Unterm Leuchtfeuer hin [...] Die Priele glitzern Wien 
tiefes/Gedächtnis die schmale Sichel/[...] Im zerfledderten Himmel ich 
konnte/Die Füße nicht lösen und schlich/Als hätte mich Caspar Da-
vids/Schlechterer Vetter mit Pech auf den Strand gemalt./Von den Halligen 
tönte/Gänsegeschrei.“ So beschreibt Kirsch ihre Welt in „Watt I“ und erklärt 
sie in ihrer malerischen Präzision zur Seelenlandschaft. Das Innere drängt nach 
Außen und verbindet sich mit der realen Flora und Fauna, den salzigen Winden 
und der Weite des Meeres zu einer kunstvollen Naturimpression.  
Ob die Autorin im Laufe ihres Lebens letztlich eine genuin weibliche Schreib-
weise entwickelt, bleibt wohl Ansichtssache. Zumindest hat sie aber eine 
Schriftstellerin, die sich inmitten einer Männergesellschaft zu bewähren wusste, 
als Vorbild. Über Annette von Droste-Hülshoff schreibt sie einmal: „Der 
Droste würde ich gern Wasser reichen/in alte Spiegel mit ihr sehen“. Wenn wir 
heute anlässlich ihres 80. Geburtstags zurückschauen, sehen wir in einen Spie-
gel. Nämlich in den einer unermesslichen, künstlerischen Existenz, deren Hin-
gabe an radikale Weltopposition und lieblich-meditative Weltentsagung uns 
noch gleichermaßen zu bewegen vermag. 
 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


186 
 

Im Zirkus des jungen Wiens 

 

Grotesk und zeitkritisch – Ein erhellender Fund aus Arthur Schnitzlers Nachlass bringt 
ein junges Werk vom späten Ruhm ans Tageslicht 
 
„Schnitzler: das ist überaus süßes Leben und das bittere Sterbenmüssen. 
Schnitzler: das ist grausames Wissen um unsere Nichtigkeit zwischen den Ab-
gründen und Schwermut über so vieles, das wir wohl vermocht hätten, aber 
versäumt haben.“ Diese Zeilen Heinrich Manns über den literarischen Gesell-
schaftsporträtisten der Wiener Moderne lesen sich wie eine Einleitung in das 
erst 2014 publizierte Frühwerk „Später Ruhm“: Auch hierin kreist die Hand-
lung um Momente des „süße[n] Leben[s]“, Glanz und Gloria eines gealterten 
Dichters, den indes das Wissen um die Flüchtigkeit des Glücks längst zum Me-
lancholiker werden ließ. 
Allerdings zählt diese Entdeckung aus dem Nachlass des 1931 verstorbenen 
Schriftstellers Arthur Schnitzler keineswegs zu dessen Alterswerk. Es ist erst 
recht keine Selbstbespiegelung eines verknarzten, missverstandenen Intellektu-
ellen, obgleich seine Erzählung mit allerhand ironischer Energie genau darüber 
sinniert. Schenkt man den Tagebuchaufzeichnungen Glauben, so entstand die 
Novelle aller Wahrscheinlichkeit nach im Jahr 1894. Nachdem der Verfasser zu 
diesem Zeitpunkt also gerade einmal 34 Jahre alt war und seine großen Erfolge 
fast allesamt erst noch folgen sollten, dürfte er wohl kaum über persönliche 
Vergreisung und Gebrechen nachgedacht haben. Zudem war es bereits damals 
zur Veröffentlichung in einer Zeitung vorgesehen. Allein der späte Fund des 
Typoskripts im bis zuletzt vom Sohn des Autoren, Heinrich Schnitzler, verwal-
teten Nachlass erweckt zunächst möglicherweise einen falschen Eindruck. 
Denn statt um senilen Weltabgesang verhandelt das Werk existenzielle Span-
nungen: Fiktion und Wirklichkeit, Jugend und Alter, Ideal und Wirklichkeit – 
also alles, was fundierte Schnitzler-Leser auch aus dessen übrigem Werktableau 
kennen. So manches scheint in „Später Ruhm“ angelegt, das sich in dessen wei-
terem Schaffen noch entfalten wird. Reizvoll mag aber vor allem der parodisti-
sche Blick auf das junge Wien und seine Gruppenbildung sein. Nachdem 
Schnitzler selbst in besagten Kreisen mit Hugo von Hofmannsthal oder Her-
mann Bahr verkehrte und die noch impulsiven Literaturrebellen anfangs mal 
mehr, mal weniger erfolgreich versuchten, den Lesemarkt für ihre emphati-
schen Gedanken zu gewinnen, lassen sich ebenso Bezugslinien zur Intellektu-
ellengemeinde in der nun vorliegenden Prosaschrift ziehen: „Begeisterung“ lau-
tet der schon etwas zu pathetisch klingende Name dieses erlesenen Clubs spät-
adoleszenter Möchtegern-Poeten. Das wahre Leben ist dieser abgehobenen Cli-
que zu trivial. Allein Ergüsse aus dem Ideen- und Wortreich genügen jener un-
gewollten Lach- und Schießgesellschaft des schöngeistigen Austausches, um 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


187 
 

sich in allabendlichen Kaffeehaustreffen selbst zu beweihräuchern. Ver-
schiedentlich spielt der im Buch stets süffisant, aber nie diffamierend belächelte 
Narrenkreis auf Menschen in Schnitzlers Umfeld an. Diversen Autoren stellt er 
ein Alter Ego zur Seite. Auch vor sich selbst, der sich wohlmöglich in einem 
jungen, noch nicht zu allgemeiner Anerkennung gelangten Nachwuchsschrei-
ber wiederfindet, macht er dabei keineswegs Halt. 
Zum Zirkus der Eitelkeiten gesellt sich auf Bitten eines Mitglieds des Zirkels 
ebenfalls der inzwischen in die Jahre gekommene Saxberger. Schnitzlers Haupt-
figur hat eine sichere Beamtenkarriere hinter sich und befindet sich in der Phase 
des schwermütigen Zurückblickens auf das eigene Lebenswerk. Dass er schon 
in frühen Jahren einmal mit dem Gedichtband „Wanderungen“ literarisch in 
Erscheinung trat, kommt ihm nun zugute. Seine Sehnsucht nach öffentlicher 
Reputation als bislang verkannter Poetus laureatus wird nun unversehens und 
spät gestillt. Den jungklugen Schreibern gilt er als Gott der Feder: „Du bist 
unser Lehrer, unser Meister, Du. Lebe hoch, Eduard Saxberger!“, rufen ihm die 
Vasallen zu, deren Huldigung mit feschem Seitenblick auch an den George-
Kreis denken lässt. Noch einmal sichtet der Greis seine Lyrik, glaubt sich durch 
die Verehrung nun selbst als unverzichtbar, „Lebenslust war aus den Blättern 
zu ihm aufgestiegen“. Endlich wird der Traum nach einer Künstlerexistenz 
greifbar, die Existenz in der Gesellschaft der „Philister“ mag nun hoffentlich 
passé sein. Wer aber Schnitzlers subtile Texte zu durchschauen vermag, weiß: 
Jede Fassade zeitigt die Spuren einer Patina, keine Ikone ist zur Ewigkeit ge-
macht. Auf Geheiß der Jüngerschar, für eine anberaumte Lesung noch einmal 
ein literarisches Feuerwerk aus der Taufe zu heben, gerät Saxberger in Bedräng-
nis. Es ereignet sich die Krise eines Künstlers, der erst am Schluss einsieht, 
eigentlich nie ein solcher gewesen zu sein. „Und es kam wie eine Erleuchtung 
über ihn […] ‚Ich versteh ja nicht davon’“. Ohne in Selbstmitleid zu verfallen, 
findet der Protagonist schließlich zu sich. Ohnehin muss er erfahren, dass bei 
all den Elogen auf ihn kaum einer der Anhänger sein Buch gelesen hat. Wie so 
oft in Schnitzlers Stücken lüftet sich am Schluss wieder einmal ein Vorhang, der 
in dem Prosatext, den der Autor zeitweise auch als Drama konzipierte, das 
Nichts offenbart. Treffender könnte eine Groteske auf den Kulturbetrieb der 
Wiener Moderne, samt ihren Widersprüchen zwischen Utopie und Untergang, 
Erneuerungswillen und Kulturkritik, kaum sein. 
Die theatrale Geste durchzieht konsequent auch alles Weitere, was Schnitzler 
noch produzieren wird: In seiner Traumnovelle (1926) durchwandelt ein desil-
lusioniertes Paar in geheimen Gesellschaften die Irrwege sexueller Ausschwei-
fungen, um am Ende – zumindest deutet sich dies an – wieder zaghaft zu ei-
nander zu kommen. Stets nutzt Schnitzler das Motiv der Maske, um die Dop-
pelbödigkeit zwischen Wirklichkeit und Schein zu veranschaulichen. Ähnliches 
spielt er in seinen inneren Monologen „Fräulein Else“ (1926) oder „Leutnant 
Gustl“ (1900) durch. Einsam und verloren vagabundieren seine Figuren durch 
eine visionslose Zeit. Nur Selbsttäuschung hält sie bisweilen noch aufrecht. Fast 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


188 
 

immer geraten seine Helden in einen inneren oder äußeren Spießrutenlauf, da-
mit sie im besten Falle geläutert daraus hervorgehen. Nicht allen ist aber Glück 
beschert. Nachdem Leutnant Gustl in der gleichnamigen Novelle auf eine nicht 
vergoltene Ehrverletzung eine ganze Nacht mit Selbstzerfleischungen umher-
irrt, siegt die Rache über alle Vernunft und Nachsicht. Zwar sieht er vom ge-
planten Suizid ab, allerdings beschließt er, seinen Kontrahenten, einen Bäcker-
meister, zum Duell herauszufordern. Wie es ausgeht, lässt der Text offen. Ge-
fangen erscheinen ebenfalls die Figuren seines Stückes „Reigen“: Statt Liebe 
und Zuwendung münden alle Paarbegegnungen schleifenartig in sexuellen 
Zusammenkünften. Das Wahre tritt hinter die Oberfläche des Geschlechtsver-
kehrs zurück. Es ist die Signatur einer fragilen Gesellschaft, die um Authentizi-
tät ringt und sich doch in der ewigen Wiederkehr der Leere ergeht.  
Den feinen Rissen durch Gesellschaft und Psychologie des Einzelnen spüren 
Schnitzlers Erzählungen mit meisterlichem Minimalismus nach. Sein Ton bleibt 
stets klar, reduziert immer auch ein wenig geheimnisvoll. In „Später 
Ruhm“ braucht es nur wenige prägnante Beschreibungen zur kritischen Ausei-
nandersetzung mit den Verwerfungen seiner Epoche. Ausgehend von beinah 
nebensächlichen Momentaufnahmen vom „Pfeifen der Lokomotive und 
ferne[m] Stöhnen der Dampfstraßenbahn“, den „Fabrikschlote[n]“ sowie den 
„ärmlich bekleideten Menschen“ arbeiten die Literaturwissenschaftler Wilhelm 
Hemecker und David Österle in ihrem pointierten Nachwort zur Ausgabe das 
Krisenbewusstsein Schnitzlers für die moderne Großstadt heraus. Dieser Mak-
rokosmos wirkt sowohl auf die egozentrischen Jungliteraten als auch auf Sax-
berger ein und lässt in ihnen – mit Komik und Melancholie gleichermaßen – 
die Grundstimmung der Wende zum 20. Jahrhundert durchschimmern. Ein 
„Schlüsselroman“ mag dieses lesenswerte Kaleidoskop, so wie es zumindest im 
Nachwort bewertet wird, eher nicht sein. Es ist aber ein weiteres, aufschlussrei-
ches Mosaiksteinchen mit ganz eigenen Facetten in einem Gesamtwerk, das in 
vollkommener Weise die menschliche Seele mit den politischen Realitäten der 
Zeitgeschichte engzuführen imstande ist. 
 
Das Erleuchten der Nacht 

 

Relikte aus einer vergangenen Zeit: Über Untergang und Glanz des Autokinos 
 
Man nannte sie einst die „Love Lane“ – jene letzte Reihe in den US-Autokinos, 
wo sich junge Paare zwischen Popcorntüten und Cola zu einem romantischen 
Stelldichein zusammenfanden. Als der Tüftler Richard Hollingshead am 6. Juni 
1933 in Camden (New Jersey) das erste Drive-In Theatre eröffnete, war ein 
Mythos geboren – und zugleich ein ganz praktisches Refugium, wo sich die 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


189 
 

Gelegenheit bot, für kurze Zeit der Prüderie und Kleinbürgerlichkeit zu ent-
kommen. Wer dort heimlich knutschte oder Alkohol trank, wurde selten er-
wischt oder musste zumindest keine Sanktionen erwarten. Fernab der öffentli-
chen Kontrolle entstanden die meisten Leinwände in den kommenden Jahr-
zehnten vornehmlich an Stadträndern. Zwischen Brachland, Feldern und Ge-
rade-noch-Zivilisation: Magische Orte bis heute, denen der Glanz einer vergan-
genen Epoche eingeschrieben ist. 
Wer in unseren Tagen eine der wenigen noch bespielten Kultstätten besucht, 
etwa jene in Gravenbruch (bei Frankfurt am Main), dem ersten in Deutschland 
1960 eröffneten Autokino, taucht förmlich in eine andere Zeit ein. Man spürt 
laue Sommerluft, schwelgt im verklingenden Abendrot und fühlt sich in die 
Fünfzigerjahre zurückversetzt. Keineswegs verwunderlich empfinden Georg 
Seeßlen und Markus Metz daher in ihrem Radioessay „Mädchen und Motoren. 
Eine kurze Geschichte des Autokinos“, dass der Held aus Robert Zemeckis 
Trilogie „Back to the Future“ (1985–1990) seine Zeitreise gerade durch die 
Leinwand eines Autokinos antritt.  
Noch einmal in die Vergangenheit, noch einmal schwarze Lederjacken, Elvis-
Tollen, Lifestylekarossen mit Heckflosse und Chromstoßstangen, Schmalz in 
den Haaren, Revolution in Rock‘n‘Roll und natürlich Filmkunst, die zumindest 
in den Autokinos selten wirklich anspruchsvolle Kunst war. Action-, Sci-Fi-, 
Kriegs- und Endzeitfilme konnte man in den bis Mitte der 60er Jahre auf die 
Anzahl von rund 4 000 angewachsenen Autokinos schauen – echten Trash wie 
Jon Halls „The Beach Girls and the Monsters“ (1965) oder billige Krimis wie 
„Serenade für zwei Pistolen“ (1954) von Eddie Constantine. Konsumware statt 
Arthaus-Noblesse. Aber wer sich dort verabredete, für den war das Bilderereig-
nis ohnehin oft zweitrangig. Was zählte, war der Geruch des american way of live, 
die Freiheit jenseits der elterlichen und gesellschaftlichen Bände. 
Und noch heute wirkt diese Aura in den letzten dieser Art, die im Laufe der 
Jahrzehnte von urbanen Multiplexen verdrängt wurden, nach. In den 70er Jah-
ren gab es in Deutschland vierzig Autokinos, heute lassen sich die übrig geblie-
benen an einer Hand abzählen. Wie auch bei den mittleren und kleineren Licht-
spielhäusern machte das Aufkommen des Fernsehens auch vor Freilichtkinos 
nicht Halt. Die Innenstädte wurden attraktiver, Lokalitäten, wo man sich ver-
abreden konnte, verlagerten sich in belebte Zentren. Der Cineparc verloren 
seine pubertäre Aura, wurde erwachsen und alterte rapide, bis er dies- und jen-
seits des Atlantiks beinah ausstarb. 
Seither fristen die wenigen Autokinos mit Park- statt Sitzplätzen ein Nischen-
dasein. Ein Ort für Liebhaber und Exoten. Um die Ausnahmeszenerie am Lau-
fen zu halten, werden seit den Siebzigern auch Flohmärkte auf den Arealen 
veranstaltet oder bisweilen Gebrauchtwagen verscherbelt. Man fühlt sich an all 
die einst pittoresken und neobarocken Filmvarietées erinnert, die nach Pleiten 
in den USA zu Supermärkten, Lagerhallen und Garagen umdeklariert wurden. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


190 
 

Immerhin konnten durch diese Mischkalkulationen einige Autokinos erhalten 
bleiben. 
Gelegen im landschaftlichen Nirgendwo bei Kornwestheim (nähe Stuttgart) 
etwa befindet sich eines der letzten mit zwei einander gegenüberliegenden Lein-
wänden, mit einem eigenen Retro-Diner: Rot bepolsterte Thekenstühle, Neon-
licht, einfaches Mobiliar. Im Angebot Pommes, Burger, Softdrinks und reich-
lich Popcorn. Sobald es dämmert und das belichtete Weiß der Projektionsfläche 
mehr und mehr im Kontrast hervortritt, ziehen sich die ersten in ihre Fahrzeuge 
zurück und teilen diesen verwunschenen Raum, den eine eigenartige Spannung 
zwischen Öffentlichkeit und Intimität auszeichnet. Man ist gemeinsam allein; 
für sich und doch Teil eines visuellen Ganzen, in das man eintaucht, wenn man 
sich denn nicht von anderem ablenken lässt. Doch gerade diese Möglichkeit 
macht das reizvolle Spiel dieser Topografie aus. Sie ist ein Ort des stillen Vo-
yeurismus, des Beobachtens und Gesehenwerdens, ein Ort der Nähe und Dis-
tanz gleichermaßen.  
Je mehr das Autokino in seinem Ursprungsland, den USA, durch Landflucht, 
technische Innovation sowie Flächenverbrauch für neuen Wohnraum an den 
Stadträndern an Bedeutung verlor, desto mehr ging es in einen Mythos über. 
Wo heute Streaming-Dienste zu einer zunehmenden Delokalisierung und Indi-
vidualisierung des Medienkonsums führen, stellt das Autokino mit seinem gro-
ßen Platzanspruch einen Fixpunkt der Wahrhaftigkeit dar. Hier vernimmt man 
kein Simulacrum, nichts Gekünsteltes. Im Gegenteil: Der Film ist paradoxer-
weise Teil einer natürlichen Umgebung, wo Fledermäuse und Falter über Spiel-
szenen huschen können. 
Statt Virtualität beherrscht das Authentische und Kollektive das Arrangement. 
Und doch schauen wir wie Somnambule auf das Leuchten aus einer anderen 
Welt, sind gebannt von einem Quadrat, das uns in eine neue Geschichte ent-
führt. Darüber der schillernd-verlockende Mond, das Sternenzelt, das der 
Traumkulisse Raum gewährt. Worin wir aufgehen, ist eine imaginäre Mitte, zwi-
schen Gegenwart und Vergangenheit, Natur und Kultur, Intimität und Öffent-
lichkeit – eine großartige Nostalgiekulisse für warme und fantasiereiche Som-
mernächte! 
 
Komm zu uns, Muse Melancholia! 

 

Die Schwermut hat eine lange Tradition in der Kunst: Vor 500 Jahren schuf Dürer                     
das Urbild ihrer Ikonografie  
 
Sie gilt als eine Königin der Muse, haucht Dichtern und Künstlern den Odem 
der Inspiration ein und versenkt deren Gemüt in tiefe Gedankenkreise. Die 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


191 
 

Rede ist von der Melancholie, jenem Temperament, das Aristoteles einst mit 
dem Saft der schwarzen Galle assoziierte und dann im Mittelalter unter dem 
Begriff der „Arcedia“ als Trägheitssünde verpönt war. Bevor Klassik und Rom-
antik in ihr wieder den Keim aller schöpferischen Genialität entdecken sollten, 
erfuhr sie ihre erste große Adelung durch Albrecht Dürer, der 1514, also vor 
500 Jahren, seinen weltberühmten Kupferstich „Melencolia I“ kreierte. Noch 
heute findet sich in ihm das ikonografische Urbild vor, das seither in allen Küns-
ten immer wieder präsent ist. Obgleich seine Traditionsgeschichte vom Anbe-
ginn der Neuzeit herrührt und sich schon zahlreiche Gelehrte darüber den 
Kopf zerbrochen haben, wirft er doch noch immer zahlreiche Rätsel auf. Desto 
mehr reizt eine Annäherung an das Mysterium. 
Allein die Gestalt als solche ist in ihrer Vielschichtigkeit kaum adäquat zu erfas-
sen. Eines scheint immerhin klar erkennbar: Hierin ist der Königin alle Nob-
lesse genommen. Betrübt, fast schon stumpfsinnig sitzt sie am rechten Bildrand 
und lässt ihren Blick ins Leere starren. Schwermütige Seelen werden sich im für 
das „facies nigra“ typisch düsteren Gesicht wiedererkennen. Zugleich vermei-
nen manche Interpreten, in den Augen eben gerade keine Gleichgültigkeit, son-
dern eher einen „überwachen“ Blick im Sinne der vorsokratischen Seh-Theorie 
vorzufinden. Er bedingt eine höchst aufmerksame Wahrnehmung, versteht sich 
als Seelenfenster, das konzentriert das Außenleben filtert und im Inneren zu 
reflektieren weiß. Möglicherweise gilt der Fokus der Frau aber auch einfach der 
Sehnsucht nach einem anderen Ort, einem verlorenen Paradies.  
Doch das Potenzial des Aufschwungs zu anderen Sphären, angelegt in den opu-
lenten Flügeln, bleibt ungenutzt. Hinzu kommt das mit schweren Schüsselfalten 
ausgestattete Ornat. Es wirkt schwerfällig, wodurch die Figur kaum den An-
schein erweckt, als könnte sie sich überhaupt von der Erde erheben. Die „Me-
lancolia generosa“, die Platon einst mit dem kreativen Geist des Schwermütigen 
verband, ist einer Erstarrung gewichen. Gleiches trifft auf den Hund zu. Er gilt 
schon immer als der urtümliche Begleiter des Melancholikers, dessen Schlaf 
hierin auf die krankhafte Ausformung der Schwermut verweisen dürfte: In ihm 
wohnen Niedergeschlagenheit und Verzweiflung, aus der nichts hervorgeht. 
Andererseits verkörpert er das von der Milz beherrschte Tier, geprägt von 
Wahnsinn und Wildheit. Dass dem immerzu Traurigen das innere Gleichge-
wicht abhandengekommen scheint, liegt eben an jenen miteinander kollidieren-
den Lebenskräften. Der Schwermütige ist ein pendelnder, ruheloser Nomade 
des Daseins. Auch Dürers Gestalt kennzeichnet das Widersprüchliche. Wo ihre 
Haare zerzaust und ungepflegt wirken, kann der Kranz als sorgsames Prophy-
laktikum verstanden werden. Er soll Schutz vor dem Selbstverlust im Trübsinn 
bereiten, der allerdings angesichts des unglücklichen Allgemeinzustandes der 
Dame seine Wirkung augenscheinlich verfehlt. 
Zu destruktiv wirkt die Umwelt auf sie ein. Im Unfertigen der Szenerie versam-
meln sich die Fledermaus, die Putte und die Landschaft zu einer unheilvollen 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


192 
 

Allianz. Zunächst zu ersteren in der linken oberen Ecke: Nicht ganz Vogel und 
nicht ganz Erdenwesen zeichnet die ohnehin finstere Kreatur das Schicksal des 
Dazwischenseins aus. Auch der Engelsknabe auf dem Mühlstein verspricht we-
nig Aussichtsvolleres. Sieht man in ihm nicht ohnehin schon einen möglicher-
weise dämonischen Begleiter, so liegt in ihm zumindest ebenso das Unvollen-
dete verborgen. Und auch die Leiter neben ihm zeugt von einem unterlassenen 
Aufstieg, vom Misslingen als Lebensthema. 
Läuft dies alles also auf eine gnostische Gottesferne hinaus? Immerhin rahmt 
gleichsam die Landschaft, dieser einsame locus melacholicus, im Hintergrund eine 
Endzeitszenerie ein, die scheinbar den Einschlag des apokalyptischen Kome-
ten, hell erleuchtet am Firmament, erwartet. Doch daraus leitet sich eine theo-
logische Implikation ab, denn mit dem denkbaren Untergang stellt sich die 
Frage nach dem letzten Gericht sowie der Erlösung. Ebenso signalisiert der 
Regenbogen eine Brücke zwischen Dies- und Jenseits, bietet Hoffnung und Zu-
versicht in einer offensichtlich verlorenen Welt. Obwohl Gott nicht unmittelbar 
in Erscheinung tritt, wohnt sein Geist in den Dingen. Dass Melencolia einen 
Zirkel in der Hand hält, ist ein Indiz für den von ihm vorgegebenen Weltenplan, 
zumal das die Figur des Bildes umgebende geometrische Instrumentarium letzt-
lich insbesondere auf die Ikonografie des Herrn als Konstrukteur und Baumeis-
ter der Schöpfung hinweist.  
Das Werkzeug sagt zudem etwas über die Dame und ihren Zustand selbst aus. 
Noch immer ist ungeklärt, worin genau der Grund ihrer Verstimmung besteht. 
Begründen die Apparate einerseits die Nähe zum Melancholieplaneten Saturn, 
der das Gestirn des Handwerks darstellt, verstehen sie sich darüber hinaus als 
die Mittel zur Wissensgenerierung und Vermessung der Welt. Melencolia 
scheint ein Forschungsgeist zu sein, deren empirischer Drang hingegen nicht 
an die Grenze zur Transzendenz reicht. Schwermut ist das Temperament des 
Gedankenflusses, der Wissenschaft, ja all dessen, was über die bloße menschli-
che Existenz hinausgeht. Allein das Zahlenquadrat auf dem Kupferstich lässt 
mit derselben Quer-, Längs und Diagonalsumme der Zahl 34 auf den großen 
Reichtum an Intelligenz schließen. Und dennoch fehlt es der Gestalt sichtlich 
an Erfüllung. Es mag genau jene Diskrepanz zwischen den Polen menschlicher 
und göttlicher Erkenntnis sein, die den Melancholiker in seine unermessliche 
Traurigkeit versetzt.  
Diese Negativität muss nicht in den Abgrund münden. Im Gegenteil: Sie kann 
als Motiv wirken, das Streben um Wissen fortzusetzen. Nicht von ungefähr 
rührt Fausts Drang, den Nucleus des Daseins erfahren zu wollen, von einem 
tiefen Unglücklichsein her. Der trügerischen Hingabe an das „Verweile doch! 
Du bist so schön!“ steht das prinzipielle Bemühen gegenüber, zu „erfahr[n], 
was das Leben sei“. Was im Leben eines jeden als Suchen nach den basalen 
Zusammenhängen beginnt, sich in immerwährender Zirkulation innerster Ge-
dankenumwälzungen verstärkt, führt schließlich zu der großen Frage nach der 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


193 
 

Metaphysik. Obgleich Faust anfangs eher skeptisch das mögliche Bestehen 
transzendenter Kräfte betrachtet, wird er am Ende der beiden Tragödien durch 
Gottes Gnade errettet. Somit ist die Melancholie im Grunde genommen der 
Beginn allen Glaubens. Wo nur Glück waltet, gibt es keine Zweifel. Und ohne 
Zweifel gibt es kein Streben und Hinterfragen der sichtbaren Welt. 
Der Blick von Dürers „Melencolia I“ zielt von diesem Standpunkt aus vielleicht 
weniger ins Leere als vielmehr in einen anderen weiteren Kosmos. Doch wie ist 
es heute um deren Aktualität bestellt? In einer Leistungsgesellschaft, wo statt 
dem Weg nur noch das Ergebnis zählt, gerät die schwermütige Seele zuneh-
mend in Legitimationsnöte. Die äußere Bedrängnis führt zur Erlahmung des 
Wissensdrangs und lässt die produktive Traurigkeit in eine Müdigkeit kippen, 
die keinen Erkenntnisgewinn mehr zeitig. Die viel beschworene Burnout-Ge-
sellschaft demaskiert sich als eine Gesellschaft ohne Muse und Kreativität, eine 
Gesellschaft, worin Melancholie nur noch als Störfaktor beschleunigter Kom-
munikation gilt und demzufolge auf eine Pathologie enggeführt ist. Dürers ein-
same Heldin wäre wohl angesichts der allseits grassierenden Glücksdoktrin, ma-
nifestiert in unzähligen dopamingeladenen Ratgebern, nicht wohl zumute ge-
wesen.  
Sind also die vereinzelten Plädoyers wie etwa vom Philosophen Wilhelm 
Schmid oder dem Psychologen Arnold Retzer für eine neue Wertschätzung der 
Melancholie berechtigt? Durchaus. Denn eine Gesellschaft, die Tiefen und 
Rückschläge verachtet, verliert den Wert des Guten außer Acht. Sie verkommt 
zur reinen Oberfläche und vergisst zunehmend, nach einer besseren Welt zu 
streben. 
 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614


Über den Autor 

Dr. Björn Hayer, geboren 1987 in Mannheim, ist Literatur- und Kulturwissen-
schaftler am Institut für Germanistik der Universität Koblenz-Landau 
(Campus Landau) und arbeitet überdies als Kritiker und Essayist für 
verschiedene Tageszeitungen und Magazine, u. a. für Die Welt, NZZ, 
BÜCHERmagazin, Cicero, SPIEGEL und ZEIT Online. 

https://doi.org/10.5771/9783828866614 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 21.01.2026, 06:57:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828866614

	Cover
	Melancholie und Hoffnung
	Krisen und Kritik
	Die Skandalgesellschaft
	Die Gewalt der Transparenz
	Im Fieber der Perfektion
	Die ewige Schönheit
	Der Tod der Fotografie?
	Aus dem Inneren der Projektgesellschaft
	Die Schattenwesen der Konsumparadiese
	Das große Fressen
	Das Andere Europas
	Der Triumph des Pragmatismus
	Utopia in weiter Ferne?
	Die fremden Horizonte
	Alles nur Theater!?
	Die Agonie der Kultur
	Zeiten ohne Kompass?
	Das private Glück

	Signaturen und Symptome
	Die Abgründe der Netzgesellschaft
	Im Netz der Worte
	In Gottes Mülleimer
	Im Schlachtfeld der Kamera
	Amerika, deine Träume!
	Eine Weltnation im Rausch
	Die Untiefen: Realität
	Das Geld, das uns verschlingt
	Schwundstufen
	Strauchelnde Weltverbesserer
	Das Defizit Mann
	Männerbünde in der Anarchie
	Das private Glück
	Auf immer aus der Zeit gefallen?
	Hermes‘ städtische Nachfahren
	Das Kino der Verfehlten
	Auf den Geschmack gekommen
	Die Kunst im Frondienst

	Utopien und Umbrüche
	Saturns neue Kinder
	Dürfen wir uns wieder wundern?
	Poesien der Verwandlung
	Die manieristische Löwendompteurin
	Schönheit in ewigen Worten
	Die neuen Schöpfer
	Die Inseln der Heimat
	Die literarischen Atlanten
	Die Reife im Leiden

	Liebeserklärungen
	Verpasst nicht die Sternstunden!
	Die Eisheilige der Liebenden
	Der unbezwingbare David
	Der Großmeister des Skandals
	Ein Wächter der Demokratie
	Die finstere Gegenwart des Josef K.
	Die Dantische Utopie
	Erlöserkult und Dekadenz
	Experiment mit Maß und Mitte
	Die Atome der Macht
	Poetin aus Haltung
	Im Zirkus des jungen Wiens
	Das Erleuchten der Nacht
	Komm zu uns, Muse Melancholia!

	Über den Autor

