
15. Das türkische Schulwesen in der Dobrudscha

15.1. İslam mektebleri und rüşdiyes  

Wie auf Zypern stellte der Machtwechsel auch die türkische Gemeinde in der 
Dobrudscha vor die schwierige Aufgabe der Reorganisation ihres Schulwesens. 
Obwohl mit dem Erhalt der rumänischen Staatsbürgerschaft für die muslimischen 
Kinder die rumänische Schulpflicht galt, durften sie ihre eigenen konfessionellen 
Schulen beibehalten. Der rumänische Staat betrieb in seiner Nationalitätenpolitik 
über viele Jahre eine Strategie des Ausgleichs, indem er einerseits die Integration 
der Minderheiten durch das staatlich organisierte Schulsystem förderte, ihnen an-
dererseits aber die Möglichkeit gab, unter Erfüllung bestimmter Auflagen, ein ei-
genes paralleles Erziehungssystem aufzubauen.1  

Die Türken in der Dobrudscha verfügten bis zum Ersten Weltkrieg in mehreren 
Dörfern über Primärschulen und in den Städten Konstanza, Pazarcık und Silistre 
zusätzlich über rüşdiye-Schulen. Darüber hinaus existierten einige medrese, in de-
nen vor allem Religionsunterricht erteilt wurde. Während die Primärschulen und 
die medrese ausschließlich von der türkischen Gemeinschaft finanziert wurden, 
wurde die Bezahlung der Lehrer an den rüşdiye-Schulen je zur Hälfte von der ru-
mänischen und der osmanischen Regierung übernommen.2 Die türkischen Lehrer 
der rüşdiye und die Schulbücher kamen zumeist aus dem Osmanischen Reich. Ab 
Ende des 19. Jahrhunderts fanden zahlreiche Jungtürken in der Dobrudscha Zu-
flucht, die dann häufig als Lehrer arbeiteten und wesentlich zur Hebung des Un-
terrichtsniveaus beitrugen.3  

Während sich das duale Bildungssystem in Rumänien für die anderen Minder-
heiten als durchaus nutzbringend erwies, verhinderten diverse Faktoren wie der 
Mangel an Lehrkräften, das Fehlen einer muslimischen Dachorganisation für Bil-
dungsangelegenheiten und nicht zuletzt die finanzielle Not, dass die türkische 
Gemeinschaft von den Möglichkeiten dieses Systems optimal Gebrauch machen 
und ein einigermaßen selbständiges und funktionsfähiges Schulwesen mit einheit-
lichen Lehrplänen aufbauen konnte. Im Gegenteil: Der Rückzug der bisher zu-
ständigen osmanischen Behörden führte nach dem Machtwechsel zu einer un-
übersichtlichen Situation auf dem Bildungssektor und in der Folge zu jahrelangen 
Auseinandersetzungen in der türkischen Gemeinde.  

1  Siehe Ibram 1999, S. 107 ff. 
2  Hak Söz Nr. 261 (25 Ağustos 1938), S. 1: Cemaat mektepleri. Nach einem Bericht des Gou-

verneurs von Konstanza, Scarlat Virnan, verfügten die Türken im Jahre 1903 über 75 Pri-
märschulen, an denen 79 Lehrer arbeiteten. Die Zahl der Schüler an diesen Schulen betrug 
2468. Siehe Ibram 1999, S. 110. 

3  Ülküsal 1999, S. 35. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 222 

Obwohl es um die Jahrhundertwende, ähnlich wie auf Zypern, an einzelnen, 
vor allem von der Lehrerschaft vorgebrachten Verbesserungsvorschlägen nicht 
mangelte,4 kamen ernsthafte Überlegungen zu einer grundlegenden Reformierung 
des türkischen Unterrichtswesens erst unter dem Einfluss der jungtürkischen Re-
volution auf. Es war kein Zufall, dass die Vorreiter der dobrudschatürkischen Re-
formbewegung im Bildungswesen zwei Jungtürken waren: Mehmed Niyazi und 
İbrahim Temo. Unter den dobrudscha-türkischen Intellektuellen vor dem Ersten 
Weltkrieg war Niyazi derjenige, der sich am stärksten im Bildungsbereich enga-
gierte. Im Einklang mit der positivistischen jungtürkischen Doktrin war Bildung 
für Niyazi die Basis der gesellschaftlichen Entwicklung. Geprägt von seinen Erfah-
rungen als Lehrer und Direktor der muslimischen Schule in Konstanza musste er 
jedoch feststellen, dass die türkischen Schulen in der Dobrudscha nicht „zeitge-
mäß“ waren und in diesem Zustand ihren Beitrag zur Aufklärung der Gesellschaft 
nicht leisten konnten.5 Konsequenterweise wurde er gleich nach der Jungtürken-
Revolution zu einem der Mitbegründer des Dachverbandes der türkischen Lehrer 
und Intellektuellen, Tamim-i Maarif Cemiyeti („Gesellschaft zur Verbreitung der 
Bildung“), mit der Absicht, „den Unterricht an den türkischen Schulen zu verein-
heitlichen und zu erneuern“. Tamim-i Maarif Cemiyeti gab auch ein eigenes Organ 
mit Namen Dobruca Sedası heraus. Wie heikel und umstritten die Reformthematik 
war, zeigte sich an den heftigen Kontroversen unter dem Dach dieser Gesellschaft. 
Nach kurzer Zeit verließ er den Verein und setzte seine bildungspolitischen Akti-
vitäten mit der Publikation eigener Periodika fort, die sich vor dem Ersten Welt-
krieg zu zentralen Instanzen der schul- und bildungspolitischen Debatten inner-
halb der türkischen Gemeinschaft entwickelten.  

Gleich in der ersten Ausgabe seines ersten Blattes, Teşvik, stellte Niyazi im Arti-
kel Dobruca mekatib-i islâmiyesi muallimin-i keramına die Grundlinien seines Re-
formprojekts vor. Für ihn war die „europäische Schule“, die er als die „Schule der 
Zukunft“ bezeichnete, das ideale Vorbild für die türkischen Schulen in der Dob-
rudscha. Ihr stellte er die „östliche Schule“ gegenüber, die sich „in der Tradition 
eines anderen Zeitaltersbefinde. Als Hauptmerkmale dieses „überholten Schul-
typs“, den die türkischen Schulen mustergültig repräsentierten, nannte er das „un-
systematische und uneinheitliche Unterrichtsprogramm“ und die „mangelhafte 
Lehrerausbildung“.6  

Niyazi hielt die Lehrerschaft zwar grundsätzlich für den Motor schulischer Re-
formprozesse, nahm die türkischen Lehrer in der Dobrudscha von dieser Charak-
terisierung jedoch ausdrücklich aus. Diese bildeten vielmehr eine höchst hetero-
gene Gruppe mit unterschiedlichem pädagogischem und sozialem Hintergrund 
und könnten daher in der Reformbewegung keine führende Rolle spielen. Aus 

                                                                                          
4  Siehe beispielsweise Sedakat Nr. 18 (1. Teşrin I 1313), S. 3: Mekatib-i islamiyemizin hal-i hazı-

riyle istikbalına bir nazar. 
5  Mektep ve Aile Nr. 1 (1 Nisan 1915), S. 1: Maksat ve meslek hakkında birkaç söz. 
6  Teşvik Nr. 1 (9 Haziran [1910]), S. 1-2: Dobruca mekatib-i islâmiyesi muallimin-i keramına. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 223 

diesem Grund plädierte er immer wieder für die Schaffung einer offiziellen Zent-
ralstelle wie beispielsweise der Encümen-i Maarif-i İslâmiye, die dann mit einem Re-
formpaket zur Regulierung und Standardisierung des türkischen Unterrichtswe-
sens beitragen könnte. Als ersten Schritt zur Gründung eines solchen Amtes ließ 
er auf einem Kongress einen unter seiner Leitung erstellten ersten umfassenden 
Regelkatalog für ein künftiges türkisches Schulwesen in der Dobrudscha verab-
schieden, der Bestimmungen vom Einschulungsalter bis zur Ausbildung der Mäd-
chen, von der Anstellung der Lehrer bis zur Finanzierung und Inspektion der 
Schulen enthielt.7  

Dieser Entwurf bildete die Grundlage einer regen Diskussion in den Zeitungen 
Teşvik und Işık. Innerhalb dieser thematisch breit aufgestellten Debatte stand das 
Problem der Bildungsverweigerung durch Teile der türkischen Bevölkerung im 
Vordergrund. Viele Eltern aus dem muslimischen Milieu lehnten damals die staat-
lichen rumänischen Schulen und Kindergärten radikal ab. Vor allem die Kinder-
gärten, von vielen Lesern als „ein religiöses und nationales Problem“ bezeichnet, 
erregten die Gemüter. Man befürchtete bei den Kindern einen Verlust der „natio-
nalen und religiösen Identität“: Da die Kinder zu früh eine andere Kultur ver-
innerlichten, könnten sie später nicht mehr für die islamische Religion und türki-
sche Kultur sensibilisiert werden.8 Die Gegner der staatlichen Kindergärten wiesen 
darauf hin, dass man im Zeitalter der Nationen eher „nationale Kindergärten“ 
bräuchte, in denen die Basis für die nationalen Werte gelegt würde. Denn das 
Überleben einer nationalen Gruppe in einer fremden Umgebung hänge von der 
Bewahrung der eigenen Kultur und Sprache ab. Gingen sie verloren, höre man 
auf, als ethnische Gruppe zu existieren.9 

Die Befürworter hingegen sahen in den öffentlichen Kindergärten die gutge-
meinte Absicht der rumänischen Regierung, die türkischen Kinder so früh wie 
möglich in das Ausbildungssystem zu integrieren. Die Ängste vor einer Assimila-
tion seien unbegründet. Solange es noch keine guten Bildungseinrichtungen gebe, 
an denen in türkischer Sprache und im islamischen Geist unterrichtet werde, seien 
die rumänischen Kindergärten und Schulen die einzige Möglichkeit, türkischen 
Kindern eine zeitgenössische Bildung zu ermöglichen.10 In diesem Kontext mach-
te man den „blinden Fanatismus“, der „jeder Erneuerung feindlich gegenüber 
steht“, für das Elend und die Rückständigkeit der türkischen Bevölkerung in der 
Dobrudscha verantwortlich: „Hätten wir in der Dobrudscha genug Patrioten, die 
die türkische Gemeinschaft beizeiten für das öffentliche Bildungsangebot emp-

                                                                                          
7   Işık Nr. 4 (22 Şubat 1914), S. 3: Encümen-i maarif-i islamiye. 
8  Teşvik Nr. 26 (12 Kânunusani 1326), S. 3: Çocuk bağçeleri ve reis-i cemiyetin beyannamesi müna-

sebetiyle. 
9  Teşvik Nr. 26 (12 Kânunusani 1326), S. 3: Çocuk bağçeleri ve reis-i cemiyetin beyannamesi müna-

sebetiyle. 
10  Teşvik Nr. 20 (17 Teşrinisani 1326), S. 2: Gradinalar: Çocuk bağçaları, Teşvik Nr. 23 (15 

Kânunuevvel 1326), S. 2-3: Teşhir-i hakikat, yine „Gradinalar“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 224 

fänglich gemacht hätten, so hätten wir heute mehr als nur drei türkische Offizie-
re“.11 Mehmed Niyazi selbst sagte in zahlreichen Artikeln der „reaktionären Ein-
stellung“ den Kampf an und bezeichnete Behauptungen, dass die Kinder in den 
öffentlichen Schulen rumänisiert und christianisiert würden, als „gedankenlose 
Kampagne“ der fortschrittsfeindlichen Kräfte.12  

Obwohl die gewünschten Reformen vor dem Ersten Weltkrieg ausblieben, 
wurde die Bildungssituation der türkischen Bevölkerung dank Niyazis journalisti-
scher und organisatorischer Aktivitäten erstmals ausführlich öffentlich diskutiert. 
So konnten vor allem die Lehrer miteinander in Kontakt treten und sich austau-
schen.13 Aber auch zahlreiche andere Personen, darunter viele Eltern betroffener 
Schüler, beteiligten sich an den Diskussionsforen in den Blättern Teşvik und Işık, 
zumeist in Form von Leserzuschriften, aber auch mit langen Beiträge bzw. Arti-
kelserien.14  

15.2. Die Reformierung des Schulwesens nach dem Ersten Weltkrieg 

Nach dem Ersten Weltkrieg veränderte sich die türkische Schullandschaft in der 
Dobrudscha grundlegend: Die religiösen medrese gaben keine Lebenszeichen mehr 
von sich, und die Grundschulen gerieten komplett unter staatliche Kontrolle. Die 
rüşdiyes in Konstanza und Pazarcık wurden in Primärschulen umgewandelt, wäh-
rend die rüşdiye in Silistre zunächst zu einer Art höherer medrese für Lehrer und 
Imame und Anfang der 30er Jahre ebenfalls zu einer Primärschule umfunktioniert 
wurde. Dies waren von nun an die drei einzigen in der Dobrudscha verbliebenen 
muslimischen Elementarschulen. Sie bestanden halboffiziell fort bis 1940. In die-
sen Schulen wurden Türkisch und Religionskunde auf Türkisch und die restlichen 
Fächer auf Rumänisch unterrichtet. Die rumänische Regierung gab einen kleinen 
Zuschuss, bezahlte die rumänischen Lehrer und stellte die Lehrpläne auf. Die tür-
kische Gemeinde übernahm die Kosten für die türkischen Lehrer und durfte die 
Direktoren selbst bestimmen.15  

                                                                                          
11  Teşvik Nr. 16 (22 Eylül 1326), S. 3: Dobrıca Sedası Tamim-i Maarif Cemiyet-i muhteremesinin 

mürevvec-i efkarı mı yoksa Süleyman Abdülhamid Efendi’nin mi? 
12  Teşvik Nr. 18 (3 Teşrinievvel 1326), S. 1: Vaziyet-i hazıramızdan. 
13  Siehe die Aufsatzreihe des Lehrers an der muslimischen Schule in Konstanza, Abdurrah-

man, unter Köy mekatib-i ibtidaiyesinde ne gibi bir usul takib etmeliyiz? in Teşvik: Teşvik Nr. 3 
(23 Haziran [1910]), S. 4, Teşvik Nr. 4 (30 Haziran [1910]), S. 2, Teşvik Nr. 5 (7 Temmuz 
[1910]), S. 3, Teşvik Nr. 7 (21 Temmuz [1910]), S. 4: Köy mekatib-i ibtidaiyesinde ne gibi bir 
usul takib etmeliyiz? 

14  Dazu siehe beispielsweise Işık Nr. 7 (15 Mart 1914), S. 2: Mecidiye Medrese-i Resmiyesi tali-
matnamesine dair, Işık Nr. 12 (21 Nisan 1914), S. 2-3: Mektublar, Işık Nr. 13 (28 Nisan 
1914), S. 2-3: İlk vazife, Işık Nr. 14 (5 Mayıs 1914), S. 2-3: Mektublar: Yine Mecidiye Medrese-
si, Işık Nr. 18 (8 Haziran 1914), S. 1-2: Mektublar, Işık Nr. 21 (2 Temmuz 1914), S. 3: Tulça 
müftisi efendiye. 

15  Hak Söz Nr. 261 (25 Ağustos 1938), S. 1: Cemaat mektepleri, siehe auch Türk Birliği Nr. 56 
(22 Eylül 1937), S. 1: Mektepler açıldı. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 225 

Die Zusatzkurse für Sprache und Religion an den rumänischen Schulen, die 
von türkischen Lehrern angeboten wurden, bildeten nach dem Krieg die Haupt-
säule des konfessionellen Unterrichts für die türkischen Schüler der Unter- und 
Mittelstufe. Obwohl die Lehrer dieser Kurse, wie die der türkischen Elementar-
schulen, anfangs zumeist aus der Türkei kamen, nahm mit der Zeit der Anteil der 
Absolventen der beiden weiterführenden dobrudschanischen Schulen (des Mus-
limischen Seminars in Mecidiye und der medrese in Silistre) an der Lehrerschaft 
zu. Der größte Teil der Lehrer wurde von der rumänischen Regierung bezahlt; je-
doch musste auch die türkische Gemeinde einen Teil der Kosten übernehmen. So 
wurden beispielsweise im Jahre 1940 37 von insgesamt 207 Lehrern von der Ge-
meinde finanziert.16 Da die türkischen Lehrer keine festen Arbeitsverträge hatten 
und nur eine Art Lehrauftrag mit geringer Stundenzahl erhielten, wurden sie ent-
sprechend schlecht entlohnt. Ihr Monatsgehalt bewegte sich zwischen 600 und 
900 Lei und lag somit deutlich unter dem Durchschnittsgehalt eines Hausmeis-
ters.17 Diese Unterbezahlung war bis zum Schluss eine ständige Quelle des Ärgers 
und wurde immer wieder in der Presse zur Sprache gebracht. Man bezeichnete es 
als Lehrerverachtung, wenn diese wegen schlechter Bezahlung gezwungen seien, 
anderen, nicht unbedingt der Würde ihres Berufs entsprechenden Tätigkeiten 
nachzugehen.18 Auch die betroffenen Lehrer meldeten sich zahlreich zu Wort und 
berichteten, wie sie bei den Behörden versuchten, eine finanzielle Gleichstellung 
mit den rumänischen Kollegen zu erreichen.19 Obwohl sie in regelmäßigen Ab-
ständen die Präfekturen aufsuchten und über den Generalinspekteur der türki-
schen Schulen und den Mufti Anträge an das Bildungsministerium stellten, fand 
ihre Stimme erst im April 1937 Gehör, als die Regierung ihre Gehälter um 500 Lei 
erhöhte.20 Der finanzielle Engpass im Schulbetrieb war damit aber nicht über-
wunden. So wandte sich Mitte 1938 eine Delegation türkischer Intellektueller mit 
einem Memorandum zur Lage an den Schulen an den königlichen Statthalter und 
bat um Hilfe. Auch hier wurde weiterhin die Bezahlung der Lehrer als eines der 
größten Probleme genannt.21 

                                                                                          
16  Fazıl 1940, S. 185. 
17  Hak Söz Nr. 229 (2 Teşrinievvel 1936), S. 1: Ruhani memurlarımızla resmi mualimlerimizin 

maaşları, siehe auch Çardak Nr. 31-32 (8 Ağustos 1939), S. 1: Türk muallimlerine dair. 
18  Türk Birliği Nr. 46 (31 Mart 1937), S. 1: Köylüde kültür aşkı. 
19  Hak Söz Nr. 31 (18 Kânunuevvel 1929), S. 1: Resmi ve hususi mualimlerimizin vaziyet ve vazi-

feleri. 
20  So lesen wir in Tuna unter dem Titel Mualimlerin ağlantısı folgende Kurzmeldung: „Am 

Ersten dieses Monats stattete eine Gruppe türkischer Lehrer unserem Präfekten Dr. Pucere 
einen Besuch ab und flehte ihn an, die nötigen Schritte zu unternehmen, um ihre bedau-
ernswerte Lage zu verbessern.“ Tuna Nr. 8 (7 Temmuz 1936), S. 1: Muallimlerin ağlantısı, 
siehe auch Hak Söz Nr. 244 (28 Ağustos 1937), S. 2: Baş müftümüzün bir muavaffakiyeti und 
Hak Söz Nr. 275 (4 Ağustos 1939), S. 2: Çok isabetli bir teşşebüsün umut verici tesiri. 

21  Der Text des Memorandums, der in Bora (Nr. 7, Octombrie-Noembrie 1938 , S. 9-11) unter 
O iniţiativă lăudabilă. Doleanţele populaţiuni musulmane publiziert wurde, lautete: „Die Un-
terzeichner dieses Textes, die sich als Untertanen und Bürger des Landes verstehen, bitten 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 226 

Die niedrige Entlohnung und die geringe Arbeitsstundenzahl der Lehrer stellten 
für jeden von privater Seite unternommenen Versuch, einen halbwegs funktionie-
renden Türkisch- und Religionsunterricht an den öffentlichen Schulen zu installie-
ren oder die Tätigkeit der einzelnen Lehrer überhaupt erst einmal zu koordinieren, 
ein nahezu unüberwindliches Hindernis dar. Im Rahmen ihrer begrenzten Lehrtä-
tigkeit an den Schulen waren die Lehrer auf sich selbst gestellt und mussten ihren 
Lehrplan und das Unterrichtsmaterial eigenständig zusammenstellen.22 Dadurch 
wies der konfessionelle Sprachunterricht von Schule zu Schule so starke inhaltliche 
Differenzen auf, dass es oft selbst zwischen Nachbarschulen keinerlei Gemeinsam-
keiten gab. „Diese Situation“, so Çardak, „bricht einem das Herz. Man verfügt we-
der über ein gemeinsames Programm noch über eine gemeinsame Methode oder 
gar Lehrmaterial. Es steht nicht einmal fest, wie viele Stunden insgesamt unter-
richtet werden sollen.“23 Die geringe finanzielle Hilfe, die die Türken für ihre Schu-
len von der rumänischen Regierung erhielten, reichte nicht einmal aus, um die 
elementarsten Bedürfnisse dieser Schulen zu befriedigen, geschweige dann, davon 
die Türkischlehrer an den öffentlichen Schulen zu bezahlen. So fielen beispielswei-
se von den ca. 20 Millionen Lei, die die Regierung im Jahre 1929 an die Schulen 
der Minderheiten verteilte, auf die Türken lediglich 172.000 Lei. Das sei nicht 
einmal ein Lei pro Person, klagte die Zeitung Hak Söz.24 

Aufgrund der Zersplitterung des türkischen Unterrichts war der Einfluss der 
Türkei auf die dobrudschatürkischen Schulen uneinheitlich und hing ganz von 
den jeweiligen Lehrkräften ab. Dies lässt sich am besten an der Einführung der la-
teinischen Schrift beobachten. Nach der Schriftreform engagierten sich die türki-
schen Vertreter in Rumänien stark für die Verbreitung des lateinischen Alphabets. 
So schickte beispielsweise der türkische Generalkonsul M. Sabri gleich im Jahr 

                                                                                                                                                                                                                          

den Residenten, dem König ihre uneingeschränkte Loyalität für das Land und die Krone 
auszurichten und beim König die Klagen der muslimischen Bevölkerung vorzutragen. Die 
Unterzeichner als Vertreter der friedfertigsten Bevölkerung dieses Gebietes bringen folgen-
de Forderungen zu Gehör, die auf eine Beantwortung durch Ihre Exzellenz warten: 1. Wir 
bitten um die Umsetzung des Gesetzes über die Kulte der Minderheiten aus dem Jahre 
1928, das im Monitor Offical Nr. 89 am 22. April 1928 veröffentlicht wurde und die Or-
ganisation der muslimischen Gemeinschaft betrifft. 2. Es soll eine gerechtere Bezahlung 
der Lehrer für die türkische Sprache erfolgen. Ungeachtet ihrer dienstlichen Ver-
pflichtungen von nur 2 Stunden am Tag sollen sie mindestens so bezahlt werden, dass sie 
von ihrem Gehalt leben können. 3. Es sollen neue Stellen für die türkische Sprache an je-
der staatlichen Schule errichtet werden, selbst wenn die Anzahl der Schüler unter 30 liegt. 
In den Schulen mit mehr als 30 Schülern sollen ausreichende Stellen entsprechend der 
Anzahl der Schüler errichtet werden. 4. Die Lehrer für die türkische Sprache sollen feste 
Stellen bekommen. 5. Wir wünschen die Einstellung eines Schulprüfers für den musli-
mischen Lehrbetrieb. 6. Im Seminar von Mecidiye sollen in den letzten vier Klassen be-
rufsbildende Maßnahmen durchgeführt werden. 7. Auf den freien Stellen für Hocas und 
Lehrer sollen bevorzugt Absolventen des Seminars in Mecidiye eingestellt werden.“ 

22  Hak Söz Nr. 182 (27 Eylül 1934), S. 1: Daha bekleyecek miyiz? 
23  Çardak Nr. 10 (9 Maiu 1938), S. 1: Tedrisatımızda birlik, Çardak Nr. 33 (8 Eylül 1939), S. 1: 

Yine eski hamam eski tas mı? 
24  Hak Söz Nr. 28 (27 Teşrinisani 1929), S. 1: Resmi malumlara dair. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 227 

1929 24 neue Bücher an die türkischen Schulen und Lehrer.25 Während sich viele 
Schulen in der Süd-Dobrudscha (wie etwa in Pazarcık und Silistre) daraufhin rela-
tiv früh für das neue Alphabet entschieden, schoben die meisten Lehrer in der 
Nord-Dobrudscha (Konstanza, Tulçea usw.) diesen Schritt weit hinaus.26  

Die gleichzeitige Verwendung verschiedener Alphabete vergrößerte die Diffe-
renzen zwischen den einzelnen Schulen noch und führte zu heftigen Diskussio-
nen in der Presse. Die prokemalistischen Blätter beschimpften die Reformverwei-
gerer als „Regimegegner“, die unter dem Deckmantel der Religion ihre fortschritts-
feindlichen Ansichten verbreiteten und Gegner der neuen laizistischen Türkischen 
Republik rekrutierten.27 Dabei hob man immer wieder die Vorzüge der lateini-
schen Schrift hervor. Sie brächte vor allem eine enorme Erleichterung beim Lesen 
auch der religiösen Bücher mit sich, darunter des Korans. Wenn die Regimegegner 
dieser Tatsache zum Trotz ihre feindliche Propaganda vor allem beim „ungebilde-
ten Volk“ fortsetzten, sollten sie wissen, dass sie mit den heftigsten Reaktionen zu 
rechnen hätten: „Es ist die nationale Aufgabe der revolutionären türkischen Ju-
gend, die reaktionären Kräfte nicht in Ruhe zu lassen. Die Köpfe dieser fanati-
schen Fundamentalisten gehören abgeschlagen.“28  

Trotz der harschen Kritik in der Presse und des Drucks der türkischen Vertre-
tungen in Rumänien gab es selbst 10 Jahre nach der türkischen Schriftreform 
noch vereinzelt Schulen in der Dobrudscha, die die arabische Schrift verwende-
ten. Der Autor Ömer Aziz, der in Türk Birliği viel zu diesem Thema publizierte, 
bezeichnete es als „Schande“ (yüz kızartıcı), dass man nach so vielen Jahren den 
Fundamentalismus in der Dobrudscha nicht besiegen konnte. Es sei unfassbar, 
dass immer noch in arabischer Schrift unterrichtende Schulen existierten, obwohl 
das lateinische Alphabet inzwischen von der „ganzen türkischen Welt“ akzeptiert 
werde.29 Immer zahlreicher wurden die Stimmen, die den Mufti und andere Au-
toritäten aufforderten, baldmöglichst eine Verfügung über die Aufhebung der ara-
bischen Schrift in der Dobrudscha zu erlassen.30 Einige Zeitungen, wie beispiels-
weise Türk Birliği, übten psychologischen Druck aus, indem sie immer wieder 
Namen von Schulen und Lehrern bekannt machten, die noch in arabischer 
Schrift unterrichteten.31  

                                                                                          
25  Siehe Ibram 1999, S. 113-114. 
26  Dabei sollte nicht außer Acht gelassen werden, dass bei diesem regional unterschiedlichen 

Verhalten neben der religiösen Gesinnung auch ethnische Faktoren eine wichtige Rolle 
spielten: In der Nord-Dobrudscha lebten mehrheitlich Tataren, die sich immer deutlicher 
in Richtung Krim und weg von Ankara orientierten. Die Süddobrudschaner fühlten sich 
dagegen seit der Gründung der Republik verstärkt zum türkischen Zentrum hingezogen. 
Mehr zu dieser Thematik siehe im Kapitel über den tatarischen Nationalismus. 

27  Türk Birliği Nr. 33 (18 Mart 1936), S. 1-2: Köylerimizde kültür. 
28  Türk Birliği Nr. 52 (27 Haziran 1937), S. 1: Mekteplerin tatili münasebetiyle. 
29  Türk Birliği Nr 7 (17 Birincikânun 1938), S. 1: Tedrisat meselesi. 
30  Türk Birliği Nr. 55 (20 Ağustos 1937), S. 2: Yeni ders senesine girerken. 
31  Türk Birliği Nr. 49 (10 Mayıs 1937), S. 2: Arab harflerile tedrisat yapan bir hoca, Türk Birliği 

Nr. 50 (24 Mayıs 1937), S. 2: Kasabamızda arab harflerile tedrisat yapılıyor. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 228 

In diesem Zusammenhang wurde auf die Vorteile des überkonfessionellen Un-
terrichtes an den rumänischen Schulen hingewiesen. Der Herausgeber von Hak 
Söz, Habib Hilmi, bezeichnete die rumänischen Schulen als Rettung für die mus-
limischen Kinder, vor allem die Mädchen, die durch das verwahrloste türkische 
Schulsystem von jeglicher Bildung systematisch ausgeschlossen seien. Auch wenn 
bis jetzt nur die wenigsten von ihnen die Möglichkeit gehabt hätten, an den ru-
mänischen Schulen die „Zivilisation“ kennen zu lernen und sich von den „Zwän-
gen der Tradition“ zu befreien, sei dies ein großer Schritt für die Musliminnen, 
die gewohnt seien, „hinter Gittern und unter Schleiern“ zu leben. Es sei nun an 
der Zeit, mit Rückenwind aus der reformorientierten Türkei das „Tuch des blinden 
Konservativismus“ (kör taasub perdesi), das den Türken in der Dobrudscha über 
viele Jahre den Blick versperrt habe, zu zerreißen und den Mädchen, die die künf-
tigen Generationen erziehen würden, zumindest den Besuch der Mittelschule zu 
ermöglichen. Der Autor wies darauf hin, dass die Türken in Bulgarien in dieser 
Hinsicht ihren Landsleuten in der Dobrudscha weit voraus seien: „Im Gegensatz 
zu uns haben sie einige hochqualifizierte Frauen hervorgebracht. Unter den stän-
digen Autoren des Blattes Çiçek, das in lateinischer Schrift herauskommt, ist eine 
Frau.“32 

Vereinzelt meldeten sich auch in der Bildungsdebatte Frauen zu Wort. Bei-
spielsweise beklagte die Lehrerin Lütfiye Rıza im Artikel Mektep müsamereleri in 
Halk, dass die muslimischen Eltern zu wenig Zeit und Geld in die Bildung inves-
tierten und einige ihren Kindern das Recht auf eine Ausbildung gänzlich absprä-
chen. Dabei sei Erziehung ein elementares Bedürfnis wie Essen und Schlafen und 
somit ein Grundrecht der Kinder. Deswegen sei es die Pflicht der Eltern, ihren 
Kindern dieses Recht zu gewähren.33 

Auch ohne eine zentrale Institution fand somit eine Art informeller Interaktion 
zwischen dem „Mutterland“ und den türkischen Schulen in der Dobrudscha statt, 
und zwar nicht nur mittels importierter Lehrer und Schulbücher. Entscheidend 
war vielmehr, dass die türkische Republik, wie zuvor schon das Osmanische 
Reich, nach Belieben die bildungspolitische Agenda und die Debattenthemen 
vorgeben konnte, und selbst die Gegner der türkischen Regierung vor Ort zu-
nächst einmal gezwungen waren, darauf zu reagieren, statt eigene Konzepte ent-
wickeln zu können. Beispielsweise wurde die Diskussion über die lateinische 
Schrift an den Schulen allein durch das Zentrum bestimmt. Dies galt auch für an-
dere Reformmaßnahmen, ob man sie in der Dobrudscha nun übernahm oder ab-
lehnte. Noch deutlicher als bei den Primär- und Sekundärschulen bzw. beim Reli-
gionsunterricht an den öffentlichen Schulen zeigte sich die Einflussnahme des 
türkischen Staates bei zwei weiterführenden Schulen, die im folgenden Abschnitt 
behandelt werden.  

                                                                                          
32  Hak Söz Nr. 6 (26 Haziran 1929), S. 1: Kızlarımızın tahsil ve terbiyesi. 
33  Halk Nr. 8 (12 Temmuz 1936), S. 1: Mektep müsamereleri. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 229 

15.3. Silistre Medresesi und Seminarul Musulman din Megidia/Medgidia  

Die beiden weiterführenden türkischen Schulen in der Dobrudscha, die schwer-
punktmäßig Lehrer und Kleriker ausbildeten, unterschieden sich grundlegend so-
wohl in ihrer inhaltlichen Ausrichtung und Organisationsstruktur als auch in ihrer 
Bedeutung und Wirkung.  

Die kurzlebige und private Silistre Medresesi entstand als Erweiterung der rüşdiye 
im Jahre 1919. Bis Mitte der 20er Jahre wies die Einrichtung alle Eigenschaften ei-
ner klassischen osmanischen medrese für Lehrer und Geistliche auf und bildete so-
mit das süddobrudschanische Gegenstück zum Muslimischen Seminar in Meci-
diye. Parallel zu den Schulreformen in der Türkei wurde auch ihr Lehrprogramm 
schrittweise modernisiert. So entfernte man beispielsweise bereits im Schuljahr 
1925–1926 die Religionsfächer fıkıh, tefsir und hadis aus dem Lehrplan.34 1927 wur-
de dann das Programm der rumänischen Lehrerschule übernommen, wobei die 
Unterrichtssprache im Gegensatz zum Muslimischen Seminar in Mecidiye türkisch 
blieb. Nicht zuletzt deswegen war der Austausch zwischen dieser Schule und dem 
türkischen Zentrum, verglichen mit dem Seminar in Mecidiye, relativ intensiv. Da 
man aber von der rumänischen Regierung keine Unterstützung erhielt und aus-
schließlich von der muslimischen Gemeinde finanziert wurde, hatte man von An-
fang an mit finanziellen Engpässen zu kämpfen, bis schließlich 1930 der Lehrbe-
trieb eingestellt werden musste. Seitdem war die Wiedereröffnung für die zent-
rumsorientierten Printmedien und Intellektuellen ein ständiges Thema. Man war 
der Auffassung, dass die andere weiterbildende Schule, das Muslimische Seminar 
in Mecidiye, erstens wegen ihrer Lage und Größe, vor allem aber wegen ihrer kon-
servativen Ausrichtung den Wunschvorstellungen eines beträchtlichen Bevölke-
rungsteils in der Dobrudscha nicht entsprach.35 Für die radikalen Kemalisten war 
das Seminar in Mecidiye eine Bildungsanstalt der „alten und überholten Tradition“ 
(eski ve köhen bir zihniyetin temsilcisi).36 So kritisierte man immer wieder, dass das 
Seminar die Schriftreform nicht mitmachte, weiterhin fıkıh, tefsir und hadis auf sei-
nem Lehrplan hatte und Arabisch und Persisch als Unterrichtssprache einiger Fä-
cher beibehielt; und dies, obwohl viele dieser Inhalte in der Türkei längst nicht 
mehr unterrichtet würden.37 Aus diesen Gründen kam es zu zahlreichen Initiativen 
und Versuchen, die Silistre Medresesi wieder zu eröffnen. Die Finanzierungsproble-
me ließen sich jedoch nicht beheben, so dass diese zweitwichtigste weiterführende 
Bildungseinrichtung nicht mehr in Betrieb genommen werden konnte. Somit blieb 
das Muslimische Seminar in Mecidiye die einzige höhere Bildungsanstalt für die 
Türken in der Dobrudscha außerhalb des regulären rumänischen Schulsystems.  

                                                                                          
34  Hak Söz Nr. 14 (21 Ağustos 1929), S. 1: Medresemizde gaye ve tedrisat. 
35  Çardak Nr. 29-30 (20 Temmuz 1939), S. 1: Bir hasbihal, Çardak Nr. 34 (30 Eylül 1939), S. 1: 

Mektep, yine mektep, daima mektep. 
36  Çardak Nr. 41 (8 İkincikânun 1940), S. 1: Bir hakikat kalmasun Allahım, alemde nihan. 
37  Türk Birliği Nr. 15 (8 Mart 1934), S. 1: Dobrucada Türk mektepleri. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 230 

Das Muslimische Seminar in Mecidiye konnte auf eine längere Tradition zu-
rückblicken als die Silistre Medresesi. Die Anstalt war außerdem die einzige von der 
rumänischen Regierung finanzierte weiterführende muslimische Schule. Nicht zu-
letzt deswegen entwickelte sie sich zur Kaderschmiede für die muslimische Elite in 
der Dobrudscha. Keine andere Institution vermochte das kulturelle und geistige 
Leben der Türken in der postosmanischen Zeit so intensiv zu prägen wie diese 
Lehranstalt. 

Das Muslimische Seminar wurde 1891 in der Kleinstadt Babadağ im Kreis 
Tulçea gemäß Artikel 21 des Verwaltungsgesetzes für die Dobrudscha zunächst mit 
dem Ziel gegründet, religiöses Personal für die Moscheen und Lehrer für die mus-
limischen Konfessionsschulen auszubilden. Später wurden jedoch auch die Muftis 
und die Präsidenten der Schariagerichte aus den Reihen seiner Absolventen rekru-
tiert.38 Absolventen wie Studenten dieser Schule spielten außerdem im Presseleben 
eine bedeutende Rolle. Sie waren Initiatoren und Mitbegründer zahlreicher Zei-
tungen; zudem dominierten sie auch als Leser mittels ihrer Beiträge, Leserbriefe 
und Kritiken das Diskussionsgeschehen in den türkischen Blättern.  

Vom starken Rückgang des türkischen Bevölkerungsanteils im Kreis Tulçea in-
folge der großen Emigrationswelle von 1899 war auch das Seminar betroffen. Aus 
diesem Grund verfügte das Ministerium im Jahr 1901 seinen Umzug in die Stadt 
Mecidiye, ins Zentrum des von der muslimischen Bevölkerung bewohnten Gebie-
tes.39 Die Geschichte dieser Schule, die offiziell nun Muslimisches Seminar in Meci-
diye (Seminarul Musulman din Megidia) hieß, lässt sich ab diesem Datum bis 1933 
aufgrund der vorhandenen Seminarjahrbücher (Anuarul Seminarului Musulman din 
Megidia) genau verfolgen.  

Die Zahl der Schüler bewegte sich in diesem Zeitraum zwischen 54 (Schuljahr 
1909–1910) und 156 (Schuljahr 1931–1932). Dabei muss angemerkt werden, dass 
das Interesse an der Schule vor allem ab 1913 erheblich zunahm, als sich mit der 
Angliederung der Süd-Dobrudscha an Rumänien die Zahl der muslimischen 
Staatsangehörigen stark erhöhte.40 Insgesamt besuchten bis 1930 700 Schüler das 
Seminar. Aufgrund des anspruchsvollen Unterrichtsprogramms und strenger Dis-
ziplin erlangte aber nur etwa ein Fünftel von ihnen (141 Schüler) einen Ab-

                                                                                          
38  Laut einer Liste der Absolventen des Seminars aus dem Jahr 1929 waren beispielsweise die 

Muftis und Präsidenten der Schariagerichte von Tulçea, Konstanza und Caliacra sowie der 
Präsident des Schariagerichts in Durostor Absolventen des Seminars. Siehe Anuarul Semi-
narului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1929–1930, S. 15-18: Abolvenţii Seminarului 
Musulman din Megidia. 

39  Anuarul Seminarului Musulman al statului din Medgidia pe anul şcolar 1903–1904, S. 3-4: Isto-
ricul seminarului. 

40  So sah das Bildungsministerium beispielsweise im Jahre 1914 vor, 35 neue Stipendiaten im 
Seminar aufzunehmen, um den Lehrerbedarf für die Schulen in der Süd-Dobrudscha ab-
decken zu können. Siehe Işık Nr. 10 (5 Nisan 1914): S. 4: Mecidiye medresesi. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 231 

schluss.41 Die Wiedervereinigung wirkte sich auch auf die Zahl der Lehrkräfte, der 
angebotenen Unterrichtsfächer und der Klassen aus. Während 1903–1904 lediglich 
fünf Dozenten am Seminar tätig waren,42 unterrichteten im Schuljahr 1931–1932 
15 Lehrer (acht Rumänen und sieben Türken). Hinzu kamen noch fünf Verwal-
tungsangestellte und acht weitere Bedienstete.43 Unter den Lehrern befanden sich 
auch Mehmed Niyazi und İbrahim Temo, die als die Gründungsväter der dobru-
dschatürkischen Presse gelten. Der Verwaltungsdirektor der Schule, die jährlich 
entweder vom rumänischen Generalinspektor für Mittelschulen oder dem Mufti 
des Kreises Konstanza inspiziert wurde, war mit Ausnahme des ersten Direktors, 
Demirgean Efendi, ein Rumäne.44 Der Studiendirektor war dagegen immer Türke. 
Diesem Prinzip blieb man bis zum Schluss treu. Im Schuljahr 1905–1906 wurden 
die ersten Stipendien vergeben. Etappenweise wurden dann alle Schüler Stipen-
diaten. Während anfangs nur die Hälfte der Schüler im Internat bleiben konnte, 
wurde dieses Angebot schließlich auf fast alle Schüler erweitert.45  

Das Jahr 1904 markierte einen Wendepunkt in der Geschichte des Seminars: 
Das Gründungsstatut wurde von einer aus 36 Artikeln bestehenden neuen Satzung 
abgelöst. Mit der Neuregelung erfuhr auch das Unterrichtsprogramm eine gering-
fügige Änderung. Ab dem Schuljahr 1907–1908 kamen zu den klassischen Fächern 
Rumänisch, Arabisch, Interpretation des Korans und religiöses Recht noch Tür-
kisch, Persisch, Mathematik und Geographie hinzu. 1909–1910 finden wir auch 
Landwirtschaft, Pädagogik, Hygiene und Volksmedizin auf dem Programm. Abge-
sehen von kleinen Modifikationen blieb dann das Unterrichtsprogramm ab dem 
Schuljahr 1910–1911 weitgehend unverändert. Es wurden lediglich noch Gesang, 
Musik und Schönschrift zum Lehrplan hinzugefügt. Auch wenn sich die wöchent-
liche Stundenzahl der einzelnen Fächer von Jahr zu Jahr änderte, so nahmen doch 

                                                                                          
41  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1929–1930, S. 3-4: Scurt istoric al 

Seminarului Musulman din Megidia. Die Zahl der türkischen Absolventen der rumänischen 
Gymnasien dürfte für diesen Zeitraum etwa im gleichen Bereich liegen. So waren von den 
4570 Abiturienten, die zwischen 1921 und 1927 das Gymnasium abschlossen, 29 Türken, 
siehe Ibram 1999, S. 112-113. Müstecib Fazıl berichtete im Jahr 1940, dass außer den im 
rumänischen Militär tätigen Offizieren und den Lehrern an den türkischen Schulen bereits 
über 40 Türken in der Dobrudscha eine rumänische Universität absolviert hätten. Fazıl 
1940, S. 189. 

42  Anuarul Seminarului Musulman al statului din Medgidia pe anul Şcolar 1903–1904, S. 5-6: 
Cronica anului şcolar 1903–1904. 

43  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1931–1932, S. 5. 
44  Die Verwaltungsdirektoren des Seminars waren bis 1933: Demirgean Efendi, Alexandru 

Alecu, Filip Apostolescu, Catalin Arsenescu und Andre Avram. Siehe Anuarul Seminarului 
Musulman din Megidia pe anul şcolar 1928–1929, S. 3: Scurt istoric al seminarului musulman. 

45  So blieben beispielsweise im Schuljahr 1929–1930 von insgesamt 137 eingeschriebenen 
Schülern 125 im Internat des Seminars. Der Direktor Andre Avram meldete in einem Be-
richt an das Ministerium Bedarf für einen weiteren Schlafraum an, damit alle Schüler im In-
ternat übernachten konnten. Siehe Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 
1929–1930, S. 27-30: Raportul general asupra mersului Seminarului în anul şcolar 1929–1930. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 232 

Arabisch, Rumänisch, Koranunterricht und Recht bis 1917 mit einem Umfang von 
ca. 20 Wochenstunden immer noch den ersten Platz ein, und zwar vor Türkisch. 

Die Änderung der Gründungssatzung und die Erneuerung des Lehrprogramms 
fand in der Presse allgemein Zustimmung. Man wies aber zugleich darauf hin, 
dass dies allein nicht ausreichen würde, um im Seminar eine zeitgemäße Ausbil-
dung zu gewährleisten.46 Vor allem wurde eine Aufstockung des Türkischunter-
richts gefordert. Im Artikel Mecidiye medrese-i resmiyesi in Işık war beispielsweise zu 
lesen, dass der Türkischunterricht gegenwärtig zu kurz komme und die türkischen 
Intellektuellen konkrete Vorschläge zur Verbesserung des Angebots machen soll-
ten.47 Für die Forderung nach noch radikaleren Reformschritten musste man al-
lerdings die Entwicklung in der Türkei abwarten. So wurden zeitgleich mit der 
Schulreform in der Türkei ab Mitte der 20er Jahre Stimmen, auch aus der Verwal-
tung der Schule, laut, die die Seminarsatzung von 1904 nach türkischen Vorbil-
dern modernisieren wollten. Sie entspreche nicht mehr den aktuellen Gegeben-
heiten und stelle somit ein Hindernis für die Weiterentwicklung des Lehrpro-
gramms dar. Spätestens ab jetzt bildete das türkische Schulmodell den wichtigsten 
Bezugspunkt für das Muslimische Seminar.  

Um die Schulreform in der Türkei aus nächster Nähe zu inspizieren und vor al-
lem, um die Neuorganisation der religiösen Seminare zu studieren, reiste der 
Schuldirektor Alecu zweimal nach Istanbul. Nach seiner Rückkehr fasste er dann 
seine auf dieser Basis entwickelten Reformpläne für das Seminar in diversen Be-
richten an das Bildungsministerium zusammen. Dabei stand die Säkularisierung 
des Seminars nach türkischem Vorbild an erster Stelle. Einer der ersten Reform-
schritte war die Ersetzung des Arabischen als Unterrichtssprache in den religiösen 
Fächern durch das Türkische. Alecu schrieb, dass die alte Vorstellung, der Koran 
würde durch seine Übersetzung inhaltliche Einbußen erleiden, „unsinnig“ sei. 
Heute existierten viele Koran-Übersetzungen in verschiedenen Sprachen, so dass 
es sinnlos sei, die Schüler mit dem Arabischen zu quälen.48  

Noch wichtiger war in diesem Zusammenhang Alecus Beharren auf einer Re-
duzierung der vielen religiösen Feiertage während des Ramadan und des kurban-
Festes, die den Schulbetrieb erheblich beeinträchtigten und dafür verantwortlich 
waren, dass der vorgesehene Lehrstoff nicht ordnungsgemäß durchgenommen 

                                                                                          
46  Siehe Teşvik Nr. 3 (23 Haziran 1910), S. 2-3: Mecidiye medrese-i resmiyesinin tevzi-i mükâfat 

resmi ve Müfti Efendinin nutku. In einem Brief in der Zeitung Işık kritisierte Ömer Lütfü ein 
Interview des Schuldirektors Aleco im rumänischen Blatt Dobrogea Jună, in dem dieser die 
Ausbildung im Seminar für optimal erklärt hatte. Lütfü meinte, dass sich an der Schule 
zwar schon einiges getan habe, eine grundlegende Reform aber noch ausstehe. So würden 
fähige Lehrer wie Niyazi und Halil nicht viel erreichen können. Man müsse daher ein zeit-
gemäßes Lehrprogramm und einen neuen Verwaltungsplan erstellen. Işık Nr. 10 (5 Nisan 
1914), S. 2-3: Mektublar. 

47  Işık Nr. 3 (15 Şubat 1914), S 3: Mecidiye Medrese-i Resmiyesi. 
48  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1929–1930, S. 5-9: Extras din rapor-

tul general No. 256 din 1 Lulie 1927. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 233 

werden konnte. In seinem Bericht von 1927 meinte er, dass diese muslimischen 
Feiertage in der heutigen Zeit nicht mehr akzeptabel seien. Zu Zeiten der letzten 
Satzungsänderung im Jahr 1904 sei der „religiöse Fanatismus“ unter den Musli-
men weit verbreitet gewesen, weshalb die Feiertagsregelung damals nicht angetas-
tet werden konnte. Außerdem sei es üblich gewesen, dass die Schüler muslimi-
scher Seminare die Fastenzeit Ramadan in den Moscheen verbrachten, wo sie von 
den Gläubigen Spenden für das Seminar sammelten. Dies wurde neben der Hos-
pitation bei einem Imam als religiöses Praktikum betrachtet. Um die armen Schü-
ler zu unterstützen, änderte man seinerzeit diese Praxis nicht. Heute seien diese 
Traditionen aber selbst in muslimischen Ländern wie der Türkei, wo der Islam als 
Staatsreligion gelte, verschwunden. Außerdem seien die Schüler nicht mehr auf 
Spenden angewiesen, weil sie alle Staatsstipendiaten seien. Aus diesen Gründen 
seien die beiden Ferientermine Anachronismen geworden und sollten auf jeweils 
höchstens fünf Tage reduziert werden.49  

Der Wunsch, das Unterichtsprogramm nach türkischem Vorbild schrittweise zu 
säkularisieren, wurde in allen späteren Berichten der Direktoren an das Bildungs-
ministerium wiederholt. So schlug beispielsweise der Direktor Andre Avram in 
seinem Bericht aus dem Jahr 1929 eine Ausweitung des Türkischunterrichts auf 
Kosten des Koranunterrichts vor. Ihm zufolge reichten 15 Unterrichtsstunden in 
türkischer Sprache, verteilt auf acht Klassen, nicht aus. Außerdem würde der Ko-
ran auch in anderen religiösen Fächern wie Recht, Religionsgeschichte, arabischer 
Sprache usw. unterrichtet.50 In seinem Bericht vom folgenden Jahr erfahren wir, 
dass die Stundenzahl im Fach Koran-Interpretation bereits halbiert wurde.51  

Bei aller Entschlossenheit vergaß die Schulleitung nicht, immer wieder zu be-
tonen, dass der für das muslimische Seminar in Mecidiye ausgearbeitete Reform-
plan erstens im Einklang mit den Reformen in der Türkei stehe und zweitens mit 
den muslimischen Geistlichen und den Lehrern am Seminar abgesprochen wor-
den sei. Die Hervorhebung des türkischen Vorbildes diente in erster Linie dazu, 
dem Widerstand der „Traditionalisten“ entgegen zu treten. Ähnliche Reformen 
seien also zunächst in einem muslimischen Land, sogar im „Mutterland“ selbst, 
durchgeführt worden und könnten deshalb nicht als das Werk einiger „christlicher 
Bürokraten“ in Rumänien verstanden werden. In dieser Angelegenheit stand die 
Vereinigung der Absolventen des Seminars (Asociaţiunea absolvenţilor Seminarului 
musulman din Dobrogea) der Schulleitung unterstützend zur Seite.  

Diese Vereinigung wurde 1912 auf Initiative von Munip Demirgean gegründet. 
Anfangs hatte sie 28 Mitglieder, im Mai 1929 betrug ihre Mitgliederzahl 85 Per-

                                                                                          
49  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1929–1930, S. 8: Extras din raportul 

general No. 256 din 1 Lulie 1927. 
50  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Scolar 1929–1930, S. 27-30: Raportul gen-

eral asupra mersului Seminarului în anul Scolar 1929–1930. 
51  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1930-1931, S. 12-16: Domnule 

Ministru. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HÜSEYIN AĞUIÇENOĞLU 234 

sonen. Somit war mehr als die Hälfte aller Absolventen in dieser Gruppierung or-
ganisiert. Die Vereinigung verstand sich als Interessenvertretung der Absolventen, 
strebte aber auch eine aktive Rolle bei der „Aufklärung der türkischen Gesell-
schaft“ an. Auf der gesamtgesellschaftlichen Ebene sah sie ihre Aufgabe in der Be-
kämpfung von „Fanatismus und Analphabetismus“, in der Koordination ver-
schiedener Unterstützungsprogramme, in der Erhöhung des „moralischen Ni-
veaus“ der Gesellschaft, in der Weckung „patriotischer Gefühle“ und in der Orga-
nisation von Festen mit dem Ziel, die rumänische Kultur bekannt zu machen. 
Vordringlich aber setzte man sich für die Belange der Absolventen des Seminars 
ein. Die Hauptforderungen des Vereins betrafen die Regelung des Militärdienstes 
der Geistlichen, die Öffnung der wichtigen Mufti- und Kadı-Posten, die lange Zeit 
Theologen aus der Türkei vorbehalten waren, für die Absolventen des Seminars 
und die Angleichung der Lehrerbesoldung an die ihrer rumänischen Kollegen. 
Nach dem Krieg nahm sich die Vereinigung auch die Errichtung einer Druckerei 
und die Gründung einer Bank vor. Darüber hinaus organisierte man zusammen 
mit der Seminarleitung diverse kulturelle Aktivitäten wie Lesungen, musikalische 
Veranstaltungen, Theateraufführungen usw.52 Die dabei erzielten Gewinne wur-
den der Schule gespendet, die unter ständiger Geldnot litt. Das dem Seminar von 
der rumänischen Regierung zur Verfügung gestellte feste jährliche Budget deckte 
keineswegs alle Bedürfnisse der Schule ab. Die Schulleitung machte daher in ihren 
jährlichen Berichten an das Erziehungsministerium ab Mitte der 20er Jahre immer 
wieder auf die finanziellen Defizite aufmerksam. Da der Etat jedoch konstant 
blieb und die Leitung daraufhin beschloss, einige kleinere Ausgaben selbst zu fi-
nanzieren, bat der Direktor Avram im Jahr 1929 das Ministerium um die Er-
laubnis, von jedem Schüler einen Betrag von 300 Lei erheben zu dürfen.53 Die-
sem Wunsch wurde jedoch nicht entsprochen, und so vergrößerte sich das Finanz-
loch immer weiter. So konnten beispielsweise im Jahr 1932 nicht einmal die Re-
chungen für Lebensmittel und Brennholz beglichen werden. Im Bericht vom 7. 
September 1932 stand, wenn nicht bald eine Lösung gefunden werde, würden die 
Händler nicht mehr liefern.54 Nachdem das Schulkomitee eingesprungen war und 
einen Teil der Ausgaben übernommen hatte, konnte man dann die Zahlungs-
schwierigkeiten in diesem Jahr überwinden. 

Trotz dieser chronischen Finanznot, die sich auch negativ auf das Unterrichts-
programm auswirkte, und der Vorwürfe der radikalen Kemalisten, dass man die 
türkischen Reformen nicht in dem gewünschten Ausmaß übernehme, bildete das 
Muslimische Seminar in Mecidiye aufgrund seiner Verankerung in der Bevölke-
rung, seiner traditionsreichen Geschichte und nicht zuletzt aufgrund des Imports 

                                                                                          
52  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Scolar 1929–1930, S. 12-13: Asociaţiunea 

absolvenţilor Seminarului musulman din Dobrogea. 
53  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Scolar 1929–1930, S. 27-30: Raportul gen-

eral asupra mersului Seminarului în anul Scolar 1929–1930. 
54  Anuarul Seminarului Musulman din Megidia pe anul Şcolar 1931–1932, S. 20: Domnule Ministru. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZWISCHEN BINDUNG UND ABNABELUNG 235 

von Lehrbüchern für die religiösen Fächer die wichtigste Brücke zum „Mutter-
land“ auf dem Bildungssektor. Selbst wenn die seit der Mitte der 20er Jahre am 
Seminar angestrebten Reformschritte mit dem Fortschritt in der Türkei nicht 
Schritt halten konnten, waren die reformierten Schulen in der Türkei doch das 
einzige Orientierungsmodell für das Seminar. Und dieses laizistische Modell war 
für die rumänische Schulleitung leichter zu kopieren als das frühere islamisch-
osmanische Vorbild. Dies kam in den Berichten der Schuldirektoren seit 1927, in 
denen die türkischen Reformen immer wieder als Leitbild für die Erneuerungen 
im Seminar erwähnt wurden, unmissverständlich zum Ausdruck.  

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221 - am 26.01.2026, 14:05:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506727-221
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

