
https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kirsten Seidlitz
Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Kultur und soziale Praxis

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kirsten Seidlitz, geb. 1988, promovierte an der a.r.t.e.s. Graduate School for the 
Humanities Cologne. Sie ist aktiv im International Council for Traditional Music 
(ICTM).

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kirsten Seidlitz

Musik & politischer Konflikt aus der Türkei
Kurdische, alevitische und linke Musik in Deutschland

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inaugural-Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophischen Fa-
kultät der Universität zu Köln
Gutachter/-innen: Prof. Dr. Federico Spinetti, Jun.-Prof. Dr. Béatrice Hendrich, 
Dr. habil. Martin Greve  

The EOSC Future project is co-funded by the European Union Hori-
zon Programme call INFRAEOSC-03-2020, Grant Agreement num-
ber 101017536 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch das Projekt EOSC Future.
 Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese 
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung, 
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für 
beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/
by/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. 
Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit 
Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. 
weitere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.  

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld
© Kirsten Seidlitz

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld  
Umschlagcredit: Sakîna & Friends mit tanzendem Publikum, aufgenommen von 

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5476-9
PDF-ISBN 978-3-8394-5476-3
https://doi.org/10.14361/9783839454763
Buchreihen-ISSN: 2703-0024
Buchreihen-eISSN: 2703-0032

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download 

Georg Cizek-Graf (Foto bearbeitet)

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

1. Einleitung .................................................................... 9

1.1 Musik und Gesellschaft ........................................................ 10

1.1.1 Musik und Politik ....................................................... 13

1.1.2 Musik und Diaspora .................................................... 17

1.2 Drei Forschungsfragen........................................................ 27

1.2.1 Musik und politischer Kommentar ...................................... 28

1.2.2 Die Heterogenität der Musik aus der Türkei

in der deutschen Gesellschaft.......................................... 29

1.2.3 Hoffnungen zu Musik im transnationalen Kontext ....................... 32

1.3 Kulturelle Repräsentation und kulturelle Netzwerke............................ 35

1.3.1 Grundlagen der kulturellen Repräsentation nach Hall ................... 35

1.3.2 Ein Beispiel unterschiedlicher kultureller (De-)Kodierungen:

die Bedeutung des Instruments Bağlama .............................. 38

1.3.3 Communitys als kulturelle Netzwerke................................... 46

1.4 Die Methodik ................................................................. 48

1.5 Musizieren gemeinsammit Musikern und Musikerinnen aus der Türkei: meine

Proben mit dem »Köln Türk Müziği Korosu« ................................... 59

2. Protestmusik ................................................................ 63

2.1 Allgemeines .................................................................. 63

2.2 Beobachtungen: das Wirken eines Protestmusikers

aus der Türkei in Deutschland ................................................ 75

2.3 Portraits von Protestmusikern und Beteiligten an musikalischen 

Protestveranstaltungen aus der Türkei in Deutschland ........................ 77

2.3.1 Musikerportrait Kemal Sahir Gürel ...................................... 77

2.3.2 Musikerportrait Sercan Günduğ ......................................... 81

2.3.3 Musikerportrait Kadir Şahinkaya ....................................... 86

2.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen................................ 90

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren ................... 90

2.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitys aus der Türkei in

Deutschland ............................................................ 91

2.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei ......... 92

3. Die Kurden ................................................................... 95

3.1 Allgemeines .................................................................. 95

3.2 Beobachtungen: kurdische Konzerte in Deutschland ........................... 112

3.3 Portraits kurdischer Musikschaffender ........................................ 114

3.3.1 Musikerportrait Nurettin Kanoğlu alias Ardil Ariya....................... 114

3.3.2 Musikerportrait Mehmet Akbaş ......................................... 118

3.3.3 Musikerinportrait Sakîna Teyna........................................ 123

3.3.4 Musikerportrait Bülent Emir ............................................ 131

3.3.5 Musikerportrait Adir J. Tekîn .......................................... 134

3.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen............................... 139

3.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren .................. 139

3.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitys

aus der Türkei in Deutschland.......................................... 141

3.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei ........ 144

4. Die Aleviten .................................................................. 147

4.1 Allgemeines .................................................................. 147

4.2 Beobachtungen: alevitisches Kulturleben in Deutschland ..................... 162

4.3 Portraits alevitischer Musikschaffender in Deutschland ....................... 163

4.3.1 Musikerportrait Kemal Dinç ........................................... 163

4.3.2 Musikerportrait Adil Arslan ............................................ 168

4.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen................................ 172

4.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren ................... 172

4.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitys

aus der Türkei in Deutschland......................................... 173

4.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei ......... 174

5. Fazit ......................................................................... 177

5.1 Antworten zur Frage nach Musik und politischem Kommentar.................. 177

5.2 Antworten zur Frage nach der Anerkennung der Vielfalt von Musikkulturen

aus der Türkei in Deutschland ............................................... 188

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5.4 Musik und Community-Netzwerke ............................................ 213

6. Literatur .................................................................... 223

Online-Quellen ............................................................... 231

5.3 Antworten zur Frage nach Hoffnungen bezüglich der Musik

im transnationalen Kontext .................................................. 198

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung

Musik aus der Türkei ist in Deutschland allgegenwärtig. Menschen mit bio-

graphischem Bezug zur Türkei leben aus vielfältigen Gründen hier undmusi-

zieren auf unterschiedliche Art und Weise. Sie gehören verschiedenen Grup-

pierungen an, sodass eine große Bandbreite an Kulturleben mit Bezug zur

Türkei in deutschen Städten beobachtet werden kann. Dennoch wird bei der

Betrachtung des Kulturlebens von Menschen aus der Türkei in Deutschland

viel zu häufig nicht auf die Heterogenität geachtet. In meiner Studie möch-

te ich explizit auf die Musik von Minderheitengruppen aus der Türkei in

Deutschland eingehen, ohne die eine vollständige Betrachtung des Kultur-

lebens aus der Türkei in Deutschland nicht möglich ist. Exemplarisch befasse

ich mich mit kurdischer Musik, alevitischer Musik und linker Protestmusik.

Die Kurden stellen die größte ethnische Minderheit der Türkei dar, die Alevi-

ten die größte religiöse Minderheit. Überschneidungen existieren: So gibt es

auch viele kurdische Aleviten bzw. alevitische Kurden inDeutschland. Zusätz-

lich zu ethnisch und/oder religiös Diskriminierten möchte ich mich auch mit

aus politisch-ideologischen Gründen unterdrückten Kulturschaffenden be-

fassen und entschiedmich für aktiv linke Systemkritiker/-innen. Auch hierbei

kommt es zu einer großen Schnittmenge der Gruppen an Musikschaffenden,

denn viele Kurden und Aleviten sind aktive linke Systemkritiker/-innen. Ich

lernte jedoch auchMusiker/-innen kennen, die von ihrer ethnischen und/oder

religiösen Abstammung und Sozialisierung her keiner Minderheit in der Tür-

kei angehören, sich aber als politische Minderheit behandelt fühlen.

Im Zeitraum zwischen Februar 2015 und Mai 2017 führte ich Interviews

mitMusikschaffenden,welche die Türkei aus Gründen der kulturellen Diskri-

minierung verlassen haben und/oder (wenn sie in Deutschland geboren wur-

den) ihre Musik bzw. ihre musikalischen Veranstaltungen heute in der Türkei

nicht ohne Einschränkungen organisieren bzw. zum Ausdruck bringen könn-

ten. Des Weiteren nahm ich an zahlreichen musikalischen Veranstaltungen

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

teil. In Köln und Berlin traf ich Instrumentalisten und Instrumentalistinnen,

Sänger/-innen, einen Musikproduzenten und zwei Beteiligte der Kulturorga-

nisation, welche unterschiedlichen Sub-Gruppierungen innerhalb der Com-

munitys aus der Türkei in Deutschland angehören.

Die Türkei durchlief inmeinemForschungszeitraumgroße politische Ver-

änderungen. Die Aussagen meiner Interviewpartner/-innen bezüglich ihrer

zum jeweiligen Interviewzeitpunkt aktuellenMöglichkeiten dort sind nicht in

einen simplen Vergleich zueinander zu setzen, da die Interviews in verschie-

denen Jahren und Monaten geführt wurden. So fand ein Interview bspw. im

Juni 2015, am Tag nach dem Wahlerfolg der Kurden-freundlichen »Demo-

kratischen Partei der Völker« (Halkların Demokratik Partisi [HDP]), statt1. Die

Aussagen aus diesem Gespräch sind weitaus optimistischer bezüglich der zu

erwartenden kulturpolitischen Situation der Kurden in der Türkei als jene,

die nach der Wahlwiederholung im November 2015 – welche stattfand, »weil

Erdoğan das Ergebnis der Parlamentswahl zuvor missfiel«2 – und einer er-

neuten Eskalierung der Unterdrückung kurdischer Kultur und Gesellschafts-

partizipation getroffen wurden. Doch auch die direkt auf diese Geschehnis-

se gefolgten Interviewzitate sind anders einzuordnen als jene, die nach den

Putschaktivitäten vom Juli 2016 entstanden. Die in den folgenden Kapiteln

präsentierten Interviews und musikalischen Events können folglich ohne ih-

re Einordnung in die zeitlichen Geschehnisse nicht differenziert betrachtet

werden.

1.1 Musik und Gesellschaft

Musikalische Prozesse sind stark in die jeweilige Gesellschaft, in der sie ent-

stehen, integriert und von dieser abhängig. Barber-Kersovan schreibt:

»Music-making is a social occasion and it implies complex relationships

within a music group itself, between the musicians and other participants

1 Diesen Wahlerfolg beschreibt Akyol wie folgt: »[…] die prokurdische HDP [schafft]

bei den Parlamentswahlen am 7. Juni den Sprung ins Parlament und macht damit

– zumindest kurzfristig – Erdoğans Traum von einem Präsidialsystem zunichte. 82

neue HDP-Abgeordnete ziehen ins Parlament ein, darunter auch eine Nichte Öcalans

[dem Gründer der kurdischen Guerilla-Organisation PKK, Anm.d.Verf.], Dilek Öcalan.«

(Akyol 2016: 263.)

2 Akyol 2016: 16.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 11

in a musical event, for example the public, between different musical for-

mations and institutions, with other parts of the society, with the musical

representations of different nations or ethnic groups. […] Music provides a

communal basis for social relationships, and at the same time it also draws

demarcation lines between different social agglomerations, whereby ›we‹

[Herv.i.O.] are mostly connotated in a positive sense and ›the others‹ in a

negative sense.«3

Gesellschaftliche Vorstellungen und Beziehungen wirken auf den Mu-

sikschaffensprozess auf verschiedenen Ebenen ein. Wie genau die un-

terschiedlichen Elemente des Musikschaffens ineinandergreifen, ist von

unterschiedlichen Autoren und Autorinnen immer wieder leicht differie-

rend dargelegt worden. Boyce-Tillmans aus fünf Komponenten bestehendes

Modell möchte ich hier exemplarisch vorstellen. Die Autorin unterteilt das

musikalische Erlebnis in die sich gegenseitig beeinflussenden Teilkomponen-

ten Material, Ausdruck (expression), kreatives Schaffen (construction), Werte

und Spiritualität.4

Das musikalische Material entsteht hiernach sowohl aus physischen als

auch aus sozialen Gegebenheiten. Es ist beeinflusst durch die geographischen

Bedingungen, das (Nicht-)Vorhandensein spezieller Instrumente und techni-

scher Gegebenheiten sowie die Fähigkeiten der Musizierenden. Die Wahl der

Instrumente, der Klangfarben oder des Tonumfangs verändern des Weiteren

die Gestaltungsmöglichkeiten in der Rhythmik, Melodik sowie in den Moti-

ven. Unterschiedliche ästhetische Vorstellungen sowie bereits existierendes

Repertoire sind für diese Wahl von Bedeutung. Das Material ist beeinflusst

durch und beeinflusst seinerseits den Ausdruck. Bestimmte Stimmungen oder

Erinnerungen einer Gemeinschaft sowie die Atmosphäre zum Zeitpunkt der

musikalischen Performanz sind hierbei wichtig.Hinzu kommt der Aspekt des

kreativen Schaffens, z.B. das Verhältnis vonWiederholungen bekanntenMateri-

als zu neuen Impulsen.Unter demweiteren Aspekt der Spiritualität beschreibt

Boyce-Tillman die Funktion der Musik, Musiker/-innen und Publikum aus

dem Alltag zu lösen und stimmungsmäßig an einen anderen Ort zu trans-

portieren. Was eine Gemeinschaft hierunter versteht, beeinflusst wiederum

die Auswahl des Materials, Ausdrucks und des kreativen Schaffens. All jene

Prozesse sind zudem nicht zu trennen von den vorherrschenden ethischen

3 Barber-Kersovan 2004: 7.

4 Vgl. Boyce-Tillman 2008: 41.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Abbildung 1: Modell »The Five Lenses for Musical Experience«5

und sozialen Werten einer Gesellschaft, können diese jedoch ihrerseits auch

beeinflussen.6 Nettl formuliert:

»I believe, in the end, that looking at the way a society lives, at its cultural

values, andmaybe its cultural ecologymayhelp us to understand the genesis

of its principal musical style.«7

Der Zusammenhang von Musik und Gesellschaft lässt sich laut Mahon aus

zwei Perspektiven heraus betrachten:

»[…]music as product [Herv.i.O.] thatwe discuss through close readings ofmu-

sical materials and music as process that we discuss through historically, so-

6 Vgl. Boyce-Tillman 2008: 41ff.

7 Nettl 32015: 328.

5 Scan aus: Boyce-Tillman 2008: 41.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 13

cially, and culturally situated analyses of people’s music-related beliefs and

practices.«8

Ich werde mich im Folgenden auf Musik als Prozess konzentrieren, möchte

jedoch anmerken, dass beide Bereiche selbstverständlich ineinandergreifen:

So kann bspw. die Frage, welches musikalische Produkt ein Musiker oder ei-

ne Musikerin anstrebt, dafür ausschlaggebend sein, wie sich der musikali-

sche Schaffensprozess gestaltet, bspw. vom wem er/sie unterstützt bzw. ge-

hindert wird. Bereits während des Entstehungsprozesses beschäftigen sich

die (potentiellen) Beteiligten ja mitunter musikanalytisch mit dem Produkt

(befassen sich z.B. mit den Noten, bevor eine Tonaufnahme stattfindet) oder

zumindest mit einem vorangegangenen Produkt des/der Musikschaffenden,

an welches das neue anknüpfen soll. Zuweilen ist der Charakter des Produkts

also entscheidend dafür, welche Prozesse überhaupt in Bewegung kommen

können. Gelegentlich wird jedoch auch – u.a. aus pragmatischen Gründen –

das Produkt dem Prozess angepasst. Dies geschieht entweder bereits bei der

Planung des Produkts oder sogar nach der eigentlichen Fertigstellung, z.B.

im Fall von Zensur einzelner Song-Textzeilen.

1.1.1 Musik und Politik

Das Beispiel der Zensur zeigt bereits, wie sehr Musikproduktionen und

-aufführungen von den Gesetzen eines jeweiligen Landes abhängen. Auf den

Einfluss der Politik möchte ich nun näher eingehen.

Street befasste sichmit den Einflüssen von Lokalpolitik in Großbritannien

auf Popularmusikszenen und arbeitete vier Bereiche direkten politischen Ein-

griffs heraus: offizielle Regelungen (Schutz vor Lärmbelästigung, Lizenzver-

gabe für Musik-Clubs, Öffnungszeiten), finanzielle Aspekte (z.B. Preisanstieg

für Raummieten), Kulturpolitik (der Auftrag der Lokalpolitik, Kultur bereitzu-

stellen und finanziell zu unterstützen) und Wirtschaftspolitik (das Ziel, öko-

nomische Vorgänge anzuschieben, z.B. durch das Schaffen von Arbeitsplätzen

in der Musikbranche oder die steigende Wichtigkeit einer Stadt oder Gegend

im Bereich Tourismus durch ein repräsentatives Kulturleben).9 Die hohe Be-

deutung, die er der Lokalpolitik im Musikleben zuschreibt, beschränkt sich

jedoch auf Livemusik-Praktiken:

8 Mahon 2014: 331.

9 Vgl. Street 1993: 44f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»The focus of the influence of the local in popular music is not […] to be de-

tected in the emergence of local markets for the music and substantial re-

gional variations. These are largely settled nationally and beyond. The im-

pact of the local is to bedetectedprimarily in the role playedby live [Herv.i.O.]

performance. Live music, because it is necessarily local, being available only

in a specific place to a limited audience, is particularly effective at serving

a sense of community identity. It serves to differentiate those consumers

from others, whilst simultaneously locking them into national trends and

events.«10

Auch in meiner Studie konzentriere ich mich insbesondere auf Livekonzerte.

Die Erfahrungen, die die Musiker/-innen machten, unterscheiden sich tat-

sächlich stark voneinander, je nachdem, wo die Konzerte stattfanden. Dies

jedoch sagt nicht nur etwas über konkrete Konzertabende an bestimmten Or-

ten aus, sondern lässt z.T. auch generellere Schlüsse über musikalische und

politische Tendenzen zu. Street formuliert:

»[…] theway inwhich local opportunities are created and organisedwill have

an important impact on theway the (trans)national culture is consumed and

reproduced locally.«11

Musik hat zudem bei Weitem nicht nur für die aktiv an der Gestaltung des

Musiklebens Beteiligten eine politische Bedeutung. Wie in Barber-Kersovans

eingangs zitierter Aussage bereits anklingt, werden größere Bereiche gesell-

schaftlichen Lebens erreicht. So repräsentiert Musik z.T. ganze Nationen oder

ethnische Gruppierungen.

Musik kann den Konsumenten zudem helfen, sich innerhalb einer Ge-

sellschaft zu positionieren. Nettl beschreibt den Wunsch von Menschen, sich

selbst und der Außenwelt durch Bekennung zu bestimmten Musikstilen zu

zeigen, wer sie sind (im nationalen und ethnischen Kontext, in Bezug auf

Klassenzugehörigkeit und persönliche Merkmale), sogar als die Hauptfunk-

tion von Musik.12 Des Weiteren formuliert er:

»Sincemusic expresses personal or group identity, it plays a role in nego-

tiating relationships betweenunequals, as away for a dominant group to

reinforce its hegemony or for a subordinate population to fight back.«13

10 Street 1993: 54.

11 Street 1993: 54.

12 Vgl. Nettl 32015: 271.

13 Nettl 32015: 270.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 15

Mithilfe von Musik können folglich gezielte politische Intentionen verfolgt

werden. Castelo-Branco formuliert:

»Music performances can […] provide a site for signaling interest in establish-

ing peaceful relations, transcending ideological polarization, relaxing ten-

sion, communicating, cooperating, expressing respect for cultural diversity,

constructing community, and encouraging individual pride and agency.«14

Mattern unterteilt das musikalisch-politische Handeln in drei Hauptstra-

tegien: die beratende (deliberative), die pragmatische und die konfrontative

Vorgehensweise. Bei der beratenden Strategie nutzen Menschen bzw. Kultu-

ren Musik, um sich selbst darzustellen. Es können sich auch mehrere Teile

einer Gesellschaft einander auf Musikveranstaltungen vorstellen und hierbei

ihr Verhältnis zueinander aushandeln bzw. weiterentwickeln. Als pragmati-

sche Vorgehensweise beschreibt er es, wenn verschiedene Akteure mit Musik

Aufmerksamkeit für Themen, welche sie gemeinsam tangieren, zu schaffen

versuchen. Konfrontativ wird Musik eingesetzt, wenn auf Missstände und

Konflikte mit anderen Gesellschaftsangehörigen explizit hingewiesen wer-

den soll. Zudem werden konfrontative und beratende musikalisch-politische

Aktionen im Fall von Unterschiedlichkeit eingesetzt (Unbekanntes wird her-

vorgebracht, Meinungsverschiedenheiten werden öffentlich ausgetragen),

wohingegen Strategien pragmatischen musikalisch-politischen Handelns

im Kontext gemeinschaftlicher Interessen zum Tragen kommen.15 Als ein

konkretes Beispiel für die konfrontativ eingesetzte Musik benennt Mattern

die Protestmusik:

»One example ofmusic that is usually cast in confrontational terms is protest

music, in which musicians decry the injustices and oppression endured by

certain individuals and groups and extol the virtues of favoured alterna-

tives. Typically, the intent of protest musicians is to oppose the exploita-

tion and oppression exercised by dominant elites andmembers of dominant

groups.«16

Auch im Kontext der Türkei ist das Genre Protestmusik bedeutsam, wie in

Kapitel 2 dieser Arbeit detailliert dargestellt werden wird.

14 Castelo-Branco 2010: 249.

15 Vgl. Mattern 1998: 33ff.

16 Mattern 1998: 33.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Die beratende Strategie möchte ich mit einem Zitat O’Connells noch nä-

her charakterisieren:

»Significantly, the cultural exchange of musical performers is often one of

the first indications of peaceful intentions. Further, wheremusical values are

characterized by extreme prejudice, they may also be manipulated to foster

tolerance by emphasizing similarity inmusical practice and by accepting dif-

ference in musical taste. In this way, music offers the possibility of an imag-

inary ideal, a shared goal that promotes cooperation between groups while

respectful of individual cultural identities.«17

Im Rahmen meiner Arbeit sind alle drei Strategien von Bedeutung. Die kon-

frontative Strategie wird in den folgenden Kapiteln hauptsächlich im Kontext

des Musiklebens der Türkei zu finden sein, die beratende insbesondere in

Bezug auf das Leben der Musiker/-innen in Deutschland. Ansätze des prag-

matischen Handelns sind ebenfalls zu finden, bspw. wenn Musiker/-innen

unterschiedlicher ethnischer Herkunft auf Konzerten und Festivals auftre-

ten, die für kulturelle Vielfalt, Anti-Diskriminierung und Verständigung im

Allgemeinen werben.

Rice identifiziert zwei Komponenten der Musik als entscheidend bei

der Mobilisierung von Menschengruppen: Neben den schon erwähnten

Präsentations- und Vermittlungsmöglichkeiten (agency) hebt er die physi-

schen Reaktionen (physical response) hervor.

»Music is used as a resource linking the individual and the social in twoways:

physical response and agency. Because music is rhythmical, that is, it exists

in time and often has a steady beat or pulse, it invites a physical response

in those who hear it: snapping fingers, tapping feet, nodding heads, walk-

ing, marching, or dancing to the beat of the music. These shared responses

provide a way for group members to bond together, understand and experi-

ence themselves as a social unit, and in some cases accomplish some special

task, such as going to war as a unified and effective fighting force or working

together efficiently. Acting together in rhythm to the music, people turn an

individual psychological response into a social resource that brings commu-

nities, affinity groups, and entire societies into sync with one another.«18

17 O’Connell 2010: 5.

18 Rice 2014 a: 50.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 17

Auch Reyes verwendet den Term »response« für die Beziehung zwischen Kon-

flikt und Musizierpraxis. Die Autorin forschte zu Kulturausdruck im Kontext

erzwungener Migration und formuliert:

»Music was not to be seen as an agent or a tool to incite, mitigate, resolve,

or directly address a situation of conflict. Rather, music was to be regarded

as a form of symptomatic behavior, as an indication of human response to

conflict.«19

Musik dient Menschen in Konfliktsituationen folglich auch als ein Medi-

um zum Antworten. Mitunter spendet Musik zudem Trost und ermöglicht

einer Community, kulturell – durch ihren Kulturausdruck – weiter zu be-

stehen. Auch meine Interviewpartner/-innen verließen die Türkei aufgrund

politischen Konflikts und/oder ziehen diese (nachdem sie z.T. bereits in

Deutschland geboren wurden) aufgrund politischen Konflikts nicht als Land

des Wohnorts für die Zukunft in Betracht. Unter diesen Bedingungen nimmt

Musik eine spezielle Rolle beim Weiterbestehen als Gemeinschaft ein. Ich

möchte das musikalische Wirken meiner Interviewpartner/-innen als Teil

einer Diaspora-Kultur untersuchen.

1.1.2 Musik und Diaspora

Den Begriff »Diaspora« im akademischen Kontext diskutiert Hemetek wie

folgt:

»›Diaspora‹ [Herv.i.O.] is a controversial term in present ethnomusicologi-

cal discourses. Derived from the connotation of forced migration without

the possibility of returning to the home-country it ended up being used for

studies of all migrant communities, in so-called ›diasporic‹ [Herv.i.O.] stud-

ies. It does not seem to be quite clear what it means nowadays, but it usually

indicates some relationship of the immigrant community to the culture of

›origin‹.«20

Faist befasste sich mit der Verwendung des Begriffs »Diaspora« über die Jahr-

zehnte und arbeitete folgende Entwicklungen heraus: Ursprünglich wurde

der Begriff fast nur für Juden und Armenier gebraucht, seit den 1970er Jah-

ren findet er jedoch auch in anderen Kontexten Verwendung. Diente er zu-

19 Reyes 2010: 128.

20 Hemetek 2008: 8.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

nächst der Betrachtung von Zwangsauswanderung, so wird er heute gene-

reller, bei der Beschreibung von Auswanderung im Allgemeinen, verwendet,

auch bspw. bei jener aus wirtschaftlichen Gründen. Anfänglich ging man zu-

dem von einer gewollten Rückkehr ins Heimatland aus, wohingegen heute die

fortgeführte Migration viel thematisiert wird. Die Eingliederung ins Aufnah-

meland wird ebenfalls mittlerweile verändert betrachtet: Zunächst ging man

davon aus, Assimilation bereite der Existenz von Diaspora-Gemeinschaften

ein Ende, heute jedoch werden Aspekte kultureller Hybridität differenziert

untersucht.21

Öğüt hinterfragt, welche Rolle das Land der kulturellen Herkunft für die

in der Diaspora lebenden Menschen einnimmt. Er geht jedoch nicht nur auf

die bereits erwähnte eventuelle Möglichkeit, dort eines Tages hin zurückzu-

kehren, ein, sondern auch auf den Wunsch der Diaspora-Angehörigen, von

außerhalb etwas zu den Debatten rund um die Region der kulturellen Her-

kunft beizutragen.

»A characteristic feature of diaspora communities is the interaction with the

homeland, such as having affinity towards being aware of and being active

in the social and political issues of the homeland, or being willing to return

to the homeland. However, it is obvious that the level of desire to return to

the homeland is not the same for each community or for each generation.

Indeed, ›home‹ [Herv.i.O.] is a disputable concept taking into consideration

that for some diaspora communities, such as the Romani community, there

is no ›home‹ to go back to […].«22

Was die Möglichkeit einer Rückkehr ins Herkunftsland betrifft, so gibt es bei

den im Zuge dieser Arbeit Interviewten große Unterschiede: Ein Interview-

partner sagte explizit, er würde seinen Hauptwohnsitz in der Zukunft ger-

ne zurück in die Türkei verlegen, andere hätten rechtlich diese Möglichkeit,

jedoch kein Interesse daran. Eine andere Interviewpartnerin kam per Asyl-

antrag nach Europa und hat aus Gründen politischer Verfolgung nicht die

Möglichkeit,wieder in die Türkei einzureisen.Maßgeblich unterscheiden sich

hierbei die Aussagen türkisch- und kurdischstämmiger Musiker/-innen aus

der Türkei. Auch wenn die Kurden – verglichen mit dem von Öğüt genann-

ten Beispiel der Roma – selbstverständlich über Herkunftsstädte, -dörfer,

-provinzen verfügen, in die sie zurückkehren könnten, fehlt es ihnen häufig

21 Vgl. Faist 2010: 12f.

22 Öğüt 2015: 276.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 19

an den Möglichkeiten, ihr Leben dort aktiv zu gestalten, und auch – vergli-

chenmitmanchen türkischstämmigenMigranten undMigrantinnen –an der

Identifikation mit der Republik Türkei als Heimatland. Über die Identifika-

tion mit der türkischen Nation schreibt Saraçoğlu:

»Today, themeaning of Turkishness remains unclear, as does the designation

of who is to be included or excluded from the ›Turkish nation‹ [Herv.i.O.]. […]

It was primarily the Turkish state, rather than a mass movement or class dy-

namic, that constructed the main assumptions, symbols and values of Turk-

ish nationalism. Having control over the mechanisms of ideological produc-

tion in the early years of the Republic, the state could manipulate the cate-

gory of ›Turkishness‹ and ›Turkish nationalism‹ in accordance with its needs

and interests in both national and international contexts.«23

Auf diesen Sachverhalt werde ich in den folgenden Kapiteln detailliert einge-

hen. In Bezug auf die Diaspora-Situation formuliert Bruneau:

»The high segmentation and internal disparities of Turkish society ap-

pear more in dispersion andmigration than they do in the national territory

where theminorities are not fully recognised and are hidden by an apparent

national homogeneity. This society is a community composed of different

socio-cultural milieux that, though they do interact, have also acquired

their own organisational and social networks. […] It is therefore difficult

to differentiate a diaspora from the economic and political migration of a

people stemming from a socially segmented society and comprising notable

difference of identity.«24

Die Identifikation mit einer Diaspora-Gemeinschaft ist laut Turino zudem

eine persönliche Entscheidung – ebenso wie die Identifikation mit einer Na-

tion.

»While one’s legal status (passport, required military service, taxes) places

one objectively within a given state, being part of a diaspora or nation

requires a subjective recognition and acceptance; one has to ›join up,‹

[Herv.i.O.] that is, identify with that social formation.«25

23 Saraçoğlu 2011: 50.

24 Bruneau 2010: 42.

25 Turino 2004: 5.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Die Mitglieder einer Diaspora-Community finden sich folglich am (neuen)

Wohnort (freiwillig) zusammen und versuchen eine Sphäre zu schaffen, die

ihnen ein Heimatgefühl vermittelt. Dies wird erreicht, indem in einigen As-

pekten der Ästhetik und der Werte eine Annäherung an die Region der kul-

turellen Herkunft stattfindet. Bruneau formuliert: »De-territorialisation goes

with, or is followed by, re-territorialisation.«26

Der Austausch der Diaspora-Angehörigen innerhalb Deutschlands ist re-

ge: Je mehr Zeit ich im Feld verbrachte, desto mehr gewann ich den Ein-

druck, hier kenne »jeder jeden«. Die ersten Interviewten vermittelten mir

den Kontakt zu weiteren Interviewpartnern und Interviewpartnerinnen; die

Musiker/-innen besuchten Konzerte der jeweils anderen und beteiligten sich

zuweilen auch an Musikproduktionen oder -aufführungen dieser.

Jedoch warnt Solomon davor, »Diaspora« als ein stabiles Identitätskon-

strukt und die dazugehörende Gemeinschaft als eine homogene Gruppe zu

verstehen.27

Im Rahmen meiner Forschungsarbeit betrachte ich unterschiedliche

Teil-Diaspora-Communitys. Ich konzentriere mich, wie bereits erwähnt, auf

Musikschaffende, welche sich aufgrund politischer und gesellschaftlicher

Konflikte dagegen entschieden, in der Türkei zu leben, wobei die Diskrimi-

nierung, die sie dort erleb(t)en, politischer und/oder ethnischer und/oder

religiöser Natur ist/war. Manche der Musiker/-innen vereinen auch mehrere

der hier genannten Identitätsmerkmale in sich und erlebten aus mehreren

Gründen gesellschaftliche Einschränkungen. Beim Organisieren von Kon-

zerten in Deutschland jedoch konzentrieren sich die meisten auf einen der

Identitätsaspekte. Der Fokus auf ausgewählten Identitätsmerkmalen scheint

es ihnen zu erleichtern, sich zusammenzufinden und einen Rahmen für den

gemeinsamen Kulturausdruck zu konstruieren. So treten bspw. einige kur-

dische Musiker/-innen, welche auch alevitisch und auch links-systemkritisch

sind, (fast) nur als explizit kurdisch auf. Die Betroffenen haben sich somit

beim Kreieren eines Images auf das Identitätsmerkmal »kurdisch« einge-

stellt und konnten somit ein Teil des mit dem Label »kurdisch« versehenen

Diaspora-Musiklebens werden, wohingegen sie (z.T.) auf die Beteiligung

an unter einem anderem Label organisierten Konzerten verzichten. Bei der

Zugehörigkeit zu einer Community sind daher nicht nur die biographischen

Fakten und die Familienabstammung wichtig, sondern auch die bewusst

26 Bruneau 2010: 49.

27 Vgl. Solomon 2008: 77.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 21

getroffenen Entscheidungen, wie im Rahmen von Musikveranstaltungen in

Deutschland damit umzugehen ist. Über bewusste Identifikation mit einer

Gruppierung schreibt Hall:

»In common sense language, identification is constructed on the back of a

recognition of some common origin or shared characteristics with another

person or group, or with an ideal, and with the natural closure of solidarity

and allegiance established on this foundation. In contrast with the ›natural-

ism‹ [Herv.i.O.] of this definition, the discursive approach sees identification

as a construction, a process never completed – always ›in process‹ [Herv.i.O.].

[…] It obeys the logic of more-than-one. And since as a process it operates

across difference, it entails discursivework, the binding andmarking of sym-

bolic boundaries, the production of ›frontier-effects‹. It requires what is left

outside, its constitutive outside, to consolidate the process.«28

Dass Menschen sich auf einzelne Identitätsaspekte konzentrieren, stellt so-

mit eine Strategie dar, welche sowohl die Organisation politischen Engage-

ments als auch die Vermarktung von Musik erleichtert. Bei manchen mei-

ner Interviewpartner/-innen werden das politische Engagement und die Mu-

sikvermarktung auch kombiniert, indem die Musik einem gesellschaftlichen

Zweck gewidmet wird.

Sağlam veröffentlichte 2008 einen Artikel über die verschiedenen Strate-

gien des Networkings und Marketings im Musikleben von Menschen aus der

Türkei in Wien. Sie unterscheidet vier Strategien, wovon die erste der Exo-

tismus ist.

»Exoticism as a marketing strategy: Mostly understood as a particular form

of the Eurocentric view of the foreign. In this case to present the traditional

goods as ›exotic‹ [Herv.i.O.] is the main purpose. (Keyword: Instrumentalisa-

tion of stereotypes)«29

Diese Marketingstrategie konnte auch im Zuge meiner Studie beobachtet

werden,wie ich in den folgendenKapiteln aufzeigenwerde. Zweitens benennt

Sağlam die multikulturellen Veranstaltungen.

»Multiculturalism as a marketing strategy: Stressing and mixing of dif-

ferent cultural identities. (Keyword: Cultural diversity)«30

28 Hall 2015 [1996]: 2f.

29 Sağlam 2008: 38.

30 Sağlam 2008: 39.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Auch diese Vorgehensweise konnte ich in Deutschland mehrfach beobachten.

Ich erhielt den Eindruck, dass sich Konzerte dieser Art insbesondere bei den

Musikschaffenden selbst großer Beliebtheit erfreuen. Als dritten Punkt be-

nennt die Autorin ko-ethnische Marketingstrategien.

»Co-ethnic marketing strategies: using the ethnic markers (like religious,

ethnic and national symbols or codes. This strategy addresses almost only

the community members). (Keyword: Intracultural)«31

Selbstverständlich existieren auch inDeutschland zahlreiche Kulturveranstal-

tungen, die die Communitys religiöser, ethnischer und/oder politischer Zu-

sammensetzung intern organisieren. Teilweise handelt es sich hierbei um ge-

schlossene Veranstaltungen in Vereinen, anderen könnten auch fremde Inter-

essierte als Teil des Publikums beiwohnen. Jedoch wird kein Schwerpunkt auf

die Außenrepräsentation gesetzt. Konzertankündigungen sindmeist auf Tür-

kisch oder Kurdisch verfasst. Das Ansprechen der deutschen Öffentlichkeit

steht in keiner Weise im Fokus. Da ich im Rahmen dieser Arbeit aber haupt-

sächlich die Einflüsse von Musikveranstaltungen auf gesamtgesellschaftliche

Anerkennungsprozesse untersuche,werde ich die soeben beschriebenen Kon-

zerte hier nicht näher betrachten.

Interessanter Weise benennt Sağlam als vierte Grundausrichtung von

Musikschaffenden bei der Vermarktung ihrer Musik die Verweigerung

ethnischer Kodierung.

»Refusing ethnical coding: Here the labelling as ›music of the immigrant‹

[Herv.i.O.] is explicitly rejected. The ethnic codes might exist but they are

not presented in the foreground but the individual musical language and

quality of the musicians. (Keyword: Avoidance of exoticism)«32

Ansätze dieser Haltung konnte ich bei meinen Interviews in Deutschland

auch finden. Jedoch halte ich es für schwierig, diese Vorgehensweise als Ver-

marktungsstrategie auszuwerten. Die Möglichkeit, Diskussionen über die

Heterogenität der Communitys aus der Türkei in Deutschland abzubilden,

bleibt hierbei auch aus. Daher soll diese vierte Variante der Konzertorgani-

sation im Rahmen meiner Arbeit nur am Rande erwähnt werden, nämlich

in den Portraits der Musiker/-innen, wenn sie für den jeweiligen Lebenslauf

eine hohe Bedeutung hat.

31 Sağlam 2008: 39.

32 Sağlam 2008: 39.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 23

Die Untersuchung der vier Marketingstrategien führt bei Sağlam zu einer

Eingrenzung in zwei Hauptgruppen: die »Locals« und die »Cosmopolitans«.

»The word cosmopolitan, which comes from Greek kosmopolitês [Herv.i.O.]

(citizen of the world), describes in our case an orientation – a willingness to

engage with the other, to try to be in interaction. On the other hand ›locals‹

[Herv.i.O.] are focused on their own communities, where they prefer to stay

within their social framework.«33

Einige meiner Interviewpartner/-innen sind allerdings innerhalb der von ih-

nen ausgewählten Communitys auch in beiden Sphären aktiv. Sie engagieren

sich dann sowohl intern als auch bei der Repräsentation nach außen und der

Interaktion mit Musikschaffenden, Konzertveranstaltern und dem Publikum

ohne biographischen Bezug zur eigenen Community.

Was die Erwartungen der Herkunftsdeutschen anMusiker/-innen aus der

Türkei betrifft, so bemängelt Greve, häufig werde fälschlicherweise davon

ausgegangen, es gäbe einen eindeutigen Stil der anatolischenMusik. Er weist

darauf hin, dass meist nur Volksmusik als typisch angesehen und die Rele-

vanz von Kunstmusik, klassisch-europäischer Musik und Popularmusik für

Musikschaffende aus der Türkei unterschätzt werde.34 Greve formuliert:

»Serious, artistically demandingmusic – and not folklore is in demand. Pub-

lic representation of Turkish culture in Europe is focused primarily on such

folklore and since Turkish musicians are scarcely integrated into Germany’s

music institutions, guaranteeing seriousness, many non-Turkish musicians

hardly believe that serious Turkish music in Germany actually exists. This is

a common, often unspoken, prejudice regarding the integration of Turkish

music.«35

Er beschreibt einige wenige repräsentative Projekte der Integration von Mu-

sikschaffenden und Musikstilen aus der Türkei in herkunftsdeutsche Institu-

tionen. Diese Erfahrung resümiert er wie folgt:

»Again and again it is surprising how cooperations with serious institutions,

which noticeably shift from socially motivated attitudes to the emphasis of

artistic interests, are acceptedbyTurkishmusicians, students and the respec-

tive audience. For too long they missed these opportunities of acceptance.

33 Sağlam 2008: 39.

34 Vgl. Greve 2008: 91.

35 Greve 2008: 92.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

[…] The more the work can focus on purely musical-artistic aspects in the

course of the cooperation, themore fun is offered to the persons involved.«36

Von den für diese Arbeit interviewten Musikschaffenden wirken manche in

Kooperation mit herkunftsdeutschen Institutionen oder Förderern. Andere

organisieren ihre Konzerte – und ihre anderen musikalischen Aktivitäten wie

etwa Studioaufnahmen – selbständig.

Neben der Frage, welchen Stellenwert die Musik in Deutschland im Leben

der jeweiligen Teil-Community einnimmt, und wie sie die deutsche Öffent-

lichkeit erreicht, interessiert mich jedoch auch, wie wichtig der Gedanke, die

Musik könne in der Türkei gehört werden, für die Musikschaffenden ist. Um

die Auswirkungen von Menschen aus der Türkei in Deutschland auf das Kul-

turleben der Türkei differenziert betrachten zu können, ist neben einem Blick

in die Diaspora-Studien auch jener in die Studien zum Transnationalismus

nötig. Faist beschreibt dieses weitere akademische Feld wie folgt:

»[… the term ›transnationalism‹] – and its derivatives, such as transnational

social spaces, fields and formations – have been used to connote everyday

practices of migrants engaged in various activities. These include […] reci-

procity and solidarity within kinship networks, political participation not

only in the country of emigration but also of immigration, small-scale en-

trepreneurship of migrants across borders and the transfer and re-transfer

of cultural customs and practices.«37

Im akademischen Kontext finden die Termini »Diaspora« und »Transnatio-

nalismus« in Bezug auf die Zeitebene meist unterschiedlich Verwendung:

So werden unter dem Begriff der Diaspora häufig Gemeinschaften über

längere Zeiträume und unter Einbezug mehrerer Generationen, unter dem

Begriff des Transnationalismus eher aktuelle Migrations-Entwicklungen

betrachtet.38 Des Weiteren schreibt Faist:

»[…] transnationalism in the field of migration, in particular, may link up

to broader concerns of transnational studies, such as transnational organ-

isations (e.g. multinational companies), transnational protest movements,

36 Greve 2008: 94.

37 Faist 2010: 11.

38 Vgl. Faist 2010: 21f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 25

transnational expert circuits and global macro-fields of economy, politics

and wealth.«39

Für manche Diaspora-Communitys ist der Gedanke, transnational zu wir-

ken, wichtiger als jener, sich lokal im Land des (neuen) Wohnorts einzubrin-

gen. Gedik untersuchte hemşehri-Vereine (Landsmann-Vereine)40 kurdischer

Aleviten aus Varto in Deutschland und kam zu folgendem Ergebnis in Be-

zug auf das politische Interesse: Viele der in der Studie41 berücksichtigten

hemşehri-Mitglieder brachten sich in die Politik der Türkei mehr ein als in je-

ne Deutschlands und arbeiteten zudem von Deutschland aus indirekt für die

Türkei, bspw. in Reiseagenturen und Telefon- und Internetgesellschaften der

Türkei.42 Der Autor hält fest, die Anteilnahme am gesellschaftlichen Leben

der kulturellen Herkunftsregion sei so groß, dass 2009 gar ein Streit über die

Vartoer Kommunalwahlen in Deutschland entbrannt sei.43

Die von Gedik angesprochenen (z.T. Community-eigenen) Informations-

und Kommunikationskanäle erleichtern den transnationalen Austausch.

Kissau und Hunger legen in ihrem Artikel »The internet as a means of stu-

dying transnationalism and diaspora« die spezielle Rolle von Internetseiten

in diesem Kontext dar. Sie untersuchten die Online-Präsenz türkischer, kur-

discher und post-sowjetischer Communitys in Deutschland, Österreich und

der Schweiz und analysierten hierbei u.a. 108 türkische und 102 kurdische44

Internetseiten in Deutschland. Sie unterteilen die Migrantengruppen in

»transnational (online) communities« (hier ordnen sie die post-sowjetischen

Internetnutzer/-innen ein), »(virtual) diasporas« (im Fall der Kurden) und

Nutzer von »ethnic (online) public spheres« (im Fall der Türken).

Auf den Seiten der virtuellen kurdischenDiaspora ist der kurdischeNatio-

nalismus ihrer Beschreibung nach stark präsent, wohingegen politische The-

39 Faist 2010: 33.

40 In Deutschland existieren zahlreiche Heimatvereine für verschiedene Regionen der

Türkei. Verstärkt entstanden diese in den 1990er Jahren. Gedik führt ihre Entstehung

u.a. darauf zurück, dass die Migranten und Migrantinnen wenige Chancen bekamen,

sich in Deutschland politisch zu engagieren, und sich daher auf ihr Herkunftsland kon-

zentrieren wollten. (Vgl. Gedik 2011: 154.)

41 Gedik führte seine Studie zwischen 2004 und 2007 durch.

42 Vgl. Gedik 2011: 159.

43 Vgl. Gedik 2011: 174.

44 Bei den hier betrachteten kurdischen Internetseiten handelt es sich nicht ausschließ-

lich um jene der kurdischen Communitys aus der Türkei, sondern auch um die der kur-

dischen Migranten und Migrantinnen aus anderen Nationalstaaten.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

men Deutschlands wenig Beachtung finden. Die Seiten sind zudemmultilin-

gual aufgebaut und verfügen über zahlreiche, auch gegenseitige, Verlinkun-

genmit anderen kurdischenWebsites, was darauf schließen lässt, dass es we-

nig Konkurrenz unter den Website-Administratoren gibt. Türkischstämmige

Migranten und Migrantinnen hingegen nutzen das Internet laut den Autoren

als »ethnic online public sphere«. Der Fokus liegt hierbei auf der politischen

Situation in Deutschland, weniger auf jener der Türkei. Dennoch haben die

Menschen hiermit einen Raum geschaffen, in dem sie die politischenThemen

Deutschlands unter sich ausdiskutieren können. Verlinkungen sind eher mit

deutschen Websites zu finden und auch die Interaktion mit herkunftsdeut-

schenWeb-Nutzern und -Nutzerinnen hat hier einen gewissen Stellenwert.45

Zahlenmäßig gestaltet sich die politische Ausrichtung folgendermaßen:

»The emphasis of the Turkishwebsites is onGermanpolitics: 50 per cent have

a dominant political reference to the migrants՚ host country, while roughly

17 per cent of the websites refer to political developments in Turkey. Political

information from both countries is offered by 32 per cent of the webpages.

Kurdish sites show a strong focus on the Kurdish ›cause‹ [Herv.i.O.]: 28 per

cent focus exclusively on this topic, highlighting a strong ›Kurdish national-

ism‹. They also deal with political events in their host country (70 per cent

of the websites), but only when linked to Kurdish interests or incidents in

Kurdish areas in the Middle East.«46

Insgesamt scheinen sich die Websites der türkischen Diaspora-Communitys

in Deutschland an andere Türkischstämmige in Deutschland zu richten, die

der Kurden jedoch nicht speziell an Kurden in Deutschland, sondern an Kur-

den weltweit. Die Beiträge auf den türkischen Seiten sind daher auf Deutsch

und/oder Türkisch verfasst, die auf den kurdischen hingegen u.a. auch auf

Englisch, Französisch und Arabisch. Die erwähnte Verlinkung mit anderen

Seiten ist im kurdischen Diaspora-Kontext international angelegt; Verknüp-

fungen mit den Seiten aus unterschiedlichen europäischen Ländern finden

statt.47

Laut Solomon kann in einem Diaspora-Netzwerk das kulturelle Her-

kunftsland seine übergeordnete Stellung sogar verlieren. Er formuliert:

45 Vgl. Kissau/Hunger 2010: 256ff.

46 Kissau/Hunger 2010: 252.

47 Vgl. Kissau/Hunger 2010: 251ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 27

»The concept of diasporic networks also suggests a rethinking of the rela-

tionships between the ›originating‹ [Herv.i.O.] sites of diasporas and the dis-

persed sites their diasporic people have moved to. […] A Jewish klezmer mu-

sician fromNewYork going toBerlin to play in a concert does not have to pass

through Jerusalem, and an East Indian from the Caribbean living in Toronto

would find it quite out of the way to pass through Bombay or Delhi on the

way ›home‹ to Trinidad.«48

In diesem Sinne könnte man formulieren, dass für Menschen aus der Türkei

in Europa das Networking und das Wirken auch ohne Kontaktaufnahme mit

der Türkei stattfinden und bedeutsam sein könnten.

Dennoch äußerten sowohl meine türkisch- als auch kurdischstämmigen

Interviewpartner/-innen den Wunsch, ihre Musik möge in der Türkei gehört

werden. Erhielt ich auf manche meiner Interviewfragen eher kurze Antwor-

ten, so bekam ich bei Fragen zur Auswirkung der Musik auf das Leben der

Menschen in der Türkei und/oder Beteiligung von Menschen aus der Tür-

kei an den Musikproduktionen in Deutschland häufig lange und begeisterte

Antworten. Viele der Interviewten scheinen sich über diesen Punkt gerne zu

unterhalten und ihm eine hoheWichtigkeit beizumessen. Die in den Kapiteln

2 bis 4 folgenden Porträts derMusiker/-innen sollen auch hierüber Aufschluss

verschaffen.

1.2 Drei Forschungsfragen

Meine drei Forschungsfragen sollen sich ergänzende Informationen generie-

ren. Mithilfe der ersten Frage möchte ich diskutieren, inwiefern die z.T. in

der Vergangenheit in der Türkei hochgradig aktiven musikalisch-politischen

Akteure nun in Deutschlandmit ihrerMusik noch einen politischen Anspruch

verfolgen – einige von ihnen, so vermutete ich von vorne herein, hatten die

Türkei verlassen, ummit dem Kapitel »Politik« abschließen zu können, ande-

re würden diesen Bereich ihres Lebens, egal wo sie musizierten, niemals hin-

ter sich lassen. Schwerpunktmäßig möchte ich dann untersuchen, wie sich

das von den Interviewten selbst hervorgebrachte musikalisch-politische En-

gagement – und jenes, welches sie als Community-Insider auf anderen Kon-

zerten und Kulturveranstaltungen beobachten – im Rahmen gesellschaftli-

48 Solomon 2015: 209f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

chen Lebens in Deutschland gestaltet, und abschließend diskutieren, inwie-

weit sie auf Auswirkungen dessen in der Türkei hoffen.

Bei der Beantwortung meiner Fragen möchte ich auch auf die Relevanz

der Betrachtung von Heterogenität der Communitys aus der Türkei in

Deutschland generell hinweisen. Mir ist keine weitere musikethnologische

Studie bekannt, welche sich mit in der Türkei auf so vielfältige Art und

Weise eingeschränkten Musikschaffenden und ihren in Deutschland hervor-

gebrachten gesellschaftlichen Absichten befasst. Diese Studie soll daher das

Bild von Musikschaffenden aus der Türkei in Deutschland erweitern.

1.2.1 Musik und politischer Kommentar

Musik verfügt über einen kommunikativen Charakter. Musikalische Veran-

staltungen können daher genutzt werden, um zu kommentieren und in Inter-

aktion zu treten. Stokes beschreibt die Möglichkeit, mit musikalischen Auf-

führungen in bestehende Wertesysteme einzugreifen, wie folgt:

»Performance does not simply convey cultural messages already ›known‹

[Herv.i.O.]. On the contrary, it reorganises and manipulates everyday expe-

riences of social reality, blurs, elides, ironises and sometimes subverts com-

monsense categories and markers. Above all, performance is a vital tool in

the hands of performers themselves in socially acknowledgedgames of pres-

tige and power.«49

Die Musikveranstaltungen und die Biographien von Musikschaffenden,

die ich hier betrachte, stehen alle in Zusammenhang mit den Diaspora-

Communitys aus der Türkei in Deutschland. Alle Interviewpartner/-innen

haben in der Türkei und/oder von Deutschland aus auf musikalisch-poli-

tischen Veranstaltungen mit Bezug zur Türkei gewirkt. Alle Interviewten

musizieren heute vor allem in Deutschland und leben in Deutschland oder

(in einem Fall) in Österreich.

Im Hinblick auf die bewusst und unbewusst getroffenen Entscheidungen

bezüglich einer Definition der eigenen Identität formuliert Turino:

»Because subjectivity and identity are the result of the ongoing interaction

between particular subjects and their objective conditions, they are at once

49 Stokes 1994: 97.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 29

individual and collective. No two subjects and sets of experiences are iden-

tical, but groups of people develop similar dispositions and habits through

fairly similar life experiences. Every individual is a vector for a variety of com-

mon experiences and will recognize similarity (identify) with others based

on these common experiences.«50

Die Aussagenmeiner Interviewpartner/-innen sind somit sowohl einzigartige

Fallstudien als auch in einigen Aspekten repräsentativ für das Leben politisch

engagierter Musiker/-innen aus der Türkei in Deutschland. Ich fragte sie so-

wohl, inwiefern sie sich selbst als politisch beschreiben würden und einen

politischen Anspruch mit ihrer eigenen Musik verfolgen, als auch nach ihrer

Einschätzung zur politischen Ausrichtung von kulturellen Veranstaltungen

der unterschiedlichen Diaspora-Communitys. Letztere Fragen dienenmir bei

der Untersuchung der Konzertorganisation generell als politischer Kommen-

tar. Auch interessiert mich, ob selbst der Besuch eines bestimmten Konzerts

bereits als Statement gewertet werden kann.

Die erste Forschungsfrage lautet daher: Inwiefern kann Musik, die in

Zusammenhang mit politischem Konflikt aus der Türkei steht, jedoch in

Deutschland hervorgebracht wird, als politischer Kommentar verstanden

werden?

1.2.2 Die Heterogenität der Musik aus der Türkei

in der deutschen Gesellschaft

Im Oktober 1961 unterzeichneten Deutschland und die Türkei das »Gast-

arbeiter«-Anwerbeabkommen, welches den Mangel an Arbeitskräften in

Deutschland vorübergehend ausgleichen sollte. Ähnliche Abkommen waren

im Vorfeld bereits mit weiteren größtenteils südosteuropäischen Staaten

abgeschlossen worden. Für Arbeitsmigranten und -migrantinnen aus der

Türkei wurden jedoch andere Regelungen vereinbart als für die anderen:

Ihr Aufenthalt in Deutschland sollte auf strikt zwei Jahre begrenzt werden,

sie mussten sich vor der Einreise aus Gründen des »seuchenhygienischen

Schutzes« medizinisch untersuchen lassen, der Familiennachzug wurde aus-

geschlossen. Erst als deutsche Arbeitgeber Forderungen stellten, um ihre gut

eingearbeiteten Arbeitskräfte nicht nach kurzer Zeit bereits wieder zu verlie-

ren, wurden die Bedingungen des Abkommens erneut geprüft. Im September

50 Turino 2004: 8.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

1964 kam es zu einer Neufassung samt einer Aufhebung der Diskriminierung

von Gastarbeitern und Gastarbeiterinnen aus der Türkei gegenüber jenen aus

anderen Ländern.51 Im Jahr 1973, in dem ein Anwerbestopp verhängt wurde,

waren bereits 866.677 Arbeitskräfte aus der Türkei immigriert. In manchen

Fällen des Familiennachzugs kaschierten Eltern der Gastarbeitergeneration

die Flucht ihrer politisch aktiven Kinder aus der Türkei, wenn diese in der

Heimat in Bedrängnis zu geraten drohten. Zwischen 1979 und 1980, im

Zuge der Geschehnisse um den Militärputsch, immigrierten ca. 200.000

Menschen aus der Türkei nach Deutschland (in den Vorjahren waren es etwa

10.000 pro Jahr gewesen). Ab der zweiten Hälfte der 1980er Jahre konnte

erneut ein Anstieg an Einwanderung aus der Türkei verzeichnet werden,

hauptsächlich aus kurdischen Provinzen, in denen nun der Kampf zwischen

der »Arbeiterpartei Kurdistans« (Partiya Karkerên Kurdistanê [PKK]) und dem

türkischen Militär herrschte.52

Obwohl die Beweggründe, die Türkei in Richtung Deutschland zu verlas-

sen, je nach Jahr der Migration, konkreter Herkunftsprovinz innerhalb der

Türkei oder auch schlichtweg individuellem Lebenslauf somit sehr verschie-

den waren, hatten – und haben z.T. bis heute – die betroffenenMenschen und

sogar ihre in Deutschland geborenen Nachfahren mit dem Blick der deut-

schen Gesellschaft auf »den türkischen Einwanderer« zu kämpfen. Das hier-

bei vollzogene »Othering« definiert Sökefeld wie folgt:

»Othering [Herv.i.O.] meint, dass per kollektiv zugeschriebener kultureller

Charakterisierung Individuen als anders, different dargestellt werden, und

zwar unabhängig davon, ob sich diese Differenz tatsächlich in jedem ein-

zelnen Fall nachweisen lässt. […] Per Zuschreibung wird der Einwanderer

zumAnderengemacht, ver-›andert‹ [Herv.i.O.] – unddamit verändert: Erwird

nicht als Individuumwahrgenommen, sondern als Exemplar einer Kultur.«53

Im konkreten Fall von Menschen mit biographischem Hintergrund aus der

Türkei in Deutschland formuliert er:

»Die Geschichte der bundesrepublikanischen Politik gegenüber Einwande-

rern lässt sich kurz und bündig mit den drei Bezeichnungen für Einwande-

rer in Deutschland fassen: Gastarbeiter – Ausländer – Zuwanderer. ImWan-

del der Begrifflichkeit drückt sich ein Wandel der öffentlichen Einstellung

51 Vgl. Sökefeld 2004: 11.

52 Vgl. Sökefeld 2004: 12f.

53 Sökefeld 2004: 24.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 31

aus, der aber nie so weit ging, anzuerkennen, dass es um Einwanderer geht,

die zum Leben in Deutschland selbstverständlich dazugehören. Einwande-

rer werden in Deutschland nach wie vor als ›Fremde‹ [Herv.i.O.] kategorisiert

– auch wenn sie seit vierzig Jahren in Deutschland leben, auch wenn sie hier

geboren sind.«54

Sökefeld kritisiert nicht nur die häufigen problematisierenden Darstellungen

von Migration samt ihren Folgen (»Kulturkonflikte«, »gebrochene Identitä-

ten«, die kriminelle Karrieren begünstigen etc.), sondern ebenfalls die Ansät-

ze des Multikulturalismus:

»Auch die Idee der multikulturellen Gesellschaft, die Differenz eben nicht

mehr als Defizit verstand, sondern positiv umdeuten wollte, hat die Situati-

on nicht grundlegend verändert. Sie verfestigte nur das Bild von Migranten

als den Anderen, den Fremden, die nur per Rückgriff auf ihre ›Herkunftskul-

tur‹ [Herv.i.O.] verstanden werden können.«55

In der Tat birgt auch die wohlwollende, interessierte Betrachtung des kultu-

rell Anderen, des »Exotischen«, Schwierigkeiten in sich: So beschreibt Köhl,

welche Interviews mit verschiedenen Kunstschaffenden mit biographischem

Bezug zur Türkei in Deutschland führte, beispielswiese, wie ein Schriftsteller

sich beschwerte, seine Werke unter »Gastarbeiterliteratur« verortet zu sehen,

anstatt wie andere in Deutschland lebende und wirkende Autoren und Au-

torinnen einem mithilfe von ästhetischen Kriterien festgelegten Genre zuge-

ordnet zu werden.56

Dieses Beispiel zeigt, dass sich die herkunftsdeutsche Gesellschaft durch-

ausmit Mitmenschenmit biographischem Bezug zur Türkei befassenmöchte

– es wird sogar eine eigene literarische Kategorie geschaffen. Leider bleiben

den Kunstschaffenden hierbei jedoch die herkömmlichen Wege (in diesem

Fall literarischer) Anerkennung verwehrt. Mit dem einheitlichen Bild »des

Gastarbeiters« oder »des Türken« kann so nicht gebrochen werden.

Hier möchte ich nun untersuchen, ob eine höhere Präsenz von ethni-

schen, religiösen und politischen Minderheiten aus der Türkei – quasi von

Minderheiten innerhalb der Minderheit als Gegenbeweis von Homogenität

– auf musikalischen Veranstaltungen dabei helfen kann, dass Menschen aus

54 Sökefeld 2004: 14.

55 Sökefeld 2004: 22.

56 Vgl. Köhl 2004: 113.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

der Türkei in Deutschland nicht mehr ohne Differenzierung als »die Türken«

wahrgenommen werden.

Die zweite Forschungsfrage lautet: Inwiefern kann Musik, die in Zusam-

menhang mit dem politischen Konflikt von Minderheitengruppen aus der

Türkei steht und in Deutschland hervorgebracht wird, Einfluss auf den ge-

sellschaftlichen Stand dieser Gruppierungen in Deutschland ausüben?

1.2.3 Hoffnungen zu Musik im transnationalen Kontext

Das Musikleben in der Türkei ist bis heute stark politisch und gesellschaft-

lich beeinflusst. Verschiedene Formen von Förderungen und Einschränkun-

gen dominieren Musikproduktions- sowie Aufführungspraxen. Meine Inter-

viewpartner/-innen machten mehr oder weniger alle Erfahrungen mit Ein-

schränkungen (wobei zwei von ihnen in Deutschland geboren wurden und

nie einen Wohnsitz in der Türkei hatten).

2004, zehn Jahre nachdem das Verbot, in kurdischer Sprache zu sprechen

und singen, aufgehoben wurde, schreibt Yurdatapan beispielsweise:

»Newspapers report daily that the Gendarmerie have taken people into cus-

tody during awedding feast somewhere in the south-east because theywere

singing songs in Kurdish. This is still the case even though Parliament has

amended the constitution and former laws and officials repeatedly declare

that Kurdish is not forbidden. Even if there is no legal or official ban, the

practice continues and people have to censor themselves.«57

Cloonan diskutiert letzteren Aspekt wie folgt:

»So censorship seems to be something which can be imposed from outside

a person or organization or from inside. […] Does censorship have to involve

someone saying this is absolutely not allowed, or can it involve simple omis-

sion?«58

Ich betrachte die Selbstzensur in der Tat als eine wichtige Form der kulturel-

len Einschränkung. Auch wenn sie im Rahmen des Musiklebens der Türkei

von Bedeutung ist, ist sie jedoch nicht die einzige Art der Zensur, die dort in

Erscheinung tritt. Yurdatapan berichtet des Weiteren:

57 Yurdatapan 2004: 193.

58 Cloonan 2004: 4.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 33

»Somemusic cassettes in Kurdish are produced and youmayfind them in the

market. But you can never be sure that the governor of a particular province

or even district will not ban the cassette in his region. It is the same with

concerts. Often groups travel over a thousand kilometres to the south-east

of the country and hear that the concert has been forbidden by the governor

at the last moment. The reason? In one word: security.«59

Dies bedeutet, dassMusiker/-innen zwar in derTheoriewirken dürfen, jedoch

in der Praxis mitunter davon abgehalten werden. Es versteht sich von alleine,

dass hiermit Musikkarrieren zerstört werden können und die Nachfrage des

Publikums nach (in diesem Beispiel kurdischer) Musik nicht erfüllt wird.

Doch auch noch grundlegendere Formen der politisch gesteuerten Aus-

lese von Musik können beobachtet werden: Yurdatapan beschreibt 2004, wie

Musikproduzenten und -produzentinnen eine Lizenz vom Kulturministeri-

um beantragen müssen, um der Profession des Produzenten bzw. der Produ-

zentin nachgehen zu dürfen. Diese generelle Lizenz ist gefolgt von weiteren

Teillizenzen – für jede einzelne Produktion. Die Entscheidung über die Ver-

gabe trifft eine siebenköpfige Kommission: ein vom Kulturministerium be-

stimmter Kommissionspräsident und sechs weitere Mitglieder, wovon eines

vom Sicherheitsrat (dem Militär) ausgewählt wird, eines vom Innenministe-

rium und ein weiteres vom Bildungsministerium; hinzu kommen ein vom

Kulturministerium ausgewählter Musiker oder eine Musikerin und zwei von

einer Organisation des Copyrights im Bereich Film und Musik benannte Mit-

glieder.60 Yurdatapan kommentiert:

»Simply put, five out of the seven members are appointed by the state. The

producer may watch the meeting as an observer, but has no right to speak

or vote. In practice, the censorship works only against Kurdish and minority

cultures and left-wing protest songs.«61

Aufgrund der eingeschränkten Möglichkeiten, in der Türkei Minderhei-

tenmusik zu produzieren und aufzuführen, stellt sich die Frage, ob die

gewünschte Musik von außerhalb des Landes importiert werden kann –

in Form von Tonaufnahmen oder eventuell auch in Form von für Konzerte

einreisenden Musikern und Musikerinnen.

Stokes formuliert:

59 Yurdatapan 2004: 192.

60 Vgl. Yurdatapan 2004: 192.

61 Yurdatapan 2004: 192.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»Musicians often live in conspicuously translocal cultural worlds. They travel;

their social skills are those of people capable of addressing varied and het-

erogeneous groups, and their value in a locality is often perceived to be pre-

cisely their ability to transcend the cultural boundaries of that locality.«62

Neben der allgemeinen Idee, Musik aus Deutschland bereitzustellen, interes-

siert mich auch die Hoffnung auf die Möglichkeit eines kreativen bzw. musi-

kalischen Inputs von Diaspora-Musikschaffenden, der vonMusikschaffenden

in der Türkei aufgenommen werden könnte.

Aufgrund der großen Anzahl anMenschenmit biographischemBezug zur

Türkei in Deutschland konnten für verschiedene Genres bereits Einflüsse auf

das Musikleben in der Türkei nachgewiesen werden. Besonders bemerkens-

wert ist hierbei das Musikgenre Rap: Der türkischsprachige und in der Türkei

erfolgreiche Rap ist in Deutschland entstanden. Die in der Diaspora entwi-

ckelte Musik führte hierbei zur Initiierung ganzer Rapszenen in der Türkei.63

Somit wurde nicht nur auf quantitativer oder qualitativer Ebene etwas zum

Musikleben in der Türkei beigetragen; der gesamte kreative Impuls kam aus

Deutschland.

Interessant finde ich, wie selbstverständlich diese Information in inter-

nationalen Lexika über Musik in der Türkei zu finden ist, die – wohlgemerkt

– nicht von Deutschen geschrieben wurden. In »The Rough Guides»՚ Nach-

schlagewerk »World Music, Volume 1: Africa, Europe and the Middle East«

beispielsweise unterteilt Stokes in »Turkey. Sound of Anatolia« das Unterkapi-

tel »Arabesk and Pop« in die vier Abschnitte »Oriental Roots«, »Arabesk Goes

Big Time«, »Rock, Pop and Özgün« und »Rapping in Germany«.64 Auch wenn

ich mich im Rahmen dieser Arbeit nicht mit Rap befasse, betrachte ich dies

als international anerkannten Beleg für die transnationalen Möglichkeiten,

die in Deutschland produzierte Musik in der Türkei entfalten kann. In Bezug

auf weitere Genres, welche von Musikschaffenden aus der Türkei in Deutsch-

land musiziert werden, lässt sich ebenfalls die Vermutung anstellen, dass es

in der Türkei ein größeres potentielles Publikum gibt als in Deutschland und

die Türkei somit ein vielversprechendes Rezeptionsland ist.

In dieser Arbeit möchte ich die Rolle, die die Hoffnung der Musikschaf-

fenden auf Beeinflussung des Musiklebens der Türkei spielt, untersuchen.

62 Stokes 1994: 98.

63 Vgl. Solomon 2006: 60ff.

64 Vgl. Stokes 1999: 403ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 35

Mehrere meiner Interviewpartner/-innen haben transnationale Bestrebun-

gen. Mit diesen Bestrebungen meine ich nicht nur, dass sie gerne in der Tür-

kei auftreten möchten, da sie sich dort wohlfühlen und dort viele Kontakte

pflegen, sondern dass sie eine konkrete Absicht verfolgen, das Musikleben

in der Türkei aus der Diaspora heraus zu beeinflussen. Aussagen meiner In-

terviewpartner/-innen über ihre Insider-Beobachtungen des Musiklebens in

der Türkei und in Deutschland, und z.T. auch über ihre persönlichen Erfah-

rungen und Hoffnungen mit den transnationalen Möglichkeiten des eigenen

Schaffens, werden präsentiert.

Die dritte Forschungsfrage lautet: Welche Rolle spielt für Musiker/-innen,

die in politischen Konflikt mit dem Land Türkei gerieten und die in Deutsch-

land wirken, der Gedanke, dass ihre Musik von hier aus einen Einfluss auf

das gesellschaftliche Leben in der Türkei ausüben könnte?

1.3 Kulturelle Repräsentation und kulturelle Netzwerke

Im Folgenden möchte ich den erweiterten theoretischen Rahmen, den ich bei

der Analyse meiner Interviewaussagen berücksichtige, präsentieren. Ich wer-

de die Aussagen, wie zuvor dargelegt, in Studien über Musik (und weitere Be-

reiche kulturellen Ausdrucks) im Kontext von Gesellschaft, Politik, Diaspora

und Transnationalismus einbetten. Des Weiteren interessiere ich mich auch

für den Netzwerkcharakter der Communitys, dafür, aufgrund welcher Vor-

gänge sie sich zusammenfinden und Kultur, z.B. Konzerte, (mit politischer

Absicht) organisieren, in Überschneidung und/oder Abgrenzung zu anderen

Teil-Communitys.

1.3.1 Grundlagen der kulturellen Repräsentation nach Hall

In meiner Studie untersuche ich das Kulturleben mehrerer Teil-Communitys

aus der Türkei in Deutschland. Rice widmete sich der Frage, was »Kultur« im

Kontext qualitativer Forschung bedeutet:

»First, culture, however defined, has to do with what is shared among a

people. Second, cultures are bounded in space and often in time by the

›ethnographic present‹ [Herv.i.O.]; we speak routinely andmetaphorically of

cultural boundaries that apparently block easy intercultural understanding.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Third, bounded cultures contain insiders in relation to which the researcher

[…] is an outsider.«65

Zwar ist diese Beschreibung noch sehr vage, doch klingt hier bereits ein in

meiner Forschung entscheidender Punkt an: Kulturkreise verfügen über Insi-

der und Outsider. Um dieses Phänomen besser greifen zu können,möchte ich

mich auf die kulturelle Repräsentation nach Hall stützen. Dieser formuliert:

»To say that two people belong to the same culture is to say that they inter-

pret the world in roughly the same ways and can express themselves, their

thoughts and feelings about the world, in ways which will be understood by

each other.«66

Die unterschiedlichen Deutungen und Bedeutungen werden ihm nach in der

sozialen Interaktion produziert.

»The meaning is not [Herv.i.O.] in the object or person or thing, nor is it in

[Herv.i.O.] theword. It is wewho fix themeaning so firmly that, after a while,

it comes to seem natural and inevitable. The meaning is constructed by the

system of representation [Herv.i.O.].«67

Für dieses System der Repräsentation sind ihm nach zwei Momente beson-

ders entscheidend: der Moment, in dem eine Repräsentation erstellt wird,

und jener, in dem die Repräsentation gelesen bzw. aufgefasst und verstan-

den bzw. interpretiert wird. Hall identifiziert die Verwendung eines Codes

als entscheidend hierbei: Zunächst wird ein Sachverhalt kodiert (z.B. von ei-

nem Sprecher/einer Sprecherin), im Anschluss dekodiert (z.B. von einem Zu-

hörer/einer Zuhörerin). Beim Kodieren und Dekodieren wird die Bedeutung

eines Sachverhalts (Hall bezeichnet diesen als »Diskurs«) produziert. Angehö-

rige einer Kultur zeichnen sich dadurch aus, dass sie (in etwa) den gleichen

Code verwenden: Was ein Sprecher/eine Sprecherin sagt, wird von einem Zu-

hörer/einer Zuhörerin (ungefähr) so gedeutet, wie es der Sprecher/die Spre-

cherin intendiert hat.

Einige Kodierungen von Diskursen sind im jeweiligen Kulturkreis so

selbstverständlich vorhanden, dass sie natürlich gegeben zu sein scheinen.

Hall spricht in diesem Zusammenhang von »Denotationen«, weist jedoch

darauf hin, dass auch diese kulturell definiert sind – sie gelten jedoch in

65 Rice 22008: 45f.

66 Hall 22013 a: xviii.

67 Hall 22013 b: 7.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 37

einem Kulturraum als unumstritten. Hiervon abgegrenzt zu betrachten sind

die »Konnotationen«: Angehörige einer kulturellen Gruppe sind dabei in der

Lage, Sachverhalte ungefähr gleich zu kodieren und zu dekodieren und somit

eine innerhalb ihres Kulturkreises verständliche Bedeutung zu vermitteln,

sind sich jedoch darüber im Klaren, dass Angehörige anderer Kulturkreise

den Diskurs anders (de-)kodieren würden, und dass im Austausch mit ihnen

Missverständnisse entstehen könnten.68

Auch Camargo Heck formuliert:

»[…] a distinction can be made between those aspects of a sign where

the meaning, produced through the operation of a code, has been fixed

[Herv.i.O.] in conventional usage and is widely and apparently ›naturally‹

[Herv.i.O.] employed within a language community, and more fluid and

open-ended significations which, through the operation of alternative

codes, can be more fully exploited for the ideological signifying value. In

this [Herv.i.O.] sense ›denotation‹ is nothing more than a useful rule for

distinguishing, in any particular instance or operation, those connotations

which have become naturalized and those which, not being so fixed, provide

the opportunity for more extensive ideological re-presentations.«69

Als Beispiel für eine Denotation führt Hall das englische Verständnis von

»Schnee« an – man müsste meinen, Schnee sei eine natürlich gegebene, ein-

deutig zu definierende Sache. Er zeigt jedochmithilfe einer Analyse des Inuit-

Wortschatzes auf, wie dieser Kulturkreis mehr unterschiedliche Wörter zur

Beschreibung von Schnee verwendet – wie hier also verschiedene Kodierun-

gen und Bedeutungen vorliegen für etwas, das in einem in englischer Spra-

che geführten Gespräch lediglich durch das Wort »snow« kodiert (in Worte

gefasst) und dekodiert (verstanden/interpretiert) werden könnte.70

Der Kodierungsprozess hat allerdings nur bedingt Einfluss auf den

Dekodierungsprozess: Sachen können stets anders als intendiert aufgefasst

werden. Eines von mehreren Dekodierungs-Schemata, die Hall aufführt, ist

die oppositionelle Dekodierung: Ein Zuhörer/eine Zuhörerin versteht hierbei,

was von dem Sprecher/der Sprecherin intendiert ist, setzt es aber in einen

68 Vgl. Hall 1992 [reprint]: 133f.

69 Camargo Heck: 1992 [reprint]: 126.

70 Vgl. Hall 22013 b: 8f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

anderen Referenzrahmen (aufgrund einer anderen politischen Gesinnung

o.Ä.).71

Bei der Erstellung meines Forschungskonzepts ging ich davon aus, dass

die große Gruppe der Menschen mit biographischem Bezug zur Türkei in

Deutschland sich in mehrere Teil-Communitys unterteilen ließe, welche je-

weils über eigene (De-)Kodierungs-Angewohnheiten verfügten und (weitest-

gehend) als eigene kulturelle Gemeinschaften existierten. Ich hatte mir zum

Ziel gesetzt, Aspekte von Heterogenität abzubilden, und hoffte, Community-

spezifische Codes zu finden, die diese Darstellung ermöglichen würden.

Eine weitere Grundannahme vonmir war, dass der Teil der deutschen Ge-

sellschaft ohne biographischen Bezug zur Türkei nicht in der Lage sei, diese

spezifischen Codes zu lesen, sondern nur übergeordnet verstünde, dass je-

mand aus der Türkei komme und insofern (auch) über andere Aspekte von

Kultur verfüge als Herkunftsdeutsche. Am Beispiel der Bedeutung des In-

struments Bağlama möchte ich verdeutlichen, wie ich zu diesen Annahmen

kam.

1.3.2 Ein Beispiel unterschiedlicher kultureller (De-)Kodierungen:

die Bedeutung des Instruments Bağlama

Das in meiner Arbeit am häufigsten erwähnte Instrument ist die Bağlama

oder Saz. Reinhard bemühte sich 1975 um eine möglichst objektive und in-

strumentenkundlich umfassende Beschreibung:

»Saz heißt eigentlichMusikinstrument, im engeren Sinne Saiteninstrument,

und wird am häufigsten als Sammelname der Langhalslauten benutzt. De-

ren verschieden große Typen werden in der Türkei nicht einheitlich bezeich-

net. Es begegnen u.a. folgende Namen: yelteme (kleinste, 3 Saiten), cura

(klein, 3 Saiten), bağlama (der eigentliche Name der Langhalslaute, mittel-

groß, z.T. noch in küçük und büyük – ›klein‹ [Herv.i.O.] u. ›groß‹ unterschie-

den), tambura bağlama, divan vamağı, divan sazı,meydan,meydan sazı und

tambura meydan bzw. tambura divan. Die Saitenzahl der bağlama und der

größeren saz ist nicht genormt, sie schwankt zwischen 4 und 9. Trotz vor-

handener Wirbel sind aber nicht immer alle Saiten aufgezogen. Auch die

Stimmungen wechseln bisweilen. Zumeist bilden die oft chörig angeordne-

71 Vgl. Hall 1992 [reprint]: 135ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 39

ten Bordunsaiten einen Quart- oder Quintklang, während die 1 bis 3 Melo-

diesaiten auf einen Ton und höher gestimmt sind.«72

Markoffs ebenso grundlegend bzw. einführend gemeinte Beschreibung des

Instruments aus dem Jahr 1986 kommt bereits nicht mehr ohne Erwähnung

einer gesellschaftlichen Konnotation aus:

»The instrument called saz [Herv.i.O.] or bağlama is a long-necked, plucked

lute that can be considered Turkey’s national instrument. Saz literally means

instrument while the term bağlama derives from the Turkish bağlamak, »to

tie.« Built in a variety of sizes andwith up to 26 frets, the instrument’s strings

are generally arranged in three sets of double courses, and tuned according

to regional preferences.«73

Die Anerkennung der Bağlama als »türkisches Nationalinstrument« fließt

hier in die musikwissenschaftliche Betrachtung ein. In der neueren Literatur

wird die Bağlama oder Saz fast nur noch auf ihre gesellschaftliche Bedeutung

hin untersucht.

Die Bağlama ist das einzige Instrument, das in fast jeder Produktion der

Genres arrangierter Volksmusik der Türkei, Arabesk und Türk-Pop zu hören

ist.74 Betrachtet man die schiere Verbreitung des Instruments, so lässt sich

also ohne Zweifel von »dem« Nationalinstrument sprechen. Jedoch sind jene

Mitglieder der Gesellschaft der Türkei, die sich mit der relativ jungen Nation

identifizieren, keinesfalls die Einzigen, die die Bağlama als das Eigen ihrer

Kultur ansehen. Unter anderem betrachtet auch die bis heute in Teilen des

gesellschaftlichen Lebens von staatlicher Seite eingeschränkte religiöse Min-

derheit der Aleviten (zu den Aleviten siehe Kapitel 4) die Bağlama als Symbol

ihres Kulturkreises – in Abgrenzung zu bspw. sunnitischen Kreisen. Dass ein

und das gleiche Instrument eine von der Mehrheitsgesellschaft zuweilen dis-

kriminierte Minderheit und zeitgleich die Mehrheitsgesellschaft selbst dar-

stellt, lässt sich historisch erklären.

Alevitisches Kulturleben einschließlich des Musikausdrucks fand über

Jahrhunderte isoliert, fern der osmanischen Städte, statt. Nur wandernde

Aşıks (Barden) transportierten Liedtraditionen, Gedichte und Legenden von

Dorf zu Dorf, sodass diese sich verbreiten konnten und nicht nur für kleine

72 Reinhard 1975: 206.

73 Markoff 1986: 47.

74 Vgl. Bates 2012: 375.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Communitys Bedeutsamkeit erlangten, sondern für ganze Regionen. Hierbei

begleiteten sich die Aşıks meist selbst auf der Bağlama.

Hendrich definiert die Saz als das »wichtigste Gedächtnismedium«75 der

Aleviten:

»Die Glaubensgemeinschaft der Aleviten verfügt über eine mündliche Kul-

tur, die sich bis ins zwanzigste Jahrhundert hinein auch nicht in Bildern oder

Ikonen manifestierte. Die mündliche Tradierung der Lehre wurde lediglich

durch den ritualisierten Gebrauch eines Instruments, Gesang und Tanz un-

terstützt. Der Gebrauch der anatolischen Langhalslaute in diesem Zusam-

menhang lässt sich über Jahrhunderte zurückverfolgen […].«76

Während der Herausbildung eines türkischen Nationalgefühls und des Um-

sturzes des Osmanischen Reiches samt seiner kulturellen Traditionen such-

ten die neuen türkisch-nationalistischen Intellektuellen nach Elementen ur-

sprünglicher türkischer Kultur (siehe hierzu Kapitel 2). Sie bezogen die Lie-

der, Gedichte und Legenden der Aşıksmit ein – einige dieser hatten nicht nur

alevitisches Liederrepertoire gesammelt, sondern waren zudem selbst alevi-

tischer Herkunft.77 Zwar gab und gibt es auch viele sunnitische Aşıks, doch

werden häufig insbesondere die alevitischen hervorgehoben, da der Beitrag

der zuvor zurückgezogenen Minderheit beim Finden einer »Nationalkultur«

als besonders bemerkenswert bis hin zu paradox angesehen werden kann.

Aşıks wurden zu Konzerten und Radioauftritten eingeladen und sangen

hier Lieder der alevitischen Tradition über Liebe, Natur und Versöhnung, wo-

hingegen das heilige Repertoire für alevitische Anlässe reserviert blieb. Zahl-

reiche alevitische Bağlama-Spielende wurden in die großen Rundfunkensem-

bles aufgenommen. Hier sollten sie das Repertoire der ganzen Nation spie-

len und diese somit repräsentieren. Alevitische Bağlama-Traditionen misch-

ten sich mit denen anderer Regionen. Nicht nur Repertoire, auch Stimmwei-

sen und Plektrum-Techniken wurden weitergegeben und neu erlernt.78 Bates

resümiert:

»We can perhaps best relate the Turkish-national nature of the saz to the

efforts of Ankara Radio (later, Turkish Radio and Television) in conducting

folklore expeditions, bringing aşık poets to the studio, arranging collected

75 Hendrich 2004: 159.

76 Hendrich 2004: 160.

77 Vgl. Markoff 1986: 48.

78 Vgl. Markoff 1986: 49f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 41

folk songs for ensembles, and subsequently broadcasting arranged folkloric

performances on national radio and TV. It was through programs such as

Yurttan Sesler (Sounds of the Homeland), first broadcast in the 1940s, that

the nation as a whole became aware of the music of localities and regions

other than those in which they lived, and the saz was the core instrument in

the Yurttan Sesler ensemble and subsequent national and regional govern-

mental folk music ensembles.«79

Diesmachte sich bald in den unterschiedlichsten Sphären öffentlichen Lebens

bemerkbar.

»Of all the instruments in Turkey, the saz has accumulated the greatest

range of pedagogical theories, method books, instructional videos, and

private school franchises. As part of the national project, the saz became

the [Herv.i.O.] key instrument in Turkey, even though it didn’t have truly

national distribution before the establishment of the Peoples Houses in

1932 and folk music conservatories some years later.«80

Bates beschreibt in »The Social Life of Musical Instruments«, wie er während

seiner Feldforschung in der Türkei auf Einheimische stieß, die die Tatsache,

dass er sich mehr für Musik aus der Türkei interessierte als für die seines

Herkunftslandes, befremdlich fanden. Als er mit ihnen diskutierte, was er

tun müsse, um selber türkischer zu werden, seien diese sich einig gewesen,

dass der bloße Kontakt mit der Bağlama (sie zu halten, sie zu spielen) dabei

helfen könne.81

Rice beschreibt diesen Gedanken wie folgt:

»When people are taught, for example, to make what the culture deems

goodmusic, they are also enculturated and socialized into ways of being

good people and acting appropriately within that society.«82

Die Musiker/-innen lernen hier also, einen kulturellen Code zu lesen. Mitun-

ter lernen sie sogar, selber beim Musizieren Informationen zu kodieren.

Auch Bryant berichtet über den von ihr in Istanbul genommenen

Bağlama-Unterricht:

79 Bates 2012: 378.

80 Bates 2012: 386.

81 Vgl. Bates 2012: 386.

82 Rice 2014 a: 46.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»[…] lessons were about much more than learning to play the saz; they were

about learning to become the type of personwho could play the saz. This is a

process that I call here ›empersonment,‹ [Herv.i.O.] a process that is realized

through a discipline by which one consciously and consistently imprints a

practice on the body.«83

Und weiter:

»The tradition, then, is not about learning the songs, but about learning the

sensibility through which the songs are produced. Learning that sensibility

requires learning andmemorizing the songs […]. […] learning to play the saz

[…] means becoming a person capable of calling forth a particularly Turkish

music and thereby of occupying a social category as bearer of a now impor-

tant tradition of the nation.«84

Die Instrumentalisten und Instrumentalistinnen verinnerlichen somit einen

Code so sehr, dass sie selbst Teil des Codes werden.

Im Fall der Republik Türkei gehört ein gewisser Rationalismus zu den ge-

wünschten kodierten Idealen. Osmanische Kunstmusik, von derman sich zu-

zeiten der Republikgründung distanzieren wollte, galt als irrational.85 Stokes

beschreibt die Verbreitung des neuen Ideals wie folgt:

»The bağlama [Herv.i.O.] provides a model of logical thinking to such an ex-

tent that a good player is often said to play with the precision of a machine.

This high evaluation of logic, system, and ›science‹ [Herv.i.O.] (bilim) can be

extended to cover not just performance but composition and the entire pro-

gramme of ›modernizing‹ [Herv.i.O.] Turkish music. In general it might be

said that to criticize the actions of anybody in Turkey as unsystematic (that

is, without usul, implying order, logic, system, decorum) is to criticize them

very severely.«86

Und außerdem:

»The high value attached to ›system‹ [Herv.i.O.] and ›logic‹ reflects the no-

tion of the ›rational‹ and secular regeneration of the modern Turkish state

in Kemalist political philosophy, framed by the nationalist ideology known

83 Bryant 2005: 223.

84 Bryant 2005: 234.

85 Vgl. Stokes 1992 b: 92.

86 Stokes 1992 a: 98.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 43

as Turkism (Türkçülük). […] ›Real‹ Turkish music [… possesses] the rationality

of something culturally appropriate and true to the social need of Turkish

villagers.«87

Gewissermaßen macht es daher Sinn, dem Instrument Bağlama eine Natio-

nalidentität stiftende Rolle zuzuschreiben. Dennoch ist es zu hinterfragen,

ob ein Instrument tatsächlich ein Land repräsentieren kann – nicht nur hat

das Instrument innerhalb der Republik Türkei für verschiedene Communitys

ganz unterschiedliche Bedeutungen, auch kulturelle Gruppierungen außer-

halb des Landes beanspruchen das Instrument für sich: Verschiedene Varian-

ten der Saz sind u.a. auch im Südkaukasus und in Südosteuropa zu finden.88

Des Weiteren sei angemerkt, dass der logische, rationale Aspekt des

Bağlama-Spiels gelegentlich von einer Beschreibung der Saz-Musik als

besonders gefühlvoll überschattet wird. Fast alle meine Interviewpartner/

-innen gaben an, alevitische Bağlama-Musik erfreue sich bei ihnen persönlich

und in großen Teilen der Gesellschaft der Türkei – selbst unter konservativen,

den Aleviten gegenüber sonst nicht wohlwollend eingestellten Sunniten –

großer Beliebtheit, gerade weil sie so emotional sei. Bates schreibt:

»Sazes cry (ağlamak) and laugh (gülmek), although based on these words՚

sheer frequency alone, they seem to cry quite a bit more often than they

laugh, and often, just like their owners, feel troubled (dertli).«89

In manchen Kreisen wird folglich der von den Republikgründern intendierte

Code nicht mehr wie gewünscht verwendet.

Zusätzlich sind seit der Republikgründung neue Bauvarianten des Instru-

ments auf denMarkt gekommen.Neben der traditionellen akustischen Bağla-

ma oder Saz ist heute auch die elektronische Fassung beliebt. Die Möglich-

keiten zur Soundentwicklung – und auch zur Kodierung – sind hierbei ganz

andere als zuvor.90

Die Elektro-Bağlama kann zudem als das prominenteste Instrument

des Musikgenres »Arabesk« beschrieben werden. Der bewusst an arabischen

Klangidealen angelehnte Arabesk entstand als Gegengewicht zur von staat-

licher Seite implementierten türkischen Volksmusik – welcher Rationalität

vermitteln sollte – und setzt sich hiervon als besonders emotional bewusst

87 Stokes 1992 b: 92f.

88 Vgl. Bates 2012: 374.

89 Bates 2012: 376.

90 Vgl. Stokes 1992 b: 95.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ab. Stokes beschreibt, wie die staatlich geförderte Volksmusik von Anfang an

in wirtschaftlich schwächeren, an den politischen Debatten nicht beteiligten

Kreisen der Gesellschaft kaum Anklang fand:

»In the hands of nationalist musicologists, a reconstructed national folkmu-

sic (halk) was subsequently much promoted by the Turkish radio and, later,

television. […] People proved capable of resisting through the simple expe-

dient of switching off their radios, or, evenworse, tuning in to Radio Cairo.«91

Später wurde nicht nur Musik, die die Bürger/-innen der neuen säkularen

Republikmehr an ihr ursprüngliches Kulturleben erinnerte, aus anderen Län-

dern wie Ägypten gehört, sondern auch in Anlehnung hieran unter dem Label

»Arabesk« neu komponiert. Rice formuliert für den musikalischen Ausdruck

ungehörter Gesellschaftsschichten:

»When a social group cannot be heard, for example when it is suppressed by

a more powerful group, music often provides members of that group with

a noisy, heartfelt way to communicate their feelings, beliefs, and their very

existence to another group.«92

Dies geschah auch im Fall von Arabesk – sehr zum Verdruss der etablierten

politischen Kreise, welche in der wachsenden Beliebtheit desMusikgenres be-

reits ein Anzeichen für das Scheitern kemalistischer Reformen sahen und da-

durch bedingt ein Wiederaufleben islamischer Tradition befürchteten.93

»Indeed, for many of its critics, Arabesk expresses a negative and essentially

›eastern‹ [Herv.i.O.] aspect of the Turkish psyche about which something has

to be done if the Turks are to be saved from themselves.«94

Der von unpolitischen Klassen geschaffene und zunächst verpönte Arabesk

war jedoch bereits in den 1980er Jahren fest in die Musiklandschaft der Türkei

integriert.95

»Prime Minister Turgut Özal’s political party, the Anavatan Partisi (ANAP, or

Motherland Party), co-opted arabesk [Herv.i.O.] in the mid-1980s in moves

91 Stokes 1997: 682.

92 Rice 2014 a: 48.

93 Stokes 1992 b: 100.

94 Stokes 1992 a: 98.

95 Vgl. Karahasanoğlu/Skoog 2009: 62.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 45

consonant with Özal’s promotion of a laissez-faire economy and the disman-

tling of the state’s patrimonial role. The managers of the Turkish state at

that time sought a more proactive role in the Middle East and Central Asia,

which necessitated public symbolic statements stressing the Ottoman past

and the significance of the Ottoman state as a European Muslim power. […]

The Özal period was often referred to by its detractors as one of ›arabesk pol-

itics,‹ [Herv.i.O.] indicating a certain cynical populism and cultural tradition-

alism.«96

Somit wurde Arabesk – mitsamt den integrierten Bağlama-Tönen – gera-

dezu zum Sinnbild all dessen, was zuzeiten der Republikgründung u.a. mit

der Einigung auf eine Nationalmusik – in der die Bağlama eine zentrale

Überbringer-Rolle einnahm – hatte vermieden werden sollen.

Ich möchte zudem darauf hinweisen, dass auch in kurdischen Gebieten,

in denen die Identifikation mit der türkischen Nation strikt abgelehnt wird,

die Saz herausragend beliebt ist und viel zum Einsatz kommt (zu den Kurden

siehe Kapitel 3).

Folglich lässt sich resümieren, dass das Bağlama-Spiel heute in der Türkei

– sowie außerhalb dieser – in vielen Facetten existiert. Verschiedene kultu-

relle und/oder religiöse Gemeinschaften sowie Menschen unterschiedlicher

Regionen und Generationen und Anhänger/-innen zahlreicher Musikgenres

nutzen das Instrument für sich.Mit Rückbezug auf Hall formuliere ich daher:

Es ist davon auszugehen, dass das Bağlama-Spiel unterschiedlich kodiert und

dekodiert werden kann. Wenn sich – wie von den von mir Interviewten im-

mer wieder beschrieben – auch konservative Sunniten, welche den Aleviten

gegenüber nicht aufgeschlossen sind, an traditionell alevitischer Bağlama-

Musik erfreuen können, bedeutet dies, dass sie »den Diskurs« (das Musik-

stück) anders lesen und ihm eine andere Bedeutung entnehmen.

Das Bağlama-Spiel ist somit in verschiedenen Communitys unter-

schiedlich konnotiert. Mitunter ist dies jedoch für Großteile der deutschen

Gesellschaft nicht erkenntlich. Dass Herkunftsdeutsche also z.T. den Ein-

druck gewinnen, das Schaffen von Musikern und Musikerinnen aus der

Türkei sei (einigermaßen) homogen, liegt (auch) daran, dass sie über we-

nig oder keine Kenntnis der verschiedenen (De-)Kodierungen verfügen.

Möglicherweise sind sich Herkunftsdeutsche zusätzlich nicht immer der

Tatsache bewusst, dass der Gebrauch von traditionellen Codes in der Musik

96 Stokes 2010: 93.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

der Diaspora-Communitys nicht für traditionelle Lebensweise stehen muss,

sondern häufig schlichtweg als Erkennungsmerkmal einer Community dient.

1.3.3 Communitys als kulturelle Netzwerke

Die interviewten Musikschaffenden stehen auf vielfältige Weise miteinander

in Verbindung. Teilweise handeln sie dabei als Angehörige einer bestimmten

Diaspora-Community, wobei die Identifikation mit einer solchen, wie zuvor

dargelegt, auf freiwilliger Basis geschieht. Ich möchte nun Communitys in

Bezug auf ihren Netzwerk-Charakter betrachten.

In der Einleitung zu »Social Movements and Networks« schreibt Diani:

»Persons promoting and/or supporting […] actions do so not as atomized in-

dividuals, possibly with similar values or social traits, but as actors linked

to each other through complex webs of exchanges, either direct or medi-

ated.«97

Diani unterscheidet hierbei drei Arten von Netzwerken: Netzwerke an Indivi-

duen, Netzwerke an Organisationen und Netzwerke an Kollektiven/Events.98

Im Rahmen dieser Arbeit interessiere ich mich sehr für die individuel-

len Lebensläufe und Schaffensprozesse der am Musikleben beteiligten In-

terviewpartner/-innen, jedoch auch für die kulturellen Gruppierungen, de-

nen sie angehören und aus deren Konventionen sich die von ihnen genutz-

ten Repräsentationssystememöglicherweise ableiten lassen. Ich konzentriere

mich hierbei auf Gemeinschaften, deren Zusammenhalt politisch erklärt wird

(links systemkritische Kreise), ethnisch (Kurden) oder religiös (Aleviten). In

den folgenden Kapiteln werde ich darstellen, wie einige der Interviewpart-

ner/-innen mehrere dieser Identitätsmerkmale verkörpern, wie von den Mu-

sikschaffenden jedoch bewusst einzelne Aspekte von Identität in den Fokus

gestellt werden. Weder bei kurdischer noch bei alevitischer Identität (noch

selbstverständlich bei politischer Gesinnung) handelt es sich um offizielle,

bürokratisch fixierte Identitätskategorien. Sowohl den Kurden als auch den

Aleviten ist die Anerkennung ihrer ethnischen bzw. religiösen Identität in der

Türkei (samt bspw. dem Vermerk derer im Personalausweis) bisher verwehrt

geblieben, sodass aus staatlicher Sicht niemand als Kurde oder Alevit geboren

wird, sondern Individuen (oder Familien) erst durch das Hervorbringen ihrer

97 Diani 2003 : 1.

98 Vgl. Diani 2003 : 7ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 47

selbst wahrgenommenen Identität verdeutlichen, einem Kulturkreis anzuge-

hören.

Die offizielle Bekennung zu und hierdurch bedingte Inszenierung von

Identität spielt auch imMusikleben der Menschen aus der Türkei in Deutsch-

land eine große Rolle. Kodierungen finden statt und werden von anderenMit-

gliedern der Gemeinschaft (in etwa) wie gewünscht dekodiert. Die Menschen

müssen hierbei nicht einmal in persönlichem Kontakt zueinander stehen; sie

gehören einer größeren Gruppe an: einer Kultur. Diani schreibt über Netz-

werke an Individuen im Kontext sozialer bzw. politischer Bewegungen:

»Individuals may also be linked through indirect ties, generated by their

joint involvement in specific activities and/or events, yet without any face-

to-face interaction. Thesemay range fromparticipation in the same political

or social activities and/or organizations to involvement in the same subcul-

tures or counter-cultures […]«99

Passy formuliert des Weiteren:

»The cultural orientation of individuals is not a simple reflection of their so-

cial position; it develops in a web of social interactions. The social networks

in which actors interact convey meanings (e.g. symbols, rituals, narratives)

that build and solidify identities and shape the actors՚ cognitive frames […].

Once individuals have been integrated into formal or informal networks,

they find themselves in an interactive structure that enables them to de-

fine and redefine their interpretive frames, facilitates the process of iden-

tity-building and identity-strengthening, and creates or solidifies political

consciousness towards a given protest issue.«100

Ich möchte hiermit darauf hinweisen, dass dies nicht zwangsläufig bedeutet,

Individuen seien durch die Zugehörigkeit zu kulturellen bzw. sozialen Netz-

werken in ihrer Entscheidungsfreiheit eingeschränkt. Passy schreibt:

»They [social networks] are islands of meanings which define and redefine

individual identities through their interactions with other actors or groups,

but also by shapingmore volatile perceptions of preferences. In other words,

this conception of social interactions as networks ofmeanings brings culture,

but also human agency, back into the process of individual participation.

99 Diani 2003 : 7.

100 Passy 2003: 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Structural constraints and individual freedom are here closely interwoven

in the cultural dimension of social interactions.«101

1.4 Die Methodik

Im Rahmen dieser Arbeit untersuche ich die gesellschaftliche Einbettungmu-

sikalischer Akteure und Veranstaltungen. Daher war es für mich neben der

eingehenden Literaturrecherche essentiell, Akteure kennenzulernen und Ver-

anstaltungen zu besuchen. Ich versuchte, im Rahmen von Interviews mög-

lichst viel über die Lebensgeschichte, das aktuelle Schaffen, die Zukunftspro-

gnosen und die gesamtgesellschaftlichen Haltungen und Absichten einzel-

ner Musiker/-innen zu erfahren. Mein Bild der Musiker/-innen ergänzte ich

durch eigene Beobachtungen bei musikalischen Events, in die diese involviert

waren. Diese reichten von offiziellen Konzerten bis hin zu privaten Jamsessi-

ons.

Wenn ich Veranstaltungen besuchte, interessierte ich mich jedoch nicht

nur für den jeweiligen Musiker oder die jeweilige Musikerin, sondern au-

ßerdem auch für alle weiteren Beteiligten inklusive des Publikums. Da ich

das Wirken der Interviewten als Teil des Kulturausdrucks von Diaspora-

Communitys untersuche, war es für mich wichtig, auch die dazugehörigen

Communitys in Aktion zu erleben. Dennoch machten die Interviews den

Hauptteil meiner empirischen Informationsaufnahme aus. Mit Beaudrys

Worten ließe sich sagen: »I put myself in a position where I am told things

because I do not spend enough time in the community to learn it all by

observation alone.«102

In dieser Arbeit möchte ich zehn Interviews präsentieren, die ich als se-

mi-strukturierte Interviewsmithilfe eines Fragebogens geführt habe.Hierbei

ging ich nach dem Prinzip der GroundedTheory in einemVerfahren des theo-

retischen Samplings vor.

»Theoretisches Samplingmeint den auf die Generierung von Theorie zielen-

den Prozess der Datenerhebung, währenddessen der Forscher seine Daten

parallel erhebt, kodiert und analysiert sowie darüber entscheidet, welche

Daten als nächste erhoben werden sollen und wo sie zu finden sind.«103

101 Passy 2003: 27.

102 Beaudry 22008: 236.

103 Glaser/Strauss 32010: 61.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 49

Für die Vorgehensweise des semi-strukturierten Interviews entschied ich

mich, da die Antworten der Interviewpartner/-innen hinterher zueinander in

Bezug gesetzt und stellenweise sogar verglichen werden sollten. Dies wurde

dadurch erleichtert, dass ich ihnen (im Großen und Ganzen) die gleichen

Fragen stellte. Wie ausführlich der jeweilige Musiker bzw. die jeweilige

Musikerin welche Frage beantwortete, und ob sich spontane Vertiefungs-

nachfragenmeinerseits anboten, variierte jedoch von Interview zu Interview.

Die Informationsaufnahme folgte also einem für diese konkrete Untersu-

chung normierten Schema, einem Interviewfragebogen, und entwickelte

sich dennoch in jedem einzelnen Fall individuell weiter. Die Vorteile eines

Fragebogens, mit dem eine Struktur geschaffen und dennoch ein Spielraum

offen gelassen wird, beschreibt auch Vogt:

»Der Fragenleitfaden blieb […] relevant, weil er mir für das jeweilige Ge-

spräch als detailliert vorbereiteter Fragebogen konkrete Stichworte gab und

verbindliche Gesprächsthemen vorschrieb, meinen Partnern jedoch keine

Antwortvorgaben. Wir konnten spontane Intentionen genauer verfolgen

und auf einzelne Themenschwerpunkte eingehen, die sich während des

Interviews als relevant für die Interviewten und somit als interessant für

mich erwiesen.«104

Meine Interviews zeichnete ich digital auf (mit zwei Ausnahmen, auf die ich

später eingehen werde) und transkribierte sie anschließend. Der verwendete

Interviewbogen sei hier kurz dargestellt. Er unterteilt sich in sechs Bereiche:

a) Türkei: persönliche Geschichte

b) Deutschland: persönliche Geschichte

c) Interaktion Deutschland-Türkei: persönliche Geschichte

d) Türkei: generelle Einschätzung

e) Deutschland: generelle Einschätzung

f) Interaktion Deutschland-Türkei: generelle Einschätzung

Jeder Bereich ist wiederum unterteilt in mehrere Teil-Fragen. Mithilfe der

vielen kleinen Fragen versuchte ich, mich meinen drei großen Forschungs-

fragen anzunähern. Des Weiteren erhob ich Informationen über die Biogra-

phien der einzelnen Musiker/-innen. Dies ermöglichte mir zum einen ein

besseres Kennenlernen und eine verbesserte Präsentation und Aufarbeitung

104 Vogt 2005: 45.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

der Rollen unterschiedlicher Akteure. Zum anderen half es mir dabei, die an-

deren Interviewaussagen – z.B. generelle Einschätzungen der gesellschaftli-

chen Lage – in den jeweiligen Community-Kontext einzuordnen. Ich versuch-

te, die einzigartigen Elemente (im Sinne von Fallstudien) und die vergleich-

baren Elemente herauszuarbeiten. Ich rechnete damit, dass sich Vergleiche

der folgenden Art ergeben könnten: »die kurdischstämmigen Interviewpart-

ner/-innen sagen im Gegensatz zu den türkischstämmigen, dass …« oder »al-

le Sänger/-innen sagen im Gegensatz zu allen Begleitinstrumentalisten und

Begleitinstrumentalistinnen, dass …« u.Ä. Des Weiteren stellte ich einige we-

nige Fragen zur aktuellen Lage in der Türkei, bei der Beantwortung derer

meine Interviewpartner/-innen als Experten mit einem Insider-Blick in ak-

tuelle Begebenheiten befragt wurden. Die Aussagen zu diesen Fragen sind

für die Beantwortung meiner drei Forschungsfragen nicht unmittelbar rele-

vant, ermöglichten mir jedoch, meine Recherche zur Situation in der Türkei

zu vervollständigen, welche sich mithilfe von Literatur z.T. als schwierig er-

wies, da wissenschaftliche Texte mit hochaktuellem Bezug meist noch nicht

veröffentlicht sind/waren.

Meinen Fragebogen veränderte ich von Interview zu Interview leicht. Zum

einen war dies den positiven bzw. negativen Erfahrungen, die ichmit der vor-

angegangenen Fragebogenvariante gemacht hatte, geschuldet. Zum anderen

hatte ich es mir zum Ziel gesetzt, auf aktuelle Begebenheiten und individuelle

Merkmale in der jeweiligen Biographie einzugehen – je nach Generationszu-

gehörigkeit, Zeitpunkt der Immigration nach Deutschland und eingenom-

mener Funktion im Musikleben gestalteten sich z.B. die Fragen zur persön-

lichen Geschichte des musikalischen Wirkens in der Türkei unterschiedlich.

Exemplarisch möchte ich hier einen der Interviewbögen, jenen aus meinem

Interview mit Bülent Emir vom 17.1.2017, vorstellen.

a) Türkei: persönliche Geschichte

1 Wie bist du in der Türkei aufgewachsen?

2 Hast du in der Türkei Musik gemacht? Unter welchen Umständen?

3 Hast du dich in der Türkei politisch engagiert? Wie war das?

4 Hast du in der Türkei Zensur erlebt oder Einschränkungen deiner künst-

lerischen Aktivitäten?

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 51

b) Deutschland: persönliche Geschichte

1 Warum bist du/ist deine Familie nach Deutschland gekommen? Warum

bist du nach Berlin gekommen?

2 Was genau machst du musikalisch hier?

3 Wie ist dein soziales Umfeld hier? (Interaktion vor allem in türkischen,

kurdischen, herkunftsdeutschen Kreisen, …?)

4 An welches Publikum richtet sich deine Musik? (Aus welchem Land?)

5 Engagierst du dich politisch in Deutschland?

6 Verfolgst du mit deiner Musik einen politischen Anspruch?

7 Welche positiven Reaktionen auf deine musikalischen Aktivitäten hast du

in Deutschland bekommen?

8 Welche negativen Reaktionen auf deinemusikalischen Aktivitäten hast du

in Deutschland bekommen?

9 Erfährst du auch in Deutschland Formen der Einschränkung deiner mu-

sikalischen Aktivitäten?

c) Interaktion Deutschland-Türkei: persönliche Geschichte

1 Nimmst du Kontakte zur Türkei auf, um deine Musik dort zu verbreiten?

2 Gibt es Institutionen, die sich um so etwas kümmern?

3 Bist du beteiligt an Kulturprojekten, die Musiker/-innen aus der Türkei

und Musiker/-innen aus Deutschland mit biographischem Hintergrund

aus der Türkei in Zusammenarbeit umfassen?

4 Setzt du dich für Musiker/-innen in der Türkei ein?

5 Gibt es Institutionen in Deutschland, die so etwas tun?

d) Türkei: generelle Einschätzung

1 Wie geht es den Musikern und Musikerinnen in der Türkei im Moment?

2 Wie wird sich das vermutlich entwickeln?

e) Deutschland: generelle Einschätzung

1 Wie groß ist das Interesse der Communitys aus der Türkei für Politik?

2 Wie groß ist das Interesse der Communitys aus der Türkei für linke Mu-

sik?

3 Wie groß ist das Interesse der Communitys aus der Türkei für kurdische

Musik?

4 Wie groß ist das Interesse der Communitys aus der Türkei für alevitische

Musik?

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

5 Welche Konzertewerden vonVereinen und Institutionen der Communitys

aus der Türkei organisiert?

6 Welche Konzerte werden von deutschen Vereinen und Institutionen or-

ganisiert?

7 Gibt es unter Menschen aus der Türkei in Deutschland die gleichen poli-

tischen Differenzen wie in der Türkei selbst?

8 Wie ist die Reaktion von Herkunftsdeutschen auf die Kulturevents?

9 Haben die Kulturevents einen Einfluss auf die gesellschaftlicheWahrneh-

mung der Heterogenität der Communitys aus der Türkei hier? Haben sie

Einfluss auf den sozialen Status der Menschen hier?

f) Interaktion Deutschland-Türkei: generelle Einschätzung

1 Bekommt man in der Türkei etwas von dem kulturellen Ausdruck aus der

Diaspora mit?

2 Welche Kooperationen zwischen Musikern und Musikerinnen, die in

Deutschland leben, und Musikern und Musikerinnen, die in der Türkei

leben, gibt es?

3 Wie groß schätzt du das Kulturleben aus der Diaspora für das Leben der

Linken in der Türkei selbst ein?

4 Wie groß schätzt du das Kulturleben aus der Diaspora für das Leben der

Kurden in der Türkei selbst ein?

5 Wie groß schätzt du das Kulturleben aus der Diaspora für das Leben der

Aleviten in der Türkei selbst ein?

6 Wie könnte sich das in Zukunft entwickeln?

Bei der Interviewauswertung dienten die beantworteten Teilfragen der Da-

tenerhebung in unterschiedlichen Teilbereichen.

Informationen zur Musikerbiographie

• a) 1. Wie bist du in der Türkei aufgewachsen?

• a) 2. Hast du in der Türkei Musik gemacht? Unter welchen Umständen?

• a) 3. Hast du dich in der Türkei politisch engagiert? Wie war das?

• a) 4. Hast du in der Türkei Zensur erlebt oder Einschränkungen deiner

künstlerischen Aktivitäten?

• b) 1 Warum bist du/ist deine Familie nach Deutschland gekommen? War-

um bist du nach Berlin gekommen?

• b) 2. Was genau machst du musikalisch hier?

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 53

• b) 3. Wie ist dein soziales Umfeld hier? (Interaktion vor allem in türki-

schen, kurdischen, herkunftsdeutschen Kreisen, …?)

• b) 4. An welches Publikum richtet sich deine Musik? (Aus welchem Land?)

• b) 5. Engagierst du dich politisch in Deutschland?

Erhebung von Teilaspekten zu Beantwortung der 1. Forschungsfrage

(politischer Kommentar)

• b) 6. Verfolgst du mit deiner Musik einen politischen Anspruch?

• e) 1.Wie groß ist das Interesse der Communitys aus der Türkei für Politik?

• e) 2. Wie groß ist das Interesse der Communitys aus der Türkei für linke

Musik?

• e) 3. Wie groß ist das Interesse der Communitys aus der Türkei für kur-

dische Musik?

• e) 4. Wie groß ist das Interesse der Communitys aus der Türkei für alevi-

tische Musik?

Die Fragen e) 1. bis e) 4. erachte ich als relevant bei der Beantwortung der ers-

ten Forschungsfrage, da sie Aufschluss darüber ermöglichen, inwiefern eine

öffentliche Bekennung zu den Teil-Communitys erwünscht ist, und wie ein

möglicher politischer Kommentar eingebettet ist. Ich fragte mich, ob es be-

reits als politischer Kommentar verstanden werden kann, wenn jemand eine

bspw. explizit kurdische Veranstaltung organisiert bzw. auf dieser musiziert

– unabhängig von den vorgestellten Liedern und getroffenen Aussagen. Auch

fragte ich mich, ob der Besuch einer solchen Veranstaltung bereits als State-

ment anzusehen ist. Die Relevanz von explizit linken und/oder kurdischen

und/oder alevitischen Veranstaltungen für dieMenschenmit biographischem

Bezug zur Türkei in Deutschland betrachte ich somit als von Interesse für

die Untersuchung einer offiziellen politischen Positionierung der involvier-

ten Musiker/-innen.

Erhebung von Teilaspekten zu Beantwortung der 2. Forschungsfrage

(gesellschaftliche Auswirkung der Musik auf das Leben in Deutschland)

• b) 7. Welche positiven Reaktionen auf deine musikalischen Aktivitäten

hast du in Deutschland bekommen?

• b) 8. Welche negativen Reaktionen auf deine musikalischen Aktivitäten

hast du in Deutschland bekommen?

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

• b) 9. Erfährst du auch in Deutschland Formen der Einschränkung deiner

musikalischen Aktivitäten?

• e) 5. Welche Konzerte werden von Vereinen und Institutionen der Com-

munitys aus der Türkei organisiert?

• e) 6. Welche Konzerte werden von deutschen Vereinen und Institutionen

organisiert?

• e) 7. Gibt es unter Menschen aus der Türkei in Deutschland die gleichen

politischen Differenzen wie in der Türkei selbst?

• e) 8. Wie ist die Reaktion von Herkunftsdeutschen auf die Kulturevents?

• e) 9.Haben die Kulturevents einen Einfluss auf die gesellschaftlicheWahr-

nehmung der Heterogenität der Communitys aus der Türkei hier? Haben

sie Einfluss auf den sozialen Status der Menschen hier?

Die Frage e) 7. zum Verhältnis der unterschiedlichen Teil-Communitys in-

nerhalb Deutschlands zueinander ist für mich im Kontext der zweiten For-

schungsfrage relevant, da sie Aufschluss darüber gibt, inwiefern die Grup-

pierungen sich überhaupt als voneinander abgegrenzt darstellen möchten.

Gesetzt dem Fall, bspw. türkisch- und kurdischstämmige Menschen aus der

Türkei in Deutschland hätten hier nicht mit Differenzen zu kämpfen und kein

Interesse daran, von der deutschen Gesellschaft als zwei Gruppen wahrge-

nommen zu werden, so hätte dies eine Auswirkung auf die (nicht) stattfin-

denden Bemühungen, mit Konzerten Heterogenität abzubilden.

Mit den Fragen e) 5. und e) 6. zur Organisation von Konzerten durch

deutsche Institutionen oder Institutionen der Diaspora-Communitys näherte

ich mich den Rahmenbedingungen, in die die Fragen nach möglichen Reak-

tionen von Herkunftsdeutschen einzuordnen sind: Besuchen Herkunftsdeut-

sche bspw. ein Konzert, welches von explizit kurdischen Veranstaltern orga-

nisiert wurde, so haben sie sich vermutlich im Voraus informiert und sind der

kurdischen Kultur gegenüber sowieso offen eingestellt. Treten bspw. explizit

kurdische Musiker/-innen hingegen auf Veranstaltungen von deutschen Or-

ganisatoren auf, so werden mitunter auch Herkunftsdeutsche erreicht, die

sich nie zuvor mit den unterschiedlichen Kulturen aus der Türkei befasst ha-

ben. Beide Rahmen für Veranstaltungen sollen hier berücksichtigt werden.

Es ist wichtig, bei der Betrachtung der Aussagen der Interviewpartner/-innen

zur Reaktion des Publikums zu beachten, wie sich der Veranstaltungsrahmen

jeweils konstituiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 55

Erhebung von Teilaspekten zur Beantwortung der 3. Forschungsfrage (Hoffnung auf

gesellschaftliche Auswirkung der Musik auf das Leben in der Türkei)

• c) 1. Nimmst du Kontakte zur Türkei auf, um deine Musik dort zu verbrei-

ten?

• c) 2. Gibt es Institutionen, die sich um so etwas kümmern?

• c) 3. Bist du beteiligt an Kulturprojekten, die Musiker/-innen aus der

Türkei und Musiker/-innen aus Deutschland mit biographischem Hin-

tergrund aus der Türkei in Zusammenarbeit umfassen?

• c) 4. Setzt du dich für Musiker/-innen in der Türkei ein?

• c) 5. Gibt es Institutionen in Deutschland, die so etwas tun?

• f) 1. Bekommt man in der Türkei etwas von dem kulturellen Ausdruck aus

der Diaspora mit?

• f) 2. Welche Kooperationen zwischen Musikern und Musikerinnen, die in

Deutschland leben, und Musikern und Musikerinnen, die in der Türkei

leben, gibt es?

• f) 3. Wie groß schätzt du das Kulturleben aus der Diaspora für das Leben

der Linken in der Türkei selbst ein?

• f) 4. Wie groß schätzt du das Kulturleben aus der Diaspora für das Leben

der Kurden in der Türkei selbst ein?

• f) 5. Wie groß schätzt du das Kulturleben aus der Diaspora für das Leben

der Aleviten in der Türkei selbst ein?

• f) 6. Wie könnte sich das in Zukunft entwickeln?

Die Frage f) 2. nach konkreten Kooperationsbeispielen ermöglichte mir nicht

nur, einige wenige Beispiele, von denen ich vorher noch nicht gehört hatte,

kennen zu lernen. Interessant war für mich bei der Beantwortung dieser Fra-

ge auch die schlichte Tatsache, ob die Interviewpartner/-innen lange überle-

gen mussten, ummir ein Beispiel nennen zu können, oder ob Kooperationen

für Community-Mitglieder eine so hohe Relevanz besitzen, dass sie augen-

blicklich einige benennen können oder das Wissen darüber sogar als eine Art

Common Knowledge betrachten.

Fragen zu den Hintergründen in der Türkei als Ergänzung meiner generellen

Literaturrecherche

• d) 1. Wie geht es den Musikern und Musikerinnen in der Türkei im Mo-

ment?

• d) 2. Wie wird sich das vermutlich entwickeln?

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Für die Auswahl an zu studierenden Fällen, in meinem Fall an zu interview-

endenMusikschaffenden, schlagen Breidenstein et al. folgende fünfmögliche

Kriterien vor: 1. die Datenqualität, 2. das Spektrummöglicher Fälle (einemög-

lichst große Varianz soll hierbei abgebildet werden), 3. die Relevanz des Falles

im Kontext des Feldes (wobei die Relevanz von den Teilnehmern und Teil-

nehmerinnen selbst markiert werden sollte), 4. die Typizität des Falles (Häu-

figkeit, Alltäglichkeit) oder – gegenteilig – 5. das Irritierende des Falles (Un-

verstandenes, Ungewöhnliches).105 Ich entschied mich für den zweiten und

dritten der hier genannten Punkte: die Varianz und die von den Musikschaf-

fenden selbst beschriebene Relevanz. So erzählte ich Community-Insidern

von meiner Studie und fragte, wen sie als besonders relevanten möglichen

Interviewpartner bzw. besonders relevante mögliche Interviewpartnerin be-

nennen würden. Auch fragte ich Community-Mitglieder, welche Konzerte sie

mir empfehlen würden, und versuchte dort, selbst mit den Musikschaffen-

den ins Gespräch zu kommen. Wenn dann der Kontakt zu einem Musiker

bzw. einer Musikerin bestand, informierte ich mich natürlich selber im In-

ternet über dessen/deren Wirken, fragte aber durchaus auch die Musiker/

-innen selbst, ob sie eigene Konzertankündigungen, Tonaufnahmen undMu-

sikvideos für mich hätten, und betrachtete insbesondere die von ihnen per-

sönlich vorgeschlagenen Musikstücke etc. als relevant. Ich ging hierbei davon

aus, dass die Musikschaffenden eine bewusste Auswahl treffen würden, wo-

mit sie sich mir präsentieren wollten, und dass ich so auf direktem Weg an

jene Lieder, Konzerte etc. herankäme, mit denen sie schwerpunktmäßig ei-

nen gesellschaftlichen Anspruch verfolgten. Schließlich frage ich mit meiner

zweiten Forschungsfrage ja danach, wie die Musiker/-innen die herkunfts-

deutsche Gesellschaft auf ihre Themen aufmerksam machen wollen, und bin

selbst ein Teil der besagten herkunftsdeutschen Gesellschaft.

Zahlreiche Autoren, u.a. Beaudry, haben immer wieder darauf hingewie-

sen, den Einfluss der eigenen Identität auf eine qualitative Forschung nicht

zu unterschätzen.106 Die Tatsache, dass ich selber keinen biographischen Be-

zug zur Türkei habe, hat die Art undWeise, wie dieMusiker/-innen sich selbst

und ihre Musik mir gegenüber präsentierten, mit Sicherheit beeinflusst.

Neben der durch die Community-Insider festgelegten Relevanz setz-

te ich einen Schwerpunkt auf die Varianz. So interviewte ich bewusst

Musiker/-innen, die unterschiedliche Rollen im Musikleben einnehmen:

105 Vgl. Breidenstein et al. 2013: 140f.

106 Vgl. Beaudry 22008: 239f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 57

Sänger/-innen und Instrumentalisten; Hobbymusiker, einen semiprofessio-

nellen Musiker und Berufsmusiker/-innen; freischaffende Musiker/-innen

und Funktionsmusiker; einen Musikproduzenten und zwei Beteiligte der

Veranstaltungsorganisation. Die Interviewten sind zudem unterschiedlich

alt und leben – weitestgehend unabhängig hiervon – schon unterschiedlich

lange in Deutschland; zwei wurden sogar in Deutschland geboren. Unter

den eingewanderten Musikschaffenden kam der erste im Zuge des Mili-

tärputsches von 1980 (bzw. kurz davor aufgrund der bereits zugespitzten

politischen Lage), der letzte erst nach dem Gezi-Protest 2013 (siehe zu diesen

beiden Ereignissen Kapitel 2). Die Immigrationsgeschichten sind zudem

sehr unterschiedlich: Manche entschieden sich bewusst für Deutschland,

andere suchten als politisch Verfolgte Schutz – egal, wo in Europa. Zudem

gehören einige Musiker/-innen der ethnischen Minderheit der Kurden und

manche der religiösen Minderheit der Aleviten an. Andere fühl(t)en sich in

der Türkei als aktive Linke politisch geächtet bis hin zu verfolgt oder vereinen

mehrere der Identitätsmerkmale in sich und erleb(t)en Diskriminierung

aus vielfältigen Gründen. Insofern bilde ich eine relativ große Vielfalt an

Lebenswirklichkeiten von Musikschaffenden in Deutschland, die in Konflikt

mit dem Land Türkei stehen und/oder standen, ab.

Neben den Interviews möchte ich als zweiten wichtigen methodischen

Bestandteil meiner Studie die teilnehmende Beobachtung nennen. Ghodsee

empfiehlt, sowohl Orte als auch Events in qualitativen Studien nicht nur als

einzelne Phänomene zu beschreiben, sondern in Relation zu anderen Orten

und Events sowie in Relation zu denMenschen, die sich dort aufhalten, zu se-

hen.107 In die folgenden Kapitel werde ich einige thick descriptions über erlebte

Geschehnisse einfließen lassen in der Absicht, hierdurch die Musiker/-innen

und ihre Communitys näher zu charakterisieren.

Ich interviewte die Musiker/-innen und besuchte ihre Veranstaltungen in

Köln und in Berlin. In beiden Städten leben Menschen mit biographischem

Bezug zur Türkei und organisieren Konzerte auf vielfältige Art undWeise. Be-

wusst entschied ich mich dazu, in zwei verschiedenen Städten zu forschen,

um die Varianz der Aussagen meiner Interviewpartner/-innen zu erhöhen.

Ich wollte es vermeiden, Antworten auf meine Fragen auf Basis der Aussagen

von Musikschaffenden einer einzigen Stadt zu formulieren, aus der Besorg-

nis heraus, diese würden an den gleichen Veranstaltungsorten die gleichen

Konzertgänger/-innen ansprechen und hätten sich u.U. bereits gegenseitig

107 Vgl. Ghodsee 2016: 41ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

beeinflusst, sodass es kein bemerkenswertes Ergebnis mehr wäre, wenn sie

ähnlich antworten würden. Ich hoffte, die Aussagekraft meiner Antworten

dadurch zu erhöhen, dass ich die Informationen hierzu in zwei Städten mit

geographischer Entfernung zueinander sammelte.

Musikalische Aktivitäten in Köln und Berlin eignen sich meiner Meinung

nach aber auch für Vergleiche und ein gemeinsames Fazit, da beides Groß-

städte mit einer gewissen politischen Offenheit sind, in denen Menschen aus

der Türkei in großer Anzahl bereits seit Jahrzehnten wohnen –wo eine Struk-

tur für die Konzertorganisation also schon vorhanden ist. Zusätzlich sind die

zwei Städte, u.a. geographisch bedingt, aber auch unterschiedlich, was sich

auf die Konzertorganisation auswirkt: So ist Berlin als Stadt und zugleich

Bundesland eine weitestgehend in sich geschlossene Einheit, Köln hingegen

eine von mehreren Städten Nordrhein-Westfalens, in denen Kulturleben aus

der Türkei eine Rolle spielt, und somit Teil eines größeren regionalen Netz-

werkes.108

Einerseits hatte ich also von Anfang an die Absicht, inmehr als einer deut-

schen Stadt zu forschen, andererseits wollte ich jedoch nicht an Orten Inter-

views führen, die ich nicht persönlich gut genug kenne, um die Aussagen der

Interviewpartner/-innen über Konzerte in den Kontext der Clubs und Bezir-

ke, in denen sie stattfanden, setzen zu können. Sowohl Berlin, wo ich auf-

gewachsen bin und heute wieder wohne, als auch Köln, wo ich studiert ha-

be, kenne ich sehr genau. Während meiner ersten Forschungsphase in Köln

lebte ich in Köln, ebenso während meiner zweiten, der Berlin betreffenden

Forschungsphase in Berlin. Dies erleichterte das Vereinbaren von Interview-

terminen und die Organisation der teilnehmenden Beobachtung.

Es sei hinzugefügt, dass ich einige Konzerte bewusst besuchte, um Be-

obachtungen anzustellen und das hier Gesehene in meine Studie einzuarbei-

ten, und in anderen Fällen rein privat zu Konzerten befreundeter Musiker/

-innen ging oder eine Geburtstagsfeier mit integrierter Jamsession besuchte

und dort per Zufall etwas entdeckte, das ich als relevant für diese Studie er-

achte. Auch Beaudry schreibt: »[…] once in the field situation I could not easily

distinguish between participation and observation.«109

108 Seufert und Kubaseck beschreiben die hohe Präsenz von Menschen aus der Türkei in

Deutschland »mit Berlin als der größten ›türkischen Siedlung‹ [Herv.i.O.] außerhalb

der Türkei und mit Nordrhein-Westfalen als der Region mit der dynamischsten türki-

schen Business-Community im Ausland« (Seufert/Kubaseck 22006: 9.).

109 Beaudry 22008: 235.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 59

Dies betrifft insbesondere meine Erfahrung, selber mit Musikern und

Musikerinnen aus der Türkei zu musizieren. Im folgenden Unterkapitel

möchte ich hierauf näher eingehen.

1.5 Musizieren gemeinsam mit Musikern und Musikerinnen aus der
Türkei: meine Proben mit dem »Köln Türk Müziği Korosu«

Im September 2014 lernte ich per Zufall auf einem Straßenfest in Köln-

Ehrenfeld Gülçin Günduğ kennen. Sie führte einen Çay-Stand und sang,

während sie Tee verkaufte, gemeinsam mit ihrer Tochter Damla und ih-

rer Freundin Meral türkische Lieder. Ich sprach die drei Frauen auf ihren

Gesang an. Sie erzählten mir, dass sie Teil eines offiziellen Chores unter

Gülçins Leitung seien, und luden mich ein, zur Probe am darauffolgenden

Tag ins Bürgerzentrum Ehrenfeld zu kommen. Dieser Einladung folgte ich

sehr gerne – sie war jedoch völlig unerwartet gekommen, war nicht von

mir für meine Studie forciert worden. Dennoch beeinflusste mein Einstieg

in den Chor meine musikethnologische Arbeit stark, weshalb ich unser

gemeinsames Musizieren hier beschreiben möchte.

Der »Köln Türk Müziği Korosu« setzt sich aus ca. 30 Sängern und Sän-

gerinnen und – typisch für türkische Chöre – zusätzlich ca. 10 Instrumen-

talisten und Instrumentalistinnen zusammen. Zu den vorhandenen Instru-

menten gehören verschiedene Varianten der Saz sowie Geige, Oud (auch Ud;

eine Kurzhalslaute), Kanun (eine Kastenzither) und Darbuka (eine einfellige

Bechertrommel). Musiziert wird hauptsächlich Sanat Müziği.

Da ich selber Geige spiele und mich die Musik faszinierte, nahm ich ein

paar Notenblätter mit nach Hause, um die Stücke zu üben. In derWoche dar-

auf spielte ich Gülçin zumTest auf der Geige vor. Sie zeigte sich zufrieden und

sagte mir, ich dürfe mitspielen. In der Probe jedoch erlebte ich einen wahren

»Kulturschock«: Keinermeiner einstudierten Töne passte zu dem,was die an-

deren musizierten. Gülçins Tochter Damla, die auch Geige spielte und neben

mir saß, wies mich darauf hin, dass sie die Tonart geändert hatten. Ich war

erstaunt: Alle Musiker/-innen transponierten die Noten im Kopf – und zwar

so selbstverständlich, dass sie völlig vergessen hatten, es zu erwähnen.

Während der anderthalb Jahre, die ich im »Köln Türk Müziği Korosu«

spielte, machte ich immer wieder die gleiche Entdeckung: Die Musiker/

-innen nutzten die Noten vor sich nur als vage Stütze; sie lasen sie nicht

wirklich. Sie vergaßen, dass sie transponierten! Gelegentlich spielten sie

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

auch rhythmisch nicht das, was in den Noten stand. Letzteres Phänomen

ist allerdings darauf zurückzuführen, dass die meisten der Lieder keinen

eindeutigen Urheber haben und von verschiedenen Sammlern in leicht diffe-

rierenden Varianten aufgeschrieben wurden. Wenn die Chormitglieder nun

eine Version im Ohr hatten und singen wollten, in den Notenblättern aber

eine andere Fassung verschriftlicht war, so fiel ihnen das meist gar nicht auf,

und wenn ich sie darauf hinwies, sagten sie einfach selbstsicher: »Die Noten

sind falsch!«

Einige der Sänger/-innen – wohlgemerkt trifft dies nicht auf die Lei-

tung oder die Instrumentalisten und Instrumentalistinnen zu – hatten zu-

dem nicht die geringste Ahnung von Musiktheorie. Ein Sänger sagte über

Stücke mit einem »b« als Vorzeichen, sie stünden in Moll, wohingegen Lie-

der mit einem »#« seiner Meinung nach in Dur standen. Dennoch war er ein

hervorragender Sänger, rhythmisch solide und definitiv musikalisch begabt.

Die meisten Musiker/-innen des »Köln Türk Müziği Korosu« waren sehr gut

in dem, was sie taten. Das Erlebnis, inmitten dieser so intuitiv agierenden

Musiker/-innen zu spielen, war für mich schön und sehr bereichernd.

Nach den Proben wünschten sich die Sänger/-innen gelegentlich noch

Lieder, die wir sonst nicht spielten und nicht als Noten vorliegen hatten. Die

Instrumentalisten und Instrumentalistinnen begleiteten die Sänger/-innen

dann spontan. Sie vereinbarten hierfür nicht einmal eine Tonart. Eine/r spiel-

te los, die anderen stimmten mit ein – und es klang toll.

So einen instinktiven Umgangmit Musik hatte ich vorher noch nie erlebt.

Stücke spielen zu lernen, ohne in Worte fassen zu können, was ich eigentlich

gerade tat, war ein völlig neuer Ansatz für mich. Alleine zu Hause konnte

ich die Lieder nie richtig üben, weil in meinen Noten nicht drin stand, was

ich spielen sollte. Umgeben von den anderen Musizierenden bei Proben und

Konzerten jedoch funktionierte die Musik auf magische Weise.

Rice beschreibt seine Erfahrung, als Amerikaner bulgarische Musik zu er-

lernen, wie folgt:

»The perspective I had acquired in the process of learning to play com-

petently (not necessarily well) was neither emic nor etic. It was my own.

I could now supply from my own self-understanding verbal explanations

of the complex mental process necessary to generate this music […]. If

emic understandings are located in other people’s heads and given to us in

their language reports, then my understanding wasn’t emic. On the other

hand, if etic understanding involves applying objective analytic methods to

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 61

sounds without regard for their cultural salience, then my understanding

wasn’t etic either. I felt as if I had achieved a mediation between these

two theoretical categories, these two ontological conditions, and that this

mediation challenged fundamentally one of themost important theoretical

foundations of our discipline.«110

Auch ich agierte beim Spielen der türkischen Lieder weder wie die anderen

Musiker/-innen des »Köln Türk Müziği Korosu«, die mit der Musik und Art,

sie zu erlernen, aufgewachsenwaren, nochwie eine analytisch von außen vor-

gehende Musikwissenschaftlerin. Wie auch bei Rice war die Vorgehensweise,

die ich gefunden hatte, weder emisch noch etisch, sondern schlicht und er-

greifend »my own« – und tatsächlich funktionierte sie.

Die selbst gemachtenMusizier-Erfahrungen halfenmir peu à peu diemu-

sikalischen Prozesse im Wirken meiner Interviewpartner/-innen besser zu

verstehen. Gelegentlich bat ich Interviewpartner/-innen dennoch um Noten-

material zu ihren Stücken, was sich jedoch immer als schwierig erwies.

Dass ich nun im türkischen Chor spielte, beeinflusste meine Studie auch

auf weitere Weise positiv: Neben der Tatsache, dass ich zwei meiner Inter-

viewpartner im Chor kennen lernte, hatte ich immer den Eindruck, die Tat-

sache, nun selberMusik aus der Türkei zu spielen, helfemir bei der Interview-

führung. Schließlich fragten sich manche meiner Interviewpartner/-innen

auch, wie ich selbst einzuschätzen sei.

Eine der Fragen, die man mir häufig stellte, war, ob ich schon mal in der

Türkei gewesen sei. Zwar zeigten sich die Musiker/-innen erfreut, wenn ich

bejahte, jedoch ist die Aussage, als Deutsche bereits in der Türkei gewesen zu

sein, weder ungewöhnlich noch ein verlässliches Anzeichen dafür, sich wirk-

lich mit der Kultur zu befassen. Mein Mitwirken im »Köln Türk Müziği Ko-

rosu« jedoch schien für die Musiker/-innen solch ein aussagekräftiges Indiz

für ehrliches Interesse und Sympathie ihren Traditionen gegenüber zu sein.

Ich gewann den Eindruck, dass sich manche hierdurch bedingt lieber mit mir

unterhielten.

110 Rice 22008: 51.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik

Im ersten empirischen Kapitel meiner Arbeit möchte ich den Aspekt der lin-

ken Musik am Beispiel von Musikschaffenden behandeln, die sich rein aus

politisch-systemkritischen Gründen mit ihrer Musik und/oder ihrer Organi-

sation musikalischer Veranstaltungen von der offiziellen Haltung der Türkei

abgrenzen. Hierauf folgen ein Kapitel über explizit kurdische (Kapitel 3) und

eines über explizit alevitische Musiker/-innen (Kapitel 4).

In Kapitel 2 gehe ich gesondert auf Musikschaffende ein, die im Kontext

der Türkei keinen ethnischen oder religiösen Minderheiten angehören, sich

aber dennoch in ihrem Kulturausdruck eingeschränkt fühlen. Dieses Kapi-

tel kann nicht für sich alleine stehen, da die in Kapitel 3 und 4 vorgestellten

Musiker/-innen, die kurdisch und/oder alevitisch und zudem links-system-

kritisch sind, für die Betrachtung des politischen Musiklebens aus der Türkei

in Deutschland allgemein nicht außer Acht gelassen werden dürfen.

2.1 Allgemeines

Die Musikgeschichte der Türkei ist eine politische Geschichte: Mit der Re-

publik sollte auch eine neue Kultur erfasst bzw. geschaffen werden, mit dem

Ziel, die türkische Nation frei von osmanischen Einflüssen zu repräsentieren.

Es wurde angestrebt, die Sprache von arabischen und persischen Einflüssen

zu reinigen, und neue Literatur mit didaktischer Absicht veröffentlicht. Kul-

turelle Werke, wie u.a. Musikstücke, unterteilte man hierbei in zwei Kate-

gorien: »Alaturka« (»Kunst auf die türkische Art« bzw. auf die osmanische)

und »Alafranga« (»Kunst auf die fremde Art«, also – im Fall der Musik – klas-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

sisch-europäische Kompositionsschemata und Aufführungspraxen)1. O’Con-

nell schreibt:

»On the one hand, the exponents of this perspective viewed the multicul-

tural and conservative characteristics of alaturka [Herv.i.O.] as the chaotic

legacy of an imperial past. On the other hand, they equated alafranga with

the reforming ideals of the new republic. That is, they saw alafranga as a

unique manifestation of a precisely demarcated nation state: a state that

was characterized by a single ethnic composition, by a new secular status,

and by a contemporary outlook. As a fashionable expression of modernist

taste, these exponents of alafranga sought to control the perceived disor-

der of their Ottoman inheritance using the logic of western philosophical

thought and the language of western aesthetic discourse. In doing so, they

entered into a long-standing European debate on taste by defining alafranga

as tasteful (tatlı) […]«2

Kritik an »Alaturka« wurde nicht nur in Bezug auf künstlerische Elemente ge-

äußert, sondern insbesondere auch bezüglich der gesellschaftlichen Gepflo-

genheiten: Die hiermit verbundene Musik wurde häufig in religiösen Institu-

tionen gelehrt und zudem mündlich übermittelt anstatt in Notenform.3 Die

Gründung einer »Akademie der schönen Künste« (Güzel Sanatlar Akademisi) im

Stil europäischer Konservatorien fand im Jahr 1926 statt. Hier adaptierte man

westliche pädagogische Prinzipien, schloss Alaturka aus dem Curriculum aus

und brachte eine nationale Musikschule voran.4 Das Ziel lautete, den genuin

türkischen Kulturausdruck zu finden.

Bartsch beschreibt die Vorgehensweise als türkische »Musikrevolution«

und unterteilt diese in drei Phasen: die Etablierungsphase (1923-1934), die

Hochphase unter Atatürk (1934-1938) und die Fortsetzungsphase nach seinem

Tod (1938-1950). In der ersten Phase wurden osmanische Musikeinrichtungen

geschlossen und neue republikanische eröffnet. JungeMenschenwurden zum

Musikstudium nach Europa geschickt und gaben ihre erworbenen Kenntnis-

se später an der »Schule für Musiklehrer« (Musiki Muallim Mektebi) in Ankara

weiter. In der Hochphase versuchte Atatürk schließlich, eine türkische Natio-

1 Vgl. O’Connell 2000 : 119.

2 O’Connell 2000 : 125.

3 Vgl. O’Connell 2000 : 126f.

4 Vgl. O’Connell 2000 : 133.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 65

nalmusik aus dem Boden zu stampfen.5 Dieses Vorhaben beschreibt Bartsch

wie folgt:

»Atatürk war davon überzeugt, dass der Erfolg seiner Reformen im künstle-

rischen Bereich ein Indiz für den Erfolg aller Reformen war. Sie sollten ein

Beweis für die hohen humanitären Qualitäten sein, die die Nation erreicht

hatte, und zur Anerkennung bei anderen Nationen führen. Dies brachte er

auch in seiner Parlamentseröffnungsrede zum Ausdruck, indem er betonte,

dass man anhand der Musikentwicklung erkennen könne, inwiefern sich ein

Land verändere, und sie somit ein Indikator für den Zivilisationsgrad eines

Landes sei.«6

Öztürkmen beschreibt, wie im Jahr 1924 Fragebögen zur Ermittlung von

Volksmusik durch die junge Republik verschickt wurden7 und formuliert:

»The Republican intellectuals saw the Anatolian countryside and its peasant

population as the source of a cultural revival that would help to construct a

new national identity; the majority of them believed that it was the Repub-

lican’s duty, its very mission, to interfere in and to manipulate all folklore-

related activities.«8

Die türkische »Nationalmusik« sollte durch Unterricht, Rundfunk, Konzerte

und Schallplatten verbreitet werden. Versuchte man zunächst, türkische

Volksmusik mit westlichen Tonsatztechniken zu polyphonisieren, so be-

schloss man um 1940, ihrer Originalform zur Verbreitung zu verhelfen.9

Jedoch durchlief die von Institutionen gezielt gesammelte anatolische

Musik durch die Bündelung als »türkische Volksmusik« eine politische

Umdeutung: Nicht das Aufzeigen von vielfältiger Volkskultur stand hier im

Vordergrund, sondern die Einigung auf eine einzige Nationalkultur.10 Bryant

formuliert:

»[…] what happens to traditions that become self-consciously Traditional,

that is, history, rather than heritage? As Turkish folk music was converted

from a local tradition to a national Tradition, it acquired textuality as well as

5 Vgl. Bartsch 2011: 41ff.

6 Bartsch 2011: 46f.

7 Vgl. Öztürkmen 1992: 185.

8 Öztürkmen 1992: 190.

9 Vgl. Bartsch 2011: 48ff.

10 Vgl. Kayhan 2014: 156.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

a fixedness that, by most accounts, it did not previously have. This self-con-

sciousness of folk music as Tradition, and the status that it has begun to ac-

quire qua Tradition, takes one to the heart of the question of how ›tradition‹

[Herv.i.O.] is constituted. For underlyingmany of our assumptions about ›tra-

dition‹ is the conviction that traditions should not be self-consciously ›tradi-

tional‹ and that, as soon as a practice is labelled a ›tradition,‹ it loses its ca-

pacity to be a real [Herv.i.O.] tradition, that is, the past living in the present.«11

Dennoch überlebten auchMusiktraditionen, welche nicht von politischer Sei-

te gefördert wurden. Kayhan sieht in den Aktivitäten der Barden (der Aşıks,

der Ozan und der kurdischen Dengbej) den Ursprung der Protestmusik: Diese

hätten stets die inoffizielle Geschichte der Türkei durch das Land getragen,

jenen Teil der Geschichte, der von der Kulturpolitik missachtet worden sei.12

»Their narrative haswandered all aroundAnatolia for centuries to behanded

down to us today, a narrative that makes visible for us the other history that

has remained silent in the face of official history. This is the story, in a certain

sense, of the resistance of peoples told through the oral tradition and the

memory.«13

Die Vereinheitlichung des offiziellen, staatlich geförderten Kulturlebens sollte

den Machthabern die Kontrolle über das Land erleichtern. In den folgenden

Jahrzehnten kam immer mehr der Popularmusik – der von oben nicht ernst

genommenen Musik – die Rolle zu, ein Gegenstück zum offiziellen Kulturle-

ben der Türkei zu liefern.14

In den 1960er Jahren entstanden – wie auch anderswo auf der Welt –

zahlreiche Bands, welche Songs mit politischen Inhalten schrieben und mit

ihrer Musik zu soziopolitischen Aktionen aufzurufen versuchten. Das hier-

bei hervorgebrachte Musikgenre »Anadolu Rock« (dt. anatolischer Rock) ist

sowohl anatolisch als auch amerikanisch-europäisch beeinflusst, so finden

bspw. E-Gitarre und E-Bass nebst Bağlama und Davul (auch Dahol; eine zwei-

fellige Rahmentrommel) Verwendung. Als berühmter Vertreter dieser Musik-

entwicklungen ist Cem Karaca zu nennen.15

11 Bryant 2005: 223.

12 Vgl. Kayhan 2014: 156.

13 Kayhan 2014: 156.

14 Vgl. Kayhan 2014: 156.

15 Vgl. Karahasanoğlu/Skoog 2009: 60.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 67

Im folgenden Jahrzehnt, den 1970er Jahren, fanden weitere Fusionen von

Musikgenres mit anatolischen Volksliedtraditionen statt. Der in westlichen

Operngesangstechniken ausgebildete Sänger Ruhi Su beeinflusste die Inter-

pretation der Volksmusik stark und inspirierte weitere Musiker/-innen: Er

honorierte die Traditionen und nahm sich dennoch die Freiheit, Lieder indi-

viduell zu gestalten.16 Kayhan resümiert:

»This style then became the touchstone for all left-wing folk music groups,

singers and even the tradition of Anatolian Rock. This can also be seen as

the period of transition from the traditional bard to the socially concerned

modern poet-singer, i.e. to a figure affiliated to a political group or party,

appealing to the peoples to join the struggle.«17

Der politische Konflikt war hierbei all die Jahrzehnte stark präsent: Allein zu

Militärputschen kam es in den Jahren 1960, 1971 und 1980. Müge Göçek be-

schreibt, wie es nach diesen mit dem gesellschaftlichen Leben weiterging:

»In all cases, the pattern was one and the same: the military ostensibly in-

tervened to preserve the Republic, only to abolish the government; change

the constitution; arrest, try and sentence dissidents; and punish party lead-

ers, often by abolishing their parties. In all cases, however, their saving grace

was that they then let elections be held, turned political power over to the

elected government and left for their barracks. They left every time because

of Mustafa Kemal Atatürk’s maxim that ›the Turkish military should not get

involved in politics and ultimately belongs in the barracks.‹ [Herv.i.O.] Yet,

ironically, it was another maxim of Atatürk’s that legitimated their interven-

tion each and every time: ›The military is the guardian of the Turkish repub-

lic.‹«18

Durgun konstatiert, mit dem letzten dieser drei Militärputsche seien sämtli-

che linke Utopien, welche seit dem Ende des Osmanischen Reichs Anhänger

gefunden hätten, zerschlagen worden.19 Zeitgleich macht er jedoch die Lin-

ke selbst für die Militärputsche verantwortlich: Die Armee habe in der Türkei

stets den Ruf gehabt, die Kraft hinter Atatürks Republikgründung zu sein

16 Vgl. Kayhan 2014: 157.

17 Kayhan 2014: 157.

18 Müge Göçek 2011: 27f.

19 Vgl. Durgun 2015: 24.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

und daher auch weiterhin für die Werte des Kemalismus einzustehen – eine

Ideologie, von der die Linke es niemals geschafft habe, sich zu distanzieren.

»[…] Kemalism has always been acknowledged by all the groups in the Turk-

ish left. In fact, Kemalism is the political manifestation of the Turkish left,

for it is the philosophy on which the republic was established, and it is the

means for political legitimization. As they thought that they could not suc-

ceed in politics if they clashed with Kemalism, they had to build a positive

relationship with it. However, it was not easy to develop coherent left-wing

policies in a Kemalist political atmosphere, for co-existence with Kemalism

was amajor handicap to the transformationof the left-wing thought. The eli-

tist character of Kemalism diffused the left arena of politics, which proved

to be one of the major barriers to the appreciation of left-wing policies by

the masses. […] This unavoidably has encouraged the tendency for military

intervention, one of the sicknesses of the left-wing politics in Turkey, and the

left-wing circles who have come to realize that the revolution would not be

brought with the cooperation of the masses have taken up the attitude of

expecting the robust forces to bring the revolution.«20

Der Autor beschreibt, wie der erste von drei Militärputschen in linken Krei-

sen noch geschätzt worden sei.21 Der zweite, von 1971, war ihm nach bereits

umstritten22, der dritte, so konstatiert er, habe die Linke zerstört.

Müge Göçek macht jedoch auch internationale Akteure, namentlich die

USA, mitverantwortlich für den Versuch der Zerschlagung linker Gesinnung

in der Türkei: Da das Land an Russland angrenzt, hätten die USA im kalten

Krieg befürchtet, der Kommunismus könne auch in der Türkei überhandneh-

men.23 Sie schreibt über die Konsequenzen:

»The flip side of this advice was the bolstering of rightist religious move-

ments under the assumption that such movements were not revolutionary

but conservative, and therefore geared to sustaining the status quo. The pri-

ority advised by the United States was stability rather than democratic par-

ticipation thatmight challenge political stability. Hence the Turkishmilitary

supressed anddecimated the Turkish leftistmovements – especially the left-

20 Durgun 2015: 31.

21 Vgl. Durgun 2015: 17.

22 Vgl. Durgun 2015: 18ff.

23 Vgl. Müge Göçek 2011: 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 69

ist intellectuals – in the name of stamping out communism while fostering

in its stead culturally conservative religious movements.«24

Infolge des Militärputsches von 1980 entbrannte dennoch – oder eben gerade

deshalb – eine Welle der linken Protestmusik. Zuvor hatten bereits Anadolu-

Rock-Musiker/-innen am politischen Protest teilgenommen, als noch offener

politisch stufen Karahasanoğlu und Skoog jedoch dieMusiker/-innen der nun

entstandenen »Özgün Müzik« (dt. originale Musik) ein.25 Als Vertreter des

Genres nennen die Autoren u.a. Ahmet Kaya und »Grup Yorum« (dt. Musik-

gruppe des Kommentars).26

Durch einen glücklichen Zufall traf ich gleich zu Beginn meiner Studie

eine besonders bedeutsame Person der Protestmusikszene: Kemal Sahir Gür-

el, Gründungsmitglied von Grup Yorum. Grup Yorum sind als Studenten-

band, deren Mitglieder der politischen Studentenbewegung angehörten, in-

folge des Militärputschs von 1980 entstanden. Das Gründen von Vereinen war

zu der Zeit untersagt, das von musikalischen Formationen gestattet. Kemal

sagt heute, die Musik sei hier ein Mittel gewesen, um politisch etwas zu än-

dern – wenn möglich auf der ganzen Welt. Die Band rief mit Musik zu po-

litischer Aktion auf, was zu zahlreichen Verhaftungen von Bandmitgliedern

führte. Kemal Sahir Gürels Lebenslauf werde ich mich in Kapitel 2.3.1 aus-

führlich widmen. Grup Yorum existieren in veränderter Besetzung bis heute.

Yücel beschreibt das Gesamtwerk der Band im Jahr 2014 wie folgt:

»Grup Yorum sind ein Phänomen. Seit 27 Jahren auf der Bühne, 22 Alben,

fünf Millionen verkaufte Tonträger. […] Dutzende Konzerte wurden verbo-

ten, gegen die etwa 40 Musikerinnen und Musiker, die die Band durchlau-

fen haben, wurden knapp 500 Verfahren eröffnet, alle wurden mehrmals

festgenommen oder inhaftiert. […] Viele, die anerkennen, dass Yorum dazu

beigetragen hat, das Schweigen der Junta-Ära zu brechen, kritisieren, dass

die Band die Grenze von politischerMusik zur Propaganda überschritten ha-

be.«27

Grup Yorum würdigen anatolische Volkstraditionen in ihren Liedern und

bringen (auch) hiermit ein politisches Statement hervor.

24 Müge Göçek 2011: 29.

25 Vgl. Karahasanoğlu/Skoog 2009: 61.

26 Vgl. Karahasanoğlu/Skoog 2009: 61.

27 Yücel 2014: 129f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Kayhan lobt des Weiteren explizit die Plattenfirma »Kalan« (dt. das, was

andauert), bei der Grup Yorum sowohl in der Original- als auch heute in der

neuen Besetzung unter Vertrag sind bzw.waren, und die 1993 gegründete und

bis heute aktive Band »Kardeş Türküler« (dt. Lieder der Geschwisterlichkeit)

dafür, verschiedene ethnische Musikstile aus der Türkei wieder bekannt ge-

macht zu haben.28 Sie formuliert:

»In this work, there was an emphasis on the mutual influence, even broth-

erhood, of musical cultures, parallel to the discourse of complementary cul-

tures with a clear reference to the concept of the mosaic. […] What distin-

guishes these efforts from the relationship between folk music and politics

before 1980 is that, rather than instrumental folk musics in the service of

politics, they have transformed into a form of political struggle the demon-

stration of the diversity and the interdependence of themusical structure of

Anatolian music and the performance of this music.«29

Mahon schreibt allgemeiner:

»[…] people debate, reproduce, and sometimes change power relations

through their engagements with expressive culture. I’ll even go so far as to

say that through engagement with expressive culture people respond to

and deal with ›real politics‹ [Herv.i.O.] and ›real issues.‹«30

Die Verwendung der Volksmusik anatolischer Kulturen, die bei der offiziellen

Geschichtsschreibung übergangen worden waren, wurde hierbei tatsächlich

zur realen Politik. Kayhan formuliert:

»[…] new voices have started to make a place for themselves in the market

within the urban popular culture, voices that use Anatolian music forms,

motifs or instruments, calling themselves variously ›protest‹ [Herv.i.O.], ›the

urban türkü‹ or ›özgün‹ (original) music. […] All these musical creations are

forms of reproduction of the oppositional spirit of folk musics, preserving

themselves under all circumstances and bringing to life the state of mind of

large sections of the population, lower classes that are somehow regarded

as the province, or minorities whose historic existence goes denied, people

who experience problems with the cities in which they live.«31

28 Vgl. Kayhan 2014 : 163.

29 Kayhan 2014: 163.

30 Mahon 2014: 327.

31 Kayhan 2014: 163.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 71

Jedoch ist Folk nicht das einzigeMusikgenre, das im Zuge politischen Protests

in der Türkei heute Verwendung findet. Gezen widmete 2011 der Band »Ban-

dista«, welche musikalische Elemente des Punk, Ska und Reggae verwendet

und in unterschiedlichen – auch europäischen – Sprachen singt, einen Arti-

kel, in dem sie schreibt, die Band habe einen wichtigen Impuls für die seit

1968 durch Folksongs dominierte Szene politischer Musik in der Türkei ge-

leistet.32

Die im Zuge meiner Arbeit interviewten Musiker/-innen singen und/oder

spielen jedoch mehr oder weniger alle Volksmusik und von Volksmusik in-

spirierte Eigenkompositionen, wenn auch häufig unter Einbezug klassisch-

europäischer Musikelemente oder verschiedener Stilmerkmale der Popular-

musik.

Alle von mir interviewten Musiker/-innen leben und/oder wirken in

Deutschland. Dennoch handeln sie auch hier z.T. im Rahmen von Kulturkon-

ventionen der Türkei.

Østergaard-Nielsen legt in ihrer 2003 erschienenen Studie »Transnatio-

nal Politics. Turks and Kurds in Germany« die das Leben in Deutschland

betreffenden offiziellen Vorhaben der »Großen Nationalversammlung der

Türkei« (Türkiye Büyük Millet Meclisi [TBMM]) von 1995 dar: Türkeistämmige

Kinder sollten hiernach gezielt durch die internationale Fassung des TRT-

Fernsehprogramms erzogen, Lehrer/-innen und religiöse Leiter verstärkt

entsendet und ausgewählte Kulturzentren der Türkei in Deutschland unter-

stützt werden. Des Weiteren, so ist hier ausgeführt, seien häufige Auftritte

türkischer Künstler/-innen in Deutschland anzustreben.33 Eine Schwer-

punktsetzung auf der kulturellen Ebene ist auffällig. Offensichtlich erhoffte

man sich in der Türkei auch Jahrzehnte nach der Republikgründung noch

stellenweise, durch Musik- und Kulturveranstaltungen ein Volk erziehen zu

können. Dies führt(e) selbstverständlich zu Widerstand.

Neben dem kulturellen Widerstand existiert auch der gezielt politische

aus der Diaspora heraus. Bereits in der Mitte der 1960er Jahre, verstärkt in

den 1970er Jahren, entstanden politisch linke Migrantenorganisationen in

Deutschland. Østergaard-Nielsen beschreibt zwei Hauptströmungen radika-

lerer linker Prägung: den orthodoxen Kommunismus in Anlehnung an den

Sowjet-Kommunismus und die Neue Linke, deren Teilorganisationen wie

etwa die »Revolutionäre Volksbefreiungspartei-Front« (Devrimci Halk Kurtuluş

32 Vgl. Gezen 2011: 438f.

33 Vgl. Østergaard-Nielsen 2003: 109.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Partisi-Cephesi [DHKP-C]) jedoch nicht nur in der Türkei selbst, sondern auch

in Deutschland vom Verfassungsschutz beobachtet werden. Insgesamt kon-

statiert sie, die linken Gruppierungen seien von allen Interessensrichtungen

der Türkei am meisten zerspalten.34

Zwar können linke Aktivisten und Aktivistinnen in der Diaspora z.T. freier

handeln als in der Türkei selbst, doch blieb eine breitere Mobilisierung hier-

durch bisher aus.

»[…] because of German rights to freedom of expression, more marginal po-

litical groupings have been able to act publicly. Inflows of asylum seekers

have contributed to political mobilization in opposition to the homeland

regime – notably the Kurds and the New Left. That such organizations still

have relatively small followings reflects the fact that the vast majority of

the Turkish citizens in Germany adhere to moderate conservative or social

democratic parties.«35

Anlässlich konkreter politischer Geschehnisse in der Türkei können jedoch

gelegentlich auch in Deutschland breite Massen an Menschen mit biogra-

phischem Bezug zur Türkei mobilisiert werden. Am 24.5.2014 beispielswei-

se hielt Recep Tayyip Erdoğan in Köln eine Rede zur Feier des zehnjähri-

gen Gründungsjubiläums der »Union Europäisch-Türkischer Demokraten«

(UETD), ein Bündnis, welches seine Partei AKP unterstützt. Sein Besuch zog

viel Unmut unter Erdoğan-Kritikern und -kritikerinnen auf sich, da er als

Teil einer verstecktenWahlkampagne für die kurz darauf stattfindende türki-

sche Präsidentschaftswahl gewertet wurde. 1,5MillionenMenschenmit türki-

schem Pass leben in Deutschland, von denen ca. 1,4 Millionen wahlberechtigt

sind (Stand 2015). Deutschland stellt somit den viertgrößten Wahlbezirk der

Türkei dar – gleich nach Istanbul, Ankara und Izmir.36

Eine Großdemonstration gegen Erdoğan, an der mehr als 30.000 Men-

schen teilnahmen, fand in Köln statt.37 Besonders zahlreich vertreten waren

hier Mitglieder der »Alevitischen Gemeinde Deutschland« (zu den Aleviten

siehe Kapitel 4). Diese hatte die Anreise von Aleviten aus verschiedenen Städ-

ten mit Bussen organisiert und machte nun mit Bannern auf sich aufmerk-

sam.

34 Vgl. Østergaard-Nielsen 2003: 46f.

35 Østergaard-Nielsen 2003: 55.

36 Vgl. Diemand 2017 in URL.

37 Vgl. ZEIT ONLINE 2014 in URL.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 73

Die Demonstration verlief ausgesprochen friedlich; die Protestplakate

waren z.T. sogar amüsant. Ich war damals anwesend und erinnere mich an

ein Banner, welches auf einer Bühne hinter dem Rednerpult hing, beson-

ders. Die dort abgedruckte Karikatur von Jürgen Janson zeigte Erdoğan mit

Sultanskopfbedeckung neben dem Spruch: »Niemand hat die Absicht, die

Türkei zu islamisieren!« Dies ist selbstverständlich als Anlehnung an Walter

Ulbrichts Aussage »Niemand hat die Absicht, eineMauer zu errichten« – kurz

vor dem Bau der Mauer – zu verstehen und ist somit ein genuin deutsch-

türkischer Witz. Die Demonstranten wählten Parolen, die der deutschen

Öffentlichkeit bekannt vorkamen, um ihnen die Lage in der Türkei vor Augen

zu führen.

Abbildung 2: Auf der Demonstration verwendete Karikatur von

Jürgen Janson38

Andere Bereiche der Demonstration waren jedoch auch in türkischer bzw.

kurdischer Ästhetik gehalten, so tanzte eine Gruppe kurdischer Frauen in

Tracht einen Reihentanz mitten auf dem Kölner Grüngürtel (zu den Kurden

siehe Kapitel 3).

38 https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los [Datum des letzten

Zugriffs: 27.6.2020].

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los


74 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Ein anderes relativ aktuelles Beispiel für die Beteiligung von Menschen

aus der Türkei in Deutschland an Protestveranstaltungen im türkischen Kon-

text stellen die »Gezi«-Solidaritätsevents dar. Die »Gezi«-Protestbewegung

aus dem Jahr 2013 in Istanbul verdankt ihren Namen dem kleinen Gezi-Park,

direkt am zentral gelegenen Taksim-Platz, in dem Bäume gefällt werden soll-

ten, um Platz für den Bau einer Moschee zu gewinnen. Die Istanbuler An-

wohner/-innen protestierten hiergegen und wurden von der Polizei brutal

bekämpft. Solidaritätsveranstaltungen in anderen Regionen der Türkei ent-

standen.39 Journalisten, die Gezi-freundlich berichteten, hatten mit Restrik-

tionen oder gar mit Kündigungen zu rechnen.40 Die Angst vor dem Verlust

der Meinungs- und Pressefreiheit motivierte mehr und mehr Teile der Bevöl-

kerung, sich den Protesten in Istanbul anzuschließen.41 Am 15.6.2013 wurde

der Gezi-Park gewaltsam geräumt.42 Auch in Deutschland kam es zu Solidari-

tätsevents, über deren Unterstützer/-innen aus Berlin Taşdemir und Içpınar

schreiben:

»Die ersten Proteste in Berlin wurden vermehrt von StudentInnen organi-

siert, von denen die meisten tatsächlich erst zum Studieren eingewandert

waren. Sie hatten alle einen direkten Draht zur Türkei, ihre Familien und

Freunde lebten noch dort. […] Aber auch die jungen BerlinerInnen, die selbst

nicht in der Türkei geboren wurden, verbindet noch viel mit diesem Land.

Auch sie haben Freunde und Verwandte in der Türkei und gerade diese dritte

Gastarbeitergeneration hat ein anderes Verständnis von Zugehörigkeitsge-

fühl. […] Völlig unabhängig vomBildungshintergrund solidarisierten sich die

Menschen dieser [dritten Gastarbeiter-]Generation mit der Gezi-Bewegung,

neben allen unterschiedlichen politischen oder persönlichenMotiven ist ih-

39 Yücel bezieht sich in seinem Buch »Taksim ist überall« auf Polizei-Angaben, denen zu-

folge zwischen EndeMai undMitte September 2013 insgesamt 3,6MillionenMenschen

in 80 von 81 Provinzen an den Protesten teilgenommenhaben und rund 5500 verhaftet

wurden. (Vgl. Yücel 2014: 164.)

40 Vgl. Yücel 2014: 150f.

41 Taşdemir und Içpınar zitieren in ihrem Buch über den Gezi-Protest eine Studie des

türkischen Meinungsforschungsinstituts KONDAmit mehr als 4000 Demonstrations-

teilnehmern und -teilnehmerinnen in der ersten Juniwoche 2013, nach der das Durch-

schnittsalter 28 Jahre betrug.Mehr als dieHälfte der Studienteilnehmer/-innen hätten

hiernach angegeben, erst nach den Bildern der ersten Polizeigewalt aus Solidarität in

den Gezi-Park gekommen zu sein. (Vgl. Taşdemir/Içpınar 2014: 52.)

42 Vgl. Taşdemir/Içpınar 2014: 166.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 75

nen allen die emotionale Bindung gemeinsam […]. Das [sic!] was in der Tür-

kei geschieht, geht sie eben doch was an.«43

Bei den Gezi-Veranstaltungen in Deutschland spielte, ebenso wie bei jenen

in der Türkei selbst, Musik häufig eine Rolle. In Kapitel 2.3.2 werde ich auf

die Konzertorganisation während der Solidaritätsveranstaltung »Gezi Soul«

in Köln näher eingehen.

2.2 Beobachtungen: das Wirken eines Protestmusikers
aus der Türkei in Deutschland

Im Februar 2015, als mein Forschungsprojekt noch in den Startlöchern steck-

te, luden mich Kemal Sahir Gürel, der bereits erwähnte Mit-Begründer von

Grup Yorum, heute Inhaber eines Tonstudios in Köln, und seine Frau Yasemin

zu einem privaten Musikabend ein. Diesen möchte ich hier näher beschrei-

ben, um eine Einordnung der darauf folgenden ersten Interviews in die sie

umgebenden gesellschaftlichen Umstände zu ermöglichen.

DerMusikabend fand im Lokal eines Freundes von Kemal nach offiziellem

Ladenschluss statt. Das kleine Restaurant lag auf der Venloer Straße, schräg

gegenüber von Kemals Wohnung im Kölner Bezirk Ehrenfeld, wo Mitglieder

der Communitys aus der Türkei zahlreiche Restaurants, Imbissbuden und Bä-

ckereien führen. Der Bezirk hat einen Ruf für Offenheit und Progressivität.

Viele linke Veranstaltungen mit Bezug zur Türkei finden hier statt, so bspw.

das Straßenfest der bereits erwähnten Aktion »Gezi Soul«. Auch der türkische

Chor, in dem ich zu der Zeit mitspielte und der von einer überzeugten Kema-

listin geleitet wurde, probte imBürgerzentrumEhrenfeld.Nicht weit entfernt

vom Lokal, in demwir saßen, befindet sich jedoch auch Kölns größte undmo-

dernsteMoschee und zumeiner Überraschung fürchtete der Restaurantbesit-

zer an diesem Abend um seinen Ruf bei möglicher konservativer Kundschaft.

Wir hatten uns von innen in dem Lokal eingeschlossen und als eine Flasche

Rakı herumging,wurde diesmit Vorsicht getan: Die Flasche wurde unter dem

Tisch aufbewahrt, damit am Imbiss vorbeigehende Kunden, die einen Blick

durchs Fenster hineinwerfen würden, sie nicht sehen könnten.

Gemeinsam aßen, tranken und musizierten Kemal, Yasemin, die etwa 5-

jährige Tochter der beiden, Gülçin Günduğ (meine Chorleiterin, welche ich

43 Taşdemir/Içpınar 2014: 45.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

hier per Zufall antraf), ihr Sohn Sercan Günduğ (siehe zu ihm Kapitel 2.3.2),

ein kurdischer Musiker, der zu der Zeit ein Album in Kemals Tonstudio auf-

nahm,mit seiner Frau, der Ladenbesitzer und ich.Kemal, Sercan und der kur-

dische Musiker musizierten gemeinsammit Bağlama und Gesang. Die ande-

ren Gäste summten stellenweise mit, Gülçin stimmte auch in den Gesang ein.

Yasemin erzählte mir, dass Kemal Musikabende der Art schon häufiger veran-

staltet hatte. Bereits zu diesem Zeitpunkt wurde mir bewusst, welch wichtige

Figur des Networkings er für die links ausgerichtete Musikszene mit Bezug

zur Türkei in Köln ist.

Dieser Eindruck verstärkte sich, als ich einenMonat später, imMärz 2015,

die Gelegenheit bekam, Kemals Tonstudio zu besichtigen. Das Studio liegt im

Keller einer Physiotherapiepraxis, die Yasemin führt. Vom Bürgersteig aus ist

die Werbung für die Praxis im Fenster zu sehen; das Tonstudio hätte ich hier

nicht vermutet. Um zu dem Studio zu gelangen, mussten wir einen Teil der

Praxis durchqueren.

Das Ein-Raum-Studio fungiert, so scheint es mir, auch als eine Art ge-

mütlicher Treffpunkt für verschiedene Leute. So war ein Freund von Kemal

zufällig zugegen. Er und ich nahmen auf einem Sofa Platz, während Kemal

sich seinem Computer zuwandte und uns ausgewählte Tonspuren vorspielte.

Yasemin und die kleine Tochter schauten im Laufe des Nachmittags ebenfalls

mehrfach bei uns im Keller vorbei. Der Bekannte war offensichtlich vorbei-

gekommen, um zu plaudern – er schien das Studio bereits gut zu kennen

und sich häufiger hier aufzuhalten –, brachte jedoch zeitgleich seinen gro-

ßen Respekt vor Kemal zum Ausdruck.Mehrfach wies ermich darauf hin, wie

bedeutsam Kemals Wirken mit Grup Yorum für die Türkei gewesen und wie

wichtig er als Künstler generell anzusehen sei. Lockeres Beisammensein und

großer Respekt schlossen sich im Verhältnis von Kemal und seinem Freund

nicht aus.

Die gleiche Erfahrung machte ich erneut, als ich noch einen guten Mo-

nat später, im Mai 2015, mein offizielles Interview mit Kemal führte. Auch

diesmal trafen wir uns in Kemals Musikstudio und auch diesmal waren wir

zu mehreren dort: Kemal hatte sich einen Dolmetscher für das Interview ge-

wünscht. Zwar sprach er gut genug Deutsch, um mit mir über Alltägliches

zu reden; ein detailliertes, aussagekräftiges Interview wollte er jedoch lieber

auf Türkisch geben. Da er sich Sorgen gemacht hatte, ob wirklich alle poli-

tischen und musikalischen Nuancen gut übersetzt werden würden, hatte er

einen politischenMusiker, den kurdischen Sänger Nurettin Kanoğlu (siehe zu

ihm Kapitel 3.3.1), als Dolmetscher organisiert. Dieser nahm zu der Zeit ein

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 77

Album in Kemals Studio auf. Nurettin schien sich, ebenso wie Kemals Freund

vom vorangegangenen Treffen, in dem Studio wohlzufühlen und auszuken-

nen und dennoch zu Kemal aufzuschauen. In seine Übersetzungen ließ er

positive Wertungen über Kemals musikalisches Schaffen einfließen. Als wir

über den von Kemal komponierten Grup-Yorum-Song »Büyü de baban sana«

sprachen, ergänzte er beispielsweise: »Ich kenne dieses Lied. Ich bin verrückt

nach dem [Lied]!«

Im Januar 2016 sah ich Kemal wieder: Er war als eine Art Ehrengast zu

Gülçin Günduğs Geburtstagsfeier eingeladen. Leute, die ihn persönlich ken-

nen, scheinen hierauf gewissermaßen stolz zu sein.

Generell hatte ich während meiner Studie häufig den Eindruck, in den

Musikszenen aus der Türkei feiere man gerne »große Meister«. Mehrere mei-

ner Interviewpartner/-innen erzählten mir sichtlich stolz und ausführlich,

bei welcher Berühmtheit sie wann Instrumentalunterricht genommen hätten

u.Ä. Manchmal erschien es mir, als erhalte die gesamte Musizierpraxis für

die Communitys eine vermeintlich höhere Legitimität durch die Beteiligung

einzelner Personen.

Kemal ist meiner Einschätzung nach einer jener Musiker, dem gele-

gentlich die Rolle zukommt, die Wichtigkeit einzelner Musikproduktionen

und/oder Veranstaltungen in seinem Umfeld durch Beteiligung – oder auch

einfach nur Anwesenheit – zu erhöhen.

2.3 Portraits von Protestmusikern und Beteiligten
an musikalischen Protestveranstaltungen aus der Türkei
in Deutschland

Im Folgenwerde ich einigeMusikschaffende detaillierter vorstellen, um einen

Einblick in die Szene links-systemkritischer Musiker/-innen mit biographi-

schem Bezug zur Türkei in Deutschland zu ermöglichen.

2.3.1 Musikerportrait Kemal Sahir Gürel

(Anmerkung: Das Interviewmit Kemal ist das einzige, das nicht auf Deutsch

geführt wurde. Kemal verfügt über gute passive Deutschkenntnisse, jedoch

nicht über aktive. Es war ihm möglich, das Übersetzte zu überprüfen und

im Zweifelsfall sofort Präzisierungen oder Korrekturen nachzuschieben. Da

unser ÜbersetzerNurettin jedoch vonKemals 1. Person Singular bei derWie-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

dergabe auf Deutsch in die 3. Person Singular wechselte, ist dieses Interview

das einzige, aus dem ich nicht direkt zitieren werde.)

Kemal Sahir Gürel ist einMusiker, Komponist, Arrangeur und Produzent. Un-

ser Interview fand am 6.5.2015 in Kemals Tonstudio im Keller der Physiothe-

rapiepraxis seiner Frau in Köln-Ehrenfeld statt.

Kemal ist in Giresun aufgewachsen und befasste sich bereits in seiner frü-

hen Jugend, inspiriert von den musikalischen Geschwistern, autodidaktisch

mit Musik. Anfang der 1980er Jahre begann er, seinemusikalische Ausbildung

auf institutionalisierter Ebene in Istanbul fortzuführen. Ab 1981 besuchte er

Kurse in Musiktheorie und spezialisierte sich u.a. auf Tonsatz und Volkstanz.

Des Weiteren nahm er Unterricht auf der Bağlama bei Yavuz Top sowie auf

der Kaval (einer endgeblasenen Flöte) und begann auch bald, selbst Bağlama-

Unterricht zu erteilen. Ab 1985 studierte er Musiktheorie an der Technischen

Universität Istanbul. Im selben Jahr gründete er mit Freunden die berüch-

tigte Protestmusik-Band Grup Yorum. Als Inspiration, sagt er, hätten ihnen

Gruppen aus Lateinamerika gedient, die auch bereits Militärputsche erlebt

und diese mit Musik kommentiert hätten.

Kemals erstes Stück »Büyü de baban sana« handelte von dem minderjäh-

rigen Erdal Eren, den das Militär nach dem Putsch älter geschummelt hatte,

um ihn erhängen zu dürfen. Das Lied wurde in der Türkei berühmt und zahl-

reich auf Demonstrationen und Studentenveranstaltungen gesungen.Gemäß

dem Prinzip Grup Yorums, keinen persönlichen Ruhm zu verfolgen, sondern

für die Gemeinschaft zu komponieren, wurde der Song jedoch nicht explizit

als Kemals Komposition eingetragen. Unser Dolmetscher Nurettin Kanoğlu

erfuhr erst, während er für uns übersetzte, dass dieses Stück von Kemal war,

gab aber an, es schon seit Jahren zu kennen und immer bedeutsam gefunden

zu haben.

Während der 1980er Jahre beeinflussten Grup Yorum ihre Generati-

on durch Musik in beachtlichem Maß. Kemal sagt heute, wenn sie auf

Demonstrationen gegangen seien, seien andere Menschen mitgekommen.

Bennett und Petersen schreiben in Bezug auf Popularmusikszenen:

»[…] music becomes part of a creative process whereby members of par-

ticular local scenes construct shared narratives of everyday life.«44

44 Bennet/Petersen 2004: 7.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 79

Die Mobilisierung für politische Zwecke durch die Band kann als bemerkens-

wert angesehen werden; als Grund hierfür möchte ich nennen, dass sie zum

Sprachrohr der erwähnten »shared narratives of everyday life« geworden wa-

ren. Infolgedessen versuchte der Staat, ihre Konzerte zu verbieten. Als Grup

Yorum 1989 ein abgesagtes Konzert in Mersin vor den Toren der geschlosse-

nen Konzerthalle dennoch spielten, wurde dies als Gesetzesverstoß gewer-

tet und ein Haftbefehl gegen die Bandmitglieder erlassen. In Mersin sowie

in Istanbul gingen Menschen auf die Straße, um gegen diesen Entschluss

zu protestieren.Kemal erzähltemir,wie sie internationaleUnterstützung von

Künstlern und Künstlerinnen, u.a. von dänischen P.E.N.-Mitgliedern, erhalten

hätten. Vier Monate nach der Festnahme, drei Monate nach demGerichtsver-

fahren, seien er und seine Bandkollegen dann aufgrund desDrucks von außen

erneut einem Richter vorgestellt und schließlich entlassen worden, jedoch hät-

ten hiernach alle zwei, drei Monate erneute Inhaftierungen einzelner Band-

Mitglieder stattgefunden. Innerhalb der Dauer einer Haft, sagt er, seien sie

außerdem von verschiedenen Gefängnissen in andere verlegt worden, sodass

er insgesamt über die Jahre in 15 verschiedenen Gefängnissen gesessen habe.

Neben dem generellen linken Engagement der Bandmitglieder und der

Teilnahme an zahlreichen Demonstrationen benennt Kemal als Grund für die

vielen Inhaftierungen die Entscheidungen der Band im Jahr 1989, auch auf

Kurdisch zu singen45. Er berichtete mir zudem, seit der Kindheit den kurdi-

schen Sänger Şivan Perwer gehört zu haben – trotz der eigenen türkischen

Abstammung. Dieser ist ihm zufolge auch für viele Menschen bedeutsam ge-

wesen, die kein Kurdisch sprachen und die Texte nicht verstanden, aber po-

litische Offenheit zum Ausdruck bringen wollten.

Im Jahr 1989 wurde Kemal der Pass entzogen, um ihn an der Ausreise

aus der Türkei zu hindern. 1990 heiratete Kemal die Grup-Yorum-Gitarristin

Elif Sumru. Die Originalbesetzung der Band befand sich jedoch bald im Zer-

fall. Auch heute existieren Grup Yorum noch, laut Kemal haben die heutigen

Bandmitglieder allerdings mit der Original-Idee nicht mehr viel zu tun. Er

selbst distanziert sich stark von ihrem heutigen Engagement.

1992 verließ das Gründungsmitglied – und zudem Kemals bester Freund

– Metin Kahraman46 die Gruppe. Kemal und Elif versuchten, den politischen

45 Der Gebrauch kurdischer Sprache(n) war zu der Zeit offiziell verboten.

46 Metin Kahraman und sein Bruder Kemal Kahraman sind als zazasprachiges Musik-

duo ebenfalls im transnationalen Kontext Deutschland-Türkei erfolgreich (siehe hier-

zu Neyzi 2002: 89ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Grundgedanken der Formation aufrecht zu erhalten. Im Jahr 1993 jedochwur-

de erneut gegen beide ein Haftbefehl erlassen. Elif befand sich zu diesem

Zeitpunkt zufällig im Ausland und entschied sich dagegen, wieder in die Tür-

kei einzureisen. Die Beziehung hielt nicht an. Kemal wurde erneut inhaftiert

und sagt heute, er sei mit Elif zwar sieben Jahre verheiratet, jedoch nur drei

Jahre zusammen gewesen: Sie habe nicht in die Türkei hinein gekonnt, er

nicht heraus. Auch nach der Entlassung war ihm die Ausreise aufgrund sei-

nes entzogenen Passes nicht möglich. Er versuchte, mit einem gefälschten

Dokument zu entkommen, wurde jedoch ertappt.

1998 trat Kemal aus Grup Yorum aus. Seit dem Jahr 2000 arbeitet er als

Arrangeur für andere Musiker/-innen, u.a. wirkte er mit an Produktionen

von Kâzım Koyuncu, mit dem er schließlich auch Musik für eine Fernsehse-

rie produzierte. Er sagt, dies sei zunächst Kâzıms Projekt gewesen, er habe

nur unterstützt. Die Kunst der Tontechnik hat er laut eigener Angabe auto-

didaktisch erlernt.

Mittlerweile kann Kemal auf eine beachtliche Karriere im Bereich der

Film- und Fernsehmusik zurückblicken. Besonders viel Anerkennung erhielt

er für seine Arbeit an der Filmmusik des 2007 erschienenen Films »MyMarlon

and Brando«, welcher u.a. auf dem Tribeca Film Festival in New York gezeigt

wurde.

2006 zog Kemal nach Deutschland. Aus Istanbul, so sagt er, habe er weg

gewollt, da es hier nur noch chaotisch gewesen sei und ihm demokratische

Vorgehensweisen gefehlt hätten. Zunächst ging Kemal nach Frankfurt, wo be-

reits ein Cousin von ihm wohnte. Da er sich nach seinem vorangegangenen

illegalen Ausreiseversuch nicht getraut hatte, einen offiziellen Asylantrag zu

stellen, war er hier offiziell als Masterstudent im Bereich Musik immatriku-

liert. Das Studium verfolgte er jedoch nicht konsequent.

In Frankfurt bot man Kemal die Teilnahme an einem Deutschkurs des

Goethe-Instituts an, welcher jedoch täglich von morgens bis abends stattfin-

den sollte, wohingegen es in Bonn einen Kurs gab, welcher nur von morgens

bis mittags lief. Um weiterhin Zeit für das Musikproduzieren zu haben, ent-

schied sich Kemal, nach Nordrhein-Westfalen umzuziehen, wo er 2010 seine

zweite Frau Yasemin kennen lernte.

Kemal sagte mir im Interview, er wolle Musik heute nicht mehr als Mittel

für politische Botschaften verwenden, sondern mit Musik lediglich Gefühle

transportieren. Am liebsten möge er die Arbeit an der Musik vor Hinzufügen

der Gesangsspur. Zudem sei er zufrieden damit, bei Produktionen im Hin-

tergrund zu agieren, anstatt eine eigene Berühmtheit anzustreben.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 81

In Köln arbeitet und interagiert Kemal hauptsächlich mit Menschen mit

biographischem Bezug zur Türkei – insbesondere mit Kurden, da er diese in

Fragen derWeltanschauung als häufig offener einstuft als viele der in Köln le-

benden Türken. Dass er die deutsche Sprache nicht ausreichend beherrscht,

um sozial und beruflich ohne Komplikationenmit Herkunftsdeutschen inter-

agieren zu können, bedauerte er im Interview sehr.

Bis heute pflegt Kemal gute Kontakte zum Plattenlabel »Kalan Müzik«,

von dem er nach wie vor auch Aufträge erhält. Jedoch sagte er mir bei unse-

rem Interview im Mai 2015, schon länger sei keine seiner Produktionen mit

Kalan mehr richtig erfolgreich gewesen, wohingegen seine eigenen Produk-

tionen sehr gut laufen würden. Insbesondere in Deutschland sprächen ihn

zahlreiche Musiker/-innen von sich aus an, mit dem Ziel, eine gemeinsame

Produktion zu planen; entsprechende Anrufe aus der Türkei erhalte er eben-

falls gelegentlich.

Kemal bereitet seine Album-Produktionen für in Deutschland lebende

Sänger/-innen in seinem Studio in Köln vor, nimmt jedoch gelegentlich

einen Teil der Instrumente in Istanbul auf. Neben der Gewohnheit einer

Zusammenarbeit mit den dort lebenden Musizierenden gibt Kemal weitere

Gründe für die Kooperation an: Zum einen sei dies preiswerter, Studio-

Musiker/-innen in Deutschland würden andere Preise verlangen, zudem

seien die Instrumentalisten und Instrumentalistinnen in der Türkei auf dem

Gebiet traditioneller Spielweisen häufig schlichtweg am versiertesten.

Bezüglich einer Reaktion von Herkunftsdeutschen auf seine Musik gibt

Kemal an, diese würden sie oft als bemerkenswert, aber sehr traurig wahr-

nehmen. Er sagt zudem, seine Musik kursiere generell in kleinen Kreisen und

erfreue sich lediglich bei Kennern und Kennerinnen großer Beliebtheit.

Kemal hat sich bewusst dagegen entschieden, sich in Deutschland poli-

tisch zu engagieren.

2.3.2 Musikerportrait Sercan Günduğ

Sercan Günduğ war einer der Gäste und zudem aktiver Jamsession-

Teilnehmer bei Kemals und Yasemins Musikabend im Ehrenfelder Lokal.

Dort waren wir jedoch nur per Zufall aufeinandergestoßen; ich kannte ihn

zu dem Zeitpunkt bereits von den allwöchentlichen Proben des türkischen

Chores, bei denen er Bağlama und gelegentlich Gitarre spielte und zuwei-

len auch Soli sang. Da ich mich für seine Beteiligung an der Organisation

von Solidaritätskonzerten im Rahmen des Gezi-Protests in Deutschland

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

interessierte, bat ich ihn um ein Interview, welches am 25.7.2015 in meiner

Wohnung stattfand. Da ich Sercan schon länger kannte, hatte ich ihn zu

einer gemütlicheren Form des Interviews zu mir nach Hause eingeladen.

Sercan ist der jüngste meiner Interviewpartner/-innen und wurde in

Deutschland geboren. Zum Zeitpunkt unseres Interviews war er Student in

Sankt Augustin bei Bonn und lebte in Köln.

Sercans Großvater väterlicherseits war als Gastarbeiter nach Deutschland

immigriert; bereits Sercans Vater hatte seine Schulzeit hier beendet. DieMut-

ter Gülçin, welche ebenso wie die Familie väterlicherseits gebürtig aus Ordu

kommt, hatte länger in der Türkei gelebt und in Istanbul angefangen, Gesang

zu studieren, bevor sie sich schließlich entschieden hatte, zu ihrem späteren

Mann nach Deutschland zu ziehen. Sercan und seine Schwester wurden in

Köln geboren.

Sercan beschreibt seine musikalische Erziehung als klassisch: Zunächst

besuchte er Kurse der Musikalischen Früherziehung; in der Grundschule be-

gann er zudem, Klavierunterricht zu nehmen. Bağlama-Unterricht belegte er

erst später – laut eigener Aussage zunächst im »Multikulti«-Programm einer

Kölner Musikschule. Mehrfach nahm er am deutschen Klassik-Wettbewerb

»Jugend musiziert« mit der Bağlama teil (siehe zu diesem Wettbewerb auch

das Kapitel 4.3.1 über Jury-Mitglied Kemal Dinç). Trotz dieser Einbindung in

die institutionalisierte »deutsche« Musikerziehung wirkt er heute am liebs-

ten im Rahmen von Veranstaltungen (privater und öffentlicher Natur) von

Communitys mit biographischem Bezug zur Türkei. Das Repertoire an tradi-

tionellen Liedern, das er zu spielen vermag, ist extrem groß.

Im Anschluss an unsere Chorproben und bei Feierlichkeiten, wie bspw.

Geburtstagen, war es üblich, dass Chormitglieder Wunsch-Lieder singen

konnten. Sercan gelang es, restlos alle Lieder spontan auf der Bağlama zu

begleiten – in der Tonart, die der Sänger bzw. die Sängerin durch seinen

bzw. ihren Gesang vorgab. Zusätzlich beherrscht er auch die Kunst der

Improvisation.

Sercan beschreibt die Tatsache, dass er zur türkischen Chormusik kam,

als eine Art Zufall: SeineMutter Gülçin sang ihmnach zunächst in einemChor

in Leverkusen, zu dem er sie regelmäßig hinfuhr. Hier wartete er stets einige

Stunden, um sie anschließendwieder zurückzufahren –bis er beschloss, statt

nur zu warten, mitzumusizieren. Der Chor »Köln Türk Müzigi Korosu«, in

dem ich ihn später kennen lernte, wurde erst daraufhin von seiner Mutter

selbst gegründet.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 83

Sercan gibt an, privat mit Leuten verschiedenster Nationalitäten befreun-

det zu sein – u.a. mit vielen Herkunftsdeutschen –, sich beim Musizieren

jedoch stark auf die Zusammenarbeit mit Menschen aus der Türkei zu be-

schränken. Sich selbst bezeichnet er als türkisch und als Sunniten. Jedoch

kommt er laut eigener Aussage mit den unterschiedlichsten Leuten mit bio-

graphischem Bezug zur Türkei gut aus.

»Ich binHumanist. […] Ich habe sehr viele alevitische Freunde, sehr viele kur-

dische Freunde und sehr viele Tscherkessen oder keine Ahnung was. […] Ich

mache mit allen Musik, und ich sag mal so: Manche würden sich in den Be-

reichen, z.B. in kurdischen, […] gar nicht zurechtfinden, weil die die Lieder

nicht kennen. […] Aber ich bin nicht so einer. Also, ich kann genauso gut mit

den Kurden, genauso gut mit den Aleviten, genauso gut mit den Sunniten,

mit allen musizieren. Das ist gar kein Problem.«

Er berichtet, seine Kenntnis des Lied-Repertoires anderer Kulturen habe ihm

bereits dabei geholfen, »Mauern zu lösen«.

»Ich habe sehr viele alevitische und kurdische Freunde, aber die sind meis-

tens […] nicht so offen gegenüber anderen. Also, nicht viele sind so offen,

wie ich es bin. Und wenn wir dann so unter Freundeskreisen draußen sind

undNeue so dazukommen, dann sind diemeistens sehr überrascht, dass ich

dann auch deren Lieder […] genauso gut wiedergeben kann, wie die das in

ihren eigenen Kreisen machen. Da kriege ich meistens ein positive[s] Feed-

back: ›Hey! Seit wann kannst du das denn spielen?‹ Und: ›Wusste ich gar

nicht!‹ […] Dann ist man direkt willkommen.«

Sercan beschrieb mir, wie ein kurdischer Musiker ihn aufgefordert habe,

etwas auf der Bağlama zu spielen, damit dieser sehen könne, was für ein

Mensch er sei. Dieser Musiker sei nach Sercans kurzem Vorspiel positiv

überrascht und daraufhin sehr freundschaftlich eingestellt gewesen.

Zur Frage, ob er auch mit Herkunftsdeutschen musiziere, sagt Sercan,

dass diese sich seiner Erfahrung nach bei türkischer Musik langweilen wür-

den – und das reize ihn dann wenig.

Einige Zeit lang arbeitete Sercan für den Westdeutschen Rundfunk

(WDR). Dieser hat eine eigene Redaktionsgruppe mit der Aufgabe, die Men-

schen aus der Türkei in Deutschland zu repräsentieren, welche sich aus sehr

unterschiedlichen Leuten (laut Sercan: Kurden, Aleviten, Atatürk-Anhängern

und weiteren) zusammensetzt. Hier lernte er bereits früh viel über die

Organisation von Kulturveranstaltungen. Bei einem Rockfestival der Gruppe

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»Rakkas Entertainment«, bei dem Gruppen mit Bezug zur Türkei auftraten,

interviewte er für den WDR einmal bewusst herkunftsdeutsches Publikum.

Diese Konzertgänger/-innen hätten, so erzählte er mir, meist die Bands im

Vorfeld gegoogelt und seien somit schon gezielt zu den Konzerten gekom-

men. Die Reaktionen auf das Festival, die er von diesem Teil des Publikums

in den Interviews ermittelt habe, seien positiv gewesen.

Im September 2014, kurz nachdem in Istanbul der Gezi-Protest niederge-

schlagen worden war, fand in Köln die Veranstaltungsreihe »Gezi Soul« statt.

Hierbei wirkte Sercan als einer der Organisatoren. Die Veranstaltungsreihe

beinhaltete mehrere Konzerte mit international bedeutsamen Gruppen aus

der Türkei (u.a. Baba Zula und Yeni Türkü), ein Straßenfest, eine Internet-

seite mit Informationen, einen Dokumentarfilm-Abend, eine Führung durch

ein Kulturzentrum und einen Bereich mit Bildender Kunst. Als Leitgedan-

ken benennt Sercan die Idee, die Gezi-Stimmung –mitsamt ihrer schöneren,

kreativeren Seite und mitsamt der Realität, brutal niedergeschlagen worden

zu sein – in Köln widerzuspiegeln, in einer unzensierten Fassung. Dass der

Musik hierbei eine wichtige Rolle zukam, ist ebenfalls als eine Anlehnung an

das echte »Gezi« zu verstehen, über welches Sercan sagt:

»Während der Gezi-Zeit fand ich auch dieseMusik, diewar so bewegend,

weil die Leute sind einfach so kreativ. Die haben einfach [für] Lieder,

die es schon gab, einfach den Text umgeschrieben – auch verschiedene

Gruppierungen. Also, jede Gruppe für sich. Das war sensationell.«

Er verweist hierbei unter anderem auf den Text »Çapulcu musun vay vay«

zur Melodie des bekannten Liedes »Entarisi ala benziyor« mit dem Original-

Refrain »Şekerli misin vay vay«, welcher hier abgebildet ist: 47

 

Capulcumusun vay vay             Bist du ein Chaot?

 

Gazmaskesi ala benziyor             Meine Gasmaske ist rot

Biber gazı bala benziyor             Das Tränengas schmeckt nachHonig

Benim TOMA’mbana sıkıyor            MeinWasserwerfer bespritztmich

47 Der türkischsprachige Text wurde niedergeschrieben und ins Deutsche übersetzt von

Kerem Can, anlässlich der Aufführung des Stücks »Taksim Forever – #Rüyalar parkı« in

der Neuköllner Oper im Jahr 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 85

Bulunur bir çare halk ayaktadır            Wirwerdendas lösen, dasVolk ist auf der

Straße

Taksim yolunda barikattadır             Auf demWeg nach Taksim, auf die Barri-

kaden

 

Çapulcumusun vay vay             Bist du ein Chaot, vay vay

Eylemcimisin vay vay             Oder bist du ein Aktivist?

Gazmaskesi biçim biçim             Die Gasmasken sind amStart

Yürüyoruz Taksim için             Wir sind hier für Taksim

Üşenme gel hakkın için             Kommauch, für deine Rechte

Bulunur bir çare halk ayaktadır            Wirwerdendas lösen, dasVolk ist auf der

Straße

Taksim yolunda barikattadır             Auf demWeg nach Taksim, auf die Barri-

kaden

 

Çapulcumusun vay vay             Bist du ein Chaot, vay vay

Eylemcimisin vay vay             Oder bist du ein Aktivist?

Gazmaskesi çeşit çeşit             Die Gasmasken, so unterschiedlich

Gezi Parkı senle yaşıt             Der Gezipark, so alt wie du

Bu tencere, çatal, kaşık             Diese Töpfe, Gabeln, Löffel

Bulunur bir çare halk ayaktadır            Wirwerdendas lösen, dasVolk ist auf der

Straße

Taksim yolunda barikattadır             Auf demWeg nach Taksim, auf die Barri-

kaden

 

Çapulcumusun vay vay             Bist du ein Chaot, vay vay

Eylemcimisin vay vay             Oder bist du ein Aktivist?

Sercan erzählte mir, wie er mit Freunden selber auch an einem Gezi-Song ge-

schrieben habe, indem sie ein traditionelles Lied umgedichtet hätten. Jedoch

hätten sie dieses Lied zum Spaß geschrieben, nicht, um öffentlich aufzutre-

ten.

Den Hauptorganisatoren von »Gezi Soul« ermöglichte Sercan, ein Inter-

view für den WDR zu geben, und bezeichnet seine Rolle bei der weiteren

Organisation mit viel Humor als »Mädchen für alles«. Insbesondere für Bü-

rokratisches sei er zuständig gewesen, z.B. für Absprachen mit der Polizei in

Bezug auf das Straßenfest.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Ich selbst besuchte das Fest damals auch, wobei ich Sercan noch nicht

kannte, und möchte es folgendermaßen beschreiben: Es war ein fröhliches

Fest, das viele verschiedene Menschen – mit und ohne biographischen Be-

zug zur Türkei – anzog. An Bäumen und Masten hingen türkische Gedichte

mit deutschen Übersetzungen, zusätzlich gab es zahlreiche Stände mit Spei-

sen und Getränken. Eine gewisse Öffentlichkeitswirksamkeit in Bezug auf die

herkunftsdeutsche Gesellschaft wurde definitiv erreicht. Insider – meist mit

biographischem Bezug zur Türkei – kamen ebenfalls auf ihre Kosten.

Laut Sercan war zunächst nur ein einziger Konzertabend vorgesehen ge-

wesen, bevor das Organisations-Team dann jedoch entschieden hatte, man

benötige schon eine ganze Woche, um in das »Gezi-Feeling« zu gelangen.

Sercan berichtet, auf dem Konzert von Baba Zula seien besonders viele Her-

kunftsdeutsche gewesen. Er hofft, dass einige Leute sich hiernach mehr über

die politische Lage in der Türkei informiert haben. Es war ihm wichtig, von

Deutschland aus mit der Veranstaltung die Politik in der Türkei zu kommen-

tieren.

2.3.3 Musikerportrait Kadir Şahinkaya

Kadir Şahinkaya ist ein ehemaliger Konzert-Organisator, gebürtig aus Konya,

seit mehreren Jahrzehnten wohnhaft in Köln. Er ist als Hobby-Sänger, u.a.

im bereits erwähnten »Köln Türk Müziği Korosu« unter Leitung von Sercans

Mutter, aktiv, bei dessen Proben ich ihn kennen gelernt hatte. Um ein In-

terview bat ich ihn, da er in den 1980er Jahren, als Musiker/-innen aus der

Türkei in Deutschland noch weniger selbstverständlich in den deutschen

Popularmusik-Clubs Konzerte spielten als heute, daran mitgearbeitet hatte,

Auftrittsmöglichkeiten zu schaffen. Er ist somit an einem Prozess beteiligt

gewesen, in dem das Musikszeneleben in Deutschland durch das Mitwirken

von Musikschaffenden aus der Türkei bereichert wurde. Unser Interview

fand am 21.3.2016 in Kadirs Wohnung in Köln-Ehrenfeld statt.

Kadir wuchs als jüngstes von acht Kindern seiner Eltern im innerana-

tolischen Konya – laut ihm die »konservativste Stadt der Türkei« – auf. Als

Beispiel für das konservative Verhalten gibt er an, dass sein älterer Bruder

hier für den Besuch eines Konzerts des Protestmusikers Cem Karaca auf der

Straße verprügelt worden sei.

Kadir befasste sich früh mit Musik. Er beherrschte es bereits in der Kind-

heit, mit einem Kassettenrekorder zweispurig aufzunehmen, spielte auf ei-

ner Spur Instrumente wie die Blockflöte, Mundharmonika oder Zimbel ein

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 87

und nahm auf der zweiten Gedichte dazu auf. Er wurde ebenfalls zum Cem-

Karaca-Fan und daraufhin laut eigener Aussage gesellschaftlich gemieden. In

der Moschee, sagt er, sei er immer schräg angeguckt worden. Aufgrund der

Protestmusikszene-Zugehörigkeit seien ihm ständige Kneipenbesuche unter-

stellt worden – ein Tabu für so manchen Moscheebesucher.

»Wenn du diese Lieder hörst, dann wirst du automatisch so daran [bewertet

…], duwirst vermieden. Gesellschaftliche Isolierung, ja. Also: ›Lieber den Typ

nicht!‹«

Die Eltern zogen aus Konya weg, als Kadir noch ein Schüler war, ließen aber

einige ihrer Söhne dort. Fortan lebte er zusammen mit einem Bruder, der

jedoch nach Deutschland auswanderte, und blieb schließlich alleine zurück.

Kadir gibt an, über die Jahre in Konya aufgrund der scharfen Blicke von außen

immer wieder mit Selbstzensur zu tun gehabt zu haben:

»Ich habe dann selber auf mich aufgepasst. Ich habe ja nur eine Nase. Wenn

sie gebrochen ist, dann tutmir [das]weh.Deshalb so, bei bestimmten Leuten

dann, habe ich also Autozensur [walten lassen].«

Im Jahr 1974 zog Kadir als 16-Jähriger nach Ankara, um dort Elektronik zu

studieren. Dort engagierte er sich im Rahmen der linken Aydınlık-Bewegung,

laut Kadir damals eine revolutionär-linke Szene. Kurz vor seinem Studienab-

schluss wurden ihm die Umstände an der Universität jedoch zu anarchisch.

Einen Universitätsabschluss zu erlangen, sagt er, sei so nicht mehr möglich

gewesen. Kadir ging nach Deutschland mit dem Ziel, in München zu Ende zu

studieren. Aufgrund seiner mangelnden Deutschkenntnisse und der zusätz-

lichen Schwierigkeit, Studienleistungen aus der Türkei anerkennen zu lassen,

gab er diesen Plan jedoch auf und zog zu seinen Brüdern nach Köln. Bei einem

von ihnen konnte er vorerst unterkommen.

Da es ihm an Geld mangelte, konnte er in den ersten vier Jahren nicht in

die Türkei reisen. Kadir sagt heute, in diesen Jahren habe er sich gewünscht,

die Heimat zu sich zu holen, habe Gleichgesinnte gesucht und viel auf Tür-

kisch gesungen.

Von Anfang an integrierte sich Kadir auch in die deutsche Rockszene. Im

bis heute erfolgreichen Kölner Rockclub »Luxor« war er laut eigener Aussa-

ge bereits DJ, Kaffeemann, Türsteher, sowie zuständig dafür, vor der Bühne

zu stehen und Pogo-Tanzende zurück in die Menge zu schmeißen, damit sie

nicht gegen die Bühne knallten. Er beteiligte sich auch an zahlreichen politi-

schen Diskussionen der linken Szene. Auf die Interviewfrage, mit Menschen

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

welcher kulturellen Herkunft – beispielsweise deutsch, türkisch, kurdisch –

er am meisten zu tun gehabt habe, antwortete er:

»[…] diese Differenzierung zwischen Türken und Kurden – die kannte ich

nicht. In Konya lebten – oder leben immer noch – sehr viele Kurden und wir

sind zusammengewachsen. Und die Differenzierung habe ich in Deutsch-

land kennen gelernt. Ja. Das ist so grausam und das tut mir so in meine[r]

Seele weh.«

Er berichtet, Konzerte im Luxor besucht zu haben, wo er der einzige Kon-

zertbesucher türkischer Abstammung gewesen sei, weist jedoch auch darauf

hin, dass dort u.a. Italiener auf Englisch gesungen hätten und es insofern

wohl auch kaum »deutsche« Veranstaltungen gewesen seien. Weitere Inter-

viewfragen der Art lehnte er unter folgender Begründung ab:

»Wo beginnt die Grenze? Oder wo hört die Grenze auf, [ihren Weg] zu neh-

men? […] Die muss man sich selber, diese Hürde, selber so vorstellen und

dann darüber springen können. Es gibt viele Leute, die mit ihren eigenen

Schatten kämpfen. Das ist schlecht. Also, die tun mir echt leid.«

Mit unterschiedlichen Metaphern kam er während des Interviews mehrfach

auf diesen Punkt zurück. Bspw. sagte er, angelehnt an Mevlana, dem er sich

aufgrund der Abstammung aus Konya verbunden fühlt, in Bezug auf die To-

leranz solle man wie das Meer sein, da dieses sich selbst bereinige.

Im Luxor half Kadir aktivmit, Grenzen aufzuheben und verschiedeneMu-

sikweltenmiteinander zu verknüpfen. An ein Ereignis erinnert er sich hierbei

besonders gerne zurück: 1985 lernte er sein großes Idol Cem Karaca, der zu

dieser Zeit im Exil in Deutschland lebte, persönlich kennen und organisierte

für ihn eine Auftrittsmöglichkeit im Luxor. Kadir begründet seine Liebe für

Cem Karaca damit, dass dieser ihn in seiner Jugend durch die Einflechtung

von jahrhundertealten Gedichten in Rocksongs motiviert habe, sich mit Kul-

tur auseinanderzusetzen, und sagt stolz, das von ihm organisierte Konzert

sei ausverkauft gewesen.

Seine Konzertorganisation, selbst wenn die Größten des Musikbusiness

mitwirkten,war jedoch nicht immer von reinemErfolg geprägt. Auch erzählte

er mir von seiner Beteiligung an der Organisation eines Konzerts von Udo

Lindenberg und Sezen Aksu am Fühlinger See – ein Abend, der laut Kadir

finanziell betrachtet allerdings ein Misserfolg war.

Während seiner Zeit im Luxor studierte Kadir zudem Soziale Arbeit, ein

Beruf, in dem er direkt nach seinem Studienabschluss tätig war und es heute

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 89

wieder ist. Arbeit im sozialen Bereich, sagt er, sei für ihn immer auch politi-

sches Engagement gewesen. Hierzu inspiriert worden sei er, als er habe mit

ansehen müssen, wie Menschen ohne Deutschkenntnisse in Deutschland z.T.

nicht zu ihrem Recht gekommen seien.

Zwischenzeitlich legte er diese Arbeit jedoch nieder und wandte sich der

Gastronomie zu: Nach Jahren des Kellnerns gelang es ihm sogar, ein eigenes

Restaurant zu eröffnen – in dem er den Schwerpunkt wieder auf die Musik zu

legen versuchte. Kadir beschrieb mir, wie Bauchtänzerinnen und Livemusi-

ker/-innen mit Oud, Geige, Kanun, Klarinette und Tanbur (eine Langhalslau-

te) hier aufgetreten seien. In dieser Zeit, sagt er, habe er sich wieder mehr als

zuvor mit den Musikszenen aus der Türkei identifiziert und auch Herkunfts-

deutsche hätten in dem Lokal die Musik aus der Türkei kennen gelernt.

»Da habe ich meine Türkei dahin geholt. Und dadurch kamen immer mehr.

Und dann andere deutsche Musiker kamen auch dahin. Und die fanden das

anders, also so: ›Ja, ich komme mit den Tönen nicht zurecht. Aber hört sich

gut an!‹«

Grundsätzlich, sagt er, sei für ihn immer wieder auffällig gewesen, wie über-

rascht Herkunftsdeutsche reagierten, wenn sie einmal türkische Musik hör-

ten, die nicht demGenre der Volksmusik angehöre. Der Stil-Vielfalt innerhalb

der Musikszenen aus der Türkei seien sich viele nicht bewusst.

Die Schuld für die mangelnde Kenntnis gibt Kadir jedoch nicht nur den

Herkunftsdeutschen selbst. Er erzählte mir, wie er Werbung für Konzerte des

türkischen Chores, in dem wir anderthalb Jahre lang gemeinsam musizier-

ten, bei Freunden und Freundinnen unterschiedlicher kultureller Herkunft

gemacht habe, und wie Türken Deutsche mit weniger Kenntnis der Musik-

tradition davon abgehalten hätten, zum Konzert zu kommen.

»Meine deutsche[n] – neu-deutsche[n], ex-türkische[n] – Freundinnen mit

ihren deutschen Männern […] – wenn ich sie einlade, zum Konzert dann zu

kommen, zu unseremChor, […]weißt du,was sie sagen? ›Ach,meinAlexwür-

de diese Musik nicht mögen.‹ Das ist eine [Be]vormund[ung]. […] Dann sage

ich auch diese[r] Frau oder jene[r] Frau: ›[…] Lass ihn kommen und dann sel-

ber denken. Und ja, wenn du so mit diese[r] Einstellung schon mal zu der

Sache hingehst, dann vergiss es. [Dann] brauchst du nicht zu kommen.‹«

Kadir sagt, Musik mache man ja wohl kaum für ein spezielles Land, Musik

mache man ganz generell. Er lehnt es ab, wenn verschiedene ideologische

Schulen versuchen, Musik für ihre Zwecke umzudeuten.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

2.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen

Im Folgenden werde ich die Aussagen der interviewten Protestmusiker aus-

werten, mit dem Ziel, erste Antworten auf meine drei Forschungsfragen zu

geben.

2.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren

Kemal Sahir Gürel sagt aus, mit seiner Musik künftig keinen politischen An-

spruch mehr zu verfolgen. Diese Antwort scheint wohl überlegt zu sein: Ke-

mal hat knapp zwanzig Jahre lang in der Türkei Protestmusik im großen Stil

betrieben als einer der Begründer und zugleich Bandmitglied der Ursprungs-

besetzung von Grup Yorum. Auch heutemangelt es Kemal nicht an Kontakten

zum Musikbusiness in der Türkei: Er produziert u.a. Musik für dort laufen-

de Fernsehserien und nimmt Tonspuren mit Instrumentalisten und Instru-

mentalistinnen in der Türkei für Produktionen mit in Deutschland lebenden

Musikern und Musikerinnen auf. Auch die Frage, ob er sich in Deutschland

politisch engagieren wolle, verneint Kemal. Er ist desillusioniert vom politi-

schen Leben und möchte Musik fortan als reine Kunst betrachten.

Kadir Şahinkaya schließt genau wie Kemal aus, mit Musik einen politi-

schen Anspruch zu verfolgen. Ich denke jedoch, dass seine Haltung nicht auf

eine umfangreiche und frustrierende Erfahrung mit dem Musikbusiness in

der Türkei zurückzuführen ist, sondern dass sich bei ihm in der Beantwor-

tung der Frage seine grundsätzliche philosophische Weltsicht widerspiegelt.

Er lehnt die Identifikationmit einer bestimmten Interessengemeinschaft und

die hiermit verbundene Problematisierung ihrer Inhalte ab. Musik, sagt er,

mache man generell, nicht für ein spezielles Land.

Sercan Günduğ gibt ebenfalls an, eher keine politischen Absichten beim

Musizieren zu hegen, hat jedoch durch die Mitwirkung an der Organisati-

on der (auch) musikalischen Veranstaltungsreihe »Gezi Soul« ein politisches

Statement zur Lage in der Türkei zum Ausdruck gebracht. Er berichtet zu-

dem,wie er zu Gezi-Zeitenmit Freunden die Zeilen eines traditionellen türki-

schen Liedes zu einem politisch aktuell-relevanten Text umgeschrieben habe,

weist jedoch darauf hin, dies sei nur zum Spaß gewesen. Er und seine Freun-

de hätten nicht das Ziel verfolgt, hiermit aufzutreten. Sercan versteht sich,

denke ich, allerdings nicht als freischaffender Musiker; er ist Hobby-Musiker

und spielt hauptsächlich traditionelles Repertoire.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 91

Musik als Medium für die Beeinflussung der Gesellschaft zu wählen, ist

für einen Hobbymusiker bzw. eine Hobbymusikerin sicherlich weniger nahe-

liegend als für Berufsmusiker/-innen. Kemal ist der einzige hauptberufliche

Musiker in der Gruppe dieser drei Interviewpartner, war mit seiner Musik

zudem jahrelang explizit politisch aktiv, wandte sich dann aber bewusst von

der Politik ab.

Somit konnte ich zwar gezielt linke musikalische Veranstaltungen in

Deutschland finden, aber – in dieser Gruppe der Interviewten – keine (ernst

gemeinten) Neukompositionen mit Kommentar-Charakter.

2.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitys

aus der Türkei in Deutschland

Kemal Sahir Gürel hält es für generell möglich, mit musikalischen Veranstal-

tungen auf die Heterogenität der Communitys aus der Türkei in Deutschland

aufmerksam zu machen. Er glaubt aber, dass es derzeit noch nicht viel da-

zu komme. Zum einen bemängelt er, die Konzertorganisation – die Werbung

hierfür sowie die Ansagen bei Veranstaltungen – finde meist in türkischer

oder kurdischer Sprache statt. Stattdessen, fordert er, müsse die deutsche

Gesellschaft künftig direkt adressiert werden. Interessanterweise sagt er des

Weiteren,Menschen aus der Türkei in Deutschland würden sich seiner Erfah-

rung nach häufig selber nur als Gäste verstehen und daher gar nicht versu-

chen, Anklang in der allgemeinen deutschen Gesellschaft zu finden oder gar

Einfluss auf sie zu nehmen. Als weiteren Punkt benennt er, dass dieMusik aus

der Türkei aus ästhetischen Gründen das deutsche Publikum ohne vorherige

Hörerfahrung nicht besonders anspreche: Zwar würden diese Zuhörer/-innen

die Musik oft bemerkenswert finden, jedoch sehr traurig. Die Musik werde

ihm nach häufig als zu gefühlvoll oder auch zu schmerzvoll wahrgenommen

und erreiche somit keine große Nachfrage beim herkunftsdeutschen Publi-

kum.

Auch Sercan Günduğ hält die Sprache für das entscheidende Merkmal,

um herkunftsdeutsches Publikum anzulocken. Gute Erfahrungen machte er

während der Solidaritätsveranstaltung »Gezi Soul« mit ausgehängten zwei-

sprachigen Gedichten aus der Türkei: Das Feedback war sehr positiv. Was die

Musik betrifft, sagt jedoch auch er aus, dass diese den Hörerwartungen ei-

nes herkunftsdeutschen Publikums nicht entspreche und dieses sich bei der

Darbietung der Musik zuweilen langweile. Dennoch beobachtet er einen ge-

wissen Anstieg an herkunftsdeutschem Publikum auf Musikveranstaltungen

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

– sowohl bei solchen, die von deutsch-institutioneller Seite organisiert wer-

den, als auch bei jenen der Diaspora-Communitys. Er lobt das Sommerblut-

Festival in Köln und denWDR, der sogar eine eigene Redaktionsabteilungmit

sehr unterschiedlichen Repräsentanten und Repräsentantinnen der Commu-

nitys aus der Türkei hat, und hofft zudem, dass bei Konzerten der Commu-

nitys aus der Türkei auch das Publikum mit biographischem Bezug das Ge-

samtbild der Herkunftsdeutschen von ihrenMitbürgern undMitbürgerinnen

aus der Türkei verändert – nämlich wenn die Herkunftsdeutschen erkennen:

»Die feiern ja wie wir!«

Kadir Şahinkaya glaubt im Gegensatz zu den anderen beiden Interview-

partnern jedoch nicht, dass das Verständnis der Deutschen für die Hetero-

genität der Communitys aus der Türkei mit Musik auf nachhaltige Art und

Weise verbessert werden kann, nur kurzfristig. Er sagt, dass wenige Konzerte

diese Heterogenität überhaupt abbilden würden; für gewöhnlich treffe man

beispielsweise auf alevitischen Veranstaltungen nur Aleviten an. Von seinen

Aktivitäten im Bereich Popularmusik jedoch berichtet er, Herkunftsdeutsche

hätten oft überrascht auf die Genre-Vielfalt innerhalb der anatolischen Musik

reagiert, seien zunächst davon ausgegangen, es gebe ausschließlich Volksmu-

sik in der Türkei. Auch dieses Bild von Heterogenität betrachte ich als wert-

voll. Rock, Hip Hop oder auch Klassik aus der Türkei können ebenfalls einen

beachtlichen Beitrag zur Wahrnehmung von gesellschaftlicher Pluralität leis-

ten, auch wenn sie im Rahmen dieser Arbeit nicht differenziert betrachtet

werden.

2.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei

Kemal Sahir Gürel sagt, die Diaspora-Communitys in Deutschland würden in

der Türkei nicht als besonders innovativ wahrgenommen; sie hätten den Ruf,

das Kulturleben der Türkei lediglich zu kopieren und somit auch nichts Inno-

vatives von außen beizutragen. Er aber plante zur Zeit unseres Interviews im

Mai 2015 die Produktion eines Albums mit unterschiedlichen in Deutschland

lebendenMusikern undMusikerinnenmit biographischem Bezug zur Türkei,

mit der Absicht, dieses in der Türkei zu vermarkten und somit aufzuzeigen,

wie aktiv die Diaspora-Communitys in Wirklichkeit sein können.

Das Beispiel von Kemal ist interessant, da er die Communitys in Deutsch-

land generell musikalisch abbilden möchte, ungeachtet der Zugehörigkeit zu

speziellen Untergruppierungen. Im folgenden Kapitel über Kurden werde ich

Beispiele zu den transnationalen Aktivitäten einer in der Türkei diskriminier-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Protestmusik 93

tenMinderheit geben, derenMitglieder auf ganz spezielle politische Umstän-

de hinweisen wollen. Kemal aber ist in der Türkei als Musikproduzent gut

angesehen, bis heute dort produktionstechnisch vernetzt und im von ihm er-

wähnten Projekt bemüht um ein generelles deutsch-türkisches Statement.

Sicherlich ist es für ihn hierbei auch reizvoll, dass Alben derart bisher

auf dem Musikmarkt (weitestgehend) fehlen, dass er folglich eine mögli-

che Marketing-Lücke ausfüllen könnte. Daher bleibt an dieser Stelle offen,

wie sehr seine Vermarktungsintentionen als bewusstes gesellschaftliches

Statement zu verstehen sind, bzw. wie sehr er es als kreativ herausfordernd

und wirtschaftlich (einigermaßen) vielversprechend ansieht, etwas Neues zu

schaffen. Bei letzterer Motivation würde die Türkei genutzt werden als ein

Ort, der neue Rahmenbedingungen für die Rezeption von in Deutschland

aufgenommener Musik bieten kann. Kemal ist dort bereits im Bereich der

Musikproduktion und -vermarktung tätig – es scheint naheliegend, die sich

hieraus ergebenden Möglichkeiten zu nutzen.

Somit sind es die internationalen Lebensläufe einzelner Musikschaffen-

der, die transnationale Produktionen ermöglich. Da Menschen wie Kemal an

geeigneter Stelle networken können – sodass Tonträger im Idealfall gleich an

Sender, Plattformen etc. geraten, die dem interessierten Hörerpublikum den

Zugang und Zugriff erleichtern –, können manche Aufnahmen ähnlich einer

Aufnahme aus der Türkei selbst auf dem Musikmarkt zirkulieren, nicht nur

wie ein Import im Bereich derWeltmusik. Dank einiger weniger Musikschaf-

fender, die in beiden Ländern gleichermaßen aktiv sind, kann ein größerer

Kreis von Musikschaffenden die Hoffnung auf das Wirken in beiden Ländern

entwickeln.

Kemal Sahir Gürel, ehemals ein hochgradig politischer Protestmusiker,

der im Kampf mit Institutionen der Republik Türkei stand, nutzt sei-

nen Wohnsitz in Deutschland aber nicht explizit dahingehend, politisch

verbannte Musik von hier aus für die Türkei zu produzieren.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden

Das vorangegangene Kapitel über türkische Protestmusik soll nun ergänzt

werden durch Beispiele musikalisch-politischen Schaffens der kurdischen

Community aus der Türkei.

Bei den vorgestellten Musikschaffenden handelt sich um explizit unter

dem Label »kurdisch« auftretende Musiker/-innen. Mehrere von ihnen sind

zusätzlich links-systemkritisch und z.T. auch alevitisch, stellen aber das Iden-

titätsmerkmal »kurdisch« in den Vordergrund bei der Organisation von Kon-

zerten und Musikproduktionen.

3.1 Allgemeines

Die Kurden sind mit einer Anzahl von etwa 30 Millionen Menschen die größ-

te ethnische Gruppierung der Welt ohne einen eigenen Staat.1 Das von vie-

len Kurden »Kurdistan« genannte Gebiet erstreckt sich über Teile der Län-

der Türkei, Irak und Iran und hat in etwa die Größe Großbritanniens.2 Hier

leben die Kurden in großer Zahl und bilden meist die ethnische Mehrheit.

Weitere Kurden leben in Syrien, in ehemaligen Sowjet-Staaten wie Armeni-

en, Aserbaidschan und Georgien sowie in den Metropolen der Großregion

wie Istanbul, Damaskus, Bagdad und Teheran und in Gegenden, in die sie in

einer langen Geschichte der versuchten Zerstreuung und Zerstörung kurdi-

scher Gesellschaft umgesiedelt wurden, wie Haymana in der Nähe Ankaras.3

Da es ohne offiziellen kurdischen Staat keine offizielle kurdische Staats-

angehörigkeit gibt, ist die kulturelle Identität kein von außen festgelegtes

1 Vgl. Seufert/Kubaseck 2006: 146.

2 Vgl. Christensen 2002: 743.

3 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 22.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Kriterium, sondern eine selbstgewählte Zuschreibung. Die Frage lautet so-

mit nicht, ob jemand offiziell als Kurde geboren wurde, sondern ob jemand

sich selbst als Kurde ansieht.4 Die relativ stabile Selbstdefinition der Kurden

als ein Volk ist durchaus bemerkenswert, da die Menschen weder alle die glei-

che Sprache sprechen noch über eine gemeinsame Religion verfügen, und soll

im Folgenden näher beleuchtet werden.

Der meist gesprochene kurdische Dialekt Kurmanci dominiert in den Ge-

bieten in der Türkei, in Syrien, im Libanon, Nord-Irak, Nord-Iran und in den

ehemaligen Sowjet-Staaten. Seit den 1930er Jahren wird Kurmanci in der Tür-

kei mit lateinischen Buchstaben verschriftlicht5, in den ehemaligen Sowjet-

Ländern findet zusätzlich das kyrillische Alphabet Verwendung6. Sorani, ein

weiterer kurdischer Dialekt, ist die dominierende Sprache im weiteren Irak

und weiteren Iran und wird in einem modifizierten arabischen Alphabet ver-

schriftlicht.7 Im Kontext der Türkei ist eine weitere, oft als »kurdisch« defi-

nierte Sprache besonders bedeutsam: Zaza. Jedoch belegten Iranisten, dass

diese Sprache linguistisch betrachtet nicht als kurdisch gelten kann, sondern

unabhängig der Dialekte Kurmanci und Sorani steht. Gemeinsam ist den drei

soziokulturell meist als kurdisch begriffenen Sprachen jedoch die Zugehörig-

keit zur indoeuropäischen Sprachfamilie und somit die Unabhängigkeit von

den Sprachen jener Länder, in denen sich die kurdischen Gebiete hauptsäch-

lich befinden, namentlich vom Türkischen und vom Arabischen.8

Unter meinen zazasprachigen Interviewpartnern und Interviewpartne-

rinnen sehen sich die meisten selbst als Kurden an, einer jedoch lehnt diese

ethnische Zuschreibung ab.

Im Kontext der Türkei gehören die meisten Kurden der religiösen Grup-

pe der sunnitischen Muslime an und unterscheiden sich in ihrer Religions-

ausübung kaum von der Mehrheitsgesellschaft9, ungefähr ein Viertel jedoch

ist alevitisch10. Zahlenmäßig eher unbedeutsame christliche, jüdische und je-

sidische Communitys leben ebenfalls in kurdischen Gebieten11, jedoch eher

nicht in jenen der Türkei.

4 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 28.

5 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 31.

6 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 35.

7 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 31.

8 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 32.

9 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 42.

10 Vgl. Seufert/Kubaseck 2006: 144.

11 Vgl. Greve 2003: 239.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 97

Da die Zusammengehörigkeit der Kurden weder sprachlich noch religiös

begründet ist, kommt dem kulturellen Bereich eine besondere Bedeutung zu.

Tatsumura formuliert für die Musik:

»The Kurdish musicians and music can be considered to play the role of

heightening the ethnic consciousness and identity of the people.«12

Um sich das bestehende Zusammengehörigkeitsgefühl erklären zu können,

ist zudem ein Blick in die Geschichte des Gebietes Kurdistan hilfreich. Im

Osmanischen Reich stand die Region im Grenzgebiet zum Persischen Reich

unter quasi-autonomer Führung. Zwar reichte die militärische Stärke nicht

für eine tatsächliche Unabhängigkeit aus, jedoch akzeptierte die osmanische

Führung mit dem Vorteil der Einsparung von Militärkosten die Tatsache, ge-

ringen Einfluss auf Kurdistan zu haben, solange es nur nicht Teil des Persi-

schen Reiches wurde.13 Saraçoğlu formuliert:

»[…] Kurds were free to express their own culture and speak their own lan-

guage. Yet the Ottoman state grouped the Kurds under the large category of

›Muslimhood‹ [Herv.i.O.], even as their Kurdishness was recognized. In other

words, the Kurdishness of the Kurds did not have political significance under

the Ottomanist project.«14

Zwar war die Staatsstruktur hierarchisch, jedoch gab es keine ethno-lingu-

istischen, sondern religiös basierte Schichtungen. Weder die türkische noch

die kurdische Identität wurden diskutiert, da es keinen Anlass für getrennte

politische Organisation gab, solange sich die Individuen gemeinsam als Sun-

niten verstanden.

Unter den nicht-sunnitischen Minderheiten, insbesondere den christli-

chen Völkern der Serben,Griechen, Bulgaren und Armenier, entwickelten sich

seit dem frühen 19. Jahrhundert Unabhängigkeitsbewegungen. In der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts erlangte der Balkan seine Unabhängigkeit. Erst im

frühen 20. Jahrhundert kamen nationalistische Ideen unter den größtenteils

muslimischen Völkern der Kurden, Albaner und Araber auf, jedoch auch unter

den Türken. Der türkische Nationalismus gewann schnell an Bedeutung, und

obwohl die muslimische Identität offiziell in den Hintergrund trat, wurden

12 Tatsumura 1980: 91.

13 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 67ff.

14 Saraçoğlu 2011: 41.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

die Kurden zunächst als den Türken gegenüber loyale Gruppe angesehen, da

sie ebenfalls muslimisch waren.15

Das türkisch-nationalistische »Komitee für Einheit und Fortschritt« (os-

manisch İttiḥâd ve Teraḳḳî Cemʿiyeti) wurde gegründet und regierte mit kur-

zer Unterbrechung zwischen 1908 und 1918. Dieses bestand laut Müge Göçek

ohne Ausnahme aus muslimischen Türken der Balkanterritorien, welche das

Osmanische Reich zuvor verloren hatte. Die Autorin konstatiert, die Zuspit-

zung des türkischen Nationalismus sei eine logische Folge gewesen und habe

u.a. der Selbsterhaltung gedient.16 Ab 1916 organisierte das Komitee große

Volks-Deportationen, konzentrierte sich jedoch zunächst stark auf die Arme-

nier. Einige Kurden unterstützten die türkischstämmigen Machthaber sogar

hierbei.17 Jedoch wurden auch in dieser Deportations-Phase bereits Kurden

vom Osten in denWesten der heutigen Republik Türkei umgesiedelt, um ihre

Mehrheit im Osten zu zerstreuen. Große Deportations-Wanderungen fanden

im Winter statt; viele Kurden erfroren oder verhungerten auf der Strecke.

Kinder verwaisten und Berichten zufolge aßen Deportierte sogar verstorbene

Angehörige. Selbst im Jahr 1918, als der Erste Weltkrieg schon fast verloren

war und sich die Zerschlagung des Komitees bereits andeutete, wurden Wai-

sen noch barfuß auf Deportations-Züge geschickt. Insgesamt deportierte das

Komitee mehrere zehntausend Kurden aus der Provinz Diyarbakır. Türkisch-

stämmige Vertriebene aus den Balkanstaaten, u.a. aus Albanien und Bosni-

en, wurden nun in die leerstehenden Häuser Diyarbakırs eingesiedet. Nach

Kriegsende ermutigten die Gegner des Komitees jedoch Kurden und Chris-

ten, zurück nach Diyarbakır zu kehren.18

Nach dem Ende des ersten Weltkriegs, in dem das Osmanische Reich als

Verbündeter des Deutschen Reichs agiert und verloren hatte, und der Okku-

pation durch die Alliierten nahmen Widerstandsbewegungen zu. Die »Gro-

ße Nationalversammlung« (Büyük Millet Meclisi), später umbenannt in »Gro-

ße Nationalversammlung der Türkei« (Türkiye Büyük Millet Meclisi [TBMM]),

unter Führerschaft von Atatürk wurde 1920 gegründet und verfolgte den An-

spruch, als einzige rechtmäßige Repräsentation der »türkischen Nation« zu

15 Vgl. Saraçoğlu 2011: 38ff.

16 Vgl Müge Göçek: 2011: 19f.

17 Vgl. Üngör 2011: 108f.

18 Vgl. Üngör 2011: 114ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 99

bestehen. Sie kann als eine Art Fortführung19 des »Komitees für Einheit und

Fortschritt« verstanden werden.20

Am 10.8.1920musste die Osmanische Führung den Vertrag von Sèvres un-

terschreiben, welcher die Besatzung der alliierten Mächte und die Gründung

zweier neuer Staaten regelte: Ostanatolien sollte an einen unabhängigen Staat

Armenien abgetreten werde, Südostanatolien an einen unabhängigen Staat

Kurdistan. Der Vertrag von Sèvres stieß innerhalb der jungen türkischen Na-

tion auf Ablehnung, auch aufgrund seines repressiven Charakters.

»Der Friedensvertrag von Sèvres war der repressivste Friedensschluss des

ErstenWeltkrieges und behandelte die Türkei in gänzlicher Verkennung der

Realität gleich einem Kolonialgebiet, das territorial amputiert, finanziell

und wirtschaftlich geknebelt und seiner politischen Souveränität beraubt

werden sollte.«21

Nachdem das TBMM jedoch militärisch gegen die Osmanische Herrschaft

und die Alliierten vorging und siegte, erlaubte seine erstarkte Position das

Bestehen auf einer Neuverhandlung des Vertrags. Am 24.7.1923 wurde der

Lausanner Vertrag unterzeichnet, welcher den Vertrag von Sèvres ersetzte.

In diesem Vertrag fanden die Kurden keine Erwähnung, geschweige denn die

mögliche Gründung eines Staates Kurdistan.

Dies führte zu kurdischen Aufständen ab 1925. Der wohl berühmteste ist

der Scheich-Said-Aufstand. Scheich Said prophezeite, den Kurden drohe das

gleiche Schicksal wie den Armeniern, und sah die Kemalisten zudem als Ver-

räter des Islams an. Ihm nach war es die Pflicht jedes Muslims, sich hierge-

gen zuwehren. Er organisierte denWiderstandmithilfe von Stammesführern

und von Offizieren, welche Erfahrungen in der osmanischen Armee gesam-

melt hatten, und rekrutierte insgesamt etwa 15.000 Kämpfer. Im Februar 1925

errang er mit der Einnahme des Nordens von Diyarbakır einen Teilsieg; noch

im selben Jahr wurde er jedoch geschlagen.22 Der Sieg über Scheich Said und

seine Gefolgsleute ließ das TBMM erstarkt hervortreten und zu neuen radi-

kalen Taten schreiten. Dies beschreibt Üngör wie folgt:

»The ›rebellion‹ [Herv.i.O.] gave radical Young Turks a pretext to silence all

criticism of the press and the opposition. They exploited the incident and

19 Vgl. Müge Göçek 2011: 23.

20 Vgl. Müge Göçek 2011: 23.

21 Künnecke 2010: 107.

22 Vgl. Üngör 2011: 123ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

endowed it with propagandistic value by fuelling the panic and linking it

to larger narrative frameworks about the ostensible innate insubordination

of Kurds. […] The counter-insurgency warfare that followed after the recon-

quest of Diyarbekir provincewas total: villageswere torched, civilians aswell

as combatants summarily executed. The killings followed the methods of

the destruction of the Armenians, a decade ago in the same region. Upon

invading a village, the villagers were routinely disarmed, stripped of their

belongings (including gold teeth), and collectively tied by their hands with

rope. They were then taken to trenches and cliffs, where they were executed

withmachine guns. Anothermethodwas crammingpeople into haylofts and

sheds and setting fire to the buildings, burning the people alive.«23

Künnecke konstatiert, zwischen 1925 und 1938 stattgefundene Kurden-Auf-

stände hätten sich »in der populärenGeschichtswahrnehmung der türkischen

Bevölkerung aber dergestalt aus[gewirkt], dass die Kurden seitdem als poten-

tielle Verräter angesehen werden.«24

1925 wurden Scheich Said und seine Gefolgsleute erhängt, gefolgt von

zahlreichen kurdischen Intellektuellen, die sich nicht an den Aufständen be-

teiligt hatten. An der Stelle von Scheich Saids Hinrichtung wurde später sym-

bolisch eine Atatürk-Statue errichtet. Eine zweite große Welle der Deporta-

tion wurde gestartet, begleitet von Entwaffnung der Kurden und Zwangs-

Assimilierung. Meist wurden diese in Gebiete des Landes umgesiedelt, in

denen sie sich sprachlich schwer verständigen konnten. Ihr Besitz ging an

den neugegründeten türkischen Staat. Üngör beschreibt die Vorgehenswei-

sen als interne Kolonialisierung. Kurdische Eliten wurden von der kurdischen

Normalbevölkerung bewusst getrennt, um weiterer politischer Organisation

vorzubeugen. 1928/29 glaubte sich die Regierung jedoch in der Zerschlagung

der kurdischen Bewegung bereits erfolgreich und erlaubte einigenMenschen,

nach Diyarbakır zurückzukehren.25

Ab 1934 kam es zu einer dritten großen Welle der Deportation mit dem

Ziel, zu garantieren, dass fortan nirgendwo auf dem Gebiet der Republik Tür-

kei ein nicht-türkischstämmiger Bevölkerungsanteil von über 10 Prozent be-

stehen würde. Traditionen wie das Scheichtum wurden zudem rechtlich ab-

geschafft. Türken sollten nun in den landwirtschaftlich reichhaltigsten Ge-

genden angesiedelt werden. Ihnen wurden Anreize wie finanzielle Möglich-

23 Üngör 2011: 126ff.

24 Künnecke 2010: 108.

25 Vgl. Üngör 2011: 131ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 101

keiten und qualitativ hochwertigeWohngelegenheiten geboten; die deportier-

ten Kurden hingegen erhielten keine Vorteile. Das Ziel war ihre totale Assimi-

lierung: Langfristig sollten Kurden von Türken nicht mehr zu unterscheiden

sein.26

1937 fanden sich zudem Vertreter der Staaten Türkei, Iran und Irak zur

Unterzeichnung des Vertrags von Saadabad zusammen. Sie erkannten hier

ihre jeweiligen Grenzen an, ein Akt, der sich, »ohne sie beim Namen zu nen-

nen, gegen die Kurden«27 richtete.

In den 1940er Jahren durften einige Kurden zurück nach Diyarbakır keh-

ren, fanden ihre Häuser jedoch zerstört oder in fremdem Besitz vor. Die neu-

en Bewohner versuchten zudem, sich gegen die Rückkehr der Kurden zu weh-

ren. Im Jahr 1950 schließlich wurde Atatürks »Republikanische Volkspartei«

(Cumhuriyet Halk Partisi [CHP]) abgewählt; in Diyarbakır hatte die nun regie-

rende »Demokratische Partei« (Demokrat Parti [DP]) über 50 Prozent der Stim-

men erhalten. Die CHP-Gewalttaten gegen Kurden wurden nie entschädigt,

religiösen Traditionen gegenüber entstand nun jedoch wiedermehr Toleranz,

sodass einige kurdische Scheiche die religiöse Lehre wieder aufnehmen konn-

ten.28

Laut Üngör sind die Assimilierungstechniken der CHP in den Großstäd-

ten z.T. erfolgreich gewesen, auf dem Land jedoch nicht. In Diyarbakır selbst

bestand die Bevölkerung auch im Jahr 2009 noch zu drei Vierteln aus Kur-

den.29

Die Deportationen der Kurden in der Türkei unterscheiden sich stark

von denen der Armenier: Hatte man die Armenier komplett aus dem Gebiet

der Türken vertreiben wollen, so versprach man sich von den gewaltsamen

Umsiedlungen der Kurden eine Eingliederung dieser in die türkische Kultur.

Üngör formuliert für die Kurden:

»The deportations were destructive [Herv.i.O.], not only for the integrity of

the tribes and families affected, but for the Diyarbekir region as well. The

deportees obviously saw their social ties disrupted, their property confis-

cated, and their power fractured. […] However, the deportations were also

constructive [Herv.i.O.]. They were part of a plan to reconstruct the Kurds

as Turks. The cases of Kurdish elites exemplify the double-edged nature of

26 Vgl. Üngör 2011: 150ff.

27 Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 147.

28 Vgl. Üngör 2011: 164f.

29 Vgl. Üngör 2011: 168.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

inclusion and exclusion in nation formation. Their deportation and expro-

priation was expected to obviate competing loyalties and pave the way for

cultural assimilation of the general Kurdish population in the 1930s.«30

International Aufsehen erregte der »Kurdenkonflikt« erst später, in den

1980er Jahren, als die »Arbeiterpartei Kurdistans« (Partiya Karkerên Kurdistanê

[PKK]) erste bewaffnete Übergriffe auf die Türkische Republik ausübte.

Die PKK war zuvor am 27.11.1978 unter Führung von Abdullah Öcalan

unter marxistisch-leninistischer Ausprägung gegründet worden. Die kurdi-

schen Gebiete wurden hierbei als von der Türkei kolonialisiert angesehen, der

Kampf somit der Befreiung Kurdistans von den Kolonisatoren gewidmet.31

International gilt die PKK als illegale Terrororganisation. Üngör führt ihre

Gründung mit auf die Deportationen in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-

derts zurück.

»The Young Turk attack on the Kurdish intelligentsia deepened existing

grievances and accentuated conflicts across generations. The elites, who

initially saw themselves as Muslims or Ottomans, were now constructed,

treated, and deported as Kurds [Herv.i.O.] and as such, made into Kurds.

For the deported Kurdish elites, the galvanizing impact of the Kemalists՚

policies brought frustration and vindictiveness. […] The experiences of the

1930s were remembered and transmitted across time and space to new

generations of Kurds. These new generations assimilated these narratives

and constructed a paradigm based on their nation’s suffering and a longing

to return to their homeland, which many had never actually seen. […] The

PKK was spearheaded by many deportee families, and was symbolically

established in a village in the Lice district of Diyarbekir province, that had

been massacred and deported in 1925.«32

Am 15.8.1984 begann die PKK ihre Kriegsführung gegen den türkischen Staat

mit Attacken in Şemdinli (Provinz Hakkâri) und Eruh (Provinz Siirt). Seitdem

agiert sie als Guerilla-Organisation.

»The PKK, as a large guerrilla insurgency group, has relied almost exclu-

sively on guerrilla tactics of hit-and-run featuring mostly shootings, armed

30 Üngör 2011: 167f.

31 Vgl. Strohmeier/Yalçın-Heckmann 32010: 109.

32 Üngör 2011: 169.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 103

assaults, bombings, and explosive substances (including landmines). The ru-

ral areas in the southeast part of Turkey feature rocky mountains, which ge-

ographically isolate the region. Such isolation, along with the harsh terrain

of the region, has been beneficial and advantageous for guerrilla warfare

tactics because of the ability to hide from security forces.«33

Von 1978 bis 2002 rief der türkische Staat den Ausnahmezustand in kurdi-

schen Provinzen aus.34 Die gesamte Region litt fortan unter eingeschränkten

Möglichkeiten und Rechten: Die Meinungsfreiheit sowie das Versammlungs-

undOrganisationsrecht wurden beschnitten, das Gesellschafts- und Kulturle-

ben durch Zensur derMedien, Presse und Künste beschränkt. Ünal beschreibt

diese Vorgehensweise wie folgt:

»Granting excessive power through the proclamation of a state of emer-

gency and extending anti-terrorism laws are among the deterrence tools

that are used commonly in counterterrorism efforts by terrorism-con-

fronting countries. Particularly in ethno-terrorism and in some cases, in

religion-motivated terrorism, where there is a large population supporting

a core terrorist group and where the ethnic population predominantly

lives in a specific province or provinces, emergency powers and collective

punishment are used in the hope of deterring terrorist activity.«35

Und des Weiteren:

»Research on the anti-defiance policies revealed that deterrence policies

might be not only ineffective, but also counterproductive given the social

psychological dynamics of the terrorists groups and/or their sympathiz-

ers/supporters within society […]. Anti-defiance (i.e., soft-line accommoda-

tive) policies are found to be much more effective in curing terrorism,

because these policies increase the level of government legitimacy in the

eyes of the public by upholding the procedural justice and fairness and in

turn being effective at reducing terrorism.«36

Die PKK hat im Laufe der Jahrzehnte Veränderungen durchlaufen. Des Wei-

teren ist sie nur eine von mehreren kurdischen Organisationen bzw. Partei-

en, die – teils legal, teils illegal – in der Türkei und in Form von Diaspora-

33 Ünal 2012: 11.

34 Vgl. Künnecke 2010: 117.

35 Ünal 2012: 29.

36 Ünal 2012: 42.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Organisationen außerhalb dieser agieren. Østergaard-Nielsen formuliert im

Jahr 2003:

»The PKK has recently announced its transformation process from amilitary

to a civil organization. Moreover, it is not the only Kurdish movement in or

outside of Turkey. Some want an independent Kurdish state, others regional

governance within a federation. Others again merely challenge the Turkish

Kemalist notion of unitary national Turkish identity by demanding recog-

nition of Kurdish distinctiveness in Turkish public space such as the right

to use the Kurdish language in schools and in the media, and the right to

use Kurdish names. However, the road to such recognition is halted by the

lack of freedom of speech and political organization among Kurds in Turkey.

Kurdish political activity is, still, regarded as a security threat and treated

accordingly. The right to political Kurdish representation has in and of itself

become an important first point on the agenda of all Kurdish organizations

and those sympathetic to the Kurdish cause.«37

Von besonderer Bedeutung für die Diskussion um die Anerkennung kur-

discher Identität ist die Frage nach der Selbständigkeit der Sprache(n).

So schreibt Ünal, Mitglied des türkischen Polizeirates und Vertreter der

offiziellen türkischen Haltung:

»[…] the Kurdish language is not a deep-rooted distinct language but just a

mix of Arabic, Persian, and Turkish languages […]. The Turkish approach to

the Kurdish issue has been that there must be an effort to civilize Kurds in

the region because teaching Turkish is the only way for them to uplift their

primitive and uncivilized lives.«38

Diese Theorie zur Sprachherkunft ist von Linguisten widerlegt worden.

Der Gebrauch der kurdischen Sprache(n) war offiziell ab 1983 verboten,

zunächst selbst im privaten Raum unter strafrechtlicher Verfolgung. Im Jahr

1991, in demMinisterpräsident Demirel öffentlich von einer »kurdischen Rea-

lität« sprach, wurde die Sprache im privaten Rahmen wieder zugelassen. Erst

2001 jedoch strich man das Gesetz im Zuge einer Verfassungsänderung end-

gültig.39

37 Østergaard-Nielsen 2003: 54.

38 Ünal 2012: 5.

39 Vgl. Künnecke 2010: 117.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 105

Im politischen Kontext blieb(en) die Sprache(n) verboten. Im Jahr 2010

widmete Casier dem Fall des Bürgermeisters von Sur (einem Stadtteil Di-

yarbakırs und zeitgleich Landkreis der Provinz Diyarbakır), Abdullah Demir-

baş, einen Artikel. Demirbaş hatte in kurdischer Sprache gearbeitet, wodurch

ihm eine Gefängnisstrafe drohte. Er wandte sich an die Europäische Union

mit der Bitte umHilfe.40 Casier beschreibt die vorangegangene Entscheidung

zur Sprachnutzung wie folgt:

»The Sur municipality’s decision had been made on the basis of a survey

conducted among 8920 households in the municipality. As the members of

the EP [European Parliament, Anm.d.Verf.] noted, 72 per cent of those re-

sponding to the survey identified Kurdish as their mother tongue. Only 24

per cent identified themselves as native speakers of Turkish. The remaining

gave Arabic, Armenian and Syriac to be their language of daily life. Based

on the results of the survey, Demirbaş agreed with Osman Baydemir, the

mayor of Greater Diyarbakir, to implement a multilingual local policy. As a

result of this agreement, Demirbaş had arrived in Brussels with a prison sen-

tence of one to three years hanging over his head. Confrontedwith dismissal

and prosecution, Demirbaş sought to mobilize sympathy and support in Eu-

rope.«41

Demirbaş und seine politischen Anhänger/-innen versuchten, die Europäi-

sche Union auf Demokratiemängel in der Türkei hinzuweisen in der Hoff-

nung, diese würde dann von außen Druck auf die Regierung ausüben. Da die

Türkei mit der Europäischen Union in Beitrittsverhandlungen steckte, ver-

sprach man sich hiervon viel.42

Casier beschreibt die generelle Darstellung der politischen Situation der

Türkei durch Kurden folgendermaßen:

»Kurdish organizations […] generally place the Kurdish question, and thus

themselves, in a key position within a narrative on the democratization of

Turkey. In their narration of the political situation, democracy will reign only

once the Kurdish question in Turkey is resolved. In this way, they pose the

Kurdish question as the root cause of the lack of democracy in Turkey. In their

opinion, Turkey’s policy towards the Kurds reveals the power of the military

40 Vgl. Casier 2010 : 10.

41 Casier 2010 : 10f.

42 Vgl. Casier 2010 : 19.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

over civil power, the lack of human rights, the centralist character of political

authority and the intolerant character of Turkish nationalism.«43

Auch Neyzi formuliert:

»The emergence of a diaspora in Europe played a key role in the use of the

language of democracy, human rights and citizenship in achieving political

mobilization through the use of new media and communication technolo-

gies transcending national boundaries. Debates in the diaspora became in-

strumental in setting the agenda in Turkey itself.«44

Casier sieht in diesen relativ neuen Möglichkeiten zur Selbstdarstellung

jedoch nicht nur einen Strategiewandel, sondern auch eine entscheidende

Komponente der Entwicklung kurdischen Selbstverständnisses.

»[…] reaching out tomultiple policy levels canhave a transformative effect on

the actors and theirmessages. Adopting adiscourse onhuman rights andde-

mocratization leads the actors to incorporate themeaning of that discourse,

so that we cannot reduce it to amere strategic move, but we have to see it as

something that is changing the actors themselves as well.«45

Doch nicht nur auf EU-Ebene kämpfen Kurden aus der Türkei für ihre Aner-

kennung. Kurden leben in unterschiedlichen europäischen Ländern und pro-

fitieren hier vom Recht der Meinungs- und Organisationsfreiheit, um Debat-

ten auch auf nationaler Ebene voranzutreiben.

Über die Anzahl von Kurden in Europa existieren keine verlässlichen Zah-

len, u.a. da die ethnische Zugehörigkeit keine offizielle Identitätskategorie

darstellt und bei der Immigration daher nicht statistisch erfasst wird. Schät-

zungen zufolge leben ca. 1,5 Millionen Kurden aus verschiedenen Ländern in

Europa. Die Kurden bilden laut Baser weltweit die größte staatenlose Diaspo-

ra.46 Des Weiteren beschreibt die Autorin Deutschland als das Land mit dem

höchsten kurdischen Bevölkerungsanteil Europas. Aufgrund der dominanten

Rolle Deutschlands in der EU und der langjährigen deutsch-türkischen Be-

ziehungen setzen Baser zufolge zudem europaweit Kurden und ihre Unter-

stützer/-innen Hoffnungen auf Deutschland als Vermittler mit der Türkei.

43 Casier 2010: 15.

44 Neyzi 2002: 93.

45 Casier 2010: 16.

46 Vgl. Baser 2017 in URL.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 107

Deutschland sei somit zum »Knotenpunkt in Europa für kurdischen politi-

schen Aktivismus im Exil« geworden.47

Bereits 1979 fand ein Zusammenschluss der in Deutschland ansässigen

kurdischen Organisationen im »Verbund der Vereine aus Kurdistan« (Yeki-

kiya Komelên Kurdistan [Komkar]) statt.48 Als weiterer Dachverband entstand

die »Föderation der Kurdischen Vereine in Deutschland e.V.« (Yekitîya Komalên

Kurd li Elmanya [YEK-Kom]), welche laut Østergaard-Nielsen politisch radika-

ler ausgerichtet ist und der PKK näher steht als Komkar.49 2014 wurde YEK-

Kom in »Demokratisches Gesellschaftszentrum der KurdInnen in Deutsch-

land e.V.« (Navenda Civaka Demokratîk ya Kurdên li Almanyayê [NAV-DEM]) um-

benannt.

Doch nicht immer ist das politische Engagement der Kurden außer-

halb der Türkei für jene innerhalb des Landes auf direktem Weg hilfreich.

Østergaard-Nielsen formuliert:

»The Turkish authorities already scrutinize the relatively radical rhetoric

and claims of Kurdish political organizations abroad. Therefore, intervie-

wees from Kurdish political groups in Turkey are very careful not to point

to particular links between them and diaspora political Kurdish groups.

Close ties may serve to damage and further marginalize Kurdish political

movements and parties in Turkey. Instead, legal political Kurdish activists in

Turkey, such as those from the political party Hadep, welcome support from

foreign human rights organizations or government institutions rather than

specific Kurdish political organizations.«50

Kurdische Aktivisten und Aktivistinnen in Deutschland kämpfen allerdings

keinesfalls nur für das Leben der Kurden in der Türkei, sondern auch für

jenes in der Diaspora selbst.

»On top of the immigrant political agenda is the demand for German author-

ities to accept the Kurdish people as a different nation (from Turks) in Ger-

many. Thus, an integral part of the immigrant political work is to carry out ac-

tivities related to the recognition of Kurdish identity, such as cultural events

47 Vgl. Baser 2017 in URL.

48 Vgl. Greve 2003: 246.

49 Vgl. Østergaard-Nielsen 2003: 54f.

50 Østergaard-Nielsen 2003: 121.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

celebrating Kurdish traditions, and demands for mother-tongue teaching in

Kurdish.«51

Greve schreibt im Jahr 2003, dass Schätzungen zufolge die Hälfte der kurdi-

schen Intellektuellen – Schriftsteller/-innen, Künstler/-innen, politische Ka-

der – in der Diaspora lebt. Zudem geht er davon aus, dass alle Musiker/-in-

nen, die auf Zaza singen und produzieren, außerhalb der Türkei leben.52

Dem Kulturausdruck kommt wie bereits erwähnt im kurdischen Kontext

eine besondere Rolle zu. So schreibt Christensen:

»Perhaps more than any other people, the Kurds depend on music for their

sense of belonging.«53

Eine kurze Zusammenfassung der neueren Geschichte des kurdischen Kul-

turlebens in der Türkei soll hier Aufschluss darüber bieten. Unter Kurden war

das Hörerpublikum stets größer als das lesende Publikum.54 Musik konnte

das Volk somit leichter erreichen als andere Formen expressiven Kulturaus-

drucks. Die Liedtraditionen wurden lange Zeit mündlich von einem Dorf ins

nächste und von einer Generation an die folgende überliefert. BlumundHass-

anpour weisen darauf hin, dass hierbei Sprachgrenzen eine untergeordnete

Rolle spielten: Einzelne Individuen trugen die musikalischen Traditionen von

einer Gegend in die andere, ungeachtet des dort vorherrschenden kurdischen

Dialekts.55 Dieses Phänomen wurde ab den 1920er Jahren verstärkt durch Ra-

diosendungen, deren Schallwellen die durch kurdische Gebiete gezogenen

Ländergrenzen überwanden. Radio Eriwan (auch Yerevan oder Jerewan) aus

Armenien kam eine übergeordnete Rolle für Sendungen in Kurmanci zu; es

wurde auch in der Türkei empfangen und gehört.

»Despite being officially supressed in Turkey, Kurdish music survived in

the countryside. The airwaves from Yerevan, Baghdad and Kirmanshah

carried music into private homes, despite the fact that listening to Kur-

dish broadcasts was considered an act against the Turkish state.«56

51 Østergaard-Nielsen 2003: 54.

52 Vgl. Greve 2003: 248ff.

53 Christensen 2002: 743.

54 Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 326f.

55 Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 327f.

56 Blum/Hassanpour 1996: 330.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 109

1967 wurde ein Gesetz verabschiedet, welches die Verbreitung sowie den

Besitz von Schallplatten in einer anderen Sprache als Türkisch unter Stra-

fe stellte. Polizeikontrollen in Privathaushalten wurden durchgeführt und

der Fund von Aufnahmen als Anzeichen einer separatistischen Haltung

gewertet.57 Später rückte das totale Verbot kurdischer Sprache(n) auch die

Livemusik-Praktiken in die Illegalität. Blum und Hassanpour kommentieren

dies:

»Those who tell Kurds that their language does not exist create conditions

in which singing or listening to a popular song are a sign of life.«58

Erst 2004 wurde in der Türkei die Ausstrahlung von Radio- und TV-Sendun-

gen in kurdischer Sprache ermöglicht.59 Als einen der Gründe für die Locke-

rung der Assimilierungsvorhaben benennt Saraçoğlu den Druck der Euro-

päischen Union, mit der die Türkei im Jahr 1999 zu Beitrittsverhandlungen

schritt.60

Der menschlichen Stimme kommt in der kurdischen Musik eine überge-

ordnete Rolle zu. Je nach Genre und Gegend lassen sich Instrumente wie die

Davul oder die Zurna (ein Blasinstrument, zur Gruppe der Doppelrohrblatt-

instrumente gehörend) finden. Im Kontext der Türkei ist aber – wie auch in

der türkischen Volksmusik – insbesondere die Bağlama, gelegentlich ersetzt

durch die Tanbur (ebenfalls eine Langhalslaute), bedeutsam und wird über-

wiegend zur Begleitung des Gesangs eingesetzt.61

Kurdische Musiker/-innen ecken in der Türkei jedoch nicht hauptsäch-

lich durch die musikalische Gestaltung ihrer Lieder an, sondern – nun, da

auch der Gebrauch der Sprache(n) wieder legal ist – durch den Kontext ihres

kulturellen Engagements. Boyce-Tillman formuliert:

»Musical performances contain both implicit and explicit value systems.

Some are within the sounds of the music itself and some are to do with the

context of the music making. Extrinsic values are present in the context of

the performance.«62

Castelo-Branco spezifiziert:

57 Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 325f.

58 Blum/Hassanpour 1996: 325.

59 Vgl. Künnecke 2010: 117.

60 Vgl. Saraçoğlu 2011: 58.

61 Vgl. Christensen 2002: 745f.

62 Boyce-Tillman 2008: 43.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»Music expresses political allegiance and embodies nationalist sentiment

and ›mythic discourse‹ [Herv.i.O.] about nation or region; itmarks ethnic, na-

tional, and religious identities and ideologies, for specific repertoires, styles,

andmusical instruments are associated with rival factions […]. Music, dance,

and song lyrics also constitute an arena for counter discourses, a locus for

resistance where asymmetrical power relations are defied, political hege-

mony is critiqued and can be subverted, and conflict and violence can be

combated.«63

Der Ausdruck der kulturellen Zugehörigkeit und somit der politischen Posi-

tionierung durch Musik ist im Kontext kurdischen Kulturlebens in der Türkei

und in Deutschland bis heute bedeutsam.

Insbesondere während der Jahre, in denen das Produzieren kurdischer

Musik in der Türkei verboten und somit so gut wie unmöglich gemacht wor-

denwar, entstand ein Großteil der kurdischsprachigenMusikproduktionen in

der Diaspora, auch in Deutschland, wo die Strukturen für kurdische Musik-

produktionen schon früh ausgebaut wurden. Bereits 1983 entstand der »Ver-

band der patriotischen Künstler aus Kurdistan« (Yekitiya Hunermendên Welat-

parêzên Kurdistan [Hunerkom]) als erste kurdische Organisation mit künstle-

rischer und kurdisch-nationalistischer Zielsetzung in Deutschland: Folklore-

und Musikgruppen wurden hier unterstützt, Kassetten herausgegeben und

alljährig ein kurdisches Folklore- und Musikseminar veranstaltet. 1986 wurde

in der Nachfolge von Hunerkom die »Kurdische Akademie« (Akademîya Kur-

dî) in Neuss gegründet. Sie entwickelte sich zum bedeutsamsten kurdischen

MusikzentrumWesteuropas, von wo aus große zentrale Festivals und europa-

weite Wettbewerbe organisiert und Kassetten in Kooperation mit dem Kölner

Musikstudio »Roj« herausgegeben wurden. Ableger der Akademie entstanden

in Berlin und Basel.64

Doch obwohl Kurden in Deutschland von Anfang an die Möglichkeit be-

kamen, uneingeschränkt zu musizieren und zu produzieren, machten nicht

alle Musikschaffenden hiervon Gebrauch. Solomon beschreibt, wie kurdische

Rapper in den 1990er Jahren teilweise aus Selbstschutz darauf verzichteten,

als »kurdisch« aufzutreten:

»A number of prominent ›Turkish‹ [Herv.i.O.] rappers in Germany are Kurds

who choose to be ›Turkish‹ in their public personas and rap in Turkish and/or

63 Castelo-Branco 2010: 245.

64 Vgl. Greve 2003: 259f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 111

German. […] These choices of how to publically identify oneself and perform

that identity should be understood in the context of the civil war in the pre-

dominantly Kurdish region in southeast Turkey during the 1990s, and the

Turkish state’s repression of any public expression of Kurdish identity dur-

ing that period. […] For Turkish Kurds resident in Germany who wanted to be

able to freely travel back and forth between Germany and Turkey, calling too

much attention to their Kurdishness (as, for example, by rapping in Kurdish)

may have created problems for them ›in the homeland‹ [Herv.i.O.].«65

Jedoch schreibt Solomon auch, dass nach den 1990er Jahren – der Zeit, als

in der Türkei selbst das Verbot, kurdisch zu sprechen oder gar zu sein, gelo-

ckert wurde – das öffentliche Auftreten als Kurde in Deutschland durchaus

an Bedeutung gewann und dabei helfen konnte, sich ein spezifisches Image

aufzubauen. Das gleiche Phänomen konnte in Bezug auf die Identitätskate-

gorien »Zaza« und »Alevit« beobachtet werden.66

Zum Verhältnis von kurdischen und türkischen Immigrierten und ihren

Nachfahren in Deutschland zueinander gibt es widersprüchliche Aussagen:

Greve schreibt, die Spannungen hätten in der neuen Umgebung kaum noch

Bedeutung, da die Gemeinsamkeiten zwischen Kurden und Türken gegen-

über Herkunftsdeutschen mehr zum Vorschein kämen.67 Hanrath hingegen

beschreibt das Klagen Kurdischstämmiger über die Diskriminierung durch

Türkischstämmige innerhalb Deutschlands.68 Gelegentlich wird von Kurden

aus der Türkei im Kontext des Diaspora-Lebens der Begriff »Türkiyeli« (aus

der Türkei stammend) als Selbstbezeichnung gewählt, umdie Frage einer eth-

nischen Definition zu umgehen.69 Meine Interviewpartner/-innen berichte-

ten ebenfalls sowohl von Annäherungen der Kurden und Türken in Deutsch-

land als auch von anhaltender Diskriminierung.

Der Austausch zwischen den in der weltweiten Diaspora lebenden Kurden

und den Kurden in den Herkunftsregionen ist rege. Blum und Hassanpour

schreiben:

»Emigrants keep in touch with current styles of dancing and of ›Kurdish

dress‹ [Herv.i.O.] as they receive video-tapes of weddings, television pro-

65 Solomon 2008: 79.

66 Vgl. Solomon 2008: 79.

67 Vgl. Greve 2003: 247.

68 Vgl. Hanrath 2011: 20.

69 Vgl. Greve 2003: 247f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

grammes and concerts from Kurdistan; tapes of events in the Diaspora are

also sent back home.«70

Das Interesse der Diaspora-Communitys gilt hierbei den gesamten Erschei-

nungen kurdischer Kultur, wie sie in den zu unterschiedlichen Ländern ge-

hörenden Gebieten, ausgedrückt in unterschiedlichen Sprachen, gelebt wer-

den.71

3.2 Beobachtungen: kurdische Konzerte in Deutschland

Über die Jahre besuchte ich einige kurdische Konzerte in Köln und Berlin. Ein

paar der Beobachtungen möchte ich hier zur näheren Charakterisierung des

Kulturlebens präsentieren.

Von allen Konzerten, die ich im Rahmen meiner Studie besuchte, waren

die kurdischen die lebhaftesten. Der Spaß des Publikums an den Veranstal-

tungen war hier bemerkenswert groß. Eine wichtige Rolle spielte dabei stets

der gemeinsame Tanz: Häufig erlebte ich es, dass Konzertbesucher/-innen

sich an denHänden fassten, die Arme im Rhythmus vor und zurück bewegten

und anfingen, in einer Reihe zu tanzen. Schnell schlossen sich ihnen dann an-

dere an; wer die Tanzschritte nicht beherrschte, durfte trotzdem mittanzen.

Man musste nur eine Hand am Ende der Reihe zu fassen kriegen, seine an-

dere Hand dem nächsten potentiellen Tänzer bzw. der nächsten potentiellen

Tänzerin hinhalten und dabei mit den Füßen einigermaßen den Rhythmus

halten.

Das erste Mal bekam ich eine ausgestreckte Hand zu fassen und wurde in

den Reihentanz gezogen, als ich im Juni 2015Mehmet Akbaşs Auftritt auf dem

Kölner Festival »Birlikte« besuchte (zu Mehmet Akbaş siehe Kapitel 3.3.2). Es

handelte sich um ein großes Open-Air-Fest mit zahlreichen Bühnen und ver-

schiedensten Musizierenden. Mehmets Bühne lag jedoch etwas abgelegener

als die meisten anderen und so fanden sich hier eher weniger zufällig vor-

beischlendernde Festivalbesucher/-innen ein. Das befreundete Fanpublikum,

das extra nach Mehmets versteckter Bühne gesucht hatte, und das die Kunst

des Reihentanzes bereits beherrschte, dominierte auf dieser Wiese. Es war

ein sonniger Tag, wir waren umgeben von Essens- und Getränkeständen und

70 Blum/Hassanpour 1996: 331.

71 Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 331.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 113

von feiernden Menschen, und so war ich nicht verwundert über den spon-

tanen Tanz und die ausgestreckte Hand – es passte für mich in die Festival-

stimmung. Erst später begriff ich, wie typisch der Reihentanz für kurdische

Konzerte im Allgemeinen ist.

ImApril 2017 besuchte ich ein Konzert von Sakîna Teyna und demAnadolu

Quartet im Atze-Musiktheater in Berlin (zu Sakîna Teyna siehe Kapitel 3.3.3).

Sakîna, die es sich zum Ziel gesetzt hat, die Geschichte der Kurden in den

deutschsprachigen Gesellschaften bekannt zu machen, hatte ich zuvor mehr-

fach im Rahmen von Konzertveranstaltungen kultureller Begegnung auftre-

ten sehen, beispielsweise bei der interkulturellen Nevroz-Feier einer evange-

lischen Kirche.

Im Atze-Musiktheater traten sie und das Anadolu Quartet jedoch nicht

mit mehreren anderen Bands und Kulturbotschaftern und Kulturbotschafte-

rinnen im Rahmen eines kulturpolitischen Projektes auf, sondern als Headli-

ner eines abendfüllenden Konzertprogrammsmit Vorband. Im Publikum saß

diesmal eine kurdische Fangemeinde, die sichtlich emotional gerührt von der

Musik war. Ich kannte den Veranstaltungsort bereits von Theateraufführun-

gen (es handelt sich um einen mittelgroßen Theatersaal), die Tickets waren

vergleichsweise teuer gewesen und insgesamt hatte ich vor Konzertbeginn

im Theaterfoyer den Eindruck gewonnen, die Leute kämen her im Sinne ei-

nes gediegenen abendlichen Ausgehens. Als im späteren Verlauf des Abends

die Bühne von ein paar Konzertgängerinnen gestürmt und ein Reihentanz

gestartet wurde, mit ausgestreckten Händen in Richtung des restlichen Pu-

blikums, von dem sich Teile auch spontan anschlossen, war ich ehrlich über-

rascht. Auf der Wiese vor Mehmet Akbaşs Festivalbühne war mir dies stim-

mig vorgekommen. Im bestuhlten Theatersaal, in dem alles wohlorganisiert

schien, von den gedruckten Hochglanz-Konzertpostern bis hin zur profes-

sionellen Beleuchtung der Bühne, jedoch war mir dies auch knapp zwei Jahre

nach Mehmets Konzert noch neu. Das Konzertpublikum tanzte wohlgemerkt

nicht vor der Bühne – auch das hätte ich in einem bestuhlten Saal schon eher

ungewöhnlich gefunden –, sondern auf der Bühne, um Sakîna und das Ana-

dolu Quartet herum. Die Stimmung im Saal war fantastisch und die Musi-

ker/-innen strahlten. Hier wurde kurdische Kultur wirklich gelebt.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

3.3 Portraits kurdischer Musikschaffender

Mithilfe von fünf detaillierten Portraits kurdischer Musikschaffender möch-

te ich nun einen genaueren Einblick in das Community-Leben samt seiner

Konzertorganisation ermöglichen.

3.3.1 Musikerportrait Nurettin Kanoğlu alias Ardil Ariya

Mein erster kurdischer Interviewpartner war Nurettin »Nuri« Kanoğlu, ein

kurdischer Sänger und Bağlama-Spieler. Ich hatte ihn kennen gelernt, als er

in meinem Interview mit Kemal Sahir Gürel übersetzt hatte. Das Interview

mit ihm selbst fand im Juni 2015 – einem hoffnungsvollen Monat für die Kur-

den – in seiner Wohnung in Köln-Mülheim im Beisein seiner Frau und seiner

Tochter, zu dem Zeitpunkt ein Baby, statt.

Nurettin ist in Büyükbeşkavak, einem Dorf in der Nähe Konyas, aufge-

wachsen.Während seiner Kindheit hatte er wenig Kontakt zum eigenenVater,

da dieser sich aus politischen undwirtschaftlichenGründen nicht imHeimat-

land aufhalten konnte, sondern mal in Deutschland, mal in der Schweiz leb-

te. Aus humanitären Gründen war sein Asylantrag bewilligt worden. Nurettin

gibt jedoch heute an, der Hauptgrund für die Immigration seines Vaters sei

wirtschaftlicher Natur gewesen: Von Europa aus habe er sowohl seine Her-

kunftsfamilie als auch seine eigene kinderreiche Familie ernähren sollen. Die

Verdienstmöglichkeiten in der Türkei selbst waren ihm und seiner Familie

aus Gründen der Diskriminierung der kurdischen Identität bedrohlich stark

eingeschränkt worden.

Nurettin besuchte die Schule in Anatolien und wurde hier aufgrund sei-

ner Singstimme für die musikalische Gestaltung festlicher Zeremonien aus-

gewählt.

1995 zogen er und seine Familie zum Vater nach Deutschland nach. Zu-

nächst kam die Familie in Königswinter unter. Nurettin beendete hier seine

Schullaufbahn und studierte später Bauingenieurwesen in Aachen und Köln.

Während seiner Studienzeit war Nurettin in kurdischen Studentenver-

einen in Deutschland aktiv und machte hauptsächlich als Funktionsmusiker

von sich Reden: Er war hier für die musikalische Untermalung verschiedener

politischer und/oder kultureller Vereinsveranstaltungen zuständig und trat

des Weiteren auf Hochzeiten auf. Mal spielte er hierbei solo (nur Gesang und

Bağlama-Spiel), gelegentlich trat er auch mit einer Band mit westlichen In-

strumenten (Gitarre, Bass, Schlagzeug) auf. Er gibt an, deutlich lieber auf Kur-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 115

disch als auf Türkisch zu singen, und sagt zudem aus, seine Begleitmusiker/

-innen seien über die Jahre fast immer Kurden gewesen, er habe jedoch auch

über längere Zeit mit einem türkischen Gitarristen zusammengearbeitet. Bis

heute singt Nurettin meistens auf Einladung kurdischer Institutionen. Er er-

zählte im Interview aber auch, dass ein paar türkischsprachige Songs, die er

gesungen und bei YouTube hochgeladen habe, sich der Beliebtheit beim tür-

kischen Publikum erfreuen würden.

Bezüglich meiner Frage, ob er sich politisch in Deutschland engagiere,

verwies Nurettin erneut ausführlich auf seine Tätigkeiten in kurdischen Kul-

turvereinen – wie auch für meine anderen kurdischen Interviewpartner/

-innen scheinen für ihn der Erhalt kurdischer Kultur und der politische Kampf

Hand in Hand zu gehen.

»Bis ich angefangen [habe], zu arbeiten, da hatte ich Zeit und da habe ich

mich auch politisch sehr engagiert. Wie gesagt, während des Studiums […]

war ich in diesem kurdischen Studentenverband tätig, da war ich in kurdi-

schen Kulturvereinen. […] Da habe ich zum Beispiel auch 2003 angefangen,

so Musikunterricht zu nehmen, also Gitarrenunterricht, Saz-Unterricht und

Gesangsunterricht. Nach [ein] paar Jahren habe ich dann angefangen, auch

die Kinder zu unterrichten und habe das auch, diese Tätigkeit, fünf Jahre

lang gemacht. […] Indirekt auch immer mit der Politik hat man ՚was zu tun,

weil wir sind immer auf politische Veranstaltungen eingeladen worden. […]

Also, ich sag՚mal so: Dieser Verein, da hatman zwar hauptsächlich jetzt sich

kulturell beschäftigt, aber die meisten Sänger, die da waren, […] die hatten

mit diesen politischen Vereinen [zu tun]. Die waren auch sehr aktiv da tätig.

Und die Leute, die uns besucht haben, warenmeistens Kurden, die auch sehr

politisch aktiv waren in Deutschland. Also, so war unser Alltag sowohl von

Kultur, von Musik, als auch natürlich von Politik geprägt.«

Ich hatte ihn jedoch in einem völlig anderen Kontext kennen gelernt: 2015

nahm Nurettin unter dem Namen Ardil Ariya ein Soloalbum in Kemal Sa-

hir Gürels Tonstudio auf, mit dem er sich von der Funktionsmusik entfernen

wollte.Während des Interviewsmit Kemal, für das er übersetzt hatte, warmir

bewusst geworden, wie repräsentativ die Kooperation der beiden für die Ak-

tivitäten in Kemals Studio im Allgemeinen waren, und so widmete ich mich

einenMonat später im Interviewmit Nurettin selbst auch explizit dieser Pro-

duktion.

Bei der Produktion handelte es sich um Nurettins Debütalbum; er finan-

zierte es selbst. Von zehn Stücken waren laut seiner Angabe neun Neukom-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

positionen, eines traditionell. Von den Neukompositionen hatte er für zwei

die Texte selbst geschrieben, für die anderen traditionelle kurdische Gedichte

vertont. Kemal nutzte als Nurettins Produzent und Arrangeur seine Kontak-

te in der Türkei, um dort zusätzliche Musiker/-innen für die Aufnahmen zu

gewinnen.

»Wir haben zusammen entschieden, bei welchem Lied […] welche Instru-

mente dann halt spielen sollen. Und so haben wir die komplette[n] Instru-

mente in Istanbul von den Profi-Musikern spielen lassen. […] Also nicht mit

meiner eigenen Band. […] In meiner Band habe ich nur drei, vier Instrumen-

te, aber inmeinemAlbumhabenwir schon über 15 verschiedene Instrumen-

te spielen lassen. Es war nicht möglich innerhalb der Band.«

Auf die Frage, ob er mit seiner Musik einen politischen Anspruch verfolge,

antwortete Nurettin, dass er dies früher getan habe und sich für die Zukunft

auch wieder vorstellen könne, mit dem erwähnten Debütalbum jedoch ein-

fach einmal nur als Künstler wahrgenommen werden wolle. Er beschrieb mir

dies als eine sehr bewusste Entscheidung und sagte, es sei ihm klar, dass dies

die Vermarktung erschweren werde.

»[Das Album wird] ›Die Farben der Liebe‹ heißen. Ich habe nur einfach mir

als Thema einfach nur jetzt die Liebe vorgenommen undwolltemitmeinem

ersten Album nicht unbedingt irgendwelche politische[n] Motive nutzen,

um an die Leute heranzukommen. Ich wollte einfach erst mal mein Talent,

meine Stimme, einfach so auf demMarkt, sagenwirmal, testen lassen, ohne

dass jemand […] aus ՚nem politischen Motiv irgendwie zuhört. […] Es würde

[…] die Sache viel einfachermachen, wenn ich irgendwelche politischenMo-

tive [verwendenwürde]. Die kurdische Freiheitsbewegungunddie Leute, die

da natürlich ihr Leben dafür geopfert haben, da könnte ich auch ՚n Lied über

die singen. Das würde wahrscheinlich mir einige Sachen erleichtern, aber

ich wollte nicht das für mein[en] eigene[n] Profit irgendwie nutzen. Ich hab’

gesagt: Nee, so die Leuten sollen erst mal mich für meine Musik bewerten.

Einfach so neutral erst mal.«

Hierbei ist es für ihn von Vorteil, nur ein semi-professioneller Musiker zu

sein.

»Ich habe gearbeitet, ich habe studiert und Musik war einfach für mich ՚ne

Leidenschaft, aber ich wusste: Ich will später eigentlich mein Geld nicht mit

der Musik, sondern mit meinem Beruf verdienen, weil wenn man mit der

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 117

Musik Geld verdient, muss man nur das machen, was ՚nem Publikum gefällt

oder was zurzeit so ›in‹ ist. [… Ich] mache gerade die Musik, die mir gefällt

und [die] aus dem Herzen kommt.«

Als Kurde hat er in Deutschland jedoch nicht nur Vorteile – wie etwa den

Zugang zum vielseitigen Vereinsleben mit dem verbundenen Musikmarkt –

erlebt, sondern war auch erneut Diskriminierung ausgesetzt. So berichtet er,

in seiner Studienzeit mehrfach von türkischen Ultranationalisten fast verprü-

gelt worden zu sein.

Wenn er Deutschen ohne Vorkenntnis zur Gesellschaft der Türkei erklä-

ren wollte, dass er zwar aus der Türkei kommt, aber nicht türkischer Her-

kunft ist, so stieß er, laut eigener Aussage, zudem nicht immer auf Interesse.

Gelegentlich sah er zwar auch Deutsche ohne biographischen Bezug zur Tür-

kei auf kurdischen Veranstaltungen – z.B. Mitglieder der Linkspartei –, doch

dies blieb eher die Ausnahme. Sehr zufrieden ist er nun mit der Entwick-

lung, dass es auf Veranstaltungen für kurdische und/oder alevitische Zwe-

cke in Deutschland mittlerweile häufig auch Slogans, Plakate und Banner in

deutscher Sprache gibt, da er sich hiervon eine Öffentlichkeitswirksamkeit

erhofft.

Nurettin war, was die politische Lage der Kurden angeht, bei unserem

Interview sehr optimistisch – es sei hinzugefügt, dass das Gespräch am Tag

nach dem beeindruckenden Wahlergebnis der HDP im Juni 2015 stattfand.

So sagte er hier:

»Einiges hat sich jetzt ins Positive verändert.Man ist jetztmutiger,man redet

jetzt wirklich offen, zum Beispiel, über Probleme. […] Ich denke mal schon,

dass die Menschen einfach in der Türkei auch müde sind von diesen Polari-

sierungen: ›Du bist Türke, ich bin Kurde, du bist das!‹ […] Die wollen jetzt ein-

fach, ja, europäischen Standard leben. […] Die wollen ՚was von ihrem Leben

haben und nicht ständig irgendwie imKampfweiterleben. Ich denkemal, so

in [den] nächsten hoffentlich so zwanzig, dreißig Jahren hat die Türkei auch

diese Standards [wie] in Europa erreicht.«

Seine eigene Musik wollte er auch gerne in der Türkei verbreiten. Konkrete

Schritte in die Richtung hatte er jedoch noch nicht unternommen.

 

Als ich knapp zwei Jahre später noch einmal per E-Mail in Kontakt mit Nuret-

tin stand und fragte, wie sich die Vermarktung seines Albums ergeben habe,

antwortete er (zitiert aus einer E-Mail vom 1.3.2017):

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»Mein Albumwurde Ende 2015 veröffentlicht. Leider zu einemZeitpunkt, wo

im türkischen Kurdistan der üble Krieg wieder angefangen hat. Deswegen

habe ich keine Promo gemacht.«

Die Tendenz, in Situationen der Trauer die Werbung für die eigene Musik-

karriere einzustellen, habe ich in kurdischen Kreisen mehrfach beobachtet.

Ähnliches hierüber sagte auch Sakîna Teyna (siehe zu ihr Kapitel 3.3.3). Aus

Solidarität zu in der Türkei lebenden Kurden lassen Musiker/-innen es mit-

unter zu, dass auch ihre in der Diaspora ausgelebtenMusikkarrieren Schaden

durch die Geschehnisse in der Türkei nehmen.

3.3.2 Musikerportrait Mehmet Akbaş

Mehmet Akbaş ist ein kurdischer Sänger, welcher mir von Kemal Sahir Gürel

als weiterer Interviewpartner empfohlen worden war. Als Ort für unser In-

terview, was am 13.6.2015 stattfand, wählte er das Café »Goldmund« in Köln-

Ehrenfeld aus.

Mehmet ist in Diyarbakır aufgewachsen, zog jedoch nach seinem Studi-

um der Bautechnik im Jahr 2001 nach Istanbul. Nachdem er bereits als Ju-

gendlicher bei Schulkonzerten aufgetreten war, bekam er hier ein Stipendi-

um für Unterricht in klassischem Gesang angeboten. Er wurde Leadsänger

einer Band, welche in seiner Muttersprache Zaza musizierte und vom meso-

potamischen Kulturzentrum Unterstützung erhielt.

Ende 2004 kam Mehmet mit seiner Band für ein Konzert auf einem

kurdischen Kulturfestival in Gelsenkirchen nach Deutschland. Seine geplan-

te Rückkehr in die Türkei bereitete ihm Sorgen: Seit Längerem versuchte

er dort, dem verpflichtenden türkischen Militärdienst zu entgehen, da er

befürchtete, von türkischen Militärangehörigen als kurdischer Mann miss-

handelt zu werden. Sein kleiner Bekanntheitsgrad als Musiker erhöhte für

ihn die Gefahr, als Verräter eingestuft zu werden: Sich offen zum kurdischen

Kulturleben zu bekennen, führt nicht selten dazu, als Separatist bewertet zu

werden und schwerwiegende Konsequenzen ertragen zu müssen. Am Tag

des Konzerts in Gelsenkirchen wusste Mehmet, bei seiner Rückkehr in die

Türkei würde er seinen ablaufenden Pass verlängern lassen müssen – ein

Amtsbesuch, der das sofortige Einziehen zum Militärdienst zur Folge haben

könnte. Obwohl er nie zuvor in Deutschland gewesen war und nach wie vor

eine Wohnung in Istanbul hatte, beschloss er spontan, in Deutschland zu

bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 119

Mittlerweile lebt Mehmet in Köln und verfolgt hier eine Solokarriere

mit wechselnden Begleitmusikern und Begleitmusikerinnen, von der er

jedoch nicht leben kann. Verschiedene Nebentätigkeiten ermöglichen ihm,

seine musikalischen Ambitionen weiterhin zu verfolgen. Seine erste Zeit

in Deutschland beschreibt er wie folgt: Vormittags habe er einen Deutsch-

Sprachkurs besucht, danach in einem Café bis 22:30 Uhr gearbeitet, wonach

er zu Musikproben gegangen sei. Ab 6 Uhr morgens habe er eine Kneipe

putzen müssen, um finanziell zu überleben. Mittlerweile ist er etablierter

und weniger auf Jobs neben seinen musikalischen Aktivitäten angewiesen.

Ganz ohne Zuverdienste kommt er jedoch nicht aus.

Zunächst halfen Mehmet vor allem Kontakte aus der Türkei dabei, sich in

Deutschland einen Namen als Musiker aufzubauen: Seine Premiere als So-

lokünstler gab er beim Edelweißpiratenfestival in Köln, bei dem auch per-

sische Musikschaffende, welche ebenfalls vorher am mesopotamischen Kul-

turzentrum in Istanbul aktiv gewesen waren, auftraten. Hieraufhin wurde er

zu weiteren Festivals, wie bspw. einem kurdischen Filmfestival, als Musiker

eingeladen.

Mittlerweile veranstaltet Mehmet viele Konzerte selbst und kümmert sich

auch selbst um dieWerbung. Dass er bei der Organisation auf sich alleine ge-

stellt ist, ist seiner Aussage nach der Tatsache geschuldet, dass Musikagentu-

ren aus den Diaspora-Communitys der Türkei keine Kurden in ihr Programm

aufnehmen wollen. Dadurch bleibt er sich seiner Rolle des politisch Unter-

drückten auch in Deutschland stets bewusst. Er sagt:

»Wir haben keinen Status. Deshalb unsereMusik, auch, hat keinen Status in

der Welt. Und wir müssen tausend Mal mehr kämpfen als andere Musiker.

[…] Das war ein Kampf für mich, auch ein Kulturkampf. Sowieso: Wir sind

politisch! Wir sind Kurden und wir wollen unsereWahrheit zeigen derWelt.

Und das war auch ein Teil davon, als Musiker für meine Kultur kämpfen.«

Andererseits möchte Mehmet auch nicht für rein kurdische Organisatio-

nen spielen und seine Musik nicht konkreten politischen oder traditionell-

feierlichen Anlässen widmen, sondern als Künstler bestehen, wodurch ihm

wiederum Verdienstmöglichkeiten innerhalb der kurdischen Communitys in

Deutschland verwehrt bleiben.

»Ich kann nicht nur mit Musik leben. Bei Kurden das ist auch problematisch.

Wenn du machst keine politische Musik oder keine dieser Hochzeitsmusik,

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

danndubist nicht kommerziell. Duhast etwas SorgenüberKunst.Dasmacht

dein Leben sehr schwierig.«

Mehmet versucht, ein internationales, künstlerisch interessiertes Publikum

anzusprechen. Daher entschied er sich, auf Deutsch und Englisch für seine

Konzerte zu werben, anstatt nur auf Kurdisch oder Türkisch wie so viele an-

dere Musiker/-innen in Köln. Gelegentlich passt er sein Image zudem den

Erwartung des herkunftsdeutschen Konzertpublikums an. Als Beispiel hier-

für möchte ich die Werbung für den Abend »Sharq-î Project: Songs of Midd-

le East« anführen. Bei diesem Konzert in der evangelischen Martin-Luther-

Kirche in Köln, die für Konzerte mit Musikschaffenden aus unterschiedlichen

Teilen der Welt bekannt ist, sang er hauptsächlich kurdische Lieder, jedoch

auch einige aus den Traditionen der Armenier, Perser, Assyrer und Araber.

Abbildung 3: Ankündigung von Mehmet Akbaş für das Konzert

»Sharq-î Project: Songs of Middle East«72

Mit viel Humor beschrieb Mehmet mir, wie er sich das Konzept für die

Konzert-Werbung überlegt hatte:

»Ich wollte etwas politisch auch sagen. Kurdische Kleidung, kurdische inter-

nationale Farben, aber die Lieder aus dem Mittleren Osten. Und dieses Pla-

kat war überall. Sieht ein bisschen exotisch aus, diese Idee ist ein bisschen

vonOrientalismus auch [geprägt] undhat funktioniert! In Europa, leider. Lei-

der! […] Nur das hat funktioniert. Ich hatte nur diese Möglichkeit.«

72 http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-

songs-of-middle-east [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east


3. Die Kurden 121

Zudem sagt er aus, sein herkunftsdeutsches Publikum komme zu seinen Kon-

zerten, um etwas über Kultur zu lernen. Die Meisten würden sich im Voraus

darüber informieren,was es bedeute, zu einem kurdischen Konzert zu gehen,

und durch das Konzert noch mehr erfahren wollen. An Abenden wie dem des

»Sharqu-î Project« gibt Mehmet, um dem Publikum diesen Wunsch zu er-

füllen, zwischen den Liedern Informationen hierzu. Menschen zu erreichen,

die sich nicht sowieso über die kurdische Kultur informieren möchten, ge-

lingt ihm, laut eigener Aussage, nicht.

»Die europäische Gesellschaft ist so: Die sind [eine] gebildete Gesellschaft,

normalerweise. Sie wissen, wohin sie gehen. […] Vorher, sie informieren sich

etwas. […] Bei Konzerten, wir erklären etwas über Kultur oder über Lieder

oder so: […] Was bedeutet das? Was erklärt dieses Lied? Von welcher Religi-

on? Ist das ein Mystik-Lied oder ein Tanzlied oder ein alevitisches Lied oder

sunnitisches Lied oder so? […] Europäische Menschen, wenn sie haben keine

Ahnung, sowieso, sie kommen nicht. Sie sind nicht dabei.«

Mehmet wird mittlerweile auch zu Konzerten in anderen Teilen Europas ein-

geladen und tritt außerdem regelmäßig in der Türkei auf.

Unser Interview fand am Vortag eines Auftritts in Köln statt: vor jenem

auf dem inKapitel 3.2 bereits erwähnten Sommerfest »Birlikte«.Das Fest wird

alljährlich in der Keupstraße in Köln-Mühlheim veranstaltet, in der vieleMen-

schen mit biographischem Bezug zur Türkei leben und arbeiten, und in der

im Jahr 2004 ein rechtsextremistischer Anschlag verübt wurde. Das Fest –

mit einer großen Konzertreihe – soll symbolisieren, dass Taten des Grauens

und Gefühle des Mistrauens nun überwunden sind. Menschen aus der Türkei

und Herkunftsdeutsche leben hiernach nun friedlich zusammen (birlikte = dt.

zusammen).

Mehmet war eingeladen, auf dem Friedensfest aufzutreten, bemängel-

te jedoch, der einzige kurdische Musiker zu sein – und das obwohl insge-

samt 500 Künstler/-innen angekündigt waren, viele davon mit biographi-

schen Hintergrund aus der Türkei. Erschwerend hinzu kam für ihn, dass er

auf einer sehr kleinen, abgelegenen Bühne der insgesamt 30 verschiedenen

Bühnen auftreten sollte. Die Veranstalter bezahlten die Musiker/-innen zu-

dem nicht, was für kommerziell erfolgreiche Musiker/-innen der Stadt Köln

kein Problem darstellte, ihn jedoch fast vom Auftreten abgehalten hätte, da

er als Solosänger Begleitinstrumentalisten oder Begleitinstrumentalistinnen

engagieren musste, welche ebenfalls große Schwierigkeiten haben, sich mit

Musik finanziell zu halten. Der Spielraum, was den Musikschaffenden finan-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ziell realisierbar erschien, war hierdurch sehr klein. In diesem Fall jedoch

hatte Mehmet Glück gehabt: Er hatte Instrumentalisten gefunden, die bereit

waren, ohne Bezahlung mit ihm auf dem Fest aufzutreten.

Der besagte Auftritt am Tag nach dem Interview verlief sehr gut. Ob-

wohl die Bühne abgelegen platziert war, fand sich ein relativ großes Publi-

kum zusammen, jedoch hatte ich den Eindruck, dass ein nicht unbeachtlicher

Teil der Leute gezielt gekommen war. Es gab weniger zufällige Konzertbesu-

cher/-innen als an den zentraler gelegenen Bühnen. Obwohl das Fest ansons-

ten zahlreich von Deutschen ohne biographischen Bezug zur Türkei besucht

wurde, schien sich vor Mehmets Bühne eher ein türkisch-kurdisches Insider-

Publikum zu versammeln. Ich traf einige Bekannte, auch Nurettin Kanoğlu,

vor Mehmets Bühne und deutete dies als Zeichen dafür, dass die Vernetzung

innerhalb der kurdischen Musikszene Kölns gut ausgebaut ist.

Dennoch finde ich es bedauerlich, dass selbst bei der Organisation eines

politischen Festes, das die Menschenmit Migrationshintergrund aus der Tür-

kei in Deutschland würdigen soll, übersehen wird, dass ca. ein Drittel dieser

Menschen kurdischer Abstammung ist. Mehmet selbst sieht die Realität der

in Deutschland lebenden Menschen aus der Türkei auf dem Fest »Birlikte« als

nicht gut repräsentiert an. Er sagte im Interview: »Das ist etwas von oben,

das ist nicht zivil.« Dies als politisches Event auszugeben empfinde er als ein

»bisschen leicht«.

Zu der Frage, ob er selbst sich als politisch ansehe, antwortete Mehmet

zunächst, dass er nicht Mitglied in einer Partei oder einem Verein sei, fügte

dann jedoch hinzu:

»Als Person, ich bin politisch. Ich bin sehr politisch. Ich binKurde! In derWelt,

wenn du singst auf Kurdisch, wenn du machst kurdische Musik, sowieso, du

bist politisch. […] Ich kämpfe für meineWahrheit, für unsere Kultur, unseren

Status. […] Wir wollen [einen] Status haben!«

Probleme mit dem mangelnden Status ergaben sich für Mehmet in der Ver-

gangenheit jedoch nicht nur bei der Organisation von Konzerten, sondern

ebenfalls bei der Produktion von CDs. 2012 veröffentlichte er ein Doppelal-

bum, von dem ein Album in Deutschland, eines in der Türkei aufgenommen

wurde. In den Musikläden der Türkei ist seine CD unter der Rubrik der »eth-

nischen Musik« (entspricht laut Mehmet unserer Kategorie der »Weltmusik«)

zu finden, neben Alben von Europäern, Südamerikanern etc., anstatt der Mu-

sik der Türkei zugeordnet zu sein. Dieses Labeling kann zwar als befremd-

lich angesehen werden, da Mehmet in der Türkei geboren wurde und auf-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 123

gewachsen ist und zudem anatolische Musik macht, bietet ihm jedoch die

Möglichkeit, überhaupt seine CD in der Türkei zu vermarkten. Ähnlich wie

er sich in Deutschland auf orientalistische Bilder einlässt, um sich einen klei-

nen kommerziellen Erfolg zu ermöglichen, hebt er hier nun die Produktion

in Deutschland hervor, um die Auswirkung von Inlandskonflikten der Türkei

bei der Vermarktung abzuschwächen. Er sagt:

»Die Leute, sie haben Interesse für […] Produktionen aus Europa, so Deutsch-

land. […]Wenn dumachst etwasmit europäischen Produkteuren oder so, sie

finden [das] sehr interessant.«

Bezüglich der Organisation vonKonzerten innerhalb Deutschlands hebtMeh-

met hervor,wie groß die Freiheiten und dieMöglichkeiten fürMusiker/-innen

seien, vorausgesetzt diese seien zahlungskräftig: Räumlichkeitenmüssten ge-

mietet und bezahlt werden, eine weitere Selektion finde nicht statt, wohin-

gegen er in der Türkei trotz Möglichkeit, zu zahlen, an manchen Orten als

Kurde nicht spielen dürfe.

Ein Leben in der Türkei zieht er nicht mehr in Betracht.

Das Leben in Deutschland ermöglicht es Mehmet zudem, mit Menschen

aus anderen Kulturen zu kooperieren, auch mit anderen Kurden. Bei einem

weiteren Konzert von ihm, das ich im März 2015 im »Kulturbunker« in Köln

besuchte, spielte er u.a. zusammen mit Rony Barrak, einem Darbuka-Spieler

aus dem Libanon,welcher zu Gast in Deutschland war, undmit Nurê Dlovanî,

einer Violinistin und zudem armenischen Kurdin, die wie er in Köln lebt.Über

Zusammenschlüsse mit Kurden aus anderen Ländern sagt er:

»In Europa, wir haben [die] Einheit geschafft. […] In Kurdistan nicht, aber in

Europa haben wir das.«

Insgesamt scheinen mir kurdische Musiker/-innen innerhalb Deutschlands

sehr gut miteinander vernetzt zu sein. Bei meiner späteren Interviewphase

in Berlin traf ich Mehmet wieder – er kannte natürlich auch die kurdischen

Musiker/-innen dort und war von einem von ihnen für ein gemeinsames Kon-

zert eingeladen worden.

3.3.3 Musikerinportrait Sakîna Teyna

Sakîna Teyna ist eine kurdisch-alevitische Sängerin aus Varto (Provinz Muş).

Das Alevitum nimmt in ihrem Leben nicht die Funktion einer Religionszu-

gehörigkeit ein, sondern die der Zugehörigkeit zu einer kulturellen Gruppe.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Ihre Muttersprache ist Zaza. Fast alle Musiker/-innen, die ich gefragt hatte,

wen ich für meine Studie interviewen könnte, hatten auf sie verwiesen. Und

so fand unser Interview am 15.3.2016 im »Restaurant LyLy« am Alten Markt

in Köln statt. Sie kam in Begleitung einer ebenfalls kurdischen Freundin. Die

von Sakîna vorgeschlagene Location kannte ich bereits von vorangegangenen

Abendenmitmeinem türkischenChor. Es ist ein beliebter Treffpunkt für links

ausgerichtete Kurden und Türken in Köln.

Sakîna sagt aus, in der Türkei aus vier Gründen, die alle mit dem Buch-

staben »K« beginnen, diskriminiert worden zu sein: als Kürt (Kurdin), Kızılbaş

(Alevitin), Komünist (Kommunistin) und Kadın (Frau).

Musik spielte in Sakînas Leben schon früh eine Rolle: Als kleines Kind ver-

suchte sie bereits, zur Musik ihrer vier Saz-spielenden Brüder zu singen. In

der Grundschule wurde sie für den offiziellen Schulchor ausgewählt. Heu-

te betrachtet sie es mit Bedauern, dass sie dort immer türkisch-nationale

Marschlieder singen musste. Auch auf der weiterführenden Schule und der

Universität sang sie bei Veranstaltungen. Außer bei Hochzeitsfeiern, so sagt

sie, habe es hierbei aber keine kurdische Musik gegeben – das kurdische Re-

pertoire habe sie erst später kennen gelernt.

Die Diskriminierung, die sie selbst in ihrer Jugend erlebte und bei ih-

ren Mitmenschen mit ansah, beschreibt Sakîna als sehr groß. In der Schule

bekam sie einen strengen türkischen Nationalismus gelehrt; das zu Hause

Erlebte schien hierzu aber nicht zu passen. Gelegentlich erwischte sie ih-

re Mutter dabei, wie sie den kurdischen Radiosender Eriwan aus Armenien

hörte und dabei weinte. Doch sobald die Mutter sie entdeckte, schaltete sie

den Radiosender aus und duldete keine Fragen hierzu. Auch als Sakînas älte-

rer Bruder versuchte, mit den Eltern konkret über die kurdische Identität zu

sprechen, wurden alle Fragen abgewehrt. Sakîna beschreibt die Erkenntnis,

nicht zu wissen, wer die eigenen Eltern in Wahrheit seien und was sie täten,

als verwirrend.

In den 1980er Jahren bekam Sakîna als Kind mit, wie ihr Nachbar, ein

Lehrer, wegen »politischen Engagements« gefoltert wurde. Sie begleitete ih-

re Mutter zu Krankenbesuchen und sah den schwerverletzten Mann. Eines

Tages hörte sie schließlich dessen Tochter laut schreien; in diesem Moment

wurde der Mann ermordet. Zudem waren die Cousins ihrer Mutter Guerilla-

Kämpfer, weshalb deren gesamte Familien regelmäßig inhaftiert wurden. Ein

8-jähriger Cousin wurde laut Sakînas Beschreibung vom Militär, während er

zusehenmusste,wie die eigeneMutter gefoltert wurde, dazu genötigt, Aussa-

gen über den Vater zu treffen.UmderMutter zu helfen, sagte das verängstigte

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 125

Kind die gewünschten Dinge aus – sie wurde daraufhin vom Militär mitge-

nommen. Sakîna berichtete im Interview von einigen Fällen wie diesen; Er-

lebnisse der Art scheinen eine Schlüsselrolle in ihrer Identitätsentwicklung

gespielt zu haben.

Als sich Sakîna schließlich um einen Studienplatz bewarb, wurde ihr ein

Universitätsplatz in Edirne zugeteilt – am anderen Ende des Landes, 26 Bus-

stunden entfernt von Varto. Sie erzählte mir, wie sie sich um einen Platz im

Studentenwohnheim dort bemüht habe und man ihr geantwortet habe, für

»Terroristen« aus kurdischen Gebieten gebe es keine Betten. Dies machte das

Studieren in Edirne für sie geradezu unmöglich. Zwar zog sie dorthin, jedoch

konnte sie sich dem Studium nicht richtig widmen.

Von einer Gruppe linker Studenten (kurdische und türkische Linke), die

Kultur- und Bildungsaktivitäten organisierten, wurde sie schließlich einge-

laden, auf Veranstaltungen zu singen. Somit begann ihr politisches Engage-

ment mit Musik. In der Nachbarstadt Tekirdağ sang sie erstmals ein Konzert

auf Kurdisch. Da die Polizei einschreiten wollte, musste sie jedoch von einem

Auto schnell weggebracht werden. Über das Singen in kurdischer Sprache ge-

nerell sagt sie:

»Die anderen schauen dich immer politisch [an]. […] Du sprichst Kurdisch –

das ist Politik. Du singst auf Kurdisch – das ist Politik. Egal, was du singst. Da

kannst du ein Liebeslied singen, aber du bist ›Terroristin‹, weil du auf diese[r]

Sprache singst. […] Du kannst nicht weglaufen. Das ist ein Teil von deinem

Leben.«

Sakîna beschrieb mir, wie die Leute in Edirne davon träumten, nach Istan-

bul zu gehen, da die Stadt für größere kulturelle und politische Veranstal-

tungen, welche zudem häufiger positiv verliefen, bekannt war. Sie ergatterte

schließlich einen Praktikumsplatz in Istanbul und tauchte hier in die kur-

dische Musikszene ein. Das Singen auf politischen Veranstaltungen kam ihr

laut eigener Aussage jedoch irgendwann zu passiv vor, sodass sie sich mehr

und mehr inhaltlich an den politischen Veranstaltungen beteiligte. Dies war

so zeitaufwendig, dass sie die musikalische Laufbahn zugunsten des politi-

schen Engagements vernachlässigte.

Jahrelang sang Sakîna nur noch zum Spaß für Genossen und Genossin-

nen; Konzerte gab sie keine mehr. Ihr nun aktiveres politisches Engagement

führte jedoch dazu, dass sie dem türkischen Staat auffiel und sich zuneh-

mend bedroht fühlte. Letztendlich bat Sakîna in europäischen Ländern um

politisches Asyl – in Österreich wurde ihr Antrag akzeptiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Heute lebt Sakîna in Wien, ihr musikalisches Engagement betreffend ist

sie jedoch auch in Deutschland verwurzelt, insbesondere in Köln. Sie sagt

hierzu:

»Deutschlandwar fürmich […]wichtig. Es gab sehr viele Studio-Möglichkeiten

in Köln. Köln ist wirklich eine sehr, sehr super lebendige Stadt. Du kannst

alles finden. Es gibt sehr viele Aktivitäten – kulturelle, künstlerische Akti-

vitäten auch –, deswegen wollte ich hier sein. Und ja, ich habe meine erste

CD-Aufnahme auch in Köln gemacht.«

Sakîna singt in drei verschiedenen musikalischen Projekten: »Sakîna and Fri-

ends« (lokal in Wien angesiedelt), gemeinsam mit dem »Anadolu Quartet«

(welches für die Zusammenarbeit mit ihr projektweise aus der Türkei ange-

reist kommt) und »Trio Mara« (gemeinsammit der in Köln lebenden Geigerin

Nurê Dlovanî, die bereits im Kapitel über Mehmet Akbaş erwähnt wurde, und

Nazê Îşxan, einer Pianistin, die in Hannover wohnt, – beide auch Kurdinnen,

jedoch aus Armenien).

Sakîna bezeichnet es als einen langjährigen »Traum«, eine kurdische

Frauenband zu gründen, und beschreibt die Zusammenarbeit wie folgt:

»[Ichmache das] sowegenmeine[r] ethnische[n] Identität und natürlich Ge-

schlechtsidentität auch, sexuelle Identität auch, das ist ganz wichtig. Ich bin

eine Feministin und ich wollte immer, dass wir als kurdische Frauen die Lie-

der, die die Frauen gemacht haben oder [die] über Frauen gemacht wurden,

nochmal irgendwie singen oder neu arrangieren. Klavier und Geige […] sind

westliche Instrumente, aber wir wählen immer ganz traditionelle kurdische

Lieder und neu arrangieren wir das.«

Konzertreisen führten sie auch in die Niederlande, in die Schweiz und nach

Frankreich. In der Türkei jedoch kann sie nicht spielen – bei der Einreise in

das Land, so befürchtet sie, würde sie verhaftet werden.

Sakîna singt auf allen drei mit der kurdischen Identität in Zusammen-

hang stehenden Sprachen – Kurmanci, Sorani und Zaza –, gelegentlich auch

auf Türkisch, Armenisch, Aserbaidschanisch und Griechisch.Mit ihrer Musik

verfolgt sie einen politischen Anspruch. Die Texte handeln laut eigener Aus-

sage von Konflikten im Inneren der kurdischen Kultur, wie beispielsweise der

lange Zeit vorherrschenden feudalen Gesellschaftsordnung und der Zwangs-

heirat, jedoch singt sie auch gerne über Natur und Liebe. Auf die Interview-

frage, wie dies beim deutschsprachigen Publikum ankomme, antwortete sie:

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 127

»Ich bekomme von einige[n] europäische[n] Menschen so eine Kritik, dass

ich ganz melancholisch bin. […] Aber solche Menschen wollen nicht die Pro-

bleme von anderen teilen, ich denke. Das Leben ist nicht immer Freude, sor-

ry! Das ist ein Teil und jeder Künstler oder Künstlerin singt, malt, spielt sein

Leben. Ich habe das, diese[n] Schmerz, erlebt. Und diese Schmerzen verlas-

sen uns nicht. Das ist ein Teil [von] unserem Leben – täglich.«

Dennoch nimmt sie sich die Kritik zu Herzen und singt zum Ausgleich be-

wusst auch fröhliche Tanzlieder.

Bei einem Konzert des Trio Mara, das ich im September 2016 im Rah-

men des »Türk Müzik Festivali« an der Komischen Oper in Berlin besuchte,

bekam ich zusätzlich den Eindruck, dass die stimmungsmäßig leichteren Lie-

der auch beim kurdischen Publikum herausragend gut ankamen. Das Kon-

zert fand in einem legeren Rahmen im Foyer der Oper statt. Getränke und

Speisen aus der Türkei wurden angeboten. Die Deutschen ohne oder mit we-

nig Vorkenntnissen zur kurdischen Musik freuten sich sicherlich, als das Trio

Mara seine schwermütigeren Lieder mit ein paar fröhlicheren Melodien ab-

wechselte, klatschten aber rhythmisch eher unbeholfen mit. Einige vermut-

lich kurdische (eventuell auch türkische) Frauen jedoch standen sofort auf

und begannen, zu tanzen.

Der Name der Veranstaltung »Türk Müzik Festivali« (dt. türkisches Mu-

sikfestival) ist hinsichtlich einer Repräsentation verschiedener Ethnien aus

der Türkei zu hinterfragen. In einem anderen Kontext hätten kurdische Mu-

siker/-innen wie Sakîna es u.U. auch abgelehnt, als »türkisch« aufzutreten.

Bei der Konzertreihe in der Komischen Oper jedoch handelte es sich um ein

simples Schlagwort: Die verschiedenen Kulturen aus der Türkei stellten sich

gemeinsam in einer Institution deutscher Hochkultur vor. Die kulturellen

Unterschiede verschiedener Gruppierungen wurden zwar abgebildet, jedoch

nicht gezielt beleuchtet oder diskutiert.

Sakîna gibt an, sich in Richtung Weltmusikmarkt entwickeln zu wollen.

Sie hofft, die Geschichte der Kurden mit Musik verbreiten zu können.

»Ich möchte nicht, dass meine Musik nur in [der] kurdische[n] Gesellschaft

bleibt. […] Ich habe eine Geschichte und ich möchte das erzählen, meine[s]

Volks Geschichte auch erzählen natürlich. Und das ist ein guter Weg. Musik

ist ein sehr, sehr guter Weg, einfacher Weg. Und die Menschen haben keine

Angst vor Musik. Ehrlich! Aber nette Menschen natürlich! So die, die Macht

[über] Kultur haben, die habenAngst vor Liedern auch [und] vor Büchern. […]

Ehrliche Menschen – wirklich Menschen –mögenMusik. Und das ist eigent-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

lich eine eigene Sprache.[…] Jeder kann das verstehen! Das ist [die] einzige

Sprache auf dieser Erde, [die] jeder verstehen kann.«

Zur Zeit unseres Interviews im März 2016 wurde Sakîna mit dem Trio Mara

vom Kultursekretariat Nordrhein-Westfalens unterstützt als eine von meh-

reren Weltmusik-Bands. Sakîna beschrieb mir die Unterstützung folgender-

maßen: Sie seien in einem Katalog gelistet worden, und Veranstalter, die sie

eingeladen hätten, hätten vom Kultursekretariat eine finanzielle Unterstüt-

zung von bis zu 40 Prozent der Ausgaben erhalten. Hierdurch, sagte sie mir,

seien sie noch viel mehr gebucht worden als zuvor.

Grundsätzlich tritt Sakîna mit dem Trio Mara viel vor herkunftsdeut-

schem Publikum auf Weltmusik-Veranstaltungen auf. Neben ihrem Auftritt

in der Komischen Oper möchte ich den beim »Frühlingsfest der Kulturen«

der EvangelischenMartin-Luther-Kirche in Köln imMärz 2016, anlässlich von

Nevroz, anführen. Ich saß hier zwischen mehreren deutschen Konzertbesu-

chern und Konzertbesucherinnen ohne Vorkenntnisse zum Thema Nevroz.

Alle Leute, die ich sprach, zeigten sich interessiert an der Musik des Trios.

Das Konzert fand zu einer Zeit statt, in der die schwierige Situation der Kur-

den in der Türkei regelmäßig für Schlagzeilen in den Zeitungen sorgte. Das

Publikum nahm die kulturelle Darbietung – so kam es mir vor – mit einem

gewissen Sinn für den Ernst der Lage auf. Den Musikerinnen des Trio Mara

kam hierbei die Rolle von Kulturbotschafterinnen zu.

Jedoch bietet das TrioMara nicht nur demherkunftsdeutschenWeltmusik-

PublikumNeues. Auch die kurdischeHörerschaft zeigt sich laut Sakîna häufig

erstaunt über die Musik.

»Bei TrioMara habenwir super positive Reaktionen – ganz besonders [durch]

die Menschen, die da aus der Türkei kommen, aus Kurdistan kommen. Die

finden das super. Das ist ganz neu für [die]: Klavier, Geige und Gesang – und

kurdische Musik. Aber für eine[n] europäische[n] Mensch[en], das ist nicht

neu, weil wir [spielen] eure Instrumente. […] Aber mit Gesang […] kann man

das vielleicht anders machen. Weil unser[e] traditionelle[n] Lieder sind an-

ders. Mit [dem] Gesangsstil kann man das anders machen.«

Ihre Rolle als Sängerin ermöglicht ihr, spielerisch die traditionellen Stile ver-

schiedener Völker miteinander zu verbinden. Diesem Prinzip folgt sie jedoch

nicht ausschließlich bei ihrem Musikprojekt mit dem Trio Mara.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 129

Im April 2017 sah ich Sakîna – wie bereits im Exkurs über Reihentänze

beschrieben – live mit dem »Anadolu Quartet« im Atze-Musiktheater in Ber-

lin.

Abbildung 4: Konzertankündigung von Sakîna und dem Anadolu

Quartet73

Wie auf dem Plakat zu erkennen ist, handelt es sich bei dem »Anadolu

Quartet« (dt. anatolisches Quartett) um ein Streichquartett. Einer der Musi-

ker erzählte mir nach dem Konzert, er sei gerade nach Deutschland gezogen.

Die anderen Musiker leben in der Türkei – bis kurz vor dem Konzert waren

alle Mitglieder des Anadolu Quartet dort wohnhaft gewesen. In den vorange-

gangenen Jahren der Kooperation mit Sakîna, wie sie sie auch im März 2016

im Interview beschrieben hatte, waren alle vier Instrumentalisten stets nach

Europa angereist, um hier mit ihr touren zu können. Sie selbst kann nicht

mehr in die Türkei einreisen.

Die Verbindung des klassisch-europäischen Instrumentariums mit tradi-

tionellem anatolischen Repertoire und Gesang ist hier ebenfalls bemerkens-

wert – jedoch gibt es kein Klavier. Beim Trio Mara scheint insbesondere die

Kombination mit dem Klavier für Aufsehen zu sorgen.

ImVerlauf des Konzertabends im Atze-Musiktheater standen einigeMen-

schen auf, liefen auf die Bühne und tanzten dort. Rice beschreibt die inner-

halb größerer Gemeinschaften durch Musik ausgelöste verbindende Begeis-

terung wie folgt:

73 http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-

musiktheater/ [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/


130 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»Singing can express not only the individual emotions of the performer but

collectively felt emotions as well. Often a cathartic function has been at-

tributed to singing, a way to let off steam and release tension, whether over

a personal problem or the social rage of the powerless or the expression of

feelings deemed inappropriate or even forbidden in everyday verbal inter-

actions.«74

Dies konnte ich auf dem Konzert auf eindrucksvolle Art beobachten.

Über die Jahre hat Sakînamehrere Studio- und Livealben aufgenommen–

solo,mit dem TrioMara sowiemit dem Anadolu Quartet –, die sie z.T. auch in

der Türkei vermarktet hat. Um die Aufnahme in den türkischen Musikmarkt

zu ermöglichen, hob sie – ähnlich wie Mehmet Akbaş – hervor, in Europa zu

leben. Sie sagte mir, wenn die türkischen Behörden eine europäische Kon-

taktadresse sähen, würden sie die Identität des/der Musikschaffenden nicht

gründlich prüfen. Sie habe lediglich alle Lieder ins Türkische übersetzenmüs-

sen, damit die Texte auf »terroristischen Inhalt« hin hätten überprüft werden

können. Ein von ihr aufgenommenes Lied habe tatsächlich nicht erscheinen

dürfen, wobei sie den Eindruck erhalten habe, es handele sich um eine blo-

ße Schikane. Die Behörden hätten ihr Fehler im Nachweis der Urheberrechte

vorgeworfen, die gar nicht bestünden.

In Europa meldet Sakîna nun ihre Songs bei der Gema an. In der Türkei,

sagt sie, sei es immer schwierig, zuzugeben, Urheber/-in eines kurdischen

Liedes zu sein, weshalb die meisten Songs keinen rechtlichen Schutz hätten.

Die Situation des Rechtsschutzes in Europa weiß sie zu schätzen.

Bezüglich ihres deutschen Publikums beobachtet Sakîna eine Entwick-

lung:

»Ich habe zum Beispiel bei einige[n] Konzerte[n] so halb-halb [Verhältnis-

se im Publikum]: halb kurdisch[e], türkisch[e] und halb deutsch[e] Zuhörer

gehabt. Sie haben mitgeweint, mitgelacht, mitgetanzt. […] Und momentan

mit dieser Flüchtlingskrise, eigentlich, die Seiten sind ganz klar geworden

– irgendwie die, die Fremdenhass haben oder nicht haben. Es gibt keinen

Zwischenmenschen.«

Sakîna selbst engagiert sich auch in der Arbeit mit Flüchtlingen. Laut eigener

Aussage bekommt sie zwar Geld hierfür, betrachtet es jedoch nicht nur als ei-

nen Job, sondern als eine Lebenseinstellung. Sie nimmt dasmit den Flüchtlin-

74 Rice 2014 a: 49f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 131

gen Erlebte immer mit in den Feierabend und versucht, auch in ihrer Freizeit

auf die Belange von Flüchtlingen einzugehen.

3.3.4 Musikerportrait Bülent Emir

Bülent Emir ist ein kurdisch-alevitischer Bağlama-Spieler und in der Grup-

pe meiner Interviewpartner/-innen der Musiker, welcher als letzter nach

Deutschland immigriert ist, erst im September 2013.

Unser Interview fand am 17.1.2017 statt – nach den Putschaktivitäten des

Sommers 2016 und somit in einer Zeit neuer Hoffnungslosigkeit kurdischer

Musiker/-innen in der Türkei. Hatte bereits zwischen dem verhältnismäßig

optimistischen Interview mit Nurettin 2015 und dem ein Jahr später geführ-

ten Interview mit Sakîna eine negative Entwicklung stattgefunden, so muss

nun konstatiert werden, dass Bülents Aussagen zu seinem Heimatland in ei-

nem noch dunkleren Licht zu sehen sind.

Als Ort für das Interviewwählte Bülent das »Café Kotti« amKottbusser Tor

in Berlin-Kreuzberg aus. Zwar wohnt Bülent nicht in dieser Gegend, sondern

in Berlin-Wedding, jedoch gibt er an, sich in seiner eigenenWohngegend auf-

grund der hohen Anzahl konservativer Anwohner/-innen aus der Türkei nicht

gerne aufzuhalten. In Kreuzberg, sagt er, würde er hingegen viel auf Gleich-

gesinnte mit biographischem Bezug zur Türkei treffen, weshalb er den Weg

immer wieder gerne auf sich nehme.

Da das Café gut besucht war und das Interview hierdurch bedingt in

lauter Atmosphäre geführt wurde, erstellte ich keine Tonaufnahme, sondern

schrieb Bülents Aussagen per Hand mit. Dadurch bedingt gibt es aus dem

Interview kaum direkte Zitate.

Bülent wurde inDersim (türkischer Name der Stadt: Tunceli) geboren und

wuchs in Elazığ auf. Bereits während seiner Kindheit spielte er inspiriert von

den älteren Geschwistern Bağlama.

1992, nach seinem Gymnasialabschluss, zog Bülent auf Wunsch des Va-

ters, dem die Sicherheitslage in der Türkei Sorgen bereitete, nach Österreich

zu einem vorher bereits dorthin immigrierten Bruder. Ein Jahr später jedoch

kehrte er in die Türkei zurück und lebte fortan in Istanbul. Hier spielte er, laut

eigener Angabe, bis er 30 Jahre alt war, hauptsächlich Protestmusik. Anfangs

musizierte er in unterschiedlichen Bars und sammelte hierbei Kontakte zu

Mitwirkenden des Musiklebens. Später wirkte er als Begleitmusiker bei zahl-

reichen CD-Produktionen, u.a. begleitete er die beiden kurdischen Berühmt-

heiten Şivan Perwer und Aynur Doğan. Heute jedoch möchte er Musik mehr

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

für sich selbst machen als für andere, die einem Begleitmusiker – so Bülent

– im Studio immerzu Anweisungen geben.

Bülent ist mit einer deutschen Wissenschaftlerin verheiratet, welche mir

auch den Kontakt zu ihm vermittelt hatte. Gemeinsam lebten sie zunächst in

Istanbul. Dann jedoch bekamen sie ein Kind und entschieden sich aufgrund

der sich zuspitzenden politischen Lage, dieses Kind in Deutschland großzu-

ziehen. Bülent bestand auf demWohnort Berlin, da er sich hier als Bağlama-

Lehrer – welcher er zusätzlich zu seiner Tätigkeit als freischaffender Musiker

bereits war – keine Sorgen um Jobchancen zu machen brauchte. Er sagte mir,

ihm sei immer klar gewesen, dass hier genug Menschen aus der Türkei mit

Interesse an Musik leben würden.

Während des Gezi-Protests im Sommer 2013 verlebte Bülent seine letzten

Tage am Istanbuler Wohnort. Sein Kind war gerade geboren worden, seine

Frau mit dem Kind bereits in Deutschland; er jedoch wollte sich noch einmal

für die Zivilbevölkerung in der Türkei einsetzen. Seine Wohnung lag unweit

des Taksim-Platzes (dem Hauptort des Geschehens) und so besuchte er dort

einen seiner Bağlama-Schüler, als dieser bei einer Kundgebung der kurden-

freundlichen HDP mitwirkte. Die Polizei kam, um die Kundgebung aufzulö-

sen, was sich laut Bülent zum Startschuss für den Gezi-Protest entwickelte.

Er bekundete im Interview immer wieder seinen Stolz für den Gezi-Protest

und beschrieb mir die Tage folgendermaßen:

»Dreißig Tage gab es keinen Staat. Es gab kein Problem mehr. Ohne Staat

kann man noch besser leben.«

Drei Mal musste Bülent während der Gezi-Tage nach Gasangriffen der Polizei

ins Krankenhaus. Er erzählte mir, das Gas sei bis zu seinemHaus gedrungen,

und überlegte laut, wie gefährlich dies für sein Baby hätte sein können, wenn

es zu dieser Zeit in der Istanbuler Wohnung gewesen wäre.

Kurz nach der Niederschlagung des Gezi-Protests zog Bülent zu seiner

Frau und seinem Kind nach Berlin. Hier unterrichtet er seitdem Bağlama.

Insgesamt hat Bülent laut eigner Angabe 70 Schüler/-innen, alleine sams-

tags 45, aufgeteilt auf sechs Gruppen à maximal zehn Schüler/-innen. Die

meisten seiner Unterrichtsstunden finden in einem alevitischen Verein statt;

hier unterrichtet er ausschließlich alevitische Schüler/-innen. Außerhalb des

Vereins betreut er weitere kurdische, türkische und einige wenige deutsche

Bağlama-Lernende.

Bülent berichtet, in der Türkei noch eine gewisse Toleranz gegenüber An-

hängern und Anhängerinnen anderer politischer Richtungen aufgebracht zu

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 133

haben: Ein Schüler sei sogarMitglied der rechtsextremen »Partei der Nationa-

listischen Bewegung« (Milliyetçi Hareket Partisi [MHP]) gewesen. Bülent habe

sich zurückgehaltenmitWertungen der politischenGesinnungen und so auch

selbst keine Erfahrungen mit direkter Zensur gemacht. Heute jedoch, so er-

zählt er, nehme er sich die Freiheit,Menschen aufgrund politischer Ansichten

als Bağlama-Schüler/-innen abzulehnen. Zu Anhängern und Anhängerinnen

von Erdoğans Regierungspartei AKP, wie er sie früher unterrichtet hätte, sage

er heute wortwörtlich: »Geh nach Hause!«

Bülent formuliert es so: Er möge zwar keine Politik, aber das System der

Türkei zwinge ihn zu einer Positionierung und dazu, zu argumentieren und

zu streiten.

Zum Zeitpunkt unseres Interviews, im Januar 2017, hatte Bülent noch

kein organisiertes Konzert in Deutschland gespielt, jedoch schon bei deut-

schen CD-Produktionen und bei Improvisationen bzw. Jamsessions im pri-

vaten Rahmenmitgewirkt. Hierbei hatte er eine interessante Entdeckung ge-

macht: Die herkunftsdeutschen Zuhörer/-innen hatten sich für ihn als dank-

bareres Publikum entpuppt als die kurdischen und türkischen.

Für die Zukunft plant er, auch in Berlin offizielle Konzerte zu geben. Als

freischaffender Musiker in Berlin arbeitet er mit einem italienischen Kon-

trabassisten zusammen, welcher Jazzharmonien zu seiner kurdischen, türki-

schen und gelegentlich auch armenischen Musik spielt. Auf internationaler

Ebene beteiligt er sich zudem an einem Projekt mit einem italienischen Gi-

tarristen, der in Frankreich lebt.

Da Bülent erst seit Ende 2013 in Deutschland lebt, ist seine Identifika-

tion mit den Musikschaffenden in der Türkei – verglichen mit einigen an-

deren Interviewten – noch besonders groß. Er berichtete mir, dass nach den

Putschaktivitäten im Juli 2016 ein neues Gesetz zum Festivalverbot eingeführt

worden sei, welches die Musiker/-innen vor Ort wirtschaftlich in die Enge ge-

trieben habe. Seine Zukunftsprognose für das Musikleben in der Türkei fiel

negativ aus:

»Ich kann nichts Positives sagen; es wird nicht besser.«

Bülent sagt, seine Musikerkollegen und -kolleginnen aus der Türkei würden

ihn zahlreich anschreiben, um zu fragen, wie es in Deutschland liefe. Ihr Plan

sei es, die Türkei zu verlassen – in Richtung Europa.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

3.3.5 Musikerportrait Adir J. Tekîn

Adir Jan Tekîn ist ein kurdischer Singer-Songwriter, Tanbur-Spieler und zum

Zeitpunkt unseres Interviews Frontmann der Band »Adirjam«. Das Genre der

Band beschreibt er als »Cosmopolitan Kurdesque«. Aufgefallen war er mir, als

AdirjamMehmet Akbaş als Gastmusiker zu einemKonzert eingeladen hatten,

das ich besuchte, um Mehmet wiederzusehen und live zu hören. Kurz darauf

traf ich Adir im Konzertpublikum des erwähnten Konzerts von Sakîna und

dem Anadolu Quartet wieder. Unser Interview fand schließlich am 10.5.2017

im »Südblock« in Berlin-Kreuzberg – unweit des Café Kotti, dem Ort des In-

terviews mit Bülent – statt. Der Südblock ist tagsüber ein Café, nachts ein

Club. Adir bezeichnete ihn im Interview als sein »zweites Wohnzimmer«.

Adir ist in Berlin geboren und dort nach wie vor wohnhaft. Seine Familie

stammt aus der kurdischen Stadt Çewlig (türkischer Name der Stadt: Bing-

öl). Nach einem Erdbeben im Jahr 1971 bekamen Einwohner der zerstörten

Stadt die Möglichkeit, in Deutschland unterzukommen. Adirs Familie mach-

te hiervon Gebrauch – er sagt, sie hätten die Gelegenheit genutzt, um als

Arbeitsmigranten und Arbeitsmigrantinnen neu zu beginnen.

Adir kann laut eigener Aussage von Musik im Großen und Ganzen le-

ben. Zusätzlich arbeitet er gelegentlich freiberuflich als Lehrer für Deutsch

als Zweitsprache, als Berater für Lehrkräfte, als Dolmetscher sowie im Be-

reich der Prävention von häuslicher Gewalt. Im sozialen Bereich jobbte er

zum Zeitpunkt unseres Interviews bereits seit zehn Jahren; studiert hat er

Philologie.

ImMusikleben macht sich Adir neben seiner Tätigkeit als Sänger auch als

Organisator verdient. So erzählte er im Mai 2017 von seiner gemeinsam mit

Tülin Duman organisierten Reihe »Zembîl« im Südblock. Dies ist eine mo-

natlich stattfindende Konzertreihe (abzüglich einer dreimonatigen Sommer-

pause), auf der Adir selbst und Gastmusiker/-innen spielen. Zum Zeitpunkt

unseres Interviews hatte die Veranstaltung bereits 22 Mal stattgefunden. Es

war im Rahmen von Zembîl, dass ich Adirjam gemeinsam mit Mehmet Ak-

baş live gesehen und den Südblock zum ersten Mal betreten hatte. Hieran

erinnere ich mich wie folgt:

An einem Samstagabend gegen 22 Uhr wartete eine lange Schlange an

Menschen draußen auf dem Bürgersteig darauf, in den Club gelassen zu wer-

den. Ichwarmir gleich der Tatsache bewusst, dass dieses Konzert anders wer-

den würde als alle kurdischen Konzerte, die ich zuvor erlebt hatte. Mit Aus-

nahme vonMehmets Festival-artigem »Birlikte«-Auftritt hatten diese stets als

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 135

organisierte Kulturevents stattgefunden, ähnlich einerTheateraufführung, in

bestuhlten Sälen am früheren Abend. Hier nun aber wurde eine Party gefei-

ert. In der Schlange traf ich gleich eine Bekannte, die mir einmal von Sakîna

Teyna nach einem Konzert vorgestellt worden war. Diese erzählte mir, dass

sie zum wiederholten Mal in den Club käme und auch viele der anderen Leu-

te Stammgäste seien. Durch einen Eingangsbereich kamen wir an einer Bar

vorbei in den Südblock – ein Raum, dominiert von einer Bühne und einer

schillernden Diskokugel.

Den ersten Teil des Konzerts bestritt Mehmet Akbaş, begleitet von

Adirjam-Musikern. Das Konzertpublikum drängte sich nah an die Bühne

und ging Popularmusik-typisch im Takt mit. Mehmets klassisch ausge-

bildete Gesangsstimme, die Instrumentalbegleitung der »Cosmopolitan

Kurdesque«-Instrumentalisten und das Partypublikum unter der Diskokugel

stellten eine interessante Mischung dar. Ein neben mir stehender Konzert-

gänger griff schließlich nach meiner Hand und reihte mich in den lockeren

Ansatz eines kurdischen Reihentanzes ein.

Die zweite Hälfte des Konzerts sang Adir J. Tekîn mit seiner Band. In

unterschiedlichen Sprachen – z.T. mehreren Sprachen pro Song, etwa auf

Deutsch, Englisch, Kurmanci und Zaza – gab er Songs u.a. über homosexu-

elle Liebe zumBesten. Adir ist ein wahres Bühnentalent: Nicht nur sang er auf

verschiedenen Sprachen, auch seine Stimme bzw. Gesangstechnik änderte er

immer wieder. Sein Bühnen-Outfit mit der extra orientalischen Pluderhose

(siehe Adirjam-Foto), seine ausdrucksstarke Mimik und seine Band steiger-

ten die Stimmung. Auch kam es zu einem Duett zwischen Mehmet und Adir:

Gemeinsam sangen sie einen von Adir geschriebenen Song über einen ange-

beteten Franzosen.

Im Interview tagsüber im Südblock, den ich kaumwiedererkannte – auch

auf der Bühne waren nun Tische und Stühle für den Café-Betrieb aufgebaut

–, erzählte Adir, wie er zunächst davon ausgegangen sei, mit seiner Musik ei-

ne hauptsächlich kurmanci- und zazasprachige Hörerschaft zu finden. Letzt-

endlich sei es anders gekommen und Adirjam hätten nun auch sonstige asia-

tische, europäische und lateinamerikanische Fans.

Privat, sagte Adir, habe er jedoch nicht viel mit herkunftseuropäischen

Leuten zu tun. Er grenzte sich im Interview selbst von den »weiß-Deutschen«

– wie er es formulierte – ab.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/


136 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Abbildung 5: Adirjam (Adir J. Tekîn: erster v.l.) aufgenommen von

Oli Knoth75

»Ich habe relativ wenig weißeMenschen in meinemUmfeld, also privat. Be-

ruflich schon teilweise, aber privat wenig. […] Also, ein weniger weißes Um-

feld, sondern ›people of colour‹ und sehr viel türkisch- und kurdischsprachig,

aber nicht nur.«

Diese Bezeichnung überraschte mich zunächst, da ich Adir selbst als hell-

häutig wahrnahm. Es scheint mir daher mehr um eine politisch bedeutsame

Abgrenzung von Teilen der deutschen Gesellschaft zu gehen als um eine rein

optische Beschreibung.

Angesprochen auf sein politisches Engagement berichtete Adir, lange Zeit

ehrenamtlich in kurdischen Organisationen tätig gewesen zu sein: bei »Kom-

kar« (Verband der Vereine Kurdistans) als Teil des Berliner Regional-Vorstands

und bei »Komciwan« (kurdischer Kinder-und Jugendverband) sogar als Bun-

desvorsitzender.

 
75 http://adirjam.com/gallery/ [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 137

Drei, vier Jahre zuvor, erzählte er, habe er aber alle Ämter niedergelegt,

um sich auf seine Musik zu konzentrieren. Mit dieser verfolge er jedoch nach

wie vor einen politischen Anspruch.

»[…] der Fakt, dass du – hauptsächlich zumindest – kurdische Musik machst,

[ist] schon politisch – ob du es willst oder nicht. Ich sage: leider. So, also,

ich wünschte es wäre nicht ein Politikum. Für mich ist es einfach natürlich.

Und dadurch, dass ich auch sehr viel über mein eigenes Leben schreibe, also

auch über meine Liebschaften, was dann eben schwule Liebe ist. Oder auch

Homophobie. Oder manchmal, wenn mich irgendetwas bedrückt, wie zum

Beispiel der Angriff von Daesh in Şingal – dann wird es eben auch politisch.«

Auftrittsmöglichkeiten in der Türkei blieben ihm jedoch aufgrund der politi-

schen Ausrichtung bisher verwehrt: Dort gilt es bereits als gewagt, Aufmerk-

samkeit für homosexuelle oder kurdische Identität schaffen zu wollen. Adir

sagt, die Kombination aus beidem führe dazu, dass ihm von Auftritten in der

Türkei abgeraten werde.

»Ich würde sehr gerne in der Türkei spielen. Ich würde auch sehr gerne in

Kurdistan spielen. Mir wird aber auch von Bookern und Managern drüben

gesagt – also, [von] gute[n] –: ›Du kannst hier jetzt nicht spielen!‹ Also, zum

einen wird eh wenig gespielt, zum anderen aber auch da durch die Musik,

die ich mache, durch die Inhalte, wird mir offen gesagt: ›Wir würden dich

sehr gerne rufen, aber das geht nicht.‹«

In Deutschland hingegen finden die Zuhörer/-innen ihn gerade aufgrund der

von ihm angesprochenen und verkörperten Inhalte bemerkenswert.

»Manche freuen sich, dass ich Themen anspreche, die sonst nicht so oft an-

gesprochen werden. Manche benutzen das, was wir machen, um … also für

ihr eigenes Leben. […] Also, ich glaube, dass wir auch Liebe geben und auch

Liebe zurückbekommen.«

Ganz selten, sagt Adir, sei es im Rahmen von Veranstaltungen der kurdischen

Diaspora-Community in Deutschland vorgekommen, dass Zuhörer/-innen

sich beim Veranstalter über die homosexuellen Inhalte beschwert hätten. Das

von ihm als »weiß-deutsch« bezeichnete Publikum äußere Homophobie nicht

offen. Er weist jedoch explizit darauf hin, dass dies nicht zwangsläufig bedeu-

te, dass es hier keine gebe.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Adir sagt aus, persönlich noch nie von homophoben Leuten nach Kon-

zerten angesprochen worden zu sein. Es sei ihm aber schon häufig Zuspruch

zuteil geworden, manchmal auch von Müttern oder Vätern.

ZumZeitpunkt unseres Interviews war Adir selbst 33 Jahre alt und grenzte

seine Kern-Zuhörerschaft als ca. 25- bis 45-jährig ein. Es freue ihn jedoch

sehr, sagte er, wenn einmal deutlich ältere oder auch deutlich jüngere Leute

an seiner Musik Gefallen fänden.

Die Kontexte, in denen Adir auftritt, sind sehr vielfältig. Neben der Kon-

zertreihe Zembîl zählte er im Interview beispielhaft Nevroz-Veranstaltungen,

wiederholte Auftritte auf der Fusion (einem der bekanntesten und größten

Electro-Festivals Deutschlands) sowie auf Jahrmärkten und auf repräsentati-

ven politischen Veranstaltungen, wie bspw. dem Friedensfest der Stadt Augs-

burg, auf. Auch sah ich Flyer für einen Auftritt der Band Adirjam auf dem

Kreuzberger »MyFest« anlässlich des 1. Mai 2017. Adir sagt hierzu:

»Wir [die BandAdirjam] passen in viele Sachen rein einfach. Also, wir passen

in Kultur rein, wir passen in Party rein, wir passen in Politik rein. […] Also, in

verschiedenste Kontexte passen wir eigentlich rein.«

Adir gibt an, sich nicht einer speziellen Szene des Musiklebens zugehörig zu

fühlen. Nicht nur passe seine Musik zu unterschiedlichen Gelegenheiten und

Kontexten, auchwürden sich –u.a. durch seinenGesang in unterschiedlichen

Sprachen – mehrere Diaspora-Communitys angesprochen fühlen. Adir sagt,

er habe hierdurch zwar keine schützende Community, jedoch hauptsächlich

Vorteile, da er flexibel bleibe bezüglich der Auftrittsmöglichkeiten.

Die Auftritte, sagt er, hätten sich alle durch Mund-zu-Mund-Propaganda

ergeben. Ein Management habe er nicht, wobei er dies für die Zukunft gerne

ändern würde.

Auf die Frage, ob sich durch die Vielfältigkeit der Konzertkontexte auch

Schwierigkeiten ergeben würden, antwortete Adir:

»Manchmal habe ich selbst ein bisschen Vorurteile – die werden dann aber

nicht bestätigt und dann bin ich zufrieden. […] Manchmal denke ich: ›Okay,

vielleicht kommt das, was wir hier machen, nicht so an‹, oder ›Vielleicht

kommen hier blöde Reaktionen‹, oder, oder, oder. Aber die werden nicht be-

stätigt bisher. Ich bin zufrieden.«

Zur Frage, ob Musik dabei helfen könne, auf Minderheiten-Identitäten in-

nerhalb der Communitys aus der Türkei hinzuweisen und das Bild der Her-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 139

kunftsdeutschen von »dem türkischen Einwanderer« zu durchbrechen, ant-

wortete er:

»Ich habe Leute, die nach ՚nem Konzert – warum auch immer; ich kann’s mir

selbst nicht erklären – immer noch denken, ich hätte türkische Musik ge-

macht, obwohl ich noch die Sprache benenne von den Liedern und sage:

›Okay, das ist jetzt auf Kurdisch.‹ Oder auf Zaza oder meinetwegen Persisch

oder Arabisch. Aber ich denke, dass bei einigen ՚was ankommt. Und die dann

kapieren auch, dass es kurdisch ist. Aber es ist immer noch schwierig.«

Grundsätzlich hält er Musik jedoch für ein geeignetes Mittel, um am Ansehen

der verschiedenen Gruppierungen mit biographischem Bezug zur Türkei in

Deutschland zu arbeiten.

»AlsoMusik –wird ja oft gesagt – hat so ՚ne verbindende Kraft oder was auch

immer. Ich denke schon, dass es auch in der Hinsicht ՚ne wichtige Funktion

oder Rolle erfüllen kann.«

Wir diskutierten darüber, ob Musikveranstaltungen mit einer bewusst politi-

schen Ausrichtung – wie etwa das Friedensfest einer Stadt – wohl mehr Ein-

fluss auf herkunftsdeutsche Zuhörer/-innen habe oder zufällige Besuche von

Konzerten mit politischen Inhalten etwa im Partyleben. Adir sagte, grund-

sätzlich könnten alle Konzerte Einfluss ausüben; vielleicht seien die zufälli-

gen Konzertbesuche manchmal noch effektiver, jedoch sei er als Musiker aus

ökonomischen Gründen abhängig von größeren, zielgerichteten Veranstal-

tungen. Die Förderungsmöglichkeiten, die ihm als kurdischem Musiker in

Deutschland zur Verfügung stehen, beschreibt er generell als unzureichend.

3.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen

Hier möchte ich nun bereits erste Antworten auf meine drei Forschungsfra-

gen, wie sie sich bei der Analyse der Aussagen meiner kurdischen Interview-

partner/-innen ergeben, präsentieren.

3.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren

Einige meiner kurdischen Interviewpartner/-innen sind sehr musikalisch-

politisch aktiv.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Sakîna Teyna beantwortet die Frage, ob sie politische Absichten mit ihrer

Musik verfolge, mit einem ganz entschiedenen: »Natürlich!« Sie wolle mit ih-

rer Musik die Geschichte der Kurden außerhalb der kurdischen Communitys

bekannt machen – im Kampf um Anerkennung. Des Weiteren sagt sie aus,

auch inner-kurdische politisch-gesellschaftliche Probleme, wie beispielswei-

se Gesellschaftsordnungen oder die Zwangsheirat, in ihren Songs zu berück-

sichtigen, und auch auf weiteren Sprachen, wie etwa Armenisch, Griechisch

und Aserbaidschanisch, zu singen, um auf unterdrückte Kulturen in der Tür-

kei generell hinzuweisen. Aktuelle politische Geschehnisse wie etwa die Trau-

er um Anschlagsopfer in Ankara kommentiere sie in ihren Konzerten durch

Ansagen und/oder Lieder.

Auch Mehmet Akbaş verweist ganz entschieden auf den Kulturkampf der

Kurden und sagt, er kämpfe mit seiner Musik für den kulturellen Status sei-

nes Volkes. Bis heute fühlt Mehmet sich kulturell stark diskriminiert, u.a. da-

durch, dass ihm die Aufnahme in eine Musikagentur gegenüber türkischen

Musikschaffenden auch in Deutschland erschwert bis unmöglich gemacht

wird. Der Wunsch, mit Musik sein Volk kulturpolitisch zu vertreten, ist bei

ihm daher stark ausgeprägt und nach wie vor aus einer akuten Not heraus

getrieben.

Adir J. Tekîn sagt ebenfalls, alleine die Tatsache, kurdische Musik zu ma-

chen, sei bereits politisch. DesWeiteren beschreibt er das Singen von Liedern

über Homosexualität als politisch motiviert – schließlich geht hiermit der

Kampf gegen Homophobie einher. Außerdem verarbeitet auch Adir J. aktu-

elle politische Geschehnisse in der Türkei (und den angrenzenden Gebieten,

wie im von ihm gegebenen Beispiel über Angriffe auf Kurden im irakischen

Şingal) beim Songwriting.

Diese drei Musiker/-innen sind auffallend politisch.

Sakîna und Mehmet sind zudem beide aus einer besonders akuten Not

heraus aus der Türkei emigriert: Mehmet auf der Flucht vor dem Einzug zum

Militärdienst – bei dem er laut eigener Aussage um sein Leben fürchtete –,

Sakîna als Systemkritikerin, welche von türkischen Sicherheitskräften als Ge-

fahr eingestuft worden war, sogar mithilfe eines politischen Asylantrags. Alle

drei hier aufgeführten Interviewpartner/-innen sind zudem freischaffende

Musiker/-innen und versuchen (weitestgehend), von Musik zu leben. Die Be-

deutung, die sie dem Musikleben damit zukommen lassen, begünstigt sicher

die Entscheidung, auchmitMusik für politische Überzeugungen einzutreten.

Andere Interviewpartner stehen durchaus auch für ihre politischen Ansichten

ein, aber wählen nicht immer Musik als Medium hierfür. Jedoch möchte ich

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 141

hinzufügen, dass sich Sakîna und Adir J. auch außerhalb ihrer musikalischen

Aktivitäten sozial engagieren, u.a. in der Arbeit mit Flüchtlingen.

Bülent Emir hingegen sagt aus, sich bewusst dagegen entschieden zu ha-

ben, weiterhin einen politischen Anspruch mit seiner Musik zu verfolgen. Er

trat in der Türkei noch bis vor relativ kurzer Zeit in politischen Kontexten auf,

immigrierte erst nach demGezi-Protest nach Deutschland und zeigte sich im

Interview sehr frustriert über das Musikleben in der Türkei. Er gibt – ähn-

lich wie im vorangegangenen Kapitel Kemal Sahir Gürel – nach Jahren des

musikalisch-politischen Engagements an, Musik fortan nur noch als Kunst

ansehen zu wollen.

Eine ähnliche Aussage traf auch Nurettin Kanoğlu: Zwar möchte er nicht

kategorisch ausschließen, sich in der Zukunft mit Musik politisch zu enga-

gieren, jedoch entschied er sich nach Jahren der Mitgliedschaft in kurdischen

Kulturvereinen und dem hiermit verbundenen Singen von bewusst für kur-

disch-politische Zwecke ausgewähltem Liedrepertoire, sein Debütalbum un-

politisch zu gestalten. Hierfür verzichtete er auf die Vermarktungsvorteile,

die ihm eine kurdisch-politische Ausrichtung hätte bieten können. Jedoch

hält er sich offen, wie er sein musikalisches und politisches Wirken in der

Zukunft gestalten möchte.

3.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitys

aus der Türkei in Deutschland

Es gestaltet sich nicht immer einfach, Aufmerksamkeit für die Heterogeni-

tät der Menschen aus der Türkei in Deutschland zu schaffen. So sagte Adir

J. Tekîn beispielsweise etwas genervt im Interview, er könne nicht begrei-

fen, wieso manche Herkunftsdeutsche nach Konzerten, auf denen er expli-

zit dazu gesagt habe, auf Kurdisch zu singen, immer noch dächten, gerade

ein türkisches Konzert gehört zu haben. Bei anderen deutschen Konzertbesu-

chern und -besucherinnen sei die Information über seine ethnische, sprach-

liche und kulturelle Zugehörigkeit aber längst angekommen.

Adir J. bejaht die Frage, ob er an einen Einfluss von Musikveranstaltun-

gen auf das Ansehen der Communitys aus der Türkei in Deutschland glaube,

und verweist auf die allgemeinhin verbindende Kraft der Musik. Manchmal,

so berichtet er, habe er im Vorfeld selbst Sorgen gehabt, ob seine Musik beim

herkunftsdeutschen Publikum gut ankomme, ob es passen würde, aber seine

Befürchtungen hätten sich nie bestätigt. Er sagt, er erkenne Aufmerksam-

keit in den Gesichtern seiner herkunftsdeutschen Zuhörer/-innen, wenn er

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

etwas zu seinen Liedern erkläre. Entgegen seiner ursprünglichen Erwartung,

ein hauptsächlich kurmanci- und zazasprachiges Publikum anzusprechen,

erfreut sich seine Musik der Beliebtheit bei Hörern und Hörerinnen unter-

schiedlicher Nationalitäten. Grundsätzlich beschreibt er die Musik der Band

Adirjam als passend für die Bereiche Kultur, Party und Politik und sieht hierin

einen Vorteil begründet: Sie werden zu vielen ganz verschiedenen Veranstal-

tungen – auch von herkunftsdeutscher Seite – eingeladen.

Sakîna Teyna kommt – insbesondere, wenn sie mit der kurdischen Frau-

enband Trio Mara auftritt – häufig die Rolle einer von deutsch-institutio-

neller Seite ausgewählten Kulturrepräsentantin zu: Ich sah die Band beim

»Frühlingfest der Kulturen« in der Lutherkirche in Köln und beim »Türk Mü-

zik Festivali« der Komischen Oper in Berlin. Außerdem berichtete sie von der

Aufnahme der Band in den Katalog des NRW-Kultursekretariats für zu för-

dernde Gruppen aus dem Bereich Weltmusik in der Saison 2015/16. Sakîna

lobt deutsche Veranstalter, die es sich zum Ziel gesetzt haben, mithilfe von

Konzerten über die Heterogenität anatolischer und nah-östlicher Kulturen

aufzuklären, und führt als Beispiel das Morgenland Festival in Osnabrück an.

Bezüglich der Offenheit der deutschen Gesellschaft gegenüber dem Kul-

turleben der Communitys aus der Türkei und aus arabischen Ländern hat

sich ihrer Beobachtung nach durch die aktuelle Flüchtlingswelle eine Polari-

sierung ergeben: Manche Herkunftsdeutsche betrachten es nun als relevan-

ter, sich mit der Kultur auseinanderzusetzen, wohingegen andere jedoch die

Sympathie hierfür verlieren.

Sakîna und die in verschiedenen Kooperationen mit ihr zusammenarbei-

tenden Musiker/-innen kombinieren anatolische und klassisch-europäische

Musiktraditionen miteinander. Grundsätzlich erhält sie für diese musikali-

schen Arrangements viel Lob, jedoch berichtet auch sie – ähnlich wie die Mu-

siker im vorangegangenen Kapitel –, ihr herkunftsdeutsches Publikum neh-

me ihre Musik z.T. als zumelancholisch wahr. Somit bestätigt sie, dass die äs-

thetischen Vorstellungen der Communitys aus der Türkei und der deutschen

Gesellschaft grundlegend verschieden sind und es hierdurch begründet man-

chen Menschen trotz des politischen Interesses schwerer fällt, einen Zugang

zur Musik zu finden.

Nurettin Kanoğlu äußert sich ähnlich wie Kemal Sahir Gürel im voran-

gegangenen Kapitel: Ja, er glaube an die Möglichkeit, mit Musikveranstal-

tungen auf die Heterogenität der Communitys aus der Türkei hinzuweisen,

aber es müsse in Zukunft deutlich mehr zweisprachig organisiert und mode-

riert werden. Nurettin erzählt, wie er sich während seiner Zeit im kurdischen

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 143

Studentenverband Mühe gegeben habe, Prospekte für Kulturveranstaltungen

auf Deutsch zu drucken und z.B. Filmvorführungen immer mit deutschen

Untertiteln zu ermöglichen. Er weist darauf hin, dass dennoch kaum Her-

kunftsdeutsche gekommen seien – einige wenige hätten sich jedoch sehr in-

teressiert an kurdischen Kulturveranstaltungen gezeigt. Als positives Beispiel

einer gelungenen Musikveranstaltung führt er das Fest »Frühling der Kultu-

ren« (anlässlich von Nevroz) der Lutherkirche in Köln an, welches ich im Kon-

text von Sakîna Teyna und ihrem Trio Mara bereits beschrieben habe. Hier,

sagt er, seien zwei Drittel der Zuhörer/-innen Herkunftsdeutsche gewesen –

mit wahrem Interesse für die Tradition der Nevroz-Feiern. Beim von Nuret-

tin beschriebenen Veranstaltungsort, der Lutherkirche, handelt es sich um

die gleiche Kirche, in der auch Mehmet Akbaş sein Konzert »Sharq-î Project:

Songs of Middle East« veranstaltete.

Mehmet sagt, bei seinem Konzert seien 50-60 Prozent der Zuhörer Her-

kunftsdeutsche gewesen – also ebenfalls mehr als die Hälfte. Er weist darauf

hin, Plakate mit Informationen auf Deutsch und Englisch aufgehängt und

auf Deutsch die Geschichten hinter seinen Liedern erklärt zu haben. Mehmet

bedauert, dass ein stark orientalisierendes Auftreten seiner Erfahrung nach

nötig ist, um die Aufmerksamkeit der deutschen Öffentlichkeit zu gewinnen,

hat sich mit dieser Situation jedoch arrangiert.

Die Lutherkirche scheint ein geeigneter Veranstaltungsort zu sein, um ein

interessiertes herkunftsdeutsches Publikum zu erreichen. Dies wirft die Fra-

ge auf, welche Bedeutung Orten/Räumlichkeiten im Allgemeinen zukommt.

Möglicherweise informieren sich Konzertbesucher/-innen nach einem gelun-

genen Musikabend dort selbständig, wann wieder Veranstaltungen der Art

stattfinden. Dies könnte die Konzertorganisation am gleichen Ort in der Zu-

kunft erleichtern. Es ist davon auszugehen, dass mit der Zeit immer mehr

Räumlichkeiten und Veranstalter einen Ruf für Konzertabende der Commu-

nitys aus der Türkei erhalten und die Konzertorganisation, mit der die deut-

sche Öffentlichkeit erreicht werden soll, sich peu à peu einfacher gestaltet.

Mehmet selbst jedenfalls hofft, dass kurdische Musik mit ihrer steigen-

den Präsenz in der deutschen Gesellschaft als »normaler« angesehen werde.

Er berichtet, das herkunftsdeutsche Publikum sei etwas konservativ, komme

aber durchaus,wennman gezielteWerbungmache.DesWeiteren sagt er, sein

Publikum verstehe, dass er sich als Kurde, nicht als Türke sehe. Er betrachtet

seinen »kulturellen Status« als gestiegen an, wenn Leute extra kommen, um

ihn als kurdischen Musiker live zu hören. Aber auch er weist wie Nurettin

darauf hin, dass kurdische Musiker/-innen von sich aus noch mehr den Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

takt zu Herkunftsdeutschen suchen sollten, um bei ihnen verstärkt auf ihre

Lage aufmerksam zu machen.

Bülent Emir wollte sich zur allgemeinen Wahrnehmung der deutschen

Gesellschaft von Konzerten der Communitys aus der Türkei nicht äußern, da

er zum Zeitpunkt des Interviews erst seit relativ kurzer Zeit in Deutschland

lebte und noch kaumGelegenheit zumAuftreten vor herkunftsdeutschem Pu-

blikum erhalten hatte.

3.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei

Mehmet Akbaş und Sakîna Teyna hatten zum Zeitpunkt meiner Studie be-

reits Alben in der Türkei veröffentlicht. Bei diesen beiden Musikschaffenden

handelt es sich zudem um die zwei Interviewten, die aus der dringendsten

Not heraus emigriert sind. Für beide wäre es nicht möglich, in der Türkei zu

leben, für Sakîna nicht einmal einzureisen. Da die beiden ihre Alben in Eu-

ropa produziert hatten, konnten sie ihre kurdische Musik nun jedoch in der

Türkei verkaufen. Mehmet bedauert es zwar, dass seine CD in einer Rubrik

erschien, die unseren Weltmusik-Charts entspricht, und nicht in den gene-

rellen türkischen Charts (obwohl er in der Türkei geboren und aufgewachsen

ist und anatolische Musik macht), dennoch konnten die Alben so immerhin

auch dort an Hörer/-innen gelangen. Sakîna allerdings machte selbst mit ei-

ner in Europa produzierten CD Zensurerfahrungen: Einer ihrer Songs durfte

aufgrund von Copyright-Problemen – ihrer Aussage nach ein vorgeschobener

Grund – nicht erscheinen.

Livemusik in die Türkei zu importieren, gestaltet sich noch schwieriger.

Mehmet tritt regelmäßig in der Türkei auf und auch Nurettin spielt mit dem

Gedanken, dies einmal zu tun. Sakîna jedoch darf nicht einreisen und Adir J.

Tekîn wurde aufgrund der Kombination der durch kurdische Sprachen zum

Ausdruck gebrachten kurdischen Identität und den homosexuellen Inhalten

der Songs von Bookern seines Vertrauens davon abgeraten, in der Türkei auf-

zutreten. Es lässt sich also festhalten, dass nur eine gewisse Auswahl an Songs

– insbesondere, wenn es um Livemusik geht – in die Türkei gelangen kann.

Sowohl bei Sakîna als auch bei Adir J. scheitert es keinesfalls an demWunsch,

dort aufzutreten. Die ethnische, politische und sexuelle Diskriminierung aus

der Türkei führt schlichtweg dazu, dass sie es nicht können bzw. es nicht rat-

sam wäre.

Tonträger können wie oben aufgeführt ebenfalls nicht immer problemlos

in der Türkei erscheinen – im Fall von Studiomusik weichen die Musiker/

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Die Kurden 145

-innen dann jedoch häufig auf das Internet als Verbreitungsmedium aus. Das

Internet ist laut Sakîna wortwörtlich der »beste Schwarzmarkt so für Musik

in Kurdistan«.

Die Türkei (diesen Begriff verwende ich hier für die türkischen und

kurdischen Gebiete gemäß der international anerkannten Grenzen der

Republik Türkei) ist für die hier vorgestellten Musiker/-innen ein Wunsch-

Rezeptionsland. Die Musiker/-innen haben die Türkei z.T. nicht freiwillig

verlassen. Die Tatsache, dass alleine die politische Situation sie davon abhält,

hier problemlos zu produzieren und aufzutreten, scheint für sie präsenter zu

sein als für meine anderen Interviewpartner. Die eigene Musik nicht in der

Türkei vermarkten zu wollen, würde in diesem Fall eine Art Aufgeben bedeu-

ten. Die Republik Türkei hätte dann endgültig gesiegt und die kurdischen

Werke von ihrem Territorium verbannt. Die Verbreitung der eigenen Musik

in der Türkei scheint für jene Musiker/-innen, die diese nur unter hohem

Druck verließen, essentiell in puncto Identitätserhaltung zu sein.

Mehrere meiner kurdischen Interviewpartner/-innen – auch Adir J., der

schon in Deutschland aufwuchs – bezeichnen ihr Wirken als »Kulturkampf«.

Das Kampffeld hierfür ist deutlich mehr noch als Deutschland (wo es sich

natürlich auch für sie lohnt, die kurdische Identität bekannter zu machen)

die Türkei selbst – insbesondere, da hier weiterhin unterdrückte Menschen

der eigenen Volksgruppe leben, denen die Solidarität der von Deutschland

aus einen »kurdischen Kulturkampf« betreibenden Menschen gilt.

McDonald, der zu palästinensischen Diaspora-Konzerten forschte, for-

muliert über künstlerische Aktivitäten, die Aufmerksamkeit für ein in seiner

Existenz umstrittenes Land schaffen sollen:

»As is the case in music and dance each act of resistance is a performance

of an emerging power, a reclamation of history and presence from occupy-

ing forces, instantiating alterity anddisplacing entrenchedpower structures.

Stone throwing, collective protest, music and dance performances, acts of

civil disobedience, and in more severe cases, direct violence against occupa-

tion forces are eachmodes ofmobilizing spectacle for the purpose of demon-

strating a reclaimed history and identity.«76

Einigemeiner kurdischen Interviewpartner/-innen berichtetenmir sogar von

Familienmitgliedern, die nach wie vor in der Türkei leben und hier den Pro-

blemen tagtäglich ausgesetzt sind.DerWunsch, ihnen aus der neuen sicheren

76 McDonald 2009: 79.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Heimat heraus etwas geben zu können, das auch ihr Leben verbessert, ist bei

den Musikschaffenden sehr präsent.

Auch bei den auf deutschem Boden gespielten Konzerten ist der Wunsch,

das Leben der Kurden in der Türkei zu verbessern, wichtig: Wenn die Deut-

schen, die Europäer, die ganzeWelt die kurdische Kultur anerkennenwürden,

könnte dies – so hofft man – Druck auf die Republik Türkei ausüben.

Die Türkei ist somit für die kurdischenMusiker/-innenmeist mehr als ein

Land, aus dem die Musiktradition kommt und in das man Tonträger verkau-

fen könnte. Die Lage in der Türkei und das Konzept »Kurdistan« im Kopf sind

für einige kurdische Musiker/-innen die Hauptmotivation, weiterhin aufzu-

treten

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten

Im Folgenden möchte ich die vorangegangen Kapitel über Protestmusik und

kurdische Musik durch eines zu alevitischer Musik ergänzen. Es sei jedoch

angemerkt, dass von den bereits vorgestellten kurdischen Interviewten zwei

auch Aleviten sind: Sakîna Teyna und Bülent Emir. Letzterer ist sogar als

Bağlama-Lehrer sehr aktiv in alevitischen Vereinen. Die Musiker/-innen ent-

schieden sich aber bei offiziellen Konzerten, das Label »kurdisch« dem Label

»alevitisch« überzuordnen bzw. vorzuziehen.

Nun soll komplettierend eine weitere Nuance musikalischen und gesell-

schaftlichen Engagements präsentiert werden, welche von türkischstämmi-

gen Aleviten geprägt wird und offiziell unter dem Label »alevitisch« stattfin-

det.

4.1 Allgemeines

Die Aleviten (im Deutschen auch Alewiten) stellen die zweitgrößte muslimi-

sche Religionsgemeinschaft der Türkei dar. Über ihre Größe existieren nur

Schätzungen, da das Alevitum (auch Alevitentum) keine staatlich erfasste

Identitätskategorie darstellt. Unterschiedliche Schätzungen gehen von 5

bis 20 Millionen Aleviten bzw. von einem Bevölkerungsanteil von 10 bis 25

Prozent aus.1 Des Weiteren wird davon ausgegangen, dass ca. zwei Drittel

türkisch-, ein Drittel kurdischstämmig sind.2

Anders als bestimmte nicht-muslimische Minderheiten, welche in der

Türkei unter einem Schutz stehen, der ihnen die Selbstorganisation in Teilen

gesellschaftlichen Lebens ermöglicht und hierbei Rechte – wie die Befreiung

der Kinder vom offiziellen sunnitischen Religionsunterricht an Schulen –

1 Vgl. Künnecke 2010: 118.

2 Vgl. Dreßler 2013: 18f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

garantiert, zählen Aleviten offiziell zu den »Muslimen«. Die islamische Praxis

ist in der Türkei einer staatlichen Kontrolle unterstellt, welche vom »Präsidi-

um für Religionsangelegenheiten« (Diyanet İşleri Başkanlığı [DİB]) ausgeführt

wird. Dreßler beschreibt die Arbeit des Präsidiums wie folgt:

»Diese personell und finanziell umfassend ausgestattete Behörde definiert

und organisiert legitime Formen des öffentlichen Islam und ist für den

Moscheebau ebenso zuständig wie für das Erstellen von Fatwas (islamische

Rechtsgutachten) und die Organisation der Pilgerfahrt nach Mekka. Eine

außerhalb der Oberaufsicht des Diyanet [Herv.i.O.] organisierte und prakti-

zierte Form des Islam ist in der Türkei formal gesehen illegitim. Während

das Diyanet nun behauptet, ohne Unterschied alle Muslime der Türkei, und

darunter fasst es auch die Aleviten, zu repräsentieren, werden alevitische

Belange de facto [Herv.i.O.] gleichwohl kaum berücksichtigt.«3

Aleviten präsentieren sich im Kontext der Türkei häufig als Gegenstück zum

sunnitischen Islam. Nicht selten werden Definitionen des Alevitums über ei-

ne Aufzählung dessen, was die Religionsgemeinschaft mit den Sunniten an

Idealen und Traditionen nicht teilt, erbracht.4 Bei diesen Aufzählungen wird

erwähnt, dass alevitische Frauen kein Kopftuch tragen, Männer und Frauen

nicht getrennt beten und das Verzehren von Schweinefleisch nicht als verbo-

ten angesehen wird. Dass einige für Sunniten verpflichtende Regeln von den

Aleviten nicht beachtet werden, ist jedoch keinesfalls als gelockerte Auslebung

des Islam zu verstehen, sondern auf ein anderes Grundverständnis der Be-

ziehung zwischen Mensch und Gott zurückzuführen. Sökefeld formuliert:

»Der Mensch wird als ein Wesen betrachtet, das sich auf dem Weg zu Gott

befindet, und auf diesem Weg unterschiedlich weit vorangekommen sein

kann. Das Ziel ist der ›vollkommene Mensch‹ [Herv.i.O.] (kamil insan), der

letztlich die Einheit mit Gott erreicht. Ähnlich wie der Sufismus unterschei-

det das Alevitentum vier Stufen auf dem Weg zu Gott, die als Stufen der

Erkenntnis gedacht werden. Auf diesem Stufenweg können Menschen un-

terschiedlich weit voran kommen, und Aleviten gehen davon aus, dass sie

die erste Stufe, die Scharia (türk.: şeriat) bereits überwunden haben. Für sie

gilt also der legalistische Islam nicht mehr.«5

3 Dreßler 2013: 16.

4 Vgl. Sökefeld 2008: 17.

5 Sökefeld 2008: 17f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 149

Dies stößt jedoch bei gläubigen Sunniten auf Unverständnis: Aleviten gel-

ten für sie als vom Weg abgekommene Muslime, die erneut zu missionieren

sind.6

Aufgrund der starken Verehrung Alis werden die Aleviten gelegentlich

auch als historisch mit den Schiiten verbunden angesehen. Dreßler be-

schreibt die Gemeinsamkeiten jedoch als gering und ordnet die Aleviten

nicht der schiitischen Tradition zu.7 Solomon bezeichnet die Gemeinschaft

als »quasi-ethnic group in Turkey«.8

Bezüglich der staatlichen Behörde für Religionsangelegenheiten DİB

nehmen verschiedene alevitische Gruppierungen und Organisationen un-

terschiedlich Stellung. Sie alle sehen in der Tatsache, dass ihre Interessen

nicht unterstützt werden, eine Verletzung der Staatsneutralität, wünschen

sich jedoch verschiedene Lösungen: Ein Teil der Aleviten möchte im DİB

repräsentiert sein und fordert, ein Prozentsatz der finanziellen Mittel solle an

die Aleviten gehen, das Alevitum im offiziellen muslimischen Religionsunter-

richt repräsentiert und die dede (Oberhaupt der religiösen Gemeinschaft) als

Staatsbedienstete eingestellt werden. Andere erklären, die Behörde müsse

die Unabhängigkeit vom Staat erlangen; die Aleviten müssten zudem eine

parallele, gleichberechtigte Behörde für die Organisation ihrer eigenen Be-

lange schaffen. Wieder andere wünschen sich die Abschaffung der Behörde

und des Religionsunterrichts an Schulen allgemein.9

Seit 2000werdendieAleviten in den jährlichenTürkei-Fortschrittsberichten

der Europäischen Kommission erwähnt. Ihre Anerkennung als Religionsge-

meinschaft und ihre politische Gleichberechtigung sind hierbei angemahnt

worden.10 Schwierigkeiten bezüglich einer offiziellen Definition des Alevit-

ums ergaben sich jedoch auch für die Europäische Kommission:

6 Vgl. Seufert/Kubaseck 22006: 145.

7 Dreßler beschreibt die wenigen Gemeinsamkeiten mit den Schiiten wie folgt: »Wie

die Zwölferschiiten erinnern die Aleviten ihre eigene Geschichte als Leidensgeschich-

te, die ihren Kristallisationspunkt in der Erzählung der Tragödie von Kerbela hat,

dem Gründungsmythos der Zwölferscharia. Schiitischer Tradition zufolge wurden in

der Wüste nahe bei dieser irakischen Siedlung im Jahr 680 n. Chr. der Sohn Alis und

dritte Imam Hüseyin sowie seine ihn begleitenden Angehörigen von umayyadischen

Truppen massakriert. Über die ritualisierte Erinnerung der mythologisch verklärten

Schlacht von Kerbela hinausgehend haben die Aleviten allerdings wenig mit dem

Mainstream der Zwölferschia gemein.« (Dreßler 2013: 29.)

8 Solomon 2008: 80.

9 Vgl. Massicard 2013: 52.

10 Vgl. Sökefeld 2008: 31.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

»[…] die FragederDefinitiondesAlevitums [hat] imoffiziellenKommissions-

bericht des Öfteren zu heftigen Diskussionen geführt, insbesondere als die

Aleviten hier als ›muslimische Minderheit‹ [Herv.i.O.] (2004), ›nicht sunniti-

sche muslimische Gemeinschaft‹ (2005) und als ›staatlich nicht anerkannte

muslimische Gemeinschaft‹ (2006) definiert worden waren. Seit 2007 ver-

meiden es die jährlichen Berichte der EU-Kommission zur Türkei, das Alevi-

tum religiös zu definieren. Somit nahmdie Spezifität der Definition von Jahr

zu Jahr ab, und zwar im Verhältnis zu den durch die jeweiligen Definitionen

hervorgerufenen, empörten Reaktionen von türkischer Seite. Mit anderen

Worten: Die EU-Kommission hatte wohl erkannt, wie hochpolitisch die Fra-

ge der Definition des Alevitums ist und sich deshalb augenscheinlich dazu

entschlossen, sich aus der Diskussion herauszuhalten.«11

Die Frage, ob das Alevitum überhaupt religiös zu definieren ist, wird jedoch

nicht nur von außen geführt: Auch innerhalb der Gemeinschaft gibt es Grup-

pierungen, die sich von der Religion abgewandt haben, aber auf der Zugehö-

rigkeit zu einer kulturellen Gruppe bestehen. Dies ist u.a. darauf zurückzu-

führen, dass seit den 1960er Jahren alevitische Intellektuelle und Künstler/

-innen begannen, sich in politisch linken Organisationen zusammenzufinden.

Die alevitische Geschichte wurde von ihnen neu interpretiert und zu einer po-

litischen Geschichte umgeschrieben. Daher begreifen manche das Alevitum

als eine Philosophie bzw. Lebenseinstellung ohne religiöse Charakteristika,

welche »sowohl spezifisch anatolische als auch universal humanistische Zü-

ge«12 aufweist. Massicard formuliert:

»Certain left-wing writers consider it as first and foremost an oppositional

political belief, which subsequently acquired a religious dimension, with the

Alevis having adopted Ali qua [Herv.i.O.] representative of oppressed jus-

tice. […] Aleviness, which is particularly prevalent amongst disadvantaged

classes, is seen here as a form of a proto-collectivism serving to address ma-

terial problems, and characterised by its perpetual opposition, as confirmed

by the popular revolts during the Ottoman Empire. This Marxist thesis en-

ables non-believers to perceive themselves as Alevis. Alevi identity can thus

be reconstructed, even along non-religious lines.«13

11 Dreßler 2013: 13.

12 Dreßler 2013: 15.

13 Massicard 2013: 63.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 151

Parallel zu dieser Tendenz kann jedoch auch in Teilen des Alevitums eineWie-

derbelebung und neue Inszenierung von Religiosität seit den 1990er Jahren

beobachtet werden.14

Somit lässt sich konstatieren, dass unter dem Begriff des Alevitums heu-

te unterschiedliche, zuweilen sich gegenseitig ausschließende, Definitionen

existieren.

In diesem Kontext zeigt sich auch die Schwierigkeit der Festlegung auf

eine gemeinsame Geschichte. Hendrich beschreibt den Wunsch nach dieser

wie folgt:

»[…] das Alevitentum der Gegenwart [sucht] in einem Umfeld nach der ei-

genen Identität […], in dem Geschichte als Identifikator und Anspruchsbe-

gründung ein akzeptiertes Mittel, wenn nicht gar eine Waffe, darstellt, und

in dem parallel dazu einemKollektiv ohne Geschichte das Selbstverständnis

als Kollektiv, ein Partizipationsrecht am öffentlichen Raumund die kulturel-

le Anerkennung verweigert werden.«15

Werden nun meist die Kızılbaş16 (Elitetruppen der schiitischen Safaviden,

welche für Aufstände gegen die osmanischen Herrscher bekannt sind) als

direkte Vorgänger der Aleviten genannt, so wird dennoch gelegentlich auch

schlichtweg von Turkmenen17 (viele der Kızılbaş waren Turkmenen) gespro-

chen oder sich auf die Bektaşi gestützt. Letztere werden jedoch zuweilen auch

als eigene, vom Alevitum unabhängige Gruppierung verstanden. Kurz soll

hier die Geschichte der Bektaşi umrissen werden.

Die Bektaşi genossen im Osmanischen Reich im Gegensatz zu den Kızıl-

baş zeitweise politischen Einfluss, stellten jedoch ebenfalls keine homogene

Gruppe dar.

»Religiöse Autorität ist […] bei den çelebi-Bektaşis [Herv.i.O.] an Abstammung

gebunden. Nicht so jedoch bei den baba-Bektaşis, denn die tarikat der baba-

Bektaşis ist eine Initiationsgemeinschaft. […] Die çelebi-Bektaşiswaren die of-

fiziellen Verwalter des Hauptkonvents (zaviye) von Hacıbektaş, der als reli-

giöse Stiftung (vakıf) in die osmanische Verwaltung eingegliedert war. Die

baba-Bektaşis hingegen hatten eine enge Verbindung zum Janitscharenheer.

Somit waren beide Bektaşi-Zweige institutionell über staatliche Strukturen

14 Vgl. Dreßler 2013: 21.

15 Hendrich 2008: 42.

16 Vgl. Sökefeld 2008: 11.

17 Vgl. Seufert/Kubaseck 22006 : 142f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

an das osmanische Herrscherhaus angebunden, während die Kızılbaş sozial

und ökonomisch weitgehend marginalisiert waren – insbesondere diejeni-

gen, die nicht mit der Bektaşiye affiliiert waren.«18

Manche Kızılbaş schlossen sich dem Bektaschitum an. In der ersten Hälf-

te des 19. Jahrhunderts wurden unter Sultan Mahmud allerdings auch ihre

Klöster und Gebetsorte zerstört oder in Stätten des sunnitischen Islam um-

gewandelt.19

Massicard beschreibt die Bektaşi dennoch als – auch nach der Republik-

gründung – weniger marginalisiert als die Aleviten und konstatiert für die

1960er Jahre, viele Aleviten hätten sich den Bektaşi angeschlossen, um sich die

Eingliederung in die türkische Gesellschaft ein wenig zu erleichtern.20 Auch

der vereinte Term »Alevi-Bektaşi« kann heute als Selbstbezeichnung vorge-

funden werden.21 Hendrich formuliert:

»Die gesamte bektaschitisch-alevitische Bewegung der Gegenwart ist auf

der Suche nach ihrer Meistererzählung und sieht sich mit dem Problem

konfrontiert, dass es auch in diesem Bereich, genauso wie in Fragen der

Glaubenslehre und der Rituale, an einer dogmatischen Instanz ›mangelt‹

[Herv.i.O.]. Also stehen sich der Wunsch nach einem identitäts- und ein-

heitsstiftenden Geschichtsbild und die kreative Freiheit jedes alevitischen

Individuums, ein persönliches Geschichtsbild zu entwerfen, anscheinend

unversöhnlich gegenüber. Dieses Problem verhindert jedoch auf keinen Fall

die private und öffentliche Diskussion zum Thema und hat eine Reihe von

›Lösungsmöglichkeiten‹ [Herv.i.O.] hervorgebracht.«22

Einige Gemeinsamkeiten lassen sich jedoch finden: In den unterschiedlichen

historischen Herleitungen ist stets von Verfolgung, dem zurückgezogenen

Leben in abgeschiedenen Gegenden und von Takiyya, der geheim gehalte-

nen alevitischen Identität und damit verbundenen versteckten Religionsaus-

übung, die Rede.

Elemente von Verfolgung prägten auch die vergangenen Jahrzehnte, das

alevitische Leben des 20. Jahrhunderts. So kam es zwischen 1978 und 1980 zu

18 Dreßler 2013: 24f.

19 Vgl. Massicard 2013: 14ff.

20 Vgl. Massicard 2013: 27.

21 Vgl. Dreßler 2013: 24.

22 Hendrich 2008: 43.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 153

Pogromen: Alevitische Nachbarschaften wurden attackiert. Was von kleine-

ren Gruppen anti-alevitischer Aktivisten und Aktivistinnen gestartet worden

war, erhielt von der Zivilbevölkerung weitestgehend Unterstützung.23 Massi-

card fragt nach den Gründen hierfür und untersucht den Aspekt des Gesell-

schaftsaufstiegs von Aleviten.

»What role did the competition for economic resources play? Social differ-

entiation meant that the Alevis – including those in towns in central Anato-

lia – started to occupy positions (in trades, business, the liberal professions

and the upper echelons of the civil services) that had previously been the

preserve of Sunnis. And since they were starting from a lower point, they

climbed the social laddermore rapidly in relative terms. The upheaval of the

social hierarchy was apparently not well received by certain Sunnis […]«24

Nach dem Militärputsch von 1980 wurden alevitische Organisationen ge-

schlossen und Menschen in Leitungspositionen vor Gericht gestellt und des

Separatismus angeklagt. Positionen des Staatsapparates, welche zuvor auch

von Linken mit Engagement für Minderheitenrechte übernommen worden

waren, wurden nun durch Konservative neu besetzt. Die Aleviten wurden

hierdurch bei der Ressourcenverteilung noch schlechter gestellt als zuvor.25

Ein Element, das zur weiteren Zersplitterung der alevitischen Community

beitrug, soll erwähnt sein: Massicard untersuchte die Unterschiede der Mo-

bilisierungstechniken in den lokalen alevitischen Organisationen und stellte

hierbei fest, dass nicht nur die Definition der eigenen Gemeinschaft des Ale-

vitums variiert, sondern vor allem auch das Bild »des Anderen«. Für die Ale-

viten in Sivas beschreibt sie klassisch die Sunniten als jene Gruppe, von der

man sich distanzieren wolle, wohingegen sie für Malatya festhält, hier käme

es den alevitischen Organisationen vor allem darauf an, sich von kurdischen

Nationalisten und radikalen Linken abzusetzen.26

Im Zuge der großenWellen der Emigration aus der Türkei verließen auch

zahlreiche Aleviten ihr Heimatland. Heute verfügt Deutschland über die

größte und politisch aktivste alevitische Bevölkerung Europas.27 Im Kontext

des Diaspora-Lebens erlebten die Aleviten eine bemerkenswerte Veränderung

23 Vgl. Massicard 2013: 31.

24 Massicard 2013: 31.

25 Vgl. Massicard 2013: 35ff.

26 Vgl. Massicard 2013: 173.

27 Vgl. Massicard 2013: 185.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ihrer gesamtgesellschaftlichen Stellung: War die türkische Mehrheitsgesell-

schaft ihnen mit gezielter Ablehnung begegnet, so zeigte sich die deutsche

Mehrheitsgesellschaft ihren Besonderheiten gegenüber indifferent.28

Zunächst führten viele Aleviten ihre versteckte Form der Religionsaus-

übung fort. Organisierten sie sich in Vereinen oder traten sie bereits be-

stehenden Vereinen bei, so waren diese politisch ausgerichtet, nicht religiös

oder kulturell, insbesondere sozialdemokratisch, z.T. aber auch linksrevolu-

tionär.29

Erst in den späten 1980er Jahren begannen Aleviten in Deutschland als

eine Gemeinschaft mit gemeinsamen religiösen und/oder kulturellen Idealen

öffentlich aufzutreten. Sökefeld benennt folgende Gründe für diese Verände-

rung:

»[…] zum einen [geschah dies] als Antwort auf Gewalttaten und den wach-

senden Einfluss des politischen Islam in der Türkei, zumanderen in Reaktion

auf einerseits einen verstärkten Rassismus und andererseits die wachsende

Popularität der Multikulturalismus-Idee in Deutschland.«30

Im Dezember 1988 gründete sich die »Alevitische Kulturgruppe«, welche im

Oktober 1989 die »Alevitische Kulturwoche« in Hamburg – samt Diskussio-

nen, Konzerten von aus der Türkei eingeflogenen alevitischen Musizierenden

undCem (Gottesdienst) – veranstaltete.Die Aleviten stellten hier Forderungen

an die Türkei, wie etwa die Garantie von Religionsfreiheit, jedoch auch an die

deutsche Öffentlichkeit: Forschungen und Debatten über Migranten und Mi-

grantinnen aus der Türkei dürften künftig nicht nur den sunnitischen Islam

berücksichtigen. Die Gemeinsamkeiten der alevitischen Kultur mit der deut-

schen – im Gegensatz zur sunnitischen – wurden hervorgehoben.31 Sökefeld

beschreibt die Vorgehensweise der alevitischen Aktivisten und Aktivistinnen

wie folgt:

»Im Gegensatz zur gängigen Strategie von Einwanderergruppen, ihre Iden-

tität durch die Betonung des Unterschieds zur Mehrheitsbevölkerung zu

definieren und die Anerkennung dieser Differenz einzufordern, betonen

Aleviten in Deutschland, vor allem aber die in den Organisationen akti-

ven Aleviten, den Unterschied zu sunnitischen Türken. Indem Aleviten

28 Vgl. Greve 2003: 278.

29 Vgl. Sökefeld 2008: 20f.

30 Sökefeld 2007: 174.

31 Vgl. Sökefeld 2008: 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 155

die Unterschiede des Alevitentums zu einem weitgehend ›fundamentali-

sierten‹ [Herv.i.O.] Bild des sunnitischen Islam herausstellen, betonen sie

gleichzeitig die Kompatibilität von deutscher und alevitischer Kultur. […]

Tatsächlich gleichen sich der dominante alevitische und der dominante

deutsche Islamdiskurs bis aufs Haar: In beiden wird die potentielle oder

tatsächliche Gefährlichkeit des Islam herausgestellt und Islam häufig mit

Islamismus gleichgesetzt.«32

Jedoch lassen sich auch hier gegenläufige Beobachtungen anstellen. So for-

muliert Hendrich, nicht in Bezug auf den öffentlichen Islamdiskurs, doch als

Verweis auf die alltäglichen Beziehungen zwischen (auch nicht politisch or-

ganisierten) Aleviten und Sunniten:

»Das Verhältnis zu den ›historischen Feinden‹ [Herv.i.O.], den Sunniten in

Deutschland erfährt eine deutliche Modifikation. […] ihr Alltag und ihre Er-

fahrungen in Deutschland [sind] denen der Aleviten oft näher als denen der

deutschen Mehrheitsgesellschaft. Das Zusammenleben und die notwendi-

ge Solidarität zwischendenMigranten erfordert, dieVerfolgungderAleviten

durch die Sunniten zu relativieren oder als ›vergangen‹ [Herv.i.O.] aus dem

kollektiven Gedächtnis herauszunehmen.«33

Infolge der Kulturwoche entstanden weitere Vereine, welche es sich zum Ziel

setzten, das Alevitum bekannt zumachen und für seine Anerkennung zu wer-

ben. Nach dem Massaker an Aleviten während eines Kulturfestivals in Sivas

(Türkei) im Juli 1993 wuchs die Selbstorganisation nochmals an: 60.000 Ale-

viten aus ganz Deutschland und aus Nachbarländern demonstrierten in Köln

gegen die Gewalttat; im folgenden Jahr entstanden in Westeuropa über hun-

dert neue alevitische Vereine. Der Zusammenschluss in einem Dachverband

mit Sitz in Köln wurde schließlich vollzogen. Nach mehrfachem Namens-

wechsel heißt dieser heute »Alevitische Gemeinde Deutschland« (Almanya Ale-

vi Birlikleri Federasyonu, [AABF]) und umfasst über hundert Vereine; weitere

Organisationen existieren außerhalb der AABF.34

Die zuletzt gewählte Selbstbezeichnung der alevitischen Community

als »Gemeinde« setzt einen erneuten Schwerpunkt auf die Zugehörigkeit

zu einer Religionsgemeinschaft (in Abgrenzung zu einer rein kulturellen

Gruppierung). Dieser Name wurde hauptsächlich aufgrund der hiermit in

32 Sökefeld 2008: 26f.

33 Hendrich 2008: 61.

34 Vgl. Sökefeld 2008: 24ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Deutschland verbundenen rechtlichen Vorteile gewählt: Die Anerkennung als

Glaubensgemeinschaft wurde hierbei angestrebt und erfolgte letztendlich

im Jahr 2005. Diese bietet den Aleviten nun die Möglichkeit, in Kooperation

mit dem deutschen Staat Religionsunterricht an staatlichen Schulen zu

erteilen.35 Als weiteren Wunsch der alevitischen Gemeinschaft beschreibt

Aksünger die Gründung eines alevitischen Friedhofs, der die Ausführung

spezieller ritueller Handlungen der Totenfeiern in Deutschland praktizierbar

macht.36

Jedoch bieten sich durch die Eingliederung der alevitischen Emanzipati-

onsbewegung in den deutschen rechtlichen Rahmen nicht nur neue Vorteile,

sondern auch neue Schwierigkeiten: Die Ausbildung der Verantwortlichen für

religiöse Bildung muss nun standardisiert werden. Aksünger schreibt:

»Während im traditionellen Kontext das sakraleWissen innerhalb der Fami-

lie primär mündlich tradiert wurde, steht man im Migrationskontext nun-

mehr vor der Herausforderung, die Dede/Ana [Herv.i.O.] im Rahmen von in-

stitutionellen Weiter- und Fortbildungsangeboten ›theologisch‹ [Herv.i.O.]

zu qualifizieren. Auch hier müssen die Lehrinhalte verschriftlicht und so-

mit auch generalisiert werden, so dass regionalspezifische Formen des re-

ligiösen Wissens und der rituellen Praxis bei der Ausbildung der Dede nur

noch von peripherer Bedeutung sind. Andererseits reflektiert sich in einer

solchen delokalisierten Form der Wissensvermittlung auch die Realität der

im Migrationskontext gegebenen Zusammensetzung der alevitischen Ritu-

algemeinden. Während sich diese in den Herkunftsregionen auf verwandt-

schaftlicher Basis konstituierten, sind sie imMigrationskontext aus einer he-

terogenen Gruppe von Ritualteilnehmern zusammengesetzt. Die Dede/Ana

müssen sich somit per definitionem einer standardisierten und homogeni-

sierten Form desWissens und der Ritualpraxis zuwenden, um die Heteroge-

nität der Partizipanten transzendieren zu können.«37

Im Jahr 2002 schlossen sich verschiedene in Europa ansässige alevitische Ver-

bände zu einer noch größeren Vereinigung zusammen, der »Konföderati-

on der Alevitengemeinden in Europa« (Avrupa Alevi Birlikleri Konfederasyonu

[AABK]), ebenfalls mit Sitz in Köln. Die Vereinbarkeit »alevitischer« und »eu-

ropäischer« Werte wird hier auf noch höherer Ebene hervorgehoben. So ver-

35 Vgl. Aksünger 2013: 144f.

36 Vgl. Aksünger 2013: 171.

37 Aksünger 2013: 232.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 157

öffentlichte die AABK vor der Europawahl 2004 ein Flugblatt in sieben Spra-

chen mit folgender Mitteilung:

»DieAlevitischeUnionEuropabegrüßt, dass die in Europa lebendenAleviten

sich als ein Teil der europäischen Gesellschaft verstehen. Alevitische Wert-

vorstellungen sind mit europäischen Werten weitgehend konform. Unsere

vorrangigsten Ziele sind:

-   Rechtstaatlichkeit [sic!]

-   Gerechtigkeit, Meinungs- und Glaubensfreiheit

-   Das gemeinsame Streben nach Frieden

-   Der Kampf gegen Rassismus, Fundamentalismus und Terrorismus.«38

Massicard weist jedoch darauf hin, dass die AABK keinesfalls alle alevitischen

Vereine repräsentiere.39 Wie so häufig, wenn es um alevitische Selbstdarstel-

lung geht, scheint hier nur eine Auswahl an Aspekten integriert zu sein.

In Deutschland wird teilweise sogar eine eigenständige Kulturorganisa-

tion kurdischstämmiger Aleviten angestrebt. Seit 1996 existiert die »Kurdi-

sche Alevi-Förderation« (Federasyona Elewiyên Kurdaistanî [FEK]), welche ca. 20

Organisationen umfasst und ihren Sitz auch in Köln hat. Eine Zusammenar-

beit zwischen der deutschen AABF und der FEK wurde mehrfach angestrebt,

scheiterte jedoch immer wieder aufgrund politischer Ansichten.40 Massicard

schreibt:

»[…] the Federation of Kurdistan Alevis was created, something which would

have been unthinkable in Turkey where its review (Zülfikâr [Herv.i.O.], sub-

sequently renamed Semah) was banned.«41

Jedoch blieb der Föderation auch in Deutschland die offizielle Anerkennung

aufgrund von Verbindungen zur PKK, welche auch hier als illegal eingestuft

wird, verwehrt.42

38 AABK, nach Sökefeld 2007: 177.

39 Vgl Massicard 2013: 54.

40 Vgl. Aksünger 2013: 143.

41 Massicard 2013: 188.

42 Massicard formuliert: »The possibility of setting up a body linked to the PKKwas envis-

aged in 1993, following on from events in Sivas. The public authorities in Berlin, who

were aware of its links to the PKK, did not accord it official status. […] Only a few peo-

ple were active: since it is not possible to be the director of a non-existent association,

there was little benefit in mobilisation, which was thus a form of illegal volunteering.

Partly for the same reasons, this phantom association was considered illegitimate by

the other Alevists in Berlin who were reluctant to be in contact with it, thus further

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Viele kurmanci- und zazasprachige Aleviten organisieren sich aber in den

der AABF angehörigen Teil-Organisationen, wie bspw. innerhalb des Ber-

liner »Kulturzentrum anatolischer Aleviten« (Anadolu Alevileri Kültür Merkezi

[AAKM]).43

Der alevitischen Diaspora-Situation wird häufig nachgesagt, die aleviti-

sche Emanzipationsbewegung in der Türkei mitbeeinflusst zu haben. Erol

schreibt:

»[…] since association activities and publication started a bit earlier in the

Alevi diaspora than in Turkey, one can assume that migrants in Europe may

have to some extent stimulated the Alevi awakening in their native coun-

try.«44

Nachdem infolge desMilitärputschs die politischenMöglichkeiten in der Tür-

kei zeitweise extrem eingeschränkt worden waren, wurde sich in den späte-

ren 1980er Jahren jedoch auch hier dem kulturellen Identitätsdiskurs zuge-

wandt. Soziale Ungleichheiten und das politische Konzept der Homogenisie-

rung wurden nun aus einem anderen Blickwinkel als vor dem Putsch kriti-

siert: Die Mobilisierung wurde jetzt nicht von genuin politischen, sondern

von kulturellen Gruppierungen vorangetrieben.45 Die Bewegung, welche in

intellektuellen Kreisen der Großstädte startete und erst später auch mittel-

große und kleine Städte erreichte, bestand zunächst zu einem bedeutenden

Teil aus Aktivisten und Aktivistinnen, die schon vorher politisch aktiv gewe-

sen waren. Bereits existierende politische Netzwerke konnten daher für die

aufkeimende alevitische Bewegung genutzt werden.46 Jedochwaren die Inter-

essensvertretung und die Organisation von Aktionen auch hier wieder divers

und von unterschiedlichen – z.T. gar sich widersprechenden – Subrichtun-

gen geprägt. Massicard unterscheidet drei Hauptströmungen der 1990er Jah-

re: die kulturelle Bildung und kulturelle Wiederbelebung, die politische und

marginalising it. […] The Alevi branch of the PKK sought to mobilise people primarily

via traditional ceremonies (weddings, circumcisions) and concerts or Kurdish nation-

alist events. The autonomy of the ›Kurdistan Alevis‹ [Herv.i.O.] is thus purely relative,

and it is not necessarily much easier to voice an openly Kurdish nationalist form of

Alevism in Berlin than it is in Turkey.« (Massicard 2013: 180f.)

43 Vgl. Massicard 2013: 181.

44 Erol 2008: 155.

45 Vgl. Massicard 2013: 38.

46 Vgl. Massicard 2013: 42ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 159

soziale Ausrichtung und die religiöse Organisation.47 Hierbei weist sie auf

folgende Problematik hin:

»Who is able to speak in the name of the ›Alevi community‹ [Herv.i.O.] that

all Alevists say exists? Whenever Alevis were invited to talks with the gov-

ernment or parties, they nearly always came as a delegation of various or-

ganisations, often unable to agree amongst themselves. Equally, whenever

an organisation was in contact with a political leader, the others lost no time

in publicly stating that it is not representative, thus undermining its negoti-

ating capacity.«48

Mit der Zeit überdachten die meisten Organisationen und Parteien der Tür-

kei ihre Haltung zum Alevitum. Die PKK, ursprünglich von Kurden aus sun-

nitisch geprägten Gebieten gegründet und unterstützt, warb ab der Mitte der

1990er Jahre explizit um die Beteiligung kurdischstämmiger Aleviten.49 Auch

die Islamisten formulierten ihre Beziehung zumAlevitum umsichtiger als zu-

vor. Massicard schreibt:

»The Islamist parties have thus adapted numerous initiatives to woo Alevis,

seeking to come across not as Sunni but as great gathering of the faithful,

including Alevis, against the ›materialist‹ [Herv.i.O.] with the goal of finally

setting faith free – an attitude that has also been adopted to some extent

by the AKP […] They present themselves as the allies of the Alevis, but keep

denying them any specificity: they are Muslims like others and don’t need

separate places of worship or whatsoever. Many Islamists present Aleviness

as a form of Turkish Islam.«50

Auch in Deutschland nahmen im Laufe der Zeit immer mehr Parteien das

Aleviten-Thema in ihr Programm auf. Massicard führt dies auf die Tatsache

zurück, dass sich zunehmendMenschen türkischer oder sogar spezifisch ale-

vitischer Herkunft in deutschen Parteien engagieren.51

Im Folgenden soll nun das Kulturleben der Aleviten – ein besonders ver-

bindendes Element – näher beleuchtet werden mit einer Schwerpunktset-

zung auf der Musikkultur. In der alevitischen Tradition spielt Musik gemein-

hin eine große Rolle – auch bei der Durchführung religiöser Praktiken. So

47 Vgl. Massicard 2013: 49.

48 Massicard 2013: 52.

49 Vgl. Massicard 2013: 73f.

50 Massicard 2013: 75f.

51 Vgl. Massicard 2013: 192.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

wird eineCem-Zeremonie (Gottesdienst)mithilfe vonMusik strukturiert.Gre-

ve schreibt:

»Geleitetwird eine solche cem [Herv.i.O.] von einemgeistigen Führer, pir oder

mürşit, bzw. meist von einem ihrer Vertreter, einem dede. Frauen nehmen

gleichberechtigt an cem teil. Zunächst bespricht der dede aktuelle Streitig-

keiten unter Gemeindemitgliedern. Dann beginnt ein Sänger und bağlama-

Spieler (zakir, post oder âşık), das Glaubensbekenntnis (ikrar) zu singen, spä-

ter duvaz, Hymnen zu Ehren der zwölf Imame, sogenannte deyiş, Lieder re-

ligiösen bis philosophischen Inhalts, mersiye, Klagelieder um den Tod von

Hüseyin sowiemiraçlama (Auferstehungslieder), zu denen die ersten semah-

Tänze erfolgen. Unter den insgesamt zwölf religiösen Diensten bildet der

semah einen der spirituellen Höhepunkte jeder cem. Theoretisch gehört der

zakir (Musiker) zu den zwölf Dienern, die für den Ablauf einer cem verant-

wortlich sind, in den Dörfern sangen allerdings häufig die dede selber, heute

sind nicht selten auch zwei oder drei Musiker beteiligt.«52

Im religiös gelebten Alevitum symbolisiert die Bağlama zudem den Glauben.

Leicht unterschiedliche Beschreibungen der Repräsentation von wichtigen

Elementen des Alevitums durch den Instrumentenkorpus existieren hierbei.

Markoff schreibt:

»For the Alevis, the bağlama [Herv.i.O.]has become a powerful symbol of their

group identity and their creed. It is also a material representation of Imam

՚Ali and the tenets of his faith: the resonator is said to represent his body, the

neck his sword Zülfikār, the twelve strings (and sometimes frets) the twelve

Shi’ite imams, and the lower course of strings the Prophet Muhammad.«53

Hendrich formuliert in leichter Variation hierzu:

»Der Korpus symbolisiert Ali oder das geheimeWissen, der Hals das mythi-

sche Schwert Alis ›Zülfikar‹ [Herv.i.O.] oder, aufgrund seiner formalen Ähn-

lichkeit zumarabischenBuchstabenAlif, ›Allah‹ sowie ›Ali‹. Der Steg erinnert

an die Türschwelle (›eşik‹), die in weiten Teilen der zentralasiatisch und/oder

durch Türkmenen beeinflussten Kulturen tabu ist.Wenn das Griffbrett zwölf

Bünde aufweist oder das Instrument mit zwölf Saiten bespannt ist (wie die

52 Greve 2003: 286.

53 Markoff 2002: 796.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 161

große ›čöğür‹ genannte Laute Ostanatoliens), dann verweist diese Zwölfheit

auf die Reihe der zwölf, den Aleviten und Schiiten heiligen Imame.«54

Sogar die Bezeichnung »Koran mit Saiten« (telli kuran) für die Bağlama exis-

tiert.55

Jedoch spielt Musik keinesfalls nur im Kontext ausgelebter Religiosität

eine Rolle für alevitische Gemeinschaften: Selbst im 21. Jahrhundert erlernen

Jugendliche, für die die Frage nach religiöser Tradition in den Hintergrund

gerückt ist, zahlreich das Bağlama-Spiel56, und auch in Deutschland organi-

sieren alevitische Kulturvereine zahlreich Bağlama-Kurse und Unterricht im

Tanz Semah57, welcher an sich ein gottesdienstliches Ritual darstellt.

Massicard sieht in den musikalischen Traditionen gar die einzig unum-

strittenen Elemente der alevitischen Kulturzugehörigkeit.

»In order to affirm Alevi difference in symbolic ways, its defenders have also

invented and deployed markers […]. […] These figures have three different

orders of signifieds. A portrait of Ali, first, represents Ali; second, is a marker

of Aleviness; and, third, it denotes a specific conception within the Alevi se-

mantic field. The range of pro-Alevi symbols goes from Zülfikar, the sword

of revolt, to the dove of peace often associated with Hacı Bektaş. It is a hete-

roclite set making it possible to condense a wide range of significations. The

only neutral signs are the semah [Herv.i.O.] and saz, since they are viewed by

everyone as symbols of Aleviness and denote no more than this.«58

Die Musik der Aleviten dient zudemmitunter dem Vorantreiben gesellschaft-

licher Debatten:

»Their musical repertoire was politicized and appropriated by leftist revolu-

tionaries because its themes spoke to contemporary struggles. [… From the

1970s] until the late 1980s, Alevi performers concealed their sacred reper-

toire: they replaced the names ՚Ali and Huseyn with dost ›friend‹ [Herv.i.O.],

or they used less threatening texts with the melodies of sacred works such

as hymns in praise of the twelve Shi’ite imams.«59

54 Hendrich 2004: 168f.

55 Vgl. Greve 2003: 287.

56 Vgl. Seufert/Kubaseck 22006 : 145.

57 Vgl. Sökefeld 2008: 26.

58 Massicard 2013: 64f.

59 Markoff 2002: 798.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Dass dieThematik des politischenWiderstands in alevitischen Gedichten und

Liedern so häufig vorkommt, ist auf die bereits dargestellte Geschichte der

Ausgrenzung und Verfolgung von Aleviten zurückzuführen. Auch heute wird

ihnen noch eine politisch subversive Grundhaltung nachgesagt. Nach den

Gezi-Protesten etwa ließ die türkische Polizei verlauten, 78 Prozent der rund

5500 festgenommenen Demonstrationsteilnehmer/-innen seien alevitischen

Glaubens – und dies obwohl die alevitische Identität nicht offiziell erfasst

wird und daher nicht statistisch gemessen werden kann.60

Der Beliebtheit alevitischer Musik in großen Teilen der Gesellschaft tut

dies jedoch keinen Abbruch.Markoff beobachtete bereits in den 1980er Jahren

eineWiederbelebung alevitischen Repertoires und führte dies auf den beson-

ders gefühlvollen Charakter der Musik zurück.61 Dass alevitische Musik zum

einen sehr beliebt und zum anderen besonders emotional sei, sagten auch

wieder und wieder meine Interviewpartner/-innen – sowohl die alevitischen

als auch die nicht-alevitischen.

4.2 Beobachtungen: alevitisches Kulturleben in Deutschland

Ich lernte Adil Arslan, Leiter der Deutsch-Türkischen Musikakademie, im Au-

gust 2015 kennen. Per E-Mail war ichmit ihm in Kontakt getreten und er hatte

angeboten,mir eine Führung durch dieMusikakademie zu geben. Die Akade-

mie und ihren Leiter möchte ich hier kurz präsentieren und dabei aufzeigen,

als wie viel stärker institutionalisiert und nicht marginalisiert ich die Orga-

nisation alevitischer Musik in Deutschland von Anfang an im Vergleich zur

Protestmusik und insbesondere zur kurdischen Musik wahrnahm.

Die Deutsch-Türkische Musikakademie liegt in einem großen Altbau in

Berlin-Schönefeld und gehört zu einem Künstlerkollektiv: In den verschie-

denen Etagen des Hauses sind unterschiedliche Kunstformen vertreten. Im

Musikakademieflur hängen Zeitungsartikel, Projektberichte und Poster von

Kampagnen, an denen Adil Arslan und die Akademie beteiligt waren, gerahmt

an den Wänden, u.a. ein großes Plakat, auf dem der ehemalige Berliner Bür-

germeister Klaus Wowereit und Adil jeder eine Bağlama in der Hand halten

– um für kulturelle Vielfalt in Berlin zu werben.

60 Vgl. Yücel 2014: 164.

61 Vgl. Markoff 1986: 51.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 163

Adil empfing mich, führte mich in einen der großen, hellen Räume und

zeigtemir Konzertprogramme vorangegangener Großprojekte der Akademie,

u.a. in der Berliner Philharmonie. Auch schenkte er mir zwei CDs aus seiner

eigenen beeindruckenden Karriere.

Später gingen wir unweit der Akademie essen. Türkische Instrumental-

musik erklang in dem kleinen Restaurant, das mich an Istanbuler Studenten-

cafés erinnerte. Es war hier völlig anders als in den meisten Lokalen, die mei-

ne anderen Interviewpartner/-innen über die Jahre für Treffen vorgeschlagen

hatten und im weiteren Verlauf meiner Studie noch vorschlagen würden, in

Köln-Ehrenfeld, der Kölner Innenstadt und Berlin-Kreuzberg – und erst recht

als in jenenWohngegenden Deutschlands, die dafür bekannt sind, beliebt bei

konservativeren Anwohnern und Anwohnerinnen aus der Türkei zu sein, wie

Köln-Mülheim, Berlin-Wedding und Berlin-Neukölln. In Adils Musikakade-

mie und den Lokalen drum herum – später einmal begleitete ich ihn nach

einem Konzert seines Chores in ein weiteres Restaurant der Gegend – lag

etwas sehr Gepflegtes und Intellektuelles in der Luft.

4.3 Portraits alevitischer Musikschaffender in Deutschland

Portraits von türkischstämmigen alevitischen Musikschaffenden sollen nun

einen Einblick in dasmusikalisch-politische Schaffen der Community ermög-

lichen.

4.3.1 Musikerportrait Kemal Dinç

Kemal Dinç ist ein alevitischer Bağlama-Virtuose aus Istanbul, welcher mir

von allen zuvor im Rahmen dieser Arbeit Interviewten für ein Gespräch emp-

fohlen worden war. Ich traf ihn am 7.7.2015 in der Kölner Innenstadt, wo wir

uns ein ruhiges Restaurant als Ort für das Interview suchten.

Kemal wuchs bis zum Militärputsch 1980 in der Türkei auf als Sohn ei-

nermusikalisch interessierten Familie – sein Großvater besaß ein alevitisches

Musikarchiv. Zu Zeiten des Militärputsches besuchte Kemal die Grundschu-

le. Seine Mutter drängte darauf, zum Vater und Großvater, welche als Gast-

arbeiter in Deutschland untergekommen waren, nachzureisen, um sich in

Sicherheit zu bringen. Zunächst kamen sie nach Süddeutschland und Kemal

besuchte hier die Hauptschule. Laut eigener Aussage erfuhr er erst nach Er-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

lebnissen in der deutschen Schule von der Zugehörigkeit seiner Familie zum

Alevitum.

»Ich wusste nicht, dass ich Alevit bin […] und ich habe hier das gelernt. […]

Weil in der Türkei man [die alevitische Identität] versteckt hat halt. Ich ha-

be das später eigentlich gemerkt, dassmein Großvater und Großmutter und

so weiter, die haben halt nicht wirklich direkt gesagt, dass wir Aleviten sind,

weil die haben Angst gehabt. Zweitens,mein Großvater, für ihnwar das alles

gleich: Kurde, Sunnit, Alevit – es war unwichtig. Deswegen hat er nicht das

betont. Aber später hier, als ich in der [Schul]klasse war, es gab viele Sunni-

ten. Später merkte ich, dass ich und nur ein Freund, den ich aus [der] Türkei,

aus Istanbul, kenne, wir beide waren ein bisschen anders.«

Nach einer weiteren kurzen Lebensphase in Istanbul kam er erneut nach

Deutschland und lebte hier in unterschiedlichen Städten, u.a. in Nürnberg,

Leipzig – wo er klassische Gitarre studierte –, Berlin und nun Köln. Für Köln

hat er sich schlussendlich entschieden, da er hier besonders viele Kontakte zu

anderen Musikschaffenden pflegt. Obwohl er selber türkischer Abstammung

ist, kooperiert er laut eigener Aussage insbesondere mit kurdischen Musik-

schaffenden.

Des Weiteren ist Kemal Dozent für Bağlama an Hochschulen in Rotter-

dam (Niederlande) und Mannheim. Er erzählte mir, wie er einst selbst gerne

Bağlama studiert hätte, es damals aber keine einzige Möglichkeit in Deutsch-

land gegeben habe, das Instrument an einer Hochschule zu erlernen. Ersatz-

weise studierte Kemal klassische Gitarre.

Die erste Möglichkeit in ganz Europa, Bağlama in einem universitä-

ren Rahmen zu studieren, wurde mit dem Lehrstuhl für Bağlama an der

Weltmusik-Akademie der »Codarts University of the Arts« in Rotterdam

geschaffen. Das Studienprogramm wurde im Jahr 2000 initiiert, 2006 über-

nahm Kemal die Bağlama-Lehre.62 Greve beschreibt das Programm 2008 wie

folgt:

»Currently Codarts offers a study course on Turkish folk music with Bağlama

or percussion as main subjects, and in the future an extension at least to

Turkish art music is intended. By now two different types of students can

be recognized. Firstly, Turks who have grown up in the Netherlands and are

62 Vgl. Greve 2008: 90.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 165

interested in an accredited bachelor’s degree course in their country of res-

idence. In autumn 2007, two Turkish students from Germany and one from

London, for comparable reasons, enrolled in the study course. Secondly, par-

ticularly students of the masters program are interested in intercultural ex-

periences.«63

Aufbauend auf diesen Erfahrungen gelang es Kemal 2015, die Bağlama-Lehre

auch in Deutschland universitär zu verankern, an der »Pop Academy« in

Mannheim. Er lehrt hier als Hauptverantwortlicher des Studienschwer-

punkts und leistet somit einen entscheidenden Beitrag zur akademischen

Anerkennung des Instruments Bağlama – nicht nur im Sinne einer mu-

sikethnologisch wertschätzenden Sichtweise auf ein interessantes, aber im

deutschen Kontext fremdes Instrument, sondern als ein für das Kulturleben

in Deutschland relevantes und zu förderndes Instrument.

Ebenfalls bedeutsam ist sein Engagement als Jury-Mitglied für die Bağla-

ma beim größten Jugend-Wettbewerb klassischer Musik in Deutschland »Ju-

gend musiziert«. Das Erlernen und das Lehren des Bağlama-Spiels werden

hier nun genau wie das Erlernen und Lehren der traditionell klassisch-euro-

päischen Instrumente gewürdigt.

Auch als Komponist und auftretender Musiker ist Kemal erfolgreich. Er

erzählt, als Teenager habe er in traditionellen Semah-Aufführungen gespielt,

sich jedoch dann, da er im Alevismus keine Antworten auf seine Daseins-

Fragen gefunden habe, politischen Gruppen angeschlossen und bis zum Stu-

dium hauptsächlich Protestmusik gespielt und leicht modernisierende Ar-

rangements von Liedern der Volksmusik erstellt. Nach dem Studium habe er

dann begonnen, europäisch-klassische Musikelemente in die Bağlama-Musik

einzuarbeiten. Für die Neue Musik auf dem Instrument ist er ein Pionier.

»Nach meinem Studium gab es Änderungen in meinem Kopf, neue Hori-

zonte. Dann es hat mich sehr viel beeinflusst, klassische Musik, deutsche

klassische Musik besonders. Danach fünf Jahre lang [… habe ich] nur über

neue Kompositionen [nach]gedacht, über Bağlama [nach]gedacht, weil ich

habe fünf, sechs Jahr lang nicht gespielt, Bağlama, keine Volksmusik, nur

klassische Musik. Danach habe ich auf der Bağlama viele Sachen geändert:

akustisch und physisch und dann neue Kompositionen [erstellt] und so wei-

ter. Es war [ein] bisschen schwierig. […] Das ist ziemlich neu für die, also in

Bağlama-Literatur. Sogar das ist [die] erste Komposition eigentlich. […] Die

63 Greve 2008: 90.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Avantgardisten, die fanden [es] sehr interessant, diemöchten auch Bağlama

für irgendwelche Neue Musik verwenden. […] Aber die Aleviten, die hören

das nicht so gerne oder die Kurden, also bestimmte Traditionen.«

Als ich Kemal über sein Publikum ausfragte, sagte er bezüglich des herkunfts-

deutschen Teils seiner Zuhörer/-innen:

»Hier in Deutschland ist das Publikum sehr intellektuell und mit sehr viel

Erfahrung. Sehr musikalische Ohr[en]. […] Wenn ich vor deutsche[m] Publi-

kum spiele, bekomme ich also eine positive Energie. Auf jeden Fall.«

Dies gilt jedoch insbesondere für die Neue Musik auf der Bağlama. In Bezug

auf traditionellere Aufführungen machte er im Interview auch gegenteilige

Bemerkungen: Wenn das Publikum gar keine Vorkenntnisse zu Musikkul-

turen aus der Türkei habe, sei dies oft unangenehm. Auf die Frage, welche

negativen Reaktionen er mitbekommen habe, antwortete er:

»Negativ[e] Reaktion heißt für mich als Musiker, der aus [dem] Ausland

kommt und der ausländische Musik macht, […] wenn es Kitsch ist, wenn es

nicht ästhetisch oder wenn es wirklich nicht gute Musik ist, dann klatscht

man, dann sagt man: ›Wow! Es war toll!‹ […] Das ist eine negative Reaktion.

[…] Natürlich die Deutschen, die kennen diese Musik nicht, nicht so tief,

weil die haben nicht viele Alternativ[en] gehört. Und die meinen, dass es

schön ist. Oder die wollen halt gastfreundlich sein.«

Bei gastfreundlichem Verhalten bleibt seines Erachtens eine wahre Anerken-

nung der Musiker/-innen als Kunstschaffende aus.

Auf die Frage, ob er mit seinerMusik einen politischen Anspruch verfolge,

antwortete Kemal:

»Nein, ich denke nicht. Eher Philosophie zu tun, aber nicht direkt politisch.

Also ich selber [bin politisch], ja, aber sehr passiv.«

Diese Aussage finde ich interessant, da ich sein Handeln durchaus als (kul-

tur-)politisch bedeutsam wahrnehme. Ich denke, Kemal hat das Instrument

Bağlama im deutschen kulturpolitischen Rahmen durch die Verankerung an

Universitäten und im Wettbewerb »Jugend musiziert« stark aufgewertet –

und damit auch einen Beitrag zur Anerkennung der Musiker/-innen aus der

Türkei in Deutschland im Allgemeinen geleistet.

Hinsichtlich einer Kooperation mit der Türkei gibt Kemal an, dass es kein

primäres Ziel für ihn sei, dort seine Musik zu verbreiten. Er weist darauf hin,

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 167

für die Menschen in der Türkei sei es interessanter, Klassik- oder Jazzmusi-

ker/-innen aus Europa für Konzerte einfliegen zu lassen als Musiker/-innen

von außerhalb, die aber die Musik von innerhalb des Landes spielen würden.

Dennoch, sagt er, sei ihm ein gewisser Bezug zur Türkei wichtig.

Ein halbes Jahr nach unserem Interview traf ich Kemal einmal zufällig in

Istanbul. Er deutete auf ein Haus und erzählte, dies sei sein Tonstudio; hier

nehme er seineMusik auf.Dies verdeutlichtemir,wie sehr er – verglichenmit

den anderen Interviewten –auch produktionstechnisch in der Türkei vernetzt

ist, ein Punkt, auf den er in unserem Interview nicht näher einging, der hier

aber dennoch erwähnt sein soll.

Außerdem berichtete mir mein Interviewpartner Bülent Emir anderthalb

Jahre nach dem Interviewmit Kemal, dieser habe in der Türkei durchaus Fans,

insbesondere dank seines Musikprojektes mit dem zazasprachigen Sänger

Ahmet Aslan, welcher ebenfalls in Deutschland lebt. Kurz darauf traf ich auf

einer internationalen Tagung zudem eine Musikwissenschaftlerin und einen

Bağlama-Spieler aus Izmir, die, als sie hörten, ich habe Kemal Dinç inter-

viewt, ganz begeistert reagierten und angaben, bereits viel über seine Musik

zu wissen und sein Bağlama-Spiel sehr zu schätzen. Ich werte es als Beschei-

denheit, dass Kemal selber mir hiervon nichts erzählte.

Zusätzlich zum künstlerisch-musikalischen Networking auf Konzerten,

in Studios etc. baut Kemal als Hochschulangehöriger auch Kontakt zu Uni-

versitäten in der Türkei auf. AmTag unseres Interviews berichtete er von einer

zu diesem Zeitpunkt aktuellen Anfrage eines Instituts in Dersim und seinem

Wunsch, dieses Institut mit der Kölner und/oder der Mannheimer Musik-

hochschule zu vernetzen.

Neben der Zusammenarbeit mit Akteuren der Musiklehre und Musikpro-

duktion in der Türkei lässt sich noch eine weitere interessante Kooperation

Kemals anführen: die mit seinem Instrumentenbauer in Istanbul. Er berich-

tete mir im Interview, wie er an einer Veränderung der Bauart der Bağlama

beteiligt gewesen sei, jedoch auch, wie schwer künstlerische Veränderung im

Allgemeinen in der Türkei durchzusetzen sei.

»Mein Bağlama-Bauer ist in Istanbul. Der hat früher in München Gitarren

gebaut. Und der ist sehr offen. Ich habe einmal nach meinem Studium sehr

viel [… über Sound] nachgedacht, […] weil es hat mir nicht gut gefallen, die-

se[r] traditionelle Sound. Es war zu eng und [es] fehlte[n] Bässe. Bass, Höhe

auch – also [ein] nicht breite[r] Sound-Effekt. Dadurch habe ich ja sehr viele

Bağlama-Bauer besucht. [… Wenn] ich meine Idee denen erzählt habe, war

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

[die] Antwort immer: ›Nee!Warumsollenwir [eine] neueBağlamabauen? Es

ist gut so. Es ist Tradition!‹ Und die wollten das nicht halt ändern. Sehr kon-

servativ! […] Die […] waren auch in Istanbul gewesen. Aber der [eine einzige],

der hat sofort eine Skizze gemacht. Darüber haben wir viel geschrieben. […]

Der war ganz offen. Der hat sich gefreut. Und bis heutzutage, seit fünfzehn

Jahren, arbeite ich mit ihm. […] Nach und nach, er hat viel für die andere

Musik auch diese Bağlama gebaut. […] Es ist ziemlich, ziemlich schwer, ՚was

Neues in der Türkei [zu machen]. Es gibt sehr viel Energie, sehr viel Bewe-

gung, unglaublich viel Energie, sogar viel [mehr] als hier in Europa, aber die

Mentalität ist ein bisschen merkwürdig. […] Die sind stur. […] Die können

nicht sagen: ›Aha! Das ist ein anderer Effekt, andere Farbe. Schön!‹ […] Das

fehlt.«

Und im Vergleich hierzu merkte er an:

»Hier in Deutschland, das ist sehr, sehr, sehr offen. Ich fand hier die Menta-

lität gut.«

Zusätzlich zu einer gewissen Offenheit spielt sicher auch die Tatsache, dass

die Herkunftsdeutschen die originalen Bağlama-Traditionen weniger kennen

– auch weniger emotional hieran hängen – und dadurch bedingt weniger

schützen wollen, eine Rolle. Dies erleichtert es Kemal, experimentelle Musik

für die Bağlama in Deutschland voranzutreiben.

4.3.2 Musikerportrait Adil Arslan

Adil Arslan ist ein alevitischer Sänger und Bağlama-Spieler aus Tunceli64. Er

ist zudem der Leiter der »Deutsch-TürkischenMusikakademie« in Berlin. Un-

ser Interview fand geführt über zwei Termine am 4.11. und 16.12.2016 statt,

nachdem er mich bereits ein gutes Jahr zuvor, wie beschrieben, durch die

Akademie geführt hatte.

64 Bei der Stadt »Tunceli« handelt es sich um dieselbe Stadt wie bei der in dieser Arbeit

schon mehrfach erwähnten Stadt »Dersim«. Der offizielle Name lautet Tunceli, wird

jedoch insbesondere in kurdischen Kreisen wenig verwendet. Hier hält man am älte-

ren Namen Dersim fest. Ich übernahm jeweils die Bezeichnung, die die Interviewten

wählten. Die Verwendung des Begriffs Dersim drückt heute häufig eine gesellschaft-

liche Positionierung aus und wurde im Rahmen der für diese Studie geführten Inter-

views fast immer verwendet. Von meinen Interviewpartnern und Interviewpartnerin-

nen nutzte nur Adil den Begriff Tunceli.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 169

Wir trafen uns zunächst wieder in der Akademie und gingen dann für

den Hauptteil des Interviews ins von Adil ausgewählte türkische Café »Mey-

an«, in Fußnähe der Akademie in Berlin-Schöneberg. Beim zweiten Termin

trafen wir uns wieder im »Meyan«. Auf Adils Wunsch hin nahm ich dieses In-

terview nicht als Audiodatei auf. Stattdessen schrieb ich während der beiden

Interviewtermine handschriftlich mit. Hierdurch bedingt gibt es nur wenige

direkte Zitate.

Adils Familie stammt von einer Dede-Linie ab; das Bağlama-Spiel hat in

seiner Familie Tradition. Adil berichtet, sein Vater habe auch selber Bağlamas

für sich und Verwandte gebaut.

Früh jedoch ging der Vater als Gastarbeiter nach Deutschland; Adil blieb

bei der Mutter und den Geschwistern in Tunceli. Seine ersten Bühnenerfah-

rungen sammelte er hier im Alter von ca. 15 Jahren. Zu der Zeit kamen Aşıks

auf Tournee durch Anatolien in seine Provinz, suchten nach jungen Talenten,

holten ihn auf die Bühne, gaben ihm eine Bağlama und ließen ihn vorsin-

gen. Die Aşıks, so Adil, sagten, nach einem wie ihm hätten sie lange gesucht,

und wollten ihn mit auf ihre weitere Tournee nehmen. Die Mutter, allerdings,

wollte ihn nicht ziehen lassen.

In seiner Jugend in der Mitte der 1970er Jahre machte Adil hauptsächlich

politische Musik. Das Musizieren sah er immer auch als direktes politisches

Engagement an: Er wollte die Bağlama nutzen, um die Menschen politisch zu

motivieren. Über die Bekennung zur Politik damals sagt er nun:

»Vom 7-jährigen Kind bis zum 70-Jährigen mussten alle sich entscheiden:

links oder rechts? Die Mitte war immer gefährlich.«

1979, gleich nach seinem Schulabschluss, zog Adil auf Wunsch seines Vaters,

der die politische Situation in der Türkei fürchtete, nach Berlin. Mittlerweile

lebten hier beide Elternteile. Gerne hätte Adil Bağlama studiert, doch dies war

in Deutschland, wie bereits im Kapitel über Kemal Dinç beschrieben, nicht

möglich. So fuhr er acht Jahre lang vier bis fünf Mal jährlich nach Istanbul,

um dort Unterricht bei Bağlama-Virtuosen zu nehmen. Parallel hierzu erhielt

er ein Jobangebot von einer Berliner Musikschule: Ab 1982 unterrichtete er

selber Bağlama.

Adil entwickelte die Idee von einer Synthese der klassisch-europäischen

und der türkischen Musik. Er bezeichnet europäische Musik als »vertikal«,

türkische als »horizontal« und wollte dies kombinieren. So beauftragte er den

italienischen Gitarristen und Komponisten Carlo Domeniconi, Stücke für ein

entsprechendes Projekt zu komponieren. Sie gründeten ein Kammerorches-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ter, welches sowohl die Neukompositionen als auch traditionelle alevitische

Lieder mit westlichen Instrumenten spielte. Es kam zu einer Plattenaufnah-

me unter dem Titel »Concerto di Berlinbul« (Wortfusion aus »Berlin« und »Is-

tanbul«). 1986 erschien zudem Adils Album »Batı-Doğu Divanı« – (dt. »West-

östlicher Divan«; nach Johann Wolfgang von Goethe). Hieraufhin erhielt er

Anrufe von Studierenden der Musik aus der Türkei. Die Fusion von westli-

cher und östlicher Musik wurde musikwissenschaftlich ausgewertet; er wur-

de hierzu laut eigener Aussage immer wieder auch aus der Türkei interviewt.

Nachdem er jahrelang an unterschiedlichen Musikschulen unterrichtet

hatte, gründete Adil 1998 eine eigene Musikschule. Auf Empfehlung des Se-

nats hin bekam er einen Existenz-Zuschuss von einer Bank. Die Musikschule

wurde im Kulturhaus Tempelhof-Schöneberg angesiedelt und lief zunächst

unter dem Namen »Berliner Orient-Musikschule«. 2002 erfolgte die Ände-

rung des Namens hin zu »Deutsch-TürkischeMusikakademie«, eine Namens-

änderung, die auch die Eintragung als gGmbH ermöglichte.Die Räumlichkei-

ten sind aber nach wie vor die gleichen. Laut Adils grober Schätzung haben

70 Prozent seiner Schüler hier einen biographischen Bezug zur Türkei – sie

sind Türken oder Kurden –, die anderen 30 Prozent setzen sich aus Syrern,

Deutschen, Italienern und gelegentlich auch Menschen noch anderer Natio-

nalitäten zusammen.

Im Dezember 2016 besuchte ich das Konzert »Die Farben anatolischer

Balladen 2« des Musikakademie-eigenen Chors. Wie es für türkische Chö-

re üblich ist, musizierten hier die Sänger/-innen und einige Saiten- und

Percussion-Instrumentalisten und -Instrumentalistinnen gemeinsam; es gab

zudem zwei Gesangssolistinnen. Die Ensemblemitglieder hatten hierbei fast

alle einen biographischen Bezug zur Türkei, es beteiligten sich jedoch auch

zwei deutsche Musikerinnen ohne jenen Bezug. Adil selbst war nicht nur

organisatorisch betrachtet der Leiter; er führte die musikalische Performanz

aktiv als erster Bağlama-Spieler an. Als Aufführungsort war die »Weiße

Rose« gewählt worden, ein Kulturzentrum, welches ebenfalls im Berliner

Bezirk Tempelhof-Schöneberg liegt und einen Ruf für vielfältige kulturelle

und politisch linke Veranstaltungen in der Stadt hat.

Auf die Frage, was er musikalisch unterstütze und zu bewirken hoffe,

drückte sich Adil metaphernreich aus: Zwei Gesellschaften sollten sich ken-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 171

nen lernen und wie Bäume zusammen in einem Wald leben65. Des Weiteren

sagt er:

»Die Welt gehört allen Menschen. Alle positiven Sachen dieser Welt gehö-

ren uns allen. Wenn man gute Sachen zueinander bringt und davon eine

gemeinsame Kunst entwickelt, dann ist es ein Gewinn für die Menschheit.

Es kann helfen, Tabus abzuschaffen.«

Die Rolle der Musik sei hierbei nicht zu unterschätzen.

Von seiner politischen Gesinnung her betrachtet sich Adil als linksgerich-

teten Demokraten. Er betont, nicht Mitglied einer Partei zu sein; die Weltan-

schauung des Humanismus liege ihm am meisten. Musik als Kunst sei ihm

wichtig, aber er achte darauf, keine reine Unterhaltungsmusik zu machen.

Seine Musik richte sich gegen Hass, Armut und wilden Kapitalismus.

Neben Adils Kooperationen mit deutschen Institutionen und deutschen

Orchestern und Chören der klassischen Musik – beispielsweise berichtete er

von einer Zusammenarbeit mit dem »Berliner Konzert Orchester« und dem

»Berliner Konzert Chor« – sind auch jene mit Institutionen der Türkei viel-

fältig. So lud er beispielsweise einen Dirigenten vom staatlichen Konservato-

rium in Izmir als Gastdirigenten ein. Auch für das zehnjährige Jubiläum der

Musikakademie 2009 im Tempodrom ließ er Musiker/-innen aus der Türkei

einfliegen und stellte ihnen Begleitmusiker/-innen aus Deutschland zur Ver-

fügung. Er betont jedoch, sich keinesfalls nur auf Kooperationen zwischen

Musikschaffenden verschiedener Herkunft innerhalb Deutschlands und Ko-

operationen zwischen Kunstschaffenden in Deutschland und in der Türkei

beschränken zu wollen, und führt als Beispiel für eine andere internationa-

le Zusammenarbeit seine Kooperation mit einem Dubliner Collegechor sowie

ein gemeinsam mit einem Hamburger Sinfonieorchester gespieltes Konzert

in Helsinki an. Seine Motivation hierbei beschreibt er wie folgt:

»Menschen, die kulturell und künstlerisch interessiert sind, werden selten

Rassisten. Ich glaube, das ist selten. Musik ist eine Natur. DasWichtigste ist,

die Kunstmit den Träumen zu vereinen, ein Bild zu schaffen, dieGesellschaft

zu motivieren, sich zu bilden.«

In diesem Sinne organisiert er auch Konzerte, mit denen er die alevitische

Musik und die Sufi-Musik in der deutschen Gesellschaft bekannter machen

65 Mit dieser Formulierung bezieht Adil sich auf Nâzim Hikmets Gedicht »Davet« (dt. Ti-

tel: »Die Einladung«).

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

möchte. Er beschrieb mir einen solchen Konzertabend in der Philharmonie

und die hierauf gefolgten interessierten Nachfragen, die er vom herkunfts-

deutschen Publikum erhalten habe.

Adil sagt zudem, dass Tanz sich seiner Erfahrung nach gut eigne, um

Unterschiede der anatolischen Kulturen untereinander zu visualisieren, und

konstatiert, Semah-Aufführungen hätten einen entscheidenden Beitrag zum

Bild des Alevitums in der deutschen Gesellschaft geleistet. Die Stellung des

Alevitums in Deutschland hat sich seiner Meinung nach durch Kulturveran-

staltungen bereits stark verbessert.

4.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen

Die Interviews mit den türkischstämmigen alevitischen Interviewpartnern

lassen bereits einige Antworten auf meine drei Forschungsfragen zu, welche

hier präsentiert werden sollen.

4.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren

Kemal Dinç und Adil Arslan antworten beide auf meine Frage, ob sie sich

wünschen, mit Musik politisch zu kommentieren, dies eher nicht zu beab-

sichtigten.

Kemal berichtet, er sei früher durchaus aktiv in der linken Musikszene

gewesen, wolle nun aber nicht mehr politisch mit Musik handeln, eher philo-

sophisch. Auch Adil trat in seiner Jugend viel in explizit politisch linken Kon-

texten auf, sagt jedoch heute, seinmusikalisches Engagement sei nur indirekt

als politisch zu begreifen, da er sich als Humanist gegen die großen Probleme

derMenschheit wie Hass, Armut und Kapitalismus richte. An aktuellen politi-

schenGeschehnissen orientieren sich beideMusiker nicht, dennoch hoffen sie

auf eine gewisse Beeinflussung der Gesellschaft durch ihre Musik. Dies inter-

pretiere ich im weiteren Sinne durchaus als politisches Engagement; von den

beiden Interviewpartnern wurde das eigene Handeln jedoch nicht als spezi-

fisch politisch angegeben.

Möglicherweise spielt bei der Definition politischen Engagements die Zu-

gehörigkeit zum Alevitum eine Rolle. Scheinen die zwei Musiker aus meiner

Sicht politisch zu agieren, so handelt es sich für sie selbst offensichtlich eher

um eine grundsätzlichere Haltung. Dreßler formuliert:

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 173

»[Manche] definieren Alevitum ohne Bezug auf Religion, begreifen es als ei-

ne Philosophie und Lebenseinstellung bzw. Art und Weise der Lebensfüh-

rung, die sowohl spezifisch anatolische als auch universal humanistische Zü-

ge aufweise.«66

Die Verkörperung »universal humanistischer Züge« wird in der Tat in den

Biographien beider Musikschaffender deutlich. Niemand sonst aus der Grup-

pe der Interviewten antwortete auf meine Frage nach demWunsch, mit Mu-

sik politisch zu kommentieren, auf diese Art und Weise. Während alle ande-

ren schlichtweg bejahten oder verneinten, bewegen sich Kemal und Adil in

einer Grauzone.

4.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitys

aus der Türkei in Deutschland

Kemal Dinç und Adil Arslan sind in Deutschland in intellektuellen Kreisen

unterwegs, in der Lehre und in der Organisation des Kulturlebens tätig und

somit in der Lage, ausführlich und differenziert ihre Möglichkeiten der Ge-

sellschaftsbeeinflussung in Deutschland zu betrachten.

In Kemals Darstellungen ist die deutsche Gesellschaft wissbegierig. Er be-

richtet, wie ihm häufig vom herkunftsdeutschen Publikum Fragen zur Bağla-

ma gestellt würden, allerdings auch, dass er in seiner langjährigen Lehre-

Praxis erst einen einzigen herkunftsdeutschen Bağlama-Schüler gehabt habe.

Er beschreibt die Deutschen als gastfreundlich, bemängelt jedoch, dies füh-

re manchmal dazu, dass sie bei schlecht präsentierten Musiktraditionen aus

der Türkei begeistert applaudieren würden, und entlarve somit, wie wenig

sie davon wirklich verstünden. Für ihn zählt somit nicht nur, dass bei Kon-

zerten herkunftsdeutsches Publikum anwesend ist und sich erfreut über die

Musik zeigt, sondern auch, dass die Kenntnis über die Musikkulturen in der

Gesellschaft mit der Zeit besser wird. Er wünscht sich, dass die deutsche Öf-

fentlichkeit die Musiker/-innen mit biographischem Bezug zur Türkei ernst

genug nimmt, um sich die Mühe zu machen, gute von schlechten Aufführun-

gen unterscheiden zu lernen. Wichtig ist ihm nach, dass sie häufiger Musik-

veranstaltungen der Art besuchen, um Vergleiche ziehen zu können.

Adil engagiert sich aktiv für das Bild des Alevitums in der deutschen Ge-

sellschaft durch die Organisation von Musikveranstaltungen im großen Rah-

66 Dreßler 2013: 15.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

men. Herkunftsdeutsche sind auf seinen Konzerten viel zugegen und stellen

auch hier, wie er berichtet, interessiert Fragen. Allgemeinhin glaubt er an

die Möglichkeit, verschiedene Kulturen durch Musikveranstaltungen einan-

der näher zu bringen, und begründet dies damit, dass hierbei Tabus abgebaut

werden könnten. Die gesellschaftliche Stellung des Alevitums in Deutschland

habe sich so bereits stark verbessert – insbesondere jedoch auch aufgrund

der Gemeinsamkeiten der Gemeinschaft mit westlichen Kulturen. Für die

Ähnlichkeiten interessieren sich die Herkunftsdeutschen Adils Einschätzung

nach besonders stark.

4.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei

Kemal Dinç und Adil Arslan sind beide bereits mit musikalischen Produktio-

nen in der Türkei erfolgreich gewesen, wodurch ihnen ein Zugang zum Kul-

turleben dort samt den Möglichkeiten einer Beeinflussung dessen offen steht

bzw. stünde.

Adil Arslan, welcher im Jahr 1986 sein Album »Batı-Doğu Divanı« als eine

Synthese von klassisch-europäischer und anatolischer Musik veröffentlich-

te, sagt aus, hiernach Anrufe aus der Türkei erhalten zu haben: Studierende

der Musik hätten Fragen an ihn gehabt und die Komposition musikwissen-

schaftlich ausgewertet. Er sei um Interviews gebeten worden und habe viel

Lob, u.a. vom Präsidenten des präsidentiell-sinfonischen Orchesters Ankara,

erhalten. Die Leute hätten ihm gegenüber zudem ausgesagt, mehr Konzerte

der Art komponieren zu wollen. Doch trotz vorangegangener Erfolge konzen-

triert sich Adil heute nicht auf eine musikalische Beeinflussung der Türkei.

Kemal hingegen tritt auch heute noch häufig in der Türkei auf, kooperiert

darüber hinaus mit einem Bağlama-Bauer in Istanbul und ist im Gespräch

mit Einrichtungen der Lehre wie dem erwähnten Institut in Tunceli/Dersim.

Er ist zudem der einzige der Interviewten, welcher beim Interview im Ju-

li 2015 angab, später gerne wieder in der Türkei leben zu wollen. Mit den

Möglichkeiten, die sich ihm dort bieten als Musiker, der in Deutschland auf-

gewachsen und seit vielen Jahren in unterschiedlichen europäischen Ländern

aktiv ist und ursprünglich aus einer alevitischen Familie stammt, scheint er

weitestgehend zufrieden zu sein – er sieht hier einen Platz für sich in der

Zukunft, und zwar trotz der aufgeführten Merkmale durchaus als Insider des

Kulturlebens der Türkei.

Kemal Dinç und Adil Arslan berichten beide nicht von Zensurerfahrun-

gen in der Türkei. Dies steht in Kontrast zu den Einschätzungen meiner kur-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Aleviten 175

dischen Interviewpartner/-innen zu ihren aktuellen und zukünftigen Mög-

lichkeiten dort. Kemal versucht weniger, sein Herkunftsland von außen zu

beeinflussen als als Teil dessen. Adil entschied sich dagegen, dort weiterhin

zu wirken – dies geschah jedoch im Gegensatz zu den kurdischen Interview-

ten freiwillig und nach beachtlichem Erfolg dort. Er lebt mittlerweile schon

lange in Deutschland, seine Karriere hier läuft sehr gut, die Kontakte in der

Türkei verfolgte er mit der Zeit weniger intensiv. Die Freiwilligkeit der Ent-

scheidung begünstigte sicherlich, in Frieden mit der Karriere in der Türkei

abzuschließen.

Adil Arslan und Kemal Dinç sind beide – so wie auch Kemal Sahir Gürel

(siehe zu ihm Kapitel 2.3.1) – in der Türkei und in Deutschland erfolgreich

und können von Projekt zu Projekt selber entscheiden, welche der sich bie-

tenden Gelegenheiten sie lieber verfolgen möchten. Im Gegensatz zu Kemal

Sahir Gürel sind beide aber auch in die institutionelle Organisation des Mu-

siklebens in Deutschland involviert, sodass sich für sie in Deutschland sehr

viele reizvolle Gelegenheiten ergeben. Bei Adil, welcher selbst Gründer und

Leiter einer solchen Institution ist, übertreffen die Möglichkeiten, die sich

ihm zur Selbstverwirklichung in Deutschland bieten, mittlerweile jene in der

Türkei. Die Türkei ist und war für meine beiden türkischstämmigen aleviti-

schen Interviewpartner daher keine unerreichbare ehemalige Heimat, son-

dern ein Land realistischer Berufsoptionen, bezüglich derer es immer wieder

Abwägungen zu treffen galt bzw. gilt.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit

Die Interviews mit den zehn Musikschaffenden haben mir ermöglicht, eine

Reihe an Antworten auf meine drei Forschungsfragen zu finden. Je nach in-

dividuellem Lebenslauf und Zugehörigkeit zu kulturellen Netzwerken berich-

teten mir die Interviewpartner/-innen von ganz unterschiedlichen Erfahrun-

gen. Die Beobachtungen, die ich selber auf ihren Konzerten anstellte, lassen

ebenfalls vielfältige Schlüsse zu. Dennoch gibt es klare Tendenzen.

5.1 Antworten zur Frage nach Musik und politischem Kommentar

Im Rahmen dieser Studie stellte ich zehn sehr verschiedenen Menschen die

Frage, ob sie mit ihrem musikalischen Schaffen politisch agieren wollen. Die

Befragten sind und waren als Hobbymusiker, semi-professioneller Musiker,

Profi-Musiker/-in, als Musikproduzent und/oder als Organisator von Musik-

veranstaltungen aktiv. Sie zählen zu verschiedenen Teil-Communitys der gro-

ßen Gruppe an Menschen aus der Türkei in Deutschland, sind teilweise alevi-

tisch, teilweise kurdisch, teilweise in der linken politischen Szene aktiv (gewe-

sen) oder verkörpern mehrere dieser Identitätsmerkmale auf einmal. Einige

der Interviewten sind in Deutschland geboren oder als Jugendliche mit ihren

Eltern, welche die politische Situation in der Türkei fürchteten, immigriert.

Andere trafen die Entscheidung, nach Deutschland zu kommen, selber als Er-

wachsene nach eigenen negativen beruflichen und politischen Erfahrungen in

der Türkei. Manche entschieden sich dabei bewusst für Deutschland als neu-

es Heimatland, andere flüchteten aus einer akuten Not heraus spontan aus

der Türkei und wären in jedes europäische Land gegangen, das ihnen hätte

Sicherheit bieten können. Die Assoziationen, die den einzelnen Musikschaf-

fenden zu politischem Engagement kommen, sind daher sehr verschieden

und die Antworten unterschiedlich einzuordnen.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Hier möchte ich nun zunächst die Antworten, die die Interviewpartner/

-innen bezüglich der Frage, ob sie selber politisch mit Musik kommentieren

wollen, geben, gegenüberstellen. Anschließend werde ich die Beobachtungen

der Interviewpartner/-innen zu einer Nachfrage an explizit kurdischen bzw.

explizit alevitischen bzw. explizit linken Musikveranstaltungen in Deutsch-

land wiedergeben. Hierbei interessiert mich, inwiefern der Besuch der Kon-

zerte von Gruppierungen, die im Laufe der letzten Jahrzehnte starken Ein-

schränkungen in der Türkei ausgesetzt waren, in Deutschland politisch mo-

tiviert ist. Sind bereits die Organisation und die Teilnahme an einem solchen

Konzert als politisches Statement zu verstehen?

Im Rahmen meiner Studie beantworteten ausschließlich professionelle

Musiker/-innen die Frage, ob das eigene musikalische Schaffen als politischer

Kommentar zu verstehen sei, positiv. Interviewpartner, die als Hobbymusi-

ker aktiv sind und hinter den Kulissen wirken (Sercan Günduğ und Kadir Şa-

hinkaya), hegen keine musikalisch-politischen Absichten. Dies führe ich u.a.

darauf zurück, dass sie ihr musikalisches Schaffen wohlmöglich als gesell-

schaftlich weniger relevant einstufen als Profi-Musiker/-innen. Sie sind poli-

tisch durchaus interessiert, wählen aber nicht die Musik als Ausdrucksmittel

hierfür. Der semi-professionelle Musiker Nurettin Kanoğlu verfolgt mit sei-

nem aktuellen Album ebenfalls keinen politischen Anspruch, möchte dies je-

doch für die Zukunft nicht ausschließen. Möglicherweise spielt die Tatsache,

dass er semi-professionell musiziert, hierbei eine Rolle: Er wurde zu genü-

gend größeren, politisch relevanten Veranstaltungen als Künstler eingeladen,

um sich das Umfeld mit seinen Möglichkeiten vorstellen zu können, jedoch

ist das Musizieren nicht sein Hauptberuf. Neben einer anderen herausfor-

dernden Haupttätigkeit betrachtet er somit Musik möglicherweise als eine

Art Hobby, bei dessen Ausübung Genuss und Freude gegenüber ernsten ge-

sellschaftlichen Intentionen im Vordergrund stehen dürfen.

Die hohe Bedeutung, die Berufsmusiker/-innen dem Musizieren zukom-

men lassen, begünstigt sicherlich die Entscheidung, auch mit Musik für die

politischen Überzeugungen einzutreten. Dies soll jedoch keinesfalls heißen,

dass alle interviewten Berufsmusiker/-innen mit Musik politisch kommen-

tieren möchten – in dieser Gruppe der Interviewten finden sich lediglich ein

paar Repräsentanten und eine Repräsentantin hierfür wieder.

 

Ausschließlich kurdische Interviewpartner/-innen trafen ohne Einschrän-

kung die Aussage,mit Musik einen politischen Anspruch zu verfolgen. Sakîna

Teyna, Mehmet Akbaş und Adir J. Tekîn sagen, als kurdische Musiker/-innen

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 179

seien sie automatisch politisch aktiv. Die Kontexte, in denen ich die drei

Sänger/-innen auftreten sah, waren sehr unterschiedlich: Diese reichten

vom Auftritt bei einer Veranstaltungsreihe der Komischen Oper in Berlin

zum Thema Türkei über das Anti-Rassismus-Fest »Birlikte« in Köln bis hin

zu einer Club-Konzertnacht im Kreuzberger »Südblock«. So unterschiedlich

sich die Veranstaltungskontexte auch gestalteten, so ließen sich dennoch

einige Gemeinsamkeiten finden.

Alle drei Sänger/-innen gaben im Interview an, viel auf kurdischen Spra-

chen zu singen und kurdisches Liedrepertoire darzubieten, dieses jedoch

durch das anderer Kulturen zu ergänzen. Mehmets Konzert »Sharq-î Project:

Songs of Middle East« bspw. beinhaltete zusätzlich zu kurdischen Liedern

auch Lieder aus armenischer, persischer, assyrischer und arabischer Traditi-

on. Sakîna singt nicht nur auf allen drei mit den Kurden in Zusammenhang

stehenden Sprachen, sondern zusätzlich auf Türkisch, Armenisch, Aserbai-

dschanisch und Griechisch. Auch Adir J. Tekîn verwendet mehrere Sprachen.

Die Musiker/-innen treten also als Botschafter/-innen von kultureller Vielfalt

auf. Sie richten sich dabei zudem an ein kulturell vielfältiges Publikum.

Die Botschaft hinter ihren Auftritten ist somit nicht nur als kurdisch zu

verstehen, sondern auch als generelle Friedens-Mitteilung.

Alle drei inszenieren die eigenen Auftritte zudem als spezifisch anatolisch

bis nahöstlich. Dies tun sie jedoch nicht unbedingt durch ihre musikalische

Ausgestaltung. Zwar verwenden sie viel traditionelles bzw. von traditionel-

len Kompositionsschemata inspiriertes Repertoire, doch arrangieren sie die-

ses häufig mit einem westlichen Touch. Sakîna bspw. tritt in zwei ihrer drei

Musikkollektive mit klassisch-westlichen Instrumenten auf: Sowohl das Trio

Mara als auch das Anadolu Quartet beinhalten keine spezifisch kurdischen

Instrumente.Mehmet ist zudem in klassisch-europäischemGesang ausgebil-

det und wendet diese Gesangstechniken auf seinen Konzerten an. Und Adir J.

bezeichnet das Genre seiner Band als »Cosmopolitan Kurdesque«, singt auch

auf Deutsch und Englisch und musiziert in Adirjam gemeinsam mit Musi-

kern unterschiedlicher kultureller Herkunft; auch ein Herkunftsdeutscher ist

hier fest mit dabei. Die Konzerte der drei Musiker/-innen wirken dennoch

gewissermaßen traditionsbewusst.

Alle drei Sänger/-innen kleiden sich für gewöhnlich bei Auftritten ana-

tolisch bis orientalisch. Sakîna trug auf allen Konzerten, die ich von ihr be-

suchte, lange Kleider mit ethnospezifischen Mustern – ein Stil, der ihrer All-

tagskleidung nicht entspricht, sondern den sie bewusst für Konzerte wählt.

Mehmet spitzte diesen Gedanken mit seinem gezielt orientalisierten Auftre-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ten zu (siehe das »Sharq-î Project«-Plakat). Und auch Adir J. ist live und auf

Adirjam-Bildern meist in einer orientalischen Pluderhose zu sehen. Das ori-

entalisierte Outfit wirkt bei ihm zwar eher ironisch – mit seiner Mimik und

Gestik setzt er sich stark von einem klischeehaften anatolischen Männerbild

ab –, dennoch ist auch in seinem Fall die Kleidung ein Blickfang, der den für

Herkunftsdeutsche exotischen Charakter der kurdischen Musik unterstützt.

Optisch werden (vermeintlich) traditionelle Elemente also von allen dreien bei

der Gestaltung der Konzerte genutzt.

Alle drei Sänger/-innen machen zudem zahlreiche Ansagen zwischen ih-

ren Songs, in denen sie wieder als Kulturbotschafter/-innen auftreten: Die

Lieder werden erklärt. Wer sich mit der Musik der repräsentierten Regionen

noch nicht auskennt, kann hier etwas dazulernen.

Die Musiker/-innen verwendeten zudem auch im Interview eine bewusst

politische Sprache. Bei anderen kurdischen Interviewpartnern vermischten

sich die Begriffe »Türkei« und »Kurdistan« bzw. existierten parallel zuein-

ander, sodass ein und der gleiche Interviewte sich sowohl mit der Aussage,

aus Kurdistan zu stammen, als auch mit der Formulierung, aus der Türkei

zu kommen, identifizierte – nicht so jedoch bei den hier präsentierten In-

terviewten! Sakîna formulierte, ihr Bruder sei zum Studium in die Türkei

gegangen – so, als ob er sich vorher nicht in dieser aufgehalten hätte, son-

dern in einem anderen Land, namentlich Kurdistan. Adir J. antwortete auf

meine Frage, ob er gerne auch einmal in der Türkei spielen wolle: »Ich wür-

de sehr gerne in der Türkei spielen. Ich würde auch sehr gerne in Kurdi-

stan spielen.« Hier wird eindeutig differenziert. Des Weiteren achten Sakîna

und Adir J. beide auch grundsätzlich auf feminine Wortendungen, sprechen

z.B. von »Musikern und Musikerinnen« – selbst, wenn sie schnell sprechen,

selbst in Nebensätzen. Adir J. sagte mir des Weiteren, er identifiziere sich

mit den »people of colour«. Und Sakîna machte deutlich, dass sie den Begriff

»Minderheit« strikt ablehnt, da hier das Wort »minder« beinhaltet ist, was

ihrer Erfahrung nach eine Abwertung der jeweils betroffenen Gruppierung

mit sich zieht. Die Selbstdarstellung der drei Musiker/-innen – insbesonde-

re von Sakîna und Adir J., aber etwas weniger ausgeprägt auch von Mehmet

– wirkt somit sehr durchdacht und zielgerichtet politisch. In Rückbezug auf

Hall möchte ich formulieren: Alles, was von ihnen gesagt, gesungen oder an

Kleidung getragen wird, ist ein Code, der vom Publikum bzw. von dem Ge-

sprächspartner oder der Gesprächspartnerin entsprechend dekodiert werden

soll.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 181

Sakîna Teyna,Mehmet Akbaş und Adir J. Tekîn bestätigen zudem alle drei

die hohe Nachfrage an explizit kurdischen Konzerten in Deutschland und so-

mit die Notwendigkeit von Rahmenbedingungen für kurdische kulturpoliti-

sche Events. Mitglieder der kurdischen Community in Deutschland besuchen

ihnen nach gezielt die Veranstaltungen, auf denen kurdische Musik – bei de-

ren Darbietung immer eine politische Note mitschwingt – gespielt wird.

McDonald, welcher zu palästinensischen Konzerten in der Diaspora

forschte, beschreibt die Wirkungen eines gemeinschaftlich erlebten Konzerts

von Menschen, denen es unmöglich gemacht wird, in einem gemeinsamen

Heimatland zu leben, und die sich zudem über die schlechten Lebensbedin-

gungen der nach wie vor in den Herkunftsregionen Lebenden bewusst sind,

folgendermaßen:

»Confronted with signs of national intimacy across various aesthetic fields,

participants are brought together into a shared communal arena for collec-

tive catharsis and release, creating a felt synchrony in movement, thought,

and action. This social synchrony allows for participants to experience the

nation, if only temporarily, and transcend the political realities within which

they live. In this way these concerts become an embodied sign of the nation,

a powerful means of supporting those living the occupation, respecting the

families who have suffered, and constructing a public forum for the social-

ization of national political debate.«1

Sakîna sagt aus, der politische Zusammenhalt sei häufig das Hauptmerkmal

kurdischer Festivals und Konzerte: Das Publikum komme, egal, wer singe,

solange der Musiker bzw. die Musikerin kurdisch sei.

Bei der Herausbildung persönlicher musikalischer Präferenzen gehen

Musikpädagogen und Musikpsychologen von einem Phasenmodell aus

(nach Behne). Dieses unterteilt den Prozess, in dem Menschen einen ei-

genen Musikgeschmack finden, in sechs Stufen: Klang, Körper, Gefühl,

Glaubwürdigkeit, Stimmigkeit, Persönlichkeit/Moral.2 Menschen beurteilen

hiernach Musik zunächst nach rein ästhetischen Kriterien (wie sie sie in

ihrem Umfeld kennen gelernt haben) und später zunehmend danach, ob

sie mit ihren Werten und ihrer persönlichen Wahrnehmung von Identität

in Einklang zu bringen ist. In den späteren Stufen des Phasenmodells wird

sukzessiv miteinbezogen, was ein Individuum bereits erlebt hat. Musik

1 McDonald 2009: 68.

2 Vgl. Gembris 1998: 350.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

kommt also immer mehr die Funktion zu, zu repräsentieren, wie ein Mensch

sich selbst und seine Umgebung sieht – und kurdisch zu sein, ist für viele

Community-Mitglieder das allentscheidende Identitätsmerkmal.

In Bezug auf die Community-Mitgliedermöchte ich erneut auf die verbin-

dende Kraft von gemeinschaftlich erlebten Livekonzerten aufgrund der hier-

mit einhergehenden physischen Reaktionen eingehen (wie im Zitat von Rice

in Kapitel 1.1.1 beschrieben und wie auch im vorangegangenen Zitat von Mc-

Donald angeklungen). Turino bringt in seiner Beschreibung des Phänomens

explizit das Element Tanz mit ein:

»[…]music anddance help people get into sync:moving together, and sound-

ing together, they discover and rediscover an explicit way of being together.

When things are right, the depth of suchmomentsmoveswithin and beyond

the beauty andpower of the sound andmovement. Suchmoments cannot be

rehearsed or prepared in specialized musical or choreographic terms alone,

but rather – like musical practice itself – they are part of a much broader

preparation for life.«3

Wie ich bei eigenen Konzertbesuchen im kurdischen Kontext beobachten

konnte (siehe Kapitel 3.2), verfügt die kurdische Community über Tanztradi-

tionen, die bei fast jedem Konzert zum Vorschein kommen. Der Reihentanz,

bei dem sich einander fremde Konzertbesucher/-innen an den Händen

fassen, hat eine stark verbindende Funktion und muss in der Tat nicht

geprobt werden. Spontan wird hier ein Ort zum Tanzen gefunden. Ich gehe

z.B. davon aus, dass auf dem Konzert von Sakîna und dem Anadolu Quartet

der Tanz auf der Bühne, um die Musiker/-innen drum herum, so von nie-

mandem geplant gewesen war. Es hätte auch zu einem Reihentanz vor der

Bühne kommen können, aber stattdessen ergab er sich spontan auf dieser –

vermutlich schlichtweg, da jene Konzertbesucherinnen, die mit dem Tanzen

begannen, hier mehr Platz vermuteten.

Durch diese Spontanität wirken kurdische Konzerte sehr lebendig. Hier

wird nicht nur Kultur präsentiert, hier wird Kultur gelebt: Aufgrund des tra-

ditionellen Tanzes ist das Publikum nicht nur Rezipient der Musik, sondern

selbst Teil der expressiven Komponente von Kultur.

Zwei weitere kurdische Interviewpartner, welche nicht oder weniger po-

litisch mit Musik kommentieren möchten, äußerten sich ebenfalls zur Nach-

frage an explizit kurdischen Konzerten: Bülent Emir bestätigte diese unein-

3 Turino 1993: 93.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 183

geschränkt, wohingegen Nurettin Kanoğlu jedoch meint, einen Rückgang an

Interesse hierfür zu beobachten. Er weist darauf hin, dass kurdische Kinder

in Deutschland häufig die kurdische Sprache bzw. die kurdischen Sprachen

nicht mehr erlernen. Sehr zum Missfallen einiger kulturpolitisch engagier-

ter Kurden sprechen kurdische Familien aus der Türkei zu Hause häufig tür-

kisch. Da sich das PublikumNurettins Einschätzung nach jedoch in der Regel

wünscht, das Gesungene zu verstehen, ist ihm nach zu beobachten, wie die

Bedeutsamkeit von auf Kurdisch gesungenerMusik inDeutschland nachlässt.

Interessant sind auch die Aussagen jener Interviewpartner, die sich nicht

mit der kurdischen Kultur identifizieren, zur Bedeutung kurdischer Konzert-

organisation innerhalb der Gesamtheit der Menschen mit biographischem

Bezug zur Türkei in Deutschland. Sercan Günduğ sieht das Interesse für kur-

dische Musik insgesamt als steigend an, berichtet, mit der ethnischen Zuge-

hörigkeit werde immer offener umgegangen. Kemal Sahir Gürel und Kemal

Dinç zeigen sich beide interessiert an kurdischerMusik: Kemal Dinç sagt aus,

diese Musik besonders gerne zu hören, Kemal Sahir Gürel fungiert selber als

Produzent kurdischer CD-Aufnahmen. Kadir Şahinkaya hingegen meint, kei-

ne Leute zu kennen, die Interesse an explizit kurdischen Veranstaltungen hät-

ten, und Adil Arslan berichtet gar von negativen Erfahrungen mit kurdischen

Konzerten: Meist würden ihm nach radikale kurdische Nationalisten hinter

der Konzertorganisation stehen, was er ablehne.

Die Aussagen meiner Interviewpartner/-innen zeigen auf, wie kontro-

vers das kurdische Kulturleben innerhalb der Communitys aus der Türkei in

Deutschland betrachtet und diskutiert wird.

 

Bei den (nicht-kurdischen) alevitischen Interviewpartnern findet sich der

Wunsch, die Gesellschaft zu verbessern, wieder. Kemal Dinç möchte diese

philosophisch, Adil Arslan humanistisch beeinflussen. Beide Musiker begrei-

fen sich nicht als unmittelbar politisch, wobei sie durchaus gesellschaftlich

engagiert und an Schaffensprozessen des kulturellen Lebens in Deutschlands

beteiligt sind.

Adil sagt, seine Musik richte sich gegen Hass, Armut und wilden Kapita-

lismus. Er habe die Hoffnung, mit Musik eine Synthese zu schaffen, die ver-

schiedene Menschengruppen vereinen und langfristig friedensstiftende Wir-

kungen erzielen könne. Dies ist auch seine Leitlinie, wenn er Konzerte für

größeres Publikum organisiert, u.a. zu alevitischer Musik und Sufi-Musik in

der Philharmonie in Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Kemal half, das Instrument Bağlama an Universitäten und im Klassik-

Musikwettbewerb »Jugend musiziert« zu verankern, und ermöglichte somit

eine seriösemusikwissenschaftliche und kulturpolitische Betrachtung des In-

struments – zuzüglich einer Anerkennung der Musiker/-innen, die es spie-

len. Ich möchte sogar argumentieren, dass die Anerkennung der Menschen

aus der Türkei hierbei generell vorangetrieben wurde, da Teile ihrer Traditio-

nen als fester Bestandteil des Kulturlebens in Deutschland Akzeptanz fanden.

Aktivitäten dieser Art nehme ich durchaus als politisch relevant war, jedoch

stellen sie keinen politischen Kommentar dar, eher ein Mitwirken an gesamt-

gesellschaftlichen Entwicklungen.

Die Aktivitäten der hier präsentierten alevitischenMusikschaffenden die-

nen zudemnicht immer speziell demAlevitum, sondern den Communitys aus

der Türkei in Deutschland im Allgemeinen.

Explizit alevitische Konzerte organisiert in einem bewusst politischen

Rahmen lassen sich in Deutschland generell deutlich weniger finden als

kurdische. Zwar bestätigten mehrere Interviewpartner/-innen die hohe

Bedeutung von Musik für das Selbstverständnis der Aleviten (Kemal Dinç

bspw. erläuterte die Wichtigkeit von Bağlama- und Semah-Unterricht in

alevitischen Kulturvereinen), doch scheint der musikalische Ausdruck der

Aleviten weniger kontrovers betrachtet zu werden als der der Kurden und

daher weniger politisiert zu sein. Nurettin Kanoğlu sagt aus, heute möge

jeder aus der Türkei alevitischeMusik, selbst rechte Leute, die sich in anderen

Bereichen gesellschaftlichen Lebens gegen die religiöse Minderheit richten

würden.

Mehmet Akbaş berichtet, unter den kurdischstämmigen Aleviten sei die

Nachfrage an alevitischen Konzerten am größten. Hiermit möchte ich erneut

darauf hinweisen, dass eine gewisse Schnittmenge an kurdischer und aleviti-

scher Kulturorganisation vorhanden ist. Sobald auf kurdischer Sprache bzw.

kurdischen Sprachen gesungenwird,wirkt das alevitische Kulturleben jedoch

anders: Die Sprache an sich wird hierbei wieder zum Politikum.

In der türkischsprachigen alevitischen Konzertorganisation kam es über

die Jahre in Deutschland zu einigen wenigen Prestige-Veranstaltungen. Adil

Arslan lobt explizit die Veranstaltung »Epos des Jahrtausends – Bin Yılın Tür-

küsü« aus dem Jahr 2000 unter der Leitung von Necati Şahin. Hier traten

1246 Bağlama-Spieler/-innen, 674 Semah-Tänzer/-innen (vermittelt über re-

gionale alevitische Vereine aus ganz Deutschland) und zahlreiche Solisten

und Solistinnen aus der Türkei sowie aus der Diaspora gemeinsam in Köln

auf, ergänzt durch das Kölner Sinfonieorchester (unter der Leitung von Be-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 185

tin Güneş), einen Gospelchor aus Mannheim, eine westafrikanische Musik-

und Tanzgruppe aus Köln und griechische Musiker/-innen. Bearbeitungen

traditioneller Stücke für Bağlama und Orchester wurden zum Besten gege-

ben; die alevitische Kultur wurde einem großen Publikum präsentiert.4 Diese

Veranstaltung gilt als das größte alevitische Kultur-Event in Deutschland und

wird in zahlreichenQuellen hervorgehoben. Bemerkenswert ist auch, dass die

Aufführung im Jahr 2003 in Istanbul wiederholt werden konnte.5 Einige Mu-

siker/-innen reisten ausDeutschland an, ergänzt wurden sie durch ortsansäs-

sige Musiker/-innen. Den Schaffenden des Diaspora-Kulturlebens gelang es

hierbei, direkt auf das Kulturleben in der Türkei einzuwirken. Adil bedauert

jedoch sehr, dass es keine neueren vergleichbar großen und qualitativ hoch-

wertigen Konzerte gibt, und beschreibt einen allgemeinen Rückgang alevi-

tischer Kulturorganisation. Auch Kemal Sahir Gürel beobachtet eine leichte

Abnahme – jedoch eher auf inhaltlicher als auf quantitativer Ebene: Politi-

sche Aspekte würden ihm nach im alevitischen Musikleben mehr und mehr

vernachlässigt werden; man sei nur noch rein kulturell interessiert.

Es ist somit eher davon auszugehen, dass die meisten alevitischenMusik-

veranstaltungen in Deutschland nicht als politischer Kommentar zu verste-

hen sind. Das neueste von den Interviewten benannte Event, welches sich an

multiple Adressaten richtete und Aufmerksamkeit erregte, ist aus dem Jahr

2000. Auch wenn die Musik im alevitischen Selbstverständnis nicht wegzu-

denken ist, scheint derWunsch, in Deutschland hiermit politische Interessen

zu verfolgen, stark in den Hintergrund geraten zu sein. Keiner der Interview-

ten fühlte sich in der Lage, mir ein aktuelles explizit alevitisches Konzert zu

empfehlen, das für meine Studie von Relevanz sein könnte. Dies steht in gro-

ßem Kontrast zu den vielen Veranstaltungsempfehlungen, die ich zu kurdi-

scher Musik erhielt.

 

Das politische Interesse der in Deutschland lebenden Menschen mit biogra-

phischem Bezug zur Türkei gilt als allgemeinhin sehr hoch – als ebenso groß

gelten die Konflikte. Während der Interviews wiesen u.a. Kemal Dinç und

Bülent Emir hierauf hin. Die Suche nach gezielt politischer Musik aus der

Türkei in Deutschland gestaltet sich dennoch schwierig.

Kemal Sahir Gürel und Kadir Şahinkaya sagen beide, linke Musik (Aussa-

ge Kemal) bzw. Musiker/-innen, die von sich selbst sagen würden, dass sie

4 Vgl. Greve 2003: 298.

5 Vgl. Sökefeld 2008: 29.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

linke Musik machen (Aussage Kadir), gebe es heute nicht mehr. Beide haben

sich in ihrer Jugendmit linker Protestmusik stark identifiziert und verbinden

hiermit nicht das, was heute noch davon übrig ist. Auch Kemal Dinç und Adil

Arslan beobachten einen starken Rückgang an Aktivitäten der früher sehr ak-

tiven linken Protestmusikszene. Letztere zwei Interviewpartner sagen jedoch,

dass noch ein kleiner Kreis von Leuten übrig sei – da diese zwei Interview-

partner im Gegensatz zu Kemal Sahir Gürel und Kadir Şahinkaya beide alevi-

tisch sind, könnte man daraus schließen, dass alevitische Kreise noch etwas

aktiver linke Musik machen als nicht-alevitische. Weil die Stichprobe jedoch

sehr klein ist, stellt diese Interpretation lediglich eine vage Vermutung dar.

Zu den Aussagen dieser vier Interviewpartner passt auch die Aussage Adir J.

Tekîns: Eine Nachfrage an explizit linker Musik innerhalb der Communitys

aus der Türkei in Deutschland gibt es ihm nach hauptsächlich in Kreisen von

Leuten, die in der Türkei sozialisiert wurden und dort auch einen Putsch er-

lebt haben. Er weist explizit darauf hin, hiermit nicht die Putschaktivitäten

von 2016 zu meinen, sondern die großen Putsche des 20. Jahrhunderts. Da

der letzte hiervon 1980, also vor knapp vierzig Jahren, stattfand, ist es nicht

verwunderlich, dass man – wenn das Erleben von Putschen tatsächlich ein

Kriterium ist, was das Interesse an Protestmusik erhöht – durch das Altern

der Zeitzeugen einen Rückgang an Aktivität verzeichnen kann.

Sercan Günduğ jedoch – wohl gemerkt mein jüngster Interviewpartner –

sagt aus, die Verbundenheit zu linker Musik sei nach wie vor vorhanden, da

sie von Generation zu Generation weitergegeben werde. Als Mit-Organisator

von »Gezi Soul« erlebte er zudem, wie plötzliche – in einem bestimm-

ten Moment hochaktuelle – politische Geschehnisse in der Türkei auch

in Deutschland den Wunsch nach Veranstaltungsrahmen für als poli-

tisch konnotierte Musik wieder erwecken können. Die Organisatoren von

Gezi-Solidaritätsevents wie »Gezi Soul« kommentierten durch ihre Kul-

turveranstaltungen von Deutschland aus die Geschehnisse in der Türkei,

ließen als Musiker/-innen aber (hautsächlich) Bands aus der Türkei wie Baba

Zula einfliegen. Dies zeigt einerseits, dass es links-politisch interessierte

Musikfans mit Bezug zur Türkei in Deutschland gibt – auch unter jüngeren

Generationen –, andererseits aber auch, dass die musikalische Nachfrage

nicht durch in Deutschland lebende Musiker/-innen bedient werden kann,

bzw. dass die Organisatoren zumindest in diesem Fall die Bands aus der

Türkei als bessere Alternative erachteten.

Somit möchte ich konstatieren, dass in einigen wenigen Kreisen – zu-

mindest anlässlich spezieller politischer Geschehnisse – linke Musik aus der

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 187

Türkei in Deutschland noch bedeutsam ist. Diese wird jedoch vor allem aus

der Rezipienten-Perspektive wahrgenommen.

Völlig unabhängig von diesen Aussagen (von denen ich vermute, dass sie

sich auf die türkischsprachige Protestmusik beziehen) scheinen mir die Be-

obachtungen von Nurettin Kanoğlu,Mehmet Akbaş, Sakîna Teyna und Bülent

Emir (vier kurdische Musiker/-innen) zu stehen: Alle vier bestätigen das In-

teresse der Communitys aus der Türkei in Deutschland an linker Musik, ohne

zu zögern. Mehmet beschreibt die Nachfrage sogar als groß. Ich gehe davon

aus, dass diese vier Musiker/-innen sich hierbei (hauptsächlich) auf kurdi-

sche Kreise beziehen. Nurettin wies im Interview allerdings explizit darauf

hin, dass Kurden aus der Türkei in Deutschland nicht nur großes Interes-

se an kurdischsprachiger linker Musik, sondern auch an türkischsprachiger

linker Musik hätten.

Es lässt sich festhalten, dass die Bedeutung der linken Musik in kurdi-

schen Kreisen mit Abstand am größten ist. Entscheidend für diese Signifi-

kanz scheinen jedoch keine explizit kurdischen künstlerischen Elemente zu

sein (kurdische musikalische Gestaltung oder kurdische Sprachen), sondern

die Aussagen hinter den Liedern bzw. die Veranstaltungs-gebundene Grund-

stimmung, da die Leute auch türkische linke Konzerte besuchen. In Anleh-

nung an die weiter oben aufgeführte Aussage Sakînas, das kurdische Publi-

kum komme zu kurdischen Konzerten, egal, wer singe, möchte ich hier abs-

trahiert formulieren: Das kurdische Publikum kommt zu Konzerten, die seine

Weltansichten widerspiegeln, egal, wer singt.

Diani beschreibt, wie Events an sich bereits ein Netzwerk darstellen kön-

nen. Er geht hierbei von politischen Aktionen aus; ich übertrage seine Aussage

auf politisch relevante musikalische Veranstaltungen:

»Events are linked to each other through innumerable mechanisms. […]

events may be linked through symbolic means, that is, by representations

that underline continuity between what could otherwise be largely inde-

pendent and disconnected events. […] Continuity does not equate with

perfect coherence, as there may be breaks and changes in strategies, but

more broadly with a sense of compatibility between different instances of

the movement experience.«6

Mehmet Akbaş sagt, er beobachte, dass ungefähr die gleiche Szene zu den

kurdischen, alevitischen und linken Konzerten komme. Ich gehe davon aus,

6 Diani 2003: 12.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

dass in dieser erwähnten Szene der Anteil an kurdischstämmigen Menschen

gegenüber dem Anteil an türkischstämmigen überwiegt.

Noch einmal möchte ich auf das musikpädagogische/musikpsycholo-

gische Modell hinweisen, nach dem »Persönlichkeit/Moral« die höchste

von sechs Entwicklungsstufen bei der Etablierung eines eigenen Musik-

geschmacks darstellt, und als Fazit für diesen Abschnitt formulieren: Die

bewusste Entscheidung für den Besuch eines solchen Konzerts ist als politi-

sches/gesellschaftliches/menschliches Statement zu verstehen.

Abschließend möchte ich hinzufügen, dass eine gewisse Verdrossenheit

über dasmusikalisch-politische Leben in der Türkei undmit Bezug zur Türkei

bei jenen Interviewpartnern beobachtet werden kann, die besonders lange,

erfolgreich und intensiv gewirkt haben: Kemal Sahir Gürel und Bülent Emir,

welche über viele Jahre im großen Rahmen auftraten (Kemalmit Grup Yorum,

Bülent u.a. als Begleitmusiker für Şivan Perwer), lehnen es heute strikt ab,

Musik für politische Zwecke zu produzieren.

5.2 Antworten zur Frage nach der Anerkennung der Vielfalt
von Musikkulturen aus der Türkei in Deutschland

Die Möglichkeit, mit Musikveranstaltungen nachhaltig auf die Heterogenität

der Communitys aus der Türkei hinzuweisen, schätzen interessanter Weise

alle Interviewten, die selber diskriminierten Minderheiten angehören, posi-

tiv ein: So glauben an die Möglichkeit dieser Wirkung der Musikveranstal-

tungen Kemal Sahir Gürel (war in politisch sehr links-systemkritischen Krei-

sen aktiv und hierfür mehrfach inhaftiert), Nurettin Kanoğlu (Kurde), Meh-

met Akbaş (Kurde, aktuell aktiver Linker), Kemal Dinç (Alevit), Sakîna Teyna

(Kurdin, Alevitin, aktuell aktive Linke), Adil Arslan (Alevit) und Adir J. Tekîn

(Kurde, aktuell aktiver Linker). Sercan Günduğ und Kadir Şahinkaya, welche

beide keiner direkten Minderheit innerhalb der Communitys aus der Türkei

angehören, glauben hieran nur sehr eingeschränkt. Es lässt sich also festhal-

ten, dass die persönliche Betroffenheit einen Einfluss auf die Einschätzung

der Lage hat. Die mehr oder weniger drängenden Hoffnungen, die bei der

Beantwortung der Frage mitschwingen, scheinen sich in den Aussagen der

Interviewten widerzuspiegeln. Ich interpretiere dies dahingehend, dass die

Betroffenen sich einen weiteren Kampf für die Darstellung ihrer kulturellen

Identitäten in der deutschen Gesellschaft wünschen und hiermit Hoffnun-

gen auf Besserung ihrer Lage verbinden. Der Glaube an eine Wirksamkeit

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 189

von Darstellung der Heterogenität kann somit als relevanter Appell an die

Kulturveranstaltungen verstanden werden.

Auch bezüglich einer derzeit bereits gelungenen Umsetzung der Darstel-

lung vonHeterogenität unterscheiden sich die Einschätzungen der Interview-

partner/-innen. Betrachte ich wieder all jene, die die gleiche Antwort geben,

und versuche Gemeinsamkeiten in ihren Biographien zu finden, so entsteht

bei mir der Eindruck, all jene, die sich aktiv an der Umsetzung beteiligen,

würden die Lage positiver einschätzen als die Unbeteiligten. So zeigen sich

folgende Musiker/-innen zufriedener mit der Darstellung von Heterogenität:

Mehmet Akbaş (tritt viel auf, organisiert die Konzerte zudem meist selbst),

Kemal Dinç (tritt viel auf, ist zudem Beteiligter an kulturpolitischen Debat-

ten, u.a. als Lehrender an Universitäten und Jury-Mitglied bei »Jugend musi-

ziert«), Sercan Günduğ (arbeitete vor nicht langer Zeit für relevante Projekte

des WDRs und für ein Gezi-Solidaritätsfestival), Sakîna Teyna (tritt viel auf,

kooperiert viel mit herkunftsdeutschen Veranstaltern und Förderern), Adil

Arslan (leitet die deutsch-türkischeMusikakademie, organisiert viele Konzer-

te an herkunftsdeutschen Veranstaltungsorten wie der Berliner Philharmo-

nie) und Adir J. Tekîn (tritt viel auf, auch in herkunftsdeutschen Kontexten

verschiedenster Natur, u.a. auf Jahrmärkten, bei Rathaus-Festen, beim Festi-

val »Fusion«, …).

Nurettin Kanoğlu als semi-professioneller Musiker, der vor allem von kur-

dischen Vereinen gebucht wird (also für eine in sich weitestgehend geschlos-

sene Community spielt), schätzt die Situation nur als teilweise umgesetzt ein;

zu einer negativen Einschätzung gelangen Kemal Sahir Gürel und Kadir Şa-

hinkaya. Kemal Sahir Gürel ist musikalisch ausgesprochen aktiv, allerdings

nicht im deutschsprachigen Rahmen. Er ist mein einziger Interviewpartner,

bei dem das Interview nicht auf Deutsch stattfand, sondern mit einem Über-

setzer auf Türkisch-Deutsch. Möglicherweise sind ihm aufgrund der Sprach-

barriere Gelegenheiten im deutschsprachig organisierten Kulturleben bisher

verborgen geblieben. Kadir spricht hingegen gut Deutsch, ist jedoch von den

Interviewten derjenige, der zum jetzigen Zeitpunkt am wenigsten an der Or-

ganisation des Musiklebens beteiligt ist.

Wieder lässt sich also festhalten, dass aktiv Beteiligte die aktuelle Lage

mehr zu schätzen wissen, als Leute mit Abstand zur Situation vermuten wür-

den. Es zeigt sich, dass »wo ein Wille ist, auch ein Weg ist« bzw. sich bei

bestehender Notwendigkeit Wege auftun. Der semi-professionelle Musiker

Nurettin, der nicht finanziell von Aufführungsmöglichkeiten abhängig ist,

scheint weniger vielfältige Gelegenheiten gefunden zu haben als jene Musi-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ker/-innen, die versuchen, (soweit es eben möglich ist) von Musik zu leben.

Die Entscheidung, vonMusik (im Kontext von Deutschland und seinen direk-

ten Nachbarländern) leben zu wollen, sagt hierbei zudem gewiss etwas über

den Grad der Identifikation und die positiven Erfahrungenmit demmitteleu-

ropäischen Kulturleben aus. (Anmerkung: Ich weise hier auch auf die Nach-

barländer Deutschlands hin, da Sakîna in Österreich lebt und auch wirkt und

viele der Kölner Musiker/-innen regelmäßig in den nahgelegenen Nachbar-

ländern Belgien und den Niederlanden auftreten. Auftrittsmöglichkeiten in

Österreich, Belgien oder den Niederlanden können im Kontext dieser Arbeit

jedoch betrachtet werden wie jene in Deutschland selbst – in Abgrenzung zu

denen in der Türkei.)

Es scheint sehr unterschiedlich stark mit der herkunftsdeutschen Gesell-

schaft interagierende Aktive im Musikleben zu geben. Sercan Günduğ und

Adir J. Tekîn sind in Deutschland geboren und haben hier studiert. Auch

Kemal Dinç beendete bereits seine Schullaufbahn in Deutschland und ist –

ebenso wie Adil Arslan, der mit 17 Jahren direkt nach seinem Schulabschluss

immigrierte – sehr aktiv im Rahmen von und in Kooperation mit herkunfts-

deutschen Institutionen. Diese Musikschaffenden sehen keinen Mangel an

deutschsprachiger Werbung für Kultur aus Anatolien, vermutlich, da sie die

Plattformen undNetzwerke kennen, über die deutschsprachigeWerbung ver-

breitet wird. Das gleiche gilt für Sakîna Teyna, die zwar verglichen mit den

meisten anderen Interviewpartnern noch nicht so lange in einem deutsch-

sprachigen Land wohnt, jedoch auffallend gut Deutsch spricht und bereits

von Institutionen wie dem Kultursekretariat Nordrhein-Westfalens gefördert

wurde, und für Kadir Şahinkaya, der u.a. für den herkunftsdeutschen Rock-

club »Luxor« arbeitete. Dass von Konzertorganisatoren zu wenig auf Deutsch

geworben werde, beklagen jedoch Kemal Sahir Gürel, Nurettin Kanoğlu und

Mehmet Akbaş. Ich führe diese Kommentare darauf zurück, dass diese drei

Musiker die besagten deutschsprachigen Netzwerke möglicherweise weniger

kennen bzw. nutzen. Kemal arbeitet nicht auf Deutsch, Nurettin war haupt-

sächlich im Rahmen kurdischer Vereine aktiv und Mehmet ist im Zuge einer

spontanen Flucht nach Deutschland gekommen – ohne Kontakte zur her-

kunftsdeutschen Gesellschaft und ohne Deutschkenntnisse. Zwar arbeitet er

heute viel auf Deutsch, doch benötigt man für ein komplettes Erfassen der

bzw. eine befriedigende Anbindung an den deutschsprachigen Teil der Gesell-

schaft möglicherweise einfach mehr Zeit. Ich gehe davon aus, dass diese drei

Musiker türkisch-, kurmanci- oder zazasprachige Netzwerke nutzen, die mit

Sicherheit für die Betrachtung des Kulturlebens aus der Türkei in Deutsch-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 191

land allgemein sehr bedeutsam sind, jedoch für die Beantwortung meiner

zweiten Forschungsfrage, nach demdurchMusik erzielten Ansehen derMusi-

ker/-innen und der von ihnen repräsentierten Communitys in der deutschen

Gesellschaft, nicht von Relevanz sind. So möchte ich hierzu abschließend nur

sagen, dass alle drei Musiker offensichtlich zahlreiche in Deutschland täti-

ge Kunstschaffende mit biographischem Bezug zur Türkei kennen, welche

nicht auf Deutsch werben, aber, würden sie dies tun, das Bild vervollständi-

gen könnten.

 

Die Aussage, die Musik aus Anatolien werde als sehr traurig wahrgenommen

und das herkunftsdeutsche Publikum fühle sich hierdurch weniger zu freu-

digen Reaktionen animiert, findet sich bei verschiedenen Musikschaffenden

wieder. Auch häufig genannt wurde ein zu beobachtender dynamischer Pro-

zess: Der Sound werde mit der Zeit als gewöhnlicher wahrgenommen; das

Publikum erhalte immer mehr Informationen und lerne dazu. Erfreulich ist,

dass keine gegenläufigen Entwicklungen beobachtet wurden. Zwar erzählte

Sakîna Teyna, die Flüchtlingswelle habe zu einer Politisierung und Polarisie-

rung geführt, im Zuge derer manche Leute auch ihre Abneigung deutlicher

äußern würden, jedoch gehe ich davon aus, dass diese Teile der deutschen

Gesellschaft auch vorher nicht begeistert von türkischer oder kurdischer Kul-

tur waren, sich lediglich nicht offiziell positionierten. Ich halte es für unwahr-

scheinlich, dass dieMusikveranstaltungen aufgrund der aktuellen politischen

Lage in der Türkei und in arabischen Ländern an interessierten Zuhörern und

Zuhörerinnen verloren haben – eher haben sie welche hinzugewonnen, da

manche Menschen erst jetzt, wo es so viele aktuelle Nachrichten u.a. über

Kurden gibt, es als relevant betrachten, Kulturveranstaltungen der Art zu be-

suchen.

Insgesamt lässt sich also ein reges Musikleben beobachten mit Einfluss

auf dieWahrnehmung der deutschenÖffentlichkeit von Pluralität der Lebens-

wirklichkeiten innerhalb der Communitys aus der Türkei in Deutschland. Im

Einzelnen gestaltet es sich für die jeweiligen Minderheitengruppen bzw. für

die einzelnen Akteure innerhalb der Gruppierungen jedoch unterschiedlich.

In den Interviews wurden verschiedene beeinflussende Elemente von den In-

terviewten genannt.

Einen mehrfach genannten Aspekt stellt die Nähe von Kultur allgemein

und/oder einzelnen kulturellen Elementen mit der westlichen Tradition und

den hiermit verbundenen Gewohnheiten dar. Adil Arslan benennt die ähn-

lichen Werte der westlichen und der alevitischen Kultur als Aspekt, welcher

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

das Interesse der Leuteweckt.Herkunftsdeutsche interessieren sich ihmnach

für Gemeinsamkeiten mit ihnen fremden Kulturen. Das Alevitum biete ihnen

hierbei mehr Andockungspunkte als der sunnitische Islam, wodurch aleviti-

sche Kulturveranstaltungen ihnen sympathischer seien.

Sakîna Teyna berichtet zudem von positiven Erfahrungen mit der Ver-

wendung klassisch-europäischer Instrumente. Menschen des europäischen

Kulturraumes finden ihr nach schneller Zugang zu den anatolischen Liedern,

wenn ihnen vertraute Klänge eingearbeitet sind.

Ebenfalls klanglich vertraut und dadurch ansprechender sind laut Kemal

Dinç die kurdischen Sprachen gegenüber der türkischen. Als ich ihn um Bei-

spiele für Konzerte, die die deutsche Öffentlichkeit erreichen, bat, nannte er

von sich aus meinen anderen Interviewpartner Mehmet Akbaş als bedeutsam

und verwies hierbei u.a. auf den sprachlichen Aspekt. In der Tat gehören so-

wohl die von Linguisten nicht als kurdisch anerkannte, aber soziokulturell

als kurdisch bedeutsame, Sprache Zaza (Mehmets Muttersprache) als auch

die weitere im Rahmen dieser Arbeit häufig erwähnte Sprache Kurmanci der

indogermanischen Sprachfamilie an. Als weiteres – ebenfalls klangliches –

Merkmal, das zu Mehmets Erfolg mit beigetragen haben könnte, benennt Ke-

mal die Verwendung klassisch-europäischer Gesangstechniken. Mehmet ist

in diesen Techniken ausgebildet und wendet sie auf seinen Konzerten an.

Auf ästhetischer Ebene werden ergänzend visuelle Elemente als förderlich

erwähnt. Mehmet Akbaş beschreibt die Vorteile, die ihm ein orientalisiertes

Bühnenoutfit sowie dem optisch entsprechende Konzertankündigungen ge-

bracht haben. Adil Arslan konstatiert, Aufführungen des visuell eingängigen

Tanzes Semah hätten einen entscheidenden Beitrag zur Kenntnis der deut-

schen Gesellschaft des Alevitums geleistet.

Es lässt sich festhalten, dass die kreative Gestaltung der Konzerte einen

entscheidenden Beitrag dazu leistet, wie diese in der deutschen Gesellschaft

aufgenommen werden. Die Musiker/-innen haben hierbei über die Jahre un-

terschiedliche Strategien entwickelt. Teilweise verwenden sie musikalische

Elemente, die der europäische Kulturraum traditionell sein Eigen nennt, die

jedoch auch in der Türkei bedeutsam sind. Ich möchte explizit darauf hin-

weisen, dass Mehmet Akbaş seinen klassischen Gesangsunterricht in Istanbul

nahm, lange bevor er nach Deutschland kam. Der Gesangsstil gefällt ihm und

liegt ihm also, unabhängig davon,wo er seine Konzerte gibt. Es wäre ein Fehl-

schluss, davon auszugehen,Musiker/-innen aus der Türkei würden klassisch-

europäische Musik erlernen, um beim europäischen Publikummehr Anklang

zu finden. Für Sakîna Teynas Auftritte mit dem Anadolu Quartet fliegt sogar

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 193

regelmäßig ein Streichquartett aus der Türkei nach Europa – denn selbstver-

ständlich gibt es viele Streichmusiker/-innen in der Türkei.

Das gleiche Phänomen lässt sich in Bezug auf die Verwendung westlicher

Instrumente populärer Musik beobachten. Stokes geht bis ins Osmanische

Reich zurück, um die hohe Präsenz von als westlich definierter Musik in der

heutigen Türkei zu belegen:

»Turkish popular musical cosmopolitanism has usually looked west. Op-

eretta was enormously popular in Turkey during the later Ottoman, consti-

tutional, and early republican periods. Kanto [Herv.i.O.] adapted operetta

and Western music hall for the ›old‹ [Herv.i.O.] city’s theaters. Tango took

root in Turkey in the 1920s; jazz shortly after. Erol Büyükburç (›the Turkish

Elvis‹ [Herv.i.O.]) recorded ›Little Lucy‹ in 1961, but rock and roll cover bands

had been in existence for at least a decade.«7

Karahasanoğlu und Skoog veröffentlichten 2009 den Artikel »Synthesizing

Identity« über ihre Untersuchung von Elementen der Filiation (biologische

und intellektuelle Abstammung, natürliche Weiterentwicklung) und Affiliati-

on (Bruch mit der natürlichen Abstammung, Kreation neuer Verbindungen)

in der populärenMusik der Türkei.8 Die Autoren kamen zu demSchluss, es sei

mittlerweile unmöglich, zwischen inneren und äußeren Einflüssen imMusik-

leben der Türkei zu unterscheiden.

»By now, we believe that it has become abundantly clear that Turkish pop-

ular music, with its myriad roots and various channels of development, is a

complex amalgam of internal and external influences. Artists, in the past,

have broken from geographically delineated lines of filiation to freely and

actively affiliate themselves with international music, particularly that pro-

duced in Europe and the United States. […] As the performance of foreign

instruments and styles shifts from spanning months and years to decades

and generations, it becomes increasingly difficult tomake a clear distinction

between acts of filiation and affiliation. […] For example, when Cem Karaca

and his contemporaries performed Anadolu Rock in the 1960s, they were en-

acting a gesture of affiliation in linking their performance to American and

European styles. Yet contemporary performers of Anadolu Rock such as Kıraç

are not so gesturing toward their peers outside of Turkey, but instead toward

7 Stokes 2010: 18.

8 Vgl. Karahasanoğlu/Skoog 2009: 54.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

their predecessors such as Karaca, shifting from an act of affiliation toward

an act of filiation.«9

Die Musiker/-innen aus der Türkei erlernen den Umgang mit – historisch

betrachtet – westlichen Musikelementen also nicht, um dem herkunftsdeut-

schen Publikum zu gefallen. Dennoch können jene Musiker/-innen, die in

klassisch-europäischer Musik versiert sind, für ihre Konzerte in Deutschland

(und den Nachbarländern) einen Vorteil hieraus ziehen.

Im Fall der orientalisierenden Kleidung jedoch verlässtMehmet Akbaş (so,

wie in Ansätzen auch andere Sänger/-innen [siehe Kapitel 5.1]) den Bereich

dessen, was für ihn natürlich ist, und richtet sich gezielt nach den Erwartun-

gen der herkunftsdeutschen Konzertbesucher/-innen. Er kreiert also einen

Code speziell für das Publikum, das dieses in der Lage ist, zu dekodieren –

mit gewissem Erfolg.

Die Methode der Stereotypisierung im Musikleben beschreibt auch Spi-

netti als nicht zwangsläufig negativ:

»Identity formation in popular music, it can be argued, relies strongly on in-

dexical semiotic processes which are activated by regionalmusical icons and

encode internalized associations with the places, the experiences of com-

munal social life and the idiosyncratic aesthetics which are constitutive of

perceived regional cultural authenticities. This often results in the formula-

tion of stereotypical metaphors to define other groups՚ popular musics, es-

pecially those hybridized formswhich bear apparent continuities with tradi-

tion. Such stereotypes usually refer to what is perceived as the emblematic

trait of someone else’s music and, although often inaccurate, reveal impor-

tant categories of differentiation. […] But the assertion of regional authentic-

ities in popularmusic does not rule out the possibility of exchange and trans-

fer: the recognition of otherness does not necessarily imply rejection.«10

Im Fall von Mehmet führt der gepflegte Orientalismus sogar zu Anerken-

nung. Er sagt, sein Publikum verstehe nach den Konzerten, dass er sich als

Kurde, nicht als Türke, sehe. Ich bezeichne Mehmets Vorgehensweise hier

bewusst als »gepflegten Orientalismus«, da er nur einige Elemente wohldo-

siert in einem anerkannten Konzert-Rahmen einsetzt. Turino beschreibt Ex-

otismus wie folgt:

9 Karahasanoğlu/Skoog 2009: 68f.

10 Spinetti 2005: 202.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 195

»Exoticism is simply one source of distinction and novelty […]. […] differences

of all types are incorporatedwithin frameworks of similarity: of forms, ethics,

aesthetics, practices and contexts that comprise the given cultural forma-

tion.«11

Beim »Sharq-î Project« lockte Mehmet sein Publikum mit einer orientalisier-

ten Aufmachung an, jedoch fand das Konzert in einer evangelischen Kirche

statt, also an einem im herkunftsdeutschen Kontext nicht exotischen Ort –

ganz im Gegenteil: an einem (für viele) vertrauenserweckenden Ort der eige-

nen kulturellen Geschichte. Er sang hier zudem die angekündigten »Songs of

Middle East« wieder mit klassisch-europäischen Gesangstechniken. Es han-

delt sich also um eine geschickte Vermischung verschiedener kultureller Ele-

mente, die nicht nur auf das den Herkunftsdeutschen Fremde, sondern auch

auf ihnen Wohlbekanntes eingeht.

Interessant ist auch das von Adil Arslan genannte Beispiel des Tanzes Se-

mah: Dieser wird von alevitischen Communitys in Anatolien und in der Dia-

spora geschätzt.Der Semah ist denHerkunftsdeutschen fremd,wird als »exo-

tisch« wahrgenommen, dabei aber – wenn auch stark folklorisiert – nicht im

Sinne des Orientalismus fern jeder natürlichen Relevanz extra für sie konstru-

iert. Die Folklorisierung des gottesdienstlichen Rituals Semah fand zudem

bereits ab den 1970er Jahren in der Türkei statt, nicht erst im Kontext des

Diaspora-Kulturlebens.12 Insofern ist es erfreulich, dass Adil derart positive

Erfahrungen machte mit den Semah-Vorführungen vor herkunftsdeutschem

Publikum samt Verweis auf das Alevitum: Der Tanz trägt hier tatsächlich zur

Anerkennung der Heterogenität von Communitys aus der Türkei in Deutsch-

land bei.

 

Des Weiteren benennen mehrere Musiker/-innen die unterschiedlichen Rah-

menbedingungen der Auftritte als bedeutsam für die Wirkung von Konzer-

ten. Kadir Şahinkaya verweist auf die Musikgenre-spezifischen Räumlichkei-

ten, bspw. auf seine Erfahrungen im Kölner Rockclub »Luxor«, samt dem da-

zugehörigen Publikum.Ein Rockkonzertpublikum reagiertmit Sicherheit an-

11 Turino 2003: 73.

12 Tambar formuliert: »In the 1970s, a full decade before Alevi religious practices became

part of overt public debate, selected aspects of the cem [Herv.i.O.] had already found

a public audience. Specifically, the semah was established and performed as a genre

of folk dance, autonomous from its embedding in the act of worship.« (Tambar 2010:

663.)

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

ders auf die heterogenen musikalischen Elemente aus Anatolien als ein Pu-

blikum, welches im Rahmen des »Türk Müzik Festivali« zu einem Auftritt von

Sakîna Teynas Trio Mara an die Komische Oper Berlin kommt oder zum von

Adil Arslan organisierten Konzert alevitischer Musik in die Berliner Philhar-

monie geht. Ich möchte die Vermutung anstellen, dass ein Rockkonzertbesu-

cher bzw. eine Rockkonzertbesucherin spontaner reagiert, die Musik danach

bewertet, ob er/sie sie instinktiv schön findet und hierzu gut tanzen kann,

wohingegen Besucher/-innen einer bewusst kulturell hochwertigen bis hin

zu kulturpolitisch bedeutsamen Veranstaltung eher danach bewerten, ob es

interessant oder bereichernd ist.

Zu kleineren Konzerten, wie etwa dem von mir besuchten Konzert Meh-

met Akbaşs im Kulturbunker in Köln-Mühlheim, kommen hauptsächlich In-

sider des (in diesem Fall kurdischen) Konzertlebens, in die Philharmonie oder

ins Luxor vielleicht auch einmal nicht spezifisch an dieser einen Kultur, aber

an vielfältiger Musik im Allgemeinen, interessierte Zuhörer/-innen.

Da meine Interviewpartner/-innen jedoch über die Zeit alle an mehreren

durchaus unterschiedlichen Orten auftraten, konnten die Individuen bereits

an verschiedenen Orten ihre Wirkung testen. Die Location an sich sagt somit

erst einmal nichts Definitives über die generellenMöglichkeiten der verschie-

denen kulturellen Gruppierungen und ihrer Akteure aus; der Ort kann immer

wieder gewechselt werden. Adir J. Tekîn beschreibt seine Band Adirjam ex-

plizit als passend für verschiedene Orte und Gelegenheiten. Er nennt die drei

Großbereiche Kultur, Party und Politik als offizielle Rahmen, die ihnen Auf-

trittsmöglichkeiten bieten, und sieht in dieser Flexibilität seiner Band einen

Vorteil.

Auch die finanzielle Situation kann eine entscheidende Rahmenbedin-

gung dafür darstellen, wie bzw. welche Form der Heterogenität abgebildet

wird. Als Sakîna Teynas TrioMara in den Katalog des NRW-Kultursekretariats

aufgenommen wurde, was eine finanzielle Entlastung für Veranstaltungsorte

mit sich zog, wurde das Trio plötzlich zu Konzerten eingeladen, von denen

Sakîna noch nie gehört hatte und für die sie sich daher nicht von alleine be-

worben hätte. Daher war die kurdische Frauenband eine Zeit lang präsenter

auf Veranstaltungen als zuvor. Herkunftsdeutsche Institutionen leisten somit

einen entscheidenden Beitrag dazu, welche Musiker/-innen sich einem in-

teressierten herkunftsdeutschen Publikum in einem größeren Rahmen über-

haupt vorstellen können.

 

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 197

Punkte: Sercan Günduğ erwähnte die Haltung des Community-eigenen Pu-

blikums, Adir J. Tekîn die der Musiker/-innen selbst.

Sercan sagt, das Bild der Herkunftsdeutschen von ihren Mitbürgern und

Mitbürgerinnen mit biographischem Bezug zur Türkei könne verbessert wer-

den, wenn diese sähen: »Die feiern ja wie wir!« Auch in dieser Hinsicht den-

ke ich, dass Konzerte, die die Heterogenität der Communitys aus der Türkei

abbilden, besonders vielversprechend sind: Musikveranstaltungen, die Plura-

lität darstellen, ziehen ein besonders offenes Publikum mit biographischem

Bezug zur Türkei an. Dessen toleranter Umgang mit verschiedenen anato-

lischen Kulturen könnte einem toleranten herkunftsdeutschen Konzertbesu-

cher bzw. einer toleranten herkunftsdeutschen Konzertbesucherin gefallen –

schließlich stören sich kulturell offene Herkunftsdeutsche in Bezug auf Men-

schen aus der Türkei an wenigen Dingen so sehr wie an dem Klischee, diese

seien anderen Kulturen der Türkei (und/oder Frauen) gegenüber selber nicht

offen. Insofern möchte ich Sercan zustimmen: Das Publikum mit biographi-

schem Bezug zur Türkei ist sehr wichtig für die Wirkung eines Konzerts auf

deutsches Publikum.

Wenn ich als Herkunftsdeutsche selber auf türkische und/oder kurdische

Konzerte gehe, ist es für mich immer wieder auch interessant, das Publi-

kum kennenzulernen. Wie ich zuvor bei meinen Beobachtungen zu kurdi-

schen Reihentänzen dargelegt habe, wird nicht nur auf der Bühne Kultur

übermittelt. Sogar bei Konzerten, die ich selber mit dem »Köln Türk Müziği

Korusu« spielte, beobachtete ich noch interessiert das Publikum – von der

Bühne aus. Ich denke nicht, dass dies nur daran liegt, dass ich Musikethno-

login bin, sondern auch schlichtweg daran, dass kulturell Unbekanntes au-

tomatisch im menschlichen Bewusstsein Aufmerksamkeit erregt. Genau das

gleiche kann sicherlich passieren, wenn ein herkunftsdeutscher Konzertgän-

ger bzw. eine herkunftsdeutsche Konzertgängerinmit Unbekanntem rechnet,

aber Bekanntes geboten bekommt. Insofern ist es – wie von Sercan vermu-

tet – sicherlich ein Schlüsselerlebnis, wenn Herkunftsdeutsche sehen: »Die

feiern ja wie wir!«

Und auch Adir J. möchte ich zustimmen: Die Einstellung der Musiker/

-innen selber ist sehr wichtig. Denken diese bspw., auf dem Jahrmarkt einer

ostdeutschen Kleinstadt kämen sie sowieso nicht gut an, und treten darauf-

hin dort nicht auf, können die Herkunftsdeutschen hier ihreMusik nicht ken-

nen lernen. Adir J. tritt bei Gelegenheiten dieser Art auf, zweifelte laut eige-

ner Aussage mehrfach im Voraus daran, ein positives Konzertfeedback zu be-

Sehr interessant finde ich noch zwei weitere von den Interviewten genannte

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

kommen, machte aber ausschließlich erfreuliche Erfahrungen. Er sagt, seine

eigenen negativen Vorurteile seien nie bestätigt worden.

 

Die (z.T. weit auseinandergehenden) Lebenswirklichkeiten vonMenschen aus

der Türkei in Deutschland werden somit auf vielfältige Art und Weise auf

Musikveranstaltungen dargestellt. Die interviewten Musiker/-innen berich-

ten fast ausschließlich von positiven Erfahrungen auf den eigenen Konzerten.

Kemal Dinç erwähnt als für ihn ärgerlich lediglich, dass Herkunftsdeutsche

bei Konzerten niedriger Qualität z.T. auch begeistert klatschen und somit of-

fenbaren würden,wie wenig sie bisher von denMusiktraditionen verstünden.

Es sei vielen von ihnen aufgrund fehlender Vorerfahrungen nicht möglich,

das gehörte Konzert in einen größeren Referenzrahmen einzuordnen. Adir J.

Tekîn erlebte den größeren Referenzrahmen ebenfalls als fehlend, wenn her-

kunftsdeutsche Konzertgänger/-innen sich die Information über seine kurdi-

sche Identität nicht merken konnten und daher dachten, sie hätten von ihm

ein türkisches Konzert gehört. Beide Musiker machten aber auch zahlreiche

positive Erfahrungen mit dem herkunftsdeutschen Publikum.

Die einzige wirklich negative Entwicklung, die beschrieben wurde, stellt

die Furcht mancher Herkunftsdeutscher vor der politischen Instabilität in

der Türkei und in arabischen Ländern und vor hiermit verbundenen gro-

ßen Flüchtlingswellen nach Deutschland dar. Dies führte aber nicht zu Ne-

gativäußerungen auf Konzerten meiner Interviewpartner/-innen. Es handelt

sich hierbei um eine unterschwellige Tendenz in Teilen der deutschen Ge-

sellschaft, die für Menschen mit biographischem Bezug zur Türkei sicherlich

belastend ist, von der sich das Musikleben jedoch unberührt zeigt. Zu den

Musikveranstaltungen kommen Zuhörer/-innen unterschiedlicher Nationa-

litäten, die sich für Kulturen aus der Türkei interessieren.

5.3 Antworten zur Frage nach Hoffnungen bezüglich der Musik
im transnationalen Kontext

Die starke Verbundenheit zwischen den Diaspora-Communitys aus der

Türkei in Deutschland und den Menschen in der Türkei wurde von allen

zehn Interviewten bestätigt. Das große Interesse der Diaspora-Community-

Angehörigen für das Kulturleben in der Türkei ist unumstritten. Interessant

ist jedoch auch die Frage, inwiefern Menschen in der Türkei dieses erwidern,

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 199

und welchen Einfluss die Hoffnung hierauf auf das Wirken der Menschen in

Deutschland hat.

Alle zehn Interviewten sagen über kurdische Musik aus Deutschland, sie

habe Einfluss auf das Kulturleben in der Türkei. Ausschließlich Sercan Gün-

duğ ist sich nicht sicher, wie viel Interesse die Leute aktiv hierfür aufbringen.

Er betrachtet die Einflüsse eher als unterschwellig wichtig.

Nurettin Kanoğlu, selber Kurde, sagt sogar, alle Musiker/-innen, die er

in seiner Kindheit in der Türkei gehört habe, hätten in Europa gelebt. An-

dere Interviewpartner/-innen haben ähnliche Erfahrungen gemacht. Als be-

sonders bedeutsam im deutsch-kurdischen transkulturellen Kontext benannt

werden die Musiker Şivan Perwer, Nizamettin Ariç und Ciwan Haco (Anmer-

kung: Letzterer wurde allerdings in einem kurdischen Dorf in Syrien geboren

und lebt heute in Schweden). Die Bedeutung einer dieser oder aller drei Mu-

siker für die kurdischen Communitys in der Türkei erwähnten unabhängig

voneinander Nurettin Kanoğlu, Adil Arslan, Bülent Emir und Adir J. Tekîn.

Des Weiteren sagt Kemal Sahir Gürel aus, der in Deutschland lebende kurdi-

sche Sänger Şivan Perwer sei auch für die türkische Linke von großer Bedeu-

tung gewesen. Er selbst sei in türkischen Kreisen groß geworden, woman die

Texte nicht verstanden und dennoch viel gehört habe. Des Weiteren werden

Mikail Aslan und Ahmet Aslan als für Kurden in der Türkei bedeutsamund aus

Deutschland heraus berühmt geworden benannt. Adir J. Tekîn weist jedoch

darauf hin, dass jene Musiker/-innen, die so erfolgreich seien, mittlerweile in

die Türkei einreisen dürften, und dass das Diaspora-Leben daher nicht mehr

isoliert zu betrachten sei. In der Tat beziehen sich die meisten Aussagen über

die Bedeutung der genanntenMusiker für die Türkei auf Zeiten, in denen kur-

dische Musik noch mehr Restriktionen ausgesetzt war als heute – vor allem

auf Zeiten, in denen der gesamte Gebrauch der kurdischen Sprache(n) un-

tersagt war. In dieser Periode war das Einschmuggeln kurdischer Kassetten

von außerhalb eine von wenigen Möglichkeiten für Menschen in der Türkei,

Musik der Art bereitstellen bzw. konsumieren zu können.

Im Jahr 2018, selbstverständlich, gestaltet sich dies anders. Ein Grund

hierfür stellt die veränderte politische Lage dar: Offiziell gibt es kein Verbot in

der Türkei mehr, kurdische Musik zu produzieren (auch wenn z.T. andere Be-

obachtungen hierzu gemacht wurden, wie in Kapitel 1.2.3 dargelegt). Zusätz-

lich haben sich die technischen Möglichkeiten zur transnationalen Musikver-

breitung erweitert: Sakîna Teyna beschreibt, wie die Distribution kurdischer

Musik aus Deutschland heute hauptsächlich über das Internet realisiert wer-

de. Dieses sei der »beste Schwarzmarkt« für die »Musik in Kurdistan«. Es ge-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

be im Internet gar Listen, auf denen in Europa lebende Musiker/-innen dem

Alphabet nach sortiert stünden, welche die Leute dann auf YouTube suchen

würden.

Die Möglichkeit der Verbreitung von Kultur über das Internet ist in Sakî-

nas Fall besonders bedeutsam. Erstens wurde eines ihrer in Europa produ-

zierten Alben zensiert: In der Türkei durfte ein hierfür aufgenommenes Lied

aus, wie sie sagt, nur vorgeschobenen Copyright-Gründen nicht erscheinen.

Und zweitens kann sie nicht mehr in die Türkei einreisen. Meine anderen

Interviewpartner können alle in die Türkei reisen – wie leicht sich dies und

das Organisieren von Konzerten dort für sie gestalten, variiert jedoch sehr.

Mehmet Akbaş wies im Interview darauf hin, dass Musiker/-innen, die einen

deutschen Pass besäßen, leichter eine Konzertreise in die Türkei veranstalten

könnten als jene ohne. Die unterschiedlichen rechtlichen Voraussetzungen

der Diaspora-Musiker/-innen stellen also einen entscheidenden Aspekt dar,

welche kurdische Musik aus Deutschland sich wie in der Türkei verbreitet. So

kann Sakîna z.B. keine Konzerte in der Türkei spielen – möglicherweise wä-

ren ihr Einfluss und/oder die Hoffnung auf Einfluss auf das Kulturleben dort

ansonsten noch größer und die Prozesse ihrerMusikproduktion komplett an-

ders aufgebaut. Sie berichtet, wie Kurden sie im Internet suchen und ihr (und

demTrioMara) viel Zuspruch für die Klavier-Arrangements von traditionellen

anatolischen Liedern zukommen lassen würden. Dies, sagt sie, sei für diese

komplett neu. Es bleibt offen, welche Wirkung ihre Musik bei Livekonzerten

in kurdischen Provinzen erzielen könnte und was dies in derWechselwirkung

für ihre kreativen Schaffensprozesse ausmachen würde.

Adir J. Tekîn wurde jedoch auch unabhängig von rechtlichen Bedingungen

von Bookern seines Vertrauens dringend davon abgeraten, seine Musik in der

Türkei darzubieten. Sozio-kulturelle Hürden stellen sich folglich ebenfalls.

Für die meisten meiner kurdischen Interviewpartner/-innen scheint die

Hoffnung, ihre Musik werde in der Türkei gehört, dennoch essentiell bei der

Musikproduktion zu sein. Mehrere von ihnen verließen die Türkei nur un-

ter hohem politischem Druck und haben z.T. noch Verwandte dort, die wei-

terhin unter den gesellschaftlichen Umständen leiden. Ihnen und weiteren

kurdischen Menschen in der Türkei gegenüber haben die Musiker/-innen ein

Gefühl der moralischen Verpflichtung: Sie kämpfen in mehreren Fällen – laut

eigener Aussage – von Deutschland aus für den kulturellen Status der Kurden

und möchten den Menschen aus der Diaspora heraus etwas Schönes bieten:

Musik, die in der Türkei nicht immer problemlos produziert werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 201

Konzerte in der Türkei organisiert aus meiner Gruppe der kurdischen

Interviewten jedoch ausschließlich Mehmet, welcher dort sogar regelmäßig

auftritt. Sakîna aber darf nicht einreisen, Adir J. wurde davon abgeraten, hier

Konzerte zu spielen, und Bülent hat die Türkei erst im Zuge der aktuellen

politischen Lage verlassen und zeigt sich desillusioniert in Bezug auf das

Musikleben dort; er plant vorerst nur in Mitteleuropa angesiedelte Projek-

te. Nurettin konzentriert sich als semi-professioneller Musiker mit weniger

verfügbarer Zeit ebenfalls auf das Konzertleben in Deutschland. Auf meine

Interviewfragen zu einem möglichen Einfluss der Musik auf das Leben der

Menschen in der Türkei antworteten die meisten kurdischen Interviewpart-

ner/-innen aber sichtlich gerne und ausführlich. Mehrere von ihnen scheinen

durch die Partizipation von Menschen in der Türkei an ihren Produktionen

stark motiviert zu werden. Nurettin ist stolz auf die Mitwirkung von Musik-

schaffenden aus der Türkei an seinem Debütalbum, Sakîna nutzt die Verbrei-

tungsmöglichkeiten über das Internet und auch über den offiziellen Weg der

Vermarktung von Tonträgern sehr aktiv, Mehmet tritt nicht nur in der Türkei

auf, sondern verkauft ebenfalls seine Alben dort. Die Türkei stellt für mehre-

re kurdische Interviewpartner/-innen einen nicht wegzudenkendenWunsch-

Rezeptionsbereich dar.

Kemal Dinç, selbst kein Kurde, weist zudem darauf hin, wie groß die fi-

nanzielle Unterstützung sei, die die kurdischen Communitys in Deutschland

den Kurden in der Türkei zukommen ließen. Das Geld werde dort bspw. für

die Ausrichtung von Nevroz-Feiern verwendet. Es ist bemerkenswert, dass

Kurden in Deutschland ihr Geld lieber den Kurden in der Türkei zukommen

lassen als es selbst für Kulturorganisation in Deutschland zu verwenden, und

weist auf, wie groß nicht nur die Hoffnung auf Kenntnisnahme der eigenen

Aktivitäten in der Türkei ist, sondern wie groß auch ein Gefühl der Fürsorge

für die Menschen dort ist. Dies erklärt auch, warum kurdische Musiker/-in-

nen in Zeiten der Trauer (z.B. nach Anschlägen in kurdischen Gebieten) z.T.

selbst in Deutschland auf Werbung für ihre Konzerte verzichten: Dies wür-

de dann als egoistisch, dem Schmerz der Gemeinschaft nicht angemessen,

wahrgenommen werden.

Interessant ist auch die Frage, inwiefern die Menschen in der Türkei noch

heute von dem Wirken einzelner Musiker/-innen aus Deutschland wie Şivan

Perwer und Nizamettin Ariç in längst vergangenen Jahrzehnten profitieren.

Kadir Şahinkaya bezweifelt, dass die vorübergehend in der Türkei erfolgreiche

kurdische Musik aus Deutschland dort langfristig Spuren hinterlasse. Dies

steht jedoch imWiderspruch zu einer Aussage Adil Arslans: Heute in der Tür-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

kei erfolgreiche Bands, wie bspw. Kardeş Türküler, sind ihm nach gerade von

Musikern wie Şivan Perwer, Nizamettin Ariç und Ciwan Haco musikalisch

beeinflusst worden, was einen langfristigeren Effekt dieser Musiker auf das

Kulturleben in der Türkei implizieren würde. Bülent Emir, welcher noch bis

vor Kurzem in der Türkei lebte, sagt, es handele sich bei den Beobachtungen

zu kurdischen Musikschaffenden aus Deutschland aber immer nur um eini-

ge wenige berühmte Fälle, wohingegen der Großteil des Diaspora-Lebens aus

Deutschland für die Kurden in der Türkei nicht von Bedeutung sei.

 

Der Einfluss von Aleviten in Deutschland auf das Kulturleben der Türkei ist

vielfach belegt: Die selbstbewusste Kulturorganisation der Angehörigen der

Religionsgemeinschaft in Deutschland gilt als große Inspiration, welche ei-

nen Beitrag zum offeneren Umgang mit der alevitischen Kultur in der Türkei

leisten konnte. Dies betonen auch mehrere meiner Interviewpartner/-innen

unabhängig voneinander. Kemal Dinç sagt zudem, dass die CHP mit der Fö-

deration der Aleviten in Deutschland kommuniziere, und dass – ähnlich wie

bei den Kurden – Communitys aus Deutschland das alevitische Kulturleben

in der Türkei unterstützen würden. Jedoch gibt es kaum Beispiele für be-

deutsame musikalische Akteure oder Produktionen. Kemal Sahir Gürel sagt

sogar explizit, er glaube nicht an eine Inspiration durch Musik der aleviti-

schen Communitys in Deutschland, schließlich kopierten diese doch nur das

Musikleben aus der Türkei.

Adil Arslan benennt ein Beispiel von Beeinflussung des Kulturlebens der

Türkei von Deutschland aus: Er beschreibt in diesem Kontext die bereits dar-

gestellte Veranstaltung »Epos des Jahrtausends – Bin Yılın Türküsü«, welche

zunächst in Köln und später in Istanbul zur Aufführung kam, wobei eini-

ge Musiker/-innen der Originalbesetzung aus Deutschland eingeflogen und

durch ortsansässige Musiker/-innen ergänzt wurden. Dieses Event, in dem

mit Musik die Geschichte des Alevitums dargestellt wurde, kann zwar als aus-

gesprochen bemerkenswert angesehen werden, jedoch konnte mir selbst Adil

– ein versiertere Organisator und Insider des alevitischen Kulturlebens – kei-

ne neuere Veranstaltung von vergleichbarer Größe, Berühmtheit oder politi-

scher Relevanz nennen.

Da das große Interesse der Aleviten an Musik im Allgemeinen unumstrit-

ten ist, lässt der Mangel an bekannten Produktionen aus der Diaspora den

Schluss zu, die alevitische Gemeinschaft sei weniger unzufrieden mit ihren

Möglichkeiten, in der Türkei Musik zu produzieren, als die kurdische. Das

Importieren vonMusik aus der Diaspora – auf dem regulärenWeg derMusik-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 203

vermarktung in Form von Tonträgern und offiziellen Musik-Downloads oder

auch illegal über das Internet – scheint nicht nötig zu sein. Hierzu passt die

bereits aufgeführte AussageNurettin Kanoğlus, selbst rechteMenschen in der

Türkei würden inzwischen alevitische Musik mögen. Der Grund hierfür liegt

in der Geschichte der alevitischen Musik in der Republik Türkei begründet

(siehe hierzu die Kapitel 1.3.2 und 4.1). Des Weiteren ziehe ich den Schluss,

dass türkische Aleviten in Deutschland im Allgemeinen weniger als Kurden

das Gefühl haben, zurückgelassene Angehörige der eigenen Gemeinschaft in

der Türkei unterstützen zu müssen.

Mehmet Akbaş sagt über alevitische Konzerte in Deutschland, die Nach-

frage sei unter den kurdischstämmigen Aleviten am größten. Sakîna Teyna

beobachtet zudem, wenn Aleviten auf Türkisch sängen, sei dies nicht proble-

matisch, nur, wenn dies auf Kurdisch geschehe. Hier wird erneut deutlich,

dass die sprachliche und ethnische Diskriminierung der Kurden erheblich

größer ist als die der Aleviten. Kurdische Aleviten erleben Einschränkungen,

jedoch hauptsächlich aufgrund des im vorigen Abschnitt behandelten Aspekts

der mit Musik zum Ausdruck gebrachten kurdischen Identität.

Die Aleviten in der Türkei mit Musik von Deutschland aus zu erreichen,

ist für meine Interviewpartner/-innen (zumindest wenn es rein um den ale-

vitischen Aspekt geht) nicht bedeutsam. Adil Arslan konzentriert sich auf das

Musikleben in Deutschland. Kemal Dinç tritt viel in der Türkei auf, kooperiert

darüber hinaus mit einem Bağlama-Bauer in Istanbul und ist im Gespräch

mit Einrichtungen der Lehre wie dem erwähnten Institut in Tunceli/Dersim;

er ist zudemmein einziger Interviewpartner, der angab, später wieder in der

Türkei leben zu wollen. Jedoch scheint er sich schlichtweg gerne in der Türkei

aufzuhalten und nicht einen expliziten – mit den Kurden vergleichbaren –

Kulturkampf dort zu führen.

Türkischstämmige alevitische Musiker/-innen verfolgen also nicht den

Gedanken, alevitische Musik aufgrund eines Mangels an dieser in der Tür-

kei ersatzweise von Deutschland aus zur Verfügung zu stellen. Die Türkei

hat zudem für sie deutlich weniger bis kaum die Rolle einer aus Not (end-

gültig) zurückgelassenen, schwer zu erreichenden und zudem mitunter in

Bezug auf das zwischenmenschliche Leben idealisierten ehemaligen Heimat.

Kemal Dinç wirkt noch uneingeschränkt in der Türkei und Adil Arslan hat

in Frieden (weitestgehend) mit dem Gedanken, dort aufzutreten, abgeschlos-

sen. Dies steht in großem Kontrast zur Sicht der Kurden auf ihre in vielen

Fällen unter starkem gesellschaftlichem Druck verlassenen Heimatregionen.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

 

Zur Frage nach explizit linken Impulsen aus der Diaspora, welche mit Musik

zum Ausdruck gebracht werden, erhielt ich von den Interviewten sehr un-

terschiedliche Antworten. Hatte ich es bei der Untersuchung der Musik der

Aleviten bereitsmit zwei »Gruppen an Aleviten« (den kurdischstämmigen und

den türkischstämmigen) zu tun –wodurch ich keinen allgemeingültigen »ale-

vitischen Code« identifizieren konnte –, so gewann ich bei der Analyse der

Aussagen zum Kulturleben der Linken erst recht den Eindruck, meine Inter-

viewpartner/-innen sprächen von zwei unterschiedlichen Teil-Communitys.

Adir J. Tekîn beobachtet ähnlich wie bei den Aleviten eine Art generelle

Empowerment-Wirkung des Kulturlebens aus der Diaspora, kann aber keine

spezifisch bedeutsame Rolle der Musik hierbei feststellen. Auch Bülent Emir

hält das Musikleben aus der Diaspora für unbedeutsam für linke Gruppie-

rungen in der Türkei. Und Kemal Dinç sagt aus, dass zwar ca. drei Viertel der

Finanzierung von linken Kulturevents in der Türkei aus Europa kämen, aber

keine musikalisch-kreativen Einflüsse zu verzeichnen seien. Erneut möch-

te ich festhalten, dass die finanzielle Zuwendung ein nicht wegzudenkender

Einfluss ist: Mehr Geld zur Verfügung zu haben, ermöglicht, die Vorausset-

zungen für mehr Konzerte zu schaffen. Dennoch gehört Kemals Aussage in

die Reihe von Interviewaussagen, denen zufolge die Musik explizit links-sys-

temkritischer Menschen aus der Türkei in Deutschland nicht von Bedeutung

ist. Es wurde von keinem der hier erwähnten Interviewpartner die Hoffnung

geäußert, dies möge sich ändern. Der Wunsch, das Leben der Linken in der

Türkei von Deutschland aus mit Musik zu verbessern, ist hier nicht vorhan-

den.

Mehmet Akbaş hingegen trifft die Aussage, in kurdischen Provinzen in-

teressierten sich die Leute sehr für linke Musik aus der Diaspora. Er weist

zudemdarauf hin, dass viele linkeMusiker/-innen nicht freiwillig in Deutsch-

land leben, sondern sich im Exil fühlen würden, weshalb in ihren Schaffens-

prozessen immer auch die Intention mitschwinge, die Musik in der Türkei

(der eigentlichen Heimat) zu verbreiten. Nurettin Kanoğlu schätzt die Lage

ebenso ein: In Freiheit geschaffene Musik sei auf jeden Fall eine Inspiration

für Menschen in der Türkei. Er sagt, viele linke Musiker/-innen würden in

der Diaspora leben, da es ihre einzige Möglichkeit sei, ihre Musik auszule-

ben, und bestätigt, dass die hier produzierten Alben in die Türkei gelangen.

Laut Sakîna Teyna ermutigen die Menschen in der Türkei zudem linke Musi-

ker/-innen in Deutschland mit Kommentaren wie »Ihr seid unsere Stimme!«

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 205

dazu, weiter zu musizieren. Mehmet, Nurettin und Sakîna ähneln bzw. er-

gänzen sich somit in ihren Aussagen. Alle drei sind kurdischer Abstammung.

 

Grundsätzlich lässt sich also festhalten, dass nichts die Aussagen zur Bedeu-

tung ethnisch, religiös und politisch ausgerichteter Diaspora-Musik so sehr

beeinflusst wie die Zugehörigkeit zu Gruppierungen der Türken bzw. Kur-

den. Mehrere meiner türkischen Interviewpartner sagten zudem, sie wür-

den die Fragen nach Zugehörigkeit zu ethnischen, religiösen und/oder poli-

tischen Minderheiten als nicht so wichtig erachten. Sie glauben des Weiteren

nicht unbedingt, ihresgleichen in der Türkei erreichen oder in ihrem musi-

kalischen Ausdruck beeinflussen zu können. Da sie dafür jedoch in mehreren

Fällen sehr erfolgreich in großen Institutionen des Kulturlebens in Deutsch-

land tätig sind, stellt sich die Frage, inwiefern der von mir gewählte Begriff

»Diaspora« ihnen überhaupt gerecht wird. Gemäß der Definition von Turino

wäre die Betrachtung der Musiker/-innen als Zugehörige einer Communi-

ty der »Immigrierten« in manchen Fällen passender. Diese beschreibt er wie

folgt:

»If an immigrant group is to emerge as a new cultural formation in the

›host‹ [Herv.i.O.] country, it will involve a relatively stable settlement and

recognition and relations among the immigrants that are typically based

around common origin. Distinct from diasporas and cosmopolitans, im-

migrant communities are defined by bilateral relations and movement

between the new and the original home environments and, prominently,

by a combination of practices, ideas and objects from the two locations.«13

Communitys von Immigrierten entstehen laut Turino meist an Orten, wo es

bereits andere Immigranten und Immigrantinnen gibt,wo Strukturen für das

Wohnen und Arbeiten schon bestehen.Wenn nicht Rassismus in der Aufnah-

megesellschaft blockierend wirkt, assimilieren sich die Mitglieder der Com-

munity mit der Zeit.14

In Kontrast hierzu definiert Turino »Diaspora« (den Term, für den ich

mich im Forschungskonzept dieser Arbeit entschieden hatte) wie folgt:

»Diasporic formations [Herv.i.O.] are distinct in that they combine habits from

the original home and their new home and are influenced by the cultural

13 Turino 2003: 59.

14 Vgl. Turino 2003: 59.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

models from other places in the diaspora. The diasporic sites are unified as

a formation by at least symbolically emphasizing their allegiance to their

original homeland and by social network across the sites.«15

Neben der Solidarität für andere Diaspora-Angehörige – in welchem Land sie

auch leben mögen – kann also auch die Inspiration von überall her wahrge-

nommen werden. Dies scheint mir bei den kurdischen Interviewten der Fall

zu sein, wenn sie bspw. Ciwan Haco, der in Schweden lebt, ebenso als bedeut-

sam angeben wie Musiker/-innen, die in der Türkei oder in Deutschland wir-

ken. Turino schreibt gar, für Diaspora-Communitys könne ein kreativer In-

put aus einem dritten Land wichtiger sein als einer aus dem Herkunfts- oder

Aufnahmeland.16 Begünstigt wird diese Haltung sicherlich dadurch, dass die

Kurden – selbst, wenn sie nicht aus ihren Herkunftsprovinzen emigrieren

– über mehrere Länder verstreut leben (Ciwan Haco bspw. wurde in Syrien

geboren). Geht man davon aus, dass das Selbstverständnis der Kurden im

Allgemeinen nicht an Ländergrenzen gebunden ist, so bietet dies auch ei-

ne zusätzliche Erklärung dafür, wieso der Gedanke, aus Deutschland könne

man Einfluss auf das Kulturleben in der Türkei nehmen, in kurdischen Com-

munitys verbreiteter ist als in türkischen, wo man Ländergrenzen nicht oder

weniger infrage stellen. Unter Umständen erklärt es auch, wieso Kurden in

der Türkei verstärkt das Interesse und die Zeit aufwenden, im Internet alpha-

betische Auflistungen der in Europa lebenden Musiker/-innen zu lesen und

diese dann auf YouTube zu suchen.

Die Frage danach, ob jemand türkisch- oder kurdischstämmig ist, ist so-

mit nicht nur für die Frage, welche Chancen er oder sie in der Türkei gehabt

hätte – und ob eine Emigration aus dem Heimatland zwingend notwendig

erschien –, von Bedeutung, sondern auch dafür, wie er oder sie kulturelle

Identität im Allgemeinen samt den hiermit verbundenen Möglichkeiten als

Musiker/-in sieht.

Einige meiner türkischstämmigen Interviewpartner – insbesondere Ke-

mal Sahir Gürel und Kemal Dinç – agieren viel im Musikleben der Türkei.

Jedoch scheinen sie trotz des Wunsches nach transnationalem Wirken – ver-

glichen mit den kurdischen Interviewten – eher nicht als Mitglieder einer

Diaspora zu handeln. Pries formuliert in seinem Artikel »Warum pendeln

manche Migranten häufig zwischen Herkunfts- und Ankunftsregion?«, dass

15 Turino 2008: 118.

16 Vgl. Turino 2003: 60.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 207

»neben den klassischen Idealtypen (1) des Auswanderers bzw. Einwanderers

(der im Idealfall nur einmal die Grenze überschreitet und sich dann dauer-

haft im Ankunftsland niederlässt), (2) des Rückkehrmigranten bzw. ›Gast-

arbeiters‹ [Herv.i.O.] (der im Idealfall die Grenze einmal zur Auswanderung

und einmal zur Rückwanderung überschreitet und sich dann dauerhaft wie-

der im Herkunftsland niederlässt) und (3) des saisonalen Pendlers (der […]

sehr häufig für kurze jahreszeitbedingte Arbeitsaufenthalte hin- und her-

wandert) ein vierter Idealtyp internationaler Arbeitswanderung von Bedeu-

tung ist, den man Transmigrant [Herv.i.O.] nennen kann. Dieser Typus des

Transmigranten unterscheidet sich von den drei anderen, klassischen Typen

durch seinen Wanderungsverlauf und seine Lebensorientierungen.«17

Es handelt sich hierbei also um einen bewusst gewählten Livestyle, in dem

ein Musiker bzw. eine Musikerin Chancen in beiden Ländern nachgeht. Pries

beschreibt präziser:

»Häufige (und nicht nur saisonale) Landeswechsel in der Erwerbskarriere

sinddemnachnicht unbedingtAusdruck vongescheitertenAuswanderungs-

bzw. Rückkehrwanderungsstrategien, sondern von transnationalen Arbeits-

und Lebensstrategien.«18

Diese Beschreibung trifft auf einige meiner türkischstämmigen kommerziell

erfolgreicheren Interviewpartner zu.

 

Abschließend sollen jedoch noch einige Punkte, für die ich die Aussagen

meiner gesamten Interviewgruppe (türkisch- und kurdischstämmige Musik-

schaffende) betrachte, Erwähnung finden. Bezüglich einer zu erwartenden

Entwicklung der Auswirkung des Musiklebens der Communitys in Deutsch-

land auf das Musikleben in der Türkei sind einige Interviewpartner/-innen

optimistischer als andere. Keine Hoffnung auf eine positive Entwicklung im

Sinne des Wohls der Menschen in der Türkei durch Musikschaffende hat

Kemal Dinç. Und Kadir Şahinkaya sagt, wie bereits im Abschnitt über Kurden

erwähnt, aus, dass vorübergehende Effekte durch Musik aus Deutschland

keine bleibenden Spuren hinterließen.

Sercan Günduğ hingegen glaubt daran, dass Netzwerke wachsen und

gemeinsame Plattformen entstehen und an Bedeutung gewinnen könnten.

17 Pries 2010: 75.

18 Pries 2010: 71.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Er sagt zum einen, das Interesse an Kooperationen aus der Türkei könne

wachsen, und des Weiteren, dass Musiker/-innen, die Interesse an Zu-

sammenarbeit mit in Deutschland lebenden Musikschaffenden hätten, sich

sicher eher aktiv mit deren Produktionen beschäftigen würden als Men-

schen in der Türkei ohne transnationale Karrierebestrebungen. Folglich sind

auch die transnationalen Hoffnungen der Musiker/-innen im kulturellen

Herkunftsland selbst von Bedeutung, nicht nur die derer außerhalb.

Sugarman formuliert über Diaspora-Dialog im albanischen Kontext:

»On the one hand, those based in the homeland need to gear their perfor-

mances in great part to the tastes and sensibilities of diaspora producers

and audiences. On the other, for those living abroad, active participation

in the music industry has often required that they return to homeland ar-

eas to collaborate with the most highly regarded composers, arrangers, and

video directors. It is out of such dynamics that the conditions have emerged

through which mediated musics may facilitate forms of homeland-diaspora

dialogue.«19

Insofern können transnationale Praktiken nicht nur für diskriminierte Grup-

pierungen bedeutungsvoll sein, sondern ganz generell dieMusikindustriemit

formen. Adil Arslan merkt zudem an, dass gerade die jüngeren Generationen

in der Türkei viel aus der Diaspora mitbekämen – eine Tendenz, die ich eben-

falls als zukunftsträchtig erachte.

Die einzige Komponente, die von mehreren der Interviewten unabhängig

voneinander als hoffnungsvoll in Gegenwart und Zukunft genannt wird, ist

das Internet. Mehmet Akbaş lobt ganz generell die Möglichkeiten, die das In-

ternet bietet, wenn sich Menschen in der Türkei über Musik in der Diaspora

informieren möchten. Sercan Günduğ und Sakîna Teyna benennen explizit

YouTube als geeignete Plattform. Sercan weist auch auf die Möglichkeit, Da-

teien in anderen Netzwerken zu posten, hin; Sakîna beschreibt alphabetisch

sortierte Listen im Internet, die über die Existenz von in der Diaspora leben-

den Musikschaffenden informieren, sowie den »Schwarzmarkt« im Internet.

Hiermit sind sicherlich nicht nur zu streamende YouTube-Videos gemeint,

sondern auch die Möglichkeit des Musik-Downloads.

Gezen beschreibt in ihrem 2011 erschienenen Artikel zu »Copyleft«-

Strategien in der Türkei amBeispiel der Band Bandista das Prinzip »Copyleft«

als direktes Gegenstück zu »Copyright«. Copyright, so wird argumentiert,

19 Sugarman 2004: 28.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 209

ist häufig gegen das Individuum gewendet. Dem Copyleft liegt ein mar-

xistisches Verständnis zugrunde: Alles, was produziert wird, materiell und

intellektuell, soll der Gemeinschaft zugutekommen; es ist kein Privatbe-

sitz. Künstler/-innen können so zwar keinen finanziellen Gewinn durch

ihre Musikverbreitung erzielen – dies gestaltet sich bei meinem Beispiel

der Kurden in der Türkei jedoch sowieso als sehr schwierig. Das Ziel der

Musikdistribution ist nun ein verändertes: Wissen soll verbreitet werden.20

»The music industry has undoubtedly changed through the advent of the

Internet. But while the Internet has been associated with pirating and file

sharing, with Bandista we encounter a subversive use of the Internet as a

means of collaboration, exchange, as well as of distribution on their own

terms. Their practice of copyleft and invitation to download, copy, and dis-

tribute their music stand in direct opposition to common practices in the

music industry. […] Bandista see copyleft as instrumental to fighting the in-

dustry’s common practices and the commodification of culture.«21

Copyleft-Prinzipien sind im Kontext der Türkei keinesfalls nur für kurdische

Musiker/-innen von Bedeutung. Bandista bspw. sind ein links-systemkriti-

sches Musikkollektiv ohne ethnische Ausrichtung. Im Kontext meiner Arbeit

jedoch wurde ausschließlich im kurdischen Kontext auf die Möglichkeit ver-

wiesen, den rechtlich weniger strukturierten Raum des Internets zu nutzen,

um das Copyright zu umgehen.

Kissau und Hunger weisen zudem darauf hin, dass das Internet nicht

nur den Vorteil bietet, jene Teile der Gesellschaft, die in den Medien und im

Kulturleben häufig übergangen werden, überhaupt zu Wort kommen zu las-

sen, sondern dass sich die Selbstpräsentation der Community dadurch nun

auch vielfältiger gestalten kann.Die Autoren führen aus, die kurdische Selbst-

organisation sei zuvor von wenigen Akteuren geprägt und hochgradig poli-

tisiert gewesen, durch das Internet aber würden nun sehr unterschiedliche

Community-Mitglieder die Möglichkeit erhalten, sich zu äußern und die Be-

wegung mitzugestalten. Die kurdische Selbstdarstellung sei hierdurch heute

demokratischer organisiert und heterogener als zuvor.22

Zusätzlich bietet die Literatur jedoch leider auch Anlass zur Annahme,

das Internetzeitalter könne die Situation diskriminierter Gruppierungen in

20 Vgl. Gezen 2011: 444f.

21 Gezen 2011: 444f.

22 Vgl. Kissau/Hunger 2010: 261.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

der Türkei verschlechtern. Costa, die 2016 eine Studie zu sozialen Medien im

Südosten der Türkei veröffentlichte, schreibt, die Selbstzensur habe durch das

Internet ein ganz neues Maß erreicht.

»On the one hand, opponents of the government felt themselves to be even

more under the threat of State surveillance when expressing themselves on-

line than theywere offline, and evidence suggests that they are entirely right

to be fearful in that regard.«23

Des Weiteren schreibt sie über systemtreue Internetnutzer/-innen:

»On the other hand, the Turkish government and its supporters took advan-

tage of the new increased opportunities of visibility created by social me-

dia and started actively to produce and share online content. […] we can ar-

gue that Facebook has strengthened the political inequality between those

who adhere to the ideological model of the Turkish nation and those who do

not.«24

Laut Egin bezeichnete Präsident Erdoğan jedoch denOnline-Nachrichtendienst

Twitter als größtmögliche Bedrohung für die Gesellschaft25. Diese Aussage

wiederum ist für Systemkritiker/-innen positiv zu deuten: Die Politik fürchtet

ihre Internet-Aktivitäten, weil hier eben doch (gelegentlich) gesellschaftliches

Potential liegt. Das Internetzeitalter bietet somit sowohl neue Chancen als

auch neue Gefahren.

 

Ein weiterer bisher nicht diskutierter Punkt im Rahmen dieser Arbeit ist die

Frage, ob das Diaspora-/Immigranten-Musikleben in Deutschland repräsen-

tativ ist für das Musikleben von Menschen aus der Türkei außerhalb dieser

im Allgemeinen. Kemal Sahir Gürel sagt, den in Deutschland lebenden Men-

schen aus der Türkei mangele es an Kreativität. Da in Deutschland nichts

Neues entstehe, könne die Türkei davon auch nicht inspiriert werden. Auch

Kemal Dinç meint, die Diaspora-Kultur in Deutschland sei nur eine Kopie

der Türkei. In anderen Ländern, z.B. den USA, gebe es innovative Diaspora-

Communitys aus der Türkei, nicht so in Deutschland. Ich möchte hier auch

an seine Aussage erinnern, seine experimentelle Musik auf der Bağlama ge-

falle den in Deutschland lebenden Aleviten und Kurden nicht. Intellektuelles

23 Costa 2016: 161.

24 Costa 2016: 161.

25 Vgl. Egin 2013: 55.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 211

herkunftsdeutsches Publikum sei hieran interessiert, nicht jedochMenschen,

die sich bestimmten anatolischen Traditionen verbunden fühlten. Er wies im

Interview zudem darauf hin, dass in Deutschland lebende Türken (Almancılar)

in der Türkei häufig als besonders traditionsbewusst verspottet werden wür-

den.

Rice schreibt über Tradition:

»In modern societies tradition becomes a text for interpretation, and

its ›readers‹ [Herv.i.O.] act as if it made claims on them, as if the ›truth‹

[Herv.i.O.] of tradition were being served by the precise manner in which

they appropriate it – thus the claim to authenticity. The conscious encounter

with tradition creates a tension between the world it once referenced and

the modern world it must be made to reference.«26

»Tradition« ist für manche Communitys also auch ein Code. Wird der Code

jedoch verändert, so kann er nicht mehr wie bisher als »Tradition« dekodiert

werden. Diese Veränderung, dieser Bruch mit der Tradition, stellt in der Tür-

kei vermutlich »nur« eine Anpassung an moderne Zeiten dar, im Diaspora-

Kontext jedoch möglichweise (für manche) außerdem an die deutsche Gesell-

schaft. Deswegen, so vermute ich, ist in konservativen Kreisen aus der Türkei

in Deutschland die Angst vor Veränderung des Codes größer als in der Türkei

selbst. Dass sichmanch einer hiervon wenig Inspiration für die seit Jahrzehn-

ten auf Diskriminierung basierende Ordnung des Kulturlebens verspricht, ist

verständlich.

Andere Interviewpartner/-innen machten allerdings – auch außerhalb

des besonders speziellen kurdischen Kontexts – die Beobachtung, Diaspora-/

Immigranten-Kultur aus Deutschland werde in der Türkei aufgegriffen: Adil

Arslan sagt, wer in Deutschland erfolgreich sei, habe es verhältnismäßig

leicht, auch in der Türkei anerkannt zu werden. Er führt aus, früher sei

diese Tendenz noch stärker ausgeprägt gewesen, da habe quasi alles aus

Deutschland als moderner oder besser gegolten, doch auch heute ließe sich

diese Haltung durchaus noch bemerken. Ähnliches berichtet Kadir Şahinka-

ya, dem bereits angeboten wurde, als DJ für eine Sendung eines türkischen

Privatsenders zu arbeiten. Er sagt, es sei nicht schwer, aus Deutschland für

Musikveranstaltungen in die Türkei eingeladen zu werden. Auch Mehmet

Akbaş machte sehr positive Erfahrungen damit, seine CDs als deutsche Pro-

26 Rice 1994: 15.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

duktionen in der Türkei vorzustellen – laut eigener Aussage, da das Interesse

an europäischen Produktionen in der Gesellschaft groß sei.

Ich möchte festhalten, dass zwar in Deutschland lebende Menschen aus

der Türkei allgemeinhin als besonders traditionsbewusst gelten und ihnen

daher insgesamt nicht viel Innovation zugetraut wird, dass aber einzelne

kreative Köpfe selbstverständlich in der Türkei hohe Anerkennung genießen

und hier im Alleingang mitunter etwas bewirken können.

Als weiteren Aspekt, der auf eine hohe Bedeutung von Teilen des Kul-

turlebens aus der Diaspora hindeutet, möchte ich die Besorgnis von Behör-

den oder Organisationen aus der Türkei über selbiges anführen. Sakîna Tey-

na erzählte mir, wie die Vorführung eines kurdischen Films in Deutschland

von der türkischen Botschaft verhindert worden sei. Die Repräsentanten und

Repräsentantinnen der türkischen Politik scheinen also davon ausgegangen

zu sein, die Filmvorstellung könne sich nachteilig für sie auswirken. Bülent

Emir berichtete auch in Bezug auf die geschlossenen alevitischen und kur-

dischen Community-Veranstaltungen von einer Zentralisierung der Organi-

sationsstrukturen in der Türkei. So bekam er z.B. die Angabe kurdischer, in

der Türkei ansässiger, Organisatoren mit, die Diaspora-Communitys mögen

Şivan Perwer vorübergehend nicht mehr im Rahmen ihrer Veranstaltung auf-

treten lassen, da ihnen seine politischen Aussagen missfielen – und das, ob-

wohl Şivan Perwer in Deutschland lebt und die Konzerte ebenfalls in Deutsch-

land stattfinden sollten. Des Weiteren, sagt er, hätten sie auch vorgegeben,

welche Musiker/-innen aus der Türkei für Konzerte eingeflogen werden dürf-

ten und welche nicht. Auch die kurdischen und alevitischen Communitys

in der Türkei scheinen also das Konzertleben in Deutschland aufmerksam

zu verfolgen. Dies unterstreicht, dass auch sie das Diaspora-/Immigranten-

Musikleben nicht als irrelevant einstufen.

 

In manchen Fällen lässt sich also eine Relevanz der Musik und der musika-

lischen Veranstaltungen von Menschen mit biographischem Bezug zur Tür-

kei für das Leben diskriminierter Gruppierungen in der Türkei feststellen,

in anderen nicht. Lediglich für die Gruppe der Kurden konnte ein Einfluss

eindeutig festgehalten werden. Das kreative Schaffen der kurdischen Musi-

ker/-innen in Deutschland ist durch dieses Bewusstsein – und die Hoffnung

auf eine Erweiterung der Beeinflussungsmöglichkeiten – angetrieben. Den

Musikschaffenden in der Diaspora gelingt es nicht vollständig, Verbote und

Gebote aus der Türkei zu umgehen – nicht in Deutschland, wie die Beispie-

le von Eingriffen der Vereine und der Botschaft zeigen, und erst recht nicht

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 213

beim transnationalenWirken, wie die Zensur von Sakîna Teynas Album in der

Türkei verdeutlicht. Es ist für die kurdischen Musiker/-innen jedoch bedeut-

sam, das gewaltsam beschränkte Kulturleben der Kurden in der Türkei durch

ihr musikalisches Schaffen zumindest ein wenig zu bereichern.

5.4 Musik und Community-Netzwerke

Abschließend möchte ich auf die kulturellen Netzwerke, in denen ich die Mu-

siker/-innen agieren sah, eingehen. Im Konzept dieser Studie hatte ich mich

für drei zu untersuchende Community-Netzwerke (links-systemkritisch, kur-

disch, alevitisch) entschieden. Im Verlauf der Studie erlebte ich diese drei

Netzwerke als unterschiedlich aktiv und meine Voreinteilung der verschiede-

nen Interviewpartner/-innen in diese als unterschiedlich sinnvoll. Des Wei-

teren war ich von zwei lokalen Netzwerken (Köln – zuzüglich benachbarter

Städte – und Berlin) ausgegangen. Beide Vorannahmen werde ich in diesem

Kapitel reflektieren.

Passy beschreibt die Bedeutung von Netzwerken wie folgt:

»Social networks matter […]. First, they intervene in the specialization and

construction of identities. In this function, networks yield structures of

meaning that enable individuals to create (or to solidify) identities and

to establish cultural proximity with a specific political contention, usually

in the long run. Here networks create an initial disposition to participate

by developing specific meaning structures. […] Second, networks inter-

vene before prospective members join a social movement organization

by providing those culturally sensitive to the issue with an opportunity to

participate. Here networks structurally connect potential participants to a

social movement organization. […] Finally, networks intervene when people

decide to join a movement organization. They influence the definition of

individual perceptions which enable potential participants to decide on

their involvement and its intensity.«27

Dies möchte ich noch einmal kurz zusammenfassen: Soziale Netzwerke hel-

fen bei der Identitätsentwicklung, indem sie einen Bedeutungsrahmen be-

reitstellen, mit dem sich ein Individuum identifizieren und in dem es sich

verständigen kann – im Fall kultureller Netzwerke u.a. durch die erwähnten

27 Passy 2003: 41.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

(De-)Kodierungs-Schemata –, sie bieten konkrete Organisationsstrukturen,

in die die Teilhabe eines Individuums eingebettet wird, und sie beeinflussen

auch, wie ein Individuum, wenn es Teil des Netzwerks geworden ist, sich in

Zukunft (in die Gesellschaft) einbringen möchte.

Jedoch fiel es mir schwerer, als ich gedacht hätte, eindeutige soziale Netz-

werke innerhalb der Communitys aus der Türkei in Deutschland in Abgren-

zung zu anderen zu finden. Dies liegt allerdings nicht daran, dass es kei-

ne starken Verbindungen zwischen den Akteuren gäbe – ganz im Gegenteil:

Beziehungen zwischen den Musikschaffenden aus der Türkei in Deutsch-

land untereinander, sowie zwischen den Organisatoren, dem Publikum, den

Freunden, sind allgemein ausgeprägt. Alleine die hier vorgestellten Musik-

schaffenden kennen sich untereinander fast alle, wie ich nach und nach er-

fuhr. Dies möchte ich kurz graphisch darstellen.

Folgende Musiker/-innen sah ich miteinander agieren: Die durchgehend

miteinander verbundenen Akteure erlebte ich dabei, wie sie gemeinsam mu-

sizierten. Kemal Sahir Gürel arrangierte und produzierte Nurettin Kanoğlus

Debütalbum, Sercan Günduğ und Kadir Şahinkaya spielten und sangen beide

miteinander im Köln Türk Müziği Korusu, Kemal Sahir Gürel veranstaltete

einen privaten Musikabend, wo Sercan zu den geladenen Gästen gehörte und

die beiden miteinander musizierten, Mehmet Akbaş trat als Gastmusiker ge-

meinsammit Adir J. Tekîn und seiner Band auf. Die Pfeile symbolisieren, wen

ich auf den Konzerten von wem antraf: Sercan und Nurettin sah ich beide auf

Konzerten von Mehmet (Sercan sogar zwei Mal), Adir J. traf ich im Publikum

von Sakîna Teyna an.

Bereits bei dieser ersten Betrachtung bestätigt sich nicht, dass das Kon-

zertleben in Köln und Berlin getrennt voneinander zu betrachten wären, da

Adir J. Tekîn, der in Berlin lebt, sowohl mit Sakîna Teyna (Wien und Köln) als

auch mit Mehmet Akbaş (Köln) verbunden ist.

Noch deutlicher wurde für mich die gute Vernetzung meiner Interview-

partner/-innen untereinander, als ich mir ansah, wer mit wem auf Facebook

befreundet ist. Alle zehn Interviewpartner/-innen sind auf Facebook aktiv.

Natürlich gibt es keine Garantie, dass sie alle gleich intensiv Freunde »ad-

den«, dennoch ist eine Grundtendenz von guter Vernetzung sichtbar. Wenn

Mehmet beispielsweise ein Konzert über Facebook ankündigt, bekommen es

sechs weitere meiner Interviewpartner/-innen automatisch mit: Fünf von ih-

nen sind mit ihm über seine private Seite befreundet, ein weiterer (Kemal

Dinç, eckige Pfeillinie) folgt ihm auf seinem Künstler-Profil, welches er zu-

sätzlich zu einem privaten Profil pflegt.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 215

Abbildung 6: Beobachtete Vernetzung der Musiker/-innen

Abbildung 7: Vernetzung der Musiker/-innen über Facebook

Die in den Klammern angegebenen Zahlen zeigen an, wie viele andere

Interviewpartner/-innen einen Facebook-Post desjenigen bzw. derjenigen se-

hen könnten.

Regionale Entfernung (Interviewpartner/-innen aus meiner Interview-

phase in Köln und jene aus der in Berlin) spielen im Endeffekt keine Rolle. So

kennen sich z.B. die drei politisch engagiertesten kurdischen Musiker/-innen

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

meiner Studie trotz drei verschiedener Wohnstädte (Mehmet Akbaş wohnt in

Köln, Sakîna Teyna inWien, Adir J. Tekîn in Berlin). Auch die beiden türkisch-

alevitischen Interviewpartner, die an der Organisation des Kulturlebens von

Menschen aus der Türkei in Deutschland maßgeblich beteiligt sind, kennen

sich selbstverständlich trotz Entfernung der Wohnorte (Kemal Dinç wohnt in

Köln, Adil Arslan in Berlin). Mein einziger Interviewter, der auf Facebook mit

keinem der anderen neun befreundet ist, ist Bülent Emir. Dafür ist er mit

einem Musiker aus Adir J. Tekîns Band Adirjam namens Hogir hier in Ver-

bindung. Insofern wird er über Auftritte Adir J.s (bzw. Adirjams) vermutlich

ebenfalls automatisch informiert (geschwungene Pfeillinie).

ImGesprächmit Bülent erfuhr ich zudem, nachdem ich die Skizze bereits

fertiggestellt hatte, dass er doch auch andere Interviewpartner/-innen min-

destens dem Namen nach kennt. Als im Januar 2018 Mikail Aslan in Berlin

auftrat, kam Bülent zum Aufführungsort hin, obwohl er nicht vorhatte, das

Konzert zu besuchen – einfach, um verschiedene Leute vor dem Saal stehend

wiederzusehen. Dies zeigt, wie wichtig die kurdischen Konzerte als Treff-

punkte für die kurdische Community sind. Ich unterhielt mich mit Bülent,

der viele Bekannte wiedersah und mich fragte, wen ich sonst interviewt hat-

te. Sowohl Mehmet Akbaş als auch Kemal Dinç (beide wohnhaft in Köln, wo

er nie gelebt hatte) kannte er – womöglich auch noch mehr. Zeitweise hielt

ich dennoch noch leicht an der Idee fest, dass es eine Bedeutung für das Net-

working hätte, in welcher Stadt die Musiker/-innen leben würden, bis ich per

Zufall erfuhr, dass sich die Bands Adirjam (von Adir J. Tekîn) und Trio Mara

(von Sakîna Teyna) während eines Musikfestivals in Hamburg, auf dem bei-

de aufgetreten waren, kennen gelernt hatten. Durch diese Information löste

ich mich endgültig von dem Gedanken, ich könne das Kölner und Berliner

Konzertleben mit Bezug zur Türkei als auch nur ansatzweise eigenständige

Einheiten analysieren – nicht nur gibt es eine Schnittmenge zwischen Kölner

und Berliner Konzertorganisation, auch dritte Städte können beeinflussend

wirken. Bei den Netzwerken, die ich betrachte, handelt es sich also keinesfalls

um lokale Netzwerke, sondern um überregionale kulturelle bzw. ideologische

Netzwerke.

In Bezug auf den kulturellen/ideologischen Charakter bestätigt die Ab-

bildung eher meine am Anfang der Studie getroffenen Vermutungen: Sakîna

Teyna ist z.B. mit einer Ausnahme (Kemal Dinç) nur mit anderen kurdi-

schen Interviewten befreundet (und zwar mit allen außer mit Bülent Emir),

Kadir Şahinkaya nur mit den anderen nicht-kurdischen, nicht-alevitischen

Protestmusik-Interessierten meiner Studie (und zwar mit allen), Adil nur

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 217

mit dem einzigen anderen türkischstämmigen alevitischen Interviewpart-

ner. Dennoch gibt es selbstverständlich auch vielfältige Überschneidungen

meiner drei Gruppen.

Zusätzlich möchte ich auf einen Unterschied, den ich zwischen dem Mu-

sikleben in Köln und in Berlin letztendlich doch fand, hinweisen: Zwar schei-

nen regionale Besonderheiten keine Bedeutung für das Networking generell

zu haben, jedoch für die Konzertorganisation. So organisieren Kölner Musi-

ker/-innen z.T. ganze Nordrhein-Westfalen-Tourneen, während derer sie (z.T.

an direkt aufeinander folgenden Abenden) nacheinander in unterschiedlichen

Städten rund um Köln auftreten. Selbstverständlich treten auch die Berli-

ner Musiker/-innen gelegentlich außerhalb Berlins auf, jedoch scheinen sie

eher für einzelne Konzerte zu speziellen Anlässen (Friedensfestival einer Stadt

u.Ä.) in andere Städte zu fahren. Rund um Berlin gibt es weniger Auftritts-

möglichkeiten und weniger potentielles Publikummit biographischem Bezug

zur Türkei als rund um Köln. Auch scheinen die in Berlin wohnhaften Musi-

ker/-innen hauptsächlichmitMusikschaffenden zu kooperieren, die ebenfalls

in Berlin leben. Zwar werden gelegentlich Gastmusiker/-innen aus anderen

Städten – oder sogar gleich aus anderen Ländern wie in Adil Arslans Beispie-

len von Kooperationen mit einem Dubliner Chor und einem Gastdirigenten

aus Izmir – eingeladen bzw. es wirdmit ihnen zusammen außerhalb von Ber-

lin aufgetreten, aber ich lernte keine Berliner Band und kein festes Ensem-

ble kennen, deren/dessen Mitglieder regelmäßig in Berlin proben, aber nicht

in Berlin leben. Kölner Musiker/-innen erzählten verglichen hiermit häufi-

ger von langfristigen und regelmäßigen Kooperationen mit außerhalb Köln

wohnhafter Musiker/-innen. Wie ich eingangs vermutet hatte, fungiert Ber-

lin in Bezug auf die Konzertorganisation als in sich geschlossene Einheit, Köln

hingegen nicht. In Bezug auf die Organisation sozialer Netzwerke allgemein

lässt sich dieser Unterschied aber, wie zuvor dargelegt, nicht feststellen.

Für die kurdische Community konnte ich den besagten Netzwerk-

Charakter von allen interviewten (potentiellen) Gruppierungen am stärksten

nachweisen. Den hohen Informationsaustausch unter den verschiedenen

kurdischen Akteuren und die insbesondere im Fall der Konzertbesuche von

anderen Musikschaffenden zum Ausdruck gebrachte Solidarität finde ich

bemerkenswert. Die kurdische Community ist zudem von den untersuchten

Communitys jene, für die ich am meisten kulturinterne Konzertpraktiken

bzw. eigene Codes beobachten konnte: Liedrepertoire aus mehr als einer Re-

gion und/oder Lieder auf mehr als einer Sprache darzubieten, ist üblich (und

steht für Offenheit und Solidarität); Ansagen, die helfen, Lieder zu verstehen

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

und gesellschaftlich einzuordnen, gehören dazu (und garantieren, dass die

politische Grundaussage, dass es eine eigenständige kurdische Kultur gibt,

von allen Anwesenden verstanden wird). Die kurdischen Musiker/-innen

achten zudem darauf, optische Elemente den musikalischen hinzuzufügen

(z.B. durch ihre Kleidung), und kontrollieren ihre Wortwahl mit Abstand

am meisten. Letzteres führe ich darauf zurück, dass sie sich als politische

Akteure wahrnehmen und ihre Aussagen somit nicht nur als persönliche,

sondern auch als politische Statements betrachten. Das Publikum auf kur-

dischen Konzerten tanzt fast immer Reihentänze, verfügt also auch über

Community-eigene Zuhörerpraktiken. Für herkunftsdeutsches Publikum

kann dies sicherlich die kulturvermittelnde Wirkung der Konzerte erhöhen:

Der spezifische Kulturausdruck wird hier nicht nur auf der Bühne sichtbar.

Es gibt auch im Publikum einen innerkulturellen Code zu beobachten.

Ichmöchte an die Aussage von Sercan Günduğ erinnern, er hoffe, das her-

kunftsdeutsche Publikum sehe auf Konzerten der Communitys aus der Tür-

kei: »Die feiern ja wie wir!« Für die türkischen Communitys, deren Konzerte

ich besuchte, würde ich dies so bestätigen, auf kurdischen aber wird tatsäch-

lich ein bisschen anders gefeiert, wobei dies (im Idealfall) keine Barriere für

herkunftsdeutsche Konzertgänger/-innen darstellen dürfte. Auf den kurdi-

schen Konzerten, die ich mir ansah und anhörte, wurden die Lieder immer

auch auf Deutsch erklärt, obwohl meist nur ganz vereinzelt herkunftsdeut-

sche Zuhörer/-innen anwesend waren, und fast immer wurde mir eine Hand

entgegengestreckt, die ich ergreifen konnte, um mich in den Tanz einzurei-

hen.

Die öffentlich organisierten kurdischen Konzerte fungieren zudem als

Community-Treffpunkte und heben sich auch hierdurch stark ab von al-

len türkischen Konzerten, die ich besuchte. Möglicherweise gibt es einige

türkisch-alevitische Konzerte innerhalb von hemşeri-Organisationen oder

türkisch-linke Konzerte innerhalb von Parteiveranstaltungen, die ebenfalls

als Insider-Treffpunkte fungieren. Jedoch befasste ich mich im Rahmen

meiner Studie nicht mit geschlossenen Veranstaltungen, sondern aus-

schließlich mit öffentlichen Konzerten, und fand in diesem Rahmen keine

türkisch-links-systemkritischen oder türkisch-alevitischen Konzerte, die ich

als Insider-Veranstaltungen mit eigenen Konzertpraktiken werten würde.

Auch meine Interviewpartner/-innen konnten mir keine nennen.

Bei den kurdischen Konzerten schließen Außen- und Innenrepräsentati-

on einander nicht aus. Die Menschen leben hier ihre Insider-Kultur aus und

vergessen dennoch nicht, dass auch Herkunftsdeutsche ohne Vorkenntnisse

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 219

anwesend sein könnten, für die einige Erklärungen hinzugefügt sein sollten,

um das Verständnis zu erleichtern. So wird Kultur zeitgleich ausgelebt und

vermittelt.

Zusätzlich gewann ich den Eindruck, aufgrund eines Mangels an ei-

genständiger türkisch-links-systemkritischer und/oder türkisch-alevitischer

Konzertorganisation mit politischem Mobilisierungsanspruch schlössen sich

sowohl türkische systemkritisch-Linke als auch türkische Aleviten – welche

sich nach wie vor eines gewissen eigenen Minderheitenstatus bewusst sind –

einfach den kurdischen Konzerten und Musikproduktionen an. Ich traf häu-

fig auch türkische Freunde und Interviewpartner, wie bspw. Sercan Günduğ,

auf kurdischen Konzerten an. Kemal Sahir Gürel produziert zudem in seinem

Tonstudio in Köln-Ehrenfeld die Alben vieler kurdischer Musiker/-innen, und

Kemal Dinç tourt regelmäßig gemeinsam mit dem zazasprachigen Sänger

Ahmet Aslan.

Bennett und Peterson schreiben über die Eingrenzung einer an Musik ge-

bundenen Gemeinschaft als Szene:

»Since some people are more involved in a scene than others, and because

scenes ebb and flow with time, there is no hard line between what is and

what is not a scene. Consequently it is not useful to try to draw a hard line

between scenes andnonscenes andbetweenmembers andnonmembers.«28

Es gestaltete sich im Rahmen dieser Arbeit als schwieriger, als ich erwartet

hätte, von »linken Communitys« zu sprechen, da es im Kontext der Türkei

sehr unterschiedliche Auffassungen davon gibt, was als links anzusehen ist.

Wie in Kapitel 3 und 4 dargelegt, umfassen auch die Begriffe »kurdisch« und

»alevitisch« verschiedene Teil-Communitys (verschiedene kurdische Spra-

chen, kurdische Sunniten, kurdische Aleviten, religiös ausgelebtes Alevitum,

das Alevitum verstanden als philosophische/gesellschaftliche Einstellung,

…), jedoch organisieren sich die Gruppen der Kurden und/oder Aleviten

gelegentlich durchaus als übergeordnete Interessensgemeinschaften, die für

ihre Anerkennung kämpfen und in diesem Rahmen Kulturveranstaltungen

organisieren. Eine gewisse Solidarität gegenüber anderen Sub-Communitys

ist bei ihnen spürbar – so überschneiden sich z.B. die zaza- und die kur-

mancisprachige Community. Die Linken als eine gemeinsame Gruppierung

zu verstehen, gestaltet sich deutlich schwieriger.

28 Bennett/Peterson 2004: 12.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Währendmeiner Vorbereitung auf diese Studie, im Jahr 2014, befasste ich

mich viel mit Protestmusik und besuchte zudem die letzten nachklingenden

Gezi-Solidaritätsevents. Als ersten Interviewpartner lernte ich dann Kemal

Sahir Gürel kennen, der meine Fragen nach linker Musik gleich so auffasste,

wie ich es intendiert hatte. Daher stellte ich mein Konzept nicht schnell in-

frage. Nun, im Jahr 2018, möchte ich formulieren: Zwar gibt es immer noch

Kreise an linken Systemkritikern und Systemkritikerinnen, die in der Pro-

testmusikszene sozialisiert wurden und als Interviewpartner/-innen viel zu

meiner Studie beitragen konnten, jedoch ist es zu hinterfragen, inwiefern ihr

Wirken als repräsentativ für linke Communitys aus der Türkei in Deutschland

im Allgemeinen gelten kann, da hier keine Gruppe mit eindeutigen, gemein-

sam verfolgten Zielen existiert. Im Jahr 2014 konnte man im Zuge von Gezi-

Solidaritätsevents die These wagen, linke Musik aus der Türkei in Deutsch-

land würde wieder an Bedeutung gewinnen. Rückblickend lässt sich jedoch

feststellen, dass dies nicht der Fall war.

Umfassend und kontinuierlich politisch im Rahmen von Musikveranstal-

tungen und Musikproduktionen engagiert ist aber die kurdische Communi-

ty. Dieser schließen sich einige türkisch-links-systemkritische und/oder tür-

kisch-alevitischeMusiker/-innen in Deutschland an, indem sie an denMusik-

veranstaltungen und Musikproduktionen mitwirken und durch den Besuch

der Konzerte ihre Solidarität – und damit auch ihre politische Gesinnung

– zum Ausdruck bringen. Sich offiziell zur kurdischen Kultur zu bekennen,

ist nicht nur für die Kurden selbst ein Politikum, sondern auch für jene von

außen. Somit existiert gewissermaßen ein Code: »Ich stehe zu den Kurden«

heißt dann »Ich bin politisch links-systemkritisch« und/oder »Ich interessiere

mich für Minderheitenrechte im Allgemeinen«.

In türkisch-alevitischen Kreisen gibt es einige Musiker/-innen und Ver-

anstalter, welche auch fern der kurdischen Communitys den Anspruch ver-

folgen, auf Missstände in der Türkei hinzuweisen und – insbesondere – die

Anerkennung der alevitischen Kultur in Deutschland voranzutreiben. Hier

existieren durchaus einzelne eigenständige Veranstaltungenmit gesellschaft-

lichem Anspruch, z.B. die von Adil Arslan organisierten Konzerte. Diese Kon-

zerte scheinen jedoch weniger aus der Community selbst heraus organisiert

zu sein, sondern eher von einigen versierten Organisatoren mit einem Fokus

auf der Außenrepräsentation vorbereitet zu werden. Das Ausleben von Kul-

tur – samt den Community-eigenen Codes – steht hier nicht imVordergrund.

Dennoch existieren somit spezifisch alevitische Konzerte in Deutschland.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Fazit 221

Systemkritisch-links zu sein, stellt jedoch (nach 2014) in Deutschland

keine Kategorie mehr dar, die zu einer eigenständigen Konzertorganisa-

tion führt. Dies muss allerdings nicht als endgültige Aussage aufgefasst

werden. Seit Mitte 2016 führt die politische Lage der Türkei erneut dazu,

dass systemkritisch-linke Menschen das Land in größerer Zahl in Richtung

Europa verlassen. Möglicherweise wird diese Tendenz auch Einfluss auf das

Musikleben in Deutschland nehmen.

Hall formuliert für Veränderungen in der Betrachtung eigener und Com-

munity-gebundener Identität im Laufe der Zeit:

»[…] identities are never unified and, in latemodern times, increasingly frag-

mented and fractured; never singular butmultiply constructed across differ-

ent, often intersecting and antagonistic, discourses, practices and positions.

They are subject to a radical historicization, and are constantly in the process

of change and transformation. […] identities are about questions of using the

resources of history, language and culture in the process of becoming rather

than being: not ›whowe are‹ [Herv.i.O.] or ›where we came from‹, somuch as

what we might become, how we have been represented and how that bears

on howwemight represent ourselves. […] Moreover, they emerge within the

play of specific modalities of power, and thus are more the product of the

marking of difference and exclusion, than they are the sign of an identical,

naturally-constituted unity […].«29

Weder individuelle noch kulturelle Identität kann ihm nach als stabil aufge-

fasst werden.30 Insofern möchte ich formulieren, dass Aussagen, die im Rah-

men einer Studie zu kulturellen Communitys getroffen werden, nur für einen

bestimmten – den untersuchten – Zeitraum Gültigkeit besitzen.

Des Weiteren lässt sich nicht nur die Bedeutung der hauptsächlich in den

Jahren 2015-2017 (zuzüglich einer Vor- und Nachbereitungsphase) erfassten

Aussagen und Beobachtungen für die Betrachtung des Kulturlebens allge-

mein (über die Jahrzehnte) relativieren, sondern selbstverständlich auch die

der Musik für die gesamtgesellschaftliche Situation der Menschen. So for-

muliert Rice:

»Musicmay only be effective in ameliorating severe cases of disruptionwhen

it is combined with other forms of social and cultural action.«31

29 Hall, Stuart. 2015 [1996]: 4.

30 Vgl. Hall, Stuart. 2015 [1996]: 3f.

31 Rice 2014 b: 205.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

Die Betrachtung des Musiklebens alleine kann also nur bedingt Aufschluss

über den Kampf um kulturelle Anerkennung von Minderheitengruppierun-

gen aus der Türkei in Deutschland liefern.

Insbesondere im Fall von Kurden und/oder Aleviten nimmt dieMusik aber

wie dargelegt tatsächlich einen besonderen Stellenwert ein. Daher ist eine

musikethnologische Betrachtung der Situation bedeutsam und kann Studi-

en aus anderen Jahren und zu anderen Bereichen kulturellen und sozialen

Lebens ergänzen. Ich hoffe, dass meine Studie des Weiteren in der Zukunft

durch neuere Studien sinnvoll ergänzt werden wird. Zudem hoffe ich, hiermit

einen Beitrag für die Betrachtung der Heterogenität der Communitys aus der

Türkei in Deutschland generell zu leisten.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Literatur

Aksünger,Handan. 2013. Jenseits des Schweigegebots. AlevitischeMigranten-

selbstorganisationen und zivilgesellschaftliche Integration in Deutsch-

land und den Niederlanden (= Christiane Frantz/Loek Geeraedts/Lut Mis-

sinne/Friso Wielenga/Annette Zimmer [Hg.]: Zivilgesellschaftliche Ver-

ständigungsprozesse vom 19. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Deutsch-

land und die Niederlande im Vergleich, Bd. 11). Münster: Waxmann.

Akyol, Çiğdem. 2016. Erdoğan. Die Biografie. Freiburg i.Br.: Herder.

Barber-Kersovan, Alenka. 2004. »Music as a parallel power structure«. In: Ko-

rpe (Hg.): Shoot the singer! Music censorship today, S. 6-10.

Bartsch, Patrick. 2011. Musikpolitik im Kemalismus. Die Zeitschrift Radyo

zwischen 1941 und 1949. Bamberg: University of Bamberg Press.

Barz, Gregory/Cooley, Timothy J. (Hg.). 2008. Shadows in the Field. New Per-

spectives for Fieldwork in Ethnomusicology. Second Edition. Oxford/New

York: Oxford University Press.

Bates, Eliot. 2012. »The Social Life of Musical instruments«. In: Ethnomusi-

cology, Vol. 56, Nr. 3, S. 363-395.

Bauböck, Rainer/Faist, Thomas (Hg.). 2010. Diaspora and Transnational-

ism.Concepts,Theories andMethods. Amsterdam: AmsterdamUniversity

Press.

Beaudry, Nicole. 22008. »The Challenges of Human Relations in Ethnographic

Enquiry. Examples from Arctic and Subarctic Fieldwork«. In: Barz/Cooley

(Hg.): Shadows in the Field. New Perspectives for Fieldwork in Ethnomu-

sicology, S. 224-245.

Bennett, Andy/Peterson, Richard A. 2004. »Introducing Music Scenes«. In:

Dies. (Hg.): Music Scenes. Local, Translocal, and Virtual. Nashville: Van-

derbilt University Press, S. 1-15.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

Blum, Stephen/Hassanpour, Amir. 1996. »›The Morning of Freedom Rose up‹.

Kurdish Popular Song and the Exigencies of Cultural Survival«. In: Popu-

lar Music, Vol. 15, Nr. 3 (Middle East Issue), S. 325-243.

Boyce-Tillman, June. 2008. »Music and Value in Cross-Cultural Work«. In:

Olivier Urbain (Hg.): Music and Conflict Transformation. Harmonies and

Dissonances in Geopolitics. New York: I. B. Tauris, S. 40-52.

Breidenstein, Georg/Hirschauer, Stefan/Kalthoff, Herbert/Nieswand, Boris.

2013. Ethnografie. Die Praxis der Feldforschung. Konstanz/München:

UVK.

Bruneau, Michel. 2010. »Diasporas, transnational spaces and communities«.

In: Bauböck/Faist (Hg.): Diaspora and Transnationalism. Concepts, The-

ories and Methods, S. 35-49.

Bryant, Rebecca. 2005. »The soul danced into the body: Nation and improvi-

sation in Istanbul«. In: American ethnologist, Vol. 32, Nr. 2, S. 222-238.

Camargo Heck, Marina. 1992 [reprint]. »The ideological dimension of media

messages«. In: Hall/Hobson/Lowe/Willis (Hg.): Culture,Media, Language.

Working Papers in Cultural Studies, 1972-79, S. 122-127.

Casier, Marlies. 2010. »Turkey’s Kurds and the Quest for Recognition.

Transnational Politics and the EU-Turkey accession negotiations«. In: Eth-

nicities, Vol. 10, Nr. 1, S. 3-25.

Castelo-Branco, Salwa El-Shawan. 2010. »Epilogue: Ethnomusicologists as

Advocats«. In: O’Connell/Castelo-Branco (Hg.): Music and Conflict, S. 243-

252.

Christensen, Dieter. 2002. »Kurdistan«. In: Danielson/Marcus/Reynolds

(Hg.): The Garland Encyclopedia of World Music: The Middle East, S. 743-

752.

Cloonan, Martin. 2004. »What is music censorship? Towards a better under-

standing of the term«. In: Korpe (Hg.): Shoot the singer! Music censorship

today, S. 3-5.

Costa, Elisabetta. 2016. Social Media in Southeast Turkey. London: UCL Press.

Danielson, Virginia/Marcus, Scott/Reynolds,Dwight (Hg.). 2002.TheGarland

Encyclopedia of World Music: The Middle East (= The Garland Encyclope-

dia of World Music, Vol. 6). New York/London: Routledge.

Diani, Mario/McAdam, Doug (Hg.). 2003. Social Movements and Networks.

Relational Approaches to Collective Action.Oxford/NewYork: OxfordUni-

versity Press.

Diani, Mario. 2003. »Introduction: Social Movements, Contentious Actions,

and Social Networks. ›FromMetaphor to Substance‹?«. In: Diani/McAdam

Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Literatur 225

(Hg.): Social Movements and Networks. Relational Approaches to Collec-

tive Action, S. 1-18.

Dreßler, Markus. 2013. »Was ist das Alevitum? Die aktuelle Diskussion und

historische Traditionslinien«. In: Janina Karolewski/Robert Langer/Raoul

Motika (Hg.): Ocak und Dedelik: Institutionen religiösen Spezialisten-

tums bei den Aleviten (= Heidelberger Studien zur Geschichte und Kultur

des modernen Vorderen Orients, Nr. 36). Frankfurt a.M.: Peter Lang, Eu-

ropäischer Verlag der Wissenschaften, S. 13-35.

Durgun, Şenol. 2015. »Left-Wing Politics in Turkey. Its Development and

Problems«. In: Arab Studies Quarterly, Vol. 37, Nr. 1, S. 9-32.

Egin, Oray. 2013. »The Silence of Surrender: Erdogan’s War on Independent

Media«. In: World Affairs, Vol. 176, Nr. 4, S. 47-56.

Erol, Ayhan. 2008. »Reconstructing Cultural Identity in the Diaspora: Musical

Practices of the Toronto Alevi Community«. In: Hemetek/Sağlam (Hg.):

Music from Turkey in the Diaspora, S. 151-161.

Faist, Thomas. 2010. »Diaspora and transnationalism. What kind of dance

partners?« In: Bauböck/Faist (Hg.): Diaspora and Transnationalism. Con-

cepts, Theories and Methods, S. 9-34.

Gedik, Erdoğan. 2011. »Migrant Organizations in Turkey and Germany. Local,

Transnational and Global Contexts of Kurdish-Alevis from Varto, Turkey«.

In: Urban Anthropology and Studies of Cultural Systems and World Eco-

nomic Development, Vol. 40, Nr. 1/2 (Anthropological Studies on Turkey),

S. 151-204.

Gembris, Heiner. 1998. Grundlagen musikalischer Begabung und Entwick-

lung (= ReiheWißner-Lehrbuch,Bd. 1 [= ForumMusikpädagogik, Bd. 20]).

Augsburg: Wißner.

Gezen, Ela. 2011. »Intersections of Music, Politics, and Digital Media: Ban-

dista«. In: Colloquia Germanica, Vol. 44, Nr. 4 (Transnational Hi/Stories),

S. 438-449.

Ghodsee, Kristen. 2016. FromNotes to Narrative.Writing EthnographiesThat

Everyone Can Read. Chicago/London: The University of Chicago Press.

Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. 32010.GroundedTheory. Strategien qua-

litativer Forschung. Bern: Huber.

Greve, Martin. 2003. Die Musik der imaginären Türkei. Musik und Musikle-

ben im Kontext der Migration aus der Türkei in Deutschland. Stuttgart:

Metzler.

Greve, Martin. 2008. »Turkish Music in European Institutions«. In: Heme-

tek/Sağlam (Hg.): Music from Turkey in the Diaspora, S. 89-95.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

Hall, Stuart/Hobson, Dorothy/Lowe, Andrew/Willis, Paul (Hg.). 1992 [reprint]

Culture, Media, Language. Working Papers in Cultural Studies, 1972-79.

London/New York: Routlege.

Hall, Stuart/Evans, Jessica/Nixon, Sean (Hg.). 2013. Representation. Sec-2

ond Edition. Los Angeles/London/New Delhi/Singapore/Washington DC:

SAGE.

Hall, Stuart. 1992 [reprint]. »Encoding/decoding«. In: Hall/Hob-

son/Lowe/Willis (Hg.): Culture, Media, Language. Working Papers

in Cultural Studies, 1972-79, S. 128-138.

Hall, Stuart. 22013 a. »Introduction«. In: Hall/Evans/Nixon (Hg.): Represen-

tation. Second Edition, S. xvii-xxvi.

Hall, Stuart. 22013 b. »The Work of Representation«. In: Hall/Evans/Nixon

(Hg.): Representation. Second Edition, S. 1-47.

Hall, Stuart. 2015 [1996]. »Introduction. Who Needs ›Identity‹?« In: Stuart

Hall/Paul du Gay (Hg.): Questions of Cultural Identity. Los Angeles/Lon-

don/New Delhi/Singapore/Washington DC: SAGE, S. 1-17.

Hanrath, Jan. 2011. »Vielfalt der türkeistämmigen Bevölkerung in Deutsch-

land«. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, 61. Jg., Nr. 43 (50 Jahre Anwer-

beabkommen mit der Türkei), S. 15-21.

Hemetek, Ursula/Sağlam, Hande (Hg.). 2008. Music from Turkey in the Di-

aspora (= klanglese, Bd. 5). Wien: Institut für Volksmusikforschung und

Ethnomusikologie.

Hemetek, Ursula. 2008. »Preface. Music from Turkey in the Diaspora«. In:

Hemetek/Sağlam (Hg.): Music from Turkey in the Diaspora, S. 7-9.

Hendrich, Béatrice. 2004. »›Im Monat Muharrem weint meine Laute!‹ –

Die alevitische Langhalslaute als Medium der Erinnerung«. In: Astrid

Erll/Ansgar Nünning (Hg.): Medien des kollektiven Gedächtnisses. Kon-

struktivität – Historizität – Kulturspezifität. Berlin/New York: Walter de

Gruyter, S. 159-176.

Hendrich, Béatrice. 2008. »Alevitische Geschichte erinnern – in Deutsch-

land«. In: Sökefeld (Hg.): Aleviten in Deutschland. Identitätsprozesse ei-

ner Religionsgemeinschaft in der Diaspora, S. 37-63.

Jurková, Zuzana (Hg.). 2015. Urban People/Lidé Města, Vol. 17, Nr. 2 (Music

and Crossing Bridges). Prag: Faculty of Humanities Charles University.

Karahasanoğlu, Songül/Skoog, Gabriel. 2009. »Synthesizing Identity: Ges-

tures of Filiation and Affiliation in Turkish Popular Music«. In: Asian Mu-

sic, Vol. 40, Nr. 2, S. 52-71.

Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Literatur 227

Kayhan, Aslı. 2014. »Musical Changes of Rural to Urban in Popular Culture.

A Case Study: Türkü Bars in Istanbul«. In: International Review of the

Aesthetics and Sociology of Music, Vol. 45, Nr. 1, S. 149-166.

Kissau, Kathrin/Hunger, Uwe. 2010. »The internet as a means of studying

transnationalism and diaspora«. In: Bauböck/Faist (Hg.): Diaspora and

Transnationalism. Concepts, Theories and Methods, S. 245-265.

Köhl, Christine. 2004. »Interkulturelle Kulturarbeit«. In: Sökefeld (Hg.): Jen-

seits des Paradigmas kultureller Differenz. Neue Perspektiven auf Ein-

wanderer aus der Türkei, S. 111-122.

Korpe, Marie (Hg.): Shoot the singer! Music censorship today. London/New

York: Zed Books.

Künnecke, Arndt. 2010. »Umgang mit Minderheiten in der Türkei«. In: Wolf-

gang Gieler/Christian Johannes Henrich (Hg.): Politik und Gesellschaft in

der Türkei. Im Spannungsverhältnis zwischen Vergangenheit und Gegen-

wart. Wiesbaden: VS Research, S. 103-124.

Mahon, Maureen. 2014. »Music, Power, Practice«. In: Ethnomusicology, Vol.

58, Nr. 2, S. 327-340.

Markoff, Irene. 1986. »The Role of Expressive Culture in the Demystification

of a Secret Sect of Islam: The Case of the Alevis of Turkey«. In: The World

of Music, Vol. 28, Nr. 3 (Islam), S. 42-56.

Markoff, Irene. 2002. »Alevi Identity and Expressive Culture«. In: Daniel-

son/Marcus/Reynolds (Hg.): The Garland Encyclopedia of World Music:

The Middle East, S. 793-800.

Massicard, Elise. 2013. The Alevis in Turkey and Europe. Identity and manag-

ing territorial diversity. London/New York: Routledge.

Mattern, Mark. 1998. »Cajun music, cultural revival. Theorizing political ac-

tion in popular music«. In: Popular Music and Society, Vol. 22, Nr. 2, S. 31-

48.

McDonald, David A. 2009. »Poetics and the Performance of Violence in Is-

rael/Palestine«. In: Ethnomusicology, Vol. 53, Nr. 1, S. 58-85.

Müge Göçk, Fatma. 2011.The Transformation of Turkey. Redefining State and

Society from the Ottoman Empire to the Modern Era. London/New York:

I. B. Tauris.

Nettl, Bruno. 32015.The Study of Ethnomusicology.Thirty-Three Discussions.

Urbana/Chicago/Springfield: University of Illinois Press.

Neyzi, Leyla. 2002. »Embodied Elders: Space and Subjectivity in the Music

of Metin-Kemal Kahraman«. In: Middle Eastern Studies, Vol. 38, Nr. 1,

S. 89-109.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

O’Connell, John Morgan/Castelo-Branco, Salwa El-Shawan (Hg.). 2010. Music

and Conflict. Urbana/Chicago/Springfield: University of Illinois Press.

O’Connell, John Morgan. 2000. »Fine Art, Fine Music. Controlling Turkish

Taste at the Fine Arts Academy in 1926«. In: Yearbook for Traditional Mu-

sic, Vol. 32, S. 117-142.

O’Connell, John Morgan. 2010. »Introduction«. In: O’Connell/Castelo-Branco

(Hg.): Music and Conflict, S. 1-14.

Öğüt, Evrim Hikmet. 2015. »Transit Migration. An Unnoticed Area in Eth-

nomusicology«. In: Jurková (Hg.): Urban People/Lidé Města, Vol. 17, Nr. 2

(Music and Crossing Bridges), S. 269-282.

Østergaard-Nielsen, Eva. 2003. Transnational Politics. Turks and Kurds in

Germany. London/New York: Routledge.

Öztürkmen, Arzu. 1992. »Individuals and Institutions in the Early History of

Turkish Folklore, 1840-1950«. In: Journal of Folklore Research, Vol. 29, Nr.

2, S. 177-192.

Passy, Florence. 2003. »Social NetworksMatter. But how?«. In: Diani/McAdam

(Hg.): Social Movements and Networks. Relational Approaches to Collec-

tive Action, S. 21-48.

Pries, Ludger. »Warum pendeln manche Migranten häufig zwischen

Herkunfts- und Ankunftsregion? Eine empirische Untersuchung trans-

nationaler Migration zwischen Mexiko und den USA.« In: Soziale Welt,

Vol. 61, Nr. 1, S. 69-88.

Reinhard, Kurt. 1975. »Bemerkungen zu den Âşık, den Volkssängern der Tür-

kei«. In: Asian Music, Vol. 6, Nr. 1/2 (Perspectives on Asian Music: Essays

in Honor of Dr. Laurence E. R. Picken), S. 189-206.

Reyes, Adelaida. 2010. »Asymmetrical Relations: Conflict and Music as Hu-

man Response«. In: O’Connell/Castelo-Branco (Hg.): Music and Conflict,

S. 126-138.

Rice, Timothy. 1994. May It Fill Your Soul. Experiencing Bulgarian Music.

Chicago/London: The University of Chicago Press.

Rice, Timothy. 2014 a. Ethnomusicology. A Very Short Introduction. Oxford:

Oxford University Press.

Rice, Timothy. 22008. »Toward a Mediation of Field Methods and Field Expe-

rience in Ethnomusicology«. In: Barz/Cooley (Hg.): Shadows in the Field.

New Perspectives for Fieldwork in Ethnomusicology, S. 42-61.

Rice, Timothy. 2014 b. »Ethnomusicology in Times of Trouble«. In: Yearbook

for Traditional Music, Vol. 46, S. 191-209.

Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Literatur 229

Sağlam, Hande. 2008. »Cosmopolitans and Locals – Music Production of

the Turkish Diaspora in Vienna«. In: Hemetek/Sağlam (Hg.): Music from

Turkey in the Diaspora, S. 37-48.

Saraçoğlu, Cenk. 2011. Kurds ofModern Turkey.Migration,Neoliberalism and

Exclusion in Turkish Society. London/New York: I. B. Tauris.

Seufert, Günter/Kubaseck, Christopher. 22006. Die Türkei. Politik, Geschich-

te, Kultur. München: C. H. Beck.

Sökefeld, Martin (Hg.). 2004. Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz.

Neue Perspektiven auf Einwanderer aus der Türkei. Bielefeld: transcript.

Sökefeld, Martin (Hg.). 2008. Aleviten in Deutschland. Identitätsprozesse ei-

ner Religionsgemeinschaft in der Diaspora. Bielefeld: transcript.

Sökefeld, Martin. 2004. »Das Paradigma kultureller Differenz: Zur Forschung

und Diskussion über Migranten aus der Türkei in Deutschland«. In: Ders.

(Hg.): Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz. Neue Perspektiven

auf Einwanderer aus der Türkei, S. 9-33.

Sökefeld, Martin. 2007. »Aleviten und Europa«. In: Gabriele Clemens (Hg.):

Die Türkei und Europa. Hamburg: LIT, S. 171-187.

Sökefeld, Martin. 2008. »Einleitung: Aleviten in Deutschland – von takiye zur

alevitischen Bewegung«. In: Ders. (Hg.): Aleviten in Deutschland. Identi-

tätsprozesse einer Religionsgemeinschaft in der Diaspora, S. 7-36.

Solomon,Thomas. 2006. »Hardcore Muslims. Islamic Themes in Turkish Rap

in Diaspora and in the Homeland.« In: Yearbook for Traditional Music,

Vol. 38, S. 59-78.

Solomon, Thomas. 2008. »Diverse Diasporas: Multiple Identities in ›Turkish

Rap‹ in Germany«. In: Hemetek/Sağlam (Hg.): Music from Turkey in the

Diaspora, S. 77-88.

Solomon, Thomas. 2015. »Theorizing Diaspora and Music«. In: Jurková

(Hg.): Urban People/Lidé Města, Vol. 17, Nr. 2 (Music and Crossing

Bridges), S. 201-219.

Spinetti, Federico. 2005. »Open Borders. Tradition and Tajik Popular Music.

Questions of Aesthetics, Identity and Political Economy.« In: Ethnomusi-

cology Forum,Vol. 14,Nr. 2 (Music and Identity in Central Asia), S. 185-211.

Stokes, Martin. 1992 a. The Arabesk Debate. Music and Musicians in Modern

Turkey. Oxford: Clarendon Press.

Stokes, Martin. 2010.The Republic of Love. Cultural Intimacy in Turkish Pop-

ular Music. Chicago/London: The University of Chicago Press.

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

Stokes, Martin. 1992 b. »The media and reform: the saz and elektrosaz in urban

Turkish folk music«. In: British Journal of Ethnomusicology, Vol. 1, S. 89-

102.

Stokes, Martin. 1994. »Place, Exchange and Meaning: Black Sea Musicians in

the West of Ireland«. In: Ders. (Hg.): Ethnicity, Identity and Music. The

Musical Construction of Place. Oxford/Providence: Berg Publishers, S. 97-

115.

Stokes, Martin. 1997. »Voices and Places. History, Repetition and the Musical

Imagination.« In: The Journal of the Royal Anthropological Institute, Vol.

3, Nr. 4, S. 673-691.

Stokes, Martin. 1999. »Turkey. Sounds of Anatolia«. In: Simon

Broughton/Mark Ellingham/Richard Trillo (Hg.): Africa, Europe and

The Middle East. The Rough Guide (= World Music, Vol. 1). London: The

Rough Guides, S. 396-410.

Street, John. 1993. »Local Differences? Popular Music and the Local State«. In:

Popular Music, Vol. 12, Nr. 1, S. 43-55.

Strohmeier, Martin/Yalçın-Heckmann, Lale. 32010. Die Kurden. Geschichte,

Politik, Kultur. München: C. H. Beck.

Sugarman, Jane C. 2004. »Diasporic Dialogues. Mediated Musics and the Al-

banian Transnation«. In: Turino/Lea (Hg.): Identity and the Arts in Dias-

pora Communiies, S. 21-38.

Tambar, Kabir. 2010. »The Aesthetics of Public Visibility. Alevi Semah and the

Paradoxes of Pluralism in Turkey«. In: Comparative Studies in Society and

History, Vol. 52, Nr. 3, S. 652-679.

Taşdemir, Ebru/Içpinar, Canset. 2014. Ein »türkischer« Sommer in Berlin. Die

Gezi-Bewegung und der Traum von Demokratie. Berlin: Orlanda.

Tatsumura, Ayako. 1980. »Music and Culture of the Kurds«. In: Tomoaki Fujii

(Hg.): Music Culture in West Asia (= Senri Ethnological Studies Nr. 5).

Suita, Japan: National Museum of Ethnology, S. 75-93.

Turino, Thomas. 1993. Moving away from Silence. Music of the Peruvian Alti-

plano and the Experience of Urban Migration. Chicago/London.The Uni-

versity of Chicago Press.

Turino, Thomas/Lea, James (Hg.). 2004. Identity and the Arts in Diaspora

Communities (= Detroit Monographs in Musicology/Studies in Music, Nr.

40). Warren: Harmonie Park Press.

Turino, Thomas. 2008. Music as Social Life. The Politics of Participation.

Chicago/London: The University of Chicago Press.

Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Literatur 231

Turino,Thomas. 2003. »Are we global yet? Globalist discourse, cultural forma-

tions and the study of Zimbabwean popular music«. In: British Journal of

Ethnomusicology, Vol. 12, Nr. 2, S. 51-79.

Turino,Thomas. 2004. »Introduction: Identity and the Arts in Diaspora Com-

munities«. In: Turino/Lea (Hg.): Identity and the Arts in Diaspora Com-

munities, S. 3-19.

Ünal, Mustafa Coşar. 2012. Counterterrorism in Turkey. Policy choices and

policy effects toward the Kurdistan Worker’s Party (PKK). London/New

York: Routledge.

Üngör, Uğur Ümit. 2011. The Making of Modern Turkey. Nation and State in

Eastern Anatolia, 1913-1950. Oxford: Oxford University Press.

Vogt, Sabine. 2005. Clubräume – Freiräume. Musikalische Lebensentwürfe

in den Jugendkulturen Berlins (= Christian Kaden [Hg.]: Musiksoziologie,

Bd. 14). Kassel: Bärenreiter.

Yücel, Deniz. 2014. Taksim ist überall. Die Gezi-Bewegung und die Zukunft

der Türkei. Hamburg: Lutz Schulenburg, Edition Nautilus.

Yurdatapan, Şanar. 2004. »Turkey: censorship past and present«. In: Korpe

(Hg.): Shoot the singer! Music censorship today, S. 189-196.

Online-Quellen

Baser, Bahar [dt. Übersetzung: Flack, Anna]. 2017. »Staatenlose Diaspora –

Das Beispiel der Kurdinnen und Kurden in Deutschland«. In: Bundes-

zentrale für politische Bildung: www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurz-

dossiers/256424/kurdische-diaspora?p=all [Datum des letzten Zugriffs:

1.2.2018].

Diemand, Stefanie. 2017. »Der viertgrößte türkische Wahlbezirk. Kön-

nen die Deutschtürken Erdoğans Referendum entscheiden? Die wich-

tigsten Antworten zum Wahlkampf in Deutschland um die türkische

Verfassung«. In: www.zeit.de/politik/2017-03/deutschtuerken-tuerkei-

referendum-recep-tayyip-erdogan-waehler-praesidialsystem [Datum des

letzten Zugriffs: 2.1.2018].

ZEIT ONLINE. 2014. »Mehrere Zehntausend Menschen demonstrieren ge-

gen Erdoğan. Auf der linken Rheinseite demonstrieren mehr als 30.000

Erdoğan-Gegner gegen den Besuch des türkischen Premiers. Zur rech-

ten Seite warten zahlreiche Fans auf seine Rede«. In: www.zeit.de/poli-

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

tik/deutschland/2014-05/Proteste-Koeln-Erdogan [Datum des letzten Zu-

griffs: 2.1.2018].

Musik & politischer Konflikt aus der Türkei

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Ethnologie und Kulturanthropologie
 Victoria Hegner 

 Hexen der Großstadt  
Urbanität und neureligiöse Praxis in Berlin  

2019, 330 S., kart., 20 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4369-5
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4369-9 

 Stefan Wellgraf 

 Schule der Gefühle  
Zur emotionalen Erfahrung von Minderwertigkeit 
in neoliberalen Zeiten  

2018, 446 S., kart., 16 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4039-7
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4039-1
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4039-7 

 Sandro Ratt 

 Deformationen der Ordnung  
Bausteine einer kulturwissenschaftlichen 
Katastrophologie  

2018, 354 S., kart., 20 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4313-8
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4313-2 

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Ethnologie und Kulturanthropologie
 Martin Heidelberger 

 Korrespondenten des Wandels  
Lokale Akteure der globalen Nachrichtenindustrie  

2018, 328 S., kart.
39,99 € (DE), 978-3-8376-4173-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4173-2 

 Daniel Kofahl, Sebastian Schellhaas (Hg.) 

 Kulinarische Ethnologie  
Beiträge zur Wissenschaft von eigenen, fremden 
und globalisierten Ernährungskulturen  

2018, 320 S., kart., 9 SW-Abbildungen, 12 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-3539-3
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3539-7 

 Márcio Vilar 

 Calon-Welten  
Eine Ethnografie über das Leben, 
Sterben und Weiterleben bei Ciganos in Brasilien  

April 2020, 342 S., kart., 11 SW-Abbildungen, 8 Farbabbildungen
40,00 € (DE), 978-3-8376-4438-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4438-2 

https://doi.org/10.14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Einleitung
	1.1 Musik und Gesellschaft
	1.1.1 Musik und Politik
	1.1.2 Musik und Diaspora

	1.2 Drei Forschungsfragen
	1.2.1 Musik und politischer Kommentar
	1.2.2 Die Heterogenität der Musik aus der Türkeiin der deutschen Gesellschaft
	1.2.3 Hoffnungen zu Musik im transnationalen Kontext

	1.3 Kulturelle Repräsentation und kulturelle Netzwerke
	1.3.1 Grundlagen der kulturellen Repräsentation nach Hall
	1.3.2 Ein Beispiel unterschiedlicher kultureller (De-)Kodierungen:die Bedeutung des Instruments Bağlama
	1.3.3 Communitys als kulturelle Netzwerke

	1.4 Die Methodik
	1.5 Musizieren gemeinsam mit Musikern und Musikerinnen aus der Türkei: meine Proben mit dem »Köln Türk Müziği Korosu«

	2. Protestmusik
	2.1 Allgemeines
	2.2 Beobachtungen: das Wirken eines Protestmusikersaus der Türkei in Deutschland
	2.3 Portraits von Protestmusikern und Beteiligten an musikalischen Protestveranstaltungen aus der Türkei in Deutschland
	2.3.1 Musikerportrait Kemal Sahir Gürel
	2.3.2 Musikerportrait Sercan Günduğ
	2.3.3 Musikerportrait Kadir Şahinkaya

	2.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen
	2.4.1 Der Wunsch, musikalisch‐politisch zu kommentieren
	2.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitys aus der Türkei in Deutschland
	2.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei


	3. Die Kurden
	3.1 Allgemeines
	3.2 Beobachtungen: kurdische Konzerte in Deutschland
	3.3 Portraits kurdischer Musikschaffender
	3.3.1 Musikerportrait Nurettin Kanoğlu alias Ardil Ariya
	3.3.2 Musikerportrait Mehmet Akbaş
	3.3.3 Musikerinportrait Sakîna Teyna
	3.3.4 Musikerportrait Bülent Emir
	3.3.5 Musikerportrait Adir J. Tekîn

	3.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen
	3.4.1 Der Wunsch, musikalisch‐politisch zu kommentieren
	3.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitysaus der Türkei in Deutschland
	3.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei


	4. Die Aleviten
	4.1 Allgemeines
	4.2 Beobachtungen: alevitisches Kulturleben in Deutschland
	4.3 Portraits alevitischer Musikschaffender in Deutschland
	4.3.1 Musikerportrait Kemal Dinç
	4.3.2 Musikerportrait Adil Arslan

	4.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen
	4.4.1 Der Wunsch, musikalisch‐politisch zu kommentieren
	4.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitysaus der Türkei in Deutschland
	4.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei


	5. Fazit
	5.1 Antworten zur Frage nach Musik und politischem Kommentar
	5.2 Antworten zur Frage nach der Anerkennung der Vielfalt von Musikkulturen aus der Türkei in Deutschland
	5.3 Antworten zur Frage nach Hoffnungen bezüglich der Musikim transnationalen Kontext
	5.4 Musik und Community-Netzwerke

	6. Literatur
	Online-Quellen


