MUSIK &

POLITISCHER KONFLIKT
AUS DER TURKEI

\\§. &
\\\\"&\\\-&\ : - : e & N 3 3
L R \“\W: B
\;\i\\;\ ,\N&u& N £
iy R R = e

7 4/{/,/.
7

AE L, e
%% o

H
&

[transcript] KultdY und soziale Praxis ™%
. §~ L; y § \S';@\\ -\‘*\\"\t\\‘?".- X

hittps://doLorg/10:14361/9783838454763 - am 14.02.2026, 16:10:19. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -|


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirsten Seidlitz
Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

Kultur und soziale Praxis

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19,


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirsten Seidlitz, geb. 1988, promovierte an der a.r.t.e.s. Graduate School for the
Humanities Cologne. Sie ist aktiv im International Council for Traditional Music
(ICTM).

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kirsten Seidlitz

Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei
Kurdische, alevitische und linke Musik in Deutschland

[transcript]

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inaugural-Dissertation zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophischen Fa-
kultdt der Universitit zu Koln

Gutachter/-innen: Prof. Dr. Federico Spinetti, Jun.-Prof. Dr. Béatrice Hendrich,
Dr. habil. Martin Greve

The EOSC Future project is co-funded by the European Union Hori-
zon Programme call INFRAEOSC-03-2020, Grant Agreement num-
ber 101017536

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch das Projekt EOSC Future.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium fiir
beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/
by/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial.
Die Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit
Quellenangabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf.
weitere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2020 im transcript Verlag, Bielefeld
© Kirsten Seidlitz

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Umschlagcredit: Sakina & Friends mit tanzendem Publikum, aufgenommen von
Georg Cizek-Graf (Foto bearbeitet)

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-5476-9

PDEF-ISBN 978-3-8394-5476-3

https://doi.org/10.14361/9783839454763

Buchreihen-ISSN: 2703-0024

Buchreihen-eISSN: 2703-0032

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-download

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhalt

1.4
15

21
2.2

2.3

2.4

Einleitung ........cooiiii i 9
Musik und Gesellschaft ...........ooeiiiiiiiii e 10
TLT Musik und Politik ..oeeneei e 13
112 Musik und Diaspora .....ooueeenneiineii e 17
Drei Forschungsfragen. ... ..oouveeeiie e e e 27
1.2.1  Musik und politischer Kommentar...........ccoooiiiiiiiiiiiiinn.... 28
1.2.2  Die Heterogenitat der Musik aus der Tiirkei

in der deutschen Gesellschaft...........ccoveeviiiiiiiiiiiiias 29
1.2.3  Hoffnungen zu Musik im transnationalen Kontext ....................... 32
Kulturelle Représentation und kulturelle Netzwerke..............ccooceeieennt 35
1.3.1  Grundlagen der kulturellen Repréasentation nach Hall ................... 55
1.3.2  Ein Beispiel unterschiedlicher kultureller (De-)Kodierungen:

die Bedeutung des Instruments Baglama .............c..coiiiiiiin 38
1.3.3  Communitys als kulturelle Netzwerke..........coooevviiiiiieiinnnn... 46
Die MethodiK ....eeneeee e 48
Musizieren gemeinsam mit Musikern und Musikerinnen aus der Tiirkei: meine
Proben mit dem »KalIn Tiirk Miizi§i Korosu« .........covvviiiieiiiinnnannnn... 59
Protestmusik .............ooooiiii i 63
AIIGEMEBINES ettt ettt et e e e e et e aae e 63
Beobachtungen: das Wirken eines Protestmusikers
aus der Tirkei in Deutschland ............oooiiiiiiiiii e 75
Partraits von Protestmusikern und Beteiligten an musikalischen
Protestveranstaltungen aus der Tirkei in Deutschland ........................ 77
2.3.1 Musikerportrait Kemal Sahir Glirel...........ocovieiiiiiiiiiiinne... 71
2.3.2 Musikerportrait Sercan GUNAUG .......ocevvieiiiieiiiiiiiiieen 81
2.3.3 Musikerportrait Kadir Sahinkaya ............oooiiiiiiiiiiiniiiiann 86
Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen..............ccoocviiiiiinns 90

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3.1
3.2
3.3

3.4

41
4.2
4.3

b

5.1
5.2

2.41 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren ...................
2.4.2 Die Darstellung der Heterogenitat von Communitys aus der Tirkei in

Deutschland .........eeer
2.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Tirkei .........
DieKurden...... ..o e
AlIGEMEINES ..ttt e
Beobachtungen: kurdische Konzerte in Deutschland .....................o.ce.
Portraits kurdischer Musikschaffender..............cooviiiiiiiiiiiin ..
3.3.1 Musikerportrait Nurettin Kanoglu alias Ardil Ariya.......................
3.3.2 Musikerportrait Mehmet Akbas ........oovvrvivvii i
3.3.3 Musikerinportrait Sakina Teyna.........cooviiviiiniiiiie i,
3.3.4 Musikerportrait Bllent Emir........coeeveeiiiiiiiiiiiiiiiiiiee e
3.3.5 Musikerportrait Adir . Tekin ......covviiiii i
Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen.................cooioeiiiit
3.41 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren ..................
3.4.2 Die Darstellung der Heterogenitat von Communitys

aus der Tdrkei in Deutschland..............ooooiiiiiiiii .,
3.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Tirkei ........
Die AleViten...... ..o e
AlIGEMEINES ..ttt
Beobachtungen: alevitisches Kulturleben in Deutschland .....................
Portraits alevitischer Musikschaffender in Deutschland.......................
4.3.1 Musikerportrait Kemal Ding ......cooviiii e
4.3.2 Musikerportrait Adil Arslan.........cooeviiiiiiiiiii e
Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen................ooooiiiiiiit
4.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren ...................
4.4.2 Die Darstellung der Heterogenitat von Communitys

aus der Tlrkei in Deutschland.............ooooiiiiiiii e,
4.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Tiirkei .........
Fazit ... e
Antworten zur Frage nach Musik und politischem Kommentar..................

Antworten zur Frage nach der Anerkennung der Vielfalt von Musikkulturen
aus der Tirkei in Deutschland ..o

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.3

5.4

Antworten zur Frage nach Hoffnungen beziiglich der Musik

im transnationalen Kontext ... 198
Musik und Community-Netzwerke ...........oovviiiiiiiiiiiiiii e 213
LI eratUr . s 223
ONlNE-QUEBIIEN . ..t 231

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Musik aus der Tirkei ist in Deutschland allgegenwirtig. Menschen mit bio-
graphischem Bezug zur Tiirkei leben aus vielfiltigen Griinden hier und musi-
zieren auf unterschiedliche Art und Weise. Sie gehoren verschiedenen Grup-
pierungen an, sodass eine grofle Bandbreite an Kulturleben mit Bezug zur
Tiirkei in deutschen Stidten beobachtet werden kann. Dennoch wird bei der
Betrachtung des Kulturlebens von Menschen aus der Tiirkei in Deutschland
viel zu hiufig nicht auf die Heterogenitit geachtet. In meiner Studie méch-
te ich explizit auf die Musik von Minderheitengruppen aus der Tiirkei in
Deutschland eingehen, ohne die eine vollstindige Betrachtung des Kultur-
lebens aus der Tiirkei in Deutschland nicht méglich ist. Exemplarisch befasse
ich mich mit kurdischer Musik, alevitischer Musik und linker Protestmusik.
Die Kurden stellen die grof3te ethnische Minderheit der Tirkei dar, die Alevi-
ten die grofite religivse Minderheit. Uberschneidungen existieren: So gibt es
auch viele kurdische Aleviten bzw. alevitische Kurden in Deutschland. Zusitz-
lich zu ethnisch und/oder religiés Diskriminierten méchte ich mich auch mit
aus politisch-ideologischen Griinden unterdriickten Kulturschaffenden be-
fassen und entschied mich fiir aktiv linke Systemkritiker/-innen. Auch hierbei
kommt es zu einer grofRen Schnittmenge der Gruppen an Musikschaffenden,
denn viele Kurden und Aleviten sind aktive linke Systemkritiker/-innen. Ich
lernte jedoch auch Musiker/-innen kennen, die von ihrer ethnischen und/oder
religiosen Abstammung und Sozialisierung her keiner Minderheit in der Tiir-
kei angehoren, sich aber als politische Minderheit behandelt fithlen.

Im Zeitraum zwischen Februar 2015 und Mai 2017 fithrte ich Interviews
mit Musikschaffenden, welche die Tiirkei aus Griinden der kulturellen Diskri-
minierung verlassen haben und/oder (wenn sie in Deutschland geboren wur-
den) ihre Musik bzw. ihre musikalischen Veranstaltungen heute in der Tiirkei
nicht ohne Einschrinkungen organisieren bzw. zum Ausdruck bringen kénn-
ten. Des Weiteren nahm ich an zahlreichen musikalischen Veranstaltungen

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

teil. In Kéln und Berlin traf ich Instrumentalisten und Instrumentalistinnen,
Singer/-innen, einen Musikproduzenten und zwei Beteiligte der Kulturorga-
nisation, welche unterschiedlichen Sub-Gruppierungen innerhalb der Com-
munitys aus der Tiirkei in Deutschland angehéoren.

Die Tiirkei durchlief in meinem Forschungszeitraum grof3e politische Ver-
anderungen. Die Aussagen meiner Interviewpartner/-innen beziiglich ihrer
zum jeweiligen Interviewzeitpunkt aktuellen Méglichkeiten dort sind nicht in
einen simplen Vergleich zueinander zu setzen, da die Interviews in verschie-
denen Jahren und Monaten gefithrt wurden. So fand ein Interview bspw. im
Juni 2015, am Tag nach dem Wahlerfolg der Kurden-freundlichen »Demo-
kratischen Partei der Volker« (Halklarin Demokratik Partisi [HDP]), statt'. Die
Aussagen aus diesem Gesprich sind weitaus optimistischer beziiglich der zu
erwartenden kulturpolitischen Situation der Kurden in der Tiirkei als jene,
die nach der Wahlwiederholung im November 2015 — welche stattfand, »weil
Erdogan das Ergebnis der Parlamentswahl zuvor missfiel«* — und einer er-
neuten Eskalierung der Unterdriickung kurdischer Kultur und Gesellschafts-
partizipation getroffen wurden. Doch auch die direkt auf diese Geschehnis-
se gefolgten Interviewzitate sind anders einzuordnen als jene, die nach den
Putschaktivititen vom Juli 2016 entstanden. Die in den folgenden Kapiteln
prasentierten Interviews und musikalischen Events kénnen folglich ohne ih-
re Einordnung in die zeitlichen Geschehnisse nicht differenziert betrachtet
werden.

1.1 Musik und Gesellschaft
Musikalische Prozesse sind stark in die jeweilige Gesellschaft, in der sie ent-
stehen, integriert und von dieser abhingig. Barber-Kersovan schreibt:

»Music-making is a social occasion and it implies complex relationships
within a music group itself, between the musicians and other participants

1 Diesen Wahlerfolg beschreibt Akyol wie folgt: »[..] die prokurdische HDP [schafft]
bei den Parlamentswahlen am 7. Juni den Sprung ins Parlament und macht damit
— zumindest kurzfristig — Erdogans Traum von einem Présidialsystem zunichte. 82
neue HDP-Abgeordnete ziehen ins Parlament ein, darunter auch eine Nichte Ocalans
[dem Griinder der kurdischen Guerilla-Organisation PKK, Anm.d Verf.], Dilek Ocalan.«
(Akyol 2016: 263.)

2 Akyol 2016: 16.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

in a musical event, for example the public, between different musical for-
mations and institutions, with other parts of the society, with the musical
representations of different nations or ethnic groups. [..] Music provides a
communal basis for social relationships, and at the same time it also draws
demarcation lines between different social agglomerations, whereby >we«
[Herv.i.0.] are mostly connotated in a positive sense and >the others<in a
negative sense.<?

Gesellschaftliche Vorstellungen und Beziehungen wirken auf den Mu-
sikschaffensprozess auf verschiedenen Ebenen ein. Wie genau die un-
terschiedlichen Elemente des Musikschaffens ineinandergreifen, ist von
unterschiedlichen Autoren und Autorinnen immer wieder leicht differie-
rend dargelegt worden. Boyce-Tillmans aus fiinf Komponenten bestehendes
Modell mochte ich hier exemplarisch vorstellen. Die Autorin unterteilt das
musikalische Erlebnis in die sich gegenseitig beeinflussenden Teilkomponen-
ten Material, Ausdruck (expression), kreatives Schaffen (construction), Werte
und Spiritualitit.*

Das musikalische Material entsteht hiernach sowohl aus physischen als
auch aus sozialen Gegebenheiten. Es ist beeinflusst durch die geographischen
Bedingungen, das (Nicht-)Vorhandensein spezieller Instrumente und techni-
scher Gegebenheiten sowie die Fihigkeiten der Musizierenden. Die Wahl der
Instrumente, der Klangfarben oder des Tonumfangs verindern des Weiteren
die Gestaltungsmoglichkeiten in der Rhythmik, Melodik sowie in den Moti-
ven. Unterschiedliche dsthetische Vorstellungen sowie bereits existierendes
Repertoire sind fiir diese Wahl von Bedeutung. Das Material ist beeinflusst
durch und beeinflusst seinerseits den Ausdruck. Bestimmte Stimmungen oder
Erinnerungen einer Gemeinschaft sowie die Atmosphire zum Zeitpunkt der
musikalischen Performanz sind hierbei wichtig. Hinzu kommt der Aspekt des
kreativen Schaffens, z.B. das Verhiltnis von Wiederholungen bekannten Materi-
als zu neuen Impulsen. Unter dem weiteren Aspekt der Spiritualitit beschreibt
Boyce-Tillman die Funktion der Musik, Musiker/-innen und Publikum aus
dem Alltag zu lésen und stimmungsmifig an einen anderen Ort zu trans-
portieren. Was eine Gemeinschaft hierunter versteht, beeinflusst wiederum
die Auswahl des Materials, Ausdrucks und des kreativen Schaffens. All jene
Prozesse sind zudem nicht zu trennen von den vorherrschenden ethischen

3 Barber-Kersovan 2004: 7.
4 Vgl. Boyce-Tillman 2008: 41.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12 Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Abbildung 1: Modell »The Five Lenses for Musical Experience<®

und sozialen Werten einer Gesellschaft, konnen diese jedoch ihrerseits auch
beeinflussen.® Nettl formuliert:

»| believe, in the end, that looking at the way a society lives, at its cultural
values, and maybe its cultural ecology may help us to understand the genesis
of its principal musical style.«’

Der Zusammenhang von Musik und Gesellschaft lisst sich laut Mahon aus
zwei Perspektiven heraus betrachten:

»[...] musicas product [Herv.i.0.] that we discuss through close readings of mu-
sical materials and music as process that we discuss through historically, so-

5 Scan aus: Boyce-Tillman 2008: 41.
6 Vgl. Boyce-Tillman 2008: 41ff.
7 Nettl 32015: 328.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

cially, and culturally situated analyses of people’s music-related beliefs and
practices.«?

Ich werde mich im Folgenden auf Musik als Prozess konzentrieren, mdchte
jedoch anmerken, dass beide Bereiche selbstverstindlich ineinandergreifen:
So kann bspw. die Frage, welches musikalische Produkt ein Musiker oder ei-
ne Musikerin anstrebt, dafiir ausschlaggebend sein, wie sich der musikali-
sche Schaffensprozess gestaltet, bspw. vom wem er/sie unterstiitzt bzw. ge-
hindert wird. Bereits wihrend des Entstehungsprozesses beschiftigen sich
die (potentiellen) Beteiligten ja mitunter musikanalytisch mit dem Produkt
(befassen sich z.B. mit den Noten, bevor eine Tonaufnahme stattfindet) oder
zumindest mit einem vorangegangenen Produkt des/der Musikschaffenden,
an welches das neue ankniipfen soll. Zuweilen ist der Charakter des Produkts
also entscheidend dafiir, welche Prozesse iberhaupt in Bewegung kommen
konnen. Gelegentlich wird jedoch auch — u.a. aus pragmatischen Griinden -
das Produkt dem Prozess angepasst. Dies geschieht entweder bereits bei der
Planung des Produkts oder sogar nach der eigentlichen Fertigstellung, z.B.
im Fall von Zensur einzelner Song-Textzeilen.

1.1 Musik und Politik

Das Beispiel der Zensur zeigt bereits, wie sehr Musikproduktionen und
-auffithrungen von den Gesetzen eines jeweiligen Landes abhingen. Auf den
Einfluss der Politik mdchte ich nun niher eingehen.

Street befasste sich mit den Einfliissen von Lokalpolitik in Grofbritannien
auf Popularmusikszenen und arbeitete vier Bereiche direkten politischen Ein-
griffs heraus: offizielle Regelungen (Schutz vor Lirmbeldstigung, Lizenzver-
gabe fiir Musik-Clubs, Offnungszeiten), finanzielle Aspekte (z.B. Preisanstieg
fiir Raummieten), Kulturpolitik (der Auftrag der Lokalpolitik, Kultur bereitzu-
stellen und finanziell zu unterstiitzen) und Wirtschaftspolitik (das Ziel, 6ko-
nomische Vorginge anzuschieben, z.B. durch das Schaffen von Arbeitsplitzen
in der Musikbranche oder die steigende Wichtigkeit einer Stadt oder Gegend
im Bereich Tourismus durch ein reprisentatives Kulturleben).® Die hohe Be-
deutung, die er der Lokalpolitik im Musikleben zuschreibt, beschrinkt sich
jedoch auf Livemusik-Praktiken:

8 Mahon 2014: 331.
9 Vgl. Street 1993: 44f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

13


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»The focus of the influence of the local in popular musicis not [...] to be de-
tected in the emergence of local markets for the music and substantial re-
gional variations. These are largely settled nationally and beyond. The im-
pactofthelocalisto be detected primarily in the role played by live [Herv.i.O.]
performance. Live music, because it is necessarily local, being available only
in a specific place to a limited audience, is particularly effective at serving
a sense of community identity. It serves to differentiate those consumers
from others, whilst simultaneously locking them into national trends and

events.«'®

Auch in meiner Studie konzentriere ich mich insbesondere auf Livekonzerte.
Die Erfahrungen, die die Musiker/-innen machten, unterscheiden sich tat-
sachlich stark voneinander, je nachdem, wo die Konzerte stattfanden. Dies
jedoch sagt nicht nur etwas iiber konkrete Konzertabende an bestimmten Or-
ten aus, sondern lisst z.T. auch generellere Schliisse itber musikalische und
politische Tendenzen zu. Street formuliert:

»[...] the way in which local opportunities are created and organised will have
an importantimpact on the way the (trans)national culture is consumed and
reproduced locally.«"

Musik hat zudem bei Weitem nicht nur fir die aktiv an der Gestaltung des
Musiklebens Beteiligten eine politische Bedeutung. Wie in Barber-Kersovans
eingangs zitierter Aussage bereits anklingt, werden gréfRere Bereiche gesell-
schaftlichen Lebens erreicht. So reprisentiert Musik z.T. ganze Nationen oder
ethnische Gruppierungen.

Musik kann den Konsumenten zudem helfen, sich innerhalb einer Ge-
sellschaft zu positionieren. Nettl beschreibt den Wunsch von Menschen, sich
selbst und der Aufienwelt durch Bekennung zu bestimmten Musikstilen zu
zeigen, wer sie sind (im nationalen und ethnischen Kontext, in Bezug auf
Klassenzugehorigkeit und persénliche Merkmale), sogar als die Hauptfunk-
tion von Musik.” Des Weiteren formuliert er:

»Since music expresses personal or group identity, it plays a role in nego-
tiating relationships between unequals, as a way fora dominant group to
reinforce its hegemony or for a subordinate population to fight back.«'

10  Street1993: 54.

1 Street1993: 54.

12 Vgl. Nettl32015: 271.
13 Nettl32015: 270.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Mithilfe von Musik konnen folglich gezielte politische Intentionen verfolgt
werden. Castelo-Branco formuliert:

»Music performances can [...] provide a site for signaling interestin establish-
ing peaceful relations, transcending ideological polarization, relaxing ten-
sion, communicating, cooperating, expressing respect for cultural diversity,
constructing community, and encouraging individual pride and agency.«*

Mattern unterteilt das musikalisch-politische Handeln in drei Hauptstra-
tegien: die beratende (deliberative), die pragmatische und die konfrontative
Vorgehensweise. Bei der beratenden Strategie nutzen Menschen bzw. Kultu-
ren Musik, um sich selbst darzustellen. Es konnen sich auch mehrere Teile
einer Gesellschaft einander auf Musikveranstaltungen vorstellen und hierbei
ihr Verhiltnis zueinander aushandeln bzw. weiterentwickeln. Als pragmati-
sche Vorgehensweise beschreibt er es, wenn verschiedene Akteure mit Musik
Aufmerksambkeit fiir Themen, welche sie gemeinsam tangieren, zu schaffen
versuchen. Konfrontativ wird Musik eingesetzt, wenn auf Missstinde und
Konflikte mit anderen Gesellschaftsangehorigen explizit hingewiesen wer-
den soll. Zudem werden konfrontative und beratende musikalisch-politische
Aktionen im Fall von Unterschiedlichkeit eingesetzt (Unbekanntes wird her-
vorgebracht, Meinungsverschiedenheiten werden Offentlich ausgetragen),
wohingegen Strategien pragmatischen musikalisch-politischen Handelns
im Kontext gemeinschaftlicher Interessen zum Tragen kommen.” Als ein
konkretes Beispiel fiir die konfrontativ eingesetzte Musik benennt Mattern
die Protestmusik:

»0One example of music thatis usually castin confrontational terms is protest
music, in which musicians decry the injustices and oppression endured by
certain individuals and groups and extol the virtues of favoured alterna-
tives. Typically, the intent of protest musicians is to oppose the exploita-
tion and oppression exercised by dominant elites and members of dominant
groups.«'

Auch im Kontext der Tiirkei ist das Genre Protestmusik bedeutsam, wie in
Kapitel 2 dieser Arbeit detailliert dargestellt werden wird.

14 Castelo-Branco 2010: 249.
15 Vgl. Mattern 1998: 33ff.
16 Mattern 1998: 33.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

15


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Die beratende Strategie mochte ich mit einem Zitat O’Connells noch ni-
her charakterisieren:

»Significantly, the cultural exchange of musical performers is often one of
the firstindications of peaceful intentions. Further, where musical values are
characterized by extreme prejudice, they may also be manipulated to foster
tolerance by emphasizing similarity in musical practice and by accepting dif-
ference in musical taste. In this way, music offers the possibility of an imag-
inary ideal, a shared goal that promotes cooperation between groups while
respectful of individual cultural identities.«'”

Im Rahmen meiner Arbeit sind alle drei Strategien von Bedeutung. Die kon-
frontative Strategie wird in den folgenden Kapiteln hauptsichlich im Kontext
des Musiklebens der Tiirkei zu finden sein, die beratende insbesondere in
Bezug auf das Leben der Musiker/-innen in Deutschland. Ansitze des prag-
matischen Handelns sind ebenfalls zu finden, bspw. wenn Musiker/-innen
unterschiedlicher ethnischer Herkunft auf Konzerten und Festivals auftre-
ten, die fiir kulturelle Vielfalt, Anti-Diskriminierung und Verstindigung im
Allgemeinen werben.

Rice identifiziert zwei Komponenten der Musik als entscheidend bei
der Mobilisierung von Menschengruppen: Neben den schon erwihnten
Prisentations- und Vermittlungsmoglichkeiten (agency) hebt er die physi-
schen Reaktionen (physical response) hervor.

»Musicis used as a resource linking the individual and the social in two ways:
physical response and agency. Because music is rhythmical, that is, it exists
in time and often has a steady beat or pulse, it invites a physical response
in those who hear it: snapping fingers, tapping feet, nodding heads, walk-
ing, marching, or dancing to the beat of the music. These shared responses
provide a way for group members to bond together, understand and experi-
ence themselves as a social unit, and in some cases accomplish some special
task, such as going to war as a unified and effective fighting force or working
together efficiently. Acting together in rhythm to the music, people turn an
individual psychological response into a social resource that brings commu-
nities, affinity groups, and entire societies into sync with one another.«'

17 OConnell 2010: 5.
18  Rice 2014 a: 50.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Auch Reyes verwendet den Term »response« fiir die Beziehung zwischen Kon-
flikt und Musizierpraxis. Die Autorin forschte zu Kulturausdruck im Kontext
erzwungener Migration und formuliert:

»Music was not to be seen as an agent or a tool to incite, mitigate, resolve,
or directly address a situation of conflict. Rather, music was to be regarded
as a form of symptomatic behavior, as an indication of human response to
conflict.«'®

Musik dient Menschen in Konfliktsituationen folglich auch als ein Medi-
um zum Antworten. Mitunter spendet Musik zudem Trost und ermoglicht
einer Community, kulturell - durch ihren Kulturausdruck — weiter zu be-
stehen. Auch meine Interviewpartner/-innen verliefen die Tiirkei aufgrund
politischen Konflikts und/oder ziehen diese (nachdem sie z.T. bereits in
Deutschland geboren wurden) aufgrund politischen Konflikts nicht als Land
des Wohnorts fiir die Zukunft in Betracht. Unter diesen Bedingungen nimmt
Musik eine spezielle Rolle beim Weiterbestehen als Gemeinschaft ein. Ich
mochte das musikalische Wirken meiner Interviewpartner/-innen als Teil
einer Diaspora-Kultur untersuchen.

11.2  Musik und Diaspora

Den Begriff »Diaspora« im akademischen Kontext diskutiert Hemetek wie

folgt:

»Diasporac [Herv.i.0.] is a controversial term in present ethnomusicologi-
cal discourses. Derived from the connotation of forced migration without
the possibility of returning to the home-country it ended up being used for
studies of all migrant communities, in so-called >diasporic< [Herv.i.0.] stud-
ies. It does not seem to be quite clear what it means nowadays, but it usually
indicates some relationship of the immigrant community to the culture of
>origin<.«2°

Faist befasste sich mit der Verwendung des Begriffs »Diaspora« iiber die Jahr-
zehnte und arbeitete folgende Entwicklungen heraus: Urspriinglich wurde
der Begriff fast nur fiir Juden und Armenier gebraucht, seit den 1970er Jah-
ren findet er jedoch auch in anderen Kontexten Verwendung. Diente er zu-

19  Reyes2010:128.
20 Hemetek 2008: 8.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

nichst der Betrachtung von Zwangsauswanderung, so wird er heute gene-
reller, bei der Beschreibung von Auswanderung im Allgemeinen, verwendet,
auch bspw. bei jener aus wirtschaftlichen Griinden. Anfinglich ging man zu-
dem von einer gewollten Riickkehr ins Heimatland aus, wohingegen heute die
fortgefithrte Migration viel thematisiert wird. Die Eingliederung ins Aufnah-
meland wird ebenfalls mittlerweile verindert betrachtet: Zunichst ging man
davon aus, Assimilation bereite der Existenz von Diaspora-Gemeinschaften
ein Ende, heute jedoch werden Aspekte kultureller Hybriditit differenziert
untersucht.”

Ogiit hinterfragt, welche Rolle das Land der kulturellen Herkunft fiir die
in der Diaspora lebenden Menschen einnimmt. Er geht jedoch nicht nur auf
die bereits erwihnte eventuelle Moglichkeit, dort eines Tages hin zuriickzu-
kehren, ein, sondern auch auf den Wunsch der Diaspora-Angehérigen, von
aufRerhalb etwas zu den Debatten rund um die Region der kulturellen Her-
kunft beizutragen.

»A characteristic feature of diaspora communities is the interaction with the
homeland, such as having affinity towards being aware of and being active
in the social and political issues of the homeland, or being willing to return
to the homeland. However, it is obvious that the level of desire to return to
the homeland is not the same for each community or for each generation.
Indeed, shome« [Herv.i.0.] is a disputable concept taking into consideration
that for some diaspora communities, such as the Romani community, there
is no>homec«to go back to [..].<**

Was die Moglichkeit einer Riickkehr ins Herkunftsland betrifft, so gibt es bei
den im Zuge dieser Arbeit Interviewten grofle Unterschiede: Ein Interview-
partner sagte explizit, er wiirde seinen Hauptwohnsitz in der Zukunft ger-
ne zuriick in die Tiirkei verlegen, andere hitten rechtlich diese Moglichkeit,
jedoch kein Interesse daran. Eine andere Interviewpartnerin kam per Asyl-
antrag nach Europa und hat aus Griinden politischer Verfolgung nicht die
Moglichkeit, wieder in die Tiirkei einzureisen. Maf3geblich unterscheiden sich
hierbei die Aussagen tiirkisch- und kurdischstimmiger Musiker/-innen aus
der Tiirkei. Auch wenn die Kurden - verglichen mit dem von Ogiit genann-
ten Beispiel der Roma - selbstverstindlich iiber Herkunftsstidte, -dorfer,
-provinzen verfiigen, in die sie zuriickkehren kénnten, fehlt es ihnen hiufig

21 Vgl. Faist 2010: 12f.
22 Ogiit 2015: 276.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

an den Moglichkeiten, ihr Leben dort aktiv zu gestalten, und auch - vergli-

chen mit manchen tiirkischstimmigen Migranten und Migrantinnen — an der
Identifikation mit der Republik Tiirkei als Heimatland. Uber die Identifika-
tion mit der tiirkischen Nation schreibt Saragoglu:

»Today, the meaning of Turkishness remains unclear, as does the designation
of whois to be included or excluded from the >Turkish nation<[Herv.i.0.]. [...]
It was primarily the Turkish state, rather than a mass movement or class dy-
namic, that constructed the main assumptions, symbols and values of Turk-
ish nationalism. Having control over the mechanisms of ideological produc-
tion in the early years of the Republic, the state could manipulate the cate-
gory of sTurkishness<and >Turkish nationalism«<in accordance with its needs
and interests in both national and international contexts.«*

Auf diesen Sachverhalt werde ich in den folgenden Kapiteln detailliert einge-
hen. In Bezug auf die Diaspora-Situation formuliert Bruneau:

»The high segmentation and internal disparities of Turkish society ap-
pear more in dispersion and migration than they do in the national territory
where the minorities are not fully recognised and are hidden by an apparent
national homogeneity. This society is a community composed of different
socio-cultural milieux that, though they do interact, have also acquired
their own organisational and social networks. [..] It is therefore difficult
to differentiate a diaspora from the economic and political migration of a
people stemming from a socially segmented society and comprising notable
difference of identity.<**

Die Identifikation mit einer Diaspora-Gemeinschaft ist laut Turino zudem
eine personliche Entscheidung — ebenso wie die Identifikation mit einer Na-

tion.

»While one’s legal status (passport, required military service, taxes) places
one objectively within a given state, being part of a diaspora or nation
requires a subjective recognition and acceptance; one has to >join up,«
[Herv.i.O.] that is, identify with that social formation.«*

23
24
25

Saragoglu 2011: 50.
Bruneau 2010: 42.
Turino 2004: 5.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

19


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Die Mitglieder einer Diaspora-Community finden sich folglich am (neuen)
Wohnort (freiwillig) zusammen und versuchen eine Sphire zu schaffen, die
ihnen ein Heimatgefiihl vermittelt. Dies wird erreicht, indem in einigen As-
pekten der Asthetik und der Werte eine Anniherung an die Region der kul-
turellen Herkunft stattfindet. Bruneau formuliert: »De-territorialisation goes
with, or is followed by, re-territorialisation.«*

Der Austausch der Diaspora-Angehoérigen innerhalb Deutschlands ist re-
ge: Je mehr Zeit ich im Feld verbrachte, desto mehr gewann ich den Ein-
druck, hier kenne »jeder jeden«. Die ersten Interviewten vermittelten mir
den Kontakt zu weiteren Interviewpartnern und Interviewpartnerinnen; die
Musiker/-innen besuchten Konzerte der jeweils anderen und beteiligten sich
zuweilen auch an Musikproduktionen oder -auffithrungen dieser.

Jedoch warnt Solomon davor, »Diaspora« als ein stabiles Identititskon-
strukt und die dazugehorende Gemeinschaft als eine homogene Gruppe zu
verstehen.”

Im Rahmen meiner Forschungsarbeit betrachte ich unterschiedliche
Teil-Diaspora-Communitys. Ich konzentriere mich, wie bereits erwahnt, auf
Musikschaffende, welche sich aufgrund politischer und gesellschaftlicher
Konflikte dagegen entschieden, in der Tiirkei zu leben, wobei die Diskrimi-
nierung, die sie dort erleb(t)en, politischer und/oder ethnischer und/oder
religioser Natur ist/war. Manche der Musiker/-innen vereinen auch mehrere
der hier genannten Identititsmerkmale in sich und erlebten aus mehreren
Griinden gesellschaftliche Einschrinkungen. Beim Organisieren von Kon-
zerten in Deutschland jedoch konzentrieren sich die meisten auf einen der
Identititsaspekte. Der Fokus auf ausgewihlten Identititsmerkmalen scheint
es ithnen zu erleichtern, sich zusammenzufinden und einen Rahmen fiir den
gemeinsamen Kulturausdruck zu konstruieren. So treten bspw. einige kur-
dische Musiker/-innen, welche auch alevitisch und auch links-systemkritisch
sind, (fast) nur als explizit kurdisch auf. Die Betroffenen haben sich somit
beim Kreieren eines Images auf das Identititsmerkmal »kurdisch« einge-
stellt und konnten somit ein Teil des mit dem Label »kurdisch« versehenen
Diaspora-Musiklebens werden, wohingegen sie (z.T.) auf die Beteiligung
an unter einem anderem Label organisierten Konzerten verzichten. Bei der
Zugehorigkeit zu einer Community sind daher nicht nur die biographischen
Fakten und die Familienabstammung wichtig, sondern auch die bewusst

26  Bruneau 2010: 49.
27  Vgl. Solomon 2008: 77.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

getroffenen Entscheidungen, wie im Rahmen von Musikveranstaltungen in
Deutschland damit umzugehen ist. Uber bewusste Identifikation mit einer
Gruppierung schreibt Hall:

»In common sense language, identification is constructed on the back of a
recognition of some common origin or shared characteristics with another
person or group, or with an ideal, and with the natural closure of solidarity
and allegiance established on this foundation. In contrast with the >natural-
ism<[Herv.i.0.] of this definition, the discursive approach sees identification
asaconstruction, a process never completed —always»in process<[Herv.i.0.].
[..] It obeys the logic of more-than-one. And since as a process it operates
across difference, it entails discursive work, the binding and marking of sym-
bolic boundaries, the production of >frontier-effects«. It requires what is left
outside, its constitutive outside, to consolidate the process.«*®

Dass Menschen sich auf einzelne Identititsaspekte konzentrieren, stellt so-
mit eine Strategie dar, welche sowohl die Organisation politischen Engage-
ments als auch die Vermarktung von Musik erleichtert. Bei manchen mei-
ner Interviewpartner/-innen werden das politische Engagement und die Mu-
sikvermarktung auch kombiniert, indem die Musik einem gesellschaftlichen
Zweck gewidmet wird.

Saglam veroftentlichte 2008 einen Artikel iiber die verschiedenen Strate-
gien des Networkings und Marketings im Musikleben von Menschen aus der
Tiirkei in Wien. Sie unterscheidet vier Strategien, wovon die erste der Exo-
tismus ist.

»Exoticism as a marketing strategy: Mostly understood as a particular form
of the Eurocentric view of the foreign. In this case to present the traditional
goods as»exoticc [Herv.i.0.] is the main purpose. (Keyword: Instrumentalisa-

tion of stereotypes)«*’

Diese Marketingstrategie konnte auch im Zuge meiner Studie beobachtet
werden, wie ich in den folgenden Kapiteln aufzeigen werde. Zweitens benennt
Saglam die multikulturellen Veranstaltungen.

»Multiculturalism as a marketing strategy: Stressing and mixing of dif-

ferent cultural identities. (Keyword: Cultural diversity)«*°

28  Hall 2015 [1996]: 2f.
29  Saglam 2008:38.
30 Saglam 2008:39.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

2


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Auch diese Vorgehensweise konnte ich in Deutschland mehrfach beobachten.
Ich erhielt den Eindruck, dass sich Konzerte dieser Art insbesondere bei den
Musikschaffenden selbst grofier Beliebtheit erfreuen. Als dritten Punkt be-
nennt die Autorin ko-ethnische Marketingstrategien.

»Co-ethnic marketing strategies: using the ethnic markers (like religious,
ethnic and national symbols or codes. This strategy addresses almost only
the community members). (Keyword: Intracultural) <’

Selbstverstandlich existieren auch in Deutschland zahlreiche Kulturveranstal-
tungen, die die Communitys religioser, ethnischer und/oder politischer Zu-
sammensetzung intern organisieren. Teilweise handelt es sich hierbei um ge-
schlossene Veranstaltungen in Vereinen, anderen kénnten auch fremde Inter-
essierte als Teil des Publikums beiwohnen. Jedoch wird kein Schwerpunkt auf
die Aufienreprisentation gesetzt. Konzertankiindigungen sind meist auf Tiir-
kisch oder Kurdisch verfasst. Das Ansprechen der deutschen Offentlichkeit
steht in keiner Weise im Fokus. Da ich im Rahmen dieser Arbeit aber haupt-
sichlich die Einfliisse von Musikveranstaltungen auf gesamtgesellschaftliche
Anerkennungsprozesse untersuche, werde ich die soeben beschriebenen Kon-
zerte hier nicht niher betrachten.

Interessanter Weise benennt Saglam als vierte Grundausrichtung von
Musikschaffenden bei der Vermarktung ihrer Musik die Verweigerung
ethnischer Kodierung.

»Refusing ethnical coding: Here the labelling as smusic of the immigrant«
[Herv.i.0] is explicitly rejected. The ethnic codes might exist but they are
not presented in the foreground but the individual musical language and
quality of the musicians. (Keyword: Avoidance of exoticism)«*

Ansitze dieser Haltung konnte ich bei meinen Interviews in Deutschland
auch finden. Jedoch halte ich es fiir schwierig, diese Vorgehensweise als Ver-
marktungsstrategie auszuwerten. Die Moglichkeit, Diskussionen tiber die
Heterogenitit der Communitys aus der Tiirkei in Deutschland abzubilden,
bleibt hierbei auch aus. Daher soll diese vierte Variante der Konzertorgani-
sation im Rahmen meiner Arbeit nur am Rande erwihnt werden, nimlich
in den Portraits der Musiker/-innen, wenn sie fiir den jeweiligen Lebenslauf
eine hohe Bedeutung hat.

31 Saglam 2008: 39.
32 Saglam 2008: 39.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Die Untersuchung der vier Marketingstrategien fihrt bei Saglam zu einer
Eingrenzung in zwei Hauptgruppen: die »Locals« und die »Cosmopolitans«.

»The word cosmopolitan, which comes from Greek kosmopolités [Herv.i.O.]
(citizen of the world), describes in our case an orientation —a willingness to
engage with the other, to try to be in interaction. On the other hand slocals<
[Herv.i.0.] are focused on their own communities, where they prefer to stay
within their social framework.«*

Einige meiner Interviewpartner/-innen sind allerdings innerhalb der von ih-
nen ausgewahlten Communitys auch in beiden Sphiren aktiv. Sie engagieren
sich dann sowohl intern als auch bei der Représentation nach aufien und der
Interaktion mit Musikschaffenden, Konzertveranstaltern und dem Publikum
ohne biographischen Bezug zur eigenen Community.

Was die Erwartungen der Herkunftsdeutschen an Musiker/-innen aus der
Tiirkei betrifft, so bemingelt Greve, hiufig werde filschlicherweise davon
ausgegangen, es gibe einen eindeutigen Stil der anatolischen Musik. Er weist
darauf hin, dass meist nur Volksmusik als typisch angesehen und die Rele-
vanz von Kunstmusik, klassisch-europiischer Musik und Popularmusik fir
Musikschaffende aus der Tiirkei unterschitzt werde.>* Greve formuliert:

»Serious, artistically demanding music—and not folklore is in demand. Pub-
lic representation of Turkish culture in Europe is focused primarily on such
folklore and since Turkish musicians are scarcely integrated into Germany’s
music institutions, guaranteeing seriousness, many non-Turkish musicians
hardly believe that serious Turkish music in Germany actually exists. This is
a common, often unspoken, prejudice regarding the integration of Turkish
music.«*®

Er beschreibt einige wenige reprisentative Projekte der Integration von Mu-
sikschaffenden und Musikstilen aus der Tiirkei in herkunftsdeutsche Institu-
tionen. Diese Erfahrung resiimiert er wie folgt:

»Again and again it is surprising how cooperations with serious institutions,
which noticeably shift from socially motivated attitudes to the emphasis of
artisticinterests, are accepted by Turkish musicians, students and the respec-
tive audience. For too long they missed these opportunities of acceptance.

33 Saglam 2008: 39.
34  Vgl. Greve 2008: 91.
35  Greve 2008: 92.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

23


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

[..] The more the work can focus on purely musical-artistic aspects in the
course of the cooperation, the more fun is offered to the persons involved.«*®

Von den fiir diese Arbeit interviewten Musikschaffenden wirken manche in
Kooperation mit herkunftsdeutschen Institutionen oder Frderern. Andere
organisieren ihre Konzerte — und ihre anderen musikalischen Aktivititen wie
etwa Studioaufnahmen - selbstindig.

Neben der Frage, welchen Stellenwert die Musik in Deutschland im Leben
der jeweiligen Teil-Community einnimmt, und wie sie die deutsche Offent-
lichkeit erreicht, interessiert mich jedoch auch, wie wichtig der Gedanke, die
Musik konne in der Tiirkei gehort werden, fiir die Musikschaffenden ist. Um
die Auswirkungen von Menschen aus der Tiirkei in Deutschland auf das Kul-
turleben der Tiirkei differenziert betrachten zu konnen, ist neben einem Blick
in die Diaspora-Studien auch jener in die Studien zum Transnationalismus
notig. Faist beschreibt dieses weitere akademische Feld wie folgt:

»[... the term >transnationalism<d — and its derivatives, such as transnational
social spaces, fields and formations — have been used to connote everyday
practices of migrants engaged in various activities. These include [...] reci-
procity and solidarity within kinship networks, political participation not
only in the country of emigration but also of immigration, small-scale en-
trepreneurship of migrants across borders and the transfer and re-transfer
of cultural customs and practices.«*’

Im akademischen Kontext finden die Termini »Diaspora« und »Transnatio-
nalismus« in Bezug auf die Zeitebene meist unterschiedlich Verwendung:
So werden unter dem Begriff der Diaspora hiufig Gemeinschaften iiber
lingere Zeitriume und unter Einbezug mehrerer Generationen, unter dem
Begrift des Transnationalismus eher aktuelle Migrations-Entwicklungen
betrachtet.®® Des Weiteren schreibt Faist:

»[..] transnationalism in the field of migration, in particular, may link up
to broader concerns of transnational studies, such as transnational organ-
isations (e.g. multinational companies), transnational protest movements,

36  Greve 2008: 94.
37  Faist2010:11.
38  Vgl. Faist 2010: 21f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

transnational expert circuits and global macro-fields of economy, politics
and wealth.<**

Fir manche Diaspora-Communitys ist der Gedanke, transnational zu wir-
ken, wichtiger als jener, sich lokal im Land des (neuen) Wohnorts einzubrin-
gen. Gedik untersuchte hemsehri-Vereine (Landsmann-Vereine)*® kurdischer
Aleviten aus Varto in Deutschland und kam zu folgendem Ergebnis in Be-
zug auf das politische Interesse: Viele der in der Studie* beriicksichtigten
hemsehri-Mitglieder brachten sich in die Politik der Tiirkei mehr ein als in je-
ne Deutschlands und arbeiteten zudem von Deutschland aus indirekt fiir die
Tiirkei, bspw. in Reiseagenturen und Telefon- und Internetgesellschaften der
Tiirkei.** Der Autor hilt fest, die Anteilnahme am gesellschaftlichen Leben
der kulturellen Herkunftsregion sei so grof3, dass 2009 gar ein Streit tiber die
Vartoer Kommunalwahlen in Deutschland entbrannt sei.*

Die von Gedik angesprochenen (z.T. Community-eigenen) Informations-
und Kommunikationskanile erleichtern den transnationalen Austausch.
Kissau und Hunger legen in ihrem Artikel »The internet as a means of stu-
dying transnationalism and diaspora« die spezielle Rolle von Internetseiten
in diesem Kontext dar. Sie untersuchten die Online-Prisenz tiirkischer, kur-
discher und post-sowjetischer Communitys in Deutschland, Osterreich und
der Schweiz und analysierten hierbei u.a. 108 tiirkische und 102 kurdische*
Internetseiten in Deutschland. Sie unterteilen die Migrantengruppen in
»transnational (online) communities« (hier ordnen sie die post-sowjetischen
Internetnutzer/-innen ein), »(virtual) diasporas« (im Fall der Kurden) und
Nutzer von »ethnic (online) public spheres« (im Fall der Tiirken).

Auf den Seiten der virtuellen kurdischen Diaspora ist der kurdische Natio-
nalismus ihrer Beschreibung nach stark prisent, wohingegen politische The-

39  Faist2010:33.

40 In Deutschland existieren zahlreiche Heimatvereine fiir verschiedene Regionen der
Turkei. Verstarkt entstanden diese in den 1990er Jahren. Gedik fiihrt ihre Entstehung
u.a. darauf zuriick, dass die Migranten und Migrantinnen wenige Chancen bekamen,
sich in Deutschland politisch zu engagieren, und sich daher auf ihr Herkunftsland kon-
zentrieren wollten. (Vgl. Gedik 2011: 154.)

41 Gedik fihrte seine Studie zwischen 2004 und 2007 durch.

42 Vgl. Gedik 2011: 159.

43 Vgl. Gedik 2011: 174.

44 Beiden hier betrachteten kurdischen Internetseiten handelt es sich nicht ausschlief3-
lich umjene der kurdischen Communitys aus der Tiirkei, sondern auch um die der kur-
dischen Migranten und Migrantinnen aus anderen Nationalstaaten.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

25


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

men Deutschlands wenig Beachtung finden. Die Seiten sind zudem multilin-
gual aufgebaut und verfiigen tiber zahlreiche, auch gegenseitige, Verlinkun-
gen mit anderen kurdischen Websites, was darauf schlief3en lisst, dass es we-
nig Konkurrenz unter den Website-Administratoren gibt. Tiirkischstimmige
Migranten und Migrantinnen hingegen nutzen das Internet laut den Autoren
als »ethnic online public sphere«. Der Fokus liegt hierbei auf der politischen
Situation in Deutschland, weniger auf jener der Tiirkei. Dennoch haben die
Menschen hiermit einen Raum geschaffen, in dem sie die politischen Themen
Deutschlands unter sich ausdiskutieren kénnen. Verlinkungen sind eher mit
deutschen Websites zu finden und auch die Interaktion mit herkunftsdeut-
schen Web-Nutzern und -Nutzerinnen hat hier einen gewissen Stellenwert.*
ZahlenmiRig gestaltet sich die politische Ausrichtung folgendermafen:

»The emphasis of the Turkish websites is on German politics: 50 per cent have
a dominant political reference to the migrants’ host country, while roughly
17 per cent of the websites refer to political developments in Turkey. Political
information from both countries is offered by 32 per cent of the webpages.
Kurdish sites show a strong focus on the Kurdish scause< [Herv.i.0.]: 28 per
cent focus exclusively on this topic, highlighting a strong >Kurdish national-
ism«. They also deal with political events in their host country (70 per cent
of the websites), but only when linked to Kurdish interests or incidents in
Kurdish areas in the Middle East.«*

Insgesamt scheinen sich die Websites der tiirkischen Diaspora-Communitys
in Deutschland an andere Tiirkischstimmige in Deutschland zu richten, die
der Kurden jedoch nicht speziell an Kurden in Deutschland, sondern an Kur-
den weltweit. Die Beitrige auf den tiirkischen Seiten sind daher auf Deutsch
und/oder Tirkisch verfasst, die auf den kurdischen hingegen u.a. auch auf
Englisch, Franzosisch und Arabisch. Die erwdhnte Verlinkung mit anderen
Seiten ist im kurdischen Diaspora-Kontext international angelegt; Verkniip-
fungen mit den Seiten aus unterschiedlichen europiischen Lindern finden
statt.¥’

Laut Solomon kann in einem Diaspora-Netzwerk das kulturelle Her-
kunftsland seine tibergeordnete Stellung sogar verlieren. Er formuliert:

45  Vgl. Kissau/Hunger 2010: 256ff.
46  Kissau/Hunger 2010: 252.
47  Vgl. Kissau/Hunger 2010: 251ff.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

»The concept of diasporic networks also suggests a rethinking of the rela-
tionships between the >originating<[Herv.i.O.] sites of diasporas and the dis-
persed sites their diasporic people have moved to. [...] AJewish klezmer mu-
sician from New York going to Berlin to play in a concert does not have to pass
through Jerusalem, and an East Indian from the Caribbean living in Toronto
would find it quite out of the way to pass through Bombay or Delhi on the
way >home«to Trinidad.«*®

In diesem Sinne kénnte man formulieren, dass fiir Menschen aus der Tiirkei
in Europa das Networking und das Wirken auch ohne Kontaktaufnahme mit
der Tiirkei stattfinden und bedeutsam sein kénnten.

Dennoch duflerten sowohl meine tiirkisch- als auch kurdischstimmigen
Interviewpartner/-innen den Wunsch, ihre Musik mége in der Tiirkei gehort
werden. Erhielt ich auf manche meiner Interviewfragen eher kurze Antwor-
ten, so bekam ich bei Fragen zur Auswirkung der Musik auf das Leben der
Menschen in der Tiirkei und/oder Beteiligung von Menschen aus der Tiir-
kei an den Musikproduktionen in Deutschland hiufig lange und begeisterte
Antworten. Viele der Interviewten scheinen sich iiber diesen Punkt gerne zu
unterhalten und ihm eine hohe Wichtigkeit beizumessen. Die in den Kapiteln
2 bis 4 folgenden Portrits der Musiker/-innen sollen auch hieriiber Aufschluss
verschaffen.

1.2 Drei Forschungsfragen

Meine drei Forschungsfragen sollen sich erginzende Informationen generie-
ren. Mithilfe der ersten Frage mochte ich diskutieren, inwiefern die z.T. in
der Vergangenheit in der Tiirkei hochgradig aktiven musikalisch-politischen
Akteure nun in Deutschland mit ihrer Musik noch einen politischen Anspruch
verfolgen — einige von ihnen, so vermutete ich von vorne herein, hatten die
Tiirkei verlassen, um mit dem Kapitel »Politik« abschlieRen zu kénnen, ande-
re wiirden diesen Bereich ihres Lebens, egal wo sie musizierten, niemals hin-
ter sich lassen. Schwerpunktmiflig mochte ich dann untersuchen, wie sich
das von den Interviewten selbst hervorgebrachte musikalisch-politische En-
gagement — und jenes, welches sie als Community-Insider auf anderen Kon-
zerten und Kulturveranstaltungen beobachten — im Rahmen gesellschaftli-

48  Solomon 2015: 209f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

27


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

chen Lebens in Deutschland gestaltet, und abschliefiend diskutieren, inwie-
weit sie auf Auswirkungen dessen in der Tiirkei hoffen.

Bei der Beantwortung meiner Fragen mochte ich auch auf die Relevanz
der Betrachtung von Heterogenitit der Communitys aus der Tiirkei in
Deutschland generell hinweisen. Mir ist keine weitere musikethnologische
Studie bekannt, welche sich mit in der Tiirkei auf so vielfiltige Art und
Weise eingeschrinkten Musikschaffenden und ihren in Deutschland hervor-
gebrachten gesellschaftlichen Absichten befasst. Diese Studie soll daher das
Bild von Musikschaffenden aus der Tiirkei in Deutschland erweitern.

1.2.1 Musik und politischer Kommentar

Musik verfuigt tiber einen kommunikativen Charakter. Musikalische Veran-
staltungen kénnen daher genutzt werden, um zu kommentieren und in Inter-
aktion zu treten. Stokes beschreibt die Moglichkeit, mit musikalischen Auf-
fithrungen in bestehende Wertesysteme einzugreifen, wie folgt:

»Performance does not simply convey cultural messages already sknownc¢
[Herv.i.0.]. On the contrary, it reorganises and manipulates everyday expe-
riences of social reality, blurs, elides, ironises and sometimes subverts com-
monsense categories and markers. Above all, performance is a vital tool in
the hands of performers themselves in socially acknowledged games of pres-
tige and power.«*’

Die Musikveranstaltungen und die Biographien von Musikschaffenden,
die ich hier betrachte, stehen alle in Zusammenhang mit den Diaspora-
Communitys aus der Tiirkei in Deutschland. Alle Interviewpartner/-innen
haben in der Tiirkei und/oder von Deutschland aus auf musikalisch-poli-
tischen Veranstaltungen mit Bezug zur Tirkei gewirkt. Alle Interviewten
musizieren heute vor allem in Deutschland und leben in Deutschland oder
(in einem Fall) in Osterreich.

Im Hinblick auf die bewusst und unbewusst getroffenen Entscheidungen
beziiglich einer Definition der eigenen Identitit formuliert Turino:

»Because subjectivity and identity are the result of the ongoing interaction
between particular subjects and their objective conditions, they are at once

49  Stokes1994:97.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

individual and collective. No two subjects and sets of experiences are iden-
tical, but groups of people develop similar dispositions and habits through
fairly similar life experiences. Every individual is a vector for a variety of com-
mon experiences and will recognize similarity (identify) with others based
on these common experiences.«°

Die Aussagen meiner Interviewpartner/-innen sind somit sowohl einzigartige
Fallstudien als auch in einigen Aspekten reprisentativ fiir das Leben politisch
engagierter Musiker/-innen aus der Tiirkei in Deutschland. Ich fragte sie so-
wohl, inwiefern sie sich selbst als politisch beschreiben wiirden und einen
politischen Anspruch mit ihrer eigenen Musik verfolgen, als auch nach ihrer
Einschitzung zur politischen Ausrichtung von kulturellen Veranstaltungen
der unterschiedlichen Diaspora-Communitys. Letztere Fragen dienen mir bei
der Untersuchung der Konzertorganisation generell als politischer Kommen-
tar. Auch interessiert mich, ob selbst der Besuch eines bestimmten Konzerts
bereits als Statement gewertet werden kann.

Die erste Forschungsfrage lautet daher: Inwiefern kann Musik, die in
Zusammenhang mit politischem Konflikt aus der Tirkei steht, jedoch in
Deutschland hervorgebracht wird, als politischer Kommentar verstanden
werden?

1.2.2 Die Heterogenitat der Musik aus der Tiirkei
in der deutschen Gesellschaft

Im Oktober 1961 unterzeichneten Deutschland und die Tiirkei das »Gast-
arbeiter«-Anwerbeabkommen, welches den Mangel an Arbeitskriften in
Deutschland voriibergehend ausgleichen sollte. Ahnliche Abkommen waren
im Vorfeld bereits mit weiteren grofitenteils siidosteuropiischen Staaten
abgeschlossen worden. Fiir Arbeitsmigranten und -migrantinnen aus der
Tiirkei wurden jedoch andere Regelungen vereinbart als fiir die anderen:
Thr Aufenthalt in Deutschland sollte auf strikt zwei Jahre begrenzt werden,
sie mussten sich vor der Einreise aus Griinden des »seuchenhygienischen
Schutzes« medizinisch untersuchen lassen, der Familiennachzug wurde aus-
geschlossen. Erst als deutsche Arbeitgeber Forderungen stellten, um ihre gut
eingearbeiteten Arbeitskrifte nicht nach kurzer Zeit bereits wieder zu verlie-
ren, wurden die Bedingungen des Abkommens erneut gepriift. Im September

50  Turino 2004: 8.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

29


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

1964 kam es zu einer Neufassung samt einer Authebung der Diskriminierung
von Gastarbeitern und Gastarbeiterinnen aus der Tiirkei gegeniiber jenen aus
anderen Lindern.” Im Jahr 1973, in dem ein Anwerbestopp verhingt wurde,
waren bereits 866.677 Arbeitskrifte aus der Tiirkei immigriert. In manchen
Fillen des Familiennachzugs kaschierten Eltern der Gastarbeitergeneration
die Flucht ihrer politisch aktiven Kinder aus der Tiirkei, wenn diese in der
Heimat in Bedringnis zu geraten drohten. Zwischen 1979 und 1980, im
Zuge der Geschehnisse um den Militirputsch, immigrierten ca. 200.000
Menschen aus der Tiirkei nach Deutschland (in den Vorjahren waren es etwa
10.000 pro Jahr gewesen). Ab der zweiten Hilfte der 1980er Jahre konnte
erneut ein Anstieg an Einwanderung aus der Tiirkei verzeichnet werden,
hauptsichlich aus kurdischen Provinzen, in denen nun der Kampf zwischen
der »Arbeiterpartei Kurdistans« (Partiya Karkerén Kurdistané [PKK]) und dem
tiirkischen Militir herrschte.*

Obwohl die Beweggriinde, die Tiirkei in Richtung Deutschland zu verlas-
sen, je nach Jahr der Migration, konkreter Herkunftsprovinz innerhalb der
Tiirkei oder auch schlichtweg individuellem Lebenslauf somit sehr verschie-
den waren, hatten — und haben z.T. bis heute — die betroffenen Menschen und
sogar ihre in Deutschland geborenen Nachfahren mit dem Blick der deut-
schen Gesellschaft auf »den tiirkischen Einwanderer« zu kimpfen. Das hier-
bei vollzogene »Othering« definiert Sokefeld wie folgt:

»Othering [Herv.i.0.] meint, dass per kollektiv zugeschriebener kultureller
Charakterisierung Individuen als anders, different dargestellt werden, und
zwar unabhingig davon, ob sich diese Differenz tatsachlich in jedem ein-
zelnen Fall nachweisen lasst. [...] Per Zuschreibung wird der Einwanderer
zum Anderen gemacht, ver-andert<[Herv.i.0.] —und damit verdndert: Er wird
nichtals Individuum wahrgenommen, sondern als Exemplar einer Kultur.«*

Im konkreten Fall von Menschen mit biographischem Hintergrund aus der
Tiirkei in Deutschland formuliert er:

»Die Geschichte der bundesrepublikanischen Politik gegeniiber Einwande-
rern ldsst sich kurz und biindig mit den drei Bezeichnungen fiir Einwande-
rer in Deutschland fassen: Gastarbeiter — Auslander — Zuwanderer. Im Wan-
del der Begrifflichkeit driickt sich ein Wandel der 6ffentlichen Einstellung

51 Vgl. Sokefeld 2004: 11.
52 Vgl. Sokefeld 2004: 12f.
53  Sokefeld 2004: 24.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

aus, der aber nie so weit ging, anzuerkennen, dass es um Einwanderer geht,
die zum Leben in Deutschland selbstverstandlich dazugehéren. Einwande-
rer werden in Deutschland nach wie vor als>Fremde<[Herv.i.0.] kategorisiert
—auch wenn sie seit vierzig Jahren in Deutschland leben, auch wenn sie hier
geboren sind.«<**

Sokefeld kritisiert nicht nur die hiufigen problematisierenden Darstellungen
von Migration samt ihren Folgen (»Kulturkonflikte«, »gebrochene Identiti-
ten, die kriminelle Karrieren begiinstigen etc.), sondern ebenfalls die Ansit-
ze des Multikulturalismus:

»Auch die Idee der multikulturellen Gesellschaft, die Differenz eben nicht
mehr als Defizit verstand, sondern positiv umdeuten wollte, hat die Situati-
on nicht grundlegend veridndert. Sie verfestigte nur das Bild von Migranten
als den Anderen, den Fremden, die nur per Riickgriff auf ihre >Herkunftskul-
tur< [Herv.i.0.] verstanden werden kénnen.«>

In der Tat birgt auch die wohlwollende, interessierte Betrachtung des kultu-
rell Anderen, des »Exotischen«, Schwierigkeiten in sich: So beschreibt Koéhl,
welche Interviews mit verschiedenen Kunstschaffenden mit biographischem
Bezug zur Tiirkei in Deutschland fiihrte, beispielswiese, wie ein Schriftsteller
sich beschwerte, seine Werke unter »Gastarbeiterliteratur« verortet zu sehen,
anstatt wie andere in Deutschland lebende und wirkende Autoren und Au-
torinnen einem mithilfe von dsthetischen Kriterien festgelegten Genre zuge-
ordnet zu werden.*®

Dieses Beispiel zeigt, dass sich die herkunftsdeutsche Gesellschaft durch-
aus mit Mitmenschen mit biographischem Bezug zur Tiirkei befassen mochte
— es wird sogar eine eigene literarische Kategorie geschaffen. Leider bleiben
den Kunstschaffenden hierbei jedoch die herkémmlichen Wege (in diesem
Fall literarischer) Anerkennung verwehrt. Mit dem einheitlichen Bild »des
Gastarbeiters« oder »des Tiirken« kann so nicht gebrochen werden.

Hier mochte ich nun untersuchen, ob eine héhere Prisenz von ethni-
schen, religiosen und politischen Minderheiten aus der Tiirkei — quasi von
Minderheiten innerhalb der Minderheit als Gegenbeweis von Homogenitit
- auf musikalischen Veranstaltungen dabei helfen kann, dass Menschen aus

54  Sokefeld 2004:14.
55  Sokefeld 2004: 22.
56  Vgl. K6hl 2004: 113.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

3


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

der Tiirkei in Deutschland nicht mehr ohne Differenzierung als »die Tirken«
wahrgenommen werden.

Die zweite Forschungsfrage lautet: Inwiefern kann Musik, die in Zusam-
menhang mit dem politischen Konflikt von Minderheitengruppen aus der
Tiirkei steht und in Deutschland hervorgebracht wird, Einfluss auf den ge-
sellschaftlichen Stand dieser Gruppierungen in Deutschland ausiiben?

1.2.3  Hoffnungen zu Musik im transnationalen Kontext

Das Musikleben in der Tiirkei ist bis heute stark politisch und gesellschaft-
lich beeinflusst. Verschiedene Formen von Férderungen und Einschrinkun-
gen dominieren Musikproduktions- sowie Auffithrungspraxen. Meine Inter-
viewpartner/-innen machten mehr oder weniger alle Erfahrungen mit Ein-
schrinkungen (wobei zwei von ihnen in Deutschland geboren wurden und
nie einen Wohnsitz in der Tiirkei hatten).

2004, zehn Jahre nachdem das Verbot, in kurdischer Sprache zu sprechen
und singen, aufgehoben wurde, schreibt Yurdatapan beispielsweise:

»Newspapers report daily that the Gendarmerie have taken people into cus-
tody during a wedding feast somewhere in the south-east because they were
singing songs in Kurdish. This is still the case even though Parliament has
amended the constitution and former laws and officials repeatedly declare
that Kurdish is not forbidden. Even if there is no legal or official ban, the
practice continues and people have to censor themselves.«”’

Cloonan diskutiert letzteren Aspekt wie folgt:

»So censorship seems to be something which can be imposed from outside
a person or organization or from inside. [...] Does censorship have to involve
someone saying this is absolutely not allowed, or can it involve simple omis-

sion?«®

Ich betrachte die Selbstzensur in der Tat als eine wichtige Form der kulturel-
len Einschrinkung. Auch wenn sie im Rahmen des Musiklebens der Tiirkei
von Bedeutung ist, ist sie jedoch nicht die einzige Art der Zensur, die dort in
Erscheinung tritt. Yurdatapan berichtet des Weiteren:

57  Yurdatapan 2004:193.
58 Cloonan 2004: 4.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

»Some music cassettes in Kurdish are produced and you may find themin the
market. But you can never be sure that the governor of a particular province
or even district will not ban the cassette in his region. It is the same with
concerts. Often groups travel over a thousand kilometres to the south-east
of the country and hear that the concert has been forbidden by the governor
at the last moment. The reason? In one word: security.«*®

Dies bedeutet, dass Musiker/-innen zwar in der Theorie wirken diirfen, jedoch
in der Praxis mitunter davon abgehalten werden. Es versteht sich von alleine,
dass hiermit Musikkarrieren zerstort werden kénnen und die Nachfrage des
Publikums nach (in diesem Beispiel kurdischer) Musik nicht erfiillt wird.

Doch auch noch grundlegendere Formen der politisch gesteuerten Aus-
lese von Musik konnen beobachtet werden: Yurdatapan beschreibt 2004, wie
Musikproduzenten und -produzentinnen eine Lizenz vom Kulturministeri-
um beantragen miissen, um der Profession des Produzenten bzw. der Produ-
zentin nachgehen zu diirfen. Diese generelle Lizenz ist gefolgt von weiteren
Teillizenzen - fiir jede einzelne Produktion. Die Entscheidung iiber die Ver-
gabe trifft eine siebenkdpfige Kommission: ein vom Kulturministerium be-
stimmter Kommissionsprasident und sechs weitere Mitglieder, wovon eines
vom Sicherheitsrat (dem Militir) ausgewihlt wird, eines vom Innenministe-
rium und ein weiteres vom Bildungsministerium; hinzu kommen ein vom
Kulturministerium ausgewédhlter Musiker oder eine Musikerin und zwei von
einer Organisation des Copyrights im Bereich Film und Musik benannte Mit-
glieder.® Yurdatapan kommentiert:

»Simply put, five out of the seven members are appointed by the state. The
producer may watch the meeting as an observer, but has no right to speak
or vote. In practice, the censorship works only against Kurdish and minority
cultures and left-wing protest songs.«'

Aufgrund der eingeschrinkten Moglichkeiten, in der Tirkei Minderhei-
tenmusik zu produzieren und aufzufithren, stellt sich die Frage, ob die
gewiinschte Musik von auflerhalb des Landes importiert werden kann —
in Form von Tonaufnahmen oder eventuell auch in Form von fiir Konzerte
einreisenden Musikern und Musikerinnen.

Stokes formuliert:

59  Yurdatapan 2004:192.
60 Vgl. Yurdatapan 2004: 192.
61  Yurdatapan 2004:192.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

33


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»Musicians often live in conspicuously translocal cultural worlds. They travel;
their social skills are those of people capable of addressing varied and het-
erogeneous groups, and their value in a locality is often perceived to be pre-
cisely their ability to transcend the cultural boundaries of that locality.«®?

Neben der allgemeinen Idee, Musik aus Deutschland bereitzustellen, interes-
siert mich auch die Hoffnung auf die Moglichkeit eines kreativen bzw. musi-
kalischen Inputs von Diaspora-Musikschaffenden, der von Musikschaffenden
in der Tirkei aufgenommen werden kénnte.

Aufgrund der grofien Anzahl an Menschen mit biographischem Bezug zur
Tiirkei in Deutschland konnten fiir verschiedene Genres bereits Einfliisse auf
das Musikleben in der Tiirkei nachgewiesen werden. Besonders bemerkens-
wert ist hierbei das Musikgenre Rap: Der tiirkischsprachige und in der Tiirkei
erfolgreiche Rap ist in Deutschland entstanden. Die in der Diaspora entwi-
ckelte Musik fithrte hierbei zur Initiierung ganzer Rapszenen in der Tiirkei.®
Somit wurde nicht nur auf quantitativer oder qualitativer Ebene etwas zum
Musikleben in der Tiirkei beigetragen; der gesamte kreative Impuls kam aus
Deutschland.

Interessant finde ich, wie selbstverstindlich diese Information in inter-
nationalen Lexika iiber Musik in der Tiirkei zu finden ist, die — wohlgemerkt
— nicht von Deutschen geschrieben wurden. In »The Rough Guides»’ Nach-
schlagewerk »World Music, Volume 1: Africa, Europe and the Middle East«
beispielsweise unterteilt Stokes in »Turkey. Sound of Anatolia« das Unterkapi-
tel »Arabesk and Pop« in die vier Abschnitte »Oriental Roots«, »Arabesk Goes
Big Times, »Rock, Pop and Ozgiin« und »Rapping in Germany«.* Auch wenn
ich mich im Rahmen dieser Arbeit nicht mit Rap befasse, betrachte ich dies
als international anerkannten Beleg fiir die transnationalen Méglichkeiten,
die in Deutschland produzierte Musik in der Tiirkei entfalten kann. In Bezug
auf weitere Genres, welche von Musikschaffenden aus der Tiirkei in Deutsch-
land musiziert werden, lisst sich ebenfalls die Vermutung anstellen, dass es
in der Tirkei ein groReres potentielles Publikum gibt als in Deutschland und
die Tiirkei somit ein vielversprechendes Rezeptionsland ist.

In dieser Arbeit mochte ich die Rolle, die die Hoffnung der Musikschaf-
fenden auf Beeinflussung des Musiklebens der Tiirkei spielt, untersuchen.

62  Stokes1994:98.
63  Vgl. Solomon 2006: 60ff.
64  Vgl. Stokes 1999: 403ff.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Mehrere meiner Interviewpartner/-innen haben transnationale Bestrebun-
gen. Mit diesen Bestrebungen meine ich nicht nur, dass sie gerne in der Tiir-
kei auftreten mochten, da sie sich dort wohlfithlen und dort viele Kontakte
pflegen, sondern dass sie eine konkrete Absicht verfolgen, das Musikleben
in der Tirkei aus der Diaspora heraus zu beeinflussen. Aussagen meiner In-
terviewpartner/-innen iiber ihre Insider-Beobachtungen des Musiklebens in
der Tiirkei und in Deutschland, und z.T. auch iiber ihre personlichen Erfah-
rungen und Hoffnungen mit den transnationalen Méglichkeiten des eigenen
Schaffens, werden prisentiert.

Die dritte Forschungsfrage lautet: Welche Rolle spielt fiir Musiker/-innen,
die in politischen Konflikt mit dem Land Tiirkei gerieten und die in Deutsch-
land wirken, der Gedanke, dass ihre Musik von hier aus einen Einfluss auf
das gesellschaftliche Leben in der Tiirkei ausiiben konnte?

1.3  Kulturelle Reprasentation und kulturelle Netzwerke

Im Folgenden mochte ich den erweiterten theoretischen Rahmen, den ich bei
der Analyse meiner Interviewaussagen beriicksichtige, prisentieren. Ich wer-
de die Aussagen, wie zuvor dargelegt, in Studien tiber Musik (und weitere Be-
reiche kulturellen Ausdrucks) im Kontext von Gesellschaft, Politik, Diaspora
und Transnationalismus einbetten. Des Weiteren interessiere ich mich auch
fiir den Netzwerkcharakter der Communitys, dafiir, aufgrund welcher Vor-
ginge sie sich zusammenfinden und Kultur, z.B. Konzerte, (mit politischer
Absicht) organisieren, in Uberschneidung und/oder Abgrenzung zu anderen
Teil-Communitys.

1.3.1 Grundlagen der kulturellen Reprasentation nach Hall

In meiner Studie untersuche ich das Kulturleben mehrerer Teil-Communitys
aus der Tiirkei in Deutschland. Rice widmete sich der Frage, was »Kultur« im
Kontext qualitativer Forschung bedeutet:

»First, culture, however defined, has to do with what is shared among a
people. Second, cultures are bounded in space and often in time by the
>ethnographic present<[Herv.i.0.]; we speak routinely and metaphorically of
cultural boundaries that apparently block easy intercultural understanding.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

35


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Third, bounded cultures contain insiders in relation to which the researcher
[..]is an outsider.«*5

Zwar ist diese Beschreibung noch sehr vage, doch klingt hier bereits ein in
meiner Forschung entscheidender Punkt an: Kulturkreise verfiigen iiber Insi-
der und Outsider. Um dieses Phinomen besser greifen zu konnen, mochte ich
mich auf die kulturelle Reprisentation nach Hall stiitzen. Dieser formuliert:

»To say that two people belong to the same culture is to say that they inter-
pret the world in roughly the same ways and can express themselves, their
thoughts and feelings about the world, in ways which will be understood by
each other.«®

Die unterschiedlichen Deutungen und Bedeutungen werden ihm nach in der
sozialen Interaktion produziert.

»The meaning is not [Herv.i.0.] in the object or person or thing, nor is it in
[Herv.i.0.] the word. It is we who fix the meaning so firmly that, after a while,
it comes to seem natural and inevitable. The meaning is constructed by the
system of representation [Herv.i.0.].<¢

Fiir dieses System der Reprisentation sind ihm nach zwei Momente beson-
ders entscheidend: der Moment, in dem eine Reprisentation erstellt wird,
und jener, in dem die Reprisentation gelesen bzw. aufgefasst und verstan-
den bzw. interpretiert wird. Hall identifiziert die Verwendung eines Codes
als entscheidend hierbei: Zunichst wird ein Sachverhalt kodiert (z.B. von ei-
nem Sprecher/einer Sprecherin), im Anschluss dekodiert (z.B. von einem Zu-
hérer/einer Zuhorerin). Beim Kodieren und Dekodieren wird die Bedeutung
eines Sachverhalts (Hall bezeichnet diesen als »Diskurs«) produziert. Angehd-
rige einer Kultur zeichnen sich dadurch aus, dass sie (in etwa) den gleichen
Code verwenden: Was ein Sprecher/eine Sprecherin sagt, wird von einem Zu-
hérer/einer Zuhorerin (ungefihr) so gedeutet, wie es der Sprecher/die Spre-
cherin intendiert hat.

Einige Kodierungen von Diskursen sind im jeweiligen Kulturkreis so
selbstverstandlich vorhanden, dass sie natiirlich gegeben zu sein scheinen.
Hall spricht in diesem Zusammenhang von »Denotationen«, weist jedoch
darauf hin, dass auch diese kulturell definiert sind — sie gelten jedoch in

65  Rice?2008: 45f.
66  Hall 22013 a: xviii.
67 Hall?2013 b: 7.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

einem Kulturraum als unumstritten. Hiervon abgegrenzt zu betrachten sind
die »Konnotationen«: Angehorige einer kulturellen Gruppe sind dabei in der
Lage, Sachverhalte ungefihr gleich zu kodieren und zu dekodieren und somit
eine innerhalb ihres Kulturkreises verstindliche Bedeutung zu vermitteln,
sind sich jedoch dariiber im Klaren, dass Angehorige anderer Kulturkreise
den Diskurs anders (de-)kodieren wiirden, und dass im Austausch mit ihnen
Missverstindnisse entstehen kénnten.®®
Auch Camargo Heck formuliert:

»[..] a distinction can be made between those aspects of a sign where
the meaning, produced through the operation of a code, has been fixed
[Herv.i.0] in conventional usage and is widely and apparently >naturally«
[Herv.i.0.] employed within a language community, and more fluid and
open-ended significations which, through the operation of alternative
codes, can be more fully exploited for the ideological signifying value. In
this [Herv.i.0.] sense >denotation< is nothing more than a useful rule for
distinguishing, in any particular instance or operation, those connotations
which have become naturalized and those which, not being so fixed, provide
the opportunity for more extensive ideological re-presentations.«®’

Als Beispiel fiir eine Denotation fithrt Hall das englische Verstindnis von
»Schnee« an — man miisste meinen, Schnee sei eine natiirlich gegebene, ein-
deutig zu definierende Sache. Er zeigt jedoch mithilfe einer Analyse des Inuit-
Wortschatzes auf, wie dieser Kulturkreis mehr unterschiedliche Worter zur
Beschreibung von Schnee verwendet — wie hier also verschiedene Kodierun-
gen und Bedeutungen vorliegen fiir etwas, das in einem in englischer Spra-
che gefithrten Gesprich lediglich durch das Wort »snow« kodiert (in Worte
gefasst) und dekodiert (verstanden/interpretiert) werden kénnte.”

Der Kodierungsprozess hat allerdings nur bedingt Einfluss auf den
Dekodierungsprozess: Sachen konnen stets anders als intendiert aufgefasst
werden. Eines von mehreren Dekodierungs-Schemata, die Hall auffithre, ist
die oppositionelle Dekodierung: Ein Zuhorer/eine Zuhorerin versteht hierbei,
was von dem Sprecher/der Sprecherin intendiert ist, setzt es aber in einen

68  Vgl. Hall 1992 [reprint]: 133f.
69  Camargo Heck: 1992 [reprint]: 126.
70 Vgl. Hall 22013 b: 8f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

37


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

anderen Referenzrahmen (aufgrund einer anderen politischen Gesinnung
0.A)."

Bei der Erstellung meines Forschungskonzepts ging ich davon aus, dass
die grofle Gruppe der Menschen mit biographischem Bezug zur Tiirkei in
Deutschland sich in mehrere Teil-Communitys unterteilen lieRe, welche je-
weils iiber eigene (De-)Kodierungs-Angewohnheiten verfiigten und (weitest-
gehend) als eigene kulturelle Gemeinschaften existierten. Ich hatte mir zum
Ziel gesetzt, Aspekte von Heterogenitit abzubilden, und hoffte, Community-
spezifische Codes zu finden, die diese Darstellung ermoglichen wiirden.

Eine weitere Grundannahme von mir war, dass der Teil der deutschen Ge-
sellschaft ohne biographischen Bezug zur Tiirkei nicht in der Lage sei, diese
spezifischen Codes zu lesen, sondern nur iibergeordnet verstiinde, dass je-
mand aus der Tiirkei komme und insofern (auch) itber andere Aspekte von
Kultur verfuge als Herkunftsdeutsche. Am Beispiel der Bedeutung des In-
struments Baglama machte ich verdeutlichen, wie ich zu diesen Annahmen
kam.

1.3.2  Ein Beispiel unterschiedlicher kultureller (De-)Kodierungen:
die Bedeutung des Instruments Baglama

Das in meiner Arbeit am hiufigsten erwihnte Instrument ist die Baglama
oder Saz. Reinhard bemithte sich 1975 um eine mdglichst objektive und in-
strumentenkundlich umfassende Beschreibung:

»Saz heifdt eigentlich Musikinstrument, im engeren Sinne Saiteninstrument,
und wird am hidufigsten als Sammelname der Langhalslauten benutzt. De-
ren verschieden grofie Typen werden in der Tiirkei nicht einheitlich bezeich-
net. Es begegnen u.a. folgende Namen: yelteme (kleinste, 3 Saiten), cura
(klein, 3 Saiten), baglama (der eigentliche Name der Langhalslaute, mittel-
grof}, z.T. noch in kii¢lik und biyiik —>klein< [Herv.i.0.] u. >grofR< unterschie-
den), tambura baglama, divan vamagi, divan sazi, meydan, meydan sazi und
tambura meydan bzw. tambura divan. Die Saitenzahl der baglama und der
grofleren saz ist nicht genormt, sie schwankt zwischen 4 und 9. Trotz vor-
handener Wirbel sind aber nicht immer alle Saiten aufgezogen. Auch die
Stimmungen wechseln bisweilen. Zumeist bilden die oft chérig angeordne-

71 Vgl. Hall 1992 [reprint]: 135ff.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

ten Bordunsaiten einen Quart- oder Quintklang, wahrend die 1 bis 3 Melo-
diesaiten auf einen Ton und héher gestimmt sind.«’>

Markoffs ebenso grundlegend bzw. einfithrend gemeinte Beschreibung des
Instruments aus dem Jahr 1986 kommt bereits nicht mehr ohne Erwihnung
einer gesellschaftlichen Konnotation aus:

»The instrument called saz [Herv.i.0.] or baglama is a long-necked, plucked
lute that can be considered Turkey’s national instrument. Saz literally means
instrument while the term baglama derives from the Turkish baglamak, »to
tie.«Builtin a variety of sizes and with up to 26 frets, the instrument’s strings
are generally arranged in three sets of double courses, and tuned according
to regional preferences.«”

Die Anerkennung der Baglama als »tiirkisches Nationalinstrument« flie3t
hier in die musikwissenschaftliche Betrachtung ein. In der neueren Literatur
wird die Baglama oder Saz fast nur noch auf ihre gesellschaftliche Bedeutung
hin untersucht.

Die Baglama ist das einzige Instrument, das in fast jeder Produktion der
Genres arrangierter Volksmusik der Tiirkei, Arabesk und Tiirk-Pop zu horen
ist.”* Betrachtet man die schiere Verbreitung des Instruments, so lisst sich
also ohne Zweifel von »dem« Nationalinstrument sprechen. Jedoch sind jene
Mitglieder der Gesellschaft der Tiirkei, die sich mit der relativ jungen Nation
identifizieren, keinesfalls die Einzigen, die die Baglama als das Eigen ihrer
Kultur ansehen. Unter anderem betrachtet auch die bis heute in Teilen des
gesellschaftlichen Lebens von staatlicher Seite eingeschrankte religiose Min-
derheit der Aleviten (zu den Aleviten siehe Kapitel 4) die Baglama als Symbol
ihres Kulturkreises — in Abgrenzung zu bspw. sunnitischen Kreisen. Dass ein
und das gleiche Instrument eine von der Mehrheitsgesellschaft zuweilen dis-
kriminierte Minderheit und zeitgleich die Mehrheitsgesellschaft selbst dar-
stellt, ldsst sich historisch erkliren.

Alevitisches Kulturleben einschliefilich des Musikausdrucks fand tiber
Jahrhunderte isoliert, fern der osmanischen Stidte, statt. Nur wandernde
Agsiks (Barden) transportierten Liedtraditionen, Gedichte und Legenden von
Dorf zu Dorf, sodass diese sich verbreiten konnten und nicht nur fiir kleine

72 Reinhard 1975: 206.
73 Markoff1986: 47.
74  Vgl. Bates 2012: 375.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

39


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Communitys Bedeutsambkeit erlangten, sondern fiir ganze Regionen. Hierbei
begleiteten sich die Asiks meist selbst auf der Baglama.

Hendrich definiert die Saz als das »wichtigste Gedichtnismedium«” der
Aleviten:

»Die Glaubensgemeinschaft der Aleviten verfligt tiber eine miindliche Kul-
tur, die sich bis ins zwanzigste Jahrhundert hinein auch nicht in Bildern oder
lkonen manifestierte. Die miindliche Tradierung der Lehre wurde lediglich
durch den ritualisierten Gebrauch eines Instruments, Gesang und Tanz un-
terstltzt. Der Gebrauch der anatolischen Langhalslaute in diesem Zusam-
menhang lasst sich iiber Jahrhunderte zuriickverfolgen [..].<®

Wihrend der Herausbildung eines tiirkischen Nationalgefithls und des Um-
sturzes des Osmanischen Reiches samt seiner kulturellen Traditionen such-
ten die neuen tiirkisch-nationalistischen Intellektuellen nach Elementen ur-
spriinglicher tiirkischer Kultur (siehe hierzu Kapitel 2). Sie bezogen die Lie-
der, Gedichte und Legenden der Agiks mit ein — einige dieser hatten nicht nur
alevitisches Liederrepertoire gesammelt, sondern waren zudem selbst alevi-
tischer Herkunft.”” Zwar gab und gibt es auch viele sunnitische Agtks, doch
werden hiufig insbesondere die alevitischen hervorgehoben, da der Beitrag
der zuvor zuriickgezogenen Minderheit beim Finden einer »Nationalkultur«
als besonders bemerkenswert bis hin zu paradox angesehen werden kann.

Agtks wurden zu Konzerten und Radioauftritten eingeladen und sangen
hier Lieder der alevitischen Tradition iiber Liebe, Natur und Verséhnung, wo-
hingegen das heilige Repertoire fiir alevitische Anlisse reserviert blieb. Zahl-
reiche alevitische Baglama-Spielende wurden in die grofien Rundfunkensem-
bles aufgenommen. Hier sollten sie das Repertoire der ganzen Nation spie-
len und diese somit reprisentieren. Alevitische Baglama-Traditionen misch-
ten sich mit denen anderer Regionen. Nicht nur Repertoire, auch Stimmwei-
sen und Plektrum-Techniken wurden weitergegeben und neu erlernt.”® Bates
resiimiert:

»We can perhaps best relate the Turkish-national nature of the saz to the
efforts of Ankara Radio (later, Turkish Radio and Television) in conducting
folklore expeditions, bringing asik poets to the studio, arranging collected

75  Hendrich 2004: 159.
76  Hendrich 2004: 160.
77 Vgl. Markoff 1986: 48.
78  Vgl. Markoff 1986: 49f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

folk songs for ensembles, and subsequently broadcasting arranged folkloric
performances on national radio and TV. It was through programs such as
Yurttan Sesler (Sounds of the Homeland), first broadcast in the 1940s, that
the nation as a whole became aware of the music of localities and regions
other than those in which they lived, and the saz was the core instrument in
the Yurttan Sesler ensemble and subsequent national and regional govern-
mental folk music ensembles.«”®

Dies machte sich bald in den unterschiedlichsten Sphiren 6ffentlichen Lebens
bemerkbar.

»Of all the instruments in Turkey, the saz has accumulated the greatest
range of pedagogical theories, method books, instructional videos, and
private school franchises. As part of the national project, the saz became
the [Herv.i.0.] key instrument in Turkey, even though it didn’t have truly
national distribution before the establishment of the Peoples Houses in

1932 and folk music conservatories some years later.«®°

Bates beschreibt in »The Social Life of Musical Instruments«, wie er wihrend
seiner Feldforschung in der Tiirkei auf Einheimische stief3, die die Tatsache,
dass er sich mehr fiir Musik aus der Tiirkei interessierte als fiir die seines

Herkunftslandes, befremdlich fanden. Als er mit ihnen diskutierte, was er

tun miisse, um selber tiirkischer zu werden, seien diese sich einig gewesen,

dass der blofie Kontakt mit der Baglama (sie zu halten, sie zu spielen) dabei

helfen kénne.®

Rice beschreibt diesen Gedanken wie folgt:

»When people are taught, for example, to make what the culture deems
good music, they are also enculturated and socialized into ways of being
good people and acting appropriately within that society.«®?

Die Musiker/-innen lernen hier also, einen kulturellen Code zu lesen. Mitun-

ter lernen sie sogar, selber beim Musizieren Informationen zu kodieren.

Auch Bryant berichtet iiber den von ihr in Istanbul genommenen

Baglama-Unterricht:

79
80
81

82

Bates 2012: 378.
Bates 2012: 386.
Vgl. Bates 2012: 386.
Rice 2014 a: 46.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

4


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»[..] lessons were about much more than learning to play the saz; they were
about learning to become the type of person who could play the saz. Thisisa
process that | call here sempersonment,<[Herv.i.0.] a process that is realized
through a discipline by which one consciously and consistently imprints a
practice on the body.«?**

Und weiter:

»The tradition, then, is not about learning the songs, but about learning the
sensibility through which the songs are produced. Learning that sensibility
requires learning and memorizing the songs [..]. [...] learning to play the saz
[..] means becoming a person capable of calling forth a particularly Turkish
music and thereby of occupying a social category as bearer of a now impor-
tant tradition of the nation.<®*

Die Instrumentalisten und Instrumentalistinnen verinnerlichen somit einen
Code so sehr, dass sie selbst Teil des Codes werden.

Im Fall der Republik Tiirkei gehort ein gewisser Rationalismus zu den ge-
wiinschten kodierten Idealen. Osmanische Kunstmusik, von der man sich zu-
zeiten der Republikgriindung distanzieren wollte, galt als irrational.** Stokes
beschreibt die Verbreitung des neuen Ideals wie folgt:

»The baglama [Herv.i.0.] provides a model of logical thinking to such an ex-
tent that a good player is often said to play with the precision of a machine.
This high evaluation of logic, system, and >science«< [Herv.i.0.] (bilim) can be
extended to cover notjust performance but composition and the entire pro-
gramme of >modernizing« [Herv.i.0.] Turkish music. In general it might be
said that to criticize the actions of anybody in Turkey as unsystematic (that
is, without usul, implying order, logic, system, decorum) is to criticize them
very severely.«<®

Und auflerdem:

»The high value attached to >system« [Herv.i.0.] and >logic« reflects the no-
tion of the >rational< and secular regeneration of the modern Turkish state
in Kemalist political philosophy, framed by the nationalist ideology known

83  Bryant2005: 223.
84  Bryant 2005: 234.
85  Vgl. Stokes 1992 b: 92.
86  Stokes1992 a: 98.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

as Turkism (Tiirkgiiliik). [...] »Real« Turkish music [... possesses] the rationality
of something culturally appropriate and true to the social need of Turkish
villagers.«”

Gewissermaflen macht es daher Sinn, dem Instrument Baglama eine Natio-
nalidentitit stiftende Rolle zuzuschreiben. Dennoch ist es zu hinterfragen,
ob ein Instrument tatsichlich ein Land reprisentieren kann — nicht nur hat
das Instrument innerhalb der Republik Tiirkei fiir verschiedene Communitys
ganz unterschiedliche Bedeutungen, auch kulturelle Gruppierungen aufer-
halb des Landes beanspruchen das Instrument fiir sich: Verschiedene Varian-
ten der Saz sind u.a. auch im Siidkaukasus und in Siidosteuropa zu finden.®®

Des Weiteren sei angemerkt, dass der logische, rationale Aspekt des
Baglama-Spiels gelegentlich von einer Beschreibung der Saz-Musik als
besonders gefiihlvoll itberschattet wird. Fast alle meine Interviewpartner/
-innen gaben an, alevitische Baglama-Musik erfreue sich bei ihnen persénlich
und in grofRen Teilen der Gesellschaft der Tiirkei — selbst unter konservativen,
den Aleviten gegeniiber sonst nicht wohlwollend eingestellten Sunniten —
grofier Beliebtheit, gerade weil sie so emotional sei. Bates schreibt:

»Sazes cry (agjlamak) and laugh (giilmek), although based on these words’
sheer frequency alone, they seem to cry quite a bit more often than they
laugh, and often, just like their owners, feel troubled (dertli).<°

In manchen Kreisen wird folglich der von den Republikgriindern intendierte
Code nicht mehr wie gewiinscht verwendet.

Zusitzlich sind seit der Republikgriindung neue Bauvarianten des Instru-
ments auf den Markt gekommen. Neben der traditionellen akustischen Bagla-
ma oder Saz ist heute auch die elektronische Fassung beliebt. Die Moglich-
keiten zur Soundentwicklung — und auch zur Kodierung — sind hierbei ganz
andere als zuvor.”®

Die Elektro-Baglama kann zudem als das prominenteste Instrument
des Musikgenres »Arabesk« beschrieben werden. Der bewusst an arabischen
Klangidealen angelehnte Arabesk entstand als Gegengewicht zur von staat-
licher Seite implementierten tiirkischen Volksmusik — welcher Rationalitit
vermitteln sollte — und setzt sich hiervon als besonders emotional bewusst

87  Stokes 1992 b: 92f.

88  Vgl. Bates 2012: 374.
89  Bates2012:376.

90 Vgl. Stokes 1992 b: 95.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

43


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

ab. Stokes beschreibt, wie die staatlich geférderte Volksmusik von Anfang an
in wirtschaftlich schwicheren, an den politischen Debatten nicht beteiligten
Kreisen der Gesellschaft kaum Anklang fand:

»In the hands of nationalist musicologists, a reconstructed national folk mu-
sic (halk) was subsequently much promoted by the Turkish radio and, later,
television. [...] People proved capable of resisting through the simple expe-
dient of switching off their radios, or, even worse, tuning in to Radio Cairo.<”"

Spiter wurde nicht nur Musik, die die Biirger/-innen der neuen sikularen
Republik mehr an ihr urspriingliches Kulturleben erinnerte, aus anderen Lan-
dern wie Agypten gehért, sondern auch in Anlehnung hieran unter dem Label
»Arabesk« neu komponiert. Rice formuliert fir den musikalischen Ausdruck
ungehorter Gesellschaftsschichten:

»When a social group cannot be heard, for example whenitis suppressed by
a more powerful group, music often provides members of that group with
a noisy, heartfelt way to communicate their feelings, beliefs, and their very
existence to another group.«*>

Dies geschah auch im Fall von Arabesk - sehr zum Verdruss der etablierten
politischen Kreise, welche in der wachsenden Beliebtheit des Musikgenres be-
reits ein Anzeichen fiir das Scheitern kemalistischer Reformen sahen und da-
durch bedingt ein Wiederaufleben islamischer Tradition befiirchteten.”

»Indeed, for many of its critics, Arabesk expresses a negative and essentially
seastern<[Herv.i.0.] aspect of the Turkish psyche about which something has
to be done if the Turks are to be saved from themselves.«**

Der von unpolitischen Klassen geschaffene und zunichst verponte Arabesk
war jedoch bereits in den 1980er Jahren fest in die Musiklandschaft der Tiirkei

integriert.”

»Prime Minister Turgut Ozal’s political party, the Anavatan Partisi (ANAP, or
Motherland Party), co-opted arabesk [Herv.i.O0.] in the mid-1980s in moves

91 Stokes1997: 682.

92 Rice2014a: 48.

93  Stokes1992 b: 100.

94  Stokes1992 a: 98.

95  Vgl. Karahasanoglu/Skoog 2009: 62.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

consonant with Ozal’s promotion of a laissez-faire economy and the disman-
tling of the state’s patrimonial role. The managers of the Turkish state at
that time sought a more proactive role in the Middle East and Central Asia,
which necessitated public symbolic statements stressing the Ottoman past
and the significance of the Ottoman state as a European Muslim power. [...]
The Ozal period was often referred to by its detractors as one of >arabesk pol-
itics,« [Herv.i.0.] indicating a certain cynical populism and cultural tradition-
alism.«*®

Somit wurde Arabesk — mitsamt den integrierten Baglama-Ténen - gera-
dezu zum Sinnbild all dessen, was zuzeiten der Republikgrindung u.a. mit
der Einigung auf eine Nationalmusik — in der die Baglama eine zentrale
Uberbringer-Rolle einnahm - hatte vermieden werden sollen.

Ich méchte zudem darauf hinweisen, dass auch in kurdischen Gebieten,
in denen die Identifikation mit der tiirkischen Nation strikt abgelehnt wird,
die Saz herausragend beliebt ist und viel zum Einsatz kommt (zu den Kurden
siehe Kapitel 3).

Folglich lasst sich resiimieren, dass das Baglama-Spiel heute in der Tiirkei
- sowie aufderhalb dieser - in vielen Facetten existiert. Verschiedene kultu-
relle und/oder religiose Gemeinschaften sowie Menschen unterschiedlicher
Regionen und Generationen und Anhinger/-innen zahlreicher Musikgenres
nutzen das Instrument fir sich. Mit Riickbezug auf Hall formuliere ich daher:
Esist davon auszugehen, dass das Baglama-Spiel unterschiedlich kodiert und
dekodiert werden kann. Wenn sich — wie von den von mir Interviewten im-
mer wieder beschrieben — auch konservative Sunniten, welche den Aleviten
gegeniiber nicht aufgeschlossen sind, an traditionell alevitischer Baglama-
Musik erfreuen kénnen, bedeutet dies, dass sie »den Diskurs« (das Musik-
stiick) anders lesen und ihm eine andere Bedeutung entnehmen.

Das Baglama-Spiel ist somit in verschiedenen Communitys unter-
schiedlich konnotiert. Mitunter ist dies jedoch fiir Grofiteile der deutschen
Gesellschaft nicht erkenntlich. Dass Herkunftsdeutsche also z.T. den Ein-
druck gewinnen, das Schaffen von Musikern und Musikerinnen aus der
Tiirkei sei (einigermafien) homogen, liegt (auch) daran, dass sie iiber we-
nig oder keine Kenntnis der verschiedenen (De-)Kodierungen verfiigen.
Moglicherweise sind sich Herkunftsdeutsche zusitzlich nicht immer der
Tatsache bewusst, dass der Gebrauch von traditionellen Codes in der Musik

96  Stokes 2010: 93.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

45


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

der Diaspora-Communitys nicht fiir traditionelle Lebensweise stehen muss,
sondern hiufig schlichtweg als Erkennungsmerkmal einer Community dient.

1.3.3  Communitys als kulturelle Netzwerke

Die interviewten Musikschaffenden stehen auf vielfiltige Weise miteinander
in Verbindung. Teilweise handeln sie dabei als Angehorige einer bestimmten
Diaspora-Community, wobei die Identifikation mit einer solchen, wie zuvor
dargelegt, auf freiwilliger Basis geschieht. Ich méchte nun Communitys in
Bezug auf ihren Netzwerk-Charakter betrachten.

In der Einleitung zu »Social Movements and Networks« schreibt Diani:

»Persons promoting and/or supporting [...] actions do so not as atomized in-
dividuals, possibly with similar values or social traits, but as actors linked
to each other through complex webs of exchanges, either direct or medi-
ated.«’’

Diani unterscheidet hierbei drei Arten von Netzwerken: Netzwerke an Indivi-
duen, Netzwerke an Organisationen und Netzwerke an Kollektiven/Events.*®

Im Rahmen dieser Arbeit interessiere ich mich sehr fir die individuel-
len Lebensliufe und Schaffensprozesse der am Musikleben beteiligten In-
terviewpartner/-innen, jedoch auch fiir die kulturellen Gruppierungen, de-
nen sie angehoren und aus deren Konventionen sich die von ihnen genutz-
ten Reprisentationssysteme moglicherweise ableiten lassen. Ich konzentriere
mich hierbei auf Gemeinschaften, deren Zusammenhalt politisch erklirt wird
(links systemkritische Kreise), ethnisch (Kurden) oder religids (Aleviten). In
den folgenden Kapiteln werde ich darstellen, wie einige der Interviewpart-
ner/-innen mehrere dieser Identititsmerkmale verkérpern, wie von den Mu-
sikschaffenden jedoch bewusst einzelne Aspekte von Identitit in den Fokus
gestellt werden. Weder bei kurdischer noch bei alevitischer Identitit (noch
selbstverstandlich bei politischer Gesinnung) handelt es sich um offizielle,
biirokratisch fixierte Identititskategorien. Sowohl den Kurden als auch den
Aleviten ist die Anerkennung ihrer ethnischen bzw. religiosen Identitit in der
Tiirkei (samt bspw. dem Vermerk derer im Personalausweis) bisher verwehrt
geblieben, sodass aus staatlicher Sicht niemand als Kurde oder Alevit geboren
wird, sondern Individuen (oder Familien) erst durch das Hervorbringen ihrer

97 Diani2003:1.
98  Vgl. Diani 2003 : 7ff.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

selbst wahrgenommenen Identitit verdeutlichen, einem Kulturkreis anzuge-

héren.

Die offizielle Bekennung zu und hierdurch bedingte Inszenierung von

Identitit spielt auch im Musikleben der Menschen aus der Tiirkei in Deutsch-

land eine grofde Rolle. Kodierungen finden statt und werden von anderen Mit-

gliedern der Gemeinschaft (in etwa) wie gewiinscht dekodiert. Die Menschen

miissen hierbei nicht einmal in persénlichem Kontakt zueinander stehen; sie

gehoren einer grofieren Gruppe an: einer Kultur. Diani schreibt iiber Netz-

werke an Individuen im Kontext sozialer bzw. politischer Bewegungen:

»Individuals may also be linked through indirect ties, generated by their
joint involvement in specific activities and/or events, yet without any face-
to-face interaction. These may range from participation in the same political
or social activities and/or organizations to involvement in the same subcul-
tures or counter-cultures [..]«*°

Passy formuliert des Weiteren:

»The cultural orientation of individuals is not a simple reflection of their so-
cial position; it develops in a web of social interactions. The social networks
in which actors interact convey meanings (e.g. symbols, rituals, narratives)
that build and solidify identities and shape the actors’ cognitive frames [..].
Once individuals have been integrated into formal or informal networks,
they find themselves in an interactive structure that enables them to de-
fine and redefine their interpretive frames, facilitates the process of iden-
tity-building and identity-strengthening, and creates or solidifies political
consciousness towards a given protest issue.«'°°

Ich mochte hiermit darauf hinweisen, dass dies nicht zwangsliufig bedeutet,

Individuen seien durch die Zugehérigkeit zu kulturellen bzw. sozialen Netz-

werken in ihrer Entscheidungsfreiheit eingeschrinkt. Passy schreibt:

»They [social networks] are islands of meanings which define and redefine
individual identities through their interactions with other actors or groups,
butalso by shaping more volatile perceptions of preferences. In other words,
this conception of social interactions as networks of meanings brings culture,
but also human agency, back into the process of individual participation.

99

Diani 2003: 7.

100 Passy 2003: 23f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

47


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Structural constraints and individual freedom are here closely interwoven
in the cultural dimension of social interactions.«'”

1.4 Die Methodik

Im Rahmen dieser Arbeit untersuche ich die gesellschaftliche Einbettung mu-
sikalischer Akteure und Veranstaltungen. Daher war es fiir mich neben der
eingehenden Literaturrecherche essentiell, Akteure kennenzulernen und Ver-
anstaltungen zu besuchen. Ich versuchte, im Rahmen von Interviews mog-
lichst viel iiber die Lebensgeschichte, das aktuelle Schaffen, die Zukunftspro-
gnosen und die gesamtgesellschaftlichen Haltungen und Absichten einzel-
ner Musiker/-innen zu erfahren. Mein Bild der Musiker/-innen erginzte ich
durch eigene Beobachtungen bei musikalischen Events, in die diese involviert
waren. Diese reichten von offiziellen Konzerten bis hin zu privaten Jamsessi-
ons.

Wenn ich Veranstaltungen besuchte, interessierte ich mich jedoch nicht
nur fir den jeweiligen Musiker oder die jeweilige Musikerin, sondern au-
Berdem auch fiir alle weiteren Beteiligten inklusive des Publikums. Da ich
das Wirken der Interviewten als Teil des Kulturausdrucks von Diaspora-
Communitys untersuche, war es fiir mich wichtig, auch die dazugehdrigen
Communitys in Aktion zu erleben. Dennoch machten die Interviews den
Hauptteil meiner empirischen Informationsaufnahme aus. Mit Beaudrys
Worten liefde sich sagen: »I put myself in a position where I am told things
because I do not spend enough time in the community to learn it all by
observation alone.«'**

In dieser Arbeit méchte ich zehn Interviews prisentieren, die ich als se-
mi-strukturierte Interviews mithilfe eines Fragebogens gefithrt habe. Hierbei
ging ich nach dem Prinzip der Grounded Theory in einem Verfahren des theo-
retischen Samplings vor.

»Theoretisches Sampling meint den auf die Generierung von Theorie zielen-
den Prozess der Datenerhebung, wihrenddessen der Forscher seine Daten
parallel erhebt, kodiert und analysiert sowie dariiber entscheidet, welche

Daten als nichste erhoben werden sollen und wo sie zu finden sind.«'®

101 Passy 2003: 27.
102 Beaudry 22008: 236.
103 Glaser/Strauss *2010: 61.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Fir die Vorgehensweise des semi-strukturierten Interviews entschied ich
mich, da die Antworten der Interviewpartner/-innen hinterher zueinander in
Bezug gesetzt und stellenweise sogar verglichen werden sollten. Dies wurde
dadurch erleichtert, dass ich ihnen (im Groflen und Ganzen) die gleichen
Fragen stellte. Wie ausfithrlich der jeweilige Musiker bzw. die jeweilige
Musikerin welche Frage beantwortete, und ob sich spontane Vertiefungs-
nachfragen meinerseits anboten, variierte jedoch von Interview zu Interview.
Die Informationsaufnahme folgte also einem fiir diese konkrete Untersu-
chung normierten Schema, einem Interviewfragebogen, und entwickelte
sich dennoch in jedem einzelnen Fall individuell weiter. Die Vorteile eines
Fragebogens, mit dem eine Struktur geschaffen und dennoch ein Spielraum
offen gelassen wird, beschreibt auch Vogt:

»Der Fragenleitfaden blieb [..] relevant, weil er mir fir das jeweilige Ge-
sprich als detailliert vorbereiteter Fragebogen konkrete Stichworte gab und
verbindliche Gespriachsthemen vorschrieb, meinen Partnern jedoch keine
Antwortvorgaben. Wir konnten spontane Intentionen genauer verfolgen
und auf einzelne Themenschwerpunkte eingehen, die sich wihrend des
Interviews als relevant fiir die Interviewten und somit als interessant fir
mich erwiesen.«'®*

Meine Interviews zeichnete ich digital auf (mit zwei Ausnahmen, auf die ich
spater eingehen werde) und transkribierte sie anschlieRend. Der verwendete
Interviewbogen sei hier kurz dargestellt. Er unterteilt sich in sechs Bereiche:

a) Tirkei: personliche Geschichte

b) Deutschland: personliche Geschichte

¢ Interaktion Deutschland-Tiirkei: personliche Geschichte
d) Tiirkei: generelle Einschitzung

e) Deutschland: generelle Einschitzung

f) Interaktion Deutschland-Tiirkei: generelle Einschitzung

Jeder Bereich ist wiederum unterteilt in mehrere Teil-Fragen. Mithilfe der
vielen kleinen Fragen versuchte ich, mich meinen drei groflen Forschungs-
fragen anzunihern. Des Weiteren erhob ich Informationen iiber die Biogra-
phien der einzelnen Musiker/-innen. Dies ermdglichte mir zum einen ein
besseres Kennenlernen und eine verbesserte Prisentation und Aufarbeitung

104 \Vogt 2005: 45.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

49


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

der Rollen unterschiedlicher Akteure. Zum anderen half es mir dabei, die an-
deren Interviewaussagen — z.B. generelle Einschitzungen der gesellschaftli-
chen Lage — in den jeweiligen Community-Kontext einzuordnen. Ich versuch-
te, die einzigartigen Elemente (im Sinne von Fallstudien) und die vergleich-
baren Elemente herauszuarbeiten. Ich rechnete damit, dass sich Vergleiche
der folgenden Art ergeben kénnten: »die kurdischstimmigen Interviewpart-
ner/-innen sagen im Gegensatz zu den titrkischstimmigen, dass ...« oder »al-
le Singer/-innen sagen im Gegensatz zu allen Begleitinstrumentalisten und
Begleitinstrumentalistinnen, dass ..« u.A. Des Weiteren stellte ich einige we-
nige Fragen zur aktuellen Lage in der Tiirkei, bei der Beantwortung derer
meine Interviewpartner/-innen als Experten mit einem Insider-Blick in ak-
tuelle Begebenheiten befragt wurden. Die Aussagen zu diesen Fragen sind
fiir die Beantwortung meiner drei Forschungsfragen nicht unmittelbar rele-
vant, ermoglichten mir jedoch, meine Recherche zur Situation in der Tiirkei
zu vervollstindigen, welche sich mithilfe von Literatur z.T. als schwierig er-
wies, da wissenschaftliche Texte mit hochaktuellem Bezug meist noch nicht
verdffentlicht sind/waren.

Meinen Fragebogen verinderte ich von Interview zu Interview leicht. Zum
einen war dies den positiven bzw. negativen Erfahrungen, die ich mit der vor-
angegangenen Fragebogenvariante gemacht hatte, geschuldet. Zum anderen
hatte ich es mir zum Ziel gesetzt, auf aktuelle Begebenheiten und individuelle
Merkmale in der jeweiligen Biographie einzugehen - je nach Generationszu-
gehorigkeit, Zeitpunkt der Immigration nach Deutschland und eingenom-
mener Funktion im Musikleben gestalteten sich z.B. die Fragen zur person-
lichen Geschichte des musikalischen Wirkens in der Tiirkei unterschiedlich.
Exemplarisch mochte ich hier einen der Interviewbogen, jenen aus meinem
Interview mit Biilent Emir vom 17.1.2017, vorstellen.

a) Tirkei: personliche Geschichte

1 Wie bist du in der Tiirkei aufgewachsen?

2 Hast du in der Tiirkei Musik gemacht? Unter welchen Umstinden?

3 Hast du dich in der Tirkei politisch engagiert? Wie war das?

4 Hast du in der Tiirkei Zensur erlebt oder Einschrinkungen deiner kiinst-
lerischen Aktivititen?

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

b) Deutschland: personliche Geschichte

1

w

N o b

Warum bist du/ist deine Familie nach Deutschland gekommen? Warum
bist du nach Berlin gekommen?

Was genau machst du musikalisch hier?

Wie ist dein soziales Umfeld hier? (Interaktion vor allem in tiirkischen,
kurdischen, herkunftsdeutschen Kreisen, ...?)

An welches Publikum richtet sich deine Musik? (Aus welchem Land?)
Engagierst du dich politisch in Deutschland?

Verfolgst du mit deiner Musik einen politischen Anspruch?

Welche positiven Reaktionen auf deine musikalischen Aktivititen hast du
in Deutschland bekommen?

Welche negativen Reaktionen auf deine musikalischen Aktivititen hast du
in Deutschland bekommen?

Erfihrst du auch in Deutschland Formen der Einschrinkung deiner mu-
sikalischen Aktivititen?

c) Interaktion Deutschland-Tirkei: persénliche Geschichte

1
2
3

Nimmst du Kontakte zur Tiirkei auf, um deine Musik dort zu verbreiten?
Gibt es Institutionen, die sich um so etwas kiimmern?

Bist du beteiligt an Kulturprojekten, die Musiker/-innen aus der Tiirkei
und Musiker/-innen aus Deutschland mit biographischem Hintergrund
aus der Tiirkei in Zusammenarbeit umfassen?

Setzt du dich fiir Musiker/-innen in der Tiirkei ein?

Gibt es Institutionen in Deutschland, die so etwas tun?

d) Tirkei: generelle Einschatzung

1
2

Wie geht es den Musikern und Musikerinnen in der Tiirkei im Moment?
Wie wird sich das vermutlich entwickeln?

e) Deutschland: generelle Einschatzung

1
2

Wie grof} ist das Interesse der Communitys aus der Tiirkei fiir Politik?
Wie grofd ist das Interesse der Communitys aus der Tiirkei fir linke Mu-
sik?

Wie grof} ist das Interesse der Communitys aus der Titrkei fiir kurdische
Musik?

Wie grofd ist das Interesse der Communitys aus der Tiirkei fiir alevitische
Musik?

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

51


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Welche Konzerte werden von Vereinen und Institutionen der Communitys
aus der Tiirkei organisiert?

Welche Konzerte werden von deutschen Vereinen und Institutionen or-
ganisiert?

Gibt es unter Menschen aus der Tiirkei in Deutschland die gleichen poli-
tischen Differenzen wie in der Tiirkei selbst?

Wie ist die Reaktion von Herkunftsdeutschen auf die Kulturevents?
Haben die Kulturevents einen Einfluss auf die gesellschaftliche Wahrneh-
mung der Heterogenitit der Communitys aus der Tiirkei hier? Haben sie
Einfluss auf den sozialen Status der Menschen hier?

f) Interaktion Deutschland-Tirkei: generelle Einschatzung

1

Bekommt man in der Tiirkei etwas von dem kulturellen Ausdruck aus der
Diaspora mit?

Welche Kooperationen zwischen Musikern und Musikerinnen, die in
Deutschland leben, und Musikern und Musikerinnen, die in der Tiirkei
leben, gibt es?

Wie grof3 schitzt du das Kulturleben aus der Diaspora fiir das Leben der
Linken in der Tiirkei selbst ein?

Wie grof schitzt du das Kulturleben aus der Diaspora fiir das Leben der
Kurden in der Tiirkei selbst ein?

Wie grofd schitzt du das Kulturleben aus der Diaspora fiir das Leben der
Aleviten in der Tiirkei selbst ein?

Wie konnte sich das in Zukunft entwickeln?

Bei der Interviewauswertung dienten die beantworteten Teilfragen der Da-

tenerhebung in unterschiedlichen Teilbereichen.

Informationen zur Musikerbiographie

a) 1. Wie bist du in der Tiirkei aufgewachsen?

a) 2. Hast du in der Tirkei Musik gemacht? Unter welchen Umstinden?
a) 3. Hast du dich in der Tirkei politisch engagiert? Wie war das?

a) 4. Hast du in der Tiirkei Zensur erlebt oder Einschrinkungen deiner
kiinstlerischen Aktivititen?

b) 1 Warum bist du/ist deine Familie nach Deutschland gekommen? War-
um bist du nach Berlin gekommen?

b) 2. Was genau machst du musikalisch hier?

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

+ b) 3. Wie ist dein soziales Umfeld hier? (Interaktion vor allem in tiirki-
schen, kurdischen, herkunftsdeutschen Kreisen, ...?)

« b) 4. An welches Publikum richtet sich deine Musik? (Aus welchem Land?)

« b) 5. Engagierst du dich politisch in Deutschland?

Erhebung von Teilaspekten zu Beantwortung der 1. Forschungsfrage

(politischer Kommentar)

- b) 6. Verfolgst du mit deiner Musik einen politischen Anspruch?

« e)1. Wie grof ist das Interesse der Communitys aus der Tiirkei fiir Politik?

« e)2. Wie grof} ist das Interesse der Communitys aus der Tiirkei fiir linke
Musik?

« ) 3. Wie grof3 ist das Interesse der Communitys aus der Tiirkei fir kur-
dische Musik?

« e) 4. Wie grofd ist das Interesse der Communitys aus der Tiirkei fur alevi-
tische Musik?

Die Fragen e) 1. bis e) 4. erachte ich als relevant bei der Beantwortung der ers-
ten Forschungsfrage, da sie Aufschluss dariiber erméglichen, inwiefern eine
offentliche Bekennung zu den Teil-Communitys erwiinscht ist, und wie ein
moglicher politischer Kommentar eingebettet ist. Ich fragte mich, ob es be-
reits als politischer Kommentar verstanden werden kann, wenn jemand eine
bspw. explizit kurdische Veranstaltung organisiert bzw. auf dieser musiziert
— unabhingig von den vorgestellten Liedern und getroffenen Aussagen. Auch
fragte ich mich, ob der Besuch einer solchen Veranstaltung bereits als State-
ment anzusehen ist. Die Relevanz von explizit linken und/oder kurdischen
und/oder alevitischen Veranstaltungen fiir die Menschen mit biographischem
Bezug zur Tirkei in Deutschland betrachte ich somit als von Interesse fir
die Untersuchung einer offiziellen politischen Positionierung der involvier-
ten Musiker/-innen.

Erhebung von Teilaspekten zu Beantwortung der 2. Forschungsfrage

(gesellschaftliche Auswirkung der Musik auf das Leben in Deutschland)

« b) 7. Welche positiven Reaktionen auf deine musikalischen Aktivititen
hast du in Deutschland bekommen?

« b) 8. Welche negativen Reaktionen auf deine musikalischen Aktivititen
hast du in Deutschland bekommen?

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

53


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

« b) 9. Erfihrst du auch in Deutschland Formen der Einschrinkung deiner
musikalischen Aktivititen?

« ) 5. Welche Konzerte werden von Vereinen und Institutionen der Com-
munitys aus der Tiirkei organisiert?

« ) 6. Welche Konzerte werden von deutschen Vereinen und Institutionen
organisiert?

« e) 7. Gibt es unter Menschen aus der Tiirkei in Deutschland die gleichen
politischen Differenzen wie in der Tiirkei selbst?

« e) 8. Wie ist die Reaktion von Herkunftsdeutschen auf die Kulturevents?

« e)9. Haben die Kulturevents einen Einfluss auf die gesellschaftliche Wahr-
nehmung der Heterogenitit der Communitys aus der Tiirkei hier? Haben
sie Einfluss auf den sozialen Status der Menschen hier?

Die Frage e) 7. zum Verhiltnis der unterschiedlichen Teil-Communitys in-
nerhalb Deutschlands zueinander ist fiir mich im Kontext der zweiten For-
schungsfrage relevant, da sie Aufschluss dariiber gibt, inwiefern die Grup-
pierungen sich iberhaupt als voneinander abgegrenzt darstellen méchten.
Gesetzt dem Fall, bspw. titrkisch- und kurdischstimmige Menschen aus der
Tiirkei in Deutschland hitten hier nicht mit Differenzen zu kimpfen und kein
Interesse daran, von der deutschen Gesellschaft als zwei Gruppen wahrge-
nommen zu werden, so hitte dies eine Auswirkung auf die (nicht) stattfin-
denden Bemithungen, mit Konzerten Heterogenitit abzubilden.

Mit den Fragen e) 5. und e) 6. zur Organisation von Konzerten durch
deutsche Institutionen oder Institutionen der Diaspora-Communitys niherte
ich mich den Rahmenbedingungen, in die die Fragen nach moglichen Reak-
tionen von Herkunftsdeutschen einzuordnen sind: Besuchen Herkunftsdeut-
sche bspw. ein Konzert, welches von explizit kurdischen Veranstaltern orga-
nisiert wurde, so haben sie sich vermutlich im Voraus informiert und sind der
kurdischen Kultur gegeniiber sowieso offen eingestellt. Treten bspw. explizit
kurdische Musiker/-innen hingegen auf Veranstaltungen von deutschen Or-
ganisatoren auf, so werden mitunter auch Herkunftsdeutsche erreicht, die
sich nie zuvor mit den unterschiedlichen Kulturen aus der Tiirkei befasst ha-
ben. Beide Rahmen fiir Veranstaltungen sollen hier beriicksichtigt werden.
Esist wichtig, bei der Betrachtung der Aussagen der Interviewpartner/-innen
zur Reaktion des Publikums zu beachten, wie sich der Veranstaltungsrahmen
jeweils konstituiert.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Erhebung von Teilaspekten zur Beantwortung der 3. Forschungsfrage (Hoffnung auf

gesellschaftliche Auswirkung der Musik auf das Leben in der Tiirkei)

« ¢) 1. Nimmst du Kontakte zur Tiirkei auf, um deine Musik dort zu verbrei-
ten?

« ¢) 2. Gibt es Institutionen, die sich um so etwas kitmmern?

« ) 3. Bist du beteiligt an Kulturprojekten, die Musiker/-innen aus der
Tiirkei und Musiker/-innen aus Deutschland mit biographischem Hin-
tergrund aus der Tiirkei in Zusammenarbeit umfassen?

« ¢) 4. Setzt du dich fiir Musiker/-innen in der Tiirkei ein?

« ) 5. Gibt es Institutionen in Deutschland, die so etwas tun?

« ) 1. Bekommt man in der Tiirkei etwas von dem kulturellen Ausdruck aus
der Diaspora mit?

« ) 2. Welche Kooperationen zwischen Musikern und Musikerinnen, die in
Deutschland leben, und Musikern und Musikerinnen, die in der Tiirkei
leben, gibt es?

« ) 3. Wie grof3 schitzt du das Kulturleben aus der Diaspora fiir das Leben
der Linken in der Tiirkei selbst ein?

« ) 4. Wie grof? schitzt du das Kulturleben aus der Diaspora fiir das Leben
der Kurden in der Tiirkei selbst ein?

« ) 5. Wie grof? schitzt du das Kulturleben aus der Diaspora fiir das Leben
der Aleviten in der Tiirkei selbst ein?

« f) 6. Wie konnte sich das in Zukunft entwickeln?

Die Frage f) 2. nach konkreten Kooperationsbeispielen ermdglichte mir nicht
nur, einige wenige Beispiele, von denen ich vorher noch nicht gehort hatte,
kennen zu lernen. Interessant war fir mich bei der Beantwortung dieser Fra-
ge auch die schlichte Tatsache, ob die Interviewpartner/-innen lange iiberle-
gen mussten, um mir ein Beispiel nennen zu konnen, oder ob Kooperationen
fiir Community-Mitglieder eine so hohe Relevanz besitzen, dass sie augen-
blicklich einige benennen kénnen oder das Wissen dariiber sogar als eine Art
Common Knowledge betrachten.

Fragen zu den Hintergriinden in der Tiirkei als Ergdnzung meiner generellen

Literaturrecherche

« d) 1. Wie geht es den Musikern und Musikerinnen in der Tiirkei im Mo-
ment?

« d) 2. Wie wird sich das vermutlich entwickeln?

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

55


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Fiir die Auswahl an zu studierenden Fillen, in meinem Fall an zu interview-
enden Musikschaffenden, schlagen Breidenstein et al. folgende fiunf mégliche
Kriterien vor: 1. die Datenqualitit, 2. das Spektrum méglicher Fille (eine mog-
lichst groRe Varianz soll hierbei abgebildet werden), 3. die Relevanz des Falles
im Kontext des Feldes (wobei die Relevanz von den Teilnehmern und Teil-
nehmerinnen selbst markiert werden sollte), 4. die Typizitit des Falles (Hiu-
figkeit, Alltaglichkeit) oder — gegenteilig — 5. das Irritierende des Falles (Un-
verstandenes, Ungewdhnliches).'* Ich entschied mich fiir den zweiten und
dritten der hier genannten Punkte: die Varianz und die von den Musikschaf-
fenden selbst beschriebene Relevanz. So erzihlte ich Community-Insidern
von meiner Studie und fragte, wen sie als besonders relevanten méglichen
Interviewpartner bzw. besonders relevante mogliche Interviewpartnerin be-
nennen wiirden. Auch fragte ich Community-Mitglieder, welche Konzerte sie
mir empfehlen wiirden, und versuchte dort, selbst mit den Musikschaffen-
den ins Gesprich zu kommen. Wenn dann der Kontakt zu einem Musiker
bzw. einer Musikerin bestand, informierte ich mich natiirlich selber im In-
ternet tiber dessen/deren Wirken, fragte aber durchaus auch die Musiker/
-innen selbst, ob sie eigene Konzertankiindigungen, Tonaufnahmen und Mu-
sikvideos fir mich hitten, und betrachtete insbesondere die von ihnen per-
sonlich vorgeschlagenen Musikstiicke etc. als relevant. Ich ging hierbei davon
aus, dass die Musikschaffenden eine bewusste Auswahl treffen wiirden, wo-
mit sie sich mir prisentieren wollten, und dass ich so auf direktem Weg an
jene Lieder, Konzerte etc. herankidme, mit denen sie schwerpunktmifig ei-
nen gesellschaftlichen Anspruch verfolgten. SchlieRlich frage ich mit meiner
zweiten Forschungsfrage ja danach, wie die Musiker/-innen die herkunfts-
deutsche Gesellschaft auf ihre Themen aufmerksam machen wollen, und bin
selbst ein Teil der besagten herkunftsdeutschen Gesellschaft.

Zahlreiche Autoren, u.a. Beaudry, haben immer wieder darauf hingewie-
sen, den Einfluss der eigenen Identitit auf eine qualitative Forschung nicht
zu unterschitzen.’® Die Tatsache, dass ich selber keinen biographischen Be-
zug zur Tiirkei habe, hat die Art und Weise, wie die Musiker/-innen sich selbst
und ihre Musik mir gegeniiber prisentierten, mit Sicherheit beeinflusst.

Neben der durch die Community-Insider festgelegten Relevanz setz-
te ich einen Schwerpunkt auf die Varianz. So interviewte ich bewusst
Musiker/-innen, die unterschiedliche Rollen im Musikleben einnehmen:

105 Vgl. Breidenstein et al. 2013: 140f.
106 Vgl. Beaudry 22008: 239f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Singer/-innen und Instrumentalisten; Hobbymusiker, einen semiprofessio-
nellen Musiker und Berufsmusiker/-innen; freischaffende Musiker/-innen
und Funktionsmusiker; einen Musikproduzenten und zwei Beteiligte der
Veranstaltungsorganisation. Die Interviewten sind zudem unterschiedlich
alt und leben — weitestgehend unabhingig hiervon - schon unterschiedlich
lange in Deutschland; zwei wurden sogar in Deutschland geboren. Unter
den eingewanderten Musikschaffenden kam der erste im Zuge des Mili-
tiarputsches von 1980 (bzw. kurz davor aufgrund der bereits zugespitzten
politischen Lage), der letzte erst nach dem Gezi-Protest 2013 (siehe zu diesen
beiden Ereignissen Kapitel 2). Die Immigrationsgeschichten sind zudem
sehr unterschiedlich: Manche entschieden sich bewusst fiir Deutschland,
andere suchten als politisch Verfolgte Schutz — egal, wo in Europa. Zudem
gehoren einige Musiker/-innen der ethnischen Minderheit der Kurden und
manche der religiésen Minderheit der Aleviten an. Andere fithl(t)en sich in
der Tirkei als aktive Linke politisch gedchtet bis hin zu verfolgt oder vereinen
mehrere der Identititsmerkmale in sich und erleb(t)en Diskriminierung
aus vielfiltigen Griinden. Insofern bilde ich eine relativ grofe Vielfalt an
Lebenswirklichkeiten von Musikschaffenden in Deutschland, die in Konflikt
mit dem Land Tiirkei stehen und/oder standen, ab.

Neben den Interviews mochte ich als zweiten wichtigen methodischen
Bestandteil meiner Studie die teilnehmende Beobachtung nennen. Ghodsee
empfiehlt, sowohl Orte als auch Events in qualitativen Studien nicht nur als
einzelne Phinomene zu beschreiben, sondern in Relation zu anderen Orten
und Events sowie in Relation zu den Menschen, die sich dort aufhalten, zu se-
hen. In die folgenden Kapitel werde ich einige thick descriptions iiber erlebte
Geschehnisse einfliefSen lassen in der Absicht, hierdurch die Musiker/-innen
und ihre Communitys niher zu charakterisieren.

Ich interviewte die Musiker/-innen und besuchte ihre Veranstaltungen in
Koln und in Berlin. In beiden Stidten leben Menschen mit biographischem
Bezug zur Tiirkei und organisieren Konzerte auf vielfiltige Art und Weise. Be-
wusst entschied ich mich dazu, in zwei verschiedenen Stidten zu forschen,
um die Varianz der Aussagen meiner Interviewpartner/-innen zu erhéhen.
Ich wollte es vermeiden, Antworten auf meine Fragen auf Basis der Aussagen
von Musikschaffenden einer einzigen Stadt zu formulieren, aus der Besorg-
nis heraus, diese wiirden an den gleichen Veranstaltungsorten die gleichen
Konzertginger/-innen ansprechen und hitten sich u.U. bereits gegenseitig

107 Vgl. Ghodsee 2016: 41ff.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

57


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

beeinflusst, sodass es kein bemerkenswertes Ergebnis mehr wire, wenn sie
dhnlich antworten wiirden. Ich hoffte, die Aussagekraft meiner Antworten
dadurch zu erhséhen, dass ich die Informationen hierzu in zwei Stidten mit
geographischer Entfernung zueinander sammelte.

Musikalische Aktivititen in Kéln und Berlin eignen sich meiner Meinung
nach aber auch fiir Vergleiche und ein gemeinsames Fazit, da beides Grof3-
stidte mit einer gewissen politischen Offenheit sind, in denen Menschen aus
der Tiirkei in grofRer Anzahl bereits seit Jahrzehnten wohnen — wo eine Struk-
tur fiir die Konzertorganisation also schon vorhanden ist. Zusitzlich sind die
zwei Stidte, u.a. geographisch bedingt, aber auch unterschiedlich, was sich
auf die Konzertorganisation auswirkt: So ist Berlin als Stadt und zugleich
Bundesland eine weitestgehend in sich geschlossene Einheit, Kln hingegen
eine von mehreren Stidten Nordrhein-Westfalens, in denen Kulturleben aus
der Tirkei eine Rolle spielt, und somit Teil eines grofieren regionalen Netz-
werkes.'*®

Einerseits hatte ich also von Anfang an die Absicht, in mehr als einer deut-
schen Stadt zu forschen, andererseits wollte ich jedoch nicht an Orten Inter-
views fiihren, die ich nicht personlich gut genug kenne, um die Aussagen der
Interviewpartner/-innen itber Konzerte in den Kontext der Clubs und Bezir-
ke, in denen sie stattfanden, setzen zu kénnen. Sowohl Berlin, wo ich auf-
gewachsen bin und heute wieder wohne, als auch Kéln, wo ich studiert ha-
be, kenne ich sehr genau. Wihrend meiner ersten Forschungsphase in Koln
lebte ich in Koéln, ebenso wihrend meiner zweiten, der Berlin betreffenden
Forschungsphase in Berlin. Dies erleichterte das Vereinbaren von Interview-
terminen und die Organisation der teilnehmenden Beobachtung.

Es sei hinzugefigt, dass ich einige Konzerte bewusst besuchte, um Be-
obachtungen anzustellen und das hier Gesehene in meine Studie einzuarbei-
ten, und in anderen Fillen rein privat zu Konzerten befreundeter Musiker/
-innen ging oder eine Geburtstagsfeier mit integrierter Jamsession besuchte
und dort per Zufall etwas entdeckte, das ich als relevant fiir diese Studie er-
achte. Auch Beaudry schreibt: »[...] once in the field situation I could not easily
distinguish between participation and observation.«*®

108 Seufert und Kubaseck beschreiben die hohe Priasenz von Menschen aus der Tiirkei in
Deutschland »mit Berlin als der grofdten >tiirkischen Siedlung< [Herv.i.O.] aulerhalb
der Tiirkei und mit Nordrhein-Westfalen als der Region mit der dynamischsten tiirki-
schen Business-Community im Ausland« (Seufert/Kubaseck 22006: 9.).

109 Beaudry?2008: 235.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

Dies betrifft insbesondere meine Erfahrung, selber mit Musikern und
Musikerinnen aus der Tiirkei zu musizieren. Im folgenden Unterkapitel
mochte ich hierauf niher eingehen.

1.5 Musizieren gemeinsam mit Musikern und Musikerinnen aus der
Tiirkei: meine Proben mit dem »Kéln Tiirk Miizigi Korosu«

Im September 2014 lernte ich per Zufall auf einem Strafenfest in Koln-
Ehrenfeld Gillgin Gindug kennen. Sie fithrte einen Cay-Stand und sang,
wihrend sie Tee verkaufte, gemeinsam mit ihrer Tochter Damla und ih-
rer Freundin Meral tiirkische Lieder. Ich sprach die drei Frauen auf ihren
Gesang an. Sie erzihlten mir, dass sie Teil eines offiziellen Chores unter
Giilgins Leitung seien, und luden mich ein, zur Probe am darauffolgenden
Tag ins Biirgerzentrum Ehrenfeld zu kommen. Dieser Einladung folgte ich
sehr gerne — sie war jedoch vollig unerwartet gekommen, war nicht von
mir fir meine Studie forciert worden. Dennoch beeinflusste mein Einstieg
in den Chor meine musikethnologische Arbeit stark, weshalb ich unser
gemeinsames Musizieren hier beschreiben mochte.

Der »Koln Tirk Miizigi Korosu« setzt sich aus ca. 30 Singern und Sin-
gerinnen und - typisch fiir tiirkische Chére — zusitzlich ca. 10 Instrumen-
talisten und Instrumentalistinnen zusammen. Zu den vorhandenen Instru-
menten gehoren verschiedene Varianten der Saz sowie Geige, Oud (auch Ud;
eine Kurzhalslaute), Kanun (eine Kastenzither) und Darbuka (eine einfellige
Bechertrommel). Musiziert wird hauptsichlich Sanat Miizigi.

Da ich selber Geige spiele und mich die Musik faszinierte, nahm ich ein
paar Notenblitter mit nach Hause, um die Stiicke zu itben. In der Woche dar-
auf spielte ich Giilgin zum Test auf der Geige vor. Sie zeigte sich zufrieden und
sagte mir, ich diirfe mitspielen. In der Probe jedoch erlebte ich einen wahren
»Kulturschock«: Keiner meiner einstudierten Téne passte zu dem, was die an-
deren musizierten. Gillgins Tochter Damla, die auch Geige spielte und neben
mir saf}, wies mich darauf hin, dass sie die Tonart geindert hatten. Ich war
erstaunt: Alle Musiker/-innen transponierten die Noten im Kopf — und zwar
so selbstverstindlich, dass sie vollig vergessen hatten, es zu erwihnen.

Wahrend der anderthalb Jahre, die ich im »K6ln Tiirk Miizigi Korosuc
spielte, machte ich immer wieder die gleiche Entdeckung: Die Musiker/
-innen nutzten die Noten vor sich nur als vage Stiitze; sie lasen sie nicht
wirklich. Sie vergafien, dass sie transponierten! Gelegentlich spielten sie

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

59


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

auch rhythmisch nicht das, was in den Noten stand. Letzteres Phinomen
ist allerdings darauf zuriickzufithren, dass die meisten der Lieder keinen
eindeutigen Urheber haben und von verschiedenen Sammlern in leicht diffe-
rierenden Varianten aufgeschrieben wurden. Wenn die Chormitglieder nun
eine Version im Ohr hatten und singen wollten, in den Notenblittern aber
eine andere Fassung verschriftlicht war, so fiel ihnen das meist gar nicht auf,
und wenn ich sie darauf hinwies, sagten sie einfach selbstsicher: »Die Noten
sind falsch!«

Einige der Singer/-innen — wohlgemerke trifft dies nicht auf die Lei-
tung oder die Instrumentalisten und Instrumentalistinnen zu — hatten zu-
dem nicht die geringste Ahnung von Musiktheorie. Ein Singer sagte iiber
Stiicke mit einem »b« als Vorzeichen, sie stiinden in Moll, wohingegen Lie-
der mit einem »#« seiner Meinung nach in Dur standen. Dennoch war er ein
hervorragender Singer, rhythmisch solide und definitiv musikalisch begabt.
Die meisten Musiker/-innen des »Kdln Tiirk Miizigi Korosu« waren sehr gut
in dem, was sie taten. Das Erlebnis, inmitten dieser so intuitiv agierenden
Musiker/-innen zu spielen, war fiir mich schén und sehr bereichernd.

Nach den Proben wiinschten sich die Singer/-innen gelegentlich noch
Lieder, die wir sonst nicht spielten und nicht als Noten vorliegen hatten. Die
Instrumentalisten und Instrumentalistinnen begleiteten die Singer/-innen
dann spontan. Sie vereinbarten hierfiir nicht einmal eine Tonart. Eine/r spiel-
te los, die anderen stimmten mit ein — und es klang toll.

So einen instinktiven Umgang mit Musik hatte ich vorher noch nie erlebt.
Stiicke spielen zu lernen, ohne in Worte fassen zu konnen, was ich eigentlich
gerade tat, war ein vollig neuer Ansatz fiir mich. Alleine zu Hause konnte
ich die Lieder nie richtig iiben, weil in meinen Noten nicht drin stand, was
ich spielen sollte. Umgeben von den anderen Musizierenden bei Proben und
Konzerten jedoch funktionierte die Musik auf magische Weise.

Rice beschreibt seine Erfahrung, als Amerikaner bulgarische Musik zu er-
lernen, wie folgt:

»The perspective | had acquired in the process of learning to play com-
petently (not necessarily well) was neither emic nor etic. It was my own.
| could now supply from my own self-understanding verbal explanations
of the complex mental process necessary to generate this music [..]. If
emic understandings are located in other people’s heads and given to us in
their language reports, then my understanding wasn’t emic. On the other
hand, if etic understanding involves applying objective analytic methods to

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Einleitung

sounds without regard for their cultural salience, then my understanding
wasn’t etic either. | felt as if | had achieved a mediation between these
two theoretical categories, these two ontological conditions, and that this
mediation challenged fundamentally one of the mostimportant theoretical
foundations of our discipline.«'™®

Auch ich agierte beim Spielen der tiirkischen Lieder weder wie die anderen
Musiker/-innen des »Kéln Tirk Miizigi Korosu«, die mit der Musik und Art,
sie zu erlernen, aufgewachsen waren, noch wie eine analytisch von aufden vor-
gehende Musikwissenschaftlerin. Wie auch bei Rice war die Vorgehensweise,
die ich gefunden hatte, weder emisch noch etisch, sondern schlicht und er-
greifend »my own« — und tatsichlich funktionierte sie.

Die selbst gemachten Musizier-Erfahrungen halfen mir peu a peu die mu-
sikalischen Prozesse im Wirken meiner Interviewpartner/-innen besser zu
verstehen. Gelegentlich bat ich Interviewpartner/-innen dennoch um Noten-
material zu ihren Stiicken, was sich jedoch immer als schwierig erwies.

Dass ich nun im tiirkischen Chor spielte, beeinflusste meine Studie auch
auf weitere Weise positiv: Neben der Tatsache, dass ich zwei meiner Inter-
viewpartner im Chor kennen lernte, hatte ich immer den Eindruck, die Tat-
sache, nun selber Musik aus der Tiirkei zu spielen, helfe mir bei der Interview-
fithrung. Schliefilich fragten sich manche meiner Interviewpartner/-innen
auch, wie ich selbst einzuschitzen sei.

Eine der Fragen, die man mir hiufig stellte, war, ob ich schon mal in der
Tiirkei gewesen sei. Zwar zeigten sich die Musiker/-innen erfreut, wenn ich
bejahte, jedoch ist die Aussage, als Deutsche bereits in der Tiirkei gewesen zu
sein, weder ungewohnlich noch ein verlissliches Anzeichen dafiir, sich wirk-
lich mit der Kultur zu befassen. Mein Mitwirken im »Koln Tiirk Miizigi Ko-
rosu« jedoch schien fiir die Musiker/-innen solch ein aussagekriftiges Indiz
fiir ehrliches Interesse und Sympathie ihren Traditionen gegeniiber zu sein.
Ich gewann den Eindruck, dass sich manche hierdurch bedingt lieber mit mir
unterhielten.

110 Rice?2008: 51.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

61


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Im ersten empirischen Kapitel meiner Arbeit méchte ich den Aspekt der lin-
ken Musik am Beispiel von Musikschaffenden behandeln, die sich rein aus
politisch-systemkritischen Griinden mit ihrer Musik und/oder ihrer Organi-
sation musikalischer Veranstaltungen von der offiziellen Haltung der Tiirkei
abgrenzen. Hierauf folgen ein Kapitel iiber explizit kurdische (Kapitel 3) und
eines iiber explizit alevitische Musiker/-innen (Kapitel 4).

In Kapitel 2 gehe ich gesondert auf Musikschaffende ein, die im Kontext
der Tiirkei keinen ethnischen oder religidsen Minderheiten angehéren, sich
aber dennoch in ihrem Kulturausdruck eingeschrinkt fithlen. Dieses Kapi-
tel kann nicht fir sich alleine stehen, da die in Kapitel 3 und 4 vorgestellten
Musiker/-innen, die kurdisch und/oder alevitisch und zudem links-system-
kritisch sind, fiir die Betrachtung des politischen Musiklebens aus der Tirkei
in Deutschland allgemein nicht auler Acht gelassen werden diirfen.

2.1 Allgemeines

Die Musikgeschichte der Tiirkei ist eine politische Geschichte: Mit der Re-
publik sollte auch eine neue Kultur erfasst bzw. geschaffen werden, mit dem
Ziel, die tiirkische Nation frei von osmanischen Einfliissen zu reprasentieren.
Es wurde angestrebt, die Sprache von arabischen und persischen Einfliissen
zu reinigen, und neue Literatur mit didaktischer Absicht verdffentlicht. Kul-
turelle Werke, wie u.a. Musikstiicke, unterteilte man hierbei in zwei Kate-
gorien: »Alaturka« (»Kunst auf die tiirkische Art« bzw. auf die osmanische)
und »Alafranga« (»Kunst auf die fremde Art, also — im Fall der Musik — klas-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

sisch-europidische Kompositionsschemata und Auffihrungspraxen)'. O’'Con-
nell schreibt:

»0n the one hand, the exponents of this perspective viewed the multicul-
tural and conservative characteristics of alaturka [Herv.i.0.] as the chaotic
legacy of an imperial past. On the other hand, they equated alafranga with
the reforming ideals of the new republic. That is, they saw alafranga as a
unique manifestation of a precisely demarcated nation state: a state that
was characterized by a single ethnic composition, by a new secular status,
and by a contemporary outlook. As a fashionable expression of modernist
taste, these exponents of alafranga sought to control the perceived disor-
der of their Ottoman inheritance using the logic of western philosophical
thought and the language of western aesthetic discourse. In doing so, they
entered into a long-standing European debate on taste by defining alafranga
as tasteful (tatl) [...]<*

Kritik an »Alaturka« wurde nicht nur in Bezug auf kiinstlerische Elemente ge-
dufert, sondern insbesondere auch beziiglich der gesellschaftlichen Gepflo-
genheiten: Die hiermit verbundene Musik wurde hiufig in religiésen Institu-
tionen gelehrt und zudem miindlich iibermittelt anstatt in Notenform.? Die
Griindung einer »Akademie der schénen Kinste« (Giizel Sanatlar Akademisi) im
Stil europiischer Konservatorien fand im Jahr 1926 statt. Hier adaptierte man
westliche pddagogische Prinzipien, schloss Alaturka aus dem Curriculum aus
und brachte eine nationale Musikschule voran.* Das Ziel lautete, den genuin
tiirkischen Kulturausdruck zu finden.

Bartsch beschreibt die Vorgehensweise als tiirkische »Musikrevolution«
und unterteilt diese in drei Phasen: die Etablierungsphase (1923-1934), die
Hochphase unter Atatiirk (1934-1938) und die Fortsetzungsphase nach seinem
Tod (1938-1950). In der ersten Phase wurden osmanische Musikeinrichtungen
geschlossen und neue republikanische eroffnet. Junge Menschen wurden zum
Musikstudium nach Europa geschickt und gaben ihre erworbenen Kenntnis-
se spiter an der »Schule fiir Musiklehrer« (Musiki Muallim Mektebi) in Ankara
weiter. In der Hochphase versuchte Atatiirk schliellich, eine tiirkische Natio-

Vgl. O’Connell 2000: 119.
O'Connell 2000: 125.

Vgl. O'Connell 2000 : 126f.
Vgl. O'Connell 2000:133.

AW N =

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

nalmusik aus dem Boden zu stampfen.® Dieses Vorhaben beschreibt Bartsch
wie folgt:

»Atatlirk war davon tiberzeugt, dass der Erfolg seiner Reformen im kiinstle-
rischen Bereich ein Indiz fir den Erfolg aller Reformen war. Sie sollten ein
Beweis fiir die hohen humanitiren Qualitdten sein, die die Nation erreicht
hatte, und zur Anerkennung bei anderen Nationen fithren. Dies brachte er
auch in seiner Parlamentseréffnungsrede zum Ausdruck, indem er betonte,
dass man anhand der Musikentwicklung erkennen kénne, inwiefern sich ein
Land verandere, und sie somit ein Indikator fiir den Zivilisationsgrad eines
Landes sei.«®

Oztiirkmen beschreibt, wie im Jahr 1924 Fragebdgen zur Ermittlung von
Volksmusik durch die junge Republik verschickt wurden’ und formuliert:

»The Republican intellectuals saw the Anatolian countryside and its peasant
population as the source of a cultural revival that would help to construct a
new national identity; the majority of them believed that it was the Repub-
lican’s duty, its very mission, to interfere in and to manipulate all folklore-
related activities.<®

Die tiirkische »Nationalmusik« sollte durch Unterricht, Rundfunk, Konzerte
und Schallplatten verbreitet werden. Versuchte man zunichst, tirkische
Volksmusik mit westlichen Tonsatztechniken zu polyphonisieren, so be-
schloss man um 1940, ihrer Originalform zur Verbreitung zu verhelfen.’

Jedoch durchlief die von Institutionen gezielt gesammelte anatolische
Musik durch die Biindelung als »tiirkische Volksmusik« eine politische
Umdeutung: Nicht das Aufzeigen von vielfiltiger Volkskultur stand hier im
Vordergrund, sondern die Einigung auf eine einzige Nationalkultur.'® Bryant
formuliert:

»[...] what happens to traditions that become self-consciously Traditional,
that is, history, rather than heritage? As Turkish folk music was converted
from a local tradition to a national Tradition, it acquired textuality as well as

5 Vgl. Bartsch 2011: 41ff.

6 Bartsch 2011: 46f.

7 Vgl. Oztiirkmen 1992: 185.
8  Oztiirkmen1992:190.

9 Vgl. Bartsch 2011: 48ff.

10 Vgl. Kayhan 2014:156.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

65


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

a fixedness that, by most accounts, it did not previously have. This self-con-
sciousness of folk music as Tradition, and the status that it has begun to ac-
quire qua Tradition, takes one to the heart of the question of howtradition<
[Herv.i.0]is constituted. For underlying many of our assumptions aboutstra-
dition<is the conviction that traditions should not be self-consciously >tradi-
tional<and that, as soon as a practice is labelled a >tradition,« it loses its ca-
pacity to be a real [Herv.i.0.] tradition, that s, the past living in the present.«"

Dennoch tiberlebten auch Musiktraditionen, welche nicht von politischer Sei-
te geférdert wurden. Kayhan sieht in den Aktivititen der Barden (der Astks,
der Ozan und der kurdischen Dengbej) den Ursprung der Protestmusik: Diese
hitten stets die inoffizielle Geschichte der Tiirkei durch das Land getragen,
jenen Teil der Geschichte, der von der Kulturpolitik missachtet worden sei."

»Their narrative haswandered all around Anatolia for centuries to be handed
down to us today, a narrative that makes visible for us the other history that
has remained silent in the face of official history. This is the story, in a certain
sense, of the resistance of peoples told through the oral tradition and the

memory.«'>

Die Vereinheitlichung des offiziellen, staatlich geforderten Kulturlebens sollte
den Machthabern die Kontrolle iiber das Land erleichtern. In den folgenden
Jahrzehnten kam immer mehr der Popularmusik — der von oben nicht ernst
genommenen Musik — die Rolle zu, ein Gegenstiick zum offiziellen Kulturle-
ben der Tarkei zu liefern.*

In den 1960er Jahren entstanden — wie auch anderswo auf der Welt -
zahlreiche Bands, welche Songs mit politischen Inhalten schrieben und mit
ihrer Musik zu soziopolitischen Aktionen aufzurufen versuchten. Das hier-
bei hervorgebrachte Musikgenre »Anadolu Rock« (dt. anatolischer Rock) ist
sowohl anatolisch als auch amerikanisch-europiisch beeinflusst, so finden
bspw. E-Gitarre und E-Bass nebst Baglama und Davul (auch Dahol; eine zwei-
fellige Rahmentrommel) Verwendung. Als berithmter Vertreter dieser Musik-

entwicklungen ist Cem Karaca zu nennen.”

1 Bryant 2005: 223.

12 Vgl. Kayhan 2014: 156.

13 Kayhan 2014:156.

14 Vgl. Kayhan 2014: 156.

15 Vgl. Karahasanoglu/Skoog 2009: 60.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Im folgenden Jahrzehnt, den 1970er Jahren, fanden weitere Fusionen von

Musikgenres mit anatolischen Volksliedtraditionen statt. Der in westlichen

Operngesangstechniken ausgebildete Singer Ruhi Su beeinflusste die Inter-

pretation der Volksmusik stark und inspirierte weitere Musiker/-innen: Er

honorierte die Traditionen und nahm sich dennoch die Freiheit, Lieder indi-

viduell zu gestalten.’ Kayhan resiimiert:

»This style then became the touchstone for all left-wing folk music groups,
singers and even the tradition of Anatolian Rock. This can also be seen as
the period of transition from the traditional bard to the socially concerned
modern poet-singer, i.e. to a figure affiliated to a political group or party,
appealing to the peoples to join the struggle.«'”

Der politische Konflikt war hierbei all die Jahrzehnte stark prasent: Allein zu
Militirputschen kam es in den Jahren 1960, 1971 und 1980. Miige Gogek be-
schreibt, wie es nach diesen mit dem gesellschaftlichen Leben weiterging:

»In all cases, the pattern was one and the same: the military ostensibly in-
tervened to preserve the Republic, only to abolish the government; change
the constitution; arrest, try and sentence dissidents; and punish party lead-
ers, often by abolishing their parties. In all cases, however, their saving grace
was that they then let elections be held, turned political power over to the
elected government and left for their barracks. They left every time because
of Mustafa Kemal Atatiirk’s maxim that>the Turkish military should not get
involved in politics and ultimately belongs in the barracks.< [Herv.i.0] Yet,
ironically, it was another maxim of Atatiirk’s that legitimated their interven-
tion each and every time:>The military is the guardian of the Turkish repub-

lic.«'®

Durgun konstatiert, mit dem letzten dieser drei Militirputsche seien samtli-

che linke Utopien, welche seit dem Ende des Osmanischen Reichs Anhinger

gefunden hitten, zerschlagen worden.” Zeitgleich macht er jedoch die Lin-

ke selbst fir die Militirputsche verantwortlich: Die Armee habe in der Tirkei
stets den Ruf gehabt, die Kraft hinter Atatiirks Republikgriindung zu sein

17
18

Vgl. Kayhan 2014: 157.
Kayhan 2014: 157.

Miige Gocek 2011: 27f.
Vgl. Durgun 2015: 24.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

67


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68  Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

und daher auch weiterhin fiir die Werte des Kemalismus einzustehen - eine
Ideologie, von der die Linke es niemals geschafft habe, sich zu distanzieren.

»[...] Kemalism has always been acknowledged by all the groups in the Turk-
ish left. In fact, Kemalism is the political manifestation of the Turkish left,
for it is the philosophy on which the republic was established, and it is the
means for political legitimization. As they thought that they could not suc-
ceed in politics if they clashed with Kemalism, they had to build a positive
relationship with it. However, it was not easy to develop coherent left-wing
policies in a Kemalist political atmosphere, for co-existence with Kemalism
was a major handicap to the transformation of the left-wing thought. The eli-
tist character of Kemalism diffused the left arena of politics, which proved
to be one of the major barriers to the appreciation of left-wing policies by
the masses. [...] This unavoidably has encouraged the tendency for military
intervention, one of the sicknesses of the left-wing politics in Turkey, and the
left-wing circles who have come to realize that the revolution would not be
brought with the cooperation of the masses have taken up the attitude of
expecting the robust forces to bring the revolution.«*°

Der Autor beschreibt, wie der erste von drei Militirputschen in linken Krei-
sen noch geschitzt worden sei.* Der zweite, von 1971, war ihm nach bereits
umstritten®*, der dritte, so konstatiert er, habe die Linke zerstort.

Miige Gogek macht jedoch auch internationale Akteure, namentlich die

USA, mitverantwortlich fiir den Versuch der Zerschlagung linker Gesinnung

in der Tirkei: Da das Land an Russland angrenzt, hitten die USA im kalten

Krieg befiirchtet, der Kommunismus kénne auch in der Tiirkei tiberhandneh-

me

n.” Sie schreibt iiber die Konsequenzen:

»The flip side of this advice was the bolstering of rightist religious move-
ments under the assumption that such movements were not revolutionary
but conservative, and therefore geared to sustaining the status quo. The pri-
ority advised by the United States was stability rather than democratic par-
ticipation that might challenge political stability. Hence the Turkish military
supressed and decimated the Turkish leftist movements—especially the left-

20
21

22
23

Durgun 2015: 31.

Vgl. Durgun 2015: 17.

Vgl. Durgun 2015: 18ff.
Vgl. Miige Cocek 2011: 28f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

ist intellectuals — in the name of stamping out communism while fostering
in its stead culturally conservative religious movements.«**

Infolge des Militdrputsches von 1980 entbrannte dennoch — oder eben gerade
deshalb — eine Welle der linken Protestmusik. Zuvor hatten bereits Anadolu-
Rock-Musiker/-innen am politischen Protest teilgenommen, als noch offener
politisch stufen Karahasanoglu und Skoog jedoch die Musiker/-innen der nun
entstandenen »Ozgiin Miizik« (dt. originale Musik) ein.?® Als Vertreter des
Genres nennen die Autoren u.a. Ahmet Kaya und »Grup Yorum« (dt. Musik-
gruppe des Kommentars).>®

Durch einen gliicklichen Zufall traf ich gleich zu Beginn meiner Studie
eine besonders bedeutsame Person der Protestmusikszene: Kemal Sahir Giir-
el, Griindungsmitglied von Grup Yorum. Grup Yorum sind als Studenten-
band, deren Mitglieder der politischen Studentenbewegung angehérten, in-
folge des Militirputschs von 1980 entstanden. Das Griinden von Vereinen war
zu der Zeit untersagt, das von musikalischen Formationen gestattet. Kemal
sagt heute, die Musik sei hier ein Mittel gewesen, um politisch etwas zu dn-
dern - wenn moglich auf der ganzen Welt. Die Band rief mit Musik zu po-
litischer Aktion auf, was zu zahlreichen Verhaftungen von Bandmitgliedern
fithrte. Kemal Sahir Giirels Lebenslauf werde ich mich in Kapitel 2.3.1 aus-
fihrlich widmen. Grup Yorum existieren in verinderter Besetzung bis heute.
Yiicel beschreibt das Gesamtwerk der Band im Jahr 2014 wie folgt:

»Grup Yorum sind ein Phanomen. Seit 27 Jahren auf der Bithne, 22 Alben,
finf Millionen verkaufte Tontrager. [..] Dutzende Konzerte wurden verbo-
ten, gegen die etwa 40 Musikerinnen und Musiker, die die Band durchlau-
fen haben, wurden knapp 500 Verfahren eroffnet, alle wurden mehrmals
festgenommen oder inhaftiert. [...] Viele, die anerkennen, dass Yorum dazu
beigetragen hat, das Schweigen der Junta-Ara zu brechen, kritisieren, dass
die Band die Grenze von politischer Musik zur Propaganda tGberschritten ha-

be.<<27

Grup Yorum wiirdigen anatolische Volkstraditionen in ihren Liedern und
bringen (auch) hiermit ein politisches Statement hervor.

24  Mige Gogek 2011: 29.

25  Vgl. Karahasanoglu/Skoog 2009: 61.
26  Vgl. Karahasanoglu/Skoog 2009: 61.
27  VYicel 2014: 129f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

69


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Kayhan lobt des Weiteren explizit die Plattenfirma »Kalan« (dt. das, was
andauert), bei der Grup Yorum sowohl in der Original- als auch heute in der
neuen Besetzung unter Vertrag sind bzw. waren, und die 1993 gegriindete und
bis heute aktive Band »Kardeg Tiirkiiler« (dt. Lieder der Geschwisterlichkeit)
dafiir, verschiedene ethnische Musikstile aus der Tiirkei wieder bekannt ge-
macht zu haben.?® Sie formuliert:

»In this work, there was an emphasis on the mutual influence, even broth-
erhood, of musical cultures, parallel to the discourse of complementary cul-
tures with a clear reference to the concept of the mosaic. [..] What distin-
guishes these efforts from the relationship between folk music and politics
before 1980 is that, rather than instrumental folk musics in the service of
politics, they have transformed into a form of political struggle the demon-
stration of the diversity and the interdependence of the musical structure of
Anatolian music and the performance of this music.«*®

Mahon schreibt allgemeiner:

»[..] people debate, reproduce, and sometimes change power relations
through their engagements with expressive culture. I'll even go so far as to
say that through engagement with expressive culture people respond to
and deal with >real politics< [Herv.i.O.] and >real issues.«>°

Die Verwendung der Volksmusik anatolischer Kulturen, die bei der offiziellen
Geschichtsschreibung tibergangen worden waren, wurde hierbei tatsichlich
zur realen Politik. Kayhan formuliert:

»[..] new voices have started to make a place for themselves in the market
within the urban popular culture, voices that use Anatolian music forms,
motifs or instruments, calling themselves variously >protest< [Herv.i.O.], >the
urban tiirkiic or >0zgiin< (original) music. [...] All these musical creations are
forms of reproduction of the oppositional spirit of folk musics, preserving
themselves under all circumstances and bringing to life the state of mind of
large sections of the population, lower classes that are somehow regarded
as the province, or minorities whose historic existence goes denied, people
who experience problems with the cities in which they live.<'

28  Vgl. Kayhan 2014:163.
29  Kayhan 2014:163.
30 Mahon 2014: 327.
31 Kayhan 2014: 163.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Jedoch ist Folk nicht das einzige Musikgenre, das im Zuge politischen Protests
in der Tiirkei heute Verwendung findet. Gezen widmete 2011 der Band »Ban-
dista«, welche musikalische Elemente des Punk, Ska und Reggae verwendet
und in unterschiedlichen — auch europiischen — Sprachen singt, einen Arti-
kel, in dem sie schreibt, die Band habe einen wichtigen Impuls fir die seit
1968 durch Folksongs dominierte Szene politischer Musik in der Tiirkei ge-
leistet.**

Die im Zuge meiner Arbeit interviewten Musiker/-innen singen und/oder
spielen jedoch mehr oder weniger alle Volksmusik und von Volksmusik in-
spirierte Eigenkompositionen, wenn auch hiufig unter Einbezug klassisch-
europiischer Musikelemente oder verschiedener Stilmerkmale der Popular-
musik.

Alle von mir interviewten Musiker/-innen leben und/oder wirken in
Deutschland. Dennoch handeln sie auch hier z.T. im Rahmen von Kulturkon-
ventionen der Tirkei.

Qstergaard-Nielsen legt in ihrer 2003 erschienenen Studie »Transnatio-
nal Politics. Turks and Kurds in Germany« die das Leben in Deutschland
betreffenden offiziellen Vorhaben der »Grofien Nationalversammlung der
Tiirkei« (Tirkiye Biiyitk Millet Meclisi [TBMM]) von 1995 dar: Tiirkeistimmige
Kinder sollten hiernach gezielt durch die internationale Fassung des TRT-
Fernsehprogramms erzogen, Lehrer/-innen und religiose Leiter verstirke
entsendet und ausgewéhlte Kulturzentren der Tiirkei in Deutschland unter-
stiitzt werden. Des Weiteren, so ist hier ausgefithrt, seien hiufige Auftritte
tiirkischer Kiinstler/-innen in Deutschland anzustreben.® Eine Schwer-
punktsetzung auf der kulturellen Ebene ist auffillig. Offensichtlich erhoffte
man sich in der Tirkei auch Jahrzehnte nach der Republikgriindung noch
stellenweise, durch Musik- und Kulturveranstaltungen ein Volk erziehen zu
kénnen. Dies fiithrt(e) selbstverstindlich zu Widerstand.

Neben dem kulturellen Widerstand existiert auch der gezielt politische
aus der Diaspora heraus. Bereits in der Mitte der 1960er Jahre, verstirkt in
den 1970er Jahren, entstanden politisch linke Migrantenorganisationen in
Deutschland. @stergaard-Nielsen beschreibt zwei Hauptstromungen radika-
lerer linker Prigung: den orthodoxen Kommunismus in Anlehnung an den
Sowjet-Kommunismus und die Neue Linke, deren Teilorganisationen wie
etwa die »Revolutionidre Volksbefreiungspartei-Front« (Devrimci Halk Kurtulus

32 Vgl. Gezen 2011: 438f.
33 Vgl. @stergaard-Nielsen 2003: 109.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

n


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Partisi-Cephesi [DHKP-C]) jedoch nicht nur in der Tiirkei selbst, sondern auch
in Deutschland vom Verfassungsschutz beobachtet werden. Insgesamt kon-
statiert sie, die linken Gruppierungen seien von allen Interessensrichtungen
der Tiirkei am meisten zerspalten.*

Zwar konnen linke Aktivisten und Aktivistinnen in der Diaspora z.T. freier
handeln als in der Tiirkei selbst, doch blieb eine breitere Mobilisierung hier-
durch bisher aus.

»[...] because of German rights to freedom of expression, more marginal po-
litical groupings have been able to act publicly. Inflows of asylum seekers
have contributed to political mobilization in opposition to the homeland
regime — notably the Kurds and the New Left. That such organizations still
have relatively small followings reflects the fact that the vast majority of
the Turkish citizens in Germany adhere to moderate conservative or social
democratic parties.«®

Anlisslich konkreter politischer Geschehnisse in der Tiirkei konnen jedoch
gelegentlich auch in Deutschland breite Massen an Menschen mit biogra-
phischem Bezug zur Tiirkei mobilisiert werden. Am 24.5.2014 beispielswei-
se hielt Recep Tayyip Erdogan in Koln eine Rede zur Feier des zehnjihri-
gen Griindungsjubiliums der »Union Europdisch-Tiirkischer Demokraten«
(UETD), ein Biindnis, welches seine Partei AKP unterstiitzt. Sein Besuch zog
viel Unmut unter Erdogan-Kritikern und -kritikerinnen auf sich, da er als
Teil einer versteckten Wahlkampagne fiir die kurz darauf stattfindende tirki-
sche Prisidentschaftswahl gewertet wurde. 1,5 Millionen Menschen mit tiirki-
schem Pass leben in Deutschland, von denen ca. 1,4 Millionen wahlberechtigt
sind (Stand 2015). Deutschland stellt somit den viertgréfiten Wahlbezirk der
Tiirkei dar — gleich nach Istanbul, Ankara und Izmir.*¢

Eine Grofddemonstration gegen Erdogan, an der mehr als 30.000 Men-
schen teilnahmen, fand in Kéln statt.’” Besonders zahlreich vertreten waren
hier Mitglieder der »Alevitischen Gemeinde Deutschland« (zu den Aleviten
siehe Kapitel 4). Diese hatte die Anreise von Aleviten aus verschiedenen Stid-
ten mit Bussen organisiert und machte nun mit Bannern auf sich aufmerk-
sam.

34  Vgl. @stergaard-Nielsen 2003: 46f.
35  (stergaard-Nielsen 2003: 55.

36 Vgl. Diemand 2017 in URL.

37  Vgl. ZEIT ONLINE 2014 in URL.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Die Demonstration verlief ausgesprochen friedlich; die Protestplakate
waren z.T. sogar amiisant. Ich war damals anwesend und erinnere mich an
ein Banner, welches auf einer Bithne hinter dem Rednerpult hing, beson-
ders. Die dort abgedruckte Karikatur von Jiirgen Janson zeigte Erdogan mit
Sultanskopfbedeckung neben dem Spruch: »Niemand hat die Absicht, die
Tiirkei zu islamisieren!« Dies ist selbstverstindlich als Anlehnung an Walter
Ulbrichts Aussage »Niemand hat die Absicht, eine Mauer zu errichten« — kurz
vor dem Bau der Mauer — zu verstehen und ist somit ein genuin deutsch-
tiirkischer Witz. Die Demonstranten wihlten Parolen, die der deutschen
Offentlichkeit bekannt vorkamen, um ihnen die Lage in der Tiirkei vor Augen
zu fithren.

Abbildung 2: Auf der Demonstration verwendete Karikatur von
Jiirgen Janson®®

NEWNW
DR
.. :
\2\/'\&/\\%\“{&“‘

Vi

IINGLAARIGE HERT TIE SANME:

Andere Bereiche der Demonstration waren jedoch auch in tiirkischer bzw.
kurdischer Asthetik gehalten, so tanzte eine Gruppe kurdischer Frauen in
Tracht einen Reihentanz mitten auf dem Koélner Griingiirtel (zu den Kurden
siehe Kapitel 3).

38  https:/fjanson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los [Datum des letzten
Zugriffs: 27.6.2020].

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, A

73


https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los
https://janson-karikatur.de/page/9/?s=erdogan&submit=Los

Th

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Ein anderes relativ aktuelles Beispiel fiir die Beteiligung von Menschen
aus der Tiirkei in Deutschland an Protestveranstaltungen im tiirkischen Kon-
text stellen die »Gezi«-Solidarititsevents dar. Die »Gezi«-Protestbewegung
aus dem Jahr 2013 in Istanbul verdankt ihren Namen dem kleinen Gezi-Park,
direkt am zentral gelegenen Taksim-Platz, in dem Biume gefillt werden soll-
ten, um Platz fiir den Bau einer Moschee zu gewinnen. Die Istanbuler An-
wohner/-innen protestierten hiergegen und wurden von der Polizei brutal
bekiampft. Solidarititsveranstaltungen in anderen Regionen der Tiirkei ent-
standen.*® Journalisten, die Gezi-freundlich berichteten, hatten mit Restrik-
tionen oder gar mit Kiindigungen zu rechnen.*® Die Angst vor dem Verlust
der Meinungs- und Pressefreiheit motivierte mehr und mehr Teile der Bevol-
kerung, sich den Protesten in Istanbul anzuschlieffen.* Am 15.6.2013 wurde
der Gezi-Park gewaltsam gerdumt.** Auch in Deutschland kam es zu Solidari-
titsevents, iiber deren Unterstiitzer/-innen aus Berlin Tagdemir und I¢pinar
schreiben:

»Die ersten Proteste in Berlin wurden vermehrt von Studentlnnen organi-
siert, von denen die meisten tatsichlich erst zum Studieren eingewandert
waren. Sie hatten alle einen direkten Draht zur Tiirkei, ihre Familien und
Freunde lebten noch dort. [...] Aber auch die jungen Berlinerlnnen, die selbst
nicht in der Tirkei geboren wurden, verbindet noch viel mit diesem Land.
Auch sie haben Freunde und Verwandte in der Tiirkei und gerade diese dritte
Castarbeitergeneration hat ein anderes Verstandnis von Zugehorigkeitsge-
fihl. [..] Volligunabhangig vom Bildungshintergrund solidarisierten sich die
Menschen dieser [dritten Gastarbeiter-]Generation mit der Gezi-Bewegung,
neben allen unterschiedlichen politischen oder persénlichen Motiven ist ih-

39  Yiicel beziehtsich in seinem Buch »Taksim ist tiberall« auf Polizei-Angaben, denen zu-
folge zwischen Ende Mai und Mitte September 2013 insgesamt 3,6 Millionen Menschen
in 80 von 81 Provinzen an den Protesten teilgenommen haben und rund 5500 verhaftet
wurden. (Vgl. Yicel 2014:164.)

40 Vgl Yicel 2014: 150f.

41 Tasdemir und Igpinar zitieren in ihrem Buch ber den Gezi-Protest eine Studie des
tlirkischen Meinungsforschungsinstituts KONDA mit mehr als 4000 Demonstrations-
teilnehmern und -teilnehmerinnen in der ersten Juniwoche 2013, nach der das Durch-
schnittsalter 28 Jahre betrug. Mehrals die Hilfte der Studienteilnehmer/-innen hatten
hiernach angegeben, erst nach den Bildern der ersten Polizeigewalt aus Solidaritat in
den Gezi-Park gekommen zu sein. (Vgl. Tasdemir/Igpinar 2014: 52.)

42 Vgl. Tasdemir/Igpinar 2014: 166.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

nen allen die emotionale Bindung gemeinsam [..]. Das [sic!] was in der Tiir-
kei geschieht, geht sie eben doch was an.«*

Bei den Gezi-Veranstaltungen in Deutschland spielte, ebenso wie bei jenen
in der Tiirkei selbst, Musik hiufig eine Rolle. In Kapitel 2.3.2 werde ich auf
die Konzertorganisation wihrend der Solidarititsveranstaltung »Gezi Soul«
in Koln niher eingehen.

2.2 Beobachtungen: das Wirken eines Protestmusikers
aus der Tiirkei in Deutschland

Im Februar 2015, als mein Forschungsprojekt noch in den Startlochern steck-
te, luden mich Kemal Sahir Giirel, der bereits erwihnte Mit-Begriinder von
Grup Yorum, heute Inhaber eines Tonstudios in Kéln, und seine Frau Yasemin
zu einem privaten Musikabend ein. Diesen mochte ich hier niher beschrei-
ben, um eine Einordnung der darauf folgenden ersten Interviews in die sie
umgebenden gesellschaftlichen Umstinde zu ermdglichen.

Der Musikabend fand im Lokal eines Freundes von Kemal nach offiziellem
Ladenschluss statt. Das kleine Restaurant lag auf der Venloer Strafle, schrig
gegeniiber von Kemals Wohnung im Koélner Bezirk Ehrenfeld, wo Mitglieder
der Communitys aus der Tiirkei zahlreiche Restaurants, Imbissbuden und Bi-
ckereien fithren. Der Bezirk hat einen Ruf fiir Offenheit und Progressivitit.
Viele linke Veranstaltungen mit Bezug zur Tiirkei finden hier statt, so bspw.
das Strafienfest der bereits erwihnten Aktion »Gezi Soul«. Auch der tiirkische
Chor, in dem ich zu der Zeit mitspielte und der von einer itberzeugten Kema-
listin geleitet wurde, probte im Biirgerzentrum Ehrenfeld. Nicht weit entfernt
vom Lokal, in dem wir safden, befindet sich jedoch auch Kélns groite und mo-
dernste Moschee und zu meiner Uberraschung fiirchtete der Restaurantbesit-
zer an diesem Abend um seinen Ruf bei moglicher konservativer Kundschaft.
Wir hatten uns von innen in dem Lokal eingeschlossen und als eine Flasche
Rak: herumging, wurde dies mit Vorsicht getan: Die Flasche wurde unter dem
Tisch aufbewahrt, damit am Imbiss vorbeigehende Kunden, die einen Blick
durchs Fenster hineinwerfen wiirden, sie nicht sehen kénnten.

Gemeinsam afen, tranken und musizierten Kemal, Yasemin, die etwa 5-
jahrige Tochter der beiden, Giilgin Giindug (meine Chorleiterin, welche ich

43 Tasdemir/Igpinar 2014: 45.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

75


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

hier per Zufall antraf), ihr Sohn Sercan Giindug (siehe zu ihm Kapitel 2.3.2),
ein kurdischer Musiker, der zu der Zeit ein Album in Kemals Tonstudio auf-
nahm, mit seiner Frau, der Ladenbesitzer und ich. Kemal, Sercan und der kur-
dische Musiker musizierten gemeinsam mit Baglama und Gesang. Die ande-
ren Giste summten stellenweise mit, Giilgin stimmte auch in den Gesang ein.
Yasemin erzihlte mir, dass Kemal Musikabende der Art schon hiufiger veran-
staltet hatte. Bereits zu diesem Zeitpunkt wurde mir bewusst, welch wichtige
Figur des Networkings er fir die links ausgerichtete Musikszene mit Bezug
zur Tirkei in Koln ist.

Dieser Eindruck verstirkte sich, als ich einen Monat spiter, im Mirz 2015,
die Gelegenheit bekam, Kemals Tonstudio zu besichtigen. Das Studio liegt im
Keller einer Physiotherapiepraxis, die Yasemin fithrt. Vom Biirgersteig aus ist
die Werbung fiir die Praxis im Fenster zu sehen; das Tonstudio hitte ich hier
nicht vermutet. Um zu dem Studio zu gelangen, mussten wir einen Teil der
Praxis durchqueren.

Das Ein-Raum-Studio fungiert, so scheint es mir, auch als eine Art ge-
miitlicher Treffpunkt fir verschiedene Leute. So war ein Freund von Kemal
zufillig zugegen. Er und ich nahmen auf einem Sofa Platz, wihrend Kemal
sich seinem Computer zuwandte und uns ausgewahlte Tonspuren vorspielte.
Yasemin und die kleine Tochter schauten im Laufe des Nachmittags ebenfalls
mehrfach bei uns im Keller vorbei. Der Bekannte war offensichtlich vorbei-
gekommen, um zu plaudern - er schien das Studio bereits gut zu kennen
und sich hiufiger hier aufzuhalten —, brachte jedoch zeitgleich seinen gro-
Ren Respekt vor Kemal zum Ausdruck. Mehrfach wies er mich daraufhin, wie
bedeutsam Kemals Wirken mit Grup Yorum fiir die Tirkei gewesen und wie
wichtig er als Kiinstler generell anzusehen sei. Lockeres Beisammensein und
grofer Respekt schlossen sich im Verhiltnis von Kemal und seinem Freund
nicht aus.

Die gleiche Erfahrung machte ich erneut, als ich noch einen guten Mo-
nat spiter, im Mai 2015, mein offizielles Interview mit Kemal fithrte. Auch
diesmal trafen wir uns in Kemals Musikstudio und auch diesmal waren wir
zu mehreren dort: Kemal hatte sich einen Dolmetscher fiir das Interview ge-
wiinscht. Zwar sprach er gut genug Deutsch, um mit mir @ber Alltigliches
zu reden; ein detailliertes, aussagekriftiges Interview wollte er jedoch lieber
auf Turkisch geben. Da er sich Sorgen gemacht hatte, ob wirklich alle poli-
tischen und musikalischen Nuancen gut iibersetzt werden wiirden, hatte er
einen politischen Musiker, den kurdischen Singer Nurettin Kanoglu (siehe zu
ihm Kapitel 3.3.1), als Dolmetscher organisiert. Dieser nahm zu der Zeit ein

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Album in Kemals Studio auf. Nurettin schien sich, ebenso wie Kemals Freund
vom vorangegangenen Treffen, in dem Studio wohlzufithlen und auszuken-
nen und dennoch zu Kemal aufzuschauen. In seine Ubersetzungen lie er
positive Wertungen iiber Kemals musikalisches Schaffen einflieflen. Als wir
iiber den von Kemal komponierten Grup-Yorum-Song »Bilyii de baban sana«
sprachen, erginzte er beispielsweise: »Ich kenne dieses Lied. Ich bin verriickt
nach dem [Lied]'«

Im Januar 2016 sah ich Kemal wieder: Er war als eine Art Ehrengast zu
Giilgin Giindugs Geburtstagsfeier eingeladen. Leute, die ihn personlich ken-
nen, scheinen hierauf gewissermafien stolz zu sein.

Generell hatte ich wihrend meiner Studie hiufig den Eindruck, in den
Musikszenen aus der Tiirkei feiere man gerne »grofRe Meister«. Mehrere mei-
ner Interviewpartner/-innen erzihlten mir sichtlich stolz und ausfihrlich,
bei welcher Berithmtheit sie wann Instrumentalunterricht genommen hitten
u.A. Manchmal erschien es mir, als erhalte die gesamte Musizierpraxis fiir
die Communitys eine vermeintlich hohere Legitimitit durch die Beteiligung
einzelner Personen.

Kemal ist meiner Einschitzung nach einer jener Musiker, dem gele-
gentlich die Rolle zukommt, die Wichtigkeit einzelner Musikproduktionen
und/oder Veranstaltungen in seinem Umfeld durch Beteiligung — oder auch
einfach nur Anwesenheit — zu erhéhen.

2.3 Portraits von Protestmusikern und Beteiligten
an musikalischen Protestveranstaltungen aus der Tiirkei
in Deutschland

Im Folgen werde ich einige Musikschaffende detaillierter vorstellen, um einen
Einblick in die Szene links-systemkritischer Musiker/-innen mit biographi-
schem Bezug zur Tiirkei in Deutschland zu erméglichen.

2.3.1 Musikerportrait Kemal Sahir Giirel

(Anmerkung: Das Interview mit Kemal ist das einzige, das nicht auf Deutsch
geflihrt wurde. Kemal verfligt (iber gute passive Deutschkenntnisse, jedoch
nicht iiber aktive. Es war ihm moglich, das Ubersetzte zu iiberpriifen und
im Zweifelsfall sofort Prazisierungen oder Korrekturen nachzuschieben. Da
unser Ubersetzer Nurettin jedoch von Kemals 1. Person Singular bei der Wie-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

71


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

dergabe auf Deutsch in die 3. Person Singular wechselte, ist dieses Interview
das einzige, aus dem ich nicht direkt zitieren werde.)

Kemal Sahir Giirel ist ein Musiker, Komponist, Arrangeur und Produzent. Un-
ser Interview fand am 6.5.2015 in Kemals Tonstudio im Keller der Physiothe-
rapiepraxis seiner Frau in Koln-Ehrenfeld statt.

Kemal ist in Giresun aufgewachsen und befasste sich bereits in seiner frii-
hen Jugend, inspiriert von den musikalischen Geschwistern, autodidaktisch
mit Musik. Anfang der 1980er Jahre begann er, seine musikalische Ausbildung
auf institutionalisierter Ebene in Istanbul fortzufithren. Ab 1981 besuchte er
Kurse in Musiktheorie und spezialisierte sich u.a. auf Tonsatz und Volkstanz.
Des Weiteren nahm er Unterricht auf der Baglama bei Yavuz Top sowie auf
der Kaval (einer endgeblasenen Flote) und begann auch bald, selbst Baglama-
Unterricht zu erteilen. Ab 1985 studierte er Musiktheorie an der Technischen
Universitit Istanbul. Im selben Jahr griindete er mit Freunden die beriich-
tigte Protestmusik-Band Grup Yorum. Als Inspiration, sagt er, hitten ihnen
Gruppen aus Lateinamerika gedient, die auch bereits Militirputsche erlebt
und diese mit Musik kommentiert hitten.

Kemals erstes Stiick »Biiyil de baban sana« handelte von dem minderjih-
rigen Erdal Eren, den das Militir nach dem Putsch ilter geschummelt hatte,
um ihn erhingen zu dirfen. Das Lied wurde in der Tirkei berithmt und zahl-
reich auf Demonstrationen und Studentenveranstaltungen gesungen. Gemif
dem Prinzip Grup Yorums, keinen persénlichen Ruhm zu verfolgen, sondern
fiir die Gemeinschaft zu komponieren, wurde der Song jedoch nicht explizit
als Kemals Komposition eingetragen. Unser Dolmetscher Nurettin Kanoglu
erfuhr erst, wihrend er fiir uns iibersetzte, dass dieses Stiick von Kemal war,
gab aber an, es schon seit Jahren zu kennen und immer bedeutsam gefunden
zu haben.

Wihrend der 198cer Jahre beeinflussten Grup Yorum ihre Generati-
on durch Musik in beachtlichem Mafd. Kemal sagt heute, wenn sie auf
Demonstrationen gegangen seien, seien andere Menschen mitgekommen.

Bennett und Petersen schreiben in Bezug auf Popularmusikszenen:

»[...] music becomes part of a creative process whereby members of par-
ticular local scenes construct shared narratives of everyday life.«**

44  Bennet/Petersen 2004: 7.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Die Mobilisierung fiir politische Zwecke durch die Band kann als bemerkens-
wert angesehen werden; als Grund hierfiir mochte ich nennen, dass sie zum
Sprachrohr der erwihnten »shared narratives of everyday life« geworden wa-
ren. Infolgedessen versuchte der Staat, ihre Konzerte zu verbieten. Als Grup
Yorum 1989 ein abgesagtes Konzert in Mersin vor den Toren der geschlosse-
nen Konzerthalle dennoch spielten, wurde dies als Gesetzesverstof3 gewer-
tet und ein Haftbefehl gegen die Bandmitglieder erlassen. In Mersin sowie
in Istanbul gingen Menschen auf die Strafie, um gegen diesen Entschluss
zu protestieren. Kemal erzihlte mir, wie sie internationale Unterstiitzung von
Kanstlern und Kinstlerinnen, u.a. von dinischen P.E.N.-Mitgliedern, erhalten
hitten. Vier Monate nach der Festnahme, drei Monate nach dem Gerichtsver-
fahren, seien er und seine Bandkollegen dann aufgrund des Drucks von auflen
erneut einem Richter vorgestellt und schlief3lich entlassen worden, jedoch hit-
ten hiernach alle zwei, drei Monate erneute Inhaftierungen einzelner Band-
Mitglieder stattgefunden. Innerhalb der Dauer einer Haft, sagt er, seien sie
auflerdem von verschiedenen Gefingnissen in andere verlegt worden, sodass
er insgesamt iiber die Jahre in 15 verschiedenen Gefingnissen gesessen habe.

Neben dem generellen linken Engagement der Bandmitglieder und der
Teilnahme an zahlreichen Demonstrationen benennt Kemal als Grund fiir die
vielen Inhaftierungen die Entscheidungen der Band im Jahr 1989, auch auf
Kurdisch zu singen®. Er berichtete mir zudem, seit der Kindheit den kurdi-
schen Singer Sivan Perwer gehort zu haben - trotz der eigenen tiirkischen
Abstammung. Dieser ist ihm zufolge auch fir viele Menschen bedeutsam ge-
wesen, die kein Kurdisch sprachen und die Texte nicht verstanden, aber po-
litische Offenheit zum Ausdruck bringen wollten.

Im Jahr 1989 wurde Kemal der Pass entzogen, um ihn an der Ausreise
aus der Tirkei zu hindern. 1990 heiratete Kemal die Grup-Yorum-Gitarristin
Elif Sumru. Die Originalbesetzung der Band befand sich jedoch bald im Zer-
fall. Auch heute existieren Grup Yorum noch, laut Kemal haben die heutigen
Bandmitglieder allerdings mit der Original-Idee nicht mehr viel zu tun. Er
selbst distanziert sich stark von ihrem heutigen Engagement.

1992 verlieR das Griindungsmitglied — und zudem Kemals bester Freund
- Metin Kahraman*® die Gruppe. Kemal und Elif versuchten, den politischen

45  Der Gebrauch kurdischer Sprache(n) war zu der Zeit offiziell verboten.

46  Metin Kahraman und sein Bruder Kemal Kahraman sind als zazasprachiges Musik-
duo ebenfalls im transnationalen Kontext Deutschland-Turkei erfolgreich (siehe hier-
zu Neyzi 2002: 89ff.).

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

79


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Grundgedanken der Formation aufrecht zu erhalten. Im Jahr 1993 jedoch wur-
de erneut gegen beide ein Haftbefehl erlassen. Elif befand sich zu diesem
Zeitpunkt zufillig im Ausland und entschied sich dagegen, wieder in die Tiir-
kei einzureisen. Die Beziehung hielt nicht an. Kemal wurde erneut inhaftiert
und sagt heute, er sei mit Elif zwar sieben Jahre verheiratet, jedoch nur drei
Jahre zusammen gewesen: Sie habe nicht in die Tiirkei hinein gekonnt, er
nicht heraus. Auch nach der Entlassung war ihm die Ausreise aufgrund sei-
nes entzogenen Passes nicht moglich. Er versuchte, mit einem gefilschten
Dokument zu entkommen, wurde jedoch ertappt.

1998 trat Kemal aus Grup Yorum aus. Seit dem Jahr 2000 arbeitet er als
Arrangeur fiir andere Musiker/-innen, u.a. wirkte er mit an Produktionen
von Kizim Koyuncu, mit dem er schliefilich auch Musik fiir eine Fernsehse-
rie produzierte. Er sagt, dies sei zunichst Kizims Projekt gewesen, er habe
nur unterstiitzt. Die Kunst der Tontechnik hat er laut eigener Angabe auto-
didaktisch erlernt.

Mittlerweile kann Kemal auf eine beachtliche Karriere im Bereich der
Film- und Fernsehmusik zuriickblicken. Besonders viel Anerkennung erhielt
er fiir seine Arbeit an der Filmmusik des 2007 erschienenen Films »My Marlon
and Brando«, welcher u.a. auf dem Tribeca Film Festival in New York gezeigt
wurde.

2006 zog Kemal nach Deutschland. Aus Istanbul, so sagt er, habe er weg
gewollt, da es hier nur noch chaotisch gewesen sei und ihm demokratische
Vorgehensweisen gefehlt hitten. Zunichst ging Kemal nach Frankfurt, wo be-
reits ein Cousin von ihm wohnte. Da er sich nach seinem vorangegangenen
illegalen Ausreiseversuch nicht getraut hatte, einen offiziellen Asylantrag zu
stellen, war er hier offiziell als Masterstudent im Bereich Musik immatriku-
liert. Das Studium verfolgte er jedoch nicht konsequent.

In Frankfurt bot man Kemal die Teilnahme an einem Deutschkurs des
Goethe-Instituts an, welcher jedoch tiglich von morgens bis abends stattfin-
den sollte, wohingegen es in Bonn einen Kurs gab, welcher nur von morgens
bis mittags lief. Um weiterhin Zeit fiir das Musikproduzieren zu haben, ent-
schied sich Kemal, nach Nordrhein-Westfalen umzuziehen, wo er 2010 seine
zweite Frau Yasemin kennen lernte.

Kemal sagte mir im Interview, er wolle Musik heute nicht mehr als Mittel
fir politische Botschaften verwenden, sondern mit Musik lediglich Gefiihle
transportieren. Am liebsten moge er die Arbeit an der Musik vor Hinzufiigen
der Gesangsspur. Zudem sei er zufrieden damit, bei Produktionen im Hin-
tergrund zu agieren, anstatt eine eigene Berithmtheit anzustreben.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

In Koln arbeitet und interagiert Kemal hauptsichlich mit Menschen mit
biographischem Bezug zur Tiirkei — insbesondere mit Kurden, da er diese in
Fragen der Weltanschauung als hiufig offener einstuft als viele der in Koln le-
benden Tiirken. Dass er die deutsche Sprache nicht ausreichend beherrscht,
um sozial und beruflich ohne Komplikationen mit Herkunftsdeutschen inter-
agieren zu konnen, bedauerte er im Interview sehr.

Bis heute pflegt Kemal gute Kontakte zum Plattenlabel »Kalan Miizike,
von dem er nach wie vor auch Auftrage erhilt. Jedoch sagte er mir bei unse-
rem Interview im Mai 2015, schon linger sei keine seiner Produktionen mit
Kalan mehr richtig erfolgreich gewesen, wohingegen seine eigenen Produk-
tionen sehr gut laufen wiirden. Insbesondere in Deutschland sprichen ihn
zahlreiche Musiker/-innen von sich aus an, mit dem Ziel, eine gemeinsame
Produktion zu planen; entsprechende Anrufe aus der Tirkei erhalte er eben-
falls gelegentlich.

Kemal bereitet seine Album-Produktionen fiir in Deutschland lebende
Singer/-innen in seinem Studio in Kéln vor, nimmt jedoch gelegentlich
einen Teil der Instrumente in Istanbul auf. Neben der Gewohnheit einer
Zusammenarbeit mit den dort lebenden Musizierenden gibt Kemal weitere
Griinde fiur die Kooperation an: Zum einen sei dies preiswerter, Studio-
Musiker/-innen in Deutschland wiirden andere Preise verlangen, zudem
seien die Instrumentalisten und Instrumentalistinnen in der Tiirkei auf dem
Gebiet traditioneller Spielweisen hiufig schlichtweg am versiertesten.

Beziiglich einer Reaktion von Herkunftsdeutschen auf seine Musik gibt
Kemal an, diese wiirden sie oft als bemerkenswert, aber sehr traurig wahr-
nehmen. Er sagt zudem, seine Musik kursiere generell in kleinen Kreisen und
erfreue sich lediglich bei Kennern und Kennerinnen grofRer Beliebtheit.

Kemal hat sich bewusst dagegen entschieden, sich in Deutschland poli-
tisch zu engagieren.

2.3.2 Musikerportrait Sercan Giindug

Sercan Giindug war einer der Giste und zudem aktiver Jamsession-
Teilnehmer bei Kemals und Yasemins Musikabend im Ehrenfelder Lokal.
Dort waren wir jedoch nur per Zufall aufeinandergestof3en; ich kannte ihn
zu dem Zeitpunkt bereits von den allwichentlichen Proben des tiirkischen
Chores, bei denen er Baglama und gelegentlich Gitarre spielte und zuwei-
len auch Soli sang. Da ich mich fir seine Beteiligung an der Organisation
von Solidarititskonzerten im Rahmen des Gezi-Protests in Deutschland

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

81


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

interessierte, bat ich ihn um ein Interview, welches am 25.7.2015 in meiner
Wohnung stattfand. Da ich Sercan schon linger kannte, hatte ich ihn zu
einer gemiitlicheren Form des Interviews zu mir nach Hause eingeladen.

Sercan ist der jingste meiner Interviewpartner/-innen und wurde in
Deutschland geboren. Zum Zeitpunkt unseres Interviews war er Student in
Sankt Augustin bei Bonn und lebte in Kéln.

Sercans Grofdvater viterlicherseits war als Gastarbeiter nach Deutschland
immigriert; bereits Sercans Vater hatte seine Schulzeit hier beendet. Die Mut-
ter Giilgin, welche ebenso wie die Familie viterlicherseits gebiirtig aus Ordu
kommyt, hatte linger in der Tiirkei gelebt und in Istanbul angefangen, Gesang
zu studieren, bevor sie sich schliefllich entschieden hatte, zu ihrem spiteren
Mann nach Deutschland zu ziehen. Sercan und seine Schwester wurden in
Kéln geboren.

Sercan beschreibt seine musikalische Erziehung als klassisch: Zunichst
besuchte er Kurse der Musikalischen Fritherziehung; in der Grundschule be-
gann er zudem, Klavierunterricht zu nehmen. Baglama-Unterricht belegte er
erst spiter — laut eigener Aussage zunichst im »Multikulti«-Programm einer
Koélner Musikschule. Mehrfach nahm er am deutschen Klassik-Wettbewerb
»Jugend musiziert« mit der Baglama teil (siehe zu diesem Wettbewerb auch
das Kapitel 4.3.1 iiber Jury-Mitglied Kemal Ding). Trotz dieser Einbindung in
die institutionalisierte »deutsche« Musikerziehung wirkt er heute am liebs-
ten im Rahmen von Veranstaltungen (privater und 6ffentlicher Natur) von
Communitys mit biographischem Bezug zur Tiirkei. Das Repertoire an tradi-
tionellen Liedern, das er zu spielen vermag, ist extrem grof3.

Im Anschluss an unsere Chorproben und bei Feierlichkeiten, wie bspw.
Geburtstagen, war es iblich, dass Chormitglieder Wunsch-Lieder singen
konnten. Sercan gelang es, restlos alle Lieder spontan auf der Baglama zu
begleiten — in der Tonart, die der Singer bzw. die Singerin durch seinen
bzw. ihren Gesang vorgab. Zusitzlich beherrscht er auch die Kunst der
Improvisation.

Sercan beschreibt die Tatsache, dass er zur tiirkischen Chormusik kam,
als eine Art Zufall: Seine Mutter Giilgin sang ihm nach zunichst in einem Chor
in Leverkusen, zu dem er sie regelmifRig hinfuhr. Hier wartete er stets einige
Stunden, um sie anschliefend wieder zuriickzufahren — bis er beschloss, statt
nur zu warten, mitzumusizieren. Der Chor »Kdln Tirk Mizigi Korosuk, in
dem ich ihn spiter kennen lernte, wurde erst darauthin von seiner Mutter
selbst gegriindet.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Sercan gibt an, privat mit Leuten verschiedenster Nationalititen befreun-
det zu sein — u.a. mit vielen Herkunftsdeutschen —, sich beim Musizieren
jedoch stark auf die Zusammenarbeit mit Menschen aus der Tiirkei zu be-
schrinken. Sich selbst bezeichnet er als tiirkisch und als Sunniten. Jedoch
kommt er laut eigener Aussage mit den unterschiedlichsten Leuten mit bio-
graphischem Bezug zur Tirkei gut aus.

»lch bin Humanist. [...] Ich habe sehrviele alevitische Freunde, sehr viele kur-
dische Freunde und sehr viele Tscherkessen oder keine Ahnung was. [..] Ich
mache mit allen Musik, und ich sag mal so: Manche wiirden sich in den Be-
reichen, z.B. in kurdischen, [..] gar nicht zurechtfinden, weil die die Lieder
nicht kennen. [...] Aber ich bin nicht so einer. Also, ich kann genauso gut mit
den Kurden, genauso gut mit den Aleviten, genauso gut mit den Sunniten,
mit allen musizieren. Das ist gar kein Problem.«

Er berichtet, seine Kenntnis des Lied-Repertoires anderer Kulturen habe ihm
bereits dabei geholfen, »Mauern zu losen«.

»lch habe sehr viele alevitische und kurdische Freunde, aber die sind meis-
tens [...] nicht so offen gegeniiber anderen. Also, nicht viele sind so offen,
wie ich es bin. Und wenn wir dann so unter Freundeskreisen drauflen sind
und Neue so dazukommen, dann sind die meistens sehr (iberrascht, dass ich
dann auch deren Lieder [..] genauso gut wiedergeben kann, wie die das in
ihren eigenen Kreisen machen. Da kriege ich meistens ein positive[s] Feed-
back: sHey! Seit wann kannst du das denn spielen?< Und: sWusste ich gar
nicht!<[..] Dann ist man direkt willkommen.«

Sercan beschrieb mir, wie ein kurdischer Musiker ihn aufgefordert habe,
etwas auf der Baglama zu spielen, damit dieser sehen kénne, was fiir ein
Mensch er sei. Dieser Musiker sei nach Sercans kurzem Vorspiel positiv
iberrascht und daraufhin sehr freundschaftlich eingestellt gewesen.

Zur Frage, ob er auch mit Herkunftsdeutschen musiziere, sagt Sercan,
dass diese sich seiner Erfahrung nach bei tirkischer Musik langweilen wiir-
den - und das reize ihn dann wenig.

Einige Zeit lang arbeitete Sercan fiir den Westdeutschen Rundfunk
(WDR). Dieser hat eine eigene Redaktionsgruppe mit der Aufgabe, die Men-
schen aus der Tiirkei in Deutschland zu reprisentieren, welche sich aus sehr
unterschiedlichen Leuten (laut Sercan: Kurden, Aleviten, Atatiirk-Anhingern
und weiteren) zusammensetzt. Hier lernte er bereits frith viel iiber die
Organisation von Kulturveranstaltungen. Bei einem Rockfestival der Gruppe

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

83


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»Rakkas Entertainment, bei dem Gruppen mit Bezug zur Tiirkei auftraten,
interviewte er fiir den WDR einmal bewusst herkunftsdeutsches Publikum.
Diese Konzertginger/-innen hitten, so erzihlte er mir, meist die Bands im
Vorfeld gegoogelt und seien somit schon gezielt zu den Konzerten gekom-
men. Die Reaktionen auf das Festival, die er von diesem Teil des Publikums
in den Interviews ermittelt habe, seien positiv gewesen.

Im September 2014, kurz nachdem in Istanbul der Gezi-Protest niederge-
schlagen worden war, fand in K6ln die Veranstaltungsreihe »Gezi Soul« statt.
Hierbei wirkte Sercan als einer der Organisatoren. Die Veranstaltungsreihe
beinhaltete mehrere Konzerte mit international bedeutsamen Gruppen aus
der Tiirkei (u.a. Baba Zula und Yeni Tiirkii), ein Straflenfest, eine Internet-
seite mit Informationen, einen Dokumentarfilm-Abend, eine Fithrung durch
ein Kulturzentrum und einen Bereich mit Bildender Kunst. Als Leitgedan-
ken benennt Sercan die Idee, die Gezi-Stimmung — mitsamt ihrer schoneren,
kreativeren Seite und mitsamt der Realitit, brutal niedergeschlagen worden
zu sein - in K6ln widerzuspiegeln, in einer unzensierten Fassung. Dass der
Musik hierbei eine wichtige Rolle zukam, ist ebenfalls als eine Anlehnung an
das echte »Gezi« zu verstehen, tiber welches Sercan sagt:

»Wahrend der Gezi-Zeit fand ich auch diese Musik, die war so bewegend,
weil die Leute sind einfach so kreativ. Die haben einfach [fiir] Lieder,
die es schon gab, einfach den Text umgeschrieben — auch verschiedene
Gruppierungen. Also, jede Gruppe fiir sich. Das war sensationell.«

Er verweist hierbei unter anderem auf den Text »Capulcu musun vay vay«

zur Melodie des bekannten Liedes »Entarisi ala benziyor« mit dem Original-

Refrain »Sekerli misin vay vay«, welcher hier abgebildet ist: +

Capulcu musun vay vay Bistdu ein Chaot?

Gaz maskesi ala benziyor Meine Gasmaske ist rot

Biber gazi bala benziyor Das Tranengas schmeckt nach Honig
Benim TOMA'm bana sikiyor Mein Wasserwerfer bespritzt mich

47  Der tirkischsprachige Text wurde niedergeschrieben und ins Deutsche iibersetzt von
Kerem Can, anlasslich der Auffihrung des Stiicks »Taksim Forever — #Riiyalar parki«in
der Neukdllner Oper im Jahr 2014.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, A



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Bulunur bir care halk ayaktadir

Taksim yolunda barikattadir

Gapulcu musun vay vay
Eylemci misin vay vay

Gaz maskesi bi¢cim bigim
Yiiriiyoruz Taksim icin
Usenme gel hakkin icin
Bulunur bir care halk ayaktadir

Taksim yolunda barikattadir

Capulcu musun vay vay
Eylemci misin vay vay

Gaz maskesi gesit cesit

Gezi Parki senle yasit

Bu tencere, catal, kasik
Bulunur bir care halk ayaktadir

Taksim yolunda barikattadir

Capulcu musun vay vay
Eylemci misin vay vay

Wirwerden das l6sen, das Volk ist auf der
Strafie
Auf dem Weg nach Taksim, auf die Barri-
kaden

Bist du ein Chaot, vay vay

Oder bist du ein Aktivist?

Die Gasmasken sind am Start

Wir sind hier fiir Taksim

Komm auch fiir deine Rechte
Wirwerden das [6sen, das Volk ist auf der
Strafle

Auf dem Weg nach Taksim, auf die Barri-
kaden

Bist du ein Chaot, vay vay

Oder bist du ein Aktivist?

Die Gasmasken, so unterschiedlich

Der Gezipark, so alt wie du

Diese Topfe, Gabeln, Loffel

Wirwerden das |6sen, das Volk ist auf der
Strafie

Auf dem Weg nach Taksim, auf die Barri-
kaden

Bist du ein Chaot vay vay
Oder bist du ein Aktivist?

Sercan erzihlte mir, wie er mit Freunden selber auch an einem Gezi-Song ge-
schrieben habe, indem sie ein traditionelles Lied umgedichtet hitten. Jedoch
hitten sie dieses Lied zum Spaf3 geschrieben, nicht, um 6ffentlich aufzutre-
ten.

Den Hauptorganisatoren von »Gezi Soul« ermdglichte Sercan, ein Inter-
view fiir den WDR zu geben, und bezeichnet seine Rolle bei der weiteren
Organisation mit viel Humor als »Madchen fir alles«. Insbesondere fir Bii-
rokratisches sei er zustindig gewesen, z.B. fir Absprachen mit der Polizei in
Bezug auf das Strafienfest.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19,

85


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Ich selbst besuchte das Fest damals auch, wobei ich Sercan noch nicht
kannte, und machte es folgendermafien beschreiben: Es war ein frohliches
Fest, das viele verschiedene Menschen — mit und ohne biographischen Be-
zug zur Tiirkei — anzog. An Baumen und Masten hingen tiirkische Gedichte
mit deutschen Ubersetzungen, zusitzlich gab es zahlreiche Stinde mit Spei-
sen und Getrinken. Eine gewisse Offentlichkeitswirksamkeit in Bezug auf die
herkunftsdeutsche Gesellschaft wurde definitiv erreicht. Insider — meist mit
biographischem Bezug zur Tiirkei — kamen ebenfalls auf ihre Kosten.

Laut Sercan war zunichst nur ein einziger Konzertabend vorgesehen ge-
wesen, bevor das Organisations-Team dann jedoch entschieden hatte, man
bendtige schon eine ganze Woche, um in das »Gezi-Feeling« zu gelangen.
Sercan berichtet, auf dem Konzert von Baba Zula seien besonders viele Her-
kunftsdeutsche gewesen. Er hofft, dass einige Leute sich hiernach mehr iiber
die politische Lage in der Tiirkei informiert haben. Es war ihm wichtig, von
Deutschland aus mit der Veranstaltung die Politik in der Tirkei zu kommen-
tieren.

2.3.3 Musikerportrait Kadir Sahinkaya

Kadir Sahinkaya ist ein ehemaliger Konzert-Organisator, gebiirtig aus Konya,
seit mehreren Jahrzehnten wohnhaft in Kéln. Er ist als Hobby-Singer, u.a.
im bereits erwihnten »Koln Tirk Miizigi Korosu« unter Leitung von Sercans
Mutter, aktiv, bei dessen Proben ich ihn kennen gelernt hatte. Um ein In-
terview bat ich ihn, da er in den 1980er Jahren, als Musiker/-innen aus der
Tirkei in Deutschland noch weniger selbstverstindlich in den deutschen
Popularmusik-Clubs Konzerte spielten als heute, daran mitgearbeitet hatte,
Auftrittsmoglichkeiten zu schaffen. Er ist somit an einem Prozess beteiligt
gewesen, in dem das Musikszeneleben in Deutschland durch das Mitwirken
von Musikschaffenden aus der Tiirkei bereichert wurde. Unser Interview
fand am 21.3.2016 in Kadirs Wohnung in Kéln-Ehrenfeld statt.

Kadir wuchs als jiingstes von acht Kindern seiner Eltern im innerana-
tolischen Konya — laut ihm die »konservativste Stadt der Tiirkei« — auf. Als
Beispiel fiir das konservative Verhalten gibt er an, dass sein dlterer Bruder
hier fiir den Besuch eines Konzerts des Protestmusikers Cem Karaca auf der
Strafle verpriigelt worden sei.

Kadir befasste sich frith mit Musik. Er beherrschte es bereits in der Kind-
heit, mit einem Kassettenrekorder zweispurig aufzunehmen, spielte auf ei-
ner Spur Instrumente wie die Blockflote, Mundharmonika oder Zimbel ein

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

und nahm auf der zweiten Gedichte dazu auf. Er wurde ebenfalls zum Cem-
Karaca-Fan und darauthin laut eigener Aussage gesellschaftlich gemieden. In
der Moschee, sagt er, sei er immer schrig angeguckt worden. Aufgrund der
Protestmusikszene-Zugehorigkeit seien ihm stindige Kneipenbesuche unter-
stellt worden - ein Tabu fiir so manchen Moscheebesucher.

»Wenn du diese Lieder horst, dann wirst du automatisch so daran [bewertet
...J, duwirst vermieden. Gesellschaftliche Isolierung, ja. Also:>Lieber den Typ
nichtl«

Die Eltern zogen aus Konya weg, als Kadir noch ein Schiiler war, liefRen aber
einige ihrer S6hne dort. Fortan lebte er zusammen mit einem Bruder, der
jedoch nach Deutschland auswanderte, und blieb schliefilich alleine zuriick.
Kadir gibt an, iiber die Jahre in Konya aufgrund der scharfen Blicke von aufien
immer wieder mit Selbstzensur zu tun gehabt zu haben:

»lch habe dann selber auf mich aufgepasst. Ich habe ja nur eine Nase. Wenn
sie gebrochenist, dann tut mir [das] weh. Deshalb so, bei bestimmten Leuten
dann, habe ich also Autozensur [walten lassen].«

Im Jahr 1974 zog Kadir als 16-Jahriger nach Ankara, um dort Elektronik zu
studieren. Dort engagierte er sich im Rahmen der linken Aydinlik-Bewegung,
laut Kadir damals eine revolutionir-linke Szene. Kurz vor seinem Studienab-
schluss wurden ihm die Umstinde an der Universitit jedoch zu anarchisch.
Einen Universititsabschluss zu erlangen, sagt er, sei so nicht mehr moéglich
gewesen. Kadir ging nach Deutschland mit dem Ziel, in Miinchen zu Ende zu
studieren. Aufgrund seiner mangelnden Deutschkenntnisse und der zusitz-
lichen Schwierigkeit, Studienleistungen aus der Tiirkei anerkennen zu lassen,
gab er diesen Plan jedoch auf und zog zu seinen Briidern nach Kéln. Bei einem
von ihnen konnte er vorerst unterkommen.

Da es ihm an Geld mangelte, konnte er in den ersten vier Jahren nicht in
die Tiirkei reisen. Kadir sagt heute, in diesen Jahren habe er sich gewiinscht,
die Heimat zu sich zu holen, habe Gleichgesinnte gesucht und viel auf Tiir-
kisch gesungen.

Von Anfang an integrierte sich Kadir auch in die deutsche Rockszene. Im
bis heute erfolgreichen Kélner Rockclub »Luxor« war er laut eigener Aussa-
ge bereits DJ, Kaffeemann, Tirsteher, sowie zustindig dafiir, vor der Bithne
zu stehen und Pogo-Tanzende zuriick in die Menge zu schmeifien, damit sie
nicht gegen die Bithne knallten. Er beteiligte sich auch an zahlreichen politi-
schen Diskussionen der linken Szene. Auf die Interviewfrage, mit Menschen

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

87


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88  Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

welcher kulturellen Herkunft — beispielsweise deutsch, tiirkisch, kurdisch -
er am meisten zu tun gehabt habe, antwortete er:

»[...] diese Differenzierung zwischen Tiirken und Kurden — die kannte ich
nicht. In Konya lebten — oder leben immer noch —sehr viele Kurden und wir
sind zusammengewachsen. Und die Differenzierung habe ich in Deutsch-
land kennen gelernt. Ja. Das ist so grausam und das tut mir so in meine[r]
Seele weh.«

Er berichtet, Konzerte im Luxor besucht zu haben, wo er der einzige Kon-
zertbesucher tiirkischer Abstammung gewesen sei, weist jedoch auch darauf
hin, dass dort u.a. Italiener auf Englisch gesungen hitten und es insofern
wohl auch kaum »deutsche« Veranstaltungen gewesen seien. Weitere Inter-
viewfragen der Art lehnte er unter folgender Begriindung ab:

»Wo beginnt die Grenze? Oder wo hort die Grenze auf, [ihren Weg] zu neh-
men? [...] Die muss man sich selber, diese Hurde, selber so vorstellen und
dann dariiber springen kénnen. Es gibt viele Leute, die mit ihren eigenen
Schatten kimpfen. Das ist schlecht. Also, die tun mir echt leid.«

Mit unterschiedlichen Metaphern kam er wihrend des Interviews mehrfach
auf diesen Punkt zuriick. Bspw. sagte er, angelehnt an Mevlana, dem er sich
aufgrund der Abstammung aus Konya verbunden fithlt, in Bezug auf die To-
leranz solle man wie das Meer sein, da dieses sich selbst bereinige.

Im Luxor half Kadir aktiv mit, Grenzen aufzuheben und verschiedene Mu-
sikwelten miteinander zu verkniipfen. An ein Ereignis erinnert er sich hierbei
besonders gerne zuriick: 1985 lernte er sein grofles Idol Cem Karaca, der zu
dieser Zeit im Exil in Deutschland lebte, personlich kennen und organisierte
fiir ihn eine Auftrittsméglichkeit im Luxor. Kadir begriindet seine Liebe fiir
Cem Karaca damit, dass dieser ihn in seiner Jugend durch die Einflechtung
von jahrhundertealten Gedichten in Rocksongs motiviert habe, sich mit Kul-
tur auseinanderzusetzen, und sagt stolz, das von ihm organisierte Konzert
sei ausverkauft gewesen.

Seine Konzertorganisation, selbst wenn die Grofdten des Musikbusiness
mitwirkten, war jedoch nicht immer von reinem Erfolg geprigt. Auch erzihlte
er mir von seiner Beteiligung an der Organisation eines Konzerts von Udo
Lindenberg und Sezen Aksu am Fithlinger See — ein Abend, der laut Kadir
finanziell betrachtet allerdings ein Misserfolg war.

Wihrend seiner Zeit im Luxor studierte Kadir zudem Soziale Arbeit, ein
Beruf, in dem er direkt nach seinem Studienabschluss titig war und es heute

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

wieder ist. Arbeit im sozialen Bereich, sagt er, sei fiir ihn immer auch politi-
sches Engagement gewesen. Hierzu inspiriert worden sei er, als er habe mit
ansehen miissen, wie Menschen ohne Deutschkenntnisse in Deutschland z.T.
nicht zu ihrem Recht gekommen seien.

Zwischenzeitlich legte er diese Arbeit jedoch nieder und wandte sich der
Gastronomie zu: Nach Jahren des Kellnerns gelang es ihm sogar, ein eigenes
Restaurant zu erdffnen — in dem er den Schwerpunkt wieder auf die Musik zu
legen versuchte. Kadir beschrieb mir, wie Bauchtinzerinnen und Livemusi-
ker/-innen mit Oud, Geige, Kanun, Klarinette und Tanbur (eine Langhalslau-
te) hier aufgetreten seien. In dieser Zeit, sagt er, habe er sich wieder mehr als
zuvor mit den Musikszenen aus der Tiirkei identifiziert und auch Herkunfts-
deutsche hitten in dem Lokal die Musik aus der Tiirkei kennen gelernt.

»Da habe ich meine Tiirkei dahin geholt. Und dadurch kamen immer mehr.
Und dann andere deutsche Musiker kamen auch dahin. Und die fanden das
anders, also so:>»]a, ich komme mit den Ténen nicht zurecht. Aber hort sich
gut anl«

Grundsitzlich, sagt er, sei fur ihn immer wieder auffillig gewesen, wie tiber-
rascht Herkunftsdeutsche reagierten, wenn sie einmal tiirkische Musik hér-
ten, die nicht dem Genre der Volksmusik angehore. Der Stil-Vielfalt innerhalb
der Musikszenen aus der Tiirkei seien sich viele nicht bewusst.

Die Schuld fir die mangelnde Kenntnis gibt Kadir jedoch nicht nur den
Herkunftsdeutschen selbst. Er erzihlte mir, wie er Werbung fiir Konzerte des
tiirkischen Chores, in dem wir anderthalb Jahre lang gemeinsam musizier-
ten, bei Freunden und Freundinnen unterschiedlicher kultureller Herkunft
gemacht habe, und wie Tiirken Deutsche mit weniger Kenntnis der Musik-
tradition davon abgehalten hitten, zum Konzert zu kommen.

»Meine deutsche[n] — neu-deutsche[n], ex-tiirkische[n] — Freundinnen mit
ihren deutschen Mannern [..] — wenn ich sie einlade, zum Konzert dann zu
kommen, zu unserem Chor, [...] weif3t du, was sie sagen?>Ach, mein Alex wiir-
de diese Musik nicht mégen.<Das ist eine [BelJvormund[ung]. [...] Dann sage
ich auch diese[r] Frau oder jene[r] Frau:>[..] Lass ihn kommen und dann sel-
ber denken. Und ja, wenn du so mit diese[r] Einstellung schon mal zu der
Sache hingehst, dann vergiss es. [Dann] brauchst du nicht zu kommen.«

Kadir sagt, Musik mache man ja wohl kaum fiir ein spezielles Land, Musik
mache man ganz generell. Er lehnt es ab, wenn verschiedene ideologische
Schulen versuchen, Musik fiir ihre Zwecke umzudeuten.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

89


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

2.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen

Im Folgenden werde ich die Aussagen der interviewten Protestmusiker aus-
werten, mit dem Ziel, erste Antworten auf meine drei Forschungsfragen zu
geben.

2.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren

Kemal Sahir Giirel sagt aus, mit seiner Musik kiinftig keinen politischen An-
spruch mehr zu verfolgen. Diese Antwort scheint wohl iiberlegt zu sein: Ke-
mal hat knapp zwanzig Jahre lang in der Tiirkei Protestmusik im grofRen Stil
betrieben als einer der Begriinder und zugleich Bandmitglied der Ursprungs-
besetzung von Grup Yorum. Auch heute mangelt es Kemal nicht an Kontakten
zum Musikbusiness in der Tiirkei: Er produziert u.a. Musik fir dort laufen-
de Fernsehserien und nimmt Tonspuren mit Instrumentalisten und Instru-
mentalistinnen in der Tiirkei fiir Produktionen mit in Deutschland lebenden
Musikern und Musikerinnen auf. Auch die Frage, ob er sich in Deutschland
politisch engagieren wolle, verneint Kemal. Er ist desillusioniert vom politi-
schen Leben und méchte Musik fortan als reine Kunst betrachten.

Kadir Sahinkaya schliefit genau wie Kemal aus, mit Musik einen politi-
schen Anspruch zu verfolgen. Ich denke jedoch, dass seine Haltung nicht auf
eine umfangreiche und frustrierende Erfahrung mit dem Musikbusiness in
der Tiirkei zuriickzufithren ist, sondern dass sich bei ihm in der Beantwor-
tung der Frage seine grundsitzliche philosophische Weltsicht widerspiegelt.
Erlehnt die Identifikation mit einer bestimmten Interessengemeinschaft und
die hiermit verbundene Problematisierung ihrer Inhalte ab. Musik, sagt er,
mache man generell, nicht fiir ein spezielles Land.

Sercan Giindug gibt ebenfalls an, eher keine politischen Absichten beim
Musizieren zu hegen, hat jedoch durch die Mitwirkung an der Organisati-
on der (auch) musikalischen Veranstaltungsreihe »Gezi Soul« ein politisches
Statement zur Lage in der Tirkei zum Ausdruck gebracht. Er berichtet zu-
dem, wie er zu Gezi-Zeiten mit Freunden die Zeilen eines traditionellen tiirki-
schen Liedes zu einem politisch aktuell-relevanten Text umgeschrieben habe,
weist jedoch darauf hin, dies sei nur zum Spaf? gewesen. Er und seine Freun-
de hitten nicht das Ziel verfolgt, hiermit aufzutreten. Sercan versteht sich,
denke ich, allerdings nicht als freischaffender Musiker; er ist Hobby-Musiker
und spielt hauptsichlich traditionelles Repertoire.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

Musik als Medium fiir die Beeinflussung der Gesellschaft zu wihlen, ist
fiir einen Hobbymusiker bzw. eine Hobbymusikerin sicherlich weniger nahe-
liegend als fiir Berufsmusiker/-innen. Kemal ist der einzige hauptberufliche
Musiker in der Gruppe dieser drei Interviewpartner, war mit seiner Musik
zudem jahrelang explizit politisch aktiv, wandte sich dann aber bewusst von
der Politik ab.

Somit konnte ich zwar gezielt linke musikalische Veranstaltungen in
Deutschland finden, aber — in dieser Gruppe der Interviewten — keine (ernst
gemeinten) Neukompositionen mit Kommentar-Charakter.

2.4.2 Die Darstellung der Heterogenitat von Communitys
aus der Tiirkei in Deutschland

Kemal Sahir Giirel hilt es fiir generell méglich, mit musikalischen Veranstal-
tungen auf die Heterogenitit der Communitys aus der Tiirkei in Deutschland
aufmerksam zu machen. Er glaubt aber, dass es derzeit noch nicht viel da-
zu komme. Zum einen bemingelt er, die Konzertorganisation — die Werbung
hierfiir sowie die Ansagen bei Veranstaltungen — finde meist in tiirkischer
oder kurdischer Sprache statt. Stattdessen, fordert er, miisse die deutsche
Gesellschaft kiinftig direkt adressiert werden. Interessanterweise sagt er des
Weiteren, Menschen aus der Tiirkei in Deutschland wiirden sich seiner Erfah-
rung nach hiufig selber nur als Giste verstehen und daher gar nicht versu-
chen, Anklang in der allgemeinen deutschen Gesellschaft zu finden oder gar
Einfluss auf sie zu nehmen. Als weiteren Punkt benennt er, dass die Musik aus
der Tiirkei aus dsthetischen Griinden das deutsche Publikum ohne vorherige
Hérerfahrung nicht besonders anspreche: Zwar wiirden diese Zuhorer/-innen
die Musik oft bemerkenswert finden, jedoch sehr traurig. Die Musik werde
ihm nach hiufig als zu gefiihlvoll oder auch zu schmerzvoll wahrgenommen
und erreiche somit keine grofie Nachfrage beim herkunftsdeutschen Publi-
kum.

Auch Sercan Gindug hilt die Sprache fir das entscheidende Merkmal,
um herkunftsdeutsches Publikum anzulocken. Gute Erfahrungen machte er
wihrend der Solidarititsveranstaltung »Gezi Soul« mit ausgehingten zwei-
sprachigen Gedichten aus der Tiirkei: Das Feedback war sehr positiv. Was die
Musik betrifft, sagt jedoch auch er aus, dass diese den Horerwartungen ei-
nes herkunftsdeutschen Publikums nicht entspreche und dieses sich bei der
Darbietung der Musik zuweilen langweile. Dennoch beobachtet er einen ge-
wissen Anstieg an herkunftsdeutschem Publikum auf Musikveranstaltungen

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

91


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

— sowohl bei solchen, die von deutsch-institutioneller Seite organisiert wer-
den, als auch bei jenen der Diaspora-Communitys. Er lobt das Sommerblut-
Festival in K6ln und den WDR, der sogar eine eigene Redaktionsabteilung mit
sehr unterschiedlichen Reprisentanten und Reprisentantinnen der Commu-
nitys aus der Tiirkei hat, und hofft zudem, dass bei Konzerten der Commu-
nitys aus der Tiirkei auch das Publikum mit biographischem Bezug das Ge-
samtbild der Herkunftsdeutschen von ihren Mitbiirgern und Mitbiirgerinnen
aus der Tiirkei verandert — nimlich wenn die Herkunftsdeutschen erkennen:
»Die feiern ja wie wirl«

Kadir Sahinkaya glaubt im Gegensatz zu den anderen beiden Interview-
partnern jedoch nicht, dass das Verstindnis der Deutschen fiir die Hetero-
genitit der Communitys aus der Tirkei mit Musik auf nachhaltige Art und
Weise verbessert werden kann, nur kurzfristig. Er sagt, dass wenige Konzerte
diese Heterogenitit itberhaupt abbilden wiirden; fir gew6hnlich treffe man
beispielsweise auf alevitischen Veranstaltungen nur Aleviten an. Von seinen
Aktivititen im Bereich Popularmusik jedoch berichtet er, Herkunftsdeutsche
hitten oft tiberrascht auf die Genre-Vielfalt innerhalb der anatolischen Musik
reagiert, seien zunichst davon ausgegangen, es gebe ausschlieRlich Volksmu-
sik in der Tiirkei. Auch dieses Bild von Heterogenitit betrachte ich als wert-
voll. Rock, Hip Hop oder auch Klassik aus der Tiirkei konnen ebenfalls einen
beachtlichen Beitrag zur Wahrnehmung von gesellschaftlicher Pluralitit leis-
ten, auch wenn sie im Rahmen dieser Arbeit nicht differenziert betrachtet
werden.

2.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Tiirkei

Kemal Sahir Giirel sagt, die Diaspora-Communitys in Deutschland wiirden in
der Tiirkei nicht als besonders innovativ wahrgenommen; sie hitten den Ruf,
das Kulturleben der Tiirkei lediglich zu kopieren und somit auch nichts Inno-
vatives von aufden beizutragen. Er aber plante zur Zeit unseres Interviews im
Mai 2015 die Produktion eines Albums mit unterschiedlichen in Deutschland
lebenden Musikern und Musikerinnen mit biographischem Bezug zur Tiirkei,
mit der Absicht, dieses in der Tiirkei zu vermarkten und somit aufzuzeigen,
wie aktiv die Diaspora-Communitys in Wirklichkeit sein kdnnen.

Das Beispiel von Kemal ist interessant, da er die Communitys in Deutsch-
land generell musikalisch abbilden méchte, ungeachtet der Zugehoérigkeit zu
speziellen Untergruppierungen. Im folgenden Kapitel itber Kurden werde ich
Beispiele zu den transnationalen Aktivititen einer in der Tiirkei diskriminier-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Protestmusik

ten Minderheit geben, deren Mitglieder auf ganz spezielle politische Umstin-
de hinweisen wollen. Kemal aber ist in der Tiirkei als Musikproduzent gut
angesehen, bis heute dort produktionstechnisch vernetzt und im von ihm er-
wahnten Projekt bemiiht um ein generelles deutsch-tiirkisches Statement.

Sicherlich ist es fiir ihn hierbei auch reizvoll, dass Alben derart bisher
auf dem Musikmarkt (weitestgehend) fehlen, dass er folglich eine mogli-
che Marketing-Liicke ausfilllen kénnte. Daher bleibt an dieser Stelle offen,
wie sehr seine Vermarktungsintentionen als bewusstes gesellschaftliches
Statement zu verstehen sind, bzw. wie sehr er es als kreativ herausfordernd
und wirtschaftlich (einigermafien) vielversprechend ansieht, etwas Neues zu
schaffen. Bei letzterer Motivation wiirde die Tiirkei genutzt werden als ein
Ort, der neue Rahmenbedingungen fiir die Rezeption von in Deutschland
aufgenommener Musik bieten kann. Kemal ist dort bereits im Bereich der
Musikproduktion und -vermarktung titig — es scheint naheliegend, die sich
hieraus ergebenden Moglichkeiten zu nutzen.

Somit sind es die internationalen Lebensliufe einzelner Musikschaffen-
der, die transnationale Produktionen ermdglich. Da Menschen wie Kemal an
geeigneter Stelle networken kénnen — sodass Tontriger im Idealfall gleich an
Sender, Plattformen etc. geraten, die dem interessierten Horerpublikum den
Zugang und Zugriff erleichtern -, kdnnen manche Aufnahmen dhnlich einer
Aufnahme aus der Tiirkei selbst auf dem Musikmarket zirkulieren, nicht nur
wie ein Import im Bereich der Weltmusik. Dank einiger weniger Musikschaf-
fender, die in beiden Lindern gleichermafien aktiv sind, kann ein grofierer
Kreis von Musikschaffenden die Hoffnung auf das Wirken in beiden Lindern
entwickeln.

Kemal Sahir Giirel, ehemals ein hochgradig politischer Protestmusiker,
der im Kampf mit Institutionen der Republik Tirkei stand, nutzt sei-
nen Wohnsitz in Deutschland aber nicht explizit dahingehend, politisch
verbannte Musik von hier aus fiir die Tiirkei zu produzieren.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

93


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Das vorangegangene Kapitel iiber tiirkische Protestmusik soll nun erginzt
werden durch Beispiele musikalisch-politischen Schaffens der kurdischen
Community aus der Tiirkei.

Bei den vorgestellten Musikschaffenden handelt sich um explizit unter
dem Label »kurdisch« auftretende Musiker/-innen. Mehrere von ihnen sind
zusitzlich links-systemkritisch und z.T. auch alevitisch, stellen aber das Iden-
tititsmerkmal »kurdisch« in den Vordergrund bei der Organisation von Kon-
zerten und Musikproduktionen.

3.1 Allgemeines

Die Kurden sind mit einer Anzahl von etwa 30 Millionen Menschen die groR-
te ethnische Gruppierung der Welt ohne einen eigenen Staat.’ Das von vie-
len Kurden »Kurdistan« genannte Gebiet erstreckt sich iiber Teile der Lin-
der Tiirkei, Irak und Iran und hat in etwa die Gréfle Grof3britanniens.? Hier
leben die Kurden in grofier Zahl und bilden meist die ethnische Mehrheit.
Weitere Kurden leben in Syrien, in ehemaligen Sowjet-Staaten wie Armeni-
en, Aserbaidschan und Georgien sowie in den Metropolen der Grof3region
wie Istanbul, Damaskus, Bagdad und Teheran und in Gegenden, in die sie in
einer langen Geschichte der versuchten Zerstreuung und Zerstérung kurdi-
scher Gesellschaft umgesiedelt wurden, wie Haymana in der Nihe Ankaras.?

Da es ohne offiziellen kurdischen Staat keine offizielle kurdische Staats-
angehorigkeit gibt, ist die kulturelle Identitit kein von auflen festgelegtes

1 Vgl. Seufert/Kubaseck 2006: 146.
2 Vgl. Christensen 2002: 743.
3 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 22.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Kriterium, sondern eine selbstgewihlte Zuschreibung. Die Frage lautet so-
mit nicht, ob jemand offiziell als Kurde geboren wurde, sondern ob jemand
sich selbst als Kurde ansieht.* Die relativ stabile Selbstdefinition der Kurden
als ein Volk ist durchaus bemerkenswert, da die Menschen weder alle die glei-
che Sprache sprechen noch iiber eine gemeinsame Religion verfiigen, und soll
im Folgenden niher beleuchtet werden.

Der meist gesprochene kurdische Dialekt Kurmanci dominiert in den Ge-
bieten in der Tiirkei, in Syrien, im Libanon, Nord-Irak, Nord-Iran und in den
ehemaligen Sowjet-Staaten. Seit den 1930er Jahren wird Kurmanci in der Tiir-
kei mit lateinischen Buchstaben verschriftlicht®, in den ehemaligen Sowjet-
Lindern findet zusitzlich das kyrillische Alphabet Verwendung®. Sorani, ein
weiterer kurdischer Dialekt, ist die dominierende Sprache im weiteren Irak
und weiteren Iran und wird in einem modifizierten arabischen Alphabet ver-
schriftlicht.” Im Kontext der Tiirkei ist eine weitere, oft als »kurdisch« defi-
nierte Sprache besonders bedeutsam: Zaza. Jedoch belegten Iranisten, dass
diese Sprache linguistisch betrachtet nicht als kurdisch gelten kann, sondern
unabhingig der Dialekte Kurmanci und Sorani steht. Gemeinsam ist den drei
soziokulturell meist als kurdisch begriffenen Sprachen jedoch die Zugehérig-
keit zur indoeuropiischen Sprachfamilie und somit die Unabhingigkeit von
den Sprachen jener Linder, in denen sich die kurdischen Gebiete hauptsich-
lich befinden, namentlich vom Tiirkischen und vom Arabischen.®

Unter meinen zazasprachigen Interviewpartnern und Interviewpartne-
rinnen sehen sich die meisten selbst als Kurden an, einer jedoch lehnt diese
ethnische Zuschreibung ab.

Im Kontext der Tiirkei gehéren die meisten Kurden der religiésen Grup-
pe der sunnitischen Muslime an und unterscheiden sich in ihrer Religions-
ausiibung kaum von der Mehrheitsgesellschaft’, ungefihr ein Viertel jedoch
ist alevitisch'®. ZahlenmiRig eher unbedeutsame christliche, jiidische und je-
sidische Communitys leben ebenfalls in kurdischen Gebieten", jedoch eher
nicht in jenen der Tirkei.

Vgl.
Vgl.
Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 35.

4 Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 28.
5
6
7 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 31.
8
9

Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 31.

Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 32.
Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 42.
10 Vgl Seufert/Kubaseck 2006: 144.
11 Vgl. Greve 2003: 239.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Da die Zusammengehorigkeit der Kurden weder sprachlich noch religios
begriindet ist, kommt dem kulturellen Bereich eine besondere Bedeutung zu.
Tatsumura formuliert fiir die Musik:

»The Kurdish musicians and music can be considered to play the role of
heightening the ethnic consciousness and identity of the people.«'

Um sich das bestehende Zusammengehorigkeitsgefiihl erkliren zu kénnen,
ist zudem ein Blick in die Geschichte des Gebietes Kurdistan hilfreich. Im
Osmanischen Reich stand die Region im Grenzgebiet zum Persischen Reich
unter quasi-autonomer Fithrung. Zwar reichte die militirische Stirke nicht
fiir eine tatsichliche Unabhingigkeit aus, jedoch akzeptierte die osmanische
Fithrung mit dem Vorteil der Einsparung von Militirkosten die Tatsache, ge-
ringen Einfluss auf Kurdistan zu haben, solange es nur nicht Teil des Persi-
schen Reiches wurde.” Saragoglu formuliert:

»[...] Kurds were free to express their own culture and speak their own lan-
guage. Yet the Ottoman state grouped the Kurds under the large category of
>Muslimhood«<[Herv.i.0.], even as their Kurdishness was recognized. In other
words, the Kurdishness of the Kurds did not have political significance under
the Ottomanist project.«'*

Zwar war die Staatsstruktur hierarchisch, jedoch gab es keine ethno-lingu-
istischen, sondern religiés basierte Schichtungen. Weder die tiirkische noch
die kurdische Identitit wurden diskutiert, da es keinen Anlass fiir getrennte
politische Organisation gab, solange sich die Individuen gemeinsam als Sun-
niten verstanden.

Unter den nicht-sunnitischen Minderheiten, insbesondere den christli-
chen Volkern der Serben, Griechen, Bulgaren und Armenier, entwickelten sich
seit dem frithen 19. Jahrhundert Unabhingigkeitsbewegungen. In der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts erlangte der Balkan seine Unabhingigkeit. Erstim
frithen 20. Jahrhundert kamen nationalistische Ideen unter den gréfitenteils
muslimischen Vélkern der Kurden, Albaner und Araber auf, jedoch auch unter
den Tiirken. Der tiirkische Nationalismus gewann schnell an Bedeutung, und
obwohl die muslimische Identitit offiziell in den Hintergrund trat, wurden

12 Tatsumura 1980: 91.
13 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 67ff.
14 Saragoglu 2011: 41.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

97


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

die Kurden zunichst als den Tiirken gegeniiber loyale Gruppe angesehen, da
sie ebenfalls muslimisch waren.”

Das tiirkisch-nationalistische »Komitee fiir Einheit und Fortschritt« (os-
manisch Ittihdd ve Terakk? Cem ‘iyeti) wurde gegriindet und regierte mit kur-
zer Unterbrechung zwischen 1908 und 1918. Dieses bestand laut Miige Gogek
ohne Ausnahme aus muslimischen Tiirken der Balkanterritorien, welche das
Osmanische Reich zuvor verloren hatte. Die Autorin konstatiert, die Zuspit-
zung des tiirkischen Nationalismus sei eine logische Folge gewesen und habe
u.a. der Selbsterhaltung gedient.® Ab 1916 organisierte das Komitee grofie
Volks-Deportationen, konzentrierte sich jedoch zunichst stark auf die Arme-
nier. Einige Kurden unterstiitzten die tiirkischstimmigen Machthaber sogar
hierbei.”” Jedoch wurden auch in dieser Deportations-Phase bereits Kurden
vom Osten in den Westen der heutigen Republik Tiirkei umgesiedelt, um ihre
Mehrheit im Osten zu zerstreuen. Grof3e Deportations-Wanderungen fanden
im Winter statt; viele Kurden erfroren oder verhungerten auf der Strecke.
Kinder verwaisten und Berichten zufolge afien Deportierte sogar verstorbene
Angehorige. Selbst im Jahr 1918, als der Erste Weltkrieg schon fast verloren
war und sich die Zerschlagung des Komitees bereits andeutete, wurden Wai-
sen noch barfufd auf Deportations-Ziige geschickt. Insgesamt deportierte das
Komitee mehrere zehntausend Kurden aus der Provinz Diyarbakir. Tirkisch-
stimmige Vertriebene aus den Balkanstaaten, u.a. aus Albanien und Bosni-
en, wurden nun in die leerstehenden Hiuser Diyarbakirs eingesiedet. Nach
Kriegsende ermutigten die Gegner des Komitees jedoch Kurden und Chris-
ten, zuriick nach Diyarbakir zu kehren.™

Nach dem Ende des ersten Weltkriegs, in dem das Osmanische Reich als
Verbiindeter des Deutschen Reichs agiert und verloren hatte, und der Okku-
pation durch die Alliierten nahmen Widerstandsbewegungen zu. Die »Gro-
f3e Nationalversammlung« (Biiyiik Millet Meclisi), spiter umbenannt in »Gro-
3¢ Nationalversammlung der Tirkei« (Tiirkiye Biiyitk Millet Meclisi [TBMM]),
unter Fithrerschaft von Atatiirk wurde 1920 gegriindet und verfolgte den An-
spruch, als einzige rechtmiflige Reprisentation der »tiirkischen Nation« zu

15 Vgl. Saracoglu 2011: 38ff.
16 Vgl Miige Gogek: 2011: 19f.
17 Vgl. Ungér 2011: 108f.

18 Vgl. Ungér 2011: 114ff.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

bestehen. Sie kann als eine Art Fortfithrung® des »Komitees fiir Einheit und
Fortschritt« verstanden werden.*®

Am 10.8.1920 musste die Osmanische Fithrung den Vertrag von Sévres un-
terschreiben, welcher die Besatzung der alliierten Michte und die Griindung
zweier neuer Staaten regelte: Ostanatolien sollte an einen unabhingigen Staat
Armenien abgetreten werde, Siidostanatolien an einen unabhingigen Staat
Kurdistan. Der Vertrag von Sevres stief innerhalb der jungen tiirkischen Na-
tion auf Ablehnung, auch aufgrund seines repressiven Charakters.

»Der Friedensvertrag von Sévres war der repressivste Friedensschluss des
Ersten Weltkrieges und behandelte die Tiirkei in gidnzlicher Verkennung der
Realitat gleich einem Kolonialgebiet, das territorial amputiert, finanziell
und wirtschaftlich geknebelt und seiner politischen Souverdnitit beraubt
werden sollte.«’

Nachdem das TBMM jedoch militirisch gegen die Osmanische Herrschaft
und die Alliierten vorging und siegte, erlaubte seine erstarkte Position das
Bestehen auf einer Neuverhandlung des Vertrags. Am 24.7.1923 wurde der
Lausanner Vertrag unterzeichnet, welcher den Vertrag von Sévres ersetzte.
In diesem Vertrag fanden die Kurden keine Erwihnung, geschweige denn die
mogliche Griindung eines Staates Kurdistan.

Dies fithrte zu kurdischen Aufstinden ab 1925. Der wohl berithmteste ist
der Scheich-Said-Aufstand. Scheich Said prophezeite, den Kurden drohe das
gleiche Schicksal wie den Armeniern, und sah die Kemalisten zudem als Ver-
riter des Islams an. IThm nach war es die Pflicht jedes Muslims, sich hierge-
gen zu wehren. Er organisierte den Widerstand mithilfe von Stammesfithrern
und von Offizieren, welche Erfahrungen in der osmanischen Armee gesam-
melt hatten, und rekrutierte insgesamt etwa 15.000 Kampfer. Im Februar 1925
errang er mit der Einnahme des Nordens von Diyarbakir einen Teilsieg; noch
im selben Jahr wurde er jedoch geschlagen.?” Der Sieg iiber Scheich Said und
seine Gefolgsleute lieR das TBMM erstarkt hervortreten und zu neuen radi-
kalen Taten schreiten. Dies beschreibt Ungér wie folgt:

»The >rebellion< [Herv.i.0.] gave radical Young Turks a pretext to silence all
criticism of the press and the opposition. They exploited the incident and

19 Vgl. Miige Gogek 2011: 23.
20 Vgl. Miige Gogek 2011: 23.
21 Kiinnecke 2010: 107.

22 Vgl. Ungdr 2011: 123ff.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

99


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

endowed it with propagandistic value by fuelling the panic and linking it
to larger narrative frameworks about the ostensible innate insubordination
of Kurds. [..] The counter-insurgency warfare that followed after the recon-
quest of Diyarbekir province was total: villages were torched, civilians as well
as combatants summarily executed. The killings followed the methods of
the destruction of the Armenians, a decade ago in the same region. Upon
invading a village, the villagers were routinely disarmed, stripped of their
belongings (including gold teeth), and collectively tied by their hands with
rope. They were then taken to trenches and cliffs, where they were executed
with machine guns. Another method was cramming people into hayloftsand
sheds and setting fire to the buildings, burning the people alive.«*

Kiinnecke konstatiert, zwischen 1925 und 1938 stattgefundene Kurden-Auf-
stinde hitten sich »in der populiren Geschichtswahrnehmung der tiirkischen
Bevolkerung aber dergestalt aus[gewirkt], dass die Kurden seitdem als poten-
tielle Verriter angesehen werden.«**

1925 wurden Scheich Said und seine Gefolgsleute erhingt, gefolgt von
zahlreichen kurdischen Intellektuellen, die sich nicht an den Aufstinden be-
teiligt hatten. An der Stelle von Scheich Saids Hinrichtung wurde spiter sym-
bolisch eine Atatiirk-Statue errichtet. Eine zweite grofie Welle der Deporta-
tion wurde gestartet, begleitet von Entwaffnung der Kurden und Zwangs-
Assimilierung. Meist wurden diese in Gebiete des Landes umgesiedelt, in
denen sie sich sprachlich schwer verstindigen konnten. Ihr Besitz ging an
den neugegriindeten tiirkischen Staat. Ungér beschreibt die Vorgehenswei-
sen als interne Kolonialisierung. Kurdische Eliten wurden von der kurdischen
Normalbevélkerung bewusst getrennt, um weiterer politischer Organisation
vorzubeugen. 1928/29 glaubte sich die Regierung jedoch in der Zerschlagung
der kurdischen Bewegung bereits erfolgreich und erlaubte einigen Menschen,
nach Diyarbakir zuriickzukehren.?

Ab 1934 kam es zu einer dritten groflen Welle der Deportation mit dem
Ziel, zu garantieren, dass fortan nirgendwo auf dem Gebiet der Republik Tiir-
kei ein nicht-tiirkischstimmiger Bevolkerungsanteil von iiber 10 Prozent be-
stehen wiirde. Traditionen wie das Scheichtum wurden zudem rechtlich ab-
geschafft. Tiirken sollten nun in den landwirtschaftlich reichhaltigsten Ge-
genden angesiedelt werden. Ihnen wurden Anreize wie finanzielle Moglich-

23 Ungor2om: 126ff.
24 Kiinnecke 2010:108.
25 Vgl. Ungér 2011: 131ff.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

keiten und qualitativ hochwertige Wohngelegenheiten geboten; die deportier-
ten Kurden hingegen erhielten keine Vorteile. Das Ziel war ihre totale Assimi-
lierung: Langfristig sollten Kurden von Tiirken nicht mehr zu unterscheiden
sein.*

1937 fanden sich zudem Vertreter der Staaten Tiirkei, Iran und Irak zur
Unterzeichnung des Vertrags von Saadabad zusammen. Sie erkannten hier
ihre jeweiligen Grenzen an, ein Akt, der sich, »ohne sie beim Namen zu nen-
nen, gegen die Kurden«* richtete.

In den 1940er Jahren durften einige Kurden zuriick nach Diyarbakir keh-
ren, fanden ihre Hiuser jedoch zerstort oder in fremdem Besitz vor. Die neu-
en Bewohner versuchten zudem, sich gegen die Riickkehr der Kurden zu weh-
ren. Im Jahr 1950 schlieRlich wurde Atatiirks »Republikanische Volkspartei«
(Cumhuriyet Halk Partisi [CHP]) abgewahlt; in Diyarbakir hatte die nun regie-
rende »Demokratische Partei« (Demokrat Parti [DP]) iiber 50 Prozent der Stim-
men erhalten. Die CHP-Gewalttaten gegen Kurden wurden nie entschidigt,
religiosen Traditionen gegeniiber entstand nun jedoch wieder mehr Toleranz,
sodass einige kurdische Scheiche die religiése Lehre wieder aufnehmen konn-
ten.*®

Laut Ungér sind die Assimilierungstechniken der CHP in den Grof3stid-
ten z.T. erfolgreich gewesen, auf dem Land jedoch nicht. In Diyarbakir selbst
bestand die Bevolkerung auch im Jahr 2009 noch zu drei Vierteln aus Kur-
den.”

Die Deportationen der Kurden in der Tiirkei unterscheiden sich stark
von denen der Armenier: Hatte man die Armenier komplett aus dem Gebiet
der Tiirken vertreiben wollen, so versprach man sich von den gewaltsamen
Umsiedlungen der Kurden eine Eingliederung dieser in die tiirkische Kultur.
Ungoér formuliert fiir die Kurden:

»The deportations were destructive [Herv.i.0.], not only for the integrity of
the tribes and families affected, but for the Diyarbekir region as well. The
deportees obviously saw their social ties disrupted, their property confis-
cated, and their power fractured. [..] However, the deportations were also
constructive [Herv.i.0.]. They were part of a plan to reconstruct the Kurds
as Turks. The cases of Kurdish elites exemplify the double-edged nature of

26 Vgl. Ungor 2011: 150ff.

27 Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 147.
28 Vgl. Ungor 2011: 164f.

29 Vgl. Ungdr 2011: 168.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

inclusion and exclusion in nation formation. Their deportation and expro-
priation was expected to obviate competing loyalties and pave the way for
cultural assimilation of the general Kurdish population in the 1930s.«*°

International Aufsehen erregte der »Kurdenkonflikt« erst spiter, in den
1980er Jahren, als die »Arbeiterpartei Kurdistans« (Partiya Karkerén Kurdistané
[PKK]) erste bewaffnete Ubergriffe auf die Tiirkische Republik ausiibte.

Die PKK war zuvor am 27.11.1978 unter Fithrung von Abdullah Ocalan
unter marxistisch-leninistischer Auspragung gegriindet worden. Die kurdi-
schen Gebiete wurden hierbei als von der Tiirkei kolonialisiert angesehen, der
Kampf somit der Befreiung Kurdistans von den Kolonisatoren gewidmet.>
International gilt die PKK als illegale Terrororganisation. Ungér fithrt ihre
Griindung mit auf die Deportationen in der ersten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts zuriick.

»The Young Turk attack on the Kurdish intelligentsia deepened existing
grievances and accentuated conflicts across generations. The elites, who
initially saw themselves as Muslims or Ottomans, were now constructed,
treated, and deported as Kurds [Herv.i.0.] and as such, made into Kurds.
For the deported Kurdish elites, the galvanizing impact of the Kemalists’
policies brought frustration and vindictiveness. [...] The experiences of the
1930s were remembered and transmitted across time and space to new
generations of Kurds. These new generations assimilated these narratives
and constructed a paradigm based on their nation’s suffering and a longing
to return to their homeland, which many had never actually seen. [..] The
PKK was spearheaded by many deportee families, and was symbolically
established in a village in the Lice district of Diyarbekir province, that had
been massacred and deported in 1925.<*>

Am 15.8.1984 begann die PKK ihre Kriegsfithrung gegen den tiirkischen Staat
mit Attacken in Semdinli (Provinz Hakkari) und Eruh (Provinz Siirt). Seitdem
agiert sie als Guerilla-Organisation.

»The PKK, as a large guerrilla insurgency group, has relied almost exclu-
sively on guerrilla tactics of hit-and-run featuring mostly shootings, armed

30  Ungorzom:167f.
31 Vgl. Strohmeier/Yalgin-Heckmann 32010: 109.
32 Ungdr2om:169.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

assaults, bombings, and explosive substances (including landmines). The ru-
ral areas in the southeast part of Turkey feature rocky mountains, which ge-
ographically isolate the region. Such isolation, along with the harsh terrain
of the region, has been beneficial and advantageous for guerrilla warfare
tactics because of the ability to hide from security forces.«*

Von 1978 bis 2002 rief der tiirkische Staat den Ausnahmezustand in kurdi-

schen Provinzen aus.>* Die gesamte Region litt fortan unter eingeschrinkten

Moglichkeiten und Rechten: Die Meinungsfreiheit sowie das Versammlungs-

und Organisationsrecht wurden beschnitten, das Gesellschafts- und Kulturle-

ben durch Zensur der Medien, Presse und Kiinste beschrankt. Unal beschreibt

diese Vorgehensweise wie folgt:

»Granting excessive power through the proclamation of a state of emer-
gency and extending anti-terrorism laws are among the deterrence tools
that are used commonly in counterterrorism efforts by terrorism-con-
fronting countries. Particularly in ethno-terrorism and in some cases, in
religion-motivated terrorism, where there is a large population supporting
a core terrorist group and where the ethnic population predominantly
lives in a specific province or provinces, emergency powers and collective
punishment are used in the hope of deterring terrorist activity.«*

Und des Weiteren:

»Research on the anti-defiance policies revealed that deterrence policies
might be not only ineffective, but also counterproductive given the social
psychological dynamics of the terrorists groups and/or their sympathiz-
ers/supporters within society [..]. Anti-defiance (i.e., soft-line accommoda-
tive) policies are found to be much more effective in curing terrorism,
because these policies increase the level of government legitimacy in the
eyes of the public by upholding the procedural justice and fairness and in
turn being effective at reducing terrorism.«*

Die PKK hat im Laufe der Jahrzehnte Verinderungen durchlaufen. Des Wei-

teren ist sie nur eine von mehreren kurdischen Organisationen bzw. Partei-

en, die - teils legal, teils illegal — in der Tirkei und in Form von Diaspora-

33
34
35
36

Unal 2012: 1.
Vgl. Kiinnecke 2010: 117.
Unal 2012: 29.
Unal 2012: 42.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

103


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Organisationen auflerhalb dieser agieren. @stergaard-Nielsen formuliert im
Jahr 2003:

»The PKK has recently announced its transformation process from a military
to a civil organization. Moreover, it is not the only Kurdish movement in or
outside of Turkey. Some want an independent Kurdish state, others regional
governance within a federation. Others again merely challenge the Turkish
Kemalist notion of unitary national Turkish identity by demanding recog-
nition of Kurdish distinctiveness in Turkish public space such as the right
to use the Kurdish language in schools and in the media, and the right to
use Kurdish names. However, the road to such recognition is halted by the
lack of freedom of speech and political organization among Kurds in Turkey.
Kurdish political activity is, still, regarded as a security threat and treated
accordingly. The right to political Kurdish representation has in and of itself
become an important first point on the agenda of all Kurdish organizations
and those sympathetic to the Kurdish cause.«

Von besonderer Bedeutung fiir die Diskussion um die Anerkennung kur-
discher Identitit ist die Frage nach der Selbstindigkeit der Sprache(n).
So schreibt Unal, Mitglied des tiirkischen Polizeirates und Vertreter der
offiziellen tiirkischen Haltung:

»[...] the Kurdish language is not a deep-rooted distinct language but just a
mix of Arabic, Persian, and Turkish languages [..]. The Turkish approach to
the Kurdish issue has been that there must be an effort to civilize Kurds in
the region because teaching Turkish is the only way for them to uplift their
primitive and uncivilized lives.<*®

Diese Theorie zur Sprachherkuntft ist von Linguisten widerlegt worden.

Der Gebrauch der kurdischen Sprache(n) war offiziell ab 1983 verboten,
zundchst selbst im privaten Raum unter strafrechtlicher Verfolgung. Im Jahr
1991, in dem Ministerprasident Demirel 6ffentlich von einer »kurdischen Rea-
litdt« sprach, wurde die Sprache im privaten Rahmen wieder zugelassen. Erst
2001 jedoch strich man das Gesetz im Zuge einer Verfassungsinderung end-
giiltig.*

37  (@stergaard-Nielsen 2003: 54.
38 Unal 2012:5.
39  Vgl. Kiinnecke 2010: 117.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Im politischen Kontext blieb(en) die Sprache(n) verboten. Im Jahr 2010
widmete Casier dem Fall des Biirgermeisters von Sur (einem Stadtteil Di-
yarbakirs und zeitgleich Landkreis der Provinz Diyarbakir), Abdullah Demir-
bas, einen Artikel. Demirbasg hatte in kurdischer Sprache gearbeitet, wodurch
ihm eine Gefingnisstrafe drohte. Er wandte sich an die Europdische Union
mit der Bitte um Hilfe.*® Casier beschreibt die vorangegangene Entscheidung
zur Sprachnutzung wie folgt:

»The Sur municipality’s decision had been made on the basis of a survey
conducted among 8920 households in the municipality. As the members of
the EP [European Parliament, Anm.d.Verf.] noted, 72 per cent of those re-
sponding to the survey identified Kurdish as their mother tongue. Only 24
per cent identified themselves as native speakers of Turkish. The remaining
gave Arabic, Armenian and Syriac to be their language of daily life. Based
on the results of the survey, Demirbas agreed with Osman Baydemir, the
mayor of Greater Diyarbakir, to implement a multilingual local policy. As a
result of this agreement, Demirbas had arrived in Brussels with a prison sen-
tence of one to three years hanging over his head. Confronted with dismissal
and prosecution, Demirbas sought to mobilize sympathy and support in Eu-
rope.«*'

Demirbag und seine politischen Anhinger/-innen versuchten, die Europii-
sche Union auf Demokratiemingel in der Tiirkei hinzuweisen in der Hoff-
nung, diese wiirde dann von aufien Druck auf die Regierung ausiiben. Da die
Tiirkei mit der Europiischen Union in Beitrittsverhandlungen steckte, ver-
sprach man sich hiervon viel.**

Casier beschreibt die generelle Darstellung der politischen Situation der
Tiirkei durch Kurden folgendermafien:

»Kurdish organizations [..] generally place the Kurdish question, and thus
themselves, in a key position within a narrative on the democratization of
Turkey. In their narration of the political situation, democracy will reign only
once the Kurdish question in Turkey is resolved. In this way, they pose the
Kurdish question as the root cause of the lack of democracy in Turkey. In their
opinion, Turkey’s policy towards the Kurds reveals the power of the military

40  Vgl. Casier 2010:10.
41 Casier2010:10f.
42 Vgl. Casier2010:19.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

105


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106  Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

over civil power, the lack of human rights, the centralist character of political
authority and the intolerant character of Turkish nationalism.«*

Auch Neyzi formuliert:

»The emergence of a diaspora in Europe played a key role in the use of the
language of democracy, human rights and citizenship in achieving political
mobilization through the use of new media and communication technolo-
gies transcending national boundaries. Debates in the diaspora became in-
strumental in setting the agenda in Turkey itself.«*

Casier sieht in diesen relativ neuen Moglichkeiten zur Selbstdarstellung
jedoch nicht nur einen Strategiewandel, sondern auch eine entscheidende
Komponente der Entwicklung kurdischen Selbstverstindnisses.

»[...] reaching out to multiple policy levels can have a transformative effect on
the actors and their messages. Adopting a discourse on human rights and de-
mocratization leads the actors to incorporate the meaning of that discourse,
so that we cannot reduce it to a mere strategic move, but we have to see it as
something that is changing the actors themselves as well.«*

Doch nicht nur auf EU-Ebene kimpfen Kurden aus der Tiirkei fiir ihre Aner-
kennung. Kurden leben in unterschiedlichen europiischen Lindern und pro-
fitieren hier vom Recht der Meinungs- und Organisationsfreiheit, um Debat-
ten auch auf nationaler Ebene voranzutreiben.

Uber die Anzahl von Kurden in Europa existieren keine verlisslichen Zah-
len, u.a. da die ethnische Zugehorigkeit keine offizielle Identititskategorie
darstellt und bei der Immigration daher nicht statistisch erfasst wird. Schit-
zungen zufolge leben ca. 1,5 Millionen Kurden aus verschiedenen Lindern in
Europa. Die Kurden bilden laut Baser weltweit die grofite staatenlose Diaspo-
ra.*® Des Weiteren beschreibt die Autorin Deutschland als das Land mit dem
héchsten kurdischen Bevolkerungsanteil Europas. Aufgrund der dominanten
Rolle Deutschlands in der EU und der langjahrigen deutsch-tiirkischen Be-
ziehungen setzen Baser zufolge zudem europaweit Kurden und ihre Unter-
stittzer/-innen Hoffnungen auf Deutschland als Vermittler mit der Tiirkei.

43 Casier2010:15.
44 Neyzi 2002: 93.
45  Casier 2010: 16.
46  Vgl. Baser 2017 in URL.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Deutschland sei somit zum »Knotenpunkt in Europa fir kurdischen politi-
schen Aktivismus im Exil« geworden.*

Bereits 1979 fand ein Zusammenschluss der in Deutschland ansissigen
kurdischen Organisationen im »Verbund der Vereine aus Kurdistan« (Yeki-
kiya Komelén Kurdistan [Komkar]) statt.*® Als weiterer Dachverband entstand
die »Foderation der Kurdischen Vereine in Deutschland e.V.« (Yekitiya Komalén
Kurd li Elmanya [YEK-Kom]), welche laut @stergaard-Nielsen politisch radika-
ler ausgerichtet ist und der PKK niher steht als Komkar.*’ 2014 wurde YEK-
Kom in »Demokratisches Gesellschaftszentrum der KurdInnen in Deutsch-
land e V.« (Navenda Civaka Demokratik ya Kurdén li Almanyayé [NAV-DEM]) um-
benannt.

Doch nicht immer ist das politische Engagement der Kurden aufier-
halb der Tiirkei fir jene innerhalb des Landes auf direktem Weg hilfreich.
@stergaard-Nielsen formuliert:

»The Turkish authorities already scrutinize the relatively radical rhetoric
and claims of Kurdish political organizations abroad. Therefore, intervie-
wees from Kurdish political groups in Turkey are very careful not to point
to particular links between them and diaspora political Kurdish groups.
Close ties may serve to damage and further marginalize Kurdish political
movements and parties in Turkey. Instead, legal political Kurdish activists in
Turkey, such as those from the political party Hadep, welcome support from
foreign human rights organizations or government institutions rather than
specific Kurdish political organizations.«*°

Kurdische Aktivisten und Aktivistinnen in Deutschland kimpfen allerdings
keinesfalls nur fiir das Leben der Kurden in der Tiirkei, sondern auch fiir
jenes in der Diaspora selbst.

»On top of theimmigrant political agenda is the demand for German author-
ities to accept the Kurdish people as a different nation (from Turks) in Ger-
many. Thus, an integral part of the immigrant political work is to carry out ac-
tivities related to the recognition of Kurdish identity, such as cultural events

47  Vgl. Baser 2017 in URL.

48  Vgl. Greve 2003: 246.

49  Vgl. @stergaard-Nielsen 2003: 54f.
50 (@stergaard-Nielsen 2003: 121.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

107


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

celebrating Kurdish traditions, and demands for mother-tongue teaching in
Kurdish.<"

Greve schreibt im Jahr 2003, dass Schitzungen zufolge die Halfte der kurdi-
schen Intellektuellen — Schriftsteller/-innen, Kinstler/-innen, politische Ka-
der - in der Diaspora lebt. Zudem geht er davon aus, dass alle Musiker/-in-
nen, die auf Zaza singen und produzieren, aulerhalb der Tiirkei leben.**

Dem Kulturausdruck kommt wie bereits erwihnt im kurdischen Kontext
eine besondere Rolle zu. So schreibt Christensen:

»Perhaps more than any other people, the Kurds depend on music for their
sense of belonging.«

Eine kurze Zusammenfassung der neueren Geschichte des kurdischen Kul-
turlebens in der Tirkei soll hier Aufschluss dariiber bieten. Unter Kurden war
das Hérerpublikum stets grofier als das lesende Publikum.** Musik konnte
das Volk somit leichter erreichen als andere Formen expressiven Kulturaus-
drucks. Die Liedtraditionen wurden lange Zeit miindlich von einem Dorf ins
nichste und von einer Generation an die folgende iiberliefert. Blum und Hass-
anpour weisen darauf hin, dass hierbei Sprachgrenzen eine untergeordnete
Rolle spielten: Einzelne Individuen trugen die musikalischen Traditionen von
einer Gegend in die andere, ungeachtet des dort vorherrschenden kurdischen
Dialekts.*® Dieses Phinomen wurde ab den 1920er Jahren verstirkt durch Ra-
diosendungen, deren Schallwellen die durch kurdische Gebiete gezogenen
Lindergrenzen iiberwanden. Radio Eriwan (auch Yerevan oder Jerewan) aus
Armenien kam eine iibergeordnete Rolle fiir Sendungen in Kurmanci zu; es
wurde auch in der Tirkei empfangen und gehort.

»Despite being officially supressed in Turkey, Kurdish music survived in
the countryside. The airwaves from Yerevan, Baghdad and Kirmanshah
carried music into private homes, despite the fact that listening to Kur-
dish broadcasts was considered an act against the Turkish state.«’®

51  @stergaard-Nielsen 2003: 54.

52 Vgl. Greve 2003: 248ff.

53 Christensen 2002: 743.

54  Vgl. Blum/Hassanpour1996: 326f.
55  Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 327f.
56  Blum/Hassanpour1996: 330.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

1967 wurde ein Gesetz verabschiedet, welches die Verbreitung sowie den
Besitz von Schallplatten in einer anderen Sprache als Tirkisch unter Stra-
fe stellte. Polizeikontrollen in Privathaushalten wurden durchgefithrt und
der Fund von Aufnahmen als Anzeichen einer separatistischen Haltung
gewertet.”” Spiter riickte das totale Verbot kurdischer Sprache(n) auch die
Livemusik-Praktiken in die Illegalitit. Blum und Hassanpour kommentieren
dies:

»Those who tell Kurds that their language does not exist create conditions
in which singing or listening to a popular song are a sign of life.«*®

Erst 2004 wurde in der Tiirkei die Ausstrahlung von Radio- und TV-Sendun-
gen in kurdischer Sprache erméglicht.® Als einen der Griinde fiir die Locke-
rung der Assimilierungsvorhaben benennt Saragoglu den Druck der Euro-
pdischen Union, mit der die Tiirkei im Jahr 1999 zu Beitrittsverhandlungen
schritt.®

Der menschlichen Stimme kommt in der kurdischen Musik eine iiberge-
ordnete Rolle zu. Je nach Genre und Gegend lassen sich Instrumente wie die
Davul oder die Zurna (ein Blasinstrument, zur Gruppe der Doppelrohrblatt-
instrumente gehorend) finden. Im Kontext der Tiirkei ist aber — wie auch in
der tiirkischen Volksmusik - insbesondere die Baglama, gelegentlich ersetzt
durch die Tanbur (ebenfalls eine Langhalslaute), bedeutsam und wird tiber-
wiegend zur Begleitung des Gesangs eingesetzt.”

Kurdische Musiker/-innen ecken in der Tirkei jedoch nicht hauptsich-
lich durch die musikalische Gestaltung ihrer Lieder an, sondern - nun, da
auch der Gebrauch der Sprache(n) wieder legal ist — durch den Kontext ihres
kulturellen Engagements. Boyce-Tillman formuliert:

»Musical performances contain both implicit and explicit value systems.
Some are within the sounds of the music itself and some are to do with the
context of the music making. Extrinsic values are present in the context of
the performance.«®?

Castelo-Branco spezifiziert:

57  Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 325f.
58  Blum/Hassanpour1996: 325.

59  Vgl. Kiinnecke 2010: 117.

60  Vgl. Saracoglu 2011: 58.

61 Vgl. Christensen 2002: 745f.

62  Boyce-Tillman 2008: 43.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

10

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»Music expresses political allegiance and embodies nationalist sentiment
and>mythicdiscourse<[Herv.i.0.] about nation or region; it marks ethnic, na-
tional, and religious identities and ideologies, for specific repertoires, styles,
and musical instruments are associated with rival factions [...]. Music, dance,
and song lyrics also constitute an arena for counter discourses, a locus for
resistance where asymmetrical power relations are defied, political hege-
mony is critiqued and can be subverted, and conflict and violence can be
combated.«®

Der Ausdruck der kulturellen Zugehorigkeit und somit der politischen Posi-
tionierung durch Musik ist im Kontext kurdischen Kulturlebens in der Tiirkei
und in Deutschland bis heute bedeutsam.

Insbesondere wihrend der Jahre, in denen das Produzieren kurdischer
Musik in der Tiirkei verboten und somit so gut wie unmoglich gemacht wor-
den war, entstand ein Grof3teil der kurdischsprachigen Musikproduktionen in
der Diaspora, auch in Deutschland, wo die Strukturen fir kurdische Musik-
produktionen schon frith ausgebaut wurden. Bereits 1983 entstand der »Ver-
band der patriotischen Kiinstler aus Kurdistan« (Yekitiya Hunermendén Welat-
parézén Kurdistan [Hunerkom]) als erste kurdische Organisation mit kiinstle-
rischer und kurdisch-nationalistischer Zielsetzung in Deutschland: Folklore-
und Musikgruppen wurden hier unterstiitzt, Kassetten herausgegeben und
alljahrig ein kurdisches Folklore- und Musikseminar veranstaltet. 1986 wurde
in der Nachfolge von Hunerkom die »Kurdische Akademie« (Akademiya Kur-
di) in Neuss gegriindet. Sie entwickelte sich zum bedeutsamsten kurdischen
Musikzentrum Westeuropas, von wo aus grofe zentrale Festivals und europa-
weite Wettbewerbe organisiert und Kassetten in Kooperation mit dem Kélner
Musikstudio »Roj« herausgegeben wurden. Ableger der Akademie entstanden
in Berlin und Basel.*

Doch obwohl Kurden in Deutschland von Anfang an die Moglichkeit be-
kamen, uneingeschrinkt zu musizieren und zu produzieren, machten nicht
alle Musikschaffenden hiervon Gebrauch. Solomon beschreibt, wie kurdische
Rapper in den 1990er Jahren teilweise aus Selbstschutz darauf verzichteten,
als »kurdisch« aufzutreten:

»A number of prominent >Turkish< [Herv.i.0.] rappers in Germany are Kurds
who choose to be>Turkish<in their public personas and rap in Turkish and/or

63  Castelo-Branco 2010: 245.
64  Vgl. Greve 2003: 259f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

German. [...] These choices of how to publically identify oneself and perform
that identity should be understood in the context of the civil war in the pre-
dominantly Kurdish region in southeast Turkey during the 1990s, and the
Turkish state’s repression of any public expression of Kurdish identity dur-
ing that period. [..] For Turkish Kurds resident in Germany who wanted to be
able to freely travel back and forth between Germany and Turkey, calling too
much attention to their Kurdishness (as, for example, by rapping in Kurdish)
may have created problems for them>in the homeland« [Herv.i.0.].<*°

Jedoch schreibt Solomon auch, dass nach den 1990er Jahren — der Zeit, als
in der Tiirkei selbst das Verbot, kurdisch zu sprechen oder gar zu sein, gelo-
ckert wurde — das offentliche Auftreten als Kurde in Deutschland durchaus
an Bedeutung gewann und dabei helfen konnte, sich ein spezifisches Image
aufzubauen. Das gleiche Phinomen konnte in Bezug auf die Identititskate-
gorien »Zaza« und »Alevit« beobachtet werden.

Zum Verhaltnis von kurdischen und tiirkischen Immigrierten und ihren
Nachfahren in Deutschland zueinander gibt es widerspriichliche Aussagen:
Greve schreibt, die Spannungen hitten in der neuen Umgebung kaum noch
Bedeutung, da die Gemeinsambkeiten zwischen Kurden und Tiirken gegen-
{iber Herkunftsdeutschen mehr zum Vorschein kimen.®” Hanrath hingegen
beschreibt das Klagen Kurdischstimmiger iiber die Diskriminierung durch
Tiirkischstimmige innerhalb Deutschlands.®® Gelegentlich wird von Kurden
aus der Tirkei im Kontext des Diaspora-Lebens der Begriff »Tiirkiyeli« (aus
der Tiirkei stammend) als Selbstbezeichnung gewéhlt, um die Frage einer eth-
nischen Definition zu umgehen.® Meine Interviewpartner/-innen berichte-
ten ebenfalls sowohl von Anniherungen der Kurden und Tiirken in Deutsch-
land als auch von anhaltender Diskriminierung.

Der Austausch zwischen den in der weltweiten Diaspora lebenden Kurden
und den Kurden in den Herkunftsregionen ist rege. Blum und Hassanpour
schreiben:

»Emigrants keep in touch with current styles of dancing and of >Kurdish
dress< [Herv.i.0.] as they receive video-tapes of weddings, television pro-

65  Solomon 2008: 79.

66  Vgl. Solomon 2008: 79.
67  Vgl. Creve 2003: 247.
68  Vgl. Hanrath 2011: 20.
69  Vgl. Creve 2003: 247f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

grammes and concerts from Kurdistan; tapes of events in the Diaspora are
also sent back home.«’®

Das Interesse der Diaspora-Communitys gilt hierbei den gesamten Erschei-
nungen kurdischer Kultur, wie sie in den zu unterschiedlichen Lindern ge-
hérenden Gebieten, ausgedriickt in unterschiedlichen Sprachen, gelebt wer-

den.”

3.2 Beobachtungen: kurdische Konzerte in Deutschland

Uber die Jahre besuchte ich einige kurdische Konzerte in Kéln und Berlin. Ein
paar der Beobachtungen mochte ich hier zur niheren Charakterisierung des
Kulturlebens prisentieren.

Von allen Konzerten, die ich im Rahmen meiner Studie besuchte, waren
die kurdischen die lebhaftesten. Der Spafl des Publikums an den Veranstal-
tungen war hier bemerkenswert grofR. Eine wichtige Rolle spielte dabei stets
der gemeinsame Tanz: Hiufig erlebte ich es, dass Konzertbesucher/-innen
sich an den Hinden fassten, die Arme im Rhythmus vor und zuriick bewegten
und anfingen, in einer Reihe zu tanzen. Schnell schlossen sich ihnen dann an-
dere an; wer die Tanzschritte nicht beherrschte, durfte trotzdem mittanzen.
Man musste nur eine Hand am Ende der Reihe zu fassen kriegen, seine an-
dere Hand dem nichsten potentiellen Tinzer bzw. der nichsten potentiellen
Tinzerin hinhalten und dabei mit den Fiilen einigermaflen den Rhythmus
halten.

Das erste Mal bekam ich eine ausgestreckte Hand zu fassen und wurde in
den Reihentanz gezogen, als ich im Juni 2015 Mehmet Akbags Auftritt auf dem
Kolner Festival »Birlikte« besuchte (zu Mehmet Akbag siehe Kapitel 3.3.2). Es
handelte sich um ein grofies Open-Air-Fest mit zahlreichen Bithnen und ver-
schiedensten Musizierenden. Mehmets Bithne lag jedoch etwas abgelegener
als die meisten anderen und so fanden sich hier eher weniger zufillig vor-
beischlendernde Festivalbesucher/-innen ein. Das befreundete Fanpublikum,
das extra nach Mehmets versteckter Bithne gesucht hatte, und das die Kunst
des Reihentanzes bereits beherrschte, dominierte auf dieser Wiese. Es war
ein sonniger Tag, wir waren umgeben von Essens- und Getrinkestinden und

70  Blum/Hassanpour1996: 331.
71 Vgl. Blum/Hassanpour 1996: 331.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

von feiernden Menschen, und so war ich nicht verwundert itber den spon-
tanen Tanz und die ausgestreckte Hand — es passte fiir mich in die Festival-
stimmung. Erst spater begriff ich, wie typisch der Reihentanz fir kurdische
Konzerte im Allgemeinen ist.

Im April 2017 besuchte ich ein Konzert von Sakina Teyna und dem Anadolu
Quartet im Atze-Musiktheater in Berlin (zu Sakina Teyna siehe Kapitel 3.3.3).
Sakina, die es sich zum Ziel gesetzt hat, die Geschichte der Kurden in den
deutschsprachigen Gesellschaften bekannt zu machen, hatte ich zuvor mehr-
fach im Rahmen von Konzertveranstaltungen kultureller Begegnung auftre-
ten sehen, beispielsweise bei der interkulturellen Nevroz-Feier einer evange-
lischen Kirche.

Im Atze-Musiktheater traten sie und das Anadolu Quartet jedoch nicht
mit mehreren anderen Bands und Kulturbotschaftern und Kulturbotschafte-
rinnen im Rahmen eines kulturpolitischen Projektes auf, sondern als Headli-
ner eines abendfiillenden Konzertprogramms mit Vorband. Im Publikum saf
diesmal eine kurdische Fangemeinde, die sichtlich emotional gerithrt von der
Musik war. Ich kannte den Veranstaltungsort bereits von Theaterauffithrun-
gen (es handelt sich um einen mittelgrofRen Theatersaal), die Tickets waren
vergleichsweise teuer gewesen und insgesamt hatte ich vor Konzertbeginn
im Theaterfoyer den Eindruck gewonnen, die Leute kimen her im Sinne ei-
nes gediegenen abendlichen Ausgehens. Als im spiteren Verlauf des Abends
die Bithne von ein paar Konzertgingerinnen gestiirmt und ein Reihentanz
gestartet wurde, mit ausgestreckten Hinden in Richtung des restlichen Pu-
blikums, von dem sich Teile auch spontan anschlossen, war ich ehrlich tiber-
rascht. Auf der Wiese vor Mehmet Akbags Festivalbithne war mir dies stim-
mig vorgekommen. Im bestuhlten Theatersaal, in dem alles wohlorganisiert
schien, von den gedruckten Hochglanz-Konzertpostern bis hin zur profes-
sionellen Beleuchtung der Biihne, jedoch war mir dies auch knapp zwei Jahre
nach Mehmets Konzert noch neu. Das Konzertpublikum tanzte wohlgemerkt
nicht vor der Bithne — auch das hitte ich in einem bestuhlten Saal schon eher
ungewohnlich gefunden -, sondern auf der Bithne, um Sakina und das Ana-
dolu Quartet herum. Die Stimmung im Saal war fantastisch und die Musi-
ker/-innen strahlten. Hier wurde kurdische Kultur wirklich gelebt.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

N4

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

3.3 Portraits kurdischer Musikschaffender

Mithilfe von fiinf detaillierten Portraits kurdischer Musikschaffender méch-
te ich nun einen genaueren Einblick in das Community-Leben samt seiner
Konzertorganisation ermdglichen.

3.3.1 Musikerportrait Nurettin Kanoglu alias Ardil Ariya

Mein erster kurdischer Interviewpartner war Nurettin »Nuri« Kanoglu, ein
kurdischer Singer und Baglama-Spieler. Ich hatte ihn kennen gelernt, als er
in meinem Interview mit Kemal Sahir Giirel iibersetzt hatte. Das Interview
mit ihm selbst fand im Juni 2015 — einem hoffnungsvollen Monat fiir die Kur-
den - in seiner Wohnung in Kéln-Miilheim im Beisein seiner Frau und seiner
Tochter, zu dem Zeitpunkt ein Baby, statt.

Nurettin ist in Biiyitkbeskavak, einem Dorf in der Nihe Konyas, aufge-
wachsen. Wihrend seiner Kindheit hatte er wenig Kontakt zum eigenen Vater,
da dieser sich aus politischen und wirtschaftlichen Griinden nicht im Heimat-
land aufhalten konnte, sondern mal in Deutschland, mal in der Schweiz leb-
te. Aus humanitiren Griinden war sein Asylantrag bewilligt worden. Nurettin
gibt jedoch heute an, der Hauptgrund fiir die Immigration seines Vaters sei
wirtschaftlicher Natur gewesen: Von Europa aus habe er sowohl seine Her-
kunftsfamilie als auch seine eigene kinderreiche Familie ernihren sollen. Die
Verdienstmoglichkeiten in der Tiirkei selbst waren ihm und seiner Familie
aus Griinden der Diskriminierung der kurdischen Identitit bedrohlich stark
eingeschrinkt worden.

Nurettin besuchte die Schule in Anatolien und wurde hier aufgrund sei-
ner Singstimme fiir die musikalische Gestaltung festlicher Zeremonien aus-
gewahlt.

1995 zogen er und seine Familie zum Vater nach Deutschland nach. Zu-
nichst kam die Familie in Konigswinter unter. Nurettin beendete hier seine
Schullaufbahn und studierte spiter Bauingenieurwesen in Aachen und Koln.

Wihrend seiner Studienzeit war Nurettin in kurdischen Studentenver-
einen in Deutschland aktiv und machte hauptsichlich als Funktionsmusiker
von sich Reden: Er war hier fiir die musikalische Untermalung verschiedener
politischer und/oder kultureller Vereinsveranstaltungen zustindig und trat
des Weiteren auf Hochzeiten auf. Mal spielte er hierbei solo (nur Gesang und
Baglama-Spiel), gelegentlich trat er auch mit einer Band mit westlichen In-
strumenten (Gitarre, Bass, Schlagzeug) auf. Er gibt an, deutlich lieber auf Kur-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

disch als auf Tiirkisch zu singen, und sagt zudem aus, seine Begleitmusiker/
-innen seien tiber die Jahre fast immer Kurden gewesen, er habe jedoch auch
iiber lingere Zeit mit einem tiirkischen Gitarristen zusammengearbeitet. Bis
heute singt Nurettin meistens auf Einladung kurdischer Institutionen. Er er-
zihlte im Interview aber auch, dass ein paar tiirkischsprachige Songs, die er
gesungen und bei YouTube hochgeladen habe, sich der Beliebtheit beim tiir-
kischen Publikum erfreuen wiirden.

Beziiglich meiner Frage, ob er sich politisch in Deutschland engagiere,
verwies Nurettin erneut ausfithrlich auf seine Titigkeiten in kurdischen Kul-
turvereinen — wie auch fiir meine anderen kurdischen Interviewpartner/
-innen scheinen fiir ihn der Erhalt kurdischer Kultur und der politische Kampf
Hand in Hand zu gehen.

»Bis ich angefangen [habe], zu arbeiten, da hatte ich Zeit und da habe ich
mich auch politisch sehr engagiert. Wie gesagt, wiahrend des Studiums [...]
war ich in diesem kurdischen Studentenverband tatig, da war ich in kurdi-
schen Kulturvereinen. [..] Da habe ich zum Beispiel auch 2003 angefangen,
so Musikunterricht zu nehmen, also Gitarrenunterricht, Saz-Unterricht und
Gesangsunterricht. Nach [ein] paar Jahren habe ich dann angefangen, auch
die Kinder zu unterrichten und habe das auch, diese Tatigkeit, fiinf Jahre
lang gemacht. [..] Indirekt auch immer mit der Politik hat man was zu tun,
weil wir sind immer auf politische Veranstaltungen eingeladen worden. [..]
Also, ich sag’ mal so: Dieser Verein, da hat man zwar hauptsichlich jetzt sich
kulturell beschaftigt, aber die meisten Singer, die da waren, [..] die hatten
mit diesen politischen Vereinen [zu tun]. Die waren auch sehr aktiv da tatig.
Und die Leute, die uns besucht haben, waren meistens Kurden, die auch sehr
politisch aktiv waren in Deutschland. Also, so war unser Alltag sowohl von
Kultur, von Musik, als auch natiirlich von Politik gepragt.«

Ich hatte ihn jedoch in einem véllig anderen Kontext kennen gelernt: 2015
nahm Nurettin unter dem Namen Ardil Ariya ein Soloalbum in Kemal Sa-
hir Giirels Tonstudio auf, mit dem er sich von der Funktionsmusik entfernen
wollte. Wihrend des Interviews mit Kemal, fiir das er iibersetzt hatte, war mir
bewusst geworden, wie reprisentativ die Kooperation der beiden fiir die Ak-
tivititen in Kemals Studio im Allgemeinen waren, und so widmete ich mich
einen Monat spdter im Interview mit Nurettin selbst auch explizit dieser Pro-
duktion.

Bei der Produktion handelte es sich um Nurettins Debiitalbum; er finan-
zierte es selbst. Von zehn Stiicken waren laut seiner Angabe neun Neukom-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

positionen, eines traditionell. Von den Neukompositionen hatte er fir zwei
die Texte selbst geschrieben, fiir die anderen traditionelle kurdische Gedichte
vertont. Kemal nutzte als Nurettins Produzent und Arrangeur seine Kontak-
te in der Tiirkei, um dort zusitzliche Musiker/-innen fiir die Aufnahmen zu
gewinnen.

»Wir haben zusammen entschieden, bei welchem Lied [..] welche Instru-
mente dann halt spielen sollen. Und so haben wir die komplette[n] Instru-
mente in Istanbul von den Profi-Musikern spielen lassen. [...] Also nicht mit
meiner eigenen Band. [..] In meiner Band habe ich nur drei, vier Instrumen-
te, aberin meinem Album haben wir schon iiber 15 verschiedene Instrumen-
te spielen lassen. Es war nicht moglich innerhalb der Band.«

Auf die Frage, ob er mit seiner Musik einen politischen Anspruch verfolge,
antwortete Nurettin, dass er dies frither getan habe und sich fiir die Zukunft
auch wieder vorstellen kénne, mit dem erwihnten Debiitalbum jedoch ein-
fach einmal nur als Kiinstler wahrgenommen werden wolle. Er beschrieb mir
dies als eine sehr bewusste Entscheidung und sagte, es sei ihm klar, dass dies
die Vermarktung erschweren werde.

»[Das Album wird] >Die Farben der Liebe< heifden. Ich habe nur einfach mir
als Thema einfach nurjetzt die Liebe vorgenommen und wollte mit meinem
ersten Album nicht unbedingt irgendwelche politische[n] Motive nutzen,
um an die Leute heranzukommen. Ich wollte einfach erst mal mein Talent,
meine Stimme, einfach so auf dem Markt, sagen wir mal, testen lassen, ohne
dassjemand [..] aus ’nem politischen Motiv irgendwie zuhért. [...] Es wiirde
[..] die Sache viel einfacher machen, wenn ich irgendwelche politischen Mo-
tive [verwenden wiirde]. Die kurdische Freiheitsbewegung und die Leute, die
da natiirlich ihr Leben dafiir geopfert haben, da kénnte ich auch ’n Lied iiber
die singen. Das wiirde wahrscheinlich mir einige Sachen erleichtern, aber
ich wollte nicht das fiir mein[en] eigene[n] Profit irgendwie nutzen. Ich hab’
gesagt: Nee, so die Leuten sollen erst mal mich fiir meine Musik bewerten.
Einfach so neutral erst mal.«

Hierbei ist es fiir ihn von Vorteil, nur ein semi-professioneller Musiker zu
sein.

»lch habe gearbeitet, ich habe studiert und Musik war einfach fiir mich ’ne
Leidenschaft, aber ich wusste: Ich will spater eigentlich mein Geld nicht mit
der Musik, sondern mit meinem Beruf verdienen, weil wenn man mit der

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Musik Geld verdient, muss man nur das machen, was ’nem Publikum gefillt
oder was zurzeit so in«<ist. [... Ich] mache gerade die Musik, die mir gefallt
und [die] aus dem Herzen kommt.«

Als Kurde hat er in Deutschland jedoch nicht nur Vorteile — wie etwa den
Zugang zum vielseitigen Vereinsleben mit dem verbundenen Musikmarkt —
erlebt, sondern war auch erneut Diskriminierung ausgesetzt. So berichtet er,
in seiner Studienzeit mehrfach von tiirkischen Ultranationalisten fast verprii-
gelt worden zu sein.

Wenn er Deutschen ohne Vorkenntnis zur Gesellschaft der Tiirkei erkld-
ren wollte, dass er zwar aus der Tiirkei kommt, aber nicht tiirkischer Her-
kunft ist, so stief$ er, laut eigener Aussage, zudem nicht immer auf Interesse.
Gelegentlich sah er zwar auch Deutsche ohne biographischen Bezug zur Tiir-
kei auf kurdischen Veranstaltungen — z.B. Mitglieder der Linkspartei —, doch
dies blieb eher die Ausnahme. Sehr zufrieden ist er nun mit der Entwick-
lung, dass es auf Veranstaltungen fiir kurdische und/oder alevitische Zwe-
cke in Deutschland mittlerweile hiufig auch Slogans, Plakate und Banner in
deutscher Sprache gibt, da er sich hiervon eine Offentlichkeitswirksamkeit
erhofft.

Nurettin war, was die politische Lage der Kurden angeht, bei unserem
Interview sehr optimistisch — es sei hinzugefiigt, dass das Gesprich am Tag
nach dem beeindruckenden Wahlergebnis der HDP im Juni 2015 stattfand.
So sagte er hier:

»Einiges hatsichjetztins Positive verdndert. Man istjetzt mutiger, man redet
jetzt wirklich offen, zum Beispiel, (iber Probleme. [..] Ich denke mal schon,
dass die Menschen einfach in der Tiirkei auch mide sind von diesen Polari-
sierungen:>Du bist Tiirke, ich bin Kurde, du bist das!<[...] Die wollen jetzt ein-
fach, ja, europdischen Standard leben. [..] Die wollen ’was von ihrem Leben
haben und nicht stindigirgendwie im Kampf weiterleben. Ich denke mal, so
in [den] nachsten hoffentlich so zwanzig, dreifRig Jahren hat die Tiirkei auch
diese Standards [wie] in Europa erreicht.«

Seine eigene Musik wollte er auch gerne in der Tiirkei verbreiten. Konkrete

Schritte in die Richtung hatte er jedoch noch nicht unternommen.

Als ich knapp zwei Jahre spiter noch einmal per E-Mail in Kontakt mit Nuret-
tin stand und fragte, wie sich die Vermarktung seines Albums ergeben habe,
antwortete er (zitiert aus einer E-Mail vom 1.3.2017):

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

n7


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»Mein Album wurde Ende 2015 veréffentlicht. Leider zu einem Zeitpunkt, wo
im tiirkischen Kurdistan der tible Krieg wieder angefangen hat. Deswegen
habe ich keine Promo gemacht.«

Die Tendenz, in Situationen der Trauer die Werbung fiir die eigene Musik-
karriere einzustellen, habe ich in kurdischen Kreisen mehrfach beobachtet.
Ahnliches hieriiber sagte auch Sakina Teyna (siehe zu ihr Kapitel 3.3.3). Aus
Solidaritit zu in der Tiirkei lebenden Kurden lassen Musiker/-innen es mit-
unter zu, dass auch ihre in der Diaspora ausgelebten Musikkarrieren Schaden
durch die Geschehnisse in der Tiirkei nehmen.

3.3.2 Musikerportrait Mehmet Akbas

Mehmet Akbag ist ein kurdischer Singer, welcher mir von Kemal Sahir Giirel
als weiterer Interviewpartner empfohlen worden war. Als Ort fur unser In-
terview, was am 13.6.2015 stattfand, wihlte er das Café »Goldmund« in KdIn-
Ehrenfeld aus.

Mehmet ist in Diyarbakir aufgewachsen, zog jedoch nach seinem Studi-
um der Bautechnik im Jahr 2001 nach Istanbul. Nachdem er bereits als Ju-
gendlicher bei Schulkonzerten aufgetreten war, bekam er hier ein Stipendi-
um fiir Unterricht in klassischem Gesang angeboten. Er wurde Leadsinger
einer Band, welche in seiner Muttersprache Zaza musizierte und vom meso-
potamischen Kulturzentrum Unterstiitzung erhielt.

Ende 2004 kam Mehmet mit seiner Band fiir ein Konzert auf einem
kurdischen Kulturfestival in Gelsenkirchen nach Deutschland. Seine geplan-
te Riickkehr in die Tiirkei bereitete ihm Sorgen: Seit Lingerem versuchte
er dort, dem verpflichtenden tirkischen Militirdienst zu entgehen, da er
befiirchtete, von tiirkischen Militirangehorigen als kurdischer Mann miss-
handelt zu werden. Sein kleiner Bekanntheitsgrad als Musiker erhéhte fiir
ihn die Gefahr, als Verriter eingestuft zu werden: Sich offen zum kurdischen
Kulturleben zu bekennen, fithrt nicht selten dazu, als Separatist bewertet zu
werden und schwerwiegende Konsequenzen ertragen zu miissen. Am Tag
des Konzerts in Gelsenkirchen wusste Mehmet, bei seiner Riickkehr in die
Tiirkei wiirde er seinen ablaufenden Pass verlingern lassen miissen — ein
Amtsbesuch, der das sofortige Einziehen zum Militirdienst zur Folge haben
konnte. Obwohl er nie zuvor in Deutschland gewesen war und nach wie vor
eine Wohnung in Istanbul hatte, beschloss er spontan, in Deutschland zu
bleiben.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Mittlerweile lebt Mehmet in Kéln und verfolgt hier eine Solokarriere
mit wechselnden Begleitmusikern und Begleitmusikerinnen, von der er
jedoch nicht leben kann. Verschiedene Nebentitigkeiten erméglichen ihm,
seine musikalischen Ambitionen weiterhin zu verfolgen. Seine erste Zeit
in Deutschland beschreibt er wie folgt: Vormittags habe er einen Deutsch-
Sprachkurs besucht, danach in einem Café bis 22:30 Uhr gearbeitet, wonach
er zu Musikproben gegangen sei. Ab 6 Uhr morgens habe er eine Kneipe
putzen miissen, um finanziell zu iberleben. Mittlerweile ist er etablierter
und weniger auf Jobs neben seinen musikalischen Aktivititen angewiesen.
Ganz ohne Zuverdienste kommt er jedoch nicht aus.

Zunichst halfen Mehmet vor allem Kontakte aus der Tiirkei dabei, sich in
Deutschland einen Namen als Musiker aufzubauen: Seine Premiere als So-
lokiinstler gab er beim Edelweif3piratenfestival in Kéln, bei dem auch per-
sische Musikschaffende, welche ebenfalls vorher am mesopotamischen Kul-
turzentrum in Istanbul aktiv gewesen waren, auftraten. Hieraufhin wurde er
zu weiteren Festivals, wie bspw. einem kurdischen Filmfestival, als Musiker
eingeladen.

Mittlerweile veranstaltet Mehmet viele Konzerte selbst und kiitmmert sich
auch selbst um die Werbung. Dass er bei der Organisation auf sich alleine ge-
stellt ist, ist seiner Aussage nach der Tatsache geschuldet, dass Musikagentu-
ren aus den Diaspora-Communitys der Tiirkei keine Kurden in ihr Programm
aufnehmen wollen. Dadurch bleibt er sich seiner Rolle des politisch Unter-
driickten auch in Deutschland stets bewusst. Er sagt:

»Wir haben keinen Status. Deshalb unsere Musik, auch, hat keinen Status in
der Welt. Und wir miissen tausend Mal mehr kimpfen als andere Musiker.
[..] Das war ein Kampf fiir mich, auch ein Kulturkampf. Sowieso: Wir sind
politisch! Wir sind Kurden und wir wollen unsere Wahrheit zeigen der Welt.
Und das war auch ein Teil davon, als Musiker fiir meine Kultur kimpfen.«

Andererseits mochte Mehmet auch nicht fiir rein kurdische Organisatio-
nen spielen und seine Musik nicht konkreten politischen oder traditionell-
feierlichen Anlissen widmen, sondern als Kiinstler bestehen, wodurch ihm
wiederum Verdienstmoglichkeiten innerhalb der kurdischen Communitys in
Deutschland verwehrt bleiben.

»lch kann nicht nur mit Musik leben. Bei Kurden das ist auch problematisch.
Wenn du machst keine politische Musik oder keine dieser Hochzeitsmusik,

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

19


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

danndubist nicht kommerziell. Du hast etwas Sorgen (iber Kunst. Das macht
dein Leben sehr schwierig.«

Mehmet versucht, ein internationales, kiinstlerisch interessiertes Publikum
anzusprechen. Daher entschied er sich, auf Deutsch und Englisch fir seine
Konzerte zu werben, anstatt nur auf Kurdisch oder Tiirkisch wie so viele an-
dere Musiker/-innen in Kéln. Gelegentlich passt er sein Image zudem den
Erwartung des herkunftsdeutschen Konzertpublikums an. Als Beispiel hier-
fiir moéchte ich die Werbung fiir den Abend »Sharq-1 Project: Songs of Midd-
le East« anfithren. Bei diesem Konzert in der evangelischen Martin-Luther-
Kirche in Kéln, die fiir Konzerte mit Musikschaffenden aus unterschiedlichen
Teilen der Welt bekannt ist, sang er hauptsichlich kurdische Lieder, jedoch
auch einige aus den Traditionen der Armenier, Perser, Assyrer und Araber.

Abbildung 3: Ankiindigung von Mehmet Akbas fiir das Konzert
»Sharq-i Project: Songs of Middle East«™

Sa. 10. Jan. 2015
Lutherkirche Siidstadt
Martin-Luther-Platz 4
50677 Kdln

Eintritt: 15 € AK

VVK: 12 € + Gebur bei KolnTicket |8

Mit viel Humor beschrieb Mehmet mir, wie er sich das Konzept fur die
Konzert-Werbung iiberlegt hatte:

»lch wollte etwas politisch auch sagen. Kurdische Kleidung, kurdische inter-
nationale Farben, aber die Lieder aus dem Mittleren Osten. Und dieses Pla-
kat war Uberall. Sieht ein bisschen exotisch aus, diese Idee ist ein bisschen
von Orientalismus auch [gepragt] und hat funktioniert! In Europa, leider. Lei-
der! [...] Nur das hat funktioniert. Ich hatte nur diese Mdglichkeit.«

72 http://heyevent.de/event/hd3ins7ccws32a/mehmet-akbas-bandsharg-i-project-
songs-of-middle-east [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, A



http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east
http://heyevent.de/event/hd3ins7ccw532a/mehmet-akbas-bandsharq-i-project-songs-of-middle-east

3. Die Kurden

Zudem sagt er aus, sein herkunftsdeutsches Publikum komme zu seinen Kon-
zerten, um etwas iiber Kultur zu lernen. Die Meisten wiirden sich im Voraus
dariiber informieren, was es bedeute, zu einem kurdischen Konzert zu gehen,
und durch das Konzert noch mehr erfahren wollen. An Abenden wie dem des
»Sharqu-i Project« gibt Mehmet, um dem Publikum diesen Wunsch zu er-
fiillen, zwischen den Liedern Informationen hierzu. Menschen zu erreichen,
die sich nicht sowieso iiber die kurdische Kultur informieren méchten, ge-
lingt ihm, laut eigener Aussage, nicht.

»Die europdische Cesellschaft ist so: Die sind [eine] gebildete Gesellschaft,
normalerweise. Sie wissen, wohin sie gehen. [...] Vorher, sie informieren sich
etwas. [...] Bei Konzerten, wir erklaren etwas iber Kultur oder tiber Lieder
oder so: [..] Was bedeutet das? Was erklart dieses Lied? Von welcher Religi-
on? Ist das ein Mystik-Lied oder ein Tanzlied oder ein alevitisches Lied oder
sunnitisches Lied oder so? [..] Europdische Menschen, wenn sie haben keine
Ahnung, sowieso, sie kommen nicht. Sie sind nicht dabei.«

Mehmet wird mittlerweile auch zu Konzerten in anderen Teilen Europas ein-
geladen und tritt auferdem regelmiRig in der Tiirkei auf.

Unser Interview fand am Vortag eines Auftritts in Kéln statt: vor jenem
auf dem in Kapitel 3.2 bereits erwihnten Sommerfest »Birlikte«. Das Fest wird
alljahrlich in der Keupstrafde in Kéln-Mithlheim veranstaltet, in der viele Men-
schen mit biographischem Bezug zur Tiirkei leben und arbeiten, und in der
im Jahr 2004 ein rechtsextremistischer Anschlag veriibt wurde. Das Fest —
mit einer grofien Konzertreihe — soll symbolisieren, dass Taten des Grauens
und Gefiihle des Mistrauens nun itberwunden sind. Menschen aus der Tiirkei
und Herkunftsdeutsche leben hiernach nun friedlich zusammen (birlikte = dt.
zusammen).

Mehmet war eingeladen, auf dem Friedensfest aufzutreten, bemingel-
te jedoch, der einzige kurdische Musiker zu sein — und das obwohl insge-
samt 500 Kiinstler/-innen angekiindigt waren, viele davon mit biographi-
schen Hintergrund aus der Tiirkei. Erschwerend hinzu kam fiir ihn, dass er
auf einer sehr kleinen, abgelegenen Biithne der insgesamt 30 verschiedenen
Bithnen auftreten sollte. Die Veranstalter bezahlten die Musiker/-innen zu-
dem nicht, was fir kommerziell erfolgreiche Musiker/-innen der Stadt Kéln
kein Problem darstellte, ihn jedoch fast vom Auftreten abgehalten hitte, da
er als Solosinger Begleitinstrumentalisten oder Begleitinstrumentalistinnen
engagieren musste, welche ebenfalls grofie Schwierigkeiten haben, sich mit
Musik finanziell zu halten. Der Spielraum, was den Musikschaffenden finan-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

21


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

ziell realisierbar erschien, war hierdurch sehr klein. In diesem Fall jedoch
hatte Mehmet Gliick gehabt: Er hatte Instrumentalisten gefunden, die bereit
waren, ohne Bezahlung mit ihm auf dem Fest aufzutreten.

Der besagte Auftritt am Tag nach dem Interview verlief sehr gut. Ob-
wohl die Bithne abgelegen platziert war, fand sich ein relativ grofles Publi-
kum zusammen, jedoch hatte ich den Eindruck, dass ein nicht unbeachtlicher
Teil der Leute gezielt gekommen war. Es gab weniger zufillige Konzertbesu-
cher/-innen als an den zentraler gelegenen Bithnen. Obwohl das Fest ansons-
ten zahlreich von Deutschen ohne biographischen Bezug zur Tiirkei besucht
wurde, schien sich vor Mehmets Bithne eher ein tiirkisch-kurdisches Insider-
Publikum zu versammeln. Ich traf einige Bekannte, auch Nurettin Kanoglu,
vor Mehmets Bithne und deutete dies als Zeichen dafiir, dass die Vernetzung
innerhalb der kurdischen Musikszene Kélns gut ausgebaut ist.

Dennoch finde ich es bedauerlich, dass selbst bei der Organisation eines
politischen Festes, das die Menschen mit Migrationshintergrund aus der Tiir-
kei in Deutschland wiirdigen soll, ibersehen wird, dass ca. ein Drittel dieser
Menschen kurdischer Abstammung ist. Mehmet selbst sieht die Realitit der
in Deutschland lebenden Menschen aus der Tiirkei auf dem Fest »Birlikte« als
nicht gut reprasentiert an. Er sagte im Interview: »Das ist etwas von oben,
das ist nicht zivil.« Dies als politisches Event auszugeben empfinde er als ein
»bisschen leicht.

Zu der Frage, ob er selbst sich als politisch ansehe, antwortete Mehmet
zunichst, dass er nicht Mitglied in einer Partei oder einem Verein sei, fiigte
dann jedoch hinzu:

»Als Person, ich bin politisch. Ich bin sehr politisch. Ich bin Kurde! In der Welt,
wenn du singst auf Kurdisch, wenn du machst kurdische Musik, sowieso, du
bist politisch. [..] Ich kimpfe fiir meine Wahrheit, fiir unsere Kultur, unseren
Status. [..] Wir wollen [einen] Status haben!«

Probleme mit dem mangelnden Status ergaben sich fiir Mehmet in der Ver-
gangenheit jedoch nicht nur bei der Organisation von Konzerten, sondern
ebenfalls bei der Produktion von CDs. 2012 verdffentlichte er ein Doppelal-
bum, von dem ein Album in Deutschland, eines in der Tiirkei aufgenommen
wurde. In den Musikliden der Tiirkei ist seine CD unter der Rubrik der »eth-
nischen Musik« (entspricht laut Mehmet unserer Kategorie der »Weltmusik«)
zu finden, neben Alben von Europiern, Siidamerikanern etc., anstatt der Mu-
sik der Tiirkei zugeordnet zu sein. Dieses Labeling kann zwar als befremd-
lich angesehen werden, da Mehmet in der Tiirkei geboren wurde und auf-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

gewachsen ist und zudem anatolische Musik macht, bietet ihm jedoch die
Méglichkeit, itberhaupt seine CD in der Tiirkei zu vermarkten. Ahnlich wie
er sich in Deutschland auf orientalistische Bilder einlisst, um sich einen klei-
nen kommerziellen Erfolg zu ermdglichen, hebt er hier nun die Produktion
in Deutschland hervor, um die Auswirkung von Inlandskonflikten der Tiirkei
bei der Vermarktung abzuschwichen. Er sagt:

»Die Leute, sie haben Interesse fiir [...] Produktionen aus Europa, so Deutsch-
land. [..] Wenn du machst etwas mit europiischen Produkteuren oder so, sie
finden [das] sehr interessant.«

Beziiglich der Organisation von Konzerten innerhalb Deutschlands hebt Meh-
met hervor, wie grofd die Freiheiten und die Moglichkeiten fir Musiker/-innen
seien, vorausgesetzt diese seien zahlungskriftig: Riumlichkeiten miissten ge-
mietet und bezahlt werden, eine weitere Selektion finde nicht statt, wohin-
gegen er in der Tirkei trotz Moglichkeit, zu zahlen, an manchen Orten als
Kurde nicht spielen dirfe.

Ein Leben in der Tiirkei zieht er nicht mehr in Betracht.

Das Leben in Deutschland erméglicht es Mehmet zudem, mit Menschen
aus anderen Kulturen zu kooperieren, auch mit anderen Kurden. Bei einem
weiteren Konzert von ihm, das ich im Mirz 2015 im »Kulturbunker« in Kéln
besuchte, spielte er u.a. zusammen mit Rony Barrak, einem Darbuka-Spieler
aus dem Libanon, welcher zu Gast in Deutschland war, und mit Nuré Dlovani,
einer Violinistin und zudem armenischen Kurdin, die wie er in K6In lebt. Uber
Zusammenschliisse mit Kurden aus anderen Lindern sagt er:

»In Europa, wir haben [die] Einheit geschafft. [..] In Kurdistan nicht, aber in
Europa haben wir das.«

Insgesamt scheinen mir kurdische Musiker/-innen innerhalb Deutschlands
sehr gut miteinander vernetzt zu sein. Bei meiner spiteren Interviewphase
in Berlin traf ich Mehmet wieder — er kannte natiirlich auch die kurdischen
Musiker/-innen dort und war von einem von ihnen fiir ein gemeinsames Kon-
zert eingeladen worden.

3.3.3 Musikerinportrait Sakina Teyna

Sakina Teyna ist eine kurdisch-alevitische Singerin aus Varto (Provinz Musg).
Das Alevitum nimmt in ihrem Leben nicht die Funktion einer Religionszu-
gehorigkeit ein, sondern die der Zugehdorigkeit zu einer kulturellen Gruppe.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

123


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Thre Muttersprache ist Zaza. Fast alle Musiker/-innen, die ich gefragt hatte,
wen ich fiir meine Studie interviewen konnte, hatten auf sie verwiesen. Und
so fand unser Interview am 15.3.2016 im »Restaurant LyLy« am Alten Markt
in Kéln statt. Sie kam in Begleitung einer ebenfalls kurdischen Freundin. Die
von Sakina vorgeschlagene Location kannte ich bereits von vorangegangenen
Abenden mit meinem tiirkischen Chor. Es ist ein beliebter Treffpunkt fiir links
ausgerichtete Kurden und Tiirken in Kéln.

Sakina sagt aus, in der Tiirkei aus vier Griinden, die alle mit dem Buch-
staben »K« beginnen, diskriminiert worden zu sein: als Kiirt (Kurdin), Kizilbag
(Alevitin), Komiinist (Kommunistin) und Kadin (Frau).

Musik spielte in Sakinas Leben schon frith eine Rolle: Als kleines Kind ver-
suchte sie bereits, zur Musik ihrer vier Saz-spielenden Briider zu singen. In
der Grundschule wurde sie fiir den offiziellen Schulchor ausgewihlt. Heu-
te betrachtet sie es mit Bedauern, dass sie dort immer tiirkisch-nationale
Marschlieder singen musste. Auch auf der weiterfithrenden Schule und der
Universitit sang sie bei Veranstaltungen. AufRer bei Hochzeitsfeiern, so sagt
sie, habe es hierbei aber keine kurdische Musik gegeben — das kurdische Re-
pertoire habe sie erst spiter kennen gelernt.

Die Diskriminierung, die sie selbst in ihrer Jugend erlebte und bei ih-
ren Mitmenschen mit ansah, beschreibt Sakina als sehr grof3. In der Schule
bekam sie einen strengen tiirkischen Nationalismus gelehrt; das zu Hause
Erlebte schien hierzu aber nicht zu passen. Gelegentlich erwischte sie ih-
re Mutter dabei, wie sie den kurdischen Radiosender Eriwan aus Armenien
horte und dabei weinte. Doch sobald die Mutter sie entdeckte, schaltete sie
den Radiosender aus und duldete keine Fragen hierzu. Auch als Sakinas ilte-
rer Bruder versuchte, mit den Eltern konkret iiber die kurdische Identitit zu
sprechen, wurden alle Fragen abgewehrt. Sakina beschreibt die Erkenntnis,
nicht zu wissen, wer die eigenen Eltern in Wahrheit seien und was sie titen,
als verwirrend.

In den 1980er Jahren bekam Sakina als Kind mit, wie ihr Nachbar, ein
Lehrer, wegen »politischen Engagements« gefoltert wurde. Sie begleitete ih-
re Mutter zu Krankenbesuchen und sah den schwerverletzten Mann. Eines
Tages horte sie schlieflich dessen Tochter laut schreien; in diesem Moment
wurde der Mann ermordet. Zudem waren die Cousins ihrer Mutter Guerilla-
Kampfer, weshalb deren gesamte Familien regelmifig inhaftiert wurden. Ein
8-jahriger Cousin wurde laut Sakinas Beschreibung vom Militir, wihrend er
zusehen musste, wie die eigene Mutter gefoltert wurde, dazu genétigt, Aussa-
gen itber den Vater zu treffen. Um der Mutter zu helfen, sagte das verangstigte

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Kind die gewiinschten Dinge aus — sie wurde daraufhin vom Militir mitge-
nommen. Sakina berichtete im Interview von einigen Fillen wie diesen; Er-
lebnisse der Art scheinen eine Schliisselrolle in ihrer Identititsentwicklung
gespielt zu haben.

Als sich Sakina schliefSlich um einen Studienplatz bewarb, wurde ihr ein
Universititsplatz in Edirne zugeteilt — am anderen Ende des Landes, 26 Bus-
stunden entfernt von Varto. Sie erzihlte mir, wie sie sich um einen Platz im
Studentenwohnheim dort bemiiht habe und man ihr geantwortet habe, fir
»Terroristen« aus kurdischen Gebieten gebe es keine Betten. Dies machte das
Studieren in Edirne fiir sie geradezu unmaoglich. Zwar zog sie dorthin, jedoch
konnte sie sich dem Studium nicht richtig widmen.

Von einer Gruppe linker Studenten (kurdische und tiirkische Linke), die
Kultur- und Bildungsaktivititen organisierten, wurde sie schlieRlich einge-
laden, auf Veranstaltungen zu singen. Somit begann ihr politisches Engage-
ment mit Musik. In der Nachbarstadt Tekirdag sang sie erstmals ein Konzert
auf Kurdisch. Da die Polizei einschreiten wollte, musste sie jedoch von einem
Auto schnell weggebracht werden. Uber das Singen in kurdischer Sprache ge-
nerell sagt sie:

»Die anderen schauen dich immer politisch [an]. [...] Du sprichst Kurdisch —
das ist Politik. Du singst auf Kurdisch — das ist Politik. Egal, was du singst. Da
kannstduein Liebeslied singen, aber du bist>Terroristin¢, weil du auf diese[f]
Sprache singst. [...] Du kannst nicht weglaufen. Das ist ein Teil von deinem
Leben.«

Sakina beschrieb mir, wie die Leute in Edirne davon triumten, nach Istan-
bul zu gehen, da die Stadt fir gréfRere kulturelle und politische Veranstal-
tungen, welche zudem hiufiger positiv verliefen, bekannt war. Sie ergatterte
schliefilich einen Praktikumsplatz in Istanbul und tauchte hier in die kur-
dische Musikszene ein. Das Singen auf politischen Veranstaltungen kam ihr
laut eigener Aussage jedoch irgendwann zu passiv vor, sodass sie sich mehr
und mehr inhaltlich an den politischen Veranstaltungen beteiligte. Dies war
so zeitaufwendig, dass sie die musikalische Laufbahn zugunsten des politi-
schen Engagements vernachlissigte.

Jahrelang sang Sakina nur noch zum Spaf fiir Genossen und Genossin-
nen; Konzerte gab sie keine mehr. Ihr nun aktiveres politisches Engagement
fithrte jedoch dazu, dass sie dem tiirkischen Staat auffiel und sich zuneh-
mend bedroht fithlte. Letztendlich bat Sakina in europiischen Lindern um
politisches Asyl — in Osterreich wurde ihr Antrag akzeptiert.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

125


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Heute lebt Sakina in Wien, ihr musikalisches Engagement betreffend ist
sie jedoch auch in Deutschland verwurzelt, insbesondere in Koln. Sie sagt
hierzu:

»Deutschland war fiirmich [...] wichtig. Es gab sehrviele Studio-Moglichkeiten
in Koln. Kéln ist wirklich eine sehr, sehr super lebendige Stadt. Du kannst
alles finden. Es gibt sehr viele Aktivitaten — kulturelle, kiinstlerische Akti-
vititen auch —, deswegen wollte ich hier sein. Und ja, ich habe meine erste
CD-Aufnahme auch in Kéln gemacht.«

Sakina singt in drei verschiedenen musikalischen Projekten: »Sakina and Fri-
ends« (lokal in Wien angesiedelt), gemeinsam mit dem »Anadolu Quartet«
(welches fir die Zusammenarbeit mit ihr projektweise aus der Tiirkei ange-
reist kommt) und »Trio Mara« (gemeinsam mit der in Koln lebenden Geigerin
Nuré Dlovani, die bereits im Kapitel iitber Mehmet Akbag erwihnt wurde, und
Nazé Isxan, einer Pianistin, die in Hannover wohnt, — beide auch Kurdinnen,
jedoch aus Armenien).

Sakina bezeichnet es als einen langjihrigen »Traum«, eine kurdische
Frauenband zu griinden, und beschreibt die Zusammenarbeit wie folgt:

»[Ich mache das] so wegen meine[r] ethnische[n] Identitdt und natiirlich Ge-
schlechtsidentitdt auch, sexuelle Identitat auch, das ist ganz wichtig. Ich bin
eine Feministin und ich wollte immer, dass wir als kurdische Frauen die Lie-
der, die die Frauen gemacht haben oder [die] iiber Frauen gemacht wurden,
noch mal irgendwie singen oder neu arrangieren. Klavier und Geige [...] sind
westliche Instrumente, aber wir wahlen immer ganz traditionelle kurdische
Lieder und neu arrangieren wir das.«

Konzertreisen fithrten sie auch in die Niederlande, in die Schweiz und nach
Frankreich. In der Tiirkei jedoch kann sie nicht spielen — bei der Einreise in
das Land, so befiirchtet sie, wiirde sie verhaftet werden.

Sakina singt auf allen drei mit der kurdischen Identitit in Zusammen-
hang stehenden Sprachen — Kurmanci, Sorani und Zaza -, gelegentlich auch
auf Tiirkisch, Armenisch, Aserbaidschanisch und Griechisch. Mit ihrer Musik
verfolgt sie einen politischen Anspruch. Die Texte handeln laut eigener Aus-
sage von Konflikten im Inneren der kurdischen Kultur, wie beispielsweise der
lange Zeit vorherrschenden feudalen Gesellschaftsordnung und der Zwangs-
heirat, jedoch singt sie auch gerne tiber Natur und Liebe. Auf die Interview-
frage, wie dies beim deutschsprachigen Publikum ankomme, antwortete sie:

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

»lch bekomme von einige[n] europdische[n] Menschen so eine Kritik, dass
ich ganz melancholisch bin. [..] Aber solche Menschen wollen nicht die Pro-
bleme von anderen teilen, ich denke. Das Leben ist nicht immer Freude, sor-
ry! Das ist ein Teil und jeder Kiinstler oder Kiinstlerin singt, malt, spielt sein
Leben. Ich habe das, diese[n] Schmerz, erlebt. Und diese Schmerzen verlas-
sen uns nicht. Das ist ein Teil [von] unserem Leben — taglich.«

Dennoch nimmt sie sich die Kritik zu Herzen und singt zum Ausgleich be-
wusst auch fréhliche Tanzlieder.

Bei einem Konzert des Trio Mara, das ich im September 2016 im Rah-
men des »Tiirk Miuzik Festivali« an der Komischen Oper in Berlin besuchte,
bekam ich zusitzlich den Eindruck, dass die stimmungsmaifig leichteren Lie-
der auch beim kurdischen Publikum herausragend gut ankamen. Das Kon-
zert fand in einem legeren Rahmen im Foyer der Oper statt. Getrinke und
Speisen aus der Tiirkei wurden angeboten. Die Deutschen ohne oder mit we-
nig Vorkenntnissen zur kurdischen Musik freuten sich sicherlich, als das Trio
Mara seine schwermiitigeren Lieder mit ein paar fréhlicheren Melodien ab-
wechselte, klatschten aber rhythmisch eher unbeholfen mit. Einige vermut-
lich kurdische (eventuell auch tiirkische) Frauen jedoch standen sofort auf
und begannen, zu tanzen.

Der Name der Veranstaltung »Tiirk Miizik Festivali« (dt. tiirkisches Mu-
sikfestival) ist hinsichtlich einer Reprisentation verschiedener Ethnien aus
der Tiirkei zu hinterfragen. In einem anderen Kontext hitten kurdische Mu-
siker/-innen wie Sakina es u.U. auch abgelehnt, als »tiirkisch« aufzutreten.
Bei der Konzertreihe in der Komischen Oper jedoch handelte es sich um ein
simples Schlagwort: Die verschiedenen Kulturen aus der Tiirkei stellten sich
gemeinsam in einer Institution deutscher Hochkultur vor. Die kulturellen
Unterschiede verschiedener Gruppierungen wurden zwar abgebildet, jedoch
nicht gezielt beleuchtet oder diskutiert.

Sakina gibt an, sich in Richtung Weltmusikmarkt entwickeln zu wollen.
Sie hofft, die Geschichte der Kurden mit Musik verbreiten zu kénnen.

»lch mochte nicht, dass meine Musik nur in [der] kurdische[n] Gesellschaft
bleibt. [...] Ich habe eine Geschichte und ich mochte das erzdhlen, meine[s]
Volks Geschichte auch erzihlen natiirlich. Und das ist ein guter Weg. Musik
ist ein sehr, sehr guter Weg, einfacher Weg. Und die Menschen haben keine
Angst vor Musik. Ehrlich! Aber nette Menschen natiirlich! So die, die Macht
[iber] Kultur haben, die haben Angst vor Liedern auch [und] vor Biichern. [...]
Ehrliche Menschen —wirklich Menschen — mogen Musik. Und das ist eigent-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

127


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

lich eine eigene Sprache.[..] Jeder kann das verstehen! Das ist [die] einzige
Sprache auf dieser Erde, [die] jeder verstehen kann.«

Zur Zeit unseres Interviews im Marz 2016 wurde Sakina mit dem Trio Mara
vom Kultursekretariat Nordrhein-Westfalens unterstiitzt als eine von meh-
reren Weltmusik-Bands. Sakina beschrieb mir die Unterstiitzung folgender-
mafen: Sie seien in einem Katalog gelistet worden, und Veranstalter, die sie
eingeladen hitten, hitten vom Kultursekretariat eine finanzielle Unterstiit-
zung von bis zu 40 Prozent der Ausgaben erhalten. Hierdurch, sagte sie mir,
seien sie noch viel mehr gebucht worden als zuvor.

Grundsitzlich tritt Sakina mit dem Trio Mara viel vor herkunftsdeut-
schem Publikum auf Weltmusik-Veranstaltungen auf. Neben ihrem Auftritt
in der Komischen Oper méchte ich den beim »Frithlingsfest der Kulturen«
der Evangelischen Martin-Luther-Kirche in Kéln im Mirz 2016, anlisslich von
Nevroz, anfithren. Ich saf hier zwischen mehreren deutschen Konzertbesu-
chern und Konzertbesucherinnen ohne Vorkenntnisse zum Thema Nevroz.
Alle Leute, die ich sprach, zeigten sich interessiert an der Musik des Trios.
Das Konzert fand zu einer Zeit statt, in der die schwierige Situation der Kur-
den in der Tirkei regelmiRig fir Schlagzeilen in den Zeitungen sorgte. Das
Publikum nahm die kulturelle Darbietung — so kam es mir vor — mit einem
gewissen Sinn fiir den Ernst der Lage auf. Den Musikerinnen des Trio Mara
kam hierbei die Rolle von Kulturbotschafterinnen zu.

Jedoch bietet das Trio Mara nicht nur dem herkunftsdeutschen Weltmusik-
Publikum Neues. Auch die kurdische Hérerschaft zeigt sich laut Sakina hiufig
erstaunt iiber die Musik.

»Bei Trio Mara haben wir super positive Reaktionen—ganz besonders [durch]
die Menschen, die da aus der Tiirkei kommen, aus Kurdistan kommen. Die
finden das super. Das ist ganz neu fiir [die]: Klavier, Geige und Gesang — und
kurdische Musik. Aber fiir eine[n] europdische[n] Mensch[en], das ist nicht
neu, weil wir [spielen] eure Instrumente. [..] Aber mit Gesang [...] kann man
das vielleicht anders machen. Weil unser[e] traditionelle[n] Lieder sind an-
ders. Mit [dem] Gesangsstil kann man das anders machen.«

Thre Rolle als Singerin ermdéglicht ihr, spielerisch die traditionellen Stile ver-
schiedener Volker miteinander zu verbinden. Diesem Prinzip folgt sie jedoch
nicht ausschliefilich bei ihrem Musikprojekt mit dem Trio Mara.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Im April 2017 sah ich Sakina — wie bereits im Exkurs iiber Reihentinze
beschrieben — live mit dem »Anadolu Quartet« im Atze-Musiktheater in Ber-
lin.

Abbildung 4: Konzertankiindigung von Sakina und dem Anadolu
Quartet™

bad nn T
ESI KI[NEHIRTARASITAWERTEIDIGEMAY
4

ag S@ 2 :, KONSER

28.04.2017
.5&? ? Biet etisim Te, 0167 59 101 640
ATZE Muslktheater

@&mﬂm & /Dﬂﬂm

Wie auf dem Plakat zu erkennen ist, handelt es sich bei dem »Anadolu
Quartet« (dt. anatolisches Quartett) um ein Streichquartett. Einer der Musi-
ker erzihlte mir nach dem Konzert, er sei gerade nach Deutschland gezogen.
Die anderen Musiker leben in der Tiirkei — bis kurz vor dem Konzert waren
alle Mitglieder des Anadolu Quartet dort wohnhaft gewesen. In den vorange-
gangenen Jahren der Kooperation mit Sakina, wie sie sie auch im Mirz 2016
im Interview beschrieben hatte, waren alle vier Instrumentalisten stets nach
Europa angereist, um hier mit ihr touren zu kénnen. Sie selbst kann nicht
mehr in die Tiirkei einreisen.

Die Verbindung des klassisch-europiischen Instrumentariums mit tradi-
tionellem anatolischen Repertoire und Gesang ist hier ebenfalls bemerkens-
wert — jedoch gibt es kein Klavier. Beim Trio Mara scheint insbesondere die
Kombination mit dem Klavier fiir Aufsehen zu sorgen.

Im Verlauf des Konzertabends im Atze-Musiktheater standen einige Men-
schen auf, liefen auf die Bithne und tanzten dort. Rice beschreibt die inner-
halb grofRerer Gemeinschaften durch Musik ausgeloste verbindende Begeis-
terung wie folgt:

73 http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-
musiktheater/ [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

129


http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/
http://berlin.carpediem.cd/events/2649256-ki-nehir-aras-werte-di-cema-at-atze-musiktheater/

130

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»Singing can express not only the individual emotions of the performer but
collectively felt emotions as well. Often a cathartic function has been at-
tributed to singing, a way to let off steam and release tension, whether over
a personal problem or the social rage of the powerless or the expression of
feelings deemed inappropriate or even forbidden in everyday verbal inter-
actions.«’*

Dies konnte ich auf dem Konzert auf eindrucksvolle Art beobachten.

Uber die Jahre hat Sakina mehrere Studio- und Livealben aufgenommen -
solo, mit dem Trio Mara sowie mit dem Anadolu Quartet —, die sie z.T. auch in
der Tiirkei vermarktet hat. Um die Aufnahme in den tiirkischen Musikmarkt
zu ermoglichen, hob sie — dhnlich wie Mehmet Akbas - hervor, in Europa zu
leben. Sie sagte mir, wenn die tirkischen Behorden eine europdische Kon-
taktadresse sihen, wiirden sie die Identitit des/der Musikschaffenden nicht
griindlich priifen. Sie habe lediglich alle Lieder ins Tiirkische iibersetzen miis-
sen, damit die Texte auf »terroristischen Inhalt« hin hitten iiberpriift werden
konnen. Ein von ihr aufgenommenes Lied habe tatsichlich nicht erscheinen
diirfen, wobei sie den Eindruck erhalten habe, es handele sich um eine blo-
e Schikane. Die Behorden hitten ihr Fehler im Nachweis der Urheberrechte
vorgeworfen, die gar nicht bestiinden.

In Europa meldet Sakina nun ihre Songs bei der Gema an. In der Tiirkei,
sagt sie, sei es immer schwierig, zuzugeben, Urheber/-in eines kurdischen
Liedes zu sein, weshalb die meisten Songs keinen rechtlichen Schutz hitten.
Die Situation des Rechtsschutzes in Europa weif? sie zu schitzen.

Beziiglich ihres deutschen Publikums beobachtet Sakina eine Entwick-
lung:

»lch habe zum Beispiel bei einige[n] Konzerte[n] so halb-halb [Verhiltnis-
se im Publikum]: halb kurdisch[e], tiirkisch[e] und halb deutsch[e] Zuhérer
gehabt. Sie haben mitgeweint, mitgelacht, mitgetanzt. [...] Und momentan
mit dieser Fliichtlingskrise, eigentlich, die Seiten sind ganz klar geworden
— irgendwie die, die Fremdenhass haben oder nicht haben. Es gibt keinen
Zwischenmenschen.«

Sakina selbst engagiert sich auch in der Arbeit mit Fliichtlingen. Laut eigener
Aussage bekommt sie zwar Geld hierfiir, betrachtet es jedoch nicht nur als ei-
nen Job, sondern als eine Lebenseinstellung. Sie nimmt das mit den Fliichtlin-

74  Rice 2014 a: 49f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

gen Erlebte immer mit in den Feierabend und versucht, auch in ihrer Freizeit
auf die Belange von Fliichtlingen einzugehen.

3.3.4 Musikerportrait Biilent Emir

Billent Emir ist ein kurdisch-alevitischer Baglama-Spieler und in der Grup-
pe meiner Interviewpartner/-innen der Musiker, welcher als letzter nach
Deutschland immigriert ist, erst im September 2013.

Unser Interview fand am 17.1.2017 statt — nach den Putschaktivititen des
Sommers 2016 und somit in einer Zeit neuer Hoffnungslosigkeit kurdischer
Musiker/-innen in der Tiirkei. Hatte bereits zwischen dem verhiltnismifiig
optimistischen Interview mit Nurettin 2015 und dem ein Jahr spiter gefithr-
ten Interview mit Sakina eine negative Entwicklung stattgefunden, so muss
nun konstatiert werden, dass Biilents Aussagen zu seinem Heimatland in ei-
nem noch dunkleren Licht zu sehen sind.

Als Ort fiir das Interview wihlte Biilent das »Café Kotti« am Kottbusser Tor
in Berlin-Kreuzberg aus. Zwar wohnt Biilent nicht in dieser Gegend, sondern
in Berlin-Wedding, jedoch gibt er an, sich in seiner eigenen Wohngegend auf-
grund der hohen Anzahl konservativer Anwohner/-innen aus der Tiirkei nicht
gerne aufzuhalten. In Kreuzberg, sagt er, wiirde er hingegen viel auf Gleich-
gesinnte mit biographischem Bezug zur Tiirkei treffen, weshalb er den Weg
immer wieder gerne auf sich nehme.

Da das Café gut besucht war und das Interview hierdurch bedingt in
lauter Atmosphire gefithrt wurde, erstellte ich keine Tonaufnahme, sondern
schrieb Billents Aussagen per Hand mit. Dadurch bedingt gibt es aus dem
Interview kaum direkte Zitate.

Billent wurde in Dersim (tiirkischer Name der Stadt: Tunceli) geboren und
wuchs in Elazig auf. Bereits wihrend seiner Kindheit spielte er inspiriert von
den ilteren Geschwistern Baglama.

1992, nach seinem Gymnasialabschluss, zog Billent auf Wunsch des Va-
ters, dem die Sicherheitslage in der Tiirkei Sorgen bereitete, nach Osterreich
zu einem vorher bereits dorthin immigrierten Bruder. Ein Jahr spiter jedoch
kehrte er in die Tiirkei zuriick und lebte fortan in Istanbul. Hier spielte er, laut
eigener Angabe, bis er 30 Jahre alt war, hauptsichlich Protestmusik. Anfangs
musizierte er in unterschiedlichen Bars und sammelte hierbei Kontakte zu
Mitwirkenden des Musiklebens. Spiter wirkte er als Begleitmusiker bei zahl-
reichen CD-Produktionen, u.a. begleitete er die beiden kurdischen Berithmt-
heiten Sivan Perwer und Aynur Dogan. Heute jedoch mdchte er Musik mehr

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

131


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

fur sich selbst machen als fiir andere, die einem Begleitmusiker — so Biilent
- im Studio immerzu Anweisungen geben.

Biilent ist mit einer deutschen Wissenschaftlerin verheiratet, welche mir
auch den Kontakt zu ihm vermittelt hatte. Gemeinsam lebten sie zunichst in
Istanbul. Dann jedoch bekamen sie ein Kind und entschieden sich aufgrund
der sich zuspitzenden politischen Lage, dieses Kind in Deutschland grof3zu-
ziehen. Biilent bestand auf dem Wohnort Berlin, da er sich hier als Baglama-
Lehrer — welcher er zusitzlich zu seiner Tatigkeit als freischaffender Musiker
bereits war — keine Sorgen um Jobchancen zu machen brauchte. Er sagte mir,
ihm sei immer klar gewesen, dass hier genug Menschen aus der Tiirkei mit
Interesse an Musik leben wiirden.

Wihrend des Gezi-Protests im Sommer 2013 verlebte Biilent seine letzten
Tage am Istanbuler Wohnort. Sein Kind war gerade geboren worden, seine
Frau mit dem Kind bereits in Deutschland; er jedoch wollte sich noch einmal
fiir die Zivilbevolkerung in der Tiirkei einsetzen. Seine Wohnung lag unweit
des Taksim-Platzes (dem Hauptort des Geschehens) und so besuchte er dort
einen seiner Baglama-Schiiler, als dieser bei einer Kundgebung der kurden-
freundlichen HDP mitwirkte. Die Polizei kam, um die Kundgebung aufzuls-
sen, was sich laut Biilent zum Startschuss fiir den Gezi-Protest entwickelte.
Er bekundete im Interview immer wieder seinen Stolz fiir den Gezi-Protest
und beschrieb mir die Tage folgendermafien:

»Dreiflig Tage gab es keinen Staat. Es gab kein Problem mehr. Ohne Staat
kann man noch besser leben.«

Drei Mal musste Biilent wihrend der Gezi-Tage nach Gasangriffen der Polizei
ins Krankenhaus. Er erzihlte mir, das Gas sei bis zu seinem Haus gedrungen,
und iiberlegte laut, wie gefihrlich dies fir sein Baby hitte sein kénnen, wenn
es zu dieser Zeit in der Istanbuler Wohnung gewesen wire.

Kurz nach der Niederschlagung des Gezi-Protests zog Biilent zu seiner
Frau und seinem Kind nach Berlin. Hier unterrichtet er seitdem Baglama.

Insgesamt hat Biilent laut eigner Angabe 70 Schiiler/-innen, alleine sams-
tags 45, aufgeteilt auf sechs Gruppen & maximal zehn Schiiler/-innen. Die
meisten seiner Unterrichtsstunden finden in einem alevitischen Verein statt;
hier unterrichtet er ausschliefilich alevitische Schiiler/-innen. Aufierhalb des
Vereins betreut er weitere kurdische, tiirkische und einige wenige deutsche
Baglama-Lernende.

Biilent berichtet, in der Tiirkei noch eine gewisse Toleranz gegeniiber An-
hingern und Anhingerinnen anderer politischer Richtungen aufgebracht zu

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

haben: Ein Schiiler sei sogar Mitglied der rechtsextremen »Partei der Nationa-
listischen Bewegung« (Milliyet¢i Hareket Partisi [MHP]) gewesen. Billent habe
sich zuriickgehalten mit Wertungen der politischen Gesinnungen und so auch
selbst keine Erfahrungen mit direkter Zensur gemacht. Heute jedoch, so er-
zihlt er, nehme er sich die Freiheit, Menschen aufgrund politischer Ansichten
als Baglama-Schiiler/-innen abzulehnen. Zu Anhingern und Anhingerinnen
von Erdogans Regierungspartei AKP, wie er sie frither unterrichtet hitte, sage
er heute wortwortlich: »Geh nach Hause!«

Biilent formuliert es so: Er moge zwar keine Politik, aber das System der
Tiirkei zwinge ihn zu einer Positionierung und dazu, zu argumentieren und
zu streiten.

Zum Zeitpunkt unseres Interviews, im Januar 2017, hatte Billent noch
kein organisiertes Konzert in Deutschland gespielt, jedoch schon bei deut-
schen CD-Produktionen und bei Improvisationen bzw. Jamsessions im pri-
vaten Rahmen mitgewirkt. Hierbei hatte er eine interessante Entdeckung ge-
macht: Die herkunftsdeutschen Zuhérer/-innen hatten sich fiir ihn als dank-
bareres Publikum entpuppt als die kurdischen und tiirkischen.

Fir die Zukunft plant er, auch in Berlin offizielle Konzerte zu geben. Als
freischaffender Musiker in Berlin arbeitet er mit einem italienischen Kon-
trabassisten zusammen, welcher Jazzharmonien zu seiner kurdischen, tiirki-
schen und gelegentlich auch armenischen Musik spielt. Auf internationaler
Ebene beteiligt er sich zudem an einem Projekt mit einem italienischen Gi-
tarristen, der in Frankreich lebt.

Da Biilent erst seit Ende 2013 in Deutschland lebt, ist seine Identifika-
tion mit den Musikschaffenden in der Tiirkei — verglichen mit einigen an-
deren Interviewten — noch besonders grof3. Er berichtete mir, dass nach den
Putschaktivititen im Juli 2016 ein neues Gesetz zum Festivalverbot eingefithrt
worden sei, welches die Musiker/-innen vor Ort wirtschaftlich in die Enge ge-
trieben habe. Seine Zukunftsprognose fiir das Musikleben in der Tiirkei fiel
negativ aus:

»lch kann nichts Positives sagen; es wird nicht besser.«

Biilent sagt, seine Musikerkollegen und -kolleginnen aus der Tiirkei wiirden
ihn zahlreich anschreiben, um zu fragen, wie es in Deutschland liefe. Ihr Plan
sei es, die Tiirkei zu verlassen - in Richtung Europa.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

3.3.5 Musikerportrait Adir J. Tekin

Adir Jan Tekin ist ein kurdischer Singer-Songwriter, Tanbur-Spieler und zum
Zeitpunkt unseres Interviews Frontmann der Band »Adirjam«. Das Genre der
Band beschreibt er als »Cosmopolitan Kurdesque«. Aufgefallen war er mir, als
Adirjam Mehmet Akbag als Gastmusiker zu einem Konzert eingeladen hatten,
das ich besuchte, um Mehmet wiederzusehen und live zu héren. Kurz darauf
traf ich Adir im Konzertpublikum des erwihnten Konzerts von Sakina und
dem Anadolu Quartet wieder. Unser Interview fand schlie8lich am 10.5.2017
im »Siidblock« in Berlin-Kreuzberg — unweit des Café Kotti, dem Ort des In-
terviews mit Biilent — statt. Der Siidblock ist tagsiiber ein Café, nachts ein
Club. Adir bezeichnete ihn im Interview als sein »zweites Wohnzimmer«.

Adir ist in Berlin geboren und dort nach wie vor wohnhaft. Seine Familie
stammt aus der kurdischen Stadt Cewlig (tiirkischer Name der Stadt: Bing-
6l). Nach einem Erdbeben im Jahr 1971 bekamen Einwohner der zerstorten
Stadt die Moglichkeit, in Deutschland unterzukommen. Adirs Familie mach-
te hiervon Gebrauch - er sagt, sie hitten die Gelegenheit genutzt, um als
Arbeitsmigranten und Arbeitsmigrantinnen neu zu beginnen.

Adir kann laut eigener Aussage von Musik im Grofien und Ganzen le-
ben. Zusitzlich arbeitet er gelegentlich freiberuflich als Lehrer fiir Deutsch
als Zweitsprache, als Berater fur Lehrkrifte, als Dolmetscher sowie im Be-
reich der Privention von hiuslicher Gewalt. Im sozialen Bereich jobbte er
zum Zeitpunkt unseres Interviews bereits seit zehn Jahren; studiert hat er
Philologie.

Im Musikleben macht sich Adir neben seiner Titigkeit als Singer auch als
Organisator verdient. So erzidhlte er im Mai 2017 von seiner gemeinsam mit
Tilin Duman organisierten Reihe »Zembil« im Siidblock. Dies ist eine mo-
natlich stattfindende Konzertreihe (abziiglich einer dreimonatigen Sommer-
pause), auf der Adir selbst und Gastmusiker/-innen spielen. Zum Zeitpunkt
unseres Interviews hatte die Veranstaltung bereits 22 Mal stattgefunden. Es
war im Rahmen von Zembil, dass ich Adirjam gemeinsam mit Mehmet Ak-
bag live gesehen und den Siidblock zum ersten Mal betreten hatte. Hieran
erinnere ich mich wie folgt:

An einem Samstagabend gegen 22 Uhr wartete eine lange Schlange an
Menschen draufien auf dem Biirgersteig darauf, in den Club gelassen zu wer-
den. Ich war mir gleich der Tatsache bewusst, dass dieses Konzert anders wer-
den wiirde als alle kurdischen Konzerte, die ich zuvor erlebt hatte. Mit Aus-
nahme von Mehmets Festival-artigem »Birlikte«-Auftritt hatten diese stets als

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

organisierte Kulturevents stattgefunden, dhnlich einer Theaterauffithrung, in
bestuhlten Silen am fritheren Abend. Hier nun aber wurde eine Party gefei-
ert. In der Schlange traf ich gleich eine Bekannte, die mir einmal von Sakina
Teyna nach einem Konzert vorgestellt worden war. Diese erzihlte mir, dass
sie zum wiederholten Mal in den Club kime und auch viele der anderen Leu-
te Stammgiste seien. Durch einen Eingangsbereich kamen wir an einer Bar
vorbei in den Siidblock — ein Raum, dominiert von einer Bithne und einer
schillernden Diskokugel.

Den ersten Teil des Konzerts bestritt Mehmet Akbas, begleitet von
Adirjam-Musikern. Das Konzertpublikum dringte sich nah an die Bithne
und ging Popularmusik-typisch im Takt mit. Mehmets klassisch ausge-
bildete Gesangsstimme, die Instrumentalbegleitung der »Cosmopolitan
Kurdesque«-Instrumentalisten und das Partypublikum unter der Diskokugel
stellten eine interessante Mischung dar. Ein neben mir stehender Konzert-
ginger griff schliefflich nach meiner Hand und reihte mich in den lockeren
Ansatz eines kurdischen Reihentanzes ein.

Die zweite Hilfte des Konzerts sang Adir J. Tekin mit seiner Band. In
unterschiedlichen Sprachen - z.T. mehreren Sprachen pro Song, etwa auf
Deutsch, Englisch, Kurmanci und Zaza - gab er Songs u.a. itber homosexu-
elle Liebe zum Besten. Adir ist ein wahres Bithnentalent: Nicht nur sang er auf
verschiedenen Sprachen, auch seine Stimme bzw. Gesangstechnik dnderte er
immer wieder. Sein Bithnen-Outfit mit der extra orientalischen Pluderhose
(siehe Adirjam-Foto), seine ausdrucksstarke Mimik und seine Band steiger-
ten die Stimmung. Auch kam es zu einem Duett zwischen Mehmet und Adir:
Gemeinsam sangen sie einen von Adir geschriebenen Song tiber einen ange-
beteten Franzosen.

Im Interview tagsiiber im Siidblock, den ich kaum wiedererkannte — auch
auf der Bithne waren nun Tische und Stithle fiir den Café-Betrieb aufgebaut
—, erzihlte Adir, wie er zunichst davon ausgegangen sei, mit seiner Musik ei-
ne hauptsichlich kurmanci- und zazasprachige Hérerschaft zu finden. Letzt-
endlich sei es anders gekommen und Adirjam hitten nun auch sonstige asia-
tische, europiische und lateinamerikanische Fans.

Privat, sagte Adir, habe er jedoch nicht viel mit herkunftseuropiischen
Leuten zu tun. Er grenzte sich im Interview selbst von den »weif3-Deutschen«
- wie er es formulierte — ab.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/
http://adirjam.com/gallery/

136 Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Abbildung 5: Adivjam (Adir ]. Tekin: erster v.1.) aufgenommen von
Oli Knoth”

»lch habe relativ wenig weifle Menschen in meinem Umfeld, also privat. Be-
ruflich schon teilweise, aber privat wenig. [...] Also, ein weniger weifles Um-
feld, sondernspeople of colour<und sehrviel tiirkisch- und kurdischsprachig,
aber nicht nur.«

Diese Bezeichnung tiberraschte mich zunichst, da ich Adir selbst als hell-
hiutig wahrnahm. Es scheint mir daher mehr um eine politisch bedeutsame
Abgrenzung von Teilen der deutschen Gesellschaft zu gehen als um eine rein
optische Beschreibung.

Angesprochen auf sein politisches Engagement berichtete Adir, lange Zeit
ehrenamtlich in kurdischen Organisationen titig gewesen zu sein: bei »Kom-
kar« (Verband der Vereine Kurdistans) als Teil des Berliner Regional-Vorstands
und bei »Komciwan« (kurdischer Kinder-und Jugendverband) sogar als Bun-
desvorsitzender.

75  http://adirjam.com/gallery/ [Datum des letzten Zugriffs: 9.6.2017].

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Drei, vier Jahre zuvor, erzihlte er, habe er aber alle Amter niedergelegt,
um sich auf seine Musik zu konzentrieren. Mit dieser verfolge er jedoch nach
wie vor einen politischen Anspruch.

»[...] der Fakt, dass du—hauptsichlich zumindest — kurdische Musik machst,
[ist] schon politisch — ob du es willst oder nicht. Ich sage: leider. So, also,
ich wiinschte es ware nicht ein Politikum. Fiir mich ist es einfach natdrlich.
Und dadurch, dass ich auch sehr viel (iber mein eigenes Leben schreibe, also
auch iiber meine Liebschaften, was dann eben schwule Liebe ist. Oder auch
Homophobie. Oder manchmal, wenn mich irgendetwas bedriickt, wie zum
Beispiel der Angriff von Daesh in Singal —dann wird es eben auch politisch.«

Auftrittsmoglichkeiten in der Tiirkei blieben ihm jedoch aufgrund der politi-
schen Ausrichtung bisher verwehrt: Dort gilt es bereits als gewagt, Aufmerk-
samkeit fiir homosexuelle oder kurdische Identitit schaffen zu wollen. Adir
sagt, die Kombination aus beidem fithre dazu, dass ihm von Auftritten in der
Tiirkei abgeraten werde.

»lch wiirde sehr gerne in der Tirkei spielen. Ich wiirde auch sehr gerne in
Kurdistan spielen. Mir wird aber auch von Bookern und Managern driiben
gesagt—also, [von] gute[n] — >Du kannst hier jetzt nicht spielen!< Also, zum
einen wird eh wenig gespielt, zum anderen aber auch da durch die Musik,
die ich mache, durch die Inhalte, wird mir offen gesagt: »Wir wiirden dich
sehr gerne rufen, aber das geht nicht.«

In Deutschland hingegen finden die Zuhérer/-innen ihn gerade aufgrund der
von ihm angesprochenen und verkérperten Inhalte bemerkenswert.

»Manche freuen sich, dass ich Themen anspreche, die sonst nicht so oft an-
gesprochen werden. Manche benutzen das, was wir machen, um ... also fir
ihr eigenes Leben. [...] Also, ich glaube, dass wir auch Liebe geben und auch
Liebe zuriickbekommen.«

Ganz selten, sagt Adir, sei es im Rahmen von Veranstaltungen der kurdischen
Diaspora-Community in Deutschland vorgekommen, dass Zuhorer/-innen
sich beim Veranstalter iiber die homosexuellen Inhalte beschwert hitten. Das
von ihm als »weif-deutsch« bezeichnete Publikum dufiere Homophobie nicht
offen. Er weist jedoch explizit darauf hin, dass dies nicht zwangsldufig bedeu-
te, dass es hier keine gebe.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

137


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Adir sagt aus, personlich noch nie von homophoben Leuten nach Kon-
zerten angesprochen worden zu sein. Es sei ihm aber schon hiufig Zuspruch
zuteil geworden, manchmal auch von Miittern oder Vitern.

Zum Zeitpunkt unseres Interviews war Adir selbst 33 Jahre alt und grenzte
seine Kern-Zuhorerschaft als ca. 25- bis 45-jihrig ein. Es freue ihn jedoch
sehr, sagte er, wenn einmal deutlich ltere oder auch deutlich jingere Leute
an seiner Musik Gefallen finden.

Die Kontexte, in denen Adir auftritt, sind sehr vielfiltig. Neben der Kon-
zertreihe Zembil zihlte er im Interview beispielhaft Nevroz-Veranstaltungen,
wiederholte Auftritte auf der Fusion (einem der bekanntesten und grofiten
Electro-Festivals Deutschlands) sowie auf Jahrmirkten und auf reprisentati-
ven politischen Veranstaltungen, wie bspw. dem Friedensfest der Stadt Augs-
burg, auf. Auch sah ich Flyer fiir einen Auftritt der Band Adirjam auf dem
Kreuzberger »MyFest« anlisslich des 1. Mai 2017. Adir sagt hierzu:

»Wir [die Band Adirjam] passen in viele Sachen rein einfach. Also, wir passen
in Kultur rein, wir passen in Party rein, wir passen in Politik rein. [..] Also, in
verschiedenste Kontexte passen wir eigentlich rein.«

Adir gibt an, sich nicht einer speziellen Szene des Musiklebens zugehorig zu
fithlen. Nicht nur passe seine Musik zu unterschiedlichen Gelegenheiten und
Kontexten, auch wiirden sich — u.a. durch seinen Gesang in unterschiedlichen
Sprachen — mehrere Diaspora-Communitys angesprochen fithlen. Adir sagt,
er habe hierdurch zwar keine schiitzende Community, jedoch hauptsichlich
Vorteile, da er flexibel bleibe beziiglich der Auftrittsmoglichkeiten.

Die Auftritte, sagt er, hitten sich alle durch Mund-zu-Mund-Propaganda
ergeben. Ein Management habe er nicht, wobei er dies fiir die Zukunft gerne
andern wiirde.

Auf die Frage, ob sich durch die Vielfiltigkeit der Konzertkontexte auch
Schwierigkeiten ergeben wiirden, antwortete Adir:

»Manchmal habe ich selbst ein bisschen Vorurteile — die werden dann aber
nicht bestitigt und dann bin ich zufrieden. [..] Manchmal denke ich: >Okay,
vielleicht kommt das, was wir hier machen, nicht so ans, oder sVielleicht
kommen hier bléde Reaktionens, oder, oder, oder. Aber die werden nicht be-
statigt bisher. Ich bin zufrieden.«

Zur Frage, ob Musik dabei helfen kénne, auf Minderheiten-Identititen in-
nerhalb der Communitys aus der Tiirkei hinzuweisen und das Bild der Her-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

kunftsdeutschen von »dem tiirkischen Einwanderer« zu durchbrechen, ant-
wortete er:

»Ich habe Leute, die nach ’nem Konzert —warum auch immer; ich kann’s mir
selbst nicht erklaren — immer noch denken, ich hitte tiirkische Musik ge-
macht, obwohl ich noch die Sprache benenne von den Liedern und sage:
»Okay, das ist jetzt auf Kurdisch.<Oder auf Zaza oder meinetwegen Persisch
oder Arabisch. Aberich denke, dass bei einigen ’was ankommt. Und die dann
kapieren auch, dass es kurdisch ist. Aber es istimmer noch schwierig.«

Grundsitzlich hilt er Musik jedoch fiir ein geeignetes Mittel, um am Ansehen
der verschiedenen Gruppierungen mit biographischem Bezug zur Tiirkei in
Deutschland zu arbeiten.

»Also Musik—wird ja oft gesagt—hat so ’ne verbindende Kraft oder was auch
immer. Ich denke schon, dass es auch in der Hinsicht ’ne wichtige Funktion
oder Rolle erfiillen kann.«

Wir diskutierten dariiber, ob Musikveranstaltungen mit einer bewusst politi-
schen Ausrichtung — wie etwa das Friedensfest einer Stadt — wohl mehr Ein-
fluss auf herkunftsdeutsche Zuhorer/-innen habe oder zufillige Besuche von
Konzerten mit politischen Inhalten etwa im Partyleben. Adir sagte, grund-
sitzlich kénnten alle Konzerte Einfluss ausiiben; vielleicht seien die zufilli-
gen Konzertbesuche manchmal noch effektiver, jedoch sei er als Musiker aus
okonomischen Griinden abhingig von gréfReren, zielgerichteten Veranstal-
tungen. Die Férderungsmoglichkeiten, die ihm als kurdischem Musiker in
Deutschland zur Verfiigung stehen, beschreibt er generell als unzureichend.

3.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen

Hier mochte ich nun bereits erste Antworten auf meine drei Forschungsfra-
gen, wie sie sich bei der Analyse der Aussagen meiner kurdischen Interview-
partner/-innen ergeben, prasentieren.

3.41 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren

Einige meiner kurdischen Interviewpartner/-innen sind sehr musikalisch-
politisch aktiv.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

139


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Sakina Teyna beantwortet die Frage, ob sie politische Absichten mit ihrer
Musik verfolge, mit einem ganz entschiedenen: »Natiirlich!« Sie wolle mit ih-
rer Musik die Geschichte der Kurden aufierhalb der kurdischen Communitys
bekannt machen - im Kampf um Anerkennung. Des Weiteren sagt sie aus,
auch inner-kurdische politisch-gesellschaftliche Probleme, wie beispielswei-
se Gesellschaftsordnungen oder die Zwangsheirat, in ihren Songs zu beriick-
sichtigen, und auch auf weiteren Sprachen, wie etwa Armenisch, Griechisch
und Aserbaidschanisch, zu singen, um auf unterdriickte Kulturen in der Tiir-
kei generell hinzuweisen. Aktuelle politische Geschehnisse wie etwa die Trau-
er um Anschlagsopfer in Ankara kommentiere sie in ihren Konzerten durch
Ansagen und/oder Lieder.

Auch Mehmet Akbag verweist ganz entschieden auf den Kulturkampf der
Kurden und sagt, er kimpfe mit seiner Musik fiir den kulturellen Status sei-
nes Volkes. Bis heute fithlt Mehmet sich kulturell stark diskriminiert, u.a. da-
durch, dass ihm die Aufnahme in eine Musikagentur gegeniiber tirkischen
Musikschaffenden auch in Deutschland erschwert bis unméglich gemacht
wird. Der Wunsch, mit Musik sein Volk kulturpolitisch zu vertreten, ist bei
ihm daher stark ausgeprigt und nach wie vor aus einer akuten Not heraus
getrieben.

Adir J. Tekin sagt ebenfalls, alleine die Tatsache, kurdische Musik zu ma-
chen, sei bereits politisch. Des Weiteren beschreibt er das Singen von Liedern
iiber Homosexualitit als politisch motiviert — schlieflich geht hiermit der
Kampf gegen Homophobie einher. Auferdem verarbeitet auch Adir J. aktu-
elle politische Geschehnisse in der Tiirkei (und den angrenzenden Gebieten,
wie im von ihm gegebenen Beispiel iiber Angriffe auf Kurden im irakischen
Singal) beim Songwriting.

Diese drei Musiker/-innen sind auffallend politisch.

Sakina und Mehmet sind zudem beide aus einer besonders akuten Not
heraus aus der Tiirkei emigriert: Mehmet auf der Flucht vor dem Einzug zum
Militirdienst — bei dem er laut eigener Aussage um sein Leben firchtete —,
Sakina als Systemkritikerin, welche von tiirkischen Sicherheitskriften als Ge-
fahr eingestuft worden war, sogar mithilfe eines politischen Asylantrags. Alle
drei hier aufgefiithrten Interviewpartner/-innen sind zudem freischaffende
Musiker/-innen und versuchen (weitestgehend), von Musik zu leben. Die Be-
deutung, die sie dem Musikleben damit zukommen lassen, begiinstigt sicher
die Entscheidung, auch mit Musik fiir politische Uberzeugungen einzutreten.
Andere Interviewpartner stehen durchaus auch fiir ihre politischen Ansichten
ein, aber wihlen nicht immer Musik als Medium hierfiir. Jedoch méchte ich

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

hinzufiigen, dass sich Sakina und Adir J. auch aulerhalb ihrer musikalischen
Aktivititen sozial engagieren, u.a. in der Arbeit mit Fliichtlingen.

Biilent Emir hingegen sagt aus, sich bewusst dagegen entschieden zu ha-
ben, weiterhin einen politischen Anspruch mit seiner Musik zu verfolgen. Er
trat in der Tiirkei noch bis vor relativ kurzer Zeit in politischen Kontexten auf,
immigrierte erst nach dem Gezi-Protest nach Deutschland und zeigte sich im
Interview sehr frustriert tiber das Musikleben in der Tirkei. Er gibt — dhn-
lich wie im vorangegangenen Kapitel Kemal Sahir Giirel - nach Jahren des
musikalisch-politischen Engagements an, Musik fortan nur noch als Kunst
ansehen zu wollen.

Eine dhnliche Aussage traf auch Nurettin Kanoglu: Zwar mdochte er nicht
kategorisch ausschliefien, sich in der Zukunft mit Musik politisch zu enga-
gieren, jedoch entschied er sich nach Jahren der Mitgliedschaft in kurdischen
Kulturvereinen und dem hiermit verbundenen Singen von bewusst fir kur-
disch-politische Zwecke ausgewihltem Liedrepertoire, sein Debiitalbum un-
politisch zu gestalten. Hierfiir verzichtete er auf die Vermarktungsvorteile,
die ihm eine kurdisch-politische Ausrichtung hitte bieten kénnen. Jedoch
hilt er sich offen, wie er sein musikalisches und politisches Wirken in der
Zukunft gestalten mochte.

3.4.2 Die Darstellung der Heterogenitat von Communitys
aus der Tiirkei in Deutschland

Es gestaltet sich nicht immer einfach, Aufmerksamkeit fiir die Heterogeni-
tit der Menschen aus der Tiirkei in Deutschland zu schaffen. So sagte Adir
J. Tekin beispielsweise etwas genervt im Interview, er konne nicht begrei-
fen, wieso manche Herkunftsdeutsche nach Konzerten, auf denen er expli-
zit dazu gesagt habe, auf Kurdisch zu singen, immer noch dichten, gerade
ein tirkisches Konzert gehoért zu haben. Bei anderen deutschen Konzertbesu-
chern und -besucherinnen sei die Information tiber seine ethnische, sprach-
liche und kulturelle Zugehorigkeit aber lingst angekommen.

Adir J. bejaht die Frage, ob er an einen Einfluss von Musikveranstaltun-
gen auf das Ansehen der Communitys aus der Tiirkei in Deutschland glaube,
und verweist auf die allgemeinhin verbindende Kraft der Musik. Manchmal,
so berichtet er, habe er im Vorfeld selbst Sorgen gehabt, ob seine Musik beim
herkunftsdeutschen Publikum gut ankomme, ob es passen wiirde, aber seine
Befiirchtungen hitten sich nie bestitigt. Er sagt, er erkenne Aufmerksam-
keit in den Gesichtern seiner herkunftsdeutschen Zuhérer/-innen, wenn er

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

141


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

etwas zu seinen Liedern erklire. Entgegen seiner urspriinglichen Erwartung,
ein hauptsichlich kurmanci- und zazasprachiges Publikum anzusprechen,
erfreut sich seine Musik der Beliebtheit bei Horern und Hérerinnen unter-
schiedlicher Nationalititen. Grundsitzlich beschreibt er die Musik der Band
Adirjam als passend fiir die Bereiche Kultur, Party und Politik und sieht hierin
einen Vorteil begriindet: Sie werden zu vielen ganz verschiedenen Veranstal-
tungen — auch von herkunftsdeutscher Seite — eingeladen.

Sakina Teyna kommt - insbesondere, wenn sie mit der kurdischen Frau-
enband Trio Mara auftritt — hiufig die Rolle einer von deutsch-institutio-
neller Seite ausgewahlten Kulturreprasentantin zu: Ich sah die Band beim
»Frithlingfest der Kulturen« in der Lutherkirche in Kéln und beim »Tiirk Mii-
zik Festivali« der Komischen Oper in Berlin. Auflerdem berichtete sie von der
Aufnahme der Band in den Katalog des NRW-Kultursekretariats fiir zu for-
dernde Gruppen aus dem Bereich Weltmusik in der Saison 2015/16. Sakina
lobt deutsche Veranstalter, die es sich zum Ziel gesetzt haben, mithilfe von
Konzerten iiber die Heterogenitit anatolischer und nah-ostlicher Kulturen
aufzukliren, und fihrt als Beispiel das Morgenland Festival in Osnabriick an.

Beziiglich der Offenheit der deutschen Gesellschaft gegeniiber dem Kul-
turleben der Communitys aus der Tiirkei und aus arabischen Lindern hat
sich ihrer Beobachtung nach durch die aktuelle Fliichtlingswelle eine Polari-
sierung ergeben: Manche Herkunftsdeutsche betrachten es nun als relevan-
ter, sich mit der Kultur auseinanderzusetzen, wohingegen andere jedoch die
Sympathie hierfir verlieren.

Sakina und die in verschiedenen Kooperationen mit ihr zusammenarbei-
tenden Musiker/-innen kombinieren anatolische und klassisch-europiische
Musiktraditionen miteinander. Grundsitzlich erhilt sie fiir diese musikali-
schen Arrangements viel Lob, jedoch berichtet auch sie — hnlich wie die Mu-
siker im vorangegangenen Kapitel —, ihr herkunftsdeutsches Publikum neh-
me ihre Musik z.T. als zu melancholisch wahr. Somit bestitigt sie, dass die 4s-
thetischen Vorstellungen der Communitys aus der Tirkei und der deutschen
Gesellschaft grundlegend verschieden sind und es hierdurch begriindet man-
chen Menschen trotz des politischen Interesses schwerer fillt, einen Zugang
zur Musik zu finden.

Nurettin Kanoglu duflert sich dhnlich wie Kemal Sahir Giirel im voran-
gegangenen Kapitel: Ja, er glaube an die Méglichkeit, mit Musikveranstal-
tungen auf die Heterogenitit der Communitys aus der Tiirkei hinzuweisen,
aber es miisse in Zukunft deutlich mehr zweisprachig organisiert und mode-
riert werden. Nurettin erzihlt, wie er sich wihrend seiner Zeit im kurdischen

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

Studentenverband Mithe gegeben habe, Prospekte fiir Kulturveranstaltungen
auf Deutsch zu drucken und z.B. Filmvorfithrungen immer mit deutschen
Untertiteln zu ermdglichen. Er weist darauf hin, dass dennoch kaum Her-
kunftsdeutsche gekommen seien — einige wenige hitten sich jedoch sehr in-
teressiert an kurdischen Kulturveranstaltungen gezeigt. Als positives Beispiel
einer gelungenen Musikveranstaltung fithrt er das Fest »Frithling der Kultu-
ren« (anlisslich von Nevroz) der Lutherkirche in Kéln an, welches ich im Kon-
text von Sakina Teyna und ihrem Trio Mara bereits beschrieben habe. Hier,
sagt er, seien zwei Drittel der Zuhorer/-innen Herkunftsdeutsche gewesen —
mit wahrem Interesse fiir die Tradition der Nevroz-Feiern. Beim von Nuret-
tin beschriebenen Veranstaltungsort, der Lutherkirche, handelt es sich um
die gleiche Kirche, in der auch Mehmet Akbasg sein Konzert »Sharq-1 Project:
Songs of Middle East« veranstaltete.

Mehmet sagt, bei seinem Konzert seien 50-60 Prozent der Zuhdrer Her-
kunftsdeutsche gewesen — also ebenfalls mehr als die Hilfte. Er weist darauf
hin, Plakate mit Informationen auf Deutsch und Englisch aufgehingt und
auf Deutsch die Geschichten hinter seinen Liedern erklart zu haben. Mehmet
bedauert, dass ein stark orientalisierendes Auftreten seiner Erfahrung nach
nétig ist, um die Aufmerksamkeit der deutschen Offentlichkeit zu gewinnen,
hat sich mit dieser Situation jedoch arrangiert.

Die Lutherkirche scheint ein geeigneter Veranstaltungsort zu sein, um ein
interessiertes herkunftsdeutsches Publikum zu erreichen. Dies wirft die Fra-
ge auf, welche Bedeutung Orten/Riumlichkeiten im Allgemeinen zukommt.
Moglicherweise informieren sich Konzertbesucher/-innen nach einem gelun-
genen Musikabend dort selbstindig, wann wieder Veranstaltungen der Art
stattfinden. Dies konnte die Konzertorganisation am gleichen Ort in der Zu-
kunft erleichtern. Es ist davon auszugehen, dass mit der Zeit immer mehr
Riumlichkeiten und Veranstalter einen Ruf fiir Konzertabende der Commu-
nitys aus der Tiirkei erhalten und die Konzertorganisation, mit der die deut-
sche Offentlichkeit erreicht werden soll, sich peu a peu einfacher gestaltet.

Mehmet selbst jedenfalls hofft, dass kurdische Musik mit ihrer steigen-
den Prisenz in der deutschen Gesellschaft als »normaler« angesehen werde.
Er berichtet, das herkunftsdeutsche Publikum sei etwas konservativ, komme
aber durchaus, wenn man gezielte Werbung mache. Des Weiteren sagt er, sein
Publikum verstehe, dass er sich als Kurde, nicht als Tiirke sehe. Er betrachtet
seinen »kulturellen Status« als gestiegen an, wenn Leute extra kommen, um
ihn als kurdischen Musiker live zu horen. Aber auch er weist wie Nurettin
darauf hin, dass kurdische Musiker/-innen von sich aus noch mehr den Kon-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

143


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

M

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

takt zu Herkunftsdeutschen suchen sollten, um bei ihnen verstirkt auf ihre
Lage aufmerksam zu machen.

Billent Emir wollte sich zur allgemeinen Wahrnehmung der deutschen
Gesellschaft von Konzerten der Communitys aus der Tiirkei nicht dufdern, da
er zum Zeitpunkt des Interviews erst seit relativ kurzer Zeit in Deutschland
lebte und noch kaum Gelegenheit zum Auftreten vor herkunftsdeutschem Pu-
blikum erhalten hatte.

3.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Tiirkei

Mehmet Akbas und Sakina Teyna hatten zum Zeitpunkt meiner Studie be-
reits Alben in der Tiirkei veroffentlicht. Bei diesen beiden Musikschaffenden
handelt es sich zudem um die zwei Interviewten, die aus der dringendsten
Not heraus emigriert sind. Fiir beide wire es nicht moglich, in der Tiirkei zu
leben, fiir Sakina nicht einmal einzureisen. Da die beiden ihre Alben in Eu-
ropa produziert hatten, konnten sie ihre kurdische Musik nun jedoch in der
Tiirkei verkaufen. Mehmet bedauert es zwar, dass seine CD in einer Rubrik
erschien, die unseren Weltmusik-Charts entspricht, und nicht in den gene-
rellen tiirkischen Charts (obwohl er in der Tiirkei geboren und aufgewachsen
ist und anatolische Musik macht), dennoch konnten die Alben so immerhin
auch dort an Horer/-innen gelangen. Sakina allerdings machte selbst mit ei-
ner in Europa produzierten CD Zensurerfahrungen: Einer ihrer Songs durfte
aufgrund von Copyright-Problemen - ihrer Aussage nach ein vorgeschobener
Grund - nicht erscheinen.

Livemusik in die Tiirkei zu importieren, gestaltet sich noch schwieriger.
Mehmet tritt regelmifig in der Tiirkei auf und auch Nurettin spielt mit dem
Gedanken, dies einmal zu tun. Sakina jedoch darf nicht einreisen und Adir J.
Tekin wurde aufgrund der Kombination der durch kurdische Sprachen zum
Ausdruck gebrachten kurdischen Identitit und den homosexuellen Inhalten
der Songs von Bookern seines Vertrauens davon abgeraten, in der Tiirkei auf-
zutreten. Es ldsst sich also festhalten, dass nur eine gewisse Auswahl an Songs
— insbesondere, wenn es um Livemusik geht — in die Tiirkei gelangen kann.
Sowohl bei Sakina als auch bei Adir J. scheitert es keinesfalls an dem Wunsch,
dort aufzutreten. Die ethnische, politische und sexuelle Diskriminierung aus
der Tiirkei fithrt schlichtweg dazu, dass sie es nicht kénnen bzw. es nicht rat-
sam wadre.

Tontriger konnen wie oben aufgefithrt ebenfalls nicht immer problemlos
in der Tirkei erscheinen — im Fall von Studiomusik weichen die Musiker/

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Die Kurden

-innen dann jedoch hiufig auf das Internet als Verbreitungsmedium aus. Das
Internet ist laut Sakina wortwortlich der »beste Schwarzmarkt so fiir Musik
in Kurdistanc.

Die Tiirkei (diesen Begriff verwende ich hier fiir die tiirkischen und
kurdischen Gebiete gemif} der international anerkannten Grenzen der
Republik Tiirkei) ist fuir die hier vorgestellten Musiker/-innen ein Wunsch-
Rezeptionsland. Die Musiker/-innen haben die Tiirkei z.T. nicht freiwillig
verlassen. Die Tatsache, dass alleine die politische Situation sie davon abhilt,
hier problemlos zu produzieren und aufzutreten, scheint fiir sie prisenter zu
sein als fiir meine anderen Interviewpartner. Die eigene Musik nicht in der
Tiirkei vermarkten zu wollen, witrde in diesem Fall eine Art Aufgeben bedeu-
ten. Die Republik Tirkei hitte dann endgiiltig gesiegt und die kurdischen
Werke von ihrem Territorium verbannt. Die Verbreitung der eigenen Musik
in der Tirkei scheint fiir jene Musiker/-innen, die diese nur unter hohem
Druck verliefRen, essentiell in puncto Identititserhaltung zu sein.

Mehrere meiner kurdischen Interviewpartner/-innen — auch Adir J., der
schon in Deutschland aufwuchs - bezeichnen ihr Wirken als »Kulturkampf«.
Das Kampffeld hierfiir ist deutlich mehr noch als Deutschland (wo es sich
natiirlich auch fiir sie lohnt, die kurdische Identitit bekannter zu machen)
die Tiirkei selbst — insbesondere, da hier weiterhin unterdriickte Menschen
der eigenen Volksgruppe leben, denen die Solidaritit der von Deutschland
aus einen »kurdischen Kulturkampf« betreibenden Menschen gilt.

McDonald, der zu paldstinensischen Diaspora-Konzerten forschte, for-
muliert iiber kiinstlerische Aktivititen, die Aufmerksambkeit fiir ein in seiner
Existenz umstrittenes Land schaffen sollen:

»As is the case in music and dance each act of resistance is a performance
of an emerging power, a reclamation of history and presence from occupy-
ing forces, instantiating alterity and displacing entrenched power structures.
Stone throwing, collective protest, music and dance performances, acts of
civil disobedience, and in more severe cases, direct violence against occupa-
tion forces are each modes of mobilizing spectacle for the purpose of demon-
strating a reclaimed history and identity.«’®

Einige meiner kurdischen Interviewpartner/-innen berichteten mir sogar von
Familienmitgliedern, die nach wie vor in der Tirkei leben und hier den Pro-
blemen tagtiglich ausgesetzt sind. Der Wunsch, ihnen aus der neuen sicheren

76  McDonald 2009: 79.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

145


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Heimat heraus etwas geben zu konnen, das auch ihr Leben verbessert, ist bei
den Musikschaffenden sehr prisent.

Auch bei den auf deutschem Boden gespielten Konzerten ist der Wunsch,
das Leben der Kurden in der Tiirkei zu verbessern, wichtig: Wenn die Deut-
schen, die Europier, die ganze Welt die kurdische Kultur anerkennen wiirden,
konnte dies — so hofft man — Druck auf die Republik Tiirkei ausiiben.

Die Tiirkei ist somit fiir die kurdischen Musiker/-innen meist mehr als ein
Land, aus dem die Musiktradition kommt und in das man Tontriger verkau-
fen konnte. Die Lage in der Tiirkei und das Konzept »Kurdistan« im Kopf sind
fur einige kurdische Musiker/-innen die Hauptmotivation, weiterhin aufzu-
treten

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

Im Folgenden mochte ich die vorangegangen Kapitel iiber Protestmusik und
kurdische Musik durch eines zu alevitischer Musik erginzen. Es sei jedoch
angemerkt, dass von den bereits vorgestellten kurdischen Interviewten zwei
auch Aleviten sind: Sakina Teyna und Billent Emir. Letzterer ist sogar als
Baglama-Lehrer sehr aktiv in alevitischen Vereinen. Die Musiker/-innen ent-
schieden sich aber bei offiziellen Konzerten, das Label »kurdisch« dem Label
»alevitisch« titberzuordnen bzw. vorzuziehen.

Nun soll komplettierend eine weitere Nuance musikalischen und gesell-
schaftlichen Engagements prisentiert werden, welche von tirkischstimmi-
gen Aleviten geprigt wird und offiziell unter dem Label »alevitisch« stattfin-
det.

4.1 Allgemeines

Die Aleviten (im Deutschen auch Alewiten) stellen die zweitgréfite muslimi-
sche Religionsgemeinschaft der Tiirkei dar. Uber ihre Grofe existieren nur
Schitzungen, da das Alevitum (auch Alevitentum) keine staatlich erfasste
Identititskategorie darstellt. Unterschiedliche Schitzungen gehen von 5
bis 20 Millionen Aleviten bzw. von einem Bevdlkerungsanteil von 10 bis 25
Prozent aus." Des Weiteren wird davon ausgegangen, dass ca. zwei Drittel
tiirkisch-, ein Drittel kurdischstimmig sind.*

Anders als bestimmte nicht-muslimische Minderheiten, welche in der
Tiirkei unter einem Schutz stehen, der ihnen die Selbstorganisation in Teilen
gesellschaftlichen Lebens ermdglicht und hierbei Rechte — wie die Befreiung
der Kinder vom offiziellen sunnitischen Religionsunterricht an Schulen -

1 Vgl. Kiinnecke 2010: 118.
2 Vgl. Drefiler 2013: 18f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

garantiert, zihlen Aleviten offiziell zu den »Muslimenc. Die islamische Praxis
ist in der Tiirkei einer staatlichen Kontrolle unterstellt, welche vom »Prisidi-
um fiir Religionsangelegenheiten« (Diyanet Isleri Baskanligr [DIB]) ausgefiihrt
wird. Drefiler beschreibt die Arbeit des Prisidiums wie folgt:

»Diese personell und finanziell umfassend ausgestattete Behorde definiert
und organisiert legitime Formen des 6ffentlichen Islam und ist fiir den
Moscheebau ebenso zustindig wie fiir das Erstellen von Fatwas (islamische
Rechtsgutachten) und die Organisation der Pilgerfahrt nach Mekka. Eine
aufderhalb der Oberaufsicht des Diyanet [Herv.i.O.] organisierte und prakti-
zierte Form des Islam ist in der Tirkei formal gesehen illegitim. Wahrend
das Diyanet nun behauptet, ohne Unterschied alle Muslime der Tiirkei, und
darunter fasst es auch die Aleviten, zu reprisentieren, werden alevitische
Belange de facto [Herv.i.0.] gleichwohl kaum beriicksichtigt.<*

Aleviten prisentieren sich im Kontext der Tiirkei hiufig als Gegenstiick zum
sunnitischen Islam. Nicht selten werden Definitionen des Alevitums iiber ei-
ne Aufzihlung dessen, was die Religionsgemeinschaft mit den Sunniten an
Idealen und Traditionen nicht teilt, erbracht.* Bei diesen Aufzihlungen wird
erwihnt, dass alevitische Frauen kein Kopftuch tragen, Minner und Frauen
nicht getrennt beten und das Verzehren von Schweinefleisch nicht als verbo-
ten angesehen wird. Dass einige fiir Sunniten verpflichtende Regeln von den
Aleviten nicht beachtet werden, ist jedoch keinesfalls als gelockerte Auslebung
des Islam zu verstehen, sondern auf ein anderes Grundverstindnis der Be-
ziehung zwischen Mensch und Gott zuriickzufithren. Sékefeld formuliert:

»Der Mensch wird als ein Wesen betrachtet, das sich auf dem Weg zu Gott
befindet, und auf diesem Weg unterschiedlich weit vorangekommen sein
kann. Das Ziel ist der >vollkommene Mensch« [Herv.i.0.] (kamil insan), der
letztlich die Einheit mit Gott erreicht. Ahnlich wie der Sufismus unterschei-
det das Alevitentum vier Stufen auf dem Weg zu Gott, die als Stufen der
Erkenntnis gedacht werden. Auf diesem Stufenweg kénnen Menschen un-
terschiedlich weit voran kommen, und Aleviten gehen davon aus, dass sie
die erste Stufe, die Scharia (tirk.: seriat) bereits iberwunden haben. Fir sie
giltalso der legalistische Islam nicht mehr.<®

3 Drefler 2013: 16.
4 Vgl. Sokefeld 2008: 17.
5 Sokefeld 2008: 17f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

Dies st6f3t jedoch bei gliubigen Sunniten auf Unverstindnis: Aleviten gel-
ten fiir sie als vom Weg abgekommene Muslime, die erneut zu missionieren
sind.

Aufgrund der starken Verehrung Alis werden die Aleviten gelegentlich
auch als historisch mit den Schiiten verbunden angesehen. Drefler be-
schreibt die Gemeinsamkeiten jedoch als gering und ordnet die Aleviten
nicht der schiitischen Tradition zu.” Solomon bezeichnet die Gemeinschaft
als »quasi-ethnic group in Turkey«.®

Beziiglich der staatlichen Behdrde fiir Religionsangelegenheiten DIB
nehmen verschiedene alevitische Gruppierungen und Organisationen un-
terschiedlich Stellung. Sie alle sehen in der Tatsache, dass ihre Interessen
nicht unterstiitzt werden, eine Verletzung der Staatsneutralitit, wiinschen
sich jedoch verschiedene Lésungen: Ein Teil der Aleviten méchte im DiB
reprisentiert sein und fordert, ein Prozentsatz der finanziellen Mittel solle an
die Aleviten gehen, das Alevitum im offiziellen muslimischen Religionsunter-
richt reprisentiert und die dede (Oberhaupt der religiésen Gemeinschaft) als
Staatsbedienstete eingestellt werden. Andere erkliren, die Behorde miisse
die Unabhingigkeit vom Staat erlangen; die Aleviten missten zudem eine
parallele, gleichberechtigte Behorde fiir die Organisation ihrer eigenen Be-
lange schaffen. Wieder andere wiinschen sich die Abschaffung der Behérde
und des Religionsunterrichts an Schulen allgemein.’

Seit 2000 werden die Aleviten in den jihrlichen Tiirkei-Fortschrittsberichten
der Europdischen Kommission erwdhnt. Ihre Anerkennung als Religionsge-
meinschaft und ihre politische Gleichberechtigung sind hierbei angemahnt
worden.”® Schwierigkeiten beziiglich einer offiziellen Definition des Alevit-
ums ergaben sich jedoch auch fiir die Europiische Kommission:

6 Vgl. Seufert/Kubaseck >2006: 145.

7 DreRller beschreibt die wenigen Gemeinsamkeiten mit den Schiiten wie folgt: »Wie
die Zwolferschiiten erinnern die Aleviten ihre eigene Geschichte als Leidensgeschich-
te, die ihren Kristallisationspunkt in der Erzihlung der Tragddie von Kerbela hat,
dem Griindungsmythos der Zwolferscharia. Schiitischer Tradition zufolge wurden in
der Wiste nahe bei dieser irakischen Siedlung im Jahr 680 n. Chr. der Sohn Alis und
dritte Imam Huseyin sowie seine ihn begleitenden Angehdérigen von umayyadischen
Truppen massakriert. Uber die ritualisierte Erinnerung der mythologisch verklarten
Schlacht von Kerbela hinausgehend haben die Aleviten allerdings wenig mit dem
Mainstream der Zwolferschia gemein.« (DrefRler 2013: 29.)

8 Solomon 2008: 80.

9 Vgl. Massicard 2013: 52.

10  Vgl. Sokefeld 2008: 31.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

149


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

»[..] die Frage der Definition des Alevitums [hat] im offiziellen Kommissions-
bericht des Ofteren zu heftigen Diskussionen gefiihrt, insbesondere als die
Aleviten hier als>muslimische Minderheit<[Herv.i.0.] (2004), >nicht sunniti-
sche muslimische Gemeinschaft< (2005) und als >staatlich nicht anerkannte
muslimische Gemeinschaft« (2006) definiert worden waren. Seit 2007 ver-
meiden es die jahrlichen Berichte der EU-Kommission zur Tiirkei, das Alevi-
tum religios zu definieren. Somit nahm die Spezifitiat der Definition von Jahr
zuJahr ab, und zwar im Verhiltnis zu den durch die jeweiligen Definitionen
hervorgerufenen, emporten Reaktionen von tiirkischer Seite. Mit anderen
Worten: Die EU-Kommission hatte wohl erkannt, wie hochpolitisch die Fra-
ge der Definition des Alevitums ist und sich deshalb augenscheinlich dazu
entschlossen, sich aus der Diskussion herauszuhalten.«"

Die Frage, ob das Alevitum tiberhaupt religiés zu definieren ist, wird jedoch
nicht nur von auflen gefithrt: Auch innerhalb der Gemeinschaft gibt es Grup-
pierungen, die sich von der Religion abgewandt haben, aber auf der Zugeho-
rigkeit zu einer kulturellen Gruppe bestehen. Dies ist u.a. darauf zuriickzu-
fithren, dass seit den 1960er Jahren alevitische Intellektuelle und Kiinstler/
-innen begannen, sich in politisch linken Organisationen zusammenzufinden.
Die alevitische Geschichte wurde von ihnen neu interpretiert und zu einer po-
litischen Geschichte umgeschrieben. Daher begreifen manche das Alevitum
als eine Philosophie bzw. Lebenseinstellung ohne religiése Charakteristika,
welche »sowohl spezifisch anatolische als auch universal humanistische Zii-
ge«'” aufweist. Massicard formuliert:

»Certain left-wing writers consider it as first and foremost an oppositional
political belief, which subsequently acquired a religious dimension, with the
Alevis having adopted Ali qua [Herv.i.0.] representative of oppressed jus-
tice. [...] Aleviness, which is particularly prevalent amongst disadvantaged
classes, is seen here as a form of a proto-collectivism serving to address ma-
terial problems, and characterised by its perpetual opposition, as confirmed
by the popular revolts during the Ottoman Empire. This Marxist thesis en-
ables non-believers to perceive themselves as Alevis. Alevi identity can thus
be reconstructed, even along non-religious lines.«"

b8 Drefiler 2013:13.
12 DreRler2013:15.
13 Massicard 2013: 63.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

Parallel zu dieser Tendenz kann jedoch auch in Teilen des Alevitums eine Wie-
derbelebung und neue Inszenierung von Religiositit seit den 1990er Jahren
beobachtet werden.*

Somit lasst sich konstatieren, dass unter dem Begriff des Alevitums heu-
te unterschiedliche, zuweilen sich gegenseitig ausschlieRende, Definitionen
existieren.

In diesem Kontext zeigt sich auch die Schwierigkeit der Festlegung auf
eine gemeinsame Geschichte. Hendrich beschreibt den Wunsch nach dieser
wie folgt:

»[...] das Alevitentum der Gegenwart [sucht] in einem Umfeld nach der ei-
genen ldentitdt [..], in dem Geschichte als Identifikator und Anspruchsbe-
griindung ein akzeptiertes Mittel, wenn nicht gar eine Waffe, darstellt, und
in dem parallel dazu einem Kollektiv ohne Geschichte das Selbstverstindnis
als Kollektiv, ein Partizipationsrecht am 6ffentlichen Raum und die kulturel-
le Anerkennung verweigert werden.«®

Werden nun meist die Kizilbas™ (Elitetruppen der schiitischen Safaviden,
welche fir Aufstinde gegen die osmanischen Herrscher bekannt sind) als
direkte Vorginger der Aleviten genannt, so wird dennoch gelegentlich auch
schlichtweg von Turkmenen' (viele der Kizilbag waren Turkmenen) gespro-
chen oder sich auf die Bektagi gestiitzt. Letztere werden jedoch zuweilen auch
als eigene, vom Alevitum unabhingige Gruppierung verstanden. Kurz soll
hier die Geschichte der Bektagi umrissen werden.

Die Bektagi genossen im Osmanischen Reich im Gegensatz zu den Kizil-
bag zeitweise politischen Einfluss, stellten jedoch ebenfalls keine homogene
Gruppe dar.

»Religiose Autoritatist [...] bei den ¢gelebi-Bektasis [Herv.i.0.] an Abstammung
gebunden. Nicht so jedoch bei den baba-Bektasis, denn die tarikat der baba-
Bektasis ist eine Initiationsgemeinschaft. [...] Die ¢elebi-Bektasis waren die of-
fiziellen Verwalter des Hauptkonvents (zaviye) von Hacibektas, der als reli-
giose Stiftung (vakif) in die osmanische Verwaltung eingegliedert war. Die
baba-Bektasis hingegen hatten eine enge Verbindung zum Janitscharenheer.
Somit waren beide Bektasi-Zweige institutionell iiber staatliche Strukturen

14 Vgl. Drefler 2013: 21.

15 Hendrich 2008: 42.

16  Vgl. Sokefeld 2008: 11.

17 Vgl. Seufert/Kubaseck 2006 : 142f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

an das osmanische Herrscherhaus angebunden, wihrend die Kizilbas sozial
und 6konomisch weitgehend marginalisiert waren — insbesondere diejeni-
gen, die nicht mit der Bektasiye affiliiert waren.«'®

Manche Kizilbag schlossen sich dem Bektaschitum an. In der ersten Hilf-
te des 19. Jahrhunderts wurden unter Sultan Mahmud allerdings auch ihre
Kl6ster und Gebetsorte zerstort oder in Stitten des sunnitischen Islam um-
gewandelt.”

Massicard beschreibt die Bektagi dennoch als — auch nach der Republik-
griindung — weniger marginalisiert als die Aleviten und konstatiert fir die
1960er Jahre, viele Aleviten hitten sich den Bektagi angeschlossen, um sich die
Eingliederung in die tiirkische Gesellschaft ein wenig zu erleichtern.*® Auch
der vereinte Term »Alevi-Bektagi« kann heute als Selbstbezeichnung vorge-
funden werden.* Hendrich formuliert:

»Die gesamte bektaschitisch-alevitische Bewegung der Gegenwart ist auf
der Suche nach ihrer Meistererzahlung und sieht sich mit dem Problem
konfrontiert, dass es auch in diesem Bereich, genauso wie in Fragen der
Claubenslehre und der Rituale, an einer dogmatischen Instanz smangelt<
[Herv.i.0.]. Also stehen sich der Wunsch nach einem identitits- und ein-
heitsstiftenden Geschichtsbild und die kreative Freiheit jedes alevitischen
Individuums, ein persdnliches Geschichtsbild zu entwerfen, anscheinend
unversohnlich gegeniiber. Dieses Problem verhindert jedoch auf keinen Fall
die private und 6ffentliche Diskussion zum Thema und hat eine Reihe von
sLosungsmoglichkeiten< [Herv.i.0.] hervorgebracht.«**

Einige Gemeinsambkeiten lassen sich jedoch finden: In den unterschiedlichen
historischen Herleitungen ist stets von Verfolgung, dem zuriickgezogenen
Leben in abgeschiedenen Gegenden und von Takiyya, der geheim gehalte-
nen alevitischen Identitit und damit verbundenen versteckten Religionsaus-
tibung, die Rede.

Elemente von Verfolgung pragten auch die vergangenen Jahrzehnte, das
alevitische Leben des 20. Jahrhunderts. So kam es zwischen 1978 und 1980 zu

18 DreRler 2013: 24f.

19 Vgl. Massicard 2013: 14ff.
20  Vgl. Massicard 2013: 27.
21 Vgl. DreRler 2013: 24.

22 Hendrich 2008: 43.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

Pogromen: Alevitische Nachbarschaften wurden attackiert. Was von kleine-
ren Gruppen anti-alevitischer Aktivisten und Aktivistinnen gestartet worden
war, erhielt von der Zivilbevolkerung weitestgehend Unterstiitzung.* Massi-
card fragt nach den Griinden hierfiir und untersucht den Aspekt des Gesell-
schaftsaufstiegs von Aleviten.

»What role did the competition for economic resources play? Social differ-
entiation meant that the Alevis —including those in towns in central Anato-
lia — started to occupy positions (in trades, business, the liberal professions
and the upper echelons of the civil services) that had previously been the
preserve of Sunnis. And since they were starting from a lower point, they
climbed the social ladder more rapidly in relative terms. The upheaval of the
social hierarchy was apparently not well received by certain Sunnis [...]«**

Nach dem Militirputsch von 1980 wurden alevitische Organisationen ge-
schlossen und Menschen in Leitungspositionen vor Gericht gestellt und des
Separatismus angeklagt. Positionen des Staatsapparates, welche zuvor auch
von Linken mit Engagement fiir Minderheitenrechte tibernommen worden
waren, wurden nun durch Konservative neu besetzt. Die Aleviten wurden
hierdurch bei der Ressourcenverteilung noch schlechter gestellt als zuvor.”

Ein Element, das zur weiteren Zersplitterung der alevitischen Community
beitrug, soll erwihnt sein: Massicard untersuchte die Unterschiede der Mo-
bilisierungstechniken in den lokalen alevitischen Organisationen und stellte
hierbei fest, dass nicht nur die Definition der eigenen Gemeinschaft des Ale-
vitums variiert, sondern vor allem auch das Bild »des Anderenc. Fiir die Ale-
viten in Sivas beschreibt sie klassisch die Sunniten als jene Gruppe, von der
man sich distanzieren wolle, wohingegen sie fiir Malatya festhilt, hier kime
es den alevitischen Organisationen vor allem darauf an, sich von kurdischen
Nationalisten und radikalen Linken abzusetzen.*

Im Zuge der grofien Wellen der Emigration aus der Tiirkei verliefen auch
zahlreiche Aleviten ihr Heimatland. Heute verfiigt Deutschland tiber die
grofite und politisch aktivste alevitische Bevolkerung Europas.”” Im Kontext
des Diaspora-Lebens erlebten die Aleviten eine bemerkenswerte Verinderung

23 Vgl. Massicard 2013: 31.
24  Massicard 2013: 31.

25  Vgl. Massicard 2013: 35ff.
26  Vgl. Massicard 2013: 173.
27 Vgl. Massicard 2013: 185.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

ihrer gesamtgesellschaftlichen Stellung: War die tiirkische Mehrheitsgesell-
schaft ihnen mit gezielter Ablehnung begegnet, so zeigte sich die deutsche
Mehrheitsgesellschaft ihren Besonderheiten gegeniiber indifferent.?®

Zunichst fithrten viele Aleviten ihre versteckte Form der Religionsaus-
iibung fort. Organisierten sie sich in Vereinen oder traten sie bereits be-
stehenden Vereinen bei, so waren diese politisch ausgerichtet, nicht religios
oder kulturell, insbesondere sozialdemokratisch, z.T. aber auch linksrevolu-
tiondr.”

Erst in den spiten 1980er Jahren begannen Aleviten in Deutschland als
eine Gemeinschaft mit gemeinsamen religiésen und/oder kulturellen Idealen
offentlich aufzutreten. Sékefeld benennt folgende Griinde fiir diese Verinde-
rung:

»[..] zum einen [geschah dies] als Antwort auf Gewalttaten und den wach-
senden Einfluss des politischen Islam in der Tiirkei, zum anderen in Reaktion
auf einerseits einen verstirkten Rassismus und andererseits die wachsende
Popularitit der Multikulturalismus-ldee in Deutschland.«*°

Im Dezember 1988 griindete sich die »Alevitische Kulturgruppe«, welche im
Oktober 1989 die »Alevitische Kulturwoche« in Hamburg — samt Diskussio-
nen, Konzerten von aus der Tiirkei eingeflogenen alevitischen Musizierenden
und Cem (Gottesdienst) — veranstaltete. Die Aleviten stellten hier Forderungen
an die Tiirkei, wie etwa die Garantie von Religionsfreiheit, jedoch auch an die
deutsche Offentlichkeit: Forschungen und Debatten iiber Migranten und Mi-
grantinnen aus der Tiirkei diirften kiinftig nicht nur den sunnitischen Islam
beriicksichtigen. Die Gemeinsambkeiten der alevitischen Kultur mit der deut-
schen — im Gegensatz zur sunnitischen — wurden hervorgehoben.* Sékefeld
beschreibt die Vorgehensweise der alevitischen Aktivisten und Aktivistinnen
wie folgt:

»Im Gegensatz zur gingigen Strategie von Einwanderergruppen, ihre Iden-
titat durch die Betonung des Unterschieds zur Mehrheitsbevélkerung zu
definieren und die Anerkennung dieser Differenz einzufordern, betonen
Aleviten in Deutschland, vor allem aber die in den Organisationen akti-
ven Aleviten, den Unterschied zu sunnitischen Tirken. Indem Aleviten

28  Vgl. Creve 2003: 278.
29 Vgl. Sokefeld 2008: 20f.
30 Sokefeld 2007:174.

31 Vgl. Sokefeld 2008: 23f.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

die Unterschiede des Alevitentums zu einem weitgehend >fundamentali-
sierten< [Herv.i.0.] Bild des sunnitischen Islam herausstellen, betonen sie
gleichzeitig die Kompatibilitit von deutscher und alevitischer Kultur. [..]
Tatsachlich gleichen sich der dominante alevitische und der dominante
deutsche Islamdiskurs bis aufs Haar: In beiden wird die potentielle oder
tatsachliche Gefahrlichkeit des Islam herausgestellt und Islam hiufig mit
Islamismus gleichgesetzt.«**

Jedoch lassen sich auch hier gegenliufige Beobachtungen anstellen. So for-
muliert Hendrich, nicht in Bezug auf den 6ffentlichen Islamdiskurs, doch als
Verweis auf die alltiglichen Beziehungen zwischen (auch nicht politisch or-
ganisierten) Aleviten und Sunniten:

»Das Verhaltnis zu den >historischen Feinden< [Herv.i.0.], den Sunniten in
Deutschland erfiahrt eine deutliche Modifikation. [...] ihr Alltag und ihre Er-
fahrungen in Deutschland [sind] denen der Aleviten oft ndher als denen der
deutschen Mehrheitsgesellschaft. Das Zusammenleben und die notwendi-
ge Solidaritatzwischen den Migranten erfordert, die Verfolgung der Aleviten
durch die Sunniten zu relativieren oder als >vergangen< [Herv.i.0.] aus dem
kollektiven Gedachtnis herauszunehmen.«*

Infolge der Kulturwoche entstanden weitere Vereine, welche es sich zum Ziel
setzten, das Alevitum bekannt zu machen und fir seine Anerkennung zu wer-
ben. Nach dem Massaker an Aleviten wihrend eines Kulturfestivals in Sivas
(Tarkei) im Juli 1993 wuchs die Selbstorganisation nochmals an: 60.000 Ale-
viten aus ganz Deutschland und aus Nachbarlindern demonstrierten in Kéln
gegen die Gewalttat; im folgenden Jahr entstanden in Westeuropa iiber hun-
dert neue alevitische Vereine. Der Zusammenschluss in einem Dachverband
mit Sitz in Koln wurde schliefilich vollzogen. Nach mehrfachem Namens-
wechsel heif3t dieser heute »Alevitische Gemeinde Deutschland« (Almanya Ale-
vi Birlikleri Federasyonu, [AABF]) und umfasst iiber hundert Vereine; weitere
Organisationen existieren auflerhalb der AABF.**

Die zuletzt gewihlte Selbstbezeichnung der alevitischen Community
als »Gemeinde« setzt einen erneuten Schwerpunkt auf die Zugehérigkeit
zu einer Religionsgemeinschaft (in Abgrenzung zu einer rein kulturellen
Gruppierung). Dieser Name wurde hauptsichlich aufgrund der hiermit in

32 Sokefeld 2008: 26f.
33 Hendrich 2008: 61.
34  Vgl. Sokefeld 2008: 24ff.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Deutschland verbundenen rechtlichen Vorteile gewihlt: Die Anerkennung als
Glaubensgemeinschaft wurde hierbei angestrebt und erfolgte letztendlich
im Jahr 2005. Diese bietet den Aleviten nun die Moglichkeit, in Kooperation
mit dem deutschen Staat Religionsunterricht an staatlichen Schulen zu
erteilen.® Als weiteren Wunsch der alevitischen Gemeinschaft beschreibt
Aksiinger die Grindung eines alevitischen Friedhofs, der die Ausfithrung
spezieller ritueller Handlungen der Totenfeiern in Deutschland praktizierbar
macht.*

Jedoch bieten sich durch die Eingliederung der alevitischen Emanzipati-
onsbewegung in den deutschen rechtlichen Rahmen nicht nur neue Vorteile,
sondern auch neue Schwierigkeiten: Die Ausbildung der Verantwortlichen fir
religiése Bildung muss nun standardisiert werden. Aksiinger schreibt:

»Wahrend im traditionellen Kontext das sakrale Wissen innerhalb der Fami-
lie primar mindlich tradiert wurde, steht man im Migrationskontext nun-
mehr vor der Herausforderung, die Dede/Ana [Herv.i.O.] im Rahmen von in-
stitutionellen Weiter- und Fortbildungsangeboten >theologisch« [Herv.i.0.]
zu qualifizieren. Auch hier missen die Lehrinhalte verschriftlicht und so-
mit auch generalisiert werden, so dass regionalspezifische Formen des re-
ligiosen Wissens und der rituellen Praxis bei der Ausbildung der Dede nur
noch von peripherer Bedeutung sind. Andererseits reflektiert sich in einer
solchen delokalisierten Form der Wissensvermittlung auch die Realitat der
im Migrationskontext gegebenen Zusammensetzung der alevitischen Ritu-
algemeinden. Wihrend sich diese in den Herkunftsregionen auf verwandt-
schaftlicher Basis konstituierten, sind sie im Migrationskontext aus einer he-
terogenen Gruppe von Ritualteilnehmern zusammengesetzt. Die Dede/Ana
missen sich somit per definitionem einer standardisierten und homogeni-
sierten Form des Wissens und der Ritualpraxis zuwenden, um die Heteroge-
nitit der Partizipanten transzendieren zu kénnen.«*’

Im Jahr 2002 schlossen sich verschiedene in Europa ansissige alevitische Ver-
binde zu einer noch gréferen Vereinigung zusammen, der »Konfoderati-
on der Alevitengemeinden in Europa« (Avrupa Alevi Birlikleri Konfederasyonu
[AABK]), ebenfalls mit Sitz in Kéln. Die Vereinbarkeit »alevitischer« und »eu-
ropiischer« Werte wird hier auf noch héherer Ebene hervorgehoben. So ver-

35 Vgl Akslinger 2013: 144f.
36 Vgl. Aksiinger 2013: 171.
37  Aksiinger 2013: 232.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

offentlichte die AABK vor der Europawahl 2004 ein Flugblatt in sieben Spra-
chen mit folgender Mitteilung:

»Die Alevitische Union Europa begriifdt, dass die in Europa lebenden Aleviten
sich als ein Teil der europdischen Gesellschaft verstehen. Alevitische Wert-
vorstellungen sind mit europdischen Werten weitgehend konform. Unsere
vorrangigsten Ziele sind:

- Rechtstaatlichkeit [sic!]

- Gerechtigkeit, Meinungs- und Glaubensfreiheit

- Das gemeinsame Streben nach Frieden

- Der Kampf gegen Rassismus, Fundamentalismus und Terrorismus.«*®

Massicard weist jedoch darauf hin, dass die AABK keinesfalls alle alevitischen
Vereine reprisentiere.” Wie so hiufig, wenn es um alevitische Selbstdarstel-
lung geht, scheint hier nur eine Auswahl an Aspekten integriert zu sein.

In Deutschland wird teilweise sogar eine eigenstindige Kulturorganisa-
tion kurdischstimmiger Aleviten angestrebt. Seit 1996 existiert die »Kurdi-
sche Alevi-Forderation« (Federasyona Elewiyén Kurdaistani [FEK]), welche ca. 20
Organisationen umfasst und ihren Sitz auch in K6ln hat. Eine Zusammenar-
beit zwischen der deutschen AABF und der FEK wurde mehrfach angestrebt,
scheiterte jedoch immer wieder aufgrund politischer Ansichten.*® Massicard
schreibt:

»[...] the Federation of Kurdistan Alevis was created, something which would
have been unthinkable in Turkey where its review (Ziilfikdr [Herv.i.0.], sub-
sequently renamed Semah) was banned.«*'

Jedoch blieb der Féderation auch in Deutschland die offizielle Anerkennung
aufgrund von Verbindungen zur PKK, welche auch hier als illegal eingestuft
wird, verwehrt.*

38 AABK, nach Sokefeld 2007: 177.

39 Vgl Massicard 2013: 54.

40 Vgl. Aksliinger 2013: 143.

41 Massicard 2013:188.

42 Massicard formuliert: »The possibility of setting up a body linked to the PKK was envis-
aged in 1993, following on from events in Sivas. The public authorities in Berlin, who
were aware of its links to the PKK, did not accord it official status. [..] Only a few peo-
ple were active: since it is not possible to be the director of a non-existent association,
there was little benefit in mobilisation, which was thus a form of illegal volunteering.
Partly for the same reasons, this phantom association was considered illegitimate by
the other Alevists in Berlin who were reluctant to be in contact with it, thus further

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

157


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Viele kurmanci- und zazasprachige Aleviten organisieren sich aber in den
der AABF angehorigen Teil-Organisationen, wie bspw. innerhalb des Ber-
liner »Kulturzentrum anatolischer Aleviten« (Anadolu Alevileri Kiiltiir Merkezi
[AAKM]).®

Der alevitischen Diaspora-Situation wird hiufig nachgesagt, die aleviti-
sche Emanzipationsbewegung in der Tiirkei mitbeeinflusst zu haben. Erol
schreibt:

»[..] since association activities and publication started a bit earlier in the
Alevi diaspora than in Turkey, one can assume that migrants in Europe may
have to some extent stimulated the Alevi awakening in their native coun-
try.«44

Nachdem infolge des Militirputschs die politischen Moglichkeiten in der Tiir-
kei zeitweise extrem eingeschrinkt worden waren, wurde sich in den spate-
ren 1980er Jahren jedoch auch hier dem kulturellen Identititsdiskurs zuge-
wandt. Soziale Ungleichheiten und das politische Konzept der Homogenisie-
rung wurden nun aus einem anderen Blickwinkel als vor dem Putsch kriti-
siert: Die Mobilisierung wurde jetzt nicht von genuin politischen, sondern
von kulturellen Gruppierungen vorangetrieben.* Die Bewegung, welche in
intellektuellen Kreisen der Grof3stidte startete und erst spiter auch mittel-
grofie und kleine Stidte erreichte, bestand zunichst zu einem bedeutenden
Teil aus Aktivisten und Aktivistinnen, die schon vorher politisch aktiv gewe-
sen waren. Bereits existierende politische Netzwerke konnten daher fir die
aufkeimende alevitische Bewegung genutzt werden.*® Jedoch waren die Inter-
essensvertretung und die Organisation von Aktionen auch hier wieder divers
und von unterschiedlichen - z.T. gar sich widersprechenden — Subrichtun-
gen geprigt. Massicard unterscheidet drei Hauptstromungen der 1990er Jah-
re: die kulturelle Bildung und kulturelle Wiederbelebung, die politische und

marginalising it. [...] The Alevi branch of the PKK sought to mobilise people primarily
via traditional ceremonies (weddings, circumcisions) and concerts or Kurdish nation-
alist events. The autonomy of the sKurdistan Alevis< [Herv.i.0.] is thus purely relative,
and it is not necessarily much easier to voice an openly Kurdish nationalist form of
Alevism in Berlin than it is in Turkey.« (Massicard 2013: 180f.)

43 Vgl. Massicard 2013:181.

44 Erol 2008:155.

45  Vgl. Massicard 2013: 38.

46  Vgl. Massicard 2013: 42ff.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

soziale Ausrichtung und die religiése Organisation.*’ Hierbei weist sie auf
folgende Problematik hin:

»Who is able to speak in the name of the >Alevi community< [Herv.i.0.] that
all Alevists say exists? Whenever Alevis were invited to talks with the gov-
ernment or parties, they nearly always came as a delegation of various or-
ganisations, often unable to agree amongst themselves. Equally, whenever
an organisation was in contact with a political leader, the others lost no time
in publicly stating that it is not representative, thus undermining its negoti-
ating capacity.«*®

Mit der Zeit iiberdachten die meisten Organisationen und Parteien der Tiir-
kei ihre Haltung zum Alevitum. Die PKK, urspriinglich von Kurden aus sun-
nitisch geprigten Gebieten gegriindet und unterstiitzt, warb ab der Mitte der
1990er Jahre explizit um die Beteiligung kurdischstimmiger Aleviten.* Auch
die Islamisten formulierten ihre Beziehung zum Alevitum umsichtiger als zu-
vor. Massicard schreibt:

»The Islamist parties have thus adapted numerous initiatives to woo Alevis,
seeking to come across not as Sunni but as great gathering of the faithful,
including Alevis, against the smaterialist< [Herv.i.0.] with the goal of finally
setting faith free — an attitude that has also been adopted to some extent
by the AKP [..] They present themselves as the allies of the Alevis, but keep
denying them any specificity: they are Muslims like others and don’t need
separate places of worship or whatsoever. Many Islamists present Aleviness
as a form of Turkish Islam.«*°

Auch in Deutschland nahmen im Laufe der Zeit immer mehr Parteien das
Aleviten-Thema in ihr Programm auf. Massicard fithrt dies auf die Tatsache
zuriick, dass sich zunehmend Menschen tiirkischer oder sogar spezifisch ale-
vitischer Herkunft in deutschen Parteien engagieren.”

Im Folgenden soll nun das Kulturleben der Aleviten — ein besonders ver-
bindendes Element - niher beleuchtet werden mit einer Schwerpunktset-
zung auf der Musikkultur. In der alevitischen Tradition spielt Musik gemein-
hin eine grofRe Rolle — auch bei der Durchfithrung religiéser Praktiken. So

47  Vgl. Massicard 2013: 49.

48  Massicard 2013: 52.

49  Vgl. Massicard 2013: 73f.
50 Massicard 2013: 75f.

51 Vgl. Massicard 2013: 192.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

159


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160  Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

wird eine Cem-Zeremonie (Gottesdienst) mithilfe von Musik strukturiert. Gre-

ve schreibt:

»Geleitetwird eine solche cem [Herv.i.O.] von einem geistigen Fithrer, pir oder
miirsit, bzw. meist von einem ihrer Vertreter, einem dede. Frauen nehmen
gleichberechtigt an cem teil. Zunichst bespricht der dede aktuelle Streitig-
keiten unter Gemeindemitgliedern. Dann beginnt ein Sianger und baglama-
Spieler (zakir, post oder dsik), das Glaubensbekenntnis (ikrar) zu singen, spa-
ter duvaz, Hymnen zu Ehren der zwélf Imame, sogenannte deyis, Lieder re-
ligiésen bis philosophischen Inhalts, mersiye, Klagelieder um den Tod von
Hiseyin sowie miraglama (Auferstehungslieder), zu denen die ersten semah-
Tanze erfolgen. Unter den insgesamt zwolf religiésen Diensten bildet der
semah einen der spirituellen Hohepunkte jeder cem. Theoretisch gehort der
zakir (Musiker) zu den zwolf Dienern, die fiir den Ablauf einer cem verant-
wortlich sind, in den Dorfern sangen allerdings hidufig die dede selber, heute
sind nicht selten auch zwei oder drei Musiker beteiligt.«*

Im religi6s gelebten Alevitum symbolisiert die Baglama zudem den Glauben.

Leicht unterschiedliche Beschreibungen der Reprisentation von wichtigen

Elementen des Alevitums durch den Instrumentenkorpus existieren hierbei.
Markoff schreibt:

»For the Alevis, the baglama [Herv.i.0.]has become a powerful symbol of their
group identity and their creed. It is also a material representation of Imam
’Ali and the tenets of his faith: the resonator is said to represent his body, the
neck his sword Zulfikar, the twelve strings (and sometimes frets) the twelve
Shi’ite imams, and the lower course of strings the Prophet Muhammad. «*3

Hendrich formuliert in leichter Variation hierzu:

»Der Korpus symbolisiert Ali oder das geheime Wissen, der Hals das mythi-
sche Schwert Alis >Ziilfikar< [Herv.i.0.] oder, aufgrund seiner formalen Ahn-
lichkeitzum arabischen Buchstaben Alif,>Allah<sowie»>Ali«. Der Steg erinnert
an die Tirschwelle (esik<), die in weiten Teilen der zentralasiatisch und/oder
durch Tirkmenen beeinflussten Kulturen tabu ist. Wenn das Griffbrett zwolf
Biinde aufweist oder das Instrument mit zwolf Saiten bespannt ist (wie die

52
53

Creve 2003: 286.
Markoff 2002: 796.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

grofle >¢agiir< genannte Laute Ostanatoliens), dann verweist diese Zwoélfheit
auf die Reihe der zwélf, den Aleviten und Schiiten heiligen Imame.«<**

Sogar die Bezeichnung »Koran mit Saiten« (telli kuran) fir die Baglama exis-
tiert.*

Jedoch spielt Musik keinesfalls nur im Kontext ausgelebter Religiositit

eine Rolle fiir alevitische Gemeinschaften: Selbst im 21. Jahrhundert erlernen
Jugendliche, fir die die Frage nach religiéser Tradition in den Hintergrund

geriickt ist, zahlreich das Baglama-Spiel®®, und auch in Deutschland organi-

sieren alevitische Kulturvereine zahlreich Baglama-Kurse und Unterricht im

Tanz Semah®”, welcher an sich ein gottesdienstliches Ritual darstellt.

Massicard sieht in den musikalischen Traditionen gar die einzig unum-

strittenen Elemente der alevitischen Kulturzugehorigkeit.

»In order to affirm Alevi difference in symbolic ways, its defenders have also
invented and deployed markers [..]. [..] These figures have three different
orders of signifieds. A portrait of Ali, first, represents Ali; second, is a marker
of Aleviness; and, third, it denotes a specific conception within the Alevi se-
mantic field. The range of pro-Alevi symbols goes from Ziilfikar, the sword
of revolt, to the dove of peace often associated with Haci Bektas. It is a hete-
roclite set making it possible to condense a wide range of significations. The
only neutral signs are the semah [Herv.i.0.] and saz, since they are viewed by
everyone as symbols of Aleviness and denote no more than this.«*®

Die Musik der Aleviten dient zudem mitunter dem Vorantreiben gesellschaft-
licher Debatten:

»Their musical repertoire was politicized and appropriated by leftist revolu-
tionaries because its themes spoke to contemporary struggles. [... From the
1970s] until the late 1980s, Alevi performers concealed their sacred reper-
toire: they replaced the names ’Ali and Huseyn with dost >friend< [Herv.i.0.],
or they used less threatening texts with the melodies of sacred works such
as hymns in praise of the twelve Shi’ite imams.«*®

54
55
56
57
58
59

Hendrich 2004: 168f.

Vgl. Greve 2003: 287.

Vgl. Seufert/Kubaseck >2006: 145.
Vgl. Sokefeld 2008: 26.
Massicard 2013: 64f.

Markoff 2002: 798.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

161


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Dass die Thematik des politischen Widerstands in alevitischen Gedichten und
Liedern so hiufig vorkommt, ist auf die bereits dargestellte Geschichte der
Ausgrenzung und Verfolgung von Aleviten zuriickzufiithren. Auch heute wird
ihnen noch eine politisch subversive Grundhaltung nachgesagt. Nach den
Gezi-Protesten etwa liefd die tiirkische Polizei verlauten, 78 Prozent der rund
5500 festgenommenen Demonstrationsteilnehmer/-innen seien alevitischen
Glaubens - und dies obwohl die alevitische Identitit nicht offiziell erfasst
wird und daher nicht statistisch gemessen werden kann.*

Der Beliebtheit alevitischer Musik in grofRen Teilen der Gesellschaft tut
dies jedoch keinen Abbruch. Markoff beobachtete bereits in den 1980er Jahren
eine Wiederbelebung alevitischen Repertoires und fithrte dies auf den beson-
ders gefiihlvollen Charakter der Musik zuriick.®* Dass alevitische Musik zum
einen sehr beliebt und zum anderen besonders emotional sei, sagten auch
wieder und wieder meine Interviewpartner/-innen — sowohl die alevitischen
als auch die nicht-alevitischen.

4.2 Beobachtungen: alevitisches Kulturleben in Deutschland

Ich lernte Adil Arslan, Leiter der Deutsch-Tiirkischen Musikakademie, im Au-
gust 2015 kennen. Per E-Mail war ich mit ihm in Kontakt getreten und er hatte
angeboten, mir eine Fithrung durch die Musikakademie zu geben. Die Akade-
mie und ihren Leiter méchte ich hier kurz prisentieren und dabei aufzeigen,
als wie viel stirker institutionalisiert und nicht marginalisiert ich die Orga-
nisation alevitischer Musik in Deutschland von Anfang an im Vergleich zur
Protestmusik und insbesondere zur kurdischen Musik wahrnahm.

Die Deutsch-Tiirkische Musikakademie liegt in einem grof3en Altbau in
Berlin-Schonefeld und gehort zu einem Kinstlerkollektiv: In den verschie-
denen Etagen des Hauses sind unterschiedliche Kunstformen vertreten. Im
Musikakademieflur hingen Zeitungsartikel, Projektberichte und Poster von
Kampagnen, an denen Adil Arslan und die Akademie beteiligt waren, gerahmt
an den Winden, u.a. ein grofRes Plakat, auf dem der ehemalige Berliner Biir-
germeister Klaus Wowereit und Adil jeder eine Baglama in der Hand halten
— um fiir kulturelle Vielfalt in Berlin zu werben.

60 Vgl. Yiicel 2014:164.
61 Vgl. Markoff 1986: 51.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

Adil empfing mich, fihrte mich in einen der grofRen, hellen Riume und
zeigte mir Konzertprogramme vorangegangener Grof3projekte der Akademie,
u.a. in der Berliner Philharmonie. Auch schenkte er mir zwei CDs aus seiner
eigenen beeindruckenden Karriere.

Spiter gingen wir unweit der Akademie essen. Tiirkische Instrumental-
musik erklang in dem kleinen Restaurant, das mich an Istanbuler Studenten-
cafés erinnerte. Es war hier vollig anders als in den meisten Lokalen, die mei-
ne anderen Interviewpartner/-innen iiber die Jahre fiir Treffen vorgeschlagen
hatten und im weiteren Verlauf meiner Studie noch vorschlagen wiirden, in
Koln-Ehrenfeld, der Kdlner Innenstadt und Berlin-Kreuzberg — und erst recht
als in jenen Wohngegenden Deutschlands, die dafiir bekannt sind, beliebt bei
konservativeren Anwohnern und Anwohnerinnen aus der Tiirkei zu sein, wie
Koln-Miilheim, Berlin-Wedding und Berlin-Neukélln. In Adils Musikakade-
mie und den Lokalen drum herum - spiter einmal begleitete ich ihn nach
einem Konzert seines Chores in ein weiteres Restaurant der Gegend - lag
etwas sehr Gepflegtes und Intellektuelles in der Luft.

4.3 Portraits alevitischer Musikschaffender in Deutschland

Portraits von titrkischstimmigen alevitischen Musikschaffenden sollen nun
einen Einblick in das musikalisch-politische Schaffen der Community ermog-
lichen.

4.3.1 Musikerportrait Kemal Ding

Kemal Ding ist ein alevitischer Baglama-Virtuose aus Istanbul, welcher mir
von allen zuvor im Rahmen dieser Arbeit Interviewten fiir ein Gesprich emp-
fohlen worden war. Ich traf ihn am 7.7.2015 in der Kdlner Innenstadt, wo wir
uns ein ruhiges Restaurant als Ort fiir das Interview suchten.

Kemal wuchs bis zum Militirputsch 1980 in der Tiirkei auf als Sohn ei-
ner musikalisch interessierten Familie — sein Grofdvater besaf ein alevitisches
Musikarchiv. Zu Zeiten des Militirputsches besuchte Kemal die Grundschu-
le. Seine Mutter dringte darauf, zum Vater und Groflvater, welche als Gast-
arbeiter in Deutschland untergekommen waren, nachzureisen, um sich in
Sicherheit zu bringen. Zunichst kamen sie nach Sitddeutschland und Kemal
besuchte hier die Hauptschule. Laut eigener Aussage erfuhr er erst nach Er-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 Musik & politischer Konflikt aus der Turkei

lebnissen in der deutschen Schule von der Zugehérigkeit seiner Familie zum
Alevitum.

»lch wusste nicht, dass ich Alevit bin [..] und ich habe hier das gelernt. [..]
Weil in der Tiirkei man [die alevitische Identitat] versteckt hat halt. Ich ha-
be das spater eigentlich gemerkt, dass mein Grofdvater und Gromutter und
so weiter, die haben halt nicht wirklich direkt gesagt, dass wir Aleviten sind,
weil die haben Angst gehabt. Zweitens, mein Grofdvater, fiirihn war das alles
gleich: Kurde, Sunnit, Alevit — es war unwichtig. Deswegen hat er nicht das
betont. Aber spater hier, als ich in der [Schullklasse war, es gab viele Sunni-
ten. Spater merkte ich, dass ich und nur ein Freund, den ich aus [der] Tiirkei,
aus Istanbul, kenne, wir beide waren ein bisschen anders.«

Nach einer weiteren kurzen Lebensphase in Istanbul kam er erneut nach
Deutschland und lebte hier in unterschiedlichen Stidten, u.a. in Nirnberg,
Leipzig — wo er klassische Gitarre studierte —, Berlin und nun Kéln. Fiir Kéln
hat er sich schlussendlich entschieden, da er hier besonders viele Kontakte zu
anderen Musikschaffenden pflegt. Obwohl er selber tiirkischer Abstammung
ist, kooperiert er laut eigener Aussage insbesondere mit kurdischen Musik-
schaffenden.

Des Weiteren ist Kemal Dozent fiir Baglama an Hochschulen in Rotter-
dam (Niederlande) und Mannheim. Er erzahlte mir, wie er einst selbst gerne
Baglama studiert hitte, es damals aber keine einzige Moglichkeit in Deutsch-
land gegeben habe, das Instrument an einer Hochschule zu erlernen. Ersatz-
weise studierte Kemal klassische Gitarre.

Die erste Moglichkeit in ganz Europa, Baglama in einem universita-
ren Rahmen zu studieren, wurde mit dem Lehrstuhl fiir Baglama an der
Weltmusik-Akademie der »Codarts University of the Arts« in Rotterdam
geschaffen. Das Studienprogramm wurde im Jahr 2000 initiiert, 2006 iiber-
nahm Kemal die Baglama-Lehre.®* Greve beschreibt das Programm 2008 wie
folgt:

»Currently Codarts offers a study course on Turkish folk music with Baglama
or percussion as main subjects, and in the future an extension at least to
Turkish art music is intended. By now two different types of students can
be recognized. Firstly, Turks who have grown up in the Netherlands and are

62  Vgl. Greve 2008: 90.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

interested in an accredited bachelor’s degree course in their country of res-
idence. In autumn 2007, two Turkish students from Germany and one from
London, for comparable reasons, enrolled in the study course. Secondly, par-
ticularly students of the masters program are interested in intercultural ex-
periences.«®

Aufbauend auf diesen Erfahrungen gelang es Kemal 2015, die Baglama-Lehre
auch in Deutschland universitir zu verankern, an der »Pop Academy« in
Mannheim. Er lehrt hier als Hauptverantwortlicher des Studienschwer-
punkts und leistet somit einen entscheidenden Beitrag zur akademischen
Anerkennung des Instruments Baglama - nicht nur im Sinne einer mu-
sikethnologisch wertschitzenden Sichtweise auf ein interessantes, aber im
deutschen Kontext fremdes Instrument, sondern als ein fiir das Kulturleben
in Deutschland relevantes und zu férderndes Instrument.

Ebenfalls bedeutsam ist sein Engagement als Jury-Mitglied fiir die Bagla-
ma beim grofiten Jugend-Wettbewerb klassischer Musik in Deutschland »Ju-
gend musiziert«. Das Erlernen und das Lehren des Baglama-Spiels werden
hier nun genau wie das Erlernen und Lehren der traditionell klassisch-euro-
pdischen Instrumente gewiirdigt.

Auch als Komponist und auftretender Musiker ist Kemal erfolgreich. Er
erzihlt, als Teenager habe er in traditionellen Semah-Auffithrungen gespielt,
sich jedoch dann, da er im Alevismus keine Antworten auf seine Daseins-
Fragen gefunden habe, politischen Gruppen angeschlossen und bis zum Stu-
dium hauptsichlich Protestmusik gespielt und leicht modernisierende Ar-
rangements von Liedern der Volksmusik erstellt. Nach dem Studium habe er
dann begonnen, europiisch-klassische Musikelemente in die Baglama-Musik
einzuarbeiten. Fiir die Neue Musik auf dem Instrument ist er ein Pionier.

»Nach meinem Studium gab es Anderungen in meinem Kopf, neue Hori-
zonte. Dann es hat mich sehr viel beeinflusst, klassische Musik, deutsche
klassische Musik besonders. Danach fiinf Jahre lang [... habe ich] nur Gber
neue Kompositionen [nach]gedacht, (iber Baglama [nach]gedacht, weil ich
habe fiinf, sechs Jahr lang nicht gespielt, Baglama, keine Volksmusik, nur
klassische Musik. Danach habe ich auf der Baglama viele Sachen geédndert:
akustisch und physisch und dann neue Kompositionen [erstellt] und so wei-
ter. Es war [ein] bisschen schwierig. [..] Das ist ziemlich neu fiir die, also in
Baglama-Literatur. Sogar das ist [die] erste Komposition eigentlich. [..] Die

63  Greve 2008: 90.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

Avantgardisten, die fanden [es] sehr interessant, die mochten auch Baglama
fir irgendwelche Neue Musik verwenden. [..] Aber die Aleviten, die horen
das nicht so gerne oder die Kurden, also bestimmte Traditionen.«

Als ich Kemal iiber sein Publikum ausfragte, sagte er beziiglich des herkunfts-
deutschen Teils seiner Zuhorer/-innen:

»Hier in Deutschland ist das Publikum sehr intellektuell und mit sehr viel
Erfahrung. Sehr musikalische Ohr[en]. [..] Wenn ich vor deutsche[m] Publi-
kum spiele, bekomme ich also eine positive Energie. Aufjeden Fall.«

Dies gilt jedoch insbesondere fiir die Neue Musik auf der Baglama. In Bezug
auf traditionellere Auffithrungen machte er im Interview auch gegenteilige
Bemerkungen: Wenn das Publikum gar keine Vorkenntnisse zu Musikkul-
turen aus der Tiirkei habe, sei dies oft unangenehm. Auf die Frage, welche
negativen Reaktionen er mitbekommen habe, antwortete er:

»Negativ[e] Reaktion heifdt fir mich als Musiker, der aus [dem] Ausland
kommt und der auslandische Musik macht, [..] wenn es Kitsch ist, wenn es
nicht dsthetisch oder wenn es wirklich nicht gute Musik ist, dann klatscht
man, dann sagt man: >Wow! Es war toll!<[..] Das ist eine negative Reaktion.
[..] Natirlich die Deutschen, die kennen diese Musik nicht, nicht so tief,
weil die haben nicht viele Alternativ[en] gehort. Und die meinen, dass es
schon ist. Oder die wollen halt gastfreundlich sein.«

Bei gastfreundlichem Verhalten bleibt seines Erachtens eine wahre Anerken-
nung der Musiker/-innen als Kunstschaffende aus.

Auf die Frage, ob er mit seiner Musik einen politischen Anspruch verfolge,
antwortete Kemal:

»Nein, ich denke nicht. Eher Philosophie zu tun, aber nicht direkt politisch.
Also ich selber [bin politisch], ja, aber sehr passiv.«

Diese Aussage finde ich interessant, da ich sein Handeln durchaus als (kul-
tur-)politisch bedeutsam wahrnehme. Ich denke, Kemal hat das Instrument
Baglama im deutschen kulturpolitischen Rahmen durch die Verankerung an
Universititen und im Wettbewerb »Jugend musiziert« stark aufgewertet —
und damit auch einen Beitrag zur Anerkennung der Musiker/-innen aus der
Tiirkei in Deutschland im Allgemeinen geleistet.

Hinsichtlich einer Kooperation mit der Tiirkei gibt Kemal an, dass es kein
primaires Ziel fiir ihn sei, dort seine Musik zu verbreiten. Er weist darauf hin,

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

fiir die Menschen in der Tiirkei sei es interessanter, Klassik- oder Jazzmusi-
ker/-innen aus Europa fir Konzerte einfliegen zu lassen als Musiker/-innen
von aufderhalb, die aber die Musik von innerhalb des Landes spielen wiirden.
Dennoch, sagt er, sei ihm ein gewisser Bezug zur Tiirkei wichtig.

Ein halbes Jahr nach unserem Interview traf ich Kemal einmal zufillig in
Istanbul. Er deutete auf ein Haus und erzihlte, dies sei sein Tonstudio; hier
nehme er seine Musik auf. Dies verdeutlichte mir, wie sehr er — verglichen mit
den anderen Interviewten — auch produktionstechnisch in der Tiirkei vernetzt
ist, ein Punkt, auf den er in unserem Interview nicht niher einging, der hier
aber dennoch erwihnt sein soll.

Auflerdem berichtete mir mein Interviewpartner Biilent Emir anderthalb
Jahre nach dem Interview mit Kemal, dieser habe in der Tiirkei durchaus Fans,
insbesondere dank seines Musikprojektes mit dem zazasprachigen Singer
Ahmet Aslan, welcher ebenfalls in Deutschland lebt. Kurz darauf traf ich auf
einer internationalen Tagung zudem eine Musikwissenschaftlerin und einen
Baglama-Spieler aus Izmir, die, als sie horten, ich habe Kemal Ding inter-
viewt, ganz begeistert reagierten und angaben, bereits viel iiber seine Musik
zu wissen und sein Baglama-Spiel sehr zu schitzen. Ich werte es als Beschei-
denheit, dass Kemal selber mir hiervon nichts erzihlte.

Zusitzlich zum kiinstlerisch-musikalischen Networking auf Konzerten,
in Studios etc. baut Kemal als Hochschulangehériger auch Kontakt zu Uni-
versititen in der Tiirkei auf. Am Tag unseres Interviews berichtete er von einer
zu diesem Zeitpunkt aktuellen Anfrage eines Instituts in Dersim und seinem
Wunsch, dieses Institut mit der Kélner und/oder der Mannheimer Musik-
hochschule zu vernetzen.

Neben der Zusammenarbeit mit Akteuren der Musiklehre und Musikpro-
duktion in der Tiirkei lisst sich noch eine weitere interessante Kooperation
Kemals anfithren: die mit seinem Instrumentenbauer in Istanbul. Er berich-
tete mir im Interview, wie er an einer Verinderung der Bauart der Baglama
beteiligt gewesen sei, jedoch auch, wie schwer kiinstlerische Verinderung im
Allgemeinen in der Tiirkei durchzusetzen sei.

»Mein Baglama-Bauer ist in Istanbul. Der hat frither in Miinchen Gitarren
gebaut. Und der ist sehr offen. Ich habe einmal nach meinem Studium sehr
viel [... ilber Sound] nachgedacht, [..] weil es hat mir nicht gut gefallen, die-
se[r] traditionelle Sound. Es war zu eng und [es] fehlte[n] Bésse. Bass, Hohe
auch —also [ein] nicht breite[r] Sound-Effekt. Dadurch habe ich ja sehr viele
Baglama-Bauer besucht. [... Wenn] ich meine Idee denen erzédhlt habe, war

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

167


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

[die] Antwortimmer:>Nee! Warum sollen wir [eine] neue Baglama bauen? Es
ist gut so. Es ist Tradition!<Und die wollten das nicht halt 4ndern. Sehr kon-
servativ! [...] Die [..] waren auch in Istanbul gewesen. Aber der [eine einzige],
der hat sofort eine Skizze gemacht. Dariiber haben wir viel geschrieben. [...]
Der war ganz offen. Der hat sich gefreut. Und bis heutzutage, seit fiinfzehn
Jahren, arbeite ich mit ihm. [...] Nach und nach, er hat viel fur die andere
Musik auch diese Baglama gebaut. [...] Es ist ziemlich, ziemlich schwer, 'was
Neues in der Tirkei [zu machen]. Es gibt sehr viel Energie, sehr viel Bewe-
gung, unglaublich viel Energie, sogar viel [mehr] als hier in Europa, aber die
Mentalitit ist ein bisschen merkwiirdig. [..] Die sind stur. [..] Die kdnnen
nicht sagen: >Aha! Das ist ein anderer Effekt, andere Farbe. Schén!<[..] Das
fehlt.«

Und im Vergleich hierzu merkte er an:

»Hier in Deutschland, das ist sehr, sehr, sehr offen. Ich fand hier die Menta-
litat gut.«

Zusitzlich zu einer gewissen Offenheit spielt sicher auch die Tatsache, dass
die Herkunftsdeutschen die originalen Baglama-Traditionen weniger kennen
— auch weniger emotional hieran hingen — und dadurch bedingt weniger
schiitzen wollen, eine Rolle. Dies erleichtert es Kemal, experimentelle Musik
fir die Baglama in Deutschland voranzutreiben.

4.3.2 Musikerportrait Adil Arslan

Adil Arslan ist ein alevitischer Singer und Baglama-Spieler aus Tunceli®*. Er
ist zudem der Leiter der »Deutsch-Tiirkischen Musikakademie« in Berlin. Un-
ser Interview fand gefithrt iiber zwei Termine am 4.11. und 16.12.2016 statt,
nachdem er mich bereits ein gutes Jahr zuvor, wie beschrieben, durch die
Akademie gefiihrt hatte.

64  Beider Stadt »Tunceli« handelt es sich um dieselbe Stadt wie bei der in dieser Arbeit
schon mehrfach erwidhnten Stadt »Dersim«. Der offizielle Name lautet Tunceli, wird
jedoch insbesondere in kurdischen Kreisen wenig verwendet. Hier halt man am &lte-
ren Namen Dersim fest. Ich (ibernahm jeweils die Bezeichnung, die die Interviewten
wihlten. Die Verwendung des Begriffs Dersim driickt heute haufig eine gesellschaft-
liche Positionierung aus und wurde im Rahmen der fiir diese Studie gefiihrten Inter-
views fast immer verwendet. Von meinen Interviewpartnern und Interviewpartnerin-
nen nutzte nur Adil den Begriff Tunceli.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

Wir trafen uns zunichst wieder in der Akademie und gingen dann fir
den Hauptteil des Interviews ins von Adil ausgewahlte tiirkische Café »Mey-
ang, in Fuflnihe der Akademie in Berlin-Schoneberg. Beim zweiten Termin
trafen wir uns wieder im »Meyan«. Auf Adils Wunsch hin nahm ich dieses In-
terview nicht als Audiodatei auf. Stattdessen schrieb ich wihrend der beiden
Interviewtermine handschriftlich mit. Hierdurch bedingt gibt es nur wenige
direkte Zitate.

Adils Familie stammt von einer Dede-Linie ab; das Baglama-Spiel hat in
seiner Familie Tradition. Adil berichtet, sein Vater habe auch selber Baglamas
fir sich und Verwandte gebaut.

Frith jedoch ging der Vater als Gastarbeiter nach Deutschland; Adil blieb
bei der Mutter und den Geschwistern in Tunceli. Seine ersten Bithnenerfah-
rungen sammelte er hier im Alter von ca. 15 Jahren. Zu der Zeit kamen Agiks
auf Tournee durch Anatolien in seine Provinz, suchten nach jungen Talenten,
holten ihn auf die Bithne, gaben ihm eine Baglama und liefien ihn vorsin-
gen. Die Agiks, so Adil, sagten, nach einem wie ihm hitten sie lange gesucht,
und wollten ihn mit auf ihre weitere Tournee nehmen. Die Mutter, allerdings,
wollte ihn nicht ziehen lassen.

In seiner Jugend in der Mitte der 1970er Jahre machte Adil hauptsichlich
politische Musik. Das Musizieren sah er immer auch als direktes politisches
Engagement an: Er wollte die Baglama nutzen, um die Menschen politisch zu
motivieren. Uber die Bekennung zur Politik damals sagt er nun:

»Vom 7-jahrigen Kind bis zum 70-)ahrigen mussten alle sich entscheiden:
links oder rechts? Die Mitte war immer geféahrlich.«

1979, gleich nach seinem Schulabschluss, zog Adil auf Wunsch seines Vaters,
der die politische Situation in der Tiirkei furchtete, nach Berlin. Mittlerweile
lebten hier beide Elternteile. Gerne hitte Adil Baglama studiert, doch dies war
in Deutschland, wie bereits im Kapitel iiber Kemal Ding beschrieben, nicht
moglich. So fuhr er acht Jahre lang vier bis fiinf Mal jahrlich nach Istanbul,
um dort Unterricht bei Baglama-Virtuosen zu nehmen. Parallel hierzu erhielt
er ein Jobangebot von einer Berliner Musikschule: Ab 1982 unterrichtete er
selber Baglama.

Adil entwickelte die Idee von einer Synthese der klassisch-europdischen
und der tiirkischen Musik. Er bezeichnet europidische Musik als »vertikal,
tiirkische als »horizontal« und wollte dies kombinieren. So beauftragte er den
italienischen Gitarristen und Komponisten Carlo Domeniconi, Stiicke fiir ein
entsprechendes Projekt zu komponieren. Sie griindeten ein Kammerorches-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

169


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

ter, welches sowohl die Neukompositionen als auch traditionelle alevitische
Lieder mit westlichen Instrumenten spielte. Es kam zu einer Plattenaufnah-
me unter dem Titel »Concerto di Berlinbul« (Wortfusion aus »Berlin« und »Is-
tanbul«). 1986 erschien zudem Adils Album »Bati-Dogu Divani« — (dt. »West-
ostlicher Divan«; nach Johann Wolfgang von Goethe). Hieraufhin erhielt er
Anrufe von Studierenden der Musik aus der Tiirkei. Die Fusion von westli-
cher und 6stlicher Musik wurde musikwissenschaftlich ausgewertet; er wur-
de hierzu laut eigener Aussage immer wieder auch aus der Tiirkei interviewt.

Nachdem er jahrelang an unterschiedlichen Musikschulen unterrichtet
hatte, griindete Adil 1998 eine eigene Musikschule. Auf Empfehlung des Se-
nats hin bekam er einen Existenz-Zuschuss von einer Bank. Die Musikschule
wurde im Kulturhaus Tempelhof-Schéneberg angesiedelt und lief zunichst
unter dem Namen »Berliner Orient-Musikschule«. 2002 erfolgte die Ande-
rung des Namens hin zu »Deutsch-Tiirkische Musikakademie, eine Namens-
anderung, die auch die Eintragung als gGmbH ermoglichte. Die Raumlichkei-
ten sind aber nach wie vor die gleichen. Laut Adils grober Schitzung haben
70 Prozent seiner Schiiler hier einen biographischen Bezug zur Tirkei — sie
sind Tiirken oder Kurden —, die anderen 30 Prozent setzen sich aus Syrern,
Deutschen, Italienern und gelegentlich auch Menschen noch anderer Natio-
nalititen zusammen.

Im Dezember 2016 besuchte ich das Konzert »Die Farben anatolischer
Balladen 2« des Musikakademie-eigenen Chors. Wie es fur tiirkische Cho-
re iblich ist, musizierten hier die Singer/-innen und einige Saiten- und
Percussion-Instrumentalisten und -Instrumentalistinnen gemeinsam; es gab
zudem zwei Gesangssolistinnen. Die Ensemblemitglieder hatten hierbei fast
alle einen biographischen Bezug zur Tiirkei, es beteiligten sich jedoch auch
zwei deutsche Musikerinnen ohne jenen Bezug. Adil selbst war nicht nur
organisatorisch betrachtet der Leiter; er fithrte die musikalische Performanz
aktiv als erster Baglama-Spieler an. Als Auffihrungsort war die »Weif3e
Rose« gewihlt worden, ein Kulturzentrum, welches ebenfalls im Berliner
Bezirk Tempelhof-Schéneberg liegt und einen Ruf fur vielfiltige kulturelle
und politisch linke Veranstaltungen in der Stadt hat.

Auf die Frage, was er musikalisch unterstiitze und zu bewirken hoffe,
driickte sich Adil metaphernreich aus: Zwei Gesellschaften sollten sich ken-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

nen lernen und wie Biume zusammen in einem Wald leben® . Des Weiteren
sagt er:

»Die Welt gehort allen Menschen. Alle positiven Sachen dieser Welt geho-
ren uns allen. Wenn man gute Sachen zueinander bringt und davon eine
gemeinsame Kunst entwickelt, dann ist es ein Gewinn fiir die Menschheit.
Es kann helfen, Tabus abzuschaffen.«

Die Rolle der Musik sei hierbei nicht zu unterschitzen.

Von seiner politischen Gesinnung her betrachtet sich Adil als linksgerich-
teten Demokraten. Er betont, nicht Mitglied einer Partei zu sein; die Weltan-
schauung des Humanismus liege ihm am meisten. Musik als Kunst sei ihm
wichtig, aber er achte darauf, keine reine Unterhaltungsmusik zu machen.
Seine Musik richte sich gegen Hass, Armut und wilden Kapitalismus.

Neben Adils Kooperationen mit deutschen Institutionen und deutschen
Orchestern und Chéren der klassischen Musik — beispielsweise berichtete er
von einer Zusammenarbeit mit dem »Berliner Konzert Orchester« und dem
»Berliner Konzert Chor« — sind auch jene mit Institutionen der Tiirkei viel-
faltig. So lud er beispielsweise einen Dirigenten vom staatlichen Konservato-
rium in Izmir als Gastdirigenten ein. Auch fiir das zehnjihrige Jubilium der
Musikakademie 2009 im Tempodrom lie3 er Musiker/-innen aus der Tiirkei
einfliegen und stellte ihnen Begleitmusiker/-innen aus Deutschland zur Ver-
figung. Er betont jedoch, sich keinesfalls nur auf Kooperationen zwischen
Musikschaffenden verschiedener Herkunft innerhalb Deutschlands und Ko-
operationen zwischen Kunstschaffenden in Deutschland und in der Tiirkei
beschrinken zu wollen, und fithrt als Beispiel fur eine andere internationa-
le Zusammenarbeit seine Kooperation mit einem Dubliner Collegechor sowie
ein gemeinsam mit einem Hamburger Sinfonieorchester gespieltes Konzert
in Helsinki an. Seine Motivation hierbei beschreibt er wie folgt:

»Menschen, die kulturell und kinstlerisch interessiert sind, werden selten
Rassisten. Ich glaube, das ist selten. Musik ist eine Natur. Das Wichtigste ist,
die Kunst mitden Triumen zu vereinen, ein Bild zu schaffen, die CGesellschaft
zu motivieren, sich zu bilden.«

In diesem Sinne organisiert er auch Konzerte, mit denen er die alevitische
Musik und die Sufi-Musik in der deutschen Gesellschaft bekannter machen

65  Mitdieser Formulierung bezieht Adil sich auf Nazim Hikmets Gedicht »Davet« (dt. Ti-
tel: »Die Einladung«).

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

mochte. Er beschrieb mir einen solchen Konzertabend in der Philharmonie
und die hierauf gefolgten interessierten Nachfragen, die er vom herkunfts-
deutschen Publikum erhalten habe.

Adil sagt zudem, dass Tanz sich seiner Erfahrung nach gut eigne, um
Unterschiede der anatolischen Kulturen untereinander zu visualisieren, und
konstatiert, Semah-Auffithrungen hitten einen entscheidenden Beitrag zum
Bild des Alevitums in der deutschen Gesellschaft geleistet. Die Stellung des
Alevitums in Deutschland hat sich seiner Meinung nach durch Kulturveran-
staltungen bereits stark verbessert.

4.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen

Die Interviews mit den tiirkischstimmigen alevitischen Interviewpartnern
lassen bereits einige Antworten auf meine drei Forschungsfragen zu, welche
hier prisentiert werden sollen.

4.4.1 Der Wunsch, musikalisch-politisch zu kommentieren

Kemal Ding¢ und Adil Arslan antworten beide auf meine Frage, ob sie sich
wiinschen, mit Musik politisch zu kommentieren, dies eher nicht zu beab-
sichtigten.

Kemal berichtet, er sei frither durchaus aktiv in der linken Musikszene
gewesen, wolle nun aber nicht mehr politisch mit Musik handeln, eher philo-
sophisch. Auch Adil trat in seiner Jugend viel in explizit politisch linken Kon-
texten auf, sagt jedoch heute, sein musikalisches Engagement sei nur indirekt
als politisch zu begreifen, da er sich als Humanist gegen die grofien Probleme
der Menschheit wie Hass, Armut und Kapitalismus richte. An aktuellen politi-
schen Geschehnissen orientieren sich beide Musiker nicht, dennoch hoffen sie
auf eine gewisse Beeinflussung der Gesellschaft durch ihre Musik. Dies inter-
pretiere ich im weiteren Sinne durchaus als politisches Engagement; von den
beiden Interviewpartnern wurde das eigene Handeln jedoch nicht als spezi-
fisch politisch angegeben.

Moglicherweise spielt bei der Definition politischen Engagements die Zu-
gehorigkeit zum Alevitum eine Rolle. Scheinen die zwei Musiker aus meiner
Sicht politisch zu agieren, so handelt es sich fiir sie selbst offensichtlich eher
um eine grundsitzlichere Haltung. Drefiler formuliert:

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

»[Manche] definieren Alevitum ohne Bezug auf Religion, begreifen es als ei-
ne Philosophie und Lebenseinstellung bzw. Art und Weise der Lebensfiih-
rung, die sowohl spezifisch anatolische als auch universal humanistische Zii-
ge aufweise.«®

Die Verkérperung »universal humanistischer Ziige« wird in der Tat in den
Biographien beider Musikschaftender deutlich. Niemand sonst aus der Grup-
pe der Interviewten antwortete auf meine Frage nach dem Wunsch, mit Mu-
sik politisch zu kommentieren, auf diese Art und Weise. Wahrend alle ande-
ren schlichtweg bejahten oder verneinten, bewegen sich Kemal und Adil in
einer Grauzone.

4.4.2 Die Darstellung der Heterogenitat von Communitys
aus der Tiirkei in Deutschland

Kemal Ding und Adil Arslan sind in Deutschland in intellektuellen Kreisen
unterwegs, in der Lehre und in der Organisation des Kulturlebens titig und
somit in der Lage, ausfithrlich und differenziert ihre Moglichkeiten der Ge-
sellschaftsbeeinflussung in Deutschland zu betrachten.

In Kemals Darstellungen ist die deutsche Gesellschaft wissbegierig. Er be-
richtet, wie ihm hiufig vom herkunftsdeutschen Publikum Fragen zur Bagla-
ma gestellt wiirden, allerdings auch, dass er in seiner langjihrigen Lehre-
Praxis erst einen einzigen herkunftsdeutschen Baglama-Schiiler gehabt habe.
Er beschreibt die Deutschen als gastfreundlich, bemangelt jedoch, dies fith-
re manchmal dazu, dass sie bei schlecht prisentierten Musiktraditionen aus
der Tiirkei begeistert applaudieren wiirden, und entlarve somit, wie wenig
sie davon wirklich verstiinden. Fiir ihn zihlt somit nicht nur, dass bei Kon-
zerten herkunftsdeutsches Publikum anwesend ist und sich erfreut iiber die
Musik zeigt, sondern auch, dass die Kenntnis iiber die Musikkulturen in der
Gesellschaft mit der Zeit besser wird. Er wiinscht sich, dass die deutsche Of-
fentlichkeit die Musiker/-innen mit biographischem Bezug zur Tiirkei ernst
genug nimmt, um sich die Mithe zu machen, gute von schlechten Auffithrun-
gen unterscheiden zu lernen. Wichtig ist ihm nach, dass sie hiufiger Musik-
veranstaltungen der Art besuchen, um Vergleiche ziehen zu kénnen.

Adil engagiert sich aktiv fiir das Bild des Alevitums in der deutschen Ge-
sellschaft durch die Organisation von Musikveranstaltungen im grofRen Rah-

66 Drefler 2013:15.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

173


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

men. Herkunftsdeutsche sind auf seinen Konzerten viel zugegen und stellen
auch hier, wie er berichtet, interessiert Fragen. Allgemeinhin glaubt er an
die Moglichkeit, verschiedene Kulturen durch Musikveranstaltungen einan-
der niher zu bringen, und begriindet dies damit, dass hierbei Tabus abgebaut
werden konnten. Die gesellschaftliche Stellung des Alevitums in Deutschland
habe sich so bereits stark verbessert — insbesondere jedoch auch aufgrund
der Gemeinsambkeiten der Gemeinschaft mit westlichen Kulturen. Fiir die
Ahnlichkeiten interessieren sich die Herkunftsdeutschen Adils Einschitzung
nach besonders stark.

4.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Tiirkei

Kemal Ding und Adil Arslan sind beide bereits mit musikalischen Produktio-
nen in der Tiirkei erfolgreich gewesen, wodurch ihnen ein Zugang zum Kul-
turleben dort samt den Moglichkeiten einer Beeinflussung dessen offen steht
bzw. stinde.

Adil Arslan, welcher im Jahr 1986 sein Album »Bati-Dogu Divani« als eine
Synthese von klassisch-europiischer und anatolischer Musik veréffentlich-
te, sagt aus, hiernach Anrufe aus der Tiirkei erhalten zu haben: Studierende
der Musik hitten Fragen an ihn gehabt und die Komposition musikwissen-
schaftlich ausgewertet. Er sei um Interviews gebeten worden und habe viel
Lob, u.a. vom Prisidenten des prisidentiell-sinfonischen Orchesters Ankara,
erhalten. Die Leute hitten ihm gegeniiber zudem ausgesagt, mehr Konzerte
der Art komponieren zu wollen. Doch trotz vorangegangener Erfolge konzen-
triert sich Adil heute nicht auf eine musikalische Beeinflussung der Tiirkei.

Kemal hingegen tritt auch heute noch hiufig in der Tirkei auf, kooperiert
dariiber hinaus mit einem Baglama-Bauer in Istanbul und ist im Gesprach
mit Einrichtungen der Lehre wie dem erwihnten Institut in Tunceli/Dersim.
Er ist zudem der einzige der Interviewten, welcher beim Interview im Ju-
li 2015 angab, spiter gerne wieder in der Tiirkei leben zu wollen. Mit den
Moglichkeiten, die sich ihm dort bieten als Musiker, der in Deutschland auf-
gewachsen und seit vielen Jahren in unterschiedlichen europiischen Lindern
aktiv ist und urspriinglich aus einer alevitischen Familie stammt, scheint er
weitestgehend zufrieden zu sein - er sieht hier einen Platz fiir sich in der
Zukunft, und zwar trotz der aufgefithrten Merkmale durchaus als Insider des
Kulturlebens der Tiirkei.

Kemal Ding und Adil Arslan berichten beide nicht von Zensurerfahrun-
gen in der Tiirkei. Dies steht in Kontrast zu den Einschitzungen meiner kur-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Die Aleviten

dischen Interviewpartner/-innen zu ihren aktuellen und zukiinftigen Mog-
lichkeiten dort. Kemal versucht weniger, sein Herkunftsland von auflen zu
beeinflussen als als Teil dessen. Adil entschied sich dagegen, dort weiterhin
zu wirken - dies geschah jedoch im Gegensatz zu den kurdischen Interview-
ten freiwillig und nach beachtlichem Erfolg dort. Er lebt mittlerweile schon
lange in Deutschland, seine Karriere hier liuft sehr gut, die Kontakte in der
Tiirkei verfolgte er mit der Zeit weniger intensiv. Die Freiwilligkeit der Ent-
scheidung begiinstigte sicherlich, in Frieden mit der Karriere in der Tiirkei
abzuschliefRen.

Adil Arslan und Kemal Ding sind beide — so wie auch Kemal Sahir Giirel
(siehe zu ihm Kapitel 2.3.1) — in der Tirkei und in Deutschland erfolgreich
und kénnen von Projekt zu Projekt selber entscheiden, welche der sich bie-
tenden Gelegenheiten sie lieber verfolgen méchten. Im Gegensatz zu Kemal
Sahir Giirel sind beide aber auch in die institutionelle Organisation des Mu-
siklebens in Deutschland involviert, sodass sich fiir sie in Deutschland sehr
viele reizvolle Gelegenheiten ergeben. Bei Adil, welcher selbst Griinder und
Leiter einer solchen Institution ist, iibertreffen die Mdglichkeiten, die sich
ihm zur Selbstverwirklichung in Deutschland bieten, mittlerweile jene in der
Tiirkei. Die Tiirkei ist und war fiir meine beiden tiirkischstimmigen aleviti-
schen Interviewpartner daher keine unerreichbare ehemalige Heimat, son-
dern ein Land realistischer Berufsoptionen, beziiglich derer es immer wieder
Abwigungen zu treffen galt bzw. gilt.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

175


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

b. Fazit

Die Interviews mit den zehn Musikschaffenden haben mir ermoglicht, eine
Reihe an Antworten auf meine drei Forschungsfragen zu finden. Je nach in-
dividuellem Lebenslauf und Zugehorigkeit zu kulturellen Netzwerken berich-
teten mir die Interviewpartner/-innen von ganz unterschiedlichen Erfahrun-
gen. Die Beobachtungen, die ich selber auf ihren Konzerten anstellte, lassen
ebenfalls vielfiltige Schliisse zu. Dennoch gibt es klare Tendenzen.

5.1 Antworten zur Frage nach Musik und politischem Kommentar

Im Rahmen dieser Studie stellte ich zehn sehr verschiedenen Menschen die
Frage, ob sie mit ihrem musikalischen Schaffen politisch agieren wollen. Die
Befragten sind und waren als Hobbymusiker, semi-professioneller Musiker,
Profi-Musiker/-in, als Musikproduzent und/oder als Organisator von Musik-
veranstaltungen aktiv. Sie zihlen zu verschiedenen Teil-Communitys der gro-
Ren Gruppe an Menschen aus der Tiirkei in Deutschland, sind teilweise alevi-
tisch, teilweise kurdisch, teilweise in der linken politischen Szene aktiv (gewe-
sen) oder verkorpern mehrere dieser Identititsmerkmale auf einmal. Einige
der Interviewten sind in Deutschland geboren oder als Jugendliche mit ihren
Eltern, welche die politische Situation in der Tiirkei fiirchteten, immigriert.
Andere trafen die Entscheidung, nach Deutschland zu kommen, selber als Er-
wachsene nach eigenen negativen beruflichen und politischen Erfahrungen in
der Tiirkei. Manche entschieden sich dabei bewusst fiir Deutschland als neu-
es Heimatland, andere fliichteten aus einer akuten Not heraus spontan aus
der Tirkei und wiren in jedes europiische Land gegangen, das ihnen hitte
Sicherheit bieten kénnen. Die Assoziationen, die den einzelnen Musikschaf-
fenden zu politischem Engagement kommen, sind daher sehr verschieden
und die Antworten unterschiedlich einzuordnen.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Hier mdchte ich nun zunichst die Antworten, die die Interviewpartner/
-innen beziiglich der Frage, ob sie selber politisch mit Musik kommentieren
wollen, geben, gegeniiberstellen. Anschliefiend werde ich die Beobachtungen
der Interviewpartner/-innen zu einer Nachfrage an explizit kurdischen bzw.
explizit alevitischen bzw. explizit linken Musikveranstaltungen in Deutsch-
land wiedergeben. Hierbei interessiert mich, inwiefern der Besuch der Kon-
zerte von Gruppierungen, die im Laufe der letzten Jahrzehnte starken Ein-
schrankungen in der Tirkei ausgesetzt waren, in Deutschland politisch mo-
tiviert ist. Sind bereits die Organisation und die Teilnahme an einem solchen
Konzert als politisches Statement zu verstehen?

Im Rahmen meiner Studie beantworteten ausschliefllich professionelle
Musiker/-innen die Frage, ob das eigene musikalische Schaffen als politischer
Kommentar zu verstehen sei, positiv. Interviewpartner, die als Hobbymusi-
ker aktiv sind und hinter den Kulissen wirken (Sercan Giindug und Kadir Sa-
hinkaya), hegen keine musikalisch-politischen Absichten. Dies fithre ich u.a.
darauf zuriick, dass sie ihr musikalisches Schaffen wohlméglich als gesell-
schaftlich weniger relevant einstufen als Profi-Musiker/-innen. Sie sind poli-
tisch durchaus interessiert, wihlen aber nicht die Musik als Ausdrucksmittel
hierfiir. Der semi-professionelle Musiker Nurettin Kanoglu verfolgt mit sei-
nem aktuellen Album ebenfalls keinen politischen Anspruch, méchte dies je-
doch fiir die Zukunft nicht ausschliefen. Méglicherweise spielt die Tatsache,
dass er semi-professionell musiziert, hierbei eine Rolle: Er wurde zu genii-
gend grofieren, politisch relevanten Veranstaltungen als Kiinstler eingeladen,
um sich das Umfeld mit seinen Moglichkeiten vorstellen zu kénnen, jedoch
ist das Musizieren nicht sein Hauptberuf. Neben einer anderen herausfor-
dernden Haupttitigkeit betrachtet er somit Musik moglicherweise als eine
Art Hobby, bei dessen Ausiibung Genuss und Freude gegeniiber ernsten ge-
sellschaftlichen Intentionen im Vordergrund stehen diirfen.

Die hohe Bedeutung, die Berufsmusiker/-innen dem Musizieren zukom-
men lassen, begiinstigt sicherlich die Entscheidung, auch mit Musik fur die
politischen Uberzeugungen einzutreten. Dies soll jedoch keinesfalls heiflen,
dass alle interviewten Berufsmusiker/-innen mit Musik politisch kommen-
tieren mochten — in dieser Gruppe der Interviewten finden sich lediglich ein
paar Reprisentanten und eine Reprisentantin hierfiir wieder.

Ausschlielich kurdische Interviewpartner/-innen trafen ohne Einschrin-
kung die Aussage, mit Musik einen politischen Anspruch zu verfolgen. Sakina
Teyna, Mehmet Akbags und Adir J. Tekin sagen, als kurdische Musiker/-innen

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

seien sie automatisch politisch aktiv. Die Kontexte, in denen ich die drei
Singer/-innen auftreten sah, waren sehr unterschiedlich: Diese reichten
vom Auftritt bei einer Veranstaltungsreihe der Komischen Oper in Berlin
zum Thema Tirkei iiber das Anti-Rassismus-Fest »Birlikte« in Kéln bis hin
zu einer Club-Konzertnacht im Kreuzberger »Siidblock«. So unterschiedlich
sich die Veranstaltungskontexte auch gestalteten, so lieffen sich dennoch
einige Gemeinsamkeiten finden.

Alle drei Singer/-innen gaben im Interview an, viel auf kurdischen Spra-
chen zu singen und kurdisches Liedrepertoire darzubieten, dieses jedoch
durch das anderer Kulturen zu erginzen. Mehmets Konzert »Sharq-i Project:
Songs of Middle East« bspw. beinhaltete zusitzlich zu kurdischen Liedern
auch Lieder aus armenischer, persischer, assyrischer und arabischer Traditi-
on. Sakina singt nicht nur auf allen drei mit den Kurden in Zusammenhang
stehenden Sprachen, sondern zusitzlich auf Tirkisch, Armenisch, Aserbai-
dschanisch und Griechisch. Auch Adir J. Tekin verwendet mehrere Sprachen.
Die Musiker/-innen treten also als Botschafter/-innen von kultureller Vielfalt
auf. Sie richten sich dabei zudem an ein kulturell vielfiltiges Publikum.
Die Botschaft hinter ihren Auftritten ist somit nicht nur als kurdisch zu
verstehen, sondern auch als generelle Friedens-Mitteilung.

Alle drei inszenieren die eigenen Auftritte zudem als spezifisch anatolisch
bis nahégstlich. Dies tun sie jedoch nicht unbedingt durch ihre musikalische
Ausgestaltung. Zwar verwenden sie viel traditionelles bzw. von traditionel-
len Kompositionsschemata inspiriertes Repertoire, doch arrangieren sie die-
ses hiufig mit einem westlichen Touch. Sakina bspw. tritt in zwei ihrer drei
Musikkollektive mit klassisch-westlichen Instrumenten auf: Sowohl das Trio
Mara als auch das Anadolu Quartet beinhalten keine spezifisch kurdischen
Instrumente. Mehmet ist zudem in klassisch-europiischem Gesang ausgebil-
det und wendet diese Gesangstechniken auf seinen Konzerten an. Und Adir J.
bezeichnet das Genre seiner Band als »Cosmopolitan Kurdesque, singt auch
auf Deutsch und Englisch und musiziert in Adirjam gemeinsam mit Musi-
kern unterschiedlicher kultureller Herkunft; auch ein Herkunftsdeutscher ist
hier fest mit dabei. Die Konzerte der drei Musiker/-innen wirken dennoch
gewissermafien traditionsbewusst.

Alle drei Singer/-innen kleiden sich fiir gewohnlich bei Auftritten ana-
tolisch bis orientalisch. Sakina trug auf allen Konzerten, die ich von ihr be-
suchte, lange Kleider mit ethnospezifischen Mustern — ein Stil, der ihrer All-
tagskleidung nicht entspricht, sondern den sie bewusst fiir Konzerte wihlt.
Mehmet spitzte diesen Gedanken mit seinem gezielt orientalisierten Auftre-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

ten zu (siehe das »Sharq-1 Project«-Plakat). Und auch Adir J. ist live und auf
Adirjam-Bildern meist in einer orientalischen Pluderhose zu sehen. Das ori-
entalisierte Outfit wirkt bei ihm zwar eher ironisch — mit seiner Mimik und
Gestik setzt er sich stark von einem klischeehaften anatolischen Minnerbild
ab —, dennoch ist auch in seinem Fall die Kleidung ein Blickfang, der den fiir
Herkunftsdeutsche exotischen Charakter der kurdischen Musik unterstiitzt.
Optisch werden (vermeintlich) traditionelle Elemente also von allen dreien bei
der Gestaltung der Konzerte genutzt.

Alle drei Singer/-innen machen zudem zahlreiche Ansagen zwischen ih-
ren Songs, in denen sie wieder als Kulturbotschafter/-innen auftreten: Die
Lieder werden erklirt. Wer sich mit der Musik der reprisentierten Regionen
noch nicht auskennt, kann hier etwas dazulernen.

Die Musiker/-innen verwendeten zudem auch im Interview eine bewusst
politische Sprache. Bei anderen kurdischen Interviewpartnern vermischten
sich die Begriffe »Tiirkei« und »Kurdistan« bzw. existierten parallel zuein-
ander, sodass ein und der gleiche Interviewte sich sowohl mit der Aussage,
aus Kurdistan zu stammen, als auch mit der Formulierung, aus der Tiirkei
zu kommen, identifizierte — nicht so jedoch bei den hier prisentierten In-
terviewten! Sakina formulierte, ihr Bruder sei zum Studium in die Tiirkei
gegangen — so, als ob er sich vorher nicht in dieser aufgehalten hitte, son-
dern in einem anderen Land, namentlich Kurdistan. Adir J. antwortete auf
meine Frage, ob er gerne auch einmal in der Tiirkei spielen wolle: »Ich wiir-
de sehr gerne in der Tiirkei spielen. Ich wiirde auch sehr gerne in Kurdi-
stan spielen.« Hier wird eindeutig differenziert. Des Weiteren achten Sakina
und Adir J. beide auch grundsitzlich auf feminine Wortendungen, sprechen
z.B. von »Musikern und Musikerinnen« — selbst, wenn sie schnell sprechen,
selbst in Nebensitzen. Adir J. sagte mir des Weiteren, er identifiziere sich
mit den »people of colour«. Und Sakina machte deutlich, dass sie den Begriff
»Minderheit« strikt ablehnt, da hier das Wort »minder« beinhaltet ist, was
ihrer Erfahrung nach eine Abwertung der jeweils betroffenen Gruppierung
mit sich zieht. Die Selbstdarstellung der drei Musiker/-innen — insbesonde-
re von Sakina und Adir J., aber etwas weniger ausgepragt auch von Mehmet
— wirkt somit sehr durchdacht und zielgerichtet politisch. In Riickbezug auf
Hall méchte ich formulieren: Alles, was von ihnen gesagt, gesungen oder an
Kleidung getragen wird, ist ein Code, der vom Publikum bzw. von dem Ge-
spriachspartner oder der Gesprichspartnerin entsprechend dekodiert werden
soll.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Sakina Teyna, Mehmet Akbas und Adir J. Tekin bestitigen zudem alle drei
die hohe Nachfrage an explizit kurdischen Konzerten in Deutschland und so-
mit die Notwendigkeit von Rahmenbedingungen fiir kurdische kulturpoliti-
sche Events. Mitglieder der kurdischen Community in Deutschland besuchen
ihnen nach gezielt die Veranstaltungen, auf denen kurdische Musik — bei de-
ren Darbietung immer eine politische Note mitschwingt — gespielt wird.

McDonald, welcher zu paldstinensischen Konzerten in der Diaspora
forschte, beschreibt die Wirkungen eines gemeinschaftlich erlebten Konzerts
von Menschen, denen es unméglich gemacht wird, in einem gemeinsamen
Heimatland zu leben, und die sich zudem iiber die schlechten Lebensbedin-
gungen der nach wie vor in den Herkunftsregionen Lebenden bewusst sind,
folgendermafen:

»Confronted with signs of national intimacy across various aesthetic fields,
participants are brought together into a shared communal arena for collec-
tive catharsis and release, creating a felt synchrony in movement, thought,
and action. This social synchrony allows for participants to experience the
nation, if only temporarily, and transcend the political realities within which
they live. In this way these concerts become an embodied sign of the nation,
a powerful means of supporting those living the occupation, respecting the
families who have suffered, and constructing a public forum for the social-
ization of national political debate.«'

Sakina sagt aus, der politische Zusammenbhalt sei hiufig das Hauptmerkmal
kurdischer Festivals und Konzerte: Das Publikum komme, egal, wer singe,
solange der Musiker bzw. die Musikerin kurdisch sei.

Bei der Herausbildung personlicher musikalischer Priferenzen gehen
Musikpidagogen und Musikpsychologen von einem Phasenmodell aus
(nach Behne). Dieses unterteilt den Prozess, in dem Menschen einen ei-
genen Musikgeschmack finden, in sechs Stufen: Klang, Korper, Gefithl,
Glaubwiirdigkeit, Stimmigkeit, Persdnlichkeit/Moral.> Menschen beurteilen
hiernach Musik zunichst nach rein dsthetischen Kriterien (wie sie sie in
ihrem Umfeld kennen gelernt haben) und spiter zunehmend danach, ob
sie mit ihren Werten und ihrer personlichen Wahrnehmung von Identitit
in Einklang zu bringen ist. In den spiteren Stufen des Phasenmodells wird
sukzessiv miteinbezogen, was ein Individuum bereits erlebt hat. Musik

1 McDonald 2009: 68.
2 Vgl. Cembris 1998: 350.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

kommt also immer mehr die Funktion zu, zu reprisentieren, wie ein Mensch
sich selbst und seine Umgebung sieht — und kurdisch zu sein, ist fir viele
Community-Mitglieder das allentscheidende Identititsmerkmal.

In Bezug auf die Community-Mitglieder mochte ich erneut auf die verbin-
dende Kraft von gemeinschaftlich erlebten Livekonzerten aufgrund der hier-
mit einhergehenden physischen Reaktionen eingehen (wie im Zitat von Rice
in Kapitel 1.1.1 beschrieben und wie auch im vorangegangenen Zitat von Mc-
Donald angeklungen). Turino bringt in seiner Beschreibung des Phinomens
explizit das Element Tanz mit ein:

»[..] musicand dance help people getinto sync: moving together, and sound-
ing together, they discover and rediscover an explicit way of being together.
When things are right, the depth of such moments moves within and beyond
the beauty and power of the sound and movement. Such moments cannot be
rehearsed or prepared in specialized musical or choreographic terms alone,
but rather — like musical practice itself — they are part of a much broader
preparation for life.<

Wie ich bei eigenen Konzertbesuchen im kurdischen Kontext beobachten
konnte (siehe Kapitel 3.2), verfiigt die kurdische Community iiber Tanztradi-
tionen, die bei fast jedem Konzert zum Vorschein kommen. Der Reihentanz,
bei dem sich einander fremde Konzertbesucher/-innen an den Hinden
fassen, hat eine stark verbindende Funktion und muss in der Tat nicht
geprobt werden. Spontan wird hier ein Ort zum Tanzen gefunden. Ich gehe
z.B. davon aus, dass auf dem Konzert von Sakina und dem Anadolu Quartet
der Tanz auf der Bithne, um die Musiker/-innen drum herum, so von nie-
mandem geplant gewesen war. Es hitte auch zu einem Reihentanz vor der
Bithne kommen konnen, aber stattdessen ergab er sich spontan auf dieser —
vermutlich schlichtweg, da jene Konzertbesucherinnen, die mit dem Tanzen
begannen, hier mehr Platz vermuteten.

Durch diese Spontanitit wirken kurdische Konzerte sehr lebendig. Hier
wird nicht nur Kultur prisentiert, hier wird Kultur gelebt: Aufgrund des tra-
ditionellen Tanzes ist das Publikum nicht nur Rezipient der Musik, sondern
selbst Teil der expressiven Komponente von Kultur.

Zwei weitere kurdische Interviewpartner, welche nicht oder weniger po-
litisch mit Musik kommentieren méchten, duflerten sich ebenfalls zur Nach-
frage an explizit kurdischen Konzerten: Biilent Emir bestitigte diese unein-

3 Turino 1993: 93.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

geschrinkt, wohingegen Nurettin Kanoglu jedoch meint, einen Riickgang an
Interesse hierfiir zu beobachten. Er weist darauf hin, dass kurdische Kinder
in Deutschland hiufig die kurdische Sprache bzw. die kurdischen Sprachen
nicht mehr erlernen. Sehr zum Missfallen einiger kulturpolitisch engagier-
ter Kurden sprechen kurdische Familien aus der Tiirkei zu Hause hiufig tiir-
kisch. Da sich das Publikum Nurettins Einschitzung nach jedoch in der Regel
wiinscht, das Gesungene zu verstehen, ist ihm nach zu beobachten, wie die
Bedeutsamkeit von auf Kurdisch gesungener Musik in Deutschland nachlasst.

Interessant sind auch die Aussagen jener Interviewpartner, die sich nicht
mit der kurdischen Kultur identifizieren, zur Bedeutung kurdischer Konzert-
organisation innerhalb der Gesamtheit der Menschen mit biographischem
Bezug zur Tiirkei in Deutschland. Sercan Giindug sieht das Interesse fir kur-
dische Musik insgesamt als steigend an, berichtet, mit der ethnischen Zuge-
horigkeit werde immer offener umgegangen. Kemal Sahir Giirel und Kemal
Ding zeigen sich beide interessiert an kurdischer Musik: Kemal Ding sagt aus,
diese Musik besonders gerne zu horen, Kemal Sahir Girel fungiert selber als
Produzent kurdischer CD-Aufnahmen. Kadir $ahinkaya hingegen meint, kei-
ne Leute zu kennen, die Interesse an explizit kurdischen Veranstaltungen hit-
ten, und Adil Arslan berichtet gar von negativen Erfahrungen mit kurdischen
Konzerten: Meist wiirden ihm nach radikale kurdische Nationalisten hinter
der Konzertorganisation stehen, was er ablehne.

Die Aussagen meiner Interviewpartner/-innen zeigen auf, wie kontro-
vers das kurdische Kulturleben innerhalb der Communitys aus der Tiirkei in
Deutschland betrachtet und diskutiert wird.

Bei den (nicht-kurdischen) alevitischen Interviewpartnern findet sich der
Whunsch, die Gesellschaft zu verbessern, wieder. Kemal Din¢ mochte diese
philosophisch, Adil Arslan humanistisch beeinflussen. Beide Musiker begrei-
fen sich nicht als unmittelbar politisch, wobei sie durchaus gesellschaftlich
engagiert und an Schaffensprozessen des kulturellen Lebens in Deutschlands
beteiligt sind.

Adil sagt, seine Musik richte sich gegen Hass, Armut und wilden Kapita-
lismus. Er habe die Hoffnung, mit Musik eine Synthese zu schaffen, die ver-
schiedene Menschengruppen vereinen und langfristig friedensstiftende Wir-
kungen erzielen kénne. Dies ist auch seine Leitlinie, wenn er Konzerte fiir
grofieres Publikum organisiert, u.a. zu alevitischer Musik und Sufi-Musik in
der Philharmonie in Berlin.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

183


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Kemal half, das Instrument Baglama an Universititen und im Klassik-
Musikwettbewerb »Jugend musiziert« zu verankern, und ermdéglichte somit
eine serigse musikwissenschaftliche und kulturpolitische Betrachtung des In-
struments — zuziiglich einer Anerkennung der Musiker/-innen, die es spie-
len. Ich mochte sogar argumentieren, dass die Anerkennung der Menschen
aus der Tiirkei hierbei generell vorangetrieben wurde, da Teile ihrer Traditio-
nen als fester Bestandteil des Kulturlebens in Deutschland Akzeptanz fanden.
Aktivititen dieser Art nehme ich durchaus als politisch relevant war, jedoch
stellen sie keinen politischen Kommentar dar, eher ein Mitwirken an gesamt-
gesellschaftlichen Entwicklungen.

Die Aktivititen der hier prisentierten alevitischen Musikschaffenden die-
nen zudem nicht immer speziell dem Alevitum, sondern den Communitys aus
der Tiirkei in Deutschland im Allgemeinen.

Explizit alevitische Konzerte organisiert in einem bewusst politischen
Rahmen lassen sich in Deutschland generell deutlich weniger finden als
kurdische. Zwar bestitigten mehrere Interviewpartner/-innen die hohe
Bedeutung von Musik fiir das Selbstverstindnis der Aleviten (Kemal Ding
bspw. erliuterte die Wichtigkeit von Baglama- und Semah-Unterricht in
alevitischen Kulturvereinen), doch scheint der musikalische Ausdruck der
Aleviten weniger kontrovers betrachtet zu werden als der der Kurden und
daher weniger politisiert zu sein. Nurettin Kanoglu sagt aus, heute moge
jeder aus der Tiirkei alevitische Musik, selbst rechte Leute, die sich in anderen
Bereichen gesellschaftlichen Lebens gegen die religiose Minderheit richten
witrden.

Mehmet Akbag berichtet, unter den kurdischstimmigen Aleviten sei die
Nachfrage an alevitischen Konzerten am grofdten. Hiermit méchte ich erneut
darauf hinweisen, dass eine gewisse Schnittmenge an kurdischer und aleviti-
scher Kulturorganisation vorhanden ist. Sobald auf kurdischer Sprache bzw.
kurdischen Sprachen gesungen wird, wirkt das alevitische Kulturleben jedoch
anders: Die Sprache an sich wird hierbei wieder zum Politikum.

In der tiirkischsprachigen alevitischen Konzertorganisation kam es iiber
die Jahre in Deutschland zu einigen wenigen Prestige-Veranstaltungen. Adil
Arslan lobt explizit die Veranstaltung »Epos des Jahrtausends — Bin Yilin Tiir-
kitsti« aus dem Jahr 2000 unter der Leitung von Necati Sahin. Hier traten
1246 Baglama-Spieler/-innen, 674 Semah-Tinzer/-innen (vermittelt iber re-
gionale alevitische Vereine aus ganz Deutschland) und zahlreiche Solisten
und Solistinnen aus der Tiirkei sowie aus der Diaspora gemeinsam in Kdln
auf, erganzt durch das Kolner Sinfonieorchester (unter der Leitung von Be-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

tin Giineg), einen Gospelchor aus Mannheim, eine westafrikanische Musik-
und Tanzgruppe aus Koln und griechische Musiker/-innen. Bearbeitungen
traditioneller Stiicke fiir Baglama und Orchester wurden zum Besten gege-
ben; die alevitische Kultur wurde einem grofien Publikum prisentiert.* Diese
Veranstaltung gilt als das grofite alevitische Kultur-Event in Deutschland und
wird in zahlreichen Quellen hervorgehoben. Bemerkenswert ist auch, dass die
Auffithrung im Jahr 2003 in Istanbul wiederholt werden konnte.® Einige Mu-
siker/-innen reisten aus Deutschland an, ergidnzt wurden sie durch ortsansis-
sige Musiker/-innen. Den Schaffenden des Diaspora-Kulturlebens gelang es
hierbei, direkt auf das Kulturleben in der Tiirkei einzuwirken. Adil bedauert
jedoch sehr, dass es keine neueren vergleichbar grofien und qualitativ hoch-
wertigen Konzerte gibt, und beschreibt einen allgemeinen Riickgang alevi-
tischer Kulturorganisation. Auch Kemal Sahir Giirel beobachtet eine leichte
Abnahme - jedoch eher auf inhaltlicher als auf quantitativer Ebene: Politi-
sche Aspekte wiirden ihm nach im alevitischen Musikleben mehr und mehr
vernachlissigt werden; man sei nur noch rein kulturell interessiert.

Es ist somit eher davon auszugehen, dass die meisten alevitischen Musik-
veranstaltungen in Deutschland nicht als politischer Kommentar zu verste-
hen sind. Das neueste von den Interviewten benannte Event, welches sich an
multiple Adressaten richtete und Aufmerksamkeit erregte, ist aus dem Jahr
2000. Auch wenn die Musik im alevitischen Selbstverstindnis nicht wegzu-
denken ist, scheint der Wunsch, in Deutschland hiermit politische Interessen
zu verfolgen, stark in den Hintergrund geraten zu sein. Keiner der Interview-
ten fithlte sich in der Lage, mir ein aktuelles explizit alevitisches Konzert zu
empfehlen, das fiir meine Studie von Relevanz sein konnte. Dies steht in gro-
Rem Kontrast zu den vielen Veranstaltungsempfehlungen, die ich zu kurdi-
scher Musik erhielt.

Das politische Interesse der in Deutschland lebenden Menschen mit biogra-
phischem Bezug zur Tiirkei gilt als allgemeinhin sehr hoch — als ebenso grof3
gelten die Konflikte. Wihrend der Interviews wiesen u.a. Kemal Ding und
Biilent Emir hierauf hin. Die Suche nach gezielt politischer Musik aus der
Tiirkei in Deutschland gestaltet sich dennoch schwierig.

Kemal Sahir Giirel und Kadir $ahinkaya sagen beide, linke Musik (Aussa-
ge Kemal) bzw. Musiker/-innen, die von sich selbst sagen wiirden, dass sie

4 Vgl. Greve 2003: 298.
5 Vgl. Sokefeld 2008: 29.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

185


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

linke Musik machen (Aussage Kadir), gebe es heute nicht mehr. Beide haben
sich in ihrer Jugend mit linker Protestmusik stark identifiziert und verbinden
hiermit nicht das, was heute noch davon iibrig ist. Auch Kemal Ding und Adil
Arslan beobachten einen starken Riickgang an Aktivititen der frither sehr ak-
tiven linken Protestmusikszene. Letztere zwei Interviewpartner sagen jedoch,
dass noch ein kleiner Kreis von Leuten iibrig sei — da diese zwei Interview-
partner im Gegensatz zu Kemal Sahir Giirel und Kadir $ahinkaya beide alevi-
tisch sind, kénnte man daraus schliefSen, dass alevitische Kreise noch etwas
aktiver linke Musik machen als nicht-alevitische. Weil die Stichprobe jedoch
sehr Kklein ist, stellt diese Interpretation lediglich eine vage Vermutung dar.
Zu den Aussagen dieser vier Interviewpartner passt auch die Aussage Adir J.
Tekins: Eine Nachfrage an explizit linker Musik innerhalb der Communitys
aus der Tiirkei in Deutschland gibt es ihm nach hauptsichlich in Kreisen von
Leuten, die in der Tiirkei sozialisiert wurden und dort auch einen Putsch er-
lebt haben. Er weist explizit darauf hin, hiermit nicht die Putschaktivititen
von 2016 zu meinen, sondern die grofien Putsche des 20. Jahrhunderts. Da
der letzte hiervon 1980, also vor knapp vierzig Jahren, stattfand, ist es nicht
verwunderlich, dass man — wenn das Erleben von Putschen tatsichlich ein
Kriterium ist, was das Interesse an Protestmusik erhéht — durch das Altern
der Zeitzeugen einen Riickgang an Aktivitat verzeichnen kann.

Sercan Giindug jedoch — wohl gemerkt mein jiingster Interviewpartner —
sagt aus, die Verbundenheit zu linker Musik sei nach wie vor vorhanden, da
sie von Generation zu Generation weitergegeben werde. Als Mit-Organisator
von »Gezi Soul« erlebte er zudem, wie plotzliche — in einem bestimm-
ten Moment hochaktuelle — politische Geschehnisse in der Tiirkei auch
in Deutschland den Wunsch nach Veranstaltungsrahmen fir als poli-
tisch konnotierte Musik wieder erwecken konnen. Die Organisatoren von
Gezi-Solidarititsevents wie »Gezi Soul« kommentierten durch ihre Kul-
turveranstaltungen von Deutschland aus die Geschehnisse in der Tiirkei,
lieRen als Musiker/-innen aber (hautsichlich) Bands aus der Tiirkei wie Baba
Zula einfliegen. Dies zeigt einerseits, dass es links-politisch interessierte
Musikfans mit Bezug zur Tiirkei in Deutschland gibt — auch unter jiingeren
Generationen -, andererseits aber auch, dass die musikalische Nachfrage
nicht durch in Deutschland lebende Musiker/-innen bedient werden kann,
bzw. dass die Organisatoren zumindest in diesem Fall die Bands aus der
Tiirkei als bessere Alternative erachteten.

Somit mochte ich konstatieren, dass in einigen wenigen Kreisen - zu-
mindest anlisslich spezieller politischer Geschehnisse — linke Musik aus der

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Tiirkei in Deutschland noch bedeutsam ist. Diese wird jedoch vor allem aus
der Rezipienten-Perspektive wahrgenommen.

Vollig unabhingig von diesen Aussagen (von denen ich vermute, dass sie
sich auf die tirkischsprachige Protestmusik beziehen) scheinen mir die Be-
obachtungen von Nurettin Kanoglu, Mehmet Akbag, Sakina Teyna und Biilent
Emir (vier kurdische Musiker/-innen) zu stehen: Alle vier bestitigen das In-
teresse der Communitys aus der Tiirkei in Deutschland an linker Musik, ohne
zu zdgern. Mehmet beschreibt die Nachfrage sogar als grof3. Ich gehe davon
aus, dass diese vier Musiker/-innen sich hierbei (hauptsichlich) auf kurdi-
sche Kreise beziehen. Nurettin wies im Interview allerdings explizit darauf
hin, dass Kurden aus der Tiirkei in Deutschland nicht nur grofies Interes-
se an kurdischsprachiger linker Musik, sondern auch an tiirkischsprachiger
linker Musik hétten.

Es lasst sich festhalten, dass die Bedeutung der linken Musik in kurdi-
schen Kreisen mit Abstand am gréf3ten ist. Entscheidend fiir diese Signifi-
kanz scheinen jedoch keine explizit kurdischen kiinstlerischen Elemente zu
sein (kurdische musikalische Gestaltung oder kurdische Sprachen), sondern
die Aussagen hinter den Liedern bzw. die Veranstaltungs-gebundene Grund-
stimmung, da die Leute auch titrkische linke Konzerte besuchen. In Anleh-
nung an die weiter oben aufgefiithrte Aussage Sakinas, das kurdische Publi-
kum komme zu kurdischen Konzerten, egal, wer singe, mochte ich hier abs-
trahiert formulieren: Das kurdische Publikum kommt zu Konzerten, die seine
Weltansichten widerspiegeln, egal, wer singt.

Diani beschreibt, wie Events an sich bereits ein Netzwerk darstellen kén-
nen. Er geht hierbei von politischen Aktionen aus; ich iibertrage seine Aussage
auf politisch relevante musikalische Veranstaltungen:

»Events are linked to each other through innumerable mechanisms. [..]
events may be linked through symbolic means, that is, by representations
that underline continuity between what could otherwise be largely inde-
pendent and disconnected events. [..] Continuity does not equate with
perfect coherence, as there may be breaks and changes in strategies, but
more broadly with a sense of compatibility between different instances of
the movement experience.«®

Mehmet Akbag sagt, er beobachte, dass ungefihr die gleiche Szene zu den
kurdischen, alevitischen und linken Konzerten komme. Ich gehe davon aus,

6 Diani 2003: 12.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

187


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

dass in dieser erwihnten Szene der Anteil an kurdischstimmigen Menschen
gegeniiber dem Anteil an tiirkischstimmigen tiberwiegt.

Noch einmal moéchte ich auf das musikpadagogische/musikpsycholo-
gische Modell hinweisen, nach dem »Personlichkeit/Moral« die hochste
von sechs Entwicklungsstufen bei der Etablierung eines eigenen Musik-
geschmacks darstellt, und als Fazit fir diesen Abschnitt formulieren: Die
bewusste Entscheidung fiir den Besuch eines solchen Konzerts ist als politi-
sches/gesellschaftliches/menschliches Statement zu verstehen.

AbschliefRend méochte ich hinzufiigen, dass eine gewisse Verdrossenheit
itber das musikalisch-politische Leben in der Tiirkei und mit Bezug zur Tiirkei
bei jenen Interviewpartnern beobachtet werden kann, die besonders lange,
erfolgreich und intensiv gewirkt haben: Kemal Sahir Giirel und Billent Emir,
welche iiber viele Jahre im groflen Rahmen auftraten (Kemal mit Grup Yorum,
Biilent u.a. als Begleitmusiker fiir Sivan Perwer), lehnen es heute strikt ab,
Musik fiir politische Zwecke zu produzieren.

5.2 Antworten zur Frage nach der Anerkennung der Vielfalt
von Musikkulturen aus der Tiirkei in Deutschland

Die Moglichkeit, mit Musikveranstaltungen nachhaltig auf die Heterogenitit
der Communitys aus der Tiirkei hinzuweisen, schitzen interessanter Weise
alle Interviewten, die selber diskriminierten Minderheiten angehéren, posi-
tiv ein: So glauben an die Méglichkeit dieser Wirkung der Musikveranstal-
tungen Kemal Sahir Giirel (war in politisch sehr links-systemkritischen Krei-
sen aktiv und hierfur mehrfach inhaftiert), Nurettin Kanoglu (Kurde), Meh-
met Akbag (Kurde, aktuell aktiver Linker), Kemal Ding (Alevit), Sakina Teyna
(Kurdin, Alevitin, aktuell aktive Linke), Adil Arslan (Alevit) und Adir J. Tekin
(Kurde, aktuell aktiver Linker). Sercan Giindug und Kadir Sahinkaya, welche
beide keiner direkten Minderheit innerhalb der Communitys aus der Tiirkei
angehoren, glauben hieran nur sehr eingeschrinkt. Es ldsst sich also festhal-
ten, dass die personliche Betroffenheit einen Einfluss auf die Einschitzung
der Lage hat. Die mehr oder weniger dringenden Hoffnungen, die bei der
Beantwortung der Frage mitschwingen, scheinen sich in den Aussagen der
Interviewten widerzuspiegeln. Ich interpretiere dies dahingehend, dass die
Betroffenen sich einen weiteren Kampf fiir die Darstellung ihrer kulturellen
Identititen in der deutschen Gesellschaft wiinschen und hiermit Hoffnun-
gen auf Besserung ihrer Lage verbinden. Der Glaube an eine Wirksamkeit

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

von Darstellung der Heterogenitit kann somit als relevanter Appell an die
Kulturveranstaltungen verstanden werden.

Auch beziiglich einer derzeit bereits gelungenen Umsetzung der Darstel-
lung von Heterogenitat unterscheiden sich die Einschitzungen der Interview-
partner/-innen. Betrachte ich wieder all jene, die die gleiche Antwort geben,
und versuche Gemeinsamkeiten in ihren Biographien zu finden, so entsteht
bei mir der Eindruck, all jene, die sich aktiv an der Umsetzung beteiligen,
wiirden die Lage positiver einschitzen als die Unbeteiligten. So zeigen sich
folgende Musiker/-innen zufriedener mit der Darstellung von Heterogenitit:
Mehmet Akbag (tritt viel auf, organisiert die Konzerte zudem meist selbst),
Kemal Ding (tritt viel auf, ist zudem Beteiligter an kulturpolitischen Debat-
ten, u.a. als Lehrender an Universititen und Jury-Mitglied bei »Jugend musi-
ziert«), Sercan Giindug (arbeitete vor nicht langer Zeit fir relevante Projekte
des WDRs und fiir ein Gezi-Solidarititsfestival), Sakina Teyna (tritt viel auf,
kooperiert viel mit herkunftsdeutschen Veranstaltern und Forderern), Adil
Arslan (leitet die deutsch-tiirkische Musikakademie, organisiert viele Konzer-
te an herkunftsdeutschen Veranstaltungsorten wie der Berliner Philharmo-
nie) und Adir J. Tekin (tritt viel auf, auch in herkunftsdeutschen Kontexten
verschiedenster Natur, u.a. auf Jahrmirkten, bei Rathaus-Festen, beim Festi-
val »Fusiong, ...).

Nurettin Kanoglu als semi-professioneller Musiker, der vor allem von kut-
dischen Vereinen gebucht wird (also fiir eine in sich weitestgehend geschlos-
sene Community spielt), schitzt die Situation nur als teilweise umgesetzt ein;
zu einer negativen Einschitzung gelangen Kemal Sahir Giirel und Kadir Sa-
hinkaya. Kemal Sahir Giirel ist musikalisch ausgesprochen aktiv, allerdings
nicht im deutschsprachigen Rahmen. Er ist mein einziger Interviewpartner,
bei dem das Interview nicht auf Deutsch stattfand, sondern mit einem Uber-
setzer auf Tirkisch-Deutsch. Méglicherweise sind ihm aufgrund der Sprach-
barriere Gelegenheiten im deutschsprachig organisierten Kulturleben bisher
verborgen geblieben. Kadir spricht hingegen gut Deutsch, ist jedoch von den
Interviewten derjenige, der zum jetzigen Zeitpunkt am wenigsten an der Or-
ganisation des Musiklebens beteiligt ist.

Wieder lasst sich also festhalten, dass aktiv Beteiligte die aktuelle Lage
mehr zu schitzen wissen, als Leute mit Abstand zur Situation vermuten wiir-
den. Es zeigt sich, dass »wo ein Wille ist, auch ein Weg ist« bzw. sich bei
bestehender Notwendigkeit Wege auftun. Der semi-professionelle Musiker
Nurettin, der nicht finanziell von Auffithrungsmoglichkeiten abhingig ist,
scheint weniger vielfiltige Gelegenheiten gefunden zu haben als jene Musi-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

189


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

ker/-innen, die versuchen, (soweit es eben moglich ist) von Musik zu leben.
Die Entscheidung, von Musik (im Kontext von Deutschland und seinen direk-
ten Nachbarlindern) leben zu wollen, sagt hierbei zudem gewiss etwas iiber
den Grad der Identifikation und die positiven Erfahrungen mit dem mitteleu-
ropdischen Kulturleben aus. (Anmerkung: Ich weise hier auch auf die Nach-
barlinder Deutschlands hin, da Sakina in Osterreich lebt und auch wirkt und
viele der Kélner Musiker/-innen regelmifiig in den nahgelegenen Nachbar-
lindern Belgien und den Niederlanden auftreten. Auftrittsmoglichkeiten in
Osterreich, Belgien oder den Niederlanden kénnen im Kontext dieser Arbeit
jedoch betrachtet werden wie jene in Deutschland selbst — in Abgrenzung zu
denen in der Tiirkei.)

Es scheint sehr unterschiedlich stark mit der herkunftsdeutschen Gesell-
schaft interagierende Aktive im Musikleben zu geben. Sercan Giindug und
Adir J. Tekin sind in Deutschland geboren und haben hier studiert. Auch
Kemal Ding beendete bereits seine Schullaufbahn in Deutschland und ist —
ebenso wie Adil Arslan, der mit 17 Jahren direkt nach seinem Schulabschluss
immigrierte — sehr aktivim Rahmen von und in Kooperation mit herkunfts-
deutschen Institutionen. Diese Musikschaffenden sehen keinen Mangel an
deutschsprachiger Werbung fur Kultur aus Anatolien, vermutlich, da sie die
Plattformen und Netzwerke kennen, itber die deutschsprachige Werbung ver-
breitet wird. Das gleiche gilt fiir Sakina Teyna, die zwar verglichen mit den
meisten anderen Interviewpartnern noch nicht so lange in einem deutsch-
sprachigen Land wohnt, jedoch auffallend gut Deutsch spricht und bereits
von Institutionen wie dem Kultursekretariat Nordrhein-Westfalens gefordert
wurde, und fiir Kadir Sahinkaya, der u.a. fir den herkunftsdeutschen Rock-
club »Luxor« arbeitete. Dass von Konzertorganisatoren zu wenig auf Deutsch
geworben werde, beklagen jedoch Kemal Sahir Giirel, Nurettin Kanoglu und
Mehmet Akbag. Ich fithre diese Kommentare darauf zuriick, dass diese drei
Musiker die besagten deutschsprachigen Netzwerke maéglicherweise weniger
kennen bzw. nutzen. Kemal arbeitet nicht auf Deutsch, Nurettin war haupt-
sachlich im Rahmen kurdischer Vereine aktiv und Mehmet ist im Zuge einer
spontanen Flucht nach Deutschland gekommen - ohne Kontakte zur her-
kunftsdeutschen Gesellschaft und ohne Deutschkenntnisse. Zwar arbeitet er
heute viel auf Deutsch, doch benétigt man fiir ein komplettes Erfassen der
bzw. eine befriedigende Anbindung an den deutschsprachigen Teil der Gesell-
schaft moglicherweise einfach mehr Zeit. Ich gehe davon aus, dass diese drei
Musiker tiirkisch-, kurmanci- oder zazasprachige Netzwerke nutzen, die mit
Sicherheit fir die Betrachtung des Kulturlebens aus der Tirkei in Deutsch-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

land allgemein sehr bedeutsam sind, jedoch fiir die Beantwortung meiner
zweiten Forschungsfrage, nach dem durch Musik erzielten Ansehen der Musi-
ker/-innen und der von ihnen reprisentierten Communitys in der deutschen
Gesellschaft, nicht von Relevanz sind. So méchte ich hierzu abschliefSend nur
sagen, dass alle drei Musiker offensichtlich zahlreiche in Deutschland titi-
ge Kunstschaffende mit biographischem Bezug zur Tiirkei kennen, welche
nicht auf Deutsch werben, aber, wiirden sie dies tun, das Bild vervollstindi-
gen konnten.

Die Aussage, die Musik aus Anatolien werde als sehr traurig wahrgenommen
und das herkunftsdeutsche Publikum fithle sich hierdurch weniger zu freu-
digen Reaktionen animiert, findet sich bei verschiedenen Musikschaffenden
wieder. Auch hiufig genannt wurde ein zu beobachtender dynamischer Pro-
zess: Der Sound werde mit der Zeit als gewohnlicher wahrgenommen; das
Publikum erhalte immer mehr Informationen und lerne dazu. Erfreulich ist,
dass keine gegenliufigen Entwicklungen beobachtet wurden. Zwar erzihlte
Sakina Teyna, die Fliichtlingswelle habe zu einer Politisierung und Polarisie-
rung gefiithrt, im Zuge derer manche Leute auch ihre Abneigung deutlicher
auflern witrden, jedoch gehe ich davon aus, dass diese Teile der deutschen
Gesellschaft auch vorher nicht begeistert von tiirkischer oder kurdischer Kul-
tur waren, sich lediglich nicht offiziell positionierten. Ich halte es fiir unwahr-
scheinlich, dass die Musikveranstaltungen aufgrund der aktuellen politischen
Lage in der Tiirkei und in arabischen Lindern an interessierten Zuhérern und
Zuhorerinnen verloren haben — eher haben sie welche hinzugewonnen, da
manche Menschen erst jetzt, wo es so viele aktuelle Nachrichten u.a. iiber
Kurden gibt, es als relevant betrachten, Kulturveranstaltungen der Art zu be-
suchen.

Insgesamt lasst sich also ein reges Musikleben beobachten mit Einfluss
auf die Wahrnehmung der deutschen Offentlichkeit von Pluralitit der Lebens-
wirklichkeiten innerhalb der Communitys aus der Tiirkei in Deutschland. Im
Einzelnen gestaltet es sich fiir die jeweiligen Minderheitengruppen bzw. fiir
die einzelnen Akteure innerhalb der Gruppierungen jedoch unterschiedlich.
In den Interviews wurden verschiedene beeinflussende Elemente von den In-
terviewten genannt.

Einen mehrfach genannten Aspekt stellt die Nahe von Kultur allgemein
und/oder einzelnen kulturellen Elementen mit der westlichen Tradition und
den hiermit verbundenen Gewohnheiten dar. Adil Arslan benennt die ihn-
lichen Werte der westlichen und der alevitischen Kultur als Aspekt, welcher

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

191


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

das Interesse der Leute weckt. Herkunftsdeutsche interessieren sich ihm nach
fiur Gemeinsamkeiten mit ihnen fremden Kulturen. Das Alevitum biete ihnen
hierbei mehr Andockungspunkte als der sunnitische Islam, wodurch aleviti-
sche Kulturveranstaltungen ihnen sympathischer seien.

Sakina Teyna berichtet zudem von positiven Erfahrungen mit der Ver-
wendung klassisch-europiischer Instrumente. Menschen des europiischen
Kulturraumes finden ihr nach schneller Zugang zu den anatolischen Liedern,
wenn ihnen vertraute Klinge eingearbeitet sind.

Ebenfalls klanglich vertraut und dadurch ansprechender sind laut Kemal
Ding die kurdischen Sprachen gegeniiber der tiirkischen. Als ich ihn um Bei-
spiele fiir Konzerte, die die deutsche Offentlichkeit erreichen, bat, nannte er
von sich aus meinen anderen Interviewpartner Mehmet Akbas als bedeutsam
und verwies hierbei u.a. auf den sprachlichen Aspekt. In der Tat gehdren so-
wohl die von Linguisten nicht als kurdisch anerkannte, aber soziokulturell
als kurdisch bedeutsame, Sprache Zaza (Mehmets Muttersprache) als auch
die weitere im Rahmen dieser Arbeit hiufig erwihnte Sprache Kurmanci der
indogermanischen Sprachfamilie an. Als weiteres — ebenfalls klangliches —
Merkmal, das zu Mehmets Erfolg mit beigetragen haben konnte, benennt Ke-
mal die Verwendung klassisch-europiischer Gesangstechniken. Mehmet ist
in diesen Techniken ausgebildet und wendet sie auf seinen Konzerten an.

Auf dsthetischer Ebene werden erginzend visuelle Elemente als forderlich
erwihnt. Mehmet Akbag beschreibt die Vorteile, die ihm ein orientalisiertes
Bithnenoutfit sowie dem optisch entsprechende Konzertankiindigungen ge-
bracht haben. Adil Arslan konstatiert, Auffithrungen des visuell eingingigen
Tanzes Semah hitten einen entscheidenden Beitrag zur Kenntnis der deut-
schen Gesellschaft des Alevitums geleistet.

Es lasst sich festhalten, dass die kreative Gestaltung der Konzerte einen
entscheidenden Beitrag dazu leistet, wie diese in der deutschen Gesellschaft
aufgenommen werden. Die Musiker/-innen haben hierbei iiber die Jahre un-
terschiedliche Strategien entwickelt. Teilweise verwenden sie musikalische
Elemente, die der europdische Kulturraum traditionell sein Eigen nennt, die
jedoch auch in der Tiirkei bedeutsam sind. Ich mochte explizit darauf hin-
weisen, dass Mehmet Akbag seinen klassischen Gesangsunterricht in Istanbul
nahm, lange bevor er nach Deutschland kam. Der Gesangsstil gefillt ihm und
liegt ihm also, unabhingig davon, wo er seine Konzerte gibt. Es wire ein Fehl-
schluss, davon auszugehen, Musiker/-innen aus der Tiirkei wiirden klassisch-
europdische Musik erlernen, um beim europiischen Publikum mehr Anklang
zu finden. Fiir Sakina Teynas Auftritte mit dem Anadolu Quartet fliegt sogar

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

regelmiflig ein Streichquartett aus der Tiirkei nach Europa - denn selbstver-
stindlich gibt es viele Streichmusiker/-innen in der Tiirkei.

Das gleiche Phinomen lisst sich in Bezug auf die Verwendung westlicher
Instrumente populdrer Musik beobachten. Stokes geht bis ins Osmanische
Reich zuriick, um die hohe Prisenz von als westlich definierter Musik in der
heutigen Tirkei zu belegen:

»Turkish popular musical cosmopolitanism has usually looked west. Op-
eretta was enormously popular in Turkey during the later Ottoman, consti-
tutional, and early republican periods. Kanto [Herv.i.0.] adapted operetta
and Western music hall for the >old« [Herv.i.0.] city’s theaters. Tango took
root in Turkey in the 1920s; jazz shortly after. Erol Biylkburg (-the Turkish
Elvis< [Herv.i.0.]) recorded Little Lucy<in 1961, but rock and roll cover bands
had been in existence for at least a decade.«’

Karahasanoglu und Skoog veréffentlichten 2009 den Artikel »Synthesizing
Identity« iiber ihre Untersuchung von Elementen der Filiation (biologische
und intellektuelle Abstammung, natiirliche Weiterentwicklung) und Affiliati-
on (Bruch mit der natiirlichen Abstammung, Kreation neuer Verbindungen)
in der populiren Musik der Tiirkei.® Die Autoren kamen zu dem Schluss, es sei
mittlerweile unmoglich, zwischen inneren und duferen Einfliissen im Musik-
leben der Tirkei zu unterscheiden.

»By now, we believe that it has become abundantly clear that Turkish pop-
ular music, with its myriad roots and various channels of development, is a
complex amalgam of internal and external influences. Artists, in the past,
have broken from geographically delineated lines of filiation to freely and
actively affiliate themselves with international music, particularly that pro-
duced in Europe and the United States. [..] As the performance of foreign
instruments and styles shifts from spanning months and years to decades
and generations, it becomes increasingly difficult to make a clear distinction
between acts of filiation and affiliation. [..] For example, when Cem Karaca
and his contemporaries performed Anadolu Rock in the 1960s, they were en-
acting a gesture of affiliation in linking their performance to American and
European styles. Yet contemporary performers of Anadolu Rock such as Kirag
are not so gesturing toward their peers outside of Turkey, but instead toward

7 Stokes 2010: 18.
8 Vgl. Karahasanoglu/Skoog 2009: 54.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

193


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

their predecessors such as Karaca, shifting from an act of affiliation toward
an act of filiation.<’

Die Musiker/-innen aus der Tirkei erlernen den Umgang mit - historisch
betrachtet — westlichen Musikelementen also nicht, um dem herkunftsdeut-
schen Publikum zu gefallen. Dennoch kénnen jene Musiker/-innen, die in
klassisch-europdischer Musik versiert sind, fiir ihre Konzerte in Deutschland
(und den Nachbarlindern) einen Vorteil hieraus ziehen.

Im Fall der orientalisierenden Kleidung jedoch verldsst Mehmet Akbas (so,
wie in Ansitzen auch andere Singer/-innen [siehe Kapitel 5.1]) den Bereich
dessen, was fir ihn natiirlich ist, und richtet sich gezielt nach den Erwartun-
gen der herkunftsdeutschen Konzertbesucher/-innen. Er kreiert also einen
Code speziell fir das Publikum, das dieses in der Lage ist, zu dekodieren —
mit gewissem Erfolg.

Die Methode der Stereotypisierung im Musikleben beschreibt auch Spi-
netti als nicht zwangslaufig negativ:

»ldentity formation in popular music, it can be argued, relies strongly on in-
dexical semiotic processes which are activated by regional musical icons and
encode internalized associations with the places, the experiences of com-
munal social life and the idiosyncratic aesthetics which are constitutive of
perceived regional cultural authenticities. This often results in the formula-
tion of stereotypical metaphors to define other groups’ popular musics, es-
pecially those hybridized forms which bear apparent continuities with tradi-
tion. Such stereotypes usually refer to what is perceived as the emblematic
trait of someone else’s music and, although often inaccurate, reveal impor-
tant categories of differentiation. [..] But the assertion of regional authentic-
itiesin popular music does not rule out the possibility of exchange and trans-
fer: the recognition of otherness does not necessarily imply rejection.«™°

Im Fall von Mehmet fithrt der gepflegte Orientalismus sogar zu Anerken-
nung. Er sagt, sein Publikum verstehe nach den Konzerten, dass er sich als
Kurde, nicht als Tirke, sehe. Ich bezeichne Mehmets Vorgehensweise hier
bewusst als »gepflegten Orientalismus, da er nur einige Elemente wohldo-
siert in einem anerkannten Konzert-Rahmen einsetzt. Turino beschreibt Ex-
otismus wie folgt:

9 Karahasanoglu/Skoog 2009: 68f.
10  Spinetti 2005: 202.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

»Exoticism is simply one source of distinction and novelty [...]. [..] differences
of all types are incorporated within frameworks of similarity: of forms, ethics,
aesthetics, practices and contexts that comprise the given cultural forma-
tion.«"

Beim »Sharq-1 Project« lockte Mehmet sein Publikum mit einer orientalisier-
ten Aufmachung an, jedoch fand das Konzert in einer evangelischen Kirche
statt, also an einem im herkunftsdeutschen Kontext nicht exotischen Ort —
ganz im Gegenteil: an einem (fir viele) vertrauenserweckenden Ort der eige-
nen kulturellen Geschichte. Er sang hier zudem die angekiindigten »Songs of
Middle East« wieder mit klassisch-europiischen Gesangstechniken. Es han-
delt sich also um eine geschickte Vermischung verschiedener kultureller Ele-
mente, die nicht nur auf das den Herkunftsdeutschen Fremde, sondern auch
auf ihnen Wohlbekanntes eingeht.

Interessant ist auch das von Adil Arslan genannte Beispiel des Tanzes Se-
mah: Dieser wird von alevitischen Communitys in Anatolien und in der Dia-
spora geschitzt. Der Semah ist den Herkunftsdeutschen fremd, wird als »exo-
tisch« wahrgenommen, dabei aber — wenn auch stark folklorisiert — nicht im
Sinne des Orientalismus fern jeder natiirlichen Relevanz extra fiir sie konstru-
iert. Die Folklorisierung des gottesdienstlichen Rituals Semah fand zudem
bereits ab den 1970er Jahren in der Tiirkei statt, nicht erst im Kontext des
Diaspora-Kulturlebens." Insofern ist es erfreulich, dass Adil derart positive
Erfahrungen machte mit den Semah-Vorfithrungen vor herkunftsdeutschem
Publikum samt Verweis auf das Alevitum: Der Tanz trigt hier tatsichlich zur

Anerkennung der Heterogenitit von Communitys aus der Tiirkei in Deutsch-
land bei.

Des Weiteren benennen mehrere Musiker/-innen die unterschiedlichen Rah-
menbedingungen der Auftritte als bedeutsam fir die Wirkung von Konzer-
ten. Kadir Sahinkaya verweist auf die Musikgenre-spezifischen Riumlichkei-
ten, bspw. auf seine Erfahrungen im Kélner Rockclub »Luxor«, samt dem da-
zugehorigen Publikum. Ein Rockkonzertpublikum reagiert mit Sicherheit an-

1 Turino 2003: 73.

12 Tambar formuliert: »In the 1970s, a full decade before Alevi religious practices became
part of overt public debate, selected aspects of the cem [Herv.i.0.] had already found
a public audience. Specifically, the semah was established and performed as a genre
of folk dance, autonomous from its embedding in the act of worship.« (Tambar 2010:
663.)

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

195


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

ders auf die heterogenen musikalischen Elemente aus Anatolien als ein Pu-
blikum, welches im Rahmen des »Tiirk Miizik Festivali« zu einem Auftritt von
Sakina Teynas Trio Mara an die Komische Oper Berlin kommt oder zum von
Adil Arslan organisierten Konzert alevitischer Musik in die Berliner Philhar-
monie geht. Ich méchte die Vermutung anstellen, dass ein Rockkonzertbesu-
cher bzw. eine Rockkonzertbesucherin spontaner reagiert, die Musik danach
bewertet, ob er/sie sie instinktiv schén findet und hierzu gut tanzen kann,
wohingegen Besucher/-innen einer bewusst kulturell hochwertigen bis hin
zu kulturpolitisch bedeutsamen Veranstaltung eher danach bewerten, ob es
interessant oder bereichernd ist.

Zu kleineren Konzerten, wie etwa dem von mir besuchten Konzert Meh-
met Akbags im Kulturbunker in Kéln-Mithlheim, kommen hauptsichlich In-
sider des (in diesem Fall kurdischen) Konzertlebens, in die Philharmonie oder
ins Luxor vielleicht auch einmal nicht spezifisch an dieser einen Kultur, aber
an vielfiltiger Musik im Allgemeinen, interessierte Zuhorer/-innen.

Da meine Interviewpartner/-innen jedoch tiber die Zeit alle an mehreren
durchaus unterschiedlichen Orten auftraten, konnten die Individuen bereits
an verschiedenen Orten ihre Wirkung testen. Die Location an sich sagt somit
erst einmal nichts Definitives tiber die generellen Moglichkeiten der verschie-
denen kulturellen Gruppierungen und ihrer Akteure aus; der Ort kann immer
wieder gewechselt werden. Adir J. Tekin beschreibt seine Band Adirjam ex-
plizit als passend fiir verschiedene Orte und Gelegenheiten. Er nennt die drei
GrofRbereiche Kultur, Party und Politik als offizielle Rahmen, die ihnen Auf-
trittsmoglichkeiten bieten, und sieht in dieser Flexibilitit seiner Band einen
Vorteil.

Auch die finanzielle Situation kann eine entscheidende Rahmenbedin-
gung dafiir darstellen, wie bzw. welche Form der Heterogenitit abgebildet
wird. Als Sakina Teynas Trio Mara in den Katalog des NRW-Kultursekretariats
aufgenommen wurde, was eine finanzielle Entlastung fiir Veranstaltungsorte
mit sich zog, wurde das Trio plétzlich zu Konzerten eingeladen, von denen
Sakina noch nie gehort hatte und fiir die sie sich daher nicht von alleine be-
worben hitte. Daher war die kurdische Frauenband eine Zeit lang prisenter
auf Veranstaltungen als zuvor. Herkunftsdeutsche Institutionen leisten somit
einen entscheidenden Beitrag dazu, welche Musiker/-innen sich einem in-
teressierten herkunftsdeutschen Publikum in einem gréferen Rahmen iiber-
haupt vorstellen kénnen.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Sehr interessant finde ich noch zwei weitere von den Interviewten genannte
Punkte: Sercan Gitndug erwihnte die Haltung des Community-eigenen Pu-
blikums, Adir J. Tekin die der Musiker/-innen selbst.

Sercan sagt, das Bild der Herkunftsdeutschen von ihren Mitbiirgern und
Mitbiirgerinnen mit biographischem Bezug zur Tiirkei konne verbessert wer-
den, wenn diese sihen: »Die feiern ja wie wirl« Auch in dieser Hinsicht den-
ke ich, dass Konzerte, die die Heterogenitit der Communitys aus der Tiirkei
abbilden, besonders vielversprechend sind: Musikveranstaltungen, die Plura-
litit darstellen, ziehen ein besonders offenes Publikum mit biographischem
Bezug zur Tiirkei an. Dessen toleranter Umgang mit verschiedenen anato-
lischen Kulturen konnte einem toleranten herkunftsdeutschen Konzertbesu-
cher bzw. einer toleranten herkunftsdeutschen Konzertbesucherin gefallen —
schliefilich stéren sich kulturell offene Herkunftsdeutsche in Bezug auf Men-
schen aus der Tiirkei an wenigen Dingen so sehr wie an dem Klischee, diese
seien anderen Kulturen der Tirkei (und/oder Frauen) gegeniiber selber nicht
offen. Insofern mochte ich Sercan zustimmen: Das Publikum mit biographi-
schem Bezug zur Tiirkei ist sehr wichtig fir die Wirkung eines Konzerts auf
deutsches Publikum.

Wenn ich als Herkunftsdeutsche selber auf tiirkische und/oder kurdische
Konzerte gehe, ist es fiir mich immer wieder auch interessant, das Publi-
kum kennenzulernen. Wie ich zuvor bei meinen Beobachtungen zu kurdi-
schen Reihentinzen dargelegt habe, wird nicht nur auf der Bithne Kultur
ibermittelt. Sogar bei Konzerten, die ich selber mit dem »Kéln Tirk Muzigi
Korusuc spielte, beobachtete ich noch interessiert das Publikum — von der
Bithne aus. Ich denke nicht, dass dies nur daran liegt, dass ich Musikethno-
login bin, sondern auch schlichtweg daran, dass kulturell Unbekanntes au-
tomatisch im menschlichen Bewusstsein Aufmerksambkeit erregt. Genau das
gleiche kann sicherlich passieren, wenn ein herkunftsdeutscher Konzertgin-
ger bzw. eine herkunftsdeutsche Konzertgingerin mit Unbekanntem rechnet,
aber Bekanntes geboten bekommt. Insofern ist es — wie von Sercan vermu-
tet — sicherlich ein Schliisselerlebnis, wenn Herkunftsdeutsche sehen: »Die
feiern ja wie wirl«

Und auch Adir J. mochte ich zustimmen: Die Einstellung der Musiker/
-innen selber ist sehr wichtig. Denken diese bspw., auf dem Jahrmarkt einer
ostdeutschen Kleinstadt kimen sie sowieso nicht gut an, und treten darauf-
hin dort nicht auf, kénnen die Herkunftsdeutschen hier ihre Musik nicht ken-
nen lernen. Adir J. tritt bei Gelegenheiten dieser Art auf, zweifelte laut eige-
ner Aussage mehrfach im Voraus daran, ein positives Konzertfeedback zu be-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

kommen, machte aber ausschlieflich erfreuliche Erfahrungen. Er sagt, seine
eigenen negativen Vorurteile seien nie bestitigt worden.

Die (z.T. weit auseinandergehenden) Lebenswirklichkeiten von Menschen aus
der Tirkei in Deutschland werden somit auf vielfiltige Art und Weise auf
Musikveranstaltungen dargestellt. Die interviewten Musiker/-innen berich-
ten fast ausschlieflich von positiven Erfahrungen auf den eigenen Konzerten.
Kemal Ding erwihnt als fir ihn drgerlich lediglich, dass Herkunftsdeutsche
bei Konzerten niedriger Qualitit z.T. auch begeistert klatschen und somit of-
fenbaren wiirden, wie wenig sie bisher von den Musiktraditionen verstiinden.
Es sei vielen von ihnen aufgrund fehlender Vorerfahrungen nicht méglich,
das gehorte Konzert in einen grofReren Referenzrahmen einzuordnen. Adir J.
Tekin erlebte den grofReren Referenzrahmen ebenfalls als fehlend, wenn her-
kunftsdeutsche Konzertginger/-innen sich die Information iiber seine kurdi-
sche Identitit nicht merken konnten und daher dachten, sie hitten von ihm
ein tiirkisches Konzert gehort. Beide Musiker machten aber auch zahlreiche
positive Erfahrungen mit dem herkunftsdeutschen Publikum.

Die einzige wirklich negative Entwicklung, die beschrieben wurde, stellt
die Furcht mancher Herkunftsdeutscher vor der politischen Instabilitit in
der Tirkei und in arabischen Lindern und vor hiermit verbundenen gro-
f3en Flichtlingswellen nach Deutschland dar. Dies fithrte aber nicht zu Ne-
gativiuflerungen auf Konzerten meiner Interviewpartner/-innen. Es handelt
sich hierbei um eine unterschwellige Tendenz in Teilen der deutschen Ge-
sellschaft, die fiir Menschen mit biographischem Bezug zur Tiirkei sicherlich
belastend ist, von der sich das Musikleben jedoch unberiihrt zeigt. Zu den
Musikveranstaltungen kommen Zuhorer/-innen unterschiedlicher Nationa-
litaten, die sich fiir Kulturen aus der Tiirkei interessieren.

5.3 Antworten zur Frage nach Hoffnungen beziiglich der Musik
im transnationalen Kontext

Die starke Verbundenheit zwischen den Diaspora-Communitys aus der
Tiirkei in Deutschland und den Menschen in der Tiirkei wurde von allen
zehn Interviewten bestitigt. Das grofRe Interesse der Diaspora-Community-
Angehérigen fiir das Kulturleben in der Tiirkei ist unumstritten. Interessant
ist jedoch auch die Frage, inwiefern Menschen in der Tiirkei dieses erwidern,

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

und welchen Einfluss die Hoffnung hierauf auf das Wirken der Menschen in
Deutschland hat.

Alle zehn Interviewten sagen iiber kurdische Musik aus Deutschland, sie
habe Einfluss auf das Kulturleben in der Tiirkei. Ausschliefilich Sercan Giin-
dug ist sich nicht sicher, wie viel Interesse die Leute aktiv hierfiir aufbringen.
Er betrachtet die Einflisse eher als unterschwellig wichtig.

Nurettin Kanoglu, selber Kurde, sagt sogar, alle Musiker/-innen, die er
in seiner Kindheit in der Tiirkei gehort habe, hitten in Europa gelebt. An-
dere Interviewpartner/-innen haben dhnliche Erfahrungen gemacht. Als be-
sonders bedeutsam im deutsch-kurdischen transkulturellen Kontext benannt
werden die Musiker Sivan Perwer, Nizamettin Ari¢ und Ciwan Haco (Anmer-
kung: Letzterer wurde allerdings in einem kurdischen Dorfin Syrien geboren
und lebt heute in Schweden). Die Bedeutung einer dieser oder aller drei Mu-
siker fiir die kurdischen Communitys in der Tiirkei erwihnten unabhingig
voneinander Nurettin Kanoglu, Adil Arslan, Billent Emir und Adir J. Tekin.
Des Weiteren sagt Kemal Sahir Giirel aus, der in Deutschland lebende kurdi-
sche Singer Sivan Perwer sei auch fiir die tiirkische Linke von grofRer Bedeu-
tung gewesen. Er selbst sei in tirkischen Kreisen grof} geworden, wo man die
Texte nicht verstanden und dennoch viel gehért habe. Des Weiteren werden
Mikail Aslan und Ahmet Aslan als fiir Kurden in der Tiirkei bedeutsam und aus
Deutschland heraus berithmt geworden benannt. Adir J. Tekin weist jedoch
daraufhin, dass jene Musiker/-innen, die so erfolgreich seien, mittlerweile in
die Tiirkei einreisen diirften, und dass das Diaspora-Leben daher nicht mehr
isoliert zu betrachten sei. In der Tat beziehen sich die meisten Aussagen iiber
die Bedeutung der genannten Musiker fiir die Tiirkei auf Zeiten, in denen kur-
dische Musik noch mehr Restriktionen ausgesetzt war als heute — vor allem
auf Zeiten, in denen der gesamte Gebrauch der kurdischen Sprache(n) un-
tersagt war. In dieser Periode war das Einschmuggeln kurdischer Kassetten
von auflerhalb eine von wenigen Moglichkeiten fiir Menschen in der Tiirkei,
Musik der Art bereitstellen bzw. konsumieren zu kénnen.

Im Jahr 2018, selbstverstindlich, gestaltet sich dies anders. Ein Grund
hierfiir stellt die veranderte politische Lage dar: Offiziell gibt es kein Verbot in
der Tirkei mehr, kurdische Musik zu produzieren (auch wenn z.T. andere Be-
obachtungen hierzu gemacht wurden, wie in Kapitel 1.2.3 dargelegt). Zusitz-
lich haben sich die technischen Méglichkeiten zur transnationalen Musikver-
breitung erweitert: Sakina Teyna beschreibt, wie die Distribution kurdischer
Musik aus Deutschland heute hauptsichlich iiber das Internet realisiert wer-
de. Dieses sei der »beste Schwarzmarkt« fiir die »Musik in Kurdistan«. Es ge-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

199


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Musik & politischer Konflikt aus der Tiirkei

be im Internet gar Listen, auf denen in Europa lebende Musiker/-innen dem
Alphabet nach sortiert stiinden, welche die Leute dann auf YouTube suchen
wiirden.

Die Moglichkeit der Verbreitung von Kultur itber das Internet ist in Saki-
nas Fall besonders bedeutsam. Erstens wurde eines ihrer in Europa produ-
zierten Alben zensiert: In der Tiirkei durfte ein hierfiir aufgenommenes Lied
aus, wie sie sagt, nur vorgeschobenen Copyright-Griinden nicht erscheinen.
Und zweitens kann sie nicht mehr in die Tiirkei einreisen. Meine anderen
Interviewpartner konnen alle in die Tiirkei reisen — wie leicht sich dies und
das Organisieren von Konzerten dort fir sie gestalten, variiert jedoch sehr.
Mehmet Akbag wies im Interview darauf hin, dass Musiker/-innen, die einen
deutschen Pass besifSen, leichter eine Konzertreise in die Tiirkei veranstalten
konnten als jene ohne. Die unterschiedlichen rechtlichen Voraussetzungen
der Diaspora-Musiker/-innen stellen also einen entscheidenden Aspekt dar,
welche kurdische Musik aus Deutschland sich wie in der Tiirkei verbreitet. So
kann Sakina z.B. keine Konzerte in der Tiirkei spielen — moglicherweise wi-
ren ihr Einfluss und/oder die Hoffnung auf Einfluss auf das Kulturleben dort
ansonsten noch gréfler und die Prozesse ihrer Musikproduktion komplett an-
ders aufgebaut. Sie berichtet, wie Kurden sie im Internet suchen und ihr (und
dem Trio Mara) viel Zuspruch fiir die Klavier-Arrangements von traditionellen
anatolischen Liedern zukommen lassen wiirden. Dies, sagt sie, sei fiir diese
komplett neu. Es bleibt offen, welche Wirkung ihre Musik bei Livekonzerten
in kurdischen Provinzen erzielen kénnte und was dies in der Wechselwirkung
fiir ihre kreativen Schaffensprozesse ausmachen wiirde.

Adir]. Tekin wurde jedoch auch unabhingig von rechtlichen Bedingungen
von Bookern seines Vertrauens dringend davon abgeraten, seine Musik in der
Tiirkei darzubieten. Sozio-kulturelle Hiirden stellen sich folglich ebenfalls.

Fir die meisten meiner kurdischen Interviewpartner/-innen scheint die
Hoffnung, ihre Musik werde in der Tiirkei gehort, dennoch essentiell bei der
Musikproduktion zu sein. Mehrere von ihnen verlieRen die Tiirkei nur un-
ter hohem politischem Druck und haben z.T. noch Verwandte dort, die wei-
terhin unter den gesellschaftlichen Umstinden leiden. Ihnen und weiteren
kurdischen Menschen in der Tiirkei gegentiber haben die Musiker/-innen ein
Gefiihl der moralischen Verpflichtung: Sie kimpfen in mehreren Fillen — laut
eigener Aussage — von Deutschland aus fiir den kulturellen Status der Kurden
und mochten den Menschen aus der Diaspora heraus etwas Schones bieten:
Musik, die in der Tiirkei nicht immer problemlos produziert werden kann.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Konzerte in der Tiirkei organisiert aus meiner Gruppe der kurdischen
Interviewten jedoch ausschliefilich Mehmet, welcher dort sogar regelmifig
auftritt. Sakina aber darf nicht einreisen, Adir J. wurde davon abgeraten, hier
Konzerte zu spielen, und Biilent hat die Tiirkei erst im Zuge der aktuellen
politischen Lage verlassen und zeigt sich desillusioniert in Bezug auf das
Musikleben dort; er plant vorerst nur in Mitteleuropa angesiedelte Projek-
te. Nurettin konzentriert sich als semi-professioneller Musiker mit weniger
verfiigbarer Zeit ebenfalls auf das Konzertleben in Deutschland. Auf meine
Interviewfragen zu einem mdoglichen Einfluss der Musik auf das Leben der
Menschen in der Tiirkei antworteten die meisten kurdischen Interviewpart-
ner/-innen aber sichtlich gerne und ausfithrlich. Mehrere von ihnen scheinen
durch die Partizipation von Menschen in der Tiirkei an ihren Produktionen
stark motiviert zu werden. Nurettin ist stolz auf die Mitwirkung von Musik-
schaffenden aus der Tiirkei an seinem Debiitalbum, Sakina nutzt die Verbrei-
tungsmoglichkeiten iiber das Internet und auch tiber den offiziellen Weg der
Vermarktung von Tontridgern sehr aktiv, Mehmet tritt nicht nur in der Tiirkei
auf, sondern verkauft ebenfalls seine Alben dort. Die Tiirkei stellt fiir mehre-
re kurdische Interviewpartner/-innen einen nicht wegzudenkenden Wunsch-
Rezeptionsbereich dar.

Kemal Ding, selbst kein Kurde, weist zudem darauf hin, wie grof3 die fi-
nanzielle Unterstiitzung sei, die die kurdischen Communitys in Deutschland
den Kurden in der Tiirkei zukommen liefen. Das Geld werde dort bspw. fiir
die Ausrichtung von Nevroz-Feiern verwendet. Es ist bemerkenswert, dass
Kurden in Deutschland ihr Geld lieber den Kurden in der Tiirkei zukommen
lassen als es selbst fiir Kulturorganisation in Deutschland zu verwenden, und
weist auf, wie grofd nicht nur die Hoffnung auf Kenntnisnahme der eigenen
Aktivititen in der Tiirkei ist, sondern wie gro auch ein Gefiihl der Fiirsorge
fiir die Menschen dort ist. Dies erklirt auch, warum kurdische Musiker/-in-
nen in Zeiten der Trauer (z.B. nach Anschligen in kurdischen Gebieten) z.T.
selbst in Deutschland auf Werbung fir ihre Konzerte verzichten: Dies wiir-
de dann als egoistisch, dem Schmerz der Gemeinschaft nicht angemessen,
wahrgenommen werden.

Interessant ist auch die Frage, inwiefern die Menschen in der Tiirkei noch
heute von dem Wirken einzelner Musiker/-innen aus Deutschland wie Sivan
Perwer und Nizamettin Ari¢ in lingst vergangenen Jahrzehnten profitieren.
Kadir Sahinkaya bezweifelt, dass die voriibergehend in der Tiirkei erfolgreiche
kurdische Musik aus Deutschland dort langfristig Spuren hinterlasse. Dies
steht jedoch im Widerspruch zu einer Aussage Adil Arslans: Heute in der Tiir-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

201


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

kei erfolgreiche Bands, wie bspw. Kardes Tiirkiiler, sind ihm nach gerade von
Musikern wie Sivan Perwer, Nizamettin Ari¢ und Ciwan Haco musikalisch
beeinflusst worden, was einen langfristigeren Effekt dieser Musiker auf das
Kulturleben in der Tiirkei implizieren wiirde. Biilent Emir, welcher noch bis
vor Kurzem in der Tiirkei lebte, sagt, es handele sich bei den Beobachtungen
zu kurdischen Musikschaffenden aus Deutschland aber immer nur um eini-
ge wenige berithmte Fille, wohingegen der Grof3teil des Diaspora-Lebens aus
Deutschland fiir die Kurden in der Tiirkei nicht von Bedeutung sei.

Der Einfluss von Aleviten in Deutschland auf das Kulturleben der Tiirkei ist
vielfach belegt: Die selbstbewusste Kulturorganisation der Angehérigen der
Religionsgemeinschaft in Deutschland gilt als grofie Inspiration, welche ei-
nen Beitrag zum offeneren Umgang mit der alevitischen Kultur in der Tiirkei
leisten konnte. Dies betonen auch mehrere meiner Interviewpartner/-innen
unabhingig voneinander. Kemal Ding sagt zudem, dass die CHP mit der F§-
deration der Aleviten in Deutschland kommuniziere, und dass — dhnlich wie
bei den Kurden — Communitys aus Deutschland das alevitische Kulturleben
in der Tiirkei unterstiitzen witrden. Jedoch gibt es kaum Beispiele fiir be-
deutsame musikalische Akteure oder Produktionen. Kemal Sahir Giirel sagt
sogar explizit, er glaube nicht an eine Inspiration durch Musik der aleviti-
schen Communitys in Deutschland, schlieRlich kopierten diese doch nur das
Musikleben aus der Tiirkei.

Adil Arslan benennt ein Beispiel von Beeinflussung des Kulturlebens der
Tiirkei von Deutschland aus: Er beschreibt in diesem Kontext die bereits dar-
gestellte Veranstaltung »Epos des Jahrtausends — Bin Yilin Tiirkiisii«, welche
zunichst in Koln und spiter in Istanbul zur Auffihrung kam, wobei eini-
ge Musiker/-innen der Originalbesetzung aus Deutschland eingeflogen und
durch ortsansissige Musiker/-innen erginzt wurden. Dieses Event, in dem
mit Musik die Geschichte des Alevitums dargestellt wurde, kann zwar als aus-
gesprochen bemerkenswert angesehen werden, jedoch konnte mir selbst Adil
- ein versiertere Organisator und Insider des alevitischen Kulturlebens — kei-
ne neuere Veranstaltung von vergleichbarer Grofe, Berithmtheit oder politi-
scher Relevanz nennen.

Da das grofie Interesse der Aleviten an Musik im Allgemeinen unumstrit-
ten ist, lisst der Mangel an bekannten Produktionen aus der Diaspora den
Schluss zu, die alevitische Gemeinschaft sei weniger unzufrieden mit ihren
Moglichkeiten, in der Tiirkei Musik zu produzieren, als die kurdische. Das
Importieren von Musik aus der Diaspora — auf dem reguldren Weg der Musik-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

vermarktung in Form von Tontrigern und offiziellen Musik-Downloads oder
auch illegal iiber das Internet — scheint nicht nétig zu sein. Hierzu passt die
bereits aufgefiihrte Aussage Nurettin Kanoglus, selbst rechte Menschen in der
Tiirkei wiirden inzwischen alevitische Musik mégen. Der Grund hierfir liegt
in der Geschichte der alevitischen Musik in der Republik Tiirkei begriindet
(siehe hierzu die Kapitel 1.3.2 und 4.1). Des Weiteren ziehe ich den Schluss,
dass tiirkische Aleviten in Deutschland im Allgemeinen weniger als Kurden
das Gefiihl haben, zuriickgelassene Angehorige der eigenen Gemeinschaft in
der Tiirkei unterstiitzen zu miissen.

Mehmet Akbag sagt iiber alevitische Konzerte in Deutschland, die Nach-
frage sei unter den kurdischstimmigen Aleviten am gréfiten. Sakina Teyna
beobachtet zudem, wenn Aleviten auf Tiirkisch singen, sei dies nicht proble-
matisch, nur, wenn dies auf Kurdisch geschehe. Hier wird erneut deutlich,
dass die sprachliche und ethnische Diskriminierung der Kurden erheblich
grofier ist als die der Aleviten. Kurdische Aleviten erleben Einschrinkungen,
jedoch hauptsichlich aufgrund des im vorigen Abschnitt behandelten Aspekts
der mit Musik zum Ausdruck gebrachten kurdischen Identitit.

Die Aleviten in der Tiirkei mit Musik von Deutschland aus zu erreichen,
ist fiir meine Interviewpartner/-innen (zumindest wenn es rein um den ale-
vitischen Aspekt geht) nicht bedeutsam. Adil Arslan konzentriert sich auf das
Musikleben in Deutschland. Kemal Ding tritt viel in der Tiirkei auf, kooperiert
dariiber hinaus mit einem Baglama-Bauer in Istanbul und ist im Gesprich
mit Einrichtungen der Lehre wie dem erwihnten Institut in Tunceli/Dersim;
er ist zudem mein einziger Interviewpartner, der angab, spiter wieder in der
Tiirkei leben zu wollen. Jedoch scheint er sich schlichtweg gerne in der Tiirkei
aufzuhalten und nicht einen expliziten — mit den Kurden vergleichbaren —
Kulturkampf dort zu fithren.

Tirkischstimmige alevitische Musiker/-innen verfolgen also nicht den
Gedanken, alevitische Musik aufgrund eines Mangels an dieser in der Tiir-
kei ersatzweise von Deutschland aus zur Verfiigung zu stellen. Die Tiirkei
hat zudem fiir sie deutlich weniger bis kaum die Rolle einer aus Not (end-
gilltig) zuriickgelassenen, schwer zu erreichenden und zudem mitunter in
Bezug auf das zwischenmenschliche Leben idealisierten ehemaligen Heimat.
Kemal Ding wirkt noch uneingeschrinkt in der Tiirkei und Adil Arslan hat
in Frieden (weitestgehend) mit dem Gedanken, dort aufzutreten, abgeschlos-
sen. Dies steht in groRem Kontrast zur Sicht der Kurden auf ihre in vielen
Fillen unter starkem gesellschaftlichem Druck verlassenen Heimatregionen.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

203


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Zur Frage nach explizit linken Impulsen aus der Diaspora, welche mit Musik
zum Ausdruck gebracht werden, erhielt ich von den Interviewten sehr un-
terschiedliche Antworten. Hatte ich es bei der Untersuchung der Musik der
Aleviten bereits mit zwei »Gruppen an Aleviten« (den kurdischstimmigen und
den tiirkischstimmigen) zu tun — wodurch ich keinen allgemeingiiltigen »ale-
vitischen Code« identifizieren konnte —, so gewann ich bei der Analyse der
Aussagen zum Kulturleben der Linken erst recht den Eindruck, meine Inter-
viewpartner/-innen sprichen von zwei unterschiedlichen Teil-Communitys.

Adir J. Tekin beobachtet dhnlich wie bei den Aleviten eine Art generelle
Empowerment-Wirkung des Kulturlebens aus der Diaspora, kann aber keine
spezifisch bedeutsame Rolle der Musik hierbei feststellen. Auch Billent Emir
hilt das Musikleben aus der Diaspora fiir unbedeutsam fiir linke Gruppie-
rungen in der Tirkei. Und Kemal Ding sagt aus, dass zwar ca. drei Viertel der
Finanzierung von linken Kulturevents in der Tiirkei aus Europa kimen, aber
keine musikalisch-kreativen Einfliisse zu verzeichnen seien. Erneut méch-
te ich festhalten, dass die finanzielle Zuwendung ein nicht wegzudenkender
Einfluss ist: Mehr Geld zur Verfiigung zu haben, ermaglicht, die Vorausset-
zungen fir mehr Konzerte zu schaffen. Dennoch gehért Kemals Aussage in
die Reihe von Interviewaussagen, denen zufolge die Musik explizit links-sys-
tembkritischer Menschen aus der Tiirkei in Deutschland nicht von Bedeutung
ist. Es wurde von keinem der hier erwihnten Interviewpartner die Hoffnung
geduflert, dies moge sich dndern. Der Wunsch, das Leben der Linken in der
Tiirkei von Deutschland aus mit Musik zu verbessern, ist hier nicht vorhan-
den.

Mehmet Akbag hingegen trifft die Aussage, in kurdischen Provinzen in-
teressierten sich die Leute sehr fir linke Musik aus der Diaspora. Er weist
zudem daraufhin, dass viele linke Musiker/-innen nicht freiwillig in Deutsch-
land leben, sondern sich im Exil fithlen wiirden, weshalb in ihren Schaffens-
prozessen immer auch die Intention mitschwinge, die Musik in der Tiirkei
(der eigentlichen Heimat) zu verbreiten. Nurettin Kanoglu schitzt die Lage
ebenso ein: In Freiheit geschaffene Musik sei auf jeden Fall eine Inspiration
fiir Menschen in der Tirkei. Er sagt, viele linke Musiker/-innen wiirden in
der Diaspora leben, da es ihre einzige Moglichkeit sei, ihre Musik auszule-
ben, und bestitigt, dass die hier produzierten Alben in die Tirkei gelangen.
Laut Sakina Teyna ermutigen die Menschen in der Tiirkei zudem linke Musi-
ker/-innen in Deutschland mit Kommentaren wie »Ihr seid unsere Stimme!«

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

dazu, weiter zu musizieren. Mehmet, Nurettin und Sakina ihneln bzw. er-
ginzen sich somit in ihren Aussagen. Alle drei sind kurdischer Abstammung.

Grundsitzlich lasst sich also festhalten, dass nichts die Aussagen zur Bedeu-
tung ethnisch, religiés und politisch ausgerichteter Diaspora-Musik so sehr
beeinflusst wie die Zugehorigkeit zu Gruppierungen der Tirken bzw. Kur-
den. Mehrere meiner tiirkischen Interviewpartner sagten zudem, sie wiir-
den die Fragen nach Zugehorigkeit zu ethnischen, religiésen und/oder poli-
tischen Minderheiten als nicht so wichtig erachten. Sie glauben des Weiteren
nicht unbedingt, ihresgleichen in der Tiirkei erreichen oder in ihrem musi-
kalischen Ausdruck beeinflussen zu kénnen. Da sie dafiir jedoch in mehreren
Fillen sehr erfolgreich in grofen Institutionen des Kulturlebens in Deutsch-
land titig sind, stellt sich die Frage, inwiefern der von mir gewihlte Begriff
»Diaspora« ihnen tiberhaupt gerecht wird. Gemif der Definition von Turino
wire die Betrachtung der Musiker/-innen als Zugehoérige einer Communi-
ty der »Immigrierten« in manchen Fillen passender. Diese beschreibt er wie
folgt:

»If an immigrant group is to emerge as a new cultural formation in the
>host« [Herv.i.0.] country, it will involve a relatively stable settlement and
recognition and relations among the immigrants that are typically based
around common origin. Distinct from diasporas and cosmopolitans, im-
migrant communities are defined by bilateral relations and movement
between the new and the original home environments and, prominently,
by a combination of practices, ideas and objects from the two locations.«

Communitys von Immigrierten entstehen laut Turino meist an Orten, wo es
bereits andere Immigranten und Immigrantinnen gibt, wo Strukturen fiir das
Wohnen und Arbeiten schon bestehen. Wenn nicht Rassismus in der Aufnah-
megesellschaft blockierend wirke, assimilieren sich die Mitglieder der Com-
munity mit der Zeit.**

In Kontrast hierzu definiert Turino »Diaspora« (den Term, fiir den ich
mich im Forschungskonzept dieser Arbeit entschieden hatte) wie folgt:

»Diasporic formations [Herv.i.O.] are distinct in that they combine habits from
the original home and their new home and are influenced by the cultural

13 Turino 2003: 59.
14 Vgl. Turino 2003: 59.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

205


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

models from other places in the diaspora. The diasporic sites are unified as
a formation by at least symbolically emphasizing their allegiance to their
original homeland and by social network across the sites.«”

Neben der Solidaritit fiir andere Diaspora-Angehérige — in welchem Land sie
auch leben mogen — kann also auch die Inspiration von iiberall her wahrge-
nommen werden. Dies scheint mir bei den kurdischen Interviewten der Fall
zu sein, wenn sie bspw. Ciwan Haco, der in Schweden lebt, ebenso als bedeut-
sam angeben wie Musiker/-innen, die in der Tiirkei oder in Deutschland wir-
ken. Turino schreibt gar, fir Diaspora-Communitys konne ein kreativer In-
put aus einem dritten Land wichtiger sein als einer aus dem Herkunfts- oder
Aufnahmeland.’ Begiinstigt wird diese Haltung sicherlich dadurch, dass die
Kurden - selbst, wenn sie nicht aus ihren Herkunftsprovinzen emigrieren
— iiber mehrere Linder verstreut leben (Ciwan Haco bspw. wurde in Syrien
geboren). Geht man davon aus, dass das Selbstverstindnis der Kurden im
Allgemeinen nicht an Lindergrenzen gebunden ist, so bietet dies auch ei-
ne zusitzliche Erklirung dafiir, wieso der Gedanke, aus Deutschland kénne
man Einfluss auf das Kulturleben in der Tiirkei nehmen, in kurdischen Com-
munitys verbreiteter ist als in tiirkischen, wo man Lindergrenzen nicht oder
weniger infrage stellen. Unter Umstinden erklirt es auch, wieso Kurden in
der Tiirkei verstirkt das Interesse und die Zeit aufwenden, im Internet alpha-
betische Auflistungen der in Europa lebenden Musiker/-innen zu lesen und
diese dann auf YouTube zu suchen.

Die Frage danach, ob jemand tiirkisch- oder kurdischstimmig ist, ist so-
mit nicht nur fiir die Frage, welche Chancen er oder sie in der Tiirkei gehabt
hitte — und ob eine Emigration aus dem Heimatland zwingend notwendig
erschien —, von Bedeutung, sondern auch dafiir, wie er oder sie kulturelle
Identitit im Allgemeinen samt den hiermit verbundenen Mdglichkeiten als
Musiker/-in sieht.

Einige meiner tiirkischstimmigen Interviewpartner — insbesondere Ke-
mal Sahir Giirel und Kemal Ding - agieren viel im Musikleben der Tiirkei.
Jedoch scheinen sie trotz des Wunsches nach transnationalem Wirken — ver-
glichen mit den kurdischen Interviewten — eher nicht als Mitglieder einer
Diaspora zu handeln. Pries formuliert in seinem Artikel »Warum pendeln
manche Migranten hiufig zwischen Herkunfts- und Ankunftsregion?«, dass

15 Turino 2008:118.
16 Vgl. Turino 2003: 60.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

»neben den klassischen Idealtypen (1) des Auswanderers bzw. Einwanderers
(der im Idealfall nur einmal die Grenze (iberschreitet und sich dann dauer-
haft im Ankunftsland niederlésst), (2) des Riickkehrmigranten bzw. »Gast-
arbeiters< [Herv.i.0.] (der im Idealfall die Grenze einmal zur Auswanderung
und einmal zur Ricckwanderung tGiberschreitet und sich dann dauerhaft wie-
der im Herkunftsland niederlasst) und (3) des saisonalen Pendlers (der [...]
sehr haufig fiir kurze jahreszeitbedingte Arbeitsaufenthalte hin- und her-
wandert) ein vierter Idealtyp internationaler Arbeitswanderung von Bedeu-
tung ist, den man Transmigrant [Herv.i.0.] nennen kann. Dieser Typus des
Transmigranten unterscheidet sich von den drei anderen, klassischen Typen
durch seinen Wanderungsverlauf und seine Lebensorientierungen.«'’

Es handelt sich hierbei also um einen bewusst gewihlten Livestyle, in dem
ein Musiker bzw. eine Musikerin Chancen in beiden Lindern nachgeht. Pries
beschreibt priziser:

»Haufige (und nicht nur saisonale) Landeswechsel in der Erwerbskarriere
sind demnach nichtunbedingt Ausdruck von gescheiterten Auswanderungs-
bzw. Riickkehrwanderungsstrategien, sondern von transnationalen Arbeits-
und Lebensstrategien.«'®

Diese Beschreibung trifft auf einige meiner tiirkischstimmigen kommerziell
erfolgreicheren Interviewpartner zu.

Abschliefiend sollen jedoch noch einige Punkte, fiir die ich die Aussagen
meiner gesamten Interviewgruppe (tirkisch- und kurdischstimmige Musik-
schaffende) betrachte, Erwihnung finden. Beziiglich einer zu erwartenden
Entwicklung der Auswirkung des Musiklebens der Communitys in Deutsch-
land auf das Musikleben in der Tiirkei sind einige Interviewpartner/-innen
optimistischer als andere. Keine Hoffnung auf eine positive Entwicklung im
Sinne des Wohls der Menschen in der Tiirkei durch Musikschaffende hat
Kemal Ding. Und Kadir Sahinkaya sagt, wie bereits im Abschnitt itber Kurden
erwihnt, aus, dass voritbergehende Effekte durch Musik aus Deutschland
keine bleibenden Spuren hinterliefRen.

Sercan Giindug hingegen glaubt daran, dass Netzwerke wachsen und
gemeinsame Plattformen entstehen und an Bedeutung gewinnen konnten.

17 Pries 2010: 75.
18 Pries 2010: 71.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

207


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Er sagt zum einen, das Interesse an Kooperationen aus der Tiirkei konne
wachsen, und des Weiteren, dass Musiker/-innen, die Interesse an Zu-
sammenarbeit mit in Deutschland lebenden Musikschaffenden hitten, sich
sicher eher aktiv mit deren Produktionen beschiftigen wiirden als Men-
schen in der Tiirkei ohne transnationale Karrierebestrebungen. Folglich sind
auch die transnationalen Hoffnungen der Musiker/-innen im kulturellen
Herkunftsland selbst von Bedeutung, nicht nur die derer auflerhalb.
Sugarman formuliert iiber Diaspora-Dialog im albanischen Kontext:

»0n the one hand, those based in the homeland need to gear their perfor-
mances in great part to the tastes and sensibilities of diaspora producers
and audiences. On the other, for those living abroad, active participation
in the music industry has often required that they return to homeland ar-
eas to collaborate with the most highly regarded composers, arrangers, and
video directors. It is out of such dynamics that the conditions have emerged
through which mediated musics may facilitate forms of homeland-diaspora
dialogue.«

Insofern kénnen transnationale Praktiken nicht nur fiir diskriminierte Grup-
pierungen bedeutungsvoll sein, sondern ganz generell die Musikindustrie mit
formen. Adil Arslan merkt zudem an, dass gerade die jiingeren Generationen
in der Tiirkei viel aus der Diaspora mitbekdmen - eine Tendenz, die ich eben-
falls als zukunftstrachtig erachte.

Die einzige Komponente, die von mehreren der Interviewten unabhingig
voneinander als hoffnungsvoll in Gegenwart und Zukunft genannt wird, ist
das Internet. Mehmet Akbasg lobt ganz generell die Moglichkeiten, die das In-
ternet bietet, wenn sich Menschen in der Tiirkei itber Musik in der Diaspora
informieren méchten. Sercan Giindug und Sakina Teyna benennen explizit
YouTube als geeignete Plattform. Sercan weist auch auf die Moglichkeit, Da-
teien in anderen Netzwerken zu posten, hin; Sakina beschreibt alphabetisch
sortierte Listen im Internet, die tiber die Existenz von in der Diaspora leben-
den Musikschaffenden informieren, sowie den »Schwarzmarkt« im Internet.
Hiermit sind sicherlich nicht nur zu streamende YouTube-Videos gemeint,
sondern auch die Méglichkeit des Musik-Downloads.

Gezen beschreibt in ihrem 2011 erschienenen Artikel zu »Copyleft«-
Strategien in der Tiirkei am Beispiel der Band Bandista das Prinzip »Copyleft«
als direktes Gegenstiick zu »Copyright«. Copyright, so wird argumentiert,

19 Sugarman 2004: 28.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

ist hiufig gegen das Individuum gewendet. Dem Copyleft liegt ein mar-
xistisches Verstindnis zugrunde: Alles, was produziert wird, materiell und
intellektuell, soll der Gemeinschaft zugutekommen; es ist kein Privatbe-
sitz. Kiinstler/-innen kénnen so zwar keinen finanziellen Gewinn durch
ihre Musikverbreitung erzielen - dies gestaltet sich bei meinem Beispiel
der Kurden in der Tirkei jedoch sowieso als sehr schwierig. Das Ziel der
Musikdistribution ist nun ein verindertes: Wissen soll verbreitet werden.>®

»The music industry has undoubtedly changed through the advent of the
Internet. But while the Internet has been associated with pirating and file
sharing, with Bandista we encounter a subversive use of the Internet as a
means of collaboration, exchange, as well as of distribution on their own
terms. Their practice of copyleft and invitation to download, copy, and dis-
tribute their music stand in direct opposition to common practices in the
music industry. [...] Bandista see copyleft as instrumental to fighting the in-
dustry’s common practices and the commodification of culture.<”'

Copyleft-Prinzipien sind im Kontext der Tiirkei keinesfalls nur fiir kurdische
Musiker/-innen von Bedeutung. Bandista bspw. sind ein links-systemkriti-
sches Musikkollektiv ohne ethnische Ausrichtung. Im Kontext meiner Arbeit
jedoch wurde ausschliefilich im kurdischen Kontext auf die Moglichkeit ver-
wiesen, den rechtlich weniger strukturierten Raum des Internets zu nutzen,
um das Copyright zu umgehen.

Kissau und Hunger weisen zudem darauf hin, dass das Internet nicht
nur den Vorteil bietet, jene Teile der Gesellschaft, die in den Medien und im
Kulturleben hiufig tibergangen werden, iiberhaupt zu Wort kommen zu las-
sen, sondern dass sich die Selbstprisentation der Community dadurch nun
auch vielfiltiger gestalten kann. Die Autoren fithren aus, die kurdische Selbst-
organisation sei zuvor von wenigen Akteuren gepragt und hochgradig poli-
tisiert gewesen, durch das Internet aber wiirden nun sehr unterschiedliche
Community-Mitglieder die Méglichkeit erhalten, sich zu dufern und die Be-
wegung mitzugestalten. Die kurdische Selbstdarstellung sei hierdurch heute
demokratischer organisiert und heterogener als zuvor.*

Zusitzlich bietet die Literatur jedoch leider auch Anlass zur Annahme,
das Internetzeitalter konne die Situation diskriminierter Gruppierungen in

20  Vgl. Cezen 2011: 444f.
21 Gezen 2011: 444f.
22 Vgl. Kissau/Hunger 2010: 261.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

209


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

der Tiirkei verschlechtern. Costa, die 2016 eine Studie zu sozialen Medien im
Stidosten der Tiirkei verdffentlichte, schreibt, die Selbstzensur habe durch das
Internet ein ganz neues Maf} erreicht.

»0n the one hand, opponents of the government felt themselves to be even
more under the threat of State surveillance when expressing themselves on-
line than they were offline, and evidence suggests that they are entirely right
to be fearful in that regard.«*

Des Weiteren schreibt sie iiber systemtreue Internetnutzer/-innen:

»0n the other hand, the Turkish government and its supporters took advan-
tage of the new increased opportunities of visibility created by social me-
dia and started actively to produce and share online content. [..] we can ar-
gue that Facebook has strengthened the political inequality between those
who adhere to the ideological model of the Turkish nation and those who do

not.«**

Laut Egin bezeichnete Prisident Erdogan jedoch den Online-Nachrichtendienst
Twitter als gréfRtmégliche Bedrohung fiir die Gesellschaft®. Diese Aussage
wiederum ist fiir Systemkritiker/-innen positiv zu deuten: Die Politik fiirchtet
ihre Internet-Aktivititen, weil hier eben doch (gelegentlich) gesellschaftliches
Potential liegt. Das Internetzeitalter bietet somit sowohl neue Chancen als
auch neue Gefahren.

Ein weiterer bisher nicht diskutierter Punkt im Rahmen dieser Arbeit ist die
Frage, ob das Diaspora-/Immigranten-Musikleben in Deutschland reprisen-
tativ ist fiir das Musikleben von Menschen aus der Tiirkei auerhalb dieser
im Allgemeinen. Kemal Sahir Giirel sagt, den in Deutschland lebenden Men-
schen aus der Tiirkei mangele es an Kreativitit. Da in Deutschland nichts
Neues entstehe, konne die Tirkei davon auch nicht inspiriert werden. Auch
Kemal Ding¢ meint, die Diaspora-Kultur in Deutschland sei nur eine Kopie
der Tiirkei. In anderen Lindern, z.B. den USA, gebe es innovative Diaspora-
Communitys aus der Tirkei, nicht so in Deutschland. Ich méchte hier auch
an seine Aussage erinnern, seine experimentelle Musik auf der Baglama ge-
falle den in Deutschland lebenden Aleviten und Kurden nicht. Intellektuelles

23 Costa 2016:161.
24  Costa 2016:161.
25  Vgl. Egin 2013: 55.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

herkunftsdeutsches Publikum sei hieran interessiert, nicht jedoch Menschen,
die sich bestimmten anatolischen Traditionen verbunden fithlten. Er wies im
Interview zudem darauf hin, dass in Deutschland lebende Tiirken (Almancilar)
in der Tiirkei hiufig als besonders traditionsbewusst verspottet werden wiir-
den.

Rice schreibt iiber Tradition:

»In modern societies tradition becomes a text for interpretation, and
its >readers< [Herv.i.0.] act as if it made claims on them, as if the >truthc¢
[Herv.i.0.] of tradition were being served by the precise manner in which
they appropriate it—thus the claim to authenticity. The conscious encounter
with tradition creates a tension between the world it once referenced and
the modern world it must be made to reference.«*®

»Tradition« ist fitr manche Communitys also auch ein Code. Wird der Code
jedoch verandert, so kann er nicht mehr wie bisher als »Tradition« dekodiert
werden. Diese Veranderung, dieser Bruch mit der Tradition, stellt in der Tir-
kei vermutlich »nur« eine Anpassung an moderne Zeiten dar, im Diaspora-
Kontext jedoch moglichweise (fir manche) auflerdem an die deutsche Gesell-
schaft. Deswegen, so vermute ich, ist in konservativen Kreisen aus der Tiirkei
in Deutschland die Angst vor Verinderung des Codes grofier als in der Tiirkei
selbst. Dass sich manch einer hiervon wenig Inspiration fir die seit Jahrzehn-
ten auf Diskriminierung basierende Ordnung des Kulturlebens verspricht, ist
verstandlich.

Andere Interviewpartner/-innen machten allerdings — auch auflerhalb
des besonders speziellen kurdischen Kontexts - die Beobachtung, Diaspora-/
Immigranten-Kultur aus Deutschland werde in der Tiirkei aufgegriffen: Adil
Arslan sagt, wer in Deutschland erfolgreich sei, habe es verhiltnismiRig
leicht, auch in der Tiirkei anerkannt zu werden. Er fithrt aus, frither sei
diese Tendenz noch stirker ausgeprigt gewesen, da habe quasi alles aus
Deutschland als moderner oder besser gegolten, doch auch heute lieRe sich
diese Haltung durchaus noch bemerken. Ahnliches berichtet Kadir Sahinka-
ya, dem bereits angeboten wurde, als DJ fiir eine Sendung eines tiirkischen
Privatsenders zu arbeiten. Er sagt, es sei nicht schwer, aus Deutschland fur
Musikveranstaltungen in die Tiirkei eingeladen zu werden. Auch Mehmet
Akbag machte sehr positive Erfahrungen damit, seine CDs als deutsche Pro-

26  Rice1994:15.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

duktionen in der Tiirkei vorzustellen - laut eigener Aussage, da das Interesse
an europdischen Produktionen in der Gesellschaft groR sei.

Ich mochte festhalten, dass zwar in Deutschland lebende Menschen aus
der Tiirkei allgemeinhin als besonders traditionsbewusst gelten und ihnen
daher insgesamt nicht viel Innovation zugetraut wird, dass aber einzelne
kreative Kopfe selbstverstindlich in der Tiirkei hohe Anerkennung geniefien
und hier im Alleingang mitunter etwas bewirken konnen.

Als weiteren Aspekt, der auf eine hohe Bedeutung von Teilen des Kul-
turlebens aus der Diaspora hindeutet, méchte ich die Besorgnis von Behor-
den oder Organisationen aus der Tiirkei iiber selbiges anfithren. Sakina Tey-
na erzahlte mir, wie die Vorfithrung eines kurdischen Films in Deutschland
von der tiirkischen Botschaft verhindert worden sei. Die Repriasentanten und
Reprasentantinnen der tiirkischen Politik scheinen also davon ausgegangen
zu sein, die Filmvorstellung kénne sich nachteilig fir sie auswirken. Biilent
Emir berichtete auch in Bezug auf die geschlossenen alevitischen und kur-
dischen Community-Veranstaltungen von einer Zentralisierung der Organi-
sationsstrukturen in der Tiirkei. So bekam er z.B. die Angabe kurdischer, in
der Tiirkei ansissiger, Organisatoren mit, die Diaspora-Communitys mégen
Sivan Perwer voritbergehend nicht mehr im Rahmen ihrer Veranstaltung auf-
treten lassen, da ihnen seine politischen Aussagen missfielen — und das, ob-
wohl Sivan Perwer in Deutschland lebt und die Konzerte ebenfalls in Deutsch-
land stattfinden sollten. Des Weiteren, sagt er, hitten sie auch vorgegeben,
welche Musiker/-innen aus der Tiirkei fiir Konzerte eingeflogen werden diirf-
ten und welche nicht. Auch die kurdischen und alevitischen Communitys
in der Tiirkei scheinen also das Konzertleben in Deutschland aufmerksam
zu verfolgen. Dies unterstreicht, dass auch sie das Diaspora-/Immigranten-
Musikleben nicht als irrelevant einstufen.

In manchen Fillen ldsst sich also eine Relevanz der Musik und der musika-
lischen Veranstaltungen von Menschen mit biographischem Bezug zur Tiir-
kei fur das Leben diskriminierter Gruppierungen in der Tiirkei feststellen,
in anderen nicht. Lediglich fir die Gruppe der Kurden konnte ein Einfluss
eindeutig festgehalten werden. Das kreative Schaffen der kurdischen Musi-
ker/-innen in Deutschland ist durch dieses Bewusstsein — und die Hoffnung
auf eine Erweiterung der Beeinflussungsmoglichkeiten — angetrieben. Den
Musikschaffenden in der Diaspora gelingt es nicht vollstindig, Verbote und
Gebote aus der Tiirkei zu umgehen — nicht in Deutschland, wie die Beispie-
le von Eingriffen der Vereine und der Botschaft zeigen, und erst recht nicht

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

beim transnationalen Wirken, wie die Zensur von Sakina Teynas Album in der
Tirkei verdeutlicht. Es ist fiir die kurdischen Musiker/-innen jedoch bedeut-
sam, das gewaltsam beschrinkte Kulturleben der Kurden in der Tiirkei durch
ihr musikalisches Schaffen zumindest ein wenig zu bereichern.

5.4 Musik und Community-Netzwerke

AbschlieRend méchte ich auf die kulturellen Netzwerke, in denen ich die Mu-
siker/-innen agieren sah, eingehen. Im Konzept dieser Studie hatte ich mich
fiir drei zu untersuchende Community-Netzwerke (links-systemkritisch, kur-
disch, alevitisch) entschieden. Im Verlauf der Studie erlebte ich diese drei
Netzwerke als unterschiedlich aktiv und meine Voreinteilung der verschiede-
nen Interviewpartner/-innen in diese als unterschiedlich sinnvoll. Des Wei-
teren war ich von zwei lokalen Netzwerken (Koéln — zuziiglich benachbarter
Stidte — und Berlin) ausgegangen. Beide Vorannahmen werde ich in diesem
Kapitel reflektieren.
Passy beschreibt die Bedeutung von Netzwerken wie folgt:

»Social networks matter [..]. First, they intervene in the specialization and
construction of identities. In this function, networks yield structures of
meaning that enable individuals to create (or to solidify) identities and
to establish cultural proximity with a specific political contention, usually
in the long run. Here networks create an initial disposition to participate
by developing specific meaning structures. [..] Second, networks inter-
vene before prospective members join a social movement organization
by providing those culturally sensitive to the issue with an opportunity to
participate. Here networks structurally connect potential participants to a
social movement organization. [...] Finally, networks intervene when people
decide to join a movement organization. They influence the definition of
individual perceptions which enable potential participants to decide on
their involvement and its intensity.«*’

Dies méchte ich noch einmal kurz zusammenfassen: Soziale Netzwerke hel-
fen bei der Identititsentwicklung, indem sie einen Bedeutungsrahmen be-
reitstellen, mit dem sich ein Individuum identifizieren und in dem es sich
verstindigen kann — im Fall kultureller Netzwerke u.a. durch die erwihnten

27  Passy 2003: 41.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

23


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

(De-)Kodierungs-Schemata -, sie bieten konkrete Organisationsstrukturen,
in die die Teilhabe eines Individuums eingebettet wird, und sie beeinflussen
auch, wie ein Individuum, wenn es Teil des Netzwerks geworden ist, sich in
Zukunft (in die Gesellschaft) einbringen méchte.

Jedoch fiel es mir schwerer, als ich gedacht hitte, eindeutige soziale Netz-
werke innerhalb der Communitys aus der Tiirkei in Deutschland in Abgren-
zung zu anderen zu finden. Dies liegt allerdings nicht daran, dass es kei-
ne starken Verbindungen zwischen den Akteuren gibe — ganz im Gegenteil:
Beziehungen zwischen den Musikschaffenden aus der Tiirkei in Deutsch-
land untereinander, sowie zwischen den Organisatoren, dem Publikum, den
Freunden, sind allgemein ausgeprigt. Alleine die hier vorgestellten Musik-
schaffenden kennen sich untereinander fast alle, wie ich nach und nach er-
fuhr. Dies mochte ich kurz graphisch darstellen.

Folgende Musiker/-innen sah ich miteinander agieren: Die durchgehend
miteinander verbundenen Akteure erlebte ich dabei, wie sie gemeinsam mu-
sizierten. Kemal Sahir Giirel arrangierte und produzierte Nurettin Kanoglus
Debiitalbum, Sercan Gitndug und Kadir $ahinkaya spielten und sangen beide
miteinander im Koln Tiirk Miizigi Korusu, Kemal Sahir Giirel veranstaltete
einen privaten Musikabend, wo Sercan zu den geladenen Gisten gehérte und
die beiden miteinander musizierten, Mehmet Akbas trat als Gastmusiker ge-
meinsam mit Adir J. Tekin und seiner Band auf. Die Pfeile symbolisieren, wen
ich auf den Konzerten von wem antraf: Sercan und Nurettin sah ich beide auf
Konzerten von Mehmet (Sercan sogar zwei Mal), Adir J. traf ich im Publikum
von Sakina Teyna an.

Bereits bei dieser ersten Betrachtung bestitigt sich nicht, dass das Kon-
zertleben in K6ln und Berlin getrennt voneinander zu betrachten wiren, da
Adir J. Tekin, der in Berlin lebt, sowohl mit Sakina Teyna (Wien und Kéln) als
auch mit Mehmet Akbag (Kéln) verbunden ist.

Noch deutlicher wurde fiir mich die gute Vernetzung meiner Interview-
partner/-innen untereinander, als ich mir ansah, wer mit wem auf Facebook
befreundet ist. Alle zehn Interviewpartner/-innen sind auf Facebook aktiv.
Natiirlich gibt es keine Garantie, dass sie alle gleich intensiv Freunde »ad-
denc, dennoch ist eine Grundtendenz von guter Vernetzung sichtbar. Wenn
Mehmet beispielsweise ein Konzert tiber Facebook ankiindigt, bekommen es
sechs weitere meiner Interviewpartner/-innen automatisch mit: Finf von ih-
nen sind mit ihm tber seine private Seite befreundet, ein weiterer (Kemal
Ding, eckige Pfeillinie) folgt ihm auf seinem Kinstler-Profil, welches er zu-
satzlich zu einem privaten Profil pflegt.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Abbildung 6: Beobachtete Vernetzung der Musiker/-innen

Kadir Kemal S. G.
/ ;
Sakina <.
Adir J.

Adil

Kemal D.
Biilent
beobachtete Verr zwischen meinen Interviewpartner/innen im Rahmen dieser Studie
= Kooperation ___~—7 =Konzertbesuch

Abbildung 7: Vernetzung der Musiker/-innen iiber Facebook

Kadir (2)——— KemalS.G.(5)
|\ e Sakina (4)
Nu;ettl/n 5)/’ ////
( Jj[\ﬂe}‘\met(G 3 Adir:. (2)
Sercan (4) /L y ,,/j
; / Adil (1) 7
Kemal D. (4] \
“ > Biilent (0)

Abbildung: Vernetzung meiner Interviewpartner/innen miteinander Uber Facebook (Stand: 24.10.2017)

—— = befreundet > = folgt demjenigen i /7 = haben gemeinsame Facebook-Freunde

Die in den Klammern angegebenen Zahlen zeigen an, wie viele andere
Interviewpartner/-innen einen Facebook-Post desjenigen bzw. derjenigen se-
hen kénnten.

Regionale Entfernung (Interviewpartner/-innen aus meiner Interview-
phase in K8In und jene aus der in Berlin) spielen im Endeffekt keine Rolle. So
kennen sich z.B. die drei politisch engagiertesten kurdischen Musiker/-innen

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, A

215


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

meiner Studie trotz drei verschiedener Wohnstidte (Mehmet Akbag wohnt in
Kéln, Sakina Teyna in Wien, Adir J. Tekin in Berlin). Auch die beiden tiirkisch-
alevitischen Interviewpartner, die an der Organisation des Kulturlebens von
Menschen aus der Tiirkei in Deutschland mafigeblich beteiligt sind, kennen
sich selbstverstindlich trotz Entfernung der Wohnorte (Kemal Ding wohnt in
Kéln, Adil Arslan in Berlin). Mein einziger Interviewter, der auf Facebook mit
keinem der anderen neun befreundet ist, ist Biilent Emir. Dafiir ist er mit
einem Musiker aus Adir J. Tekins Band Adirjam namens Hogir hier in Ver-
bindung. Insofern wird er iiber Auftritte Adir J.s (bzw. Adirjams) vermutlich
ebenfalls automatisch informiert (geschwungene Pfeillinie).

Im Gesprich mit Biilent erfuhr ich zudem, nachdem ich die Skizze bereits
fertiggestellt hatte, dass er doch auch andere Interviewpartner/-innen min-
destens dem Namen nach kennt. Als im Januar 2018 Mikail Aslan in Berlin
auftrat, kam Biilent zum Auffithrungsort hin, obwohl er nicht vorhatte, das
Konzert zu besuchen — einfach, um verschiedene Leute vor dem Saal stehend
wiederzusehen. Dies zeigt, wie wichtig die kurdischen Konzerte als Treff-
punkte fiir die kurdische Community sind. Ich unterhielt mich mit Biilent,
der viele Bekannte wiedersah und mich fragte, wen ich sonst interviewt hat-
te. Sowohl Mehmet Akbasg als auch Kemal Ding (beide wohnhaft in Kéln, wo
er nie gelebt hatte) kannte er - womdglich auch noch mehr. Zeitweise hielt
ich dennoch noch leicht an der Idee fest, dass es eine Bedeutung fiir das Net-
working hitte, in welcher Stadt die Musiker/-innen leben wiirden, bis ich per
Zufall erfuhr, dass sich die Bands Adirjam (von Adir J. Tekin) und Trio Mara
(von Sakina Teyna) wihrend eines Musikfestivals in Hamburg, auf dem bei-
de aufgetreten waren, kennen gelernt hatten. Durch diese Information 16ste
ich mich endgiiltig von dem Gedanken, ich konne das Kolner und Berliner
Konzertleben mit Bezug zur Tiirkei als auch nur ansatzweise eigenstindige
Einheiten analysieren — nicht nur gibt es eine Schnittmenge zwischen Kélner
und Berliner Konzertorganisation, auch dritte Stidte konnen beeinflussend
wirken. Bei den Netzwerken, die ich betrachte, handelt es sich also keinesfalls
um lokale Netzwerke, sondern um iiberregionale kulturelle bzw. ideologische
Netzwerke.

In Bezug auf den kulturellen/ideologischen Charakter bestitigt die Ab-
bildung eher meine am Anfang der Studie getroffenen Vermutungen: Sakina
Teyna ist z.B. mit einer Ausnahme (Kemal Ding) nur mit anderen kurdi-
schen Interviewten befreundet (und zwar mit allen aufier mit Biilent Emir),
Kadir Sahinkaya nur mit den anderen nicht-kurdischen, nicht-alevitischen
Protestmusik-Interessierten meiner Studie (und zwar mit allen), Adil nur

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

mit dem einzigen anderen tiirkischstimmigen alevitischen Interviewpart-
ner. Dennoch gibt es selbstverstindlich auch vielfiltige Uberschneidungen
meiner drei Gruppen.

Zusitzlich méchte ich auf einen Unterschied, den ich zwischen dem Mu-
sikleben in Kéln und in Berlin letztendlich doch fand, hinweisen: Zwar schei-
nen regionale Besonderheiten keine Bedeutung fiir das Networking generell
zu haben, jedoch fiir die Konzertorganisation. So organisieren Kélner Musi-
ker/-innen z.T. ganze Nordrhein-Westfalen-Tourneen, wihrend derer sie (z.T.
an direkt aufeinander folgenden Abenden) nacheinander in unterschiedlichen
Stidten rund um Kéln auftreten. Selbstverstindlich treten auch die Berli-
ner Musiker/-innen gelegentlich auferhalb Berlins auf, jedoch scheinen sie
eher fiir einzelne Konzerte zu speziellen Anlissen (Friedensfestival einer Stadt
u.A.) in andere Stidte zu fahren. Rund um Berlin gibt es weniger Auftritts-
moglichkeiten und weniger potentielles Publikum mit biographischem Bezug
zur Tirkei als rund um Koéln. Auch scheinen die in Berlin wohnhaften Musi-
ker/-innen hauptsichlich mit Musikschaffenden zu kooperieren, die ebenfalls
in Berlin leben. Zwar werden gelegentlich Gastmusiker/-innen aus anderen
Stadten — oder sogar gleich aus anderen Lindern wie in Adil Arslans Beispie-
len von Kooperationen mit einem Dubliner Chor und einem Gastdirigenten
aus Izmir - eingeladen bzw. es wird mit ihnen zusammen auflerhalb von Ber-
lin aufgetreten, aber ich lernte keine Berliner Band und kein festes Ensem-
ble kennen, deren/dessen Mitglieder regelmiRig in Berlin proben, aber nicht
in Berlin leben. Kélner Musiker/-innen erzihlten verglichen hiermit hiufi-
ger von langfristigen und regelmifRigen Kooperationen mit auflerhalb Kéln
wohnhafter Musiker/-innen. Wie ich eingangs vermutet hatte, fungiert Ber-
lin in Bezug auf die Konzertorganisation als in sich geschlossene Einheit, Kdln
hingegen nicht. In Bezug auf die Organisation sozialer Netzwerke allgemein
lisst sich dieser Unterschied aber, wie zuvor dargelegt, nicht feststellen.

Fir die kurdische Community konnte ich den besagten Netzwerk-
Charakter von allen interviewten (potentiellen) Gruppierungen am stirksten
nachweisen. Den hohen Informationsaustausch unter den verschiedenen
kurdischen Akteuren und die insbesondere im Fall der Konzertbesuche von
anderen Musikschaffenden zum Ausdruck gebrachte Solidaritit finde ich
bemerkenswert. Die kurdische Community ist zudem von den untersuchten
Communitys jene, fiir die ich am meisten kulturinterne Konzertpraktiken
bzw. eigene Codes beobachten konnte: Liedrepertoire aus mehr als einer Re-
gion und/oder Lieder auf mehr als einer Sprache darzubieten, ist iiblich (und
steht fitr Offenheit und Solidaritit); Ansagen, die helfen, Lieder zu verstehen

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

27


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

und gesellschaftlich einzuordnen, gehoren dazu (und garantieren, dass die
politische Grundaussage, dass es eine eigenstindige kurdische Kultur gibt,
von allen Anwesenden verstanden wird). Die kurdischen Musiker/-innen
achten zudem darauf, optische Elemente den musikalischen hinzuzuftigen
(z.B. durch ihre Kleidung), und kontrollieren ihre Wortwahl mit Abstand
am meisten. Letzteres fithre ich darauf zuriick, dass sie sich als politische
Akteure wahrnehmen und ihre Aussagen somit nicht nur als personliche,
sondern auch als politische Statements betrachten. Das Publikum auf kur-
dischen Konzerten tanzt fast immer Reihentinze, verfiigt also auch iiber
Community-eigene Zuhorerpraktiken. Fiur herkunftsdeutsches Publikum
kann dies sicherlich die kulturvermittelnde Wirkung der Konzerte erhdhen:
Der spezifische Kulturausdruck wird hier nicht nur auf der Bithne sichtbar.
Es gibt auch im Publikum einen innerkulturellen Code zu beobachten.

Ich méchte an die Aussage von Sercan Giindug erinnern, er hoffe, das her-
kunftsdeutsche Publikum sehe auf Konzerten der Communitys aus der Tiir-
kei: »Die feiern ja wie wirl« Fiir die tiirkischen Communitys, deren Konzerte
ich besuchte, wiirde ich dies so bestitigen, auf kurdischen aber wird tatsich-
lich ein bisschen anders gefeiert, wobei dies (im Idealfall) keine Barriere fiir
herkunftsdeutsche Konzertginger/-innen darstellen diirfte. Auf den kurdi-
schen Konzerten, die ich mir ansah und anhérte, wurden die Lieder immer
auch auf Deutsch erklirt, obwohl meist nur ganz vereinzelt herkunftsdeut-
sche Zuhérer/-innen anwesend waren, und fast immer wurde mir eine Hand
entgegengestreckt, die ich ergreifen konnte, um mich in den Tanz einzurei-
hen.

Die offentlich organisierten kurdischen Konzerte fungieren zudem als
Community-Treffpunkte und heben sich auch hierdurch stark ab von al-
len tiirkischen Konzerten, die ich besuchte. Moglicherweise gibt es einige
tiirkisch-alevitische Konzerte innerhalb von hemseri-Organisationen oder
tiirkisch-linke Konzerte innerhalb von Parteiveranstaltungen, die ebenfalls
als Insider-Treffpunkte fungieren. Jedoch befasste ich mich im Rahmen
meiner Studie nicht mit geschlossenen Veranstaltungen, sondern aus-
schliefSlich mit 6ffentlichen Konzerten, und fand in diesem Rahmen keine
tiirkisch-links-systemkritischen oder tiirkisch-alevitischen Konzerte, die ich
als Insider-Veranstaltungen mit eigenen Konzertpraktiken werten wiirde.
Auch meine Interviewpartner/-innen konnten mir keine nennen.

Bei den kurdischen Konzerten schliefRen Aufien- und Innenreprisentati-
on einander nicht aus. Die Menschen leben hier ihre Insider-Kultur aus und
vergessen dennoch nicht, dass auch Herkunftsdeutsche ohne Vorkenntnisse

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

anwesend sein konnten, fiir die einige Erklirungen hinzugefiigt sein sollten,
um das Verstandnis zu erleichtern. So wird Kultur zeitgleich ausgelebt und
vermittelt.

Zusitzlich gewann ich den Eindruck, aufgrund eines Mangels an ei-
genstandiger tirkisch-links-systemkritischer und/oder tiirkisch-alevitischer
Konzertorganisation mit politischem Mobilisierungsanspruch schléssen sich
sowohl tiirkische systemkritisch-Linke als auch tiirkische Aleviten — welche
sich nach wie vor eines gewissen eigenen Minderheitenstatus bewusst sind —
einfach den kurdischen Konzerten und Musikproduktionen an. Ich traf hiu-
fig auch tiirkische Freunde und Interviewpartner, wie bspw. Sercan Giindug,
auf kurdischen Konzerten an. Kemal Sahir Giirel produziert zudem in seinem
Tonstudio in Kéln-Ehrenfeld die Alben vieler kurdischer Musiker/-innen, und
Kemal Ding tourt regelmiflig gemeinsam mit dem zazasprachigen Singer
Ahmet Aslan.

Bennett und Peterson schreiben tiber die Eingrenzung einer an Musik ge-
bundenen Gemeinschaft als Szene:

»Since some people are more involved in a scene than others, and because
scenes ebb and flow with time, there is no hard line between what is and
what is not a scene. Consequently it is not useful to try to draw a hard line
between scenes and nonscenes and between members and nonmembers.«*®

Es gestaltete sich im Rahmen dieser Arbeit als schwieriger, als ich erwartet
hitte, von »linken Communitys« zu sprechen, da es im Kontext der Tiirkei
sehr unterschiedliche Auffassungen davon gibt, was als links anzusehen ist.
Wie in Kapitel 3 und 4 dargelegt, umfassen auch die Begriffe »kurdisch« und
»alevitisch« verschiedene Teil-Communitys (verschiedene kurdische Spra-
chen, kurdische Sunniten, kurdische Aleviten, religiés ausgelebtes Alevitum,
das Alevitum verstanden als philosophische/gesellschaftliche Einstellung,
..), jedoch organisieren sich die Gruppen der Kurden und/oder Aleviten
gelegentlich durchaus als iibergeordnete Interessensgemeinschaften, die fir
ihre Anerkennung kimpfen und in diesem Rahmen Kulturveranstaltungen
organisieren. Eine gewisse Solidaritit gegeniiber anderen Sub-Communitys
ist bei ihnen spiirbar — so iiberschneiden sich z.B. die zaza- und die kur-
mancisprachige Community. Die Linken als eine gemeinsame Gruppierung
zu verstehen, gestaltet sich deutlich schwieriger.

28  Bennett/Peterson 2004:12.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

29


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Wihrend meiner Vorbereitung auf diese Studie, im Jahr 2014, befasste ich
mich viel mit Protestmusik und besuchte zudem die letzten nachklingenden
Gezi-Solidarititsevents. Als ersten Interviewpartner lernte ich dann Kemal
Sahir Giirel kennen, der meine Fragen nach linker Musik gleich so auffasste,
wie ich es intendiert hatte. Daher stellte ich mein Konzept nicht schnell in-
frage. Nun, im Jahr 2018, méchte ich formulieren: Zwar gibt es immer noch
Kreise an linken Systembkritikern und Systembkritikerinnen, die in der Pro-
testmusikszene sozialisiert wurden und als Interviewpartner/-innen viel zu
meiner Studie beitragen konnten, jedoch ist es zu hinterfragen, inwiefern ihr
Wirken als représentativ fiir linke Communitys aus der Tiirkei in Deutschland
im Allgemeinen gelten kann, da hier keine Gruppe mit eindeutigen, gemein-
sam verfolgten Zielen existiert. Im Jahr 2014 konnte man im Zuge von Gezi-
Solidarititsevents die These wagen, linke Musik aus der Tiirkei in Deutsch-
land wiirde wieder an Bedeutung gewinnen. Riickblickend lasst sich jedoch
feststellen, dass dies nicht der Fall war.

Umfassend und kontinuierlich politisch im Rahmen von Musikveranstal-
tungen und Musikproduktionen engagiert ist aber die kurdische Communi-
ty. Dieser schliefien sich einige tiirkisch-links-systemkritische und/oder tiir-
kisch-alevitische Musiker/-innen in Deutschland an, indem sie an den Musik-
veranstaltungen und Musikproduktionen mitwirken und durch den Besuch
der Konzerte ihre Solidaritit — und damit auch ihre politische Gesinnung
- zum Ausdruck bringen. Sich offiziell zur kurdischen Kultur zu bekennen,
ist nicht nur fir die Kurden selbst ein Politikum, sondern auch fiir jene von
auflen. Somit existiert gewissermaflen ein Code: »Ich stehe zu den Kurden«
heifdt dann »Ich bin politisch links-systemkritisch« und/oder »Ich interessiere
mich fir Minderheitenrechte im Allgemeinenx.

In tiirkisch-alevitischen Kreisen gibt es einige Musiker/-innen und Ver-
anstalter, welche auch fern der kurdischen Communitys den Anspruch ver-
folgen, auf Missstinde in der Tiirkei hinzuweisen und - insbesondere - die
Anerkennung der alevitischen Kultur in Deutschland voranzutreiben. Hier
existieren durchaus einzelne eigenstindige Veranstaltungen mit gesellschaft-
lichem Anspruch, z.B. die von Adil Arslan organisierten Konzerte. Diese Kon-
zerte scheinen jedoch weniger aus der Community selbst heraus organisiert
zu sein, sondern eher von einigen versierten Organisatoren mit einem Fokus
auf der Auenreprisentation vorbereitet zu werden. Das Ausleben von Kul-
tur — samt den Community-eigenen Codes — steht hier nicht im Vordergrund.
Dennoch existieren somit spezifisch alevitische Konzerte in Deutschland.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit

Systemkritisch-links zu sein, stellt jedoch (nach 2014) in Deutschland
keine Kategorie mehr dar, die zu einer eigenstindigen Konzertorganisa-
tion fihrt. Dies muss allerdings nicht als endgiiltige Aussage aufgefasst
werden. Seit Mitte 2016 fithrt die politische Lage der Tiirkei erneut dazu,
dass systemkritisch-linke Menschen das Land in grofierer Zahl in Richtung
Europa verlassen. Moglicherweise wird diese Tendenz auch Einfluss auf das
Musikleben in Deutschland nehmen.

Hall formuliert fiir Veranderungen in der Betrachtung eigener und Com-
munity-gebundener Identitit im Laufe der Zeit:

»[...]identities are never unified and, in late modern times, increasingly frag-
mented and fractured; never singular but multiply constructed across differ-
ent, often intersecting and antagonistic, discourses, practices and positions.
They are subject to a radical historicization, and are constantly in the process
of change and transformation. [..] identities are about questions of using the
resources of history, language and culture in the process of becoming rather
than being: not>who we are<[Herv.i.0.] or>where we came froms, so much as
what we might become, how we have been represented and how that bears
on how we might represent ourselves. [...] Moreover, they emerge within the
play of specific modalities of power, and thus are more the product of the
marking of difference and exclusion, than they are the sign of an identical,
naturally-constituted unity [..].<*°

Weder individuelle noch kulturelle Identitat kann ihm nach als stabil aufge-
fasst werden.*® Insofern maochte ich formulieren, dass Aussagen, die im Rah-
men einer Studie zu kulturellen Communitys getroffen werden, nur fiir einen
bestimmten — den untersuchten — Zeitraum Giiltigkeit besitzen.

Des Weiteren lisst sich nicht nur die Bedeutung der hauptsichlich in den
Jahren 2015-2017 (zuziiglich einer Vor- und Nachbereitungsphase) erfassten
Aussagen und Beobachtungen fir die Betrachtung des Kulturlebens allge-
mein (iiber die Jahrzehnte) relativieren, sondern selbstverstindlich auch die
der Musik fiir die gesamtgesellschaftliche Situation der Menschen. So for-
muliert Rice:

»Music may only be effective in ameliorating severe cases of disruption when
itis combined with other forms of social and cultural action.<'

29  Hall, Stuart. 2015 [1996]: 4.
30 Vgl Hall, Stuart. 2015 [1996]: 3.
31 Rice 2014 b: 205.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

221


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Die Betrachtung des Musiklebens alleine kann also nur bedingt Aufschluss
iiber den Kampf um kulturelle Anerkennung von Minderheitengruppierun-
gen aus der Tiirkei in Deutschland liefern.

Insbesondere im Fall von Kurden und/oder Aleviten nimmt die Musik aber
wie dargelegt tatsichlich einen besonderen Stellenwert ein. Daher ist eine
musikethnologische Betrachtung der Situation bedeutsam und kann Studi-
en aus anderen Jahren und zu anderen Bereichen kulturellen und sozialen
Lebens erginzen. Ich hoffe, dass meine Studie des Weiteren in der Zukunft
durch neuere Studien sinnvoll erginzt werden wird. Zudem hoffe ich, hiermit
einen Beitrag fiir die Betrachtung der Heterogenitit der Communitys aus der
Tiirkei in Deutschland generell zu leisten.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Literatur

Aksiinger, Handan. 2013. Jenseits des Schweigegebots. Alevitische Migranten-
selbstorganisationen und zivilgesellschaftliche Integration in Deutsch-
land und den Niederlanden (= Christiane Frantz/Loek Geeraedts/Lut Mis-
sinne/Friso Wielenga/Annette Zimmer [Hg.]: Zivilgesellschaftliche Ver-
stindigungsprozesse vom 19. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Deutsch-
land und die Niederlande im Vergleich, Bd. 11). Miinster: Waxmann.

Akyol, Cigdem. 2016. Erdogan. Die Biografie. Freiburg i.Br.: Herder.

Barber-Kersovan, Alenka. 2004. »Music as a parallel power structure«. In: Ko-
rpe (Hg.): Shoot the singer! Music censorship today, S. 6-10.

Bartsch, Patrick. 2011. Musikpolitik im Kemalismus. Die Zeitschrift Radyo
zwischen 1941 und 1949. Bamberg: University of Bamberg Press.

Barz, Gregory/Cooley, Timothy J. (Hg.). 2008. Shadows in the Field. New Per-
spectives for Fieldwork in Ethnomusicology. Second Edition. Oxford/New
York: Oxford University Press.

Bates, Eliot. 2012. »The Social Life of Musical instruments«. In: Ethnomusi-
cology, Vol. 56, Nr. 3, S. 363-395.

Baubock, Rainer/Faist, Thomas (Hg.). 2010. Diaspora and Transnational-
ism. Concepts, Theories and Methods. Amsterdam: Amsterdam University
Press.

Beaudry, Nicole. 2008. »The Challenges of Human Relations in Ethnographic
Enquiry. Examples from Arctic and Subarctic Fieldwork«. In: Barz/Cooley
(Hg.): Shadows in the Field. New Perspectives for Fieldwork in Ethnomu-
sicology, S. 224-245.

Bennett, Andy/Peterson, Richard A. 2004. »Introducing Music Scenes«. In:
Dies. (Hg.): Music Scenes. Local, Translocal, and Virtual. Nashville: Van-
derbilt University Press, S. 1-15.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Blum, Stephen/Hassanpour, Amir. 1996. »The Morning of Freedom Rose up«.
Kurdish Popular Song and the Exigencies of Cultural Survival«. In: Popu-
lar Music, Vol. 15, Nr. 3 (Middle East Issue), S. 325-243.

Boyce-Tillman, June. 2008. »Music and Value in Cross-Cultural Work«. In:
Olivier Urbain (Hg.): Music and Conflict Transformation. Harmonies and
Dissonances in Geopolitics. New York: I. B. Tauris, S. 40-52..

Breidenstein, Georg/Hirschauer, Stefan/Kalthoff, Herbert/Nieswand, Boris.
2013. Ethnografie. Die Praxis der Feldforschung. Konstanz/Miinchen:
UVK.

Bruneau, Michel. 2010. »Diasporas, transnational spaces and communities«.
In: Baubock/Faist (Hg.): Diaspora and Transnationalism. Concepts, The-
ories and Methods, S. 35-49.

Bryant, Rebecca. 2005. »The soul danced into the body: Nation and improvi-
sation in Istanbul«. In: American ethnologist, Vol. 32, Nr. 2, S. 222-238.

Camargo Heck, Marina. 1992 [reprint]. »The ideological dimension of media
messages«. In: Hall/Hobson/Lowe/Willis (Hg.): Culture, Media, Language.
Working Papers in Cultural Studies, 1972-79, S. 122-127.

Casier, Marlies. 2010. »Turkey’s Kurds and the Quest for Recognition.
Transnational Politics and the EU-Turkey accession negotiations«. In: Eth-
nicities, Vol. 10, Nr. 1, S. 3-25.

Castelo-Branco, Salwa El-Shawan. 2010. »Epilogue: Ethnomusicologists as
Advocats«. In: O'Connell/Castelo-Branco (Hg.): Music and Conflict, S. 243-
252.

Christensen, Dieter. 2002. »Kurdistan«. In: Danielson/Marcus/Reynolds
(Hg.): The Garland Encyclopedia of World Music: The Middle East, S. 743-
752.

Cloonan, Martin. 2004. »What is music censorship? Towards a better under-
standing of the term«. In: Korpe (Hg.): Shoot the singer! Music censorship
today, S. 3-5.

Costa, Elisabetta. 2016. Social Media in Southeast Turkey. London: UCL Press.

Danielson, Virginia/Marcus, Scott/Reynolds, Dwight (Hg.). 2002. The Garland
Encyclopedia of World Music: The Middle East (= The Garland Encyclope-
dia of World Music, Vol. 6). New York/London: Routledge.

Diani, Mario/McAdam, Doug (Hg.). 2003. Social Movements and Networks.
Relational Approaches to Collective Action. Oxford/New York: Oxford Uni-
versity Press.

Diani, Mario. 2003. »Introduction: Social Movements, Contentious Actions,
and Social Networks. >From Metaphor to Substance<«. In: Diani/McAdam

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Literatur

(Hg.): Social Movements and Networks. Relational Approaches to Collec-
tive Action, S. 1-18.

DrefSler, Markus. 2013. »Was ist das Alevitum? Die aktuelle Diskussion und
historische Traditionslinien«. In: Janina Karolewski/Robert Langer/Raoul
Motika (Hg.): Ocak und Dedelik: Institutionen religiésen Spezialisten-
tums bei den Aleviten (= Heidelberger Studien zur Geschichte und Kultur
des modernen Vorderen Orients, Nr. 36). Frankfurt a.M.: Peter Lang, Eu-
ropaischer Verlag der Wissenschaften, S. 13-35.

Durgun, Senol. 2015. »Left-Wing Politics in Turkey. Its Development and
Problems«. In: Arab Studies Quarterly, Vol. 37, Nr. 1, S. 9-32..

Egin, Oray. 2013. »The Silence of Surrender: Erdogan’s War on Independent
Media«. In: World Affairs, Vol. 176, Nr. 4, S. 47-56.

Erol, Ayhan. 2008. »Reconstructing Cultural Identity in the Diaspora: Musical
Practices of the Toronto Alevi Community«. In: Hemetek/Saglam (Hg.):
Music from Turkey in the Diaspora, S. 151-161.

Faist, Thomas. 2010. »Diaspora and transnationalism. What kind of dance
partners?« In: Baubock/Faist (Hg.): Diaspora and Transnationalism. Con-
cepts, Theories and Methods, S. 9-34.

Gedik, Erdogan. 2011. »Migrant Organizations in Turkey and Germany. Local,
Transnational and Global Contexts of Kurdish-Alevis from Varto, Turkey«.
In: Urban Anthropology and Studies of Cultural Systems and World Eco-
nomic Development, Vol. 40, Nr. 1/2 (Anthropological Studies on Turkey),
S. 151-204.

Gembris, Heiner. 1998. Grundlagen musikalischer Begabung und Entwick-
lung (= Reihe Wifiner-Lehrbuch, Bd. 1 [= Forum Musikpiddagogik, Bd. 20]).
Augsburg: Wifiner.

Gezen, Ela. 2011. »Intersections of Music, Politics, and Digital Media: Ban-
dista«. In: Colloquia Germanica, Vol. 44, Nr. 4 (Transnational Hi/Stories),
S. 438-449.

Ghodsee, Kristen. 2016. From Notes to Narrative. Writing Ethnographies That
Everyone Can Read. Chicago/London: The University of Chicago Press.

Glaser, Barney G./Strauss, Anselm L. >2010. Grounded Theory. Strategien qua-
litativer Forschung. Bern: Huber.

Greve, Martin. 2003. Die Musik der imaginaren Tiirkei. Musik und Musikle-
ben im Kontext der Migration aus der Tiirkei in Deutschland. Stuttgart:
Metzler.

Greve, Martin. 2008. »Turkish Music in European Institutions«. In: Heme-
tek/Saglam (Hg.): Music from Turkey in the Diaspora, S. 89-95.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

225


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Hall, Stuart/Hobson, Dorothy/Lowe, Andrew/Willis, Paul (Hg.). 1992 [reprint]
Culture, Media, Language. Working Papers in Cultural Studies, 1972-79.
London/New York: Routlege.

Hall, Stuart/Evans, Jessica/Nixon, Sean (Hg.). >2013. Representation. Sec-
ond Edition. Los Angeles/London/New Delhi/Singapore/Washington DC:
SAGE.

Hall, Stuart. 1992 [reprint]. »Encoding/decoding«. In: Hall/Hob-
son/Lowe/Willis (Hg.): Culture, Media, Language. Working Papers
in Cultural Studies, 1972-79, S. 128-138.

Hall, Stuart. *2013 a. »Introduction«. In: Hall/Evans/Nixon (Hg.): Represen-
tation. Second Edition, S. xvii-xxvi.

Hall, Stuart. 2013 b. »The Work of Representation«. In: Hall/Evans/Nixon
(Hg.): Representation. Second Edition, S. 1-47.

Hall, Stuart. 2015 [1996]. »Introduction. Who Needs >Identity«’« In: Stuart
Hall/Paul du Gay (Hg.): Questions of Cultural Identity. Los Angeles/Lon-
don/New Delhi/Singapore/Washington DC: SAGE, S. 1-17.

Hanrath, Jan. 2011. »Vielfalt der tiirkeistimmigen Bevolkerung in Deutsch-
land«. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, 61. Jg., Nr. 43 (50 Jahre Anwer-
beabkommen mit der Tiirkei), S. 15-21.

Hemetek, Ursula/Saglam, Hande (Hg.). 2008. Music from Turkey in the Di-
aspora (= klanglese, Bd. 5). Wien: Institut fur Volksmusikforschung und
Ethnomusikologie.

Hemetek, Ursula. 2008. »Preface. Music from Turkey in the Diaspora«. In:
Hemetek/Saglam (Hg.): Music from Turkey in the Diaspora, S. 7-9.

Hendrich, Béatrice. 2004. »Im Monat Muharrem weint meine Lautel< —
Die alevitische Langhalslaute als Medium der Erinnerung«. In: Astrid
Erll/Ansgar Niinning (Hg.): Medien des kollektiven Gedichtnisses. Kon-
struktivitit — Historizitit — Kulturspezifitit. Berlin/New York: Walter de
Gruyter, S. 159-176.

Hendrich, Béatrice. 2008. »Alevitische Geschichte erinnern — in Deutsch-
land«. In: Sékefeld (Hg.): Aleviten in Deutschland. Identititsprozesse ei-
ner Religionsgemeinschaft in der Diaspora, S. 37-63.

Jurkova, Zuzana (Hg.). 2015. Urban People/Lidé Mésta, Vol. 17, Nr. 2 (Music
and Crossing Bridges). Prag: Faculty of Humanities Charles University.

Karahasanoglu, Songiil/Skoog, Gabriel. 2009. »Synthesizing Identity: Ges-
tures of Filiation and Affiliation in Turkish Popular Music«. In: Asian Mu-
sic, Vol. 40, Nr. 2, S. 52-71.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Literatur

Kayhan, Asli. 2014. »Musical Changes of Rural to Urban in Popular Culture.
A Case Study: Tirkii Bars in Istanbul«. In: International Review of the
Aesthetics and Sociology of Music, Vol. 45, Nr. 1, S. 149-166.

Kissau, Kathrin/Hunger, Uwe. 2010. »The internet as a means of studying
transnationalism and diaspora«. In: Baubdck/Faist (Hg.): Diaspora and
Transnationalism. Concepts, Theories and Methods, S. 245-265.

Kohl, Christine. 2004. »Interkulturelle Kulturarbeit«. In: Sékefeld (Hg.): Jen-
seits des Paradigmas kultureller Differenz. Neue Perspektiven auf Ein-
wanderer aus der Tiirkei, S. 111-122.

Korpe, Marie (Hg.): Shoot the singer! Music censorship today. London/New
York: Zed Books.

Kinnecke, Arndt. 2010. »Umgang mit Minderheiten in der Tiirkei«. In: Wolf-
gang Gieler/Christian Johannes Henrich (Hg.): Politik und Gesellschaft in
der Tiirkei. Im Spannungsverhiltnis zwischen Vergangenheit und Gegen-
wart. Wiesbaden: VS Research, S. 103-124.

Mahon, Maureen. 2014. »Music, Power, Practice«. In: Ethnomusicology, Vol.
58, Nr. 2, S. 327-340.

Markoff, Irene. 1986. »The Role of Expressive Culture in the Demystification
of a Secret Sect of Islam: The Case of the Alevis of Turkey«. In: The World
of Music, Vol. 28, Nr. 3 (Islam), S. 42-56.

Markoff, Irene. 2002. »Alevi Identity and Expressive Culture«. In: Daniel-
son/Marcus/Reynolds (Hg.): The Garland Encyclopedia of World Music:
The Middle East, S. 793-800.

Massicard, Elise. 2013. The Alevis in Turkey and Europe. Identity and manag-
ing territorial diversity. London/New York: Routledge.

Mattern, Mark. 1998. »Cajun music, cultural revival. Theorizing political ac-
tion in popular music«. In: Popular Music and Society, Vol. 22, Nr. 2, S. 31-
48.

McDonald, David A. 2009. »Poetics and the Performance of Violence in Is-
rael/Palestine«. In: Ethnomusicology, Vol. 53, Nr. 1, S. 58-85.

Miige Gogk, Fatma. 2011. The Transformation of Turkey. Redefining State and
Society from the Ottoman Empire to the Modern Era. London/New York:
I. B. Tauris.

Nettl, Bruno. *2015. The Study of Ethnomusicology. Thirty-Three Discussions.
Urbana/Chicago/Springfield: University of Illinois Press.

Neyzi, Leyla. 2002. »Embodied Elders: Space and Subjectivity in the Music
of Metin-Kemal Kahraman«. In: Middle Eastern Studies, Vol. 38, Nr. 1,
S. 89-109.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

221


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

O'Connell, John Morgan/Castelo-Branco, Salwa El-Shawan (Hg.). 2010. Music
and Conflict. Urbana/Chicago/Springfield: University of Illinois Press.
O'Connell, John Morgan. 2000. »Fine Art, Fine Music. Controlling Turkish
Taste at the Fine Arts Academy in 1926«. In: Yearbook for Traditional Mu-

sic, Vol. 32, S. 117-142.

O'Connell, John Morgan. 2010. »Introduction«. In: O’Connell/Castelo-Branco
(Hg.): Music and Conlflict, S. 1-14.

Ogiit, Evrim Hikmet. 2015. »Transit Migration. An Unnoticed Area in Eth-
nomusicology«. In: Jurkova (Hg.): Urban People/Lidé Mésta, Vol. 17, Nr. 2
(Music and Crossing Bridges), S. 269-282.

@stergaard-Nielsen, Eva. 2003. Transnational Politics. Turks and Kurds in
Germany. London/New York: Routledge.

Oztiirkmen, Arzu. 1992. »Individuals and Institutions in the Early History of
Turkish Folklore, 1840-1950«. In: Journal of Folklore Research, Vol. 29, Nr.
2, S.177-192.

Passy, Florence. 2003. »Social Networks Matter. But how?«. In: Diani/McAdam
(Hg.): Social Movements and Networks. Relational Approaches to Collec-
tive Action, S. 21-48.

Pries, Ludger. »Warum pendeln manche Migranten hiufig zwischen
Herkunfts- und Ankunftsregion? Eine empirische Untersuchung trans-
nationaler Migration zwischen Mexiko und den USA.« In: Soziale Welt,
Vol. 61, Nr. 1, S. 69-88.

Reinhard, Kurt. 1975. »Bemerkungen zu den Asik, den Volkssidngern der Tiir-
kei«. In: Asian Music, Vol. 6, Nr. 1/2 (Perspectives on Asian Music: Essays
in Honor of Dr. Laurence E. R. Picken), S. 189-206.

Reyes, Adelaida. 2010. »Asymmetrical Relations: Conflict and Music as Hu-
man Response«. In: O’'Connell/Castelo-Branco (Hg.): Music and Conflict,
S. 126-138.

Rice, Timothy. 1994. May It Fill Your Soul. Experiencing Bulgarian Music.
Chicago/London: The University of Chicago Press.

Rice, Timothy. 2014 a. Ethnomusicology. A Very Short Introduction. Oxford:
Oxford University Press.

Rice, Timothy. 2008. »Toward a Mediation of Field Methods and Field Expe-
rience in Ethnomusicology«. In: Barz/Cooley (Hg.): Shadows in the Field.
New Perspectives for Fieldwork in Ethnomusicology, S. 42-61.

Rice, Timothy. 2014 b. »Ethnomusicology in Times of Trouble«. In: Yearbook
for Traditional Music, Vol. 46, S. 191-209.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Literatur

Saglam, Hande. 2008. »Cosmopolitans and Locals — Music Production of
the Turkish Diaspora in Vienna«. In: Hemetek/Saglam (Hg.): Music from
Turkey in the Diaspora, S. 37-48.

Saragoglu, Cenk. 2011. Kurds of Modern Turkey. Migration, Neoliberalism and
Exclusion in Turkish Society. London/New York: I. B. Tauris.

Seufert, Giinter/Kubaseck, Christopher. *2006. Die Tiirkei. Politik, Geschich-
te, Kultur. Miinchen: C. H. Beck.

Sokefeld, Martin (Hg.). 2004. Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz.
Neue Perspektiven auf Einwanderer aus der Tiirkei. Bielefeld: transcript.

Sokefeld, Martin (Hg.). 2008. Aleviten in Deutschland. Identititsprozesse ei-
ner Religionsgemeinschaft in der Diaspora. Bielefeld: transcript.

Sokefeld, Martin. 2004. »Das Paradigma kultureller Differenz: Zur Forschung
und Diskussion iiber Migranten aus der Tiirkei in Deutschland«. In: Ders.
(Hg.): Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz. Neue Perspektiven
auf Einwanderer aus der Tiirkei, S. 9-33.

Sokefeld, Martin. 2007. »Aleviten und Europa«. In: Gabriele Clemens (Hg.):
Die Tiirkei und Europa. Hamburg: LIT, S. 171-187.

Sokefeld, Martin. 2008. »Einleitung: Aleviten in Deutschland — von takiye zur
alevitischen Bewegung«. In: Ders. (Hg.): Aleviten in Deutschland. Identi-
titsprozesse einer Religionsgemeinschaft in der Diaspora, S. 7-36.

Solomon, Thomas. 2006. »Hardcore Muslims. Islamic Themes in Turkish Rap
in Diaspora and in the Homeland.« In: Yearbook for Traditional Music,
Vol. 38, S. 59-78.

Solomon, Thomas. 2008. »Diverse Diasporas: Multiple Identities in >Turkish
Rap«in Germany«. In: Hemetek/Saglam (Hg.): Music from Turkey in the
Diaspora, S. 77-88.

Solomon, Thomas. 2015. »Theorizing Diaspora and Music«. In: Jurkova
(Hg.): Urban People/Lidé Mésta, Vol. 17, Nr. 2 (Music and Crossing
Bridges), S. 201-219.

Spinetti, Federico. 2005. »Open Borders. Tradition and Tajik Popular Music.
Questions of Aesthetics, Identity and Political Economy.« In: Ethnomusi-
cology Forum, Vol. 14, Nr. 2 (Music and Identity in Central Asia), S. 185-211.

Stokes, Martin. 1992 a. The Arabesk Debate. Music and Musicians in Modern
Turkey. Oxford: Clarendon Press.

Stokes, Martin. 2010. The Republic of Love. Cultural Intimacy in Turkish Pop-
ular Music. Chicago/London: The University of Chicago Press.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

229


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

Stokes, Martin. 1992 b. »The media and reform: the saz and elektrosaz in urban
Turkish folk music«. In: British Journal of Ethnomusicology, Vol. 1, S. 89-
102.

Stokes, Martin. 1994. »Place, Exchange and Meaning: Black Sea Musicians in
the West of Ireland«. In: Ders. (Hg.): Ethnicity, Identity and Music. The
Musical Construction of Place. Oxford/Providence: Berg Publishers, S. 97-
115.

Stokes, Martin. 1997. »Voices and Places. History, Repetition and the Musical
Imagination.« In: The Journal of the Royal Anthropological Institute, Vol.
3, Nr. 4, S. 673-691.

Stokes, Martin. 1999. »Turkey. Sounds of Anatolia. In: Simon
Broughton/Mark Ellingham/Richard Trillo (Hg.): Africa, Europe and
The Middle East. The Rough Guide (= World Music, Vol. 1). London: The
Rough Guides, S. 396-410.

Street, John. 1993. »Local Differences? Popular Music and the Local State«. In:
Popular Music, Vol. 12, Nr. 1, S. 43-55.

Strohmeier, Martin/Yalgin-Heckmann, Lale. *2010. Die Kurden. Geschichte,
Politik, Kultur. Miinchen: C. H. Beck.

Sugarman, Jane C. 2004. »Diasporic Dialogues. Mediated Musics and the Al-
banian Transnation«. In: Turino/Lea (Hg.): Identity and the Arts in Dias-
pora Communiies, S. 21-38.

Tambar, Kabir. 2010. »The Aesthetics of Public Visibility. Alevi Semah and the
Paradoxes of Pluralism in Turkey«. In: Comparative Studies in Society and
History, Vol. 52, Nr. 3, S. 652-679.

Tagdemir, Ebru/I¢pinar, Canset. 2014. Ein »tiirkischer« Sommer in Berlin. Die
Gezi-Bewegung und der Traum von Demokratie. Berlin: Orlanda.

Tatsumura, Ayako. 1980. »Music and Culture of the Kurds«. In: Tomoaki Fujii
(Hg.): Music Culture in West Asia (= Senri Ethnological Studies Nr. 5).
Suita, Japan: National Museum of Ethnology, S. 75-93.

Turino, Thomas. 1993. Moving away from Silence. Music of the Peruvian Alti-
plano and the Experience of Urban Migration. Chicago/London. The Uni-
versity of Chicago Press.

Turino, Thomas/Lea, James (Hg.). 2004. Identity and the Arts in Diaspora
Communities (= Detroit Monographs in Musicology/Studies in Music, Nr.
40). Warren: Harmonie Park Press.

Turino, Thomas. 2008. Music as Social Life. The Politics of Participation.
Chicago/London: The University of Chicago Press.

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6. Literatur

Turino, Thomas. 2003. »Are we global yet? Globalist discourse, cultural forma-
tions and the study of Zimbabwean popular music«. In: British Journal of
Ethnomusicology, Vol. 12, Nr. 2, S. 51-79.

Turino, Thomas. 2004. »Introduction: Identity and the Arts in Diaspora Com-
munities«. In: Turino/Lea (Hg.): Identity and the Arts in Diaspora Com-
munities, S. 3-19.

Unal, Mustafa Cogar. 2012. Counterterrorism in Turkey. Policy choices and
policy effects toward the Kurdistan Worker’s Party (PKK). London/New
York: Routledge.

Ungor, Ugur Umit. 2011. The Making of Modern Turkey. Nation and State in
Eastern Anatolia, 1913-1950. Oxford: Oxford University Press.

Vogt, Sabine. 2005. Clubriume — Freiriume. Musikalische Lebensentwiirfe
in den Jugendkulturen Berlins (= Christian Kaden [Hg.]: Musiksoziologie,
Bd. 14). Kassel: Birenreiter.

Yiicel, Deniz. 2014. Taksim ist tiberall. Die Gezi-Bewegung und die Zukunft
der Tiirkei. Hamburg: Lutz Schulenburg, Edition Nautilus.

Yurdatapan, Sanar. 2004. »Turkey: censorship past and present«. In: Korpe
(Hg.): Shoot the singer! Music censorship today, S. 189-196.

Online-Quellen

Baser, Bahar [dt. Ubersetzung: Flack, Anna]. 2017. »Staatenlose Diaspora —
Das Beispiel der Kurdinnen und Kurden in Deutschland«. In: Bundes-
zentrale fir politische Bildung: www.bpb.de/gesellschaft/migration/kurz-
dossiers/256424/kurdische-diaspora?p=all [Datum des letzten Zugriffs:
1.2.2018].

Diemand, Stefanie. 2017. »Der viertgrofdte tirkische Wahlbezirk. Kon-
nen die Deutschtiirken Erdogans Referendum entscheiden? Die wich-
tigsten Antworten zum Wahlkampf in Deutschland um die tiirkische
Verfassung«. In: www.zeit.de/politik/2017-03/deutschtuerken-tuerkei-
referendum-recep-tayyip-erdogan-waehler-praesidialsystem [Datum des
letzten Zugriffs: 2.1.2018].

ZEIT ONLINE. 2014. »Mehrere Zehntausend Menschen demonstrieren ge-
gen Erdogan. Auf der linken Rheinseite demonstrieren mehr als 30.000
Erdogan-Gegner gegen den Besuch des tiirkischen Premiers. Zur rech-
ten Seite warten zahlreiche Fans auf seine Rede«. In: www.zeit.de/poli-

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access

231


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232 Musik & politischer Konflikt aus der Tirkei

tik/deutschland/2014-05/Proteste-Koeln-Erdogan [Datum des letzten Zu-
griffs: 2.1.2018].

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnologie und Kulturanthropologie

Victoria Hegner
Hexen der Grof3stadt
Urbanitét und neureligiése Praxis in Berlin

2019, 330 S, kart., 20 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4369-5
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4369-9

Stefan Wellgraf

Schule der Gefiihle
Zur emotionalen Erfahrung von Minderwertigkeit
in neoliberalen Zeiten

2018, 446 S., kart., 16 SW-Abbildungen

34,99 € (DE), 978-3-8376-4039-7

E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4039-1
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4039-7

Sandro Ratt

Deformationen der Ordnung
Bausteine einer kulturwissenschaftlichen
Katastrophologie

2018, 354 S., kart., 20 SW-Abbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-4313-8
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4313-2

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ethnologie und Kulturanthropologie

Martin Heidelberger
Korrespondenten des Wandels
Lokale Akteure der globalen Nachrichtenindustrie

2018, 328S., kart.
39,99 € (DE), 978-3-8376-4173-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4173-2

Daniel Kofahl, Sebastian Schellhaas (Hg.)
Kulinarische Ethnologie

Beitrage zur Wissenschaft von eigenen, fremden
und globalisierten Erndhrungskulturen

2018, 320 S., kart., 9 SW-Abbildungen, 12 Farbabbildungen
34,99 € (DE), 978-3-8376-3539-3
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3539-7

Marcio Vilar

Calon-Welten

Eine Ethnografie iiber das Leben,

Sterben und Weiterleben bei Ciganos in Brasilien

April 2020, 342 S., kart., 11 SW-Abbildungen, 8 Farbabbildungen
40,00€ (DE), 978-3-8376-4438-8
E-Book: 39,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4438-2

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dolorg/10:14361/9783839454763 - am 14.02.2026, 16:10:19, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454763
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1. Einleitung
	1.1 Musik und Gesellschaft
	1.1.1 Musik und Politik
	1.1.2 Musik und Diaspora

	1.2 Drei Forschungsfragen
	1.2.1 Musik und politischer Kommentar
	1.2.2 Die Heterogenität der Musik aus der Türkeiin der deutschen Gesellschaft
	1.2.3 Hoffnungen zu Musik im transnationalen Kontext

	1.3 Kulturelle Repräsentation und kulturelle Netzwerke
	1.3.1 Grundlagen der kulturellen Repräsentation nach Hall
	1.3.2 Ein Beispiel unterschiedlicher kultureller (De-)Kodierungen:die Bedeutung des Instruments Bağlama
	1.3.3 Communitys als kulturelle Netzwerke

	1.4 Die Methodik
	1.5 Musizieren gemeinsam mit Musikern und Musikerinnen aus der Türkei: meine Proben mit dem »Köln Türk Müziği Korosu«

	2. Protestmusik
	2.1 Allgemeines
	2.2 Beobachtungen: das Wirken eines Protestmusikersaus der Türkei in Deutschland
	2.3 Portraits von Protestmusikern und Beteiligten an musikalischen Protestveranstaltungen aus der Türkei in Deutschland
	2.3.1 Musikerportrait Kemal Sahir Gürel
	2.3.2 Musikerportrait Sercan Günduğ
	2.3.3 Musikerportrait Kadir Şahinkaya

	2.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen
	2.4.1 Der Wunsch, musikalisch‐politisch zu kommentieren
	2.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitys aus der Türkei in Deutschland
	2.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei


	3. Die Kurden
	3.1 Allgemeines
	3.2 Beobachtungen: kurdische Konzerte in Deutschland
	3.3 Portraits kurdischer Musikschaffender
	3.3.1 Musikerportrait Nurettin Kanoğlu alias Ardil Ariya
	3.3.2 Musikerportrait Mehmet Akbaş
	3.3.3 Musikerinportrait Sakîna Teyna
	3.3.4 Musikerportrait Bülent Emir
	3.3.5 Musikerportrait Adir J. Tekîn

	3.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen
	3.4.1 Der Wunsch, musikalisch‐politisch zu kommentieren
	3.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitysaus der Türkei in Deutschland
	3.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei


	4. Die Aleviten
	4.1 Allgemeines
	4.2 Beobachtungen: alevitisches Kulturleben in Deutschland
	4.3 Portraits alevitischer Musikschaffender in Deutschland
	4.3.1 Musikerportrait Kemal Dinç
	4.3.2 Musikerportrait Adil Arslan

	4.4 Erste Antworten auf die drei Forschungsfragen
	4.4.1 Der Wunsch, musikalisch‐politisch zu kommentieren
	4.4.2 Die Darstellung der Heterogenität von Communitysaus der Türkei in Deutschland
	4.4.3 Der Wunsch einer Beeinflussung des Musiklebens in der Türkei


	5. Fazit
	5.1 Antworten zur Frage nach Musik und politischem Kommentar
	5.2 Antworten zur Frage nach der Anerkennung der Vielfalt von Musikkulturen aus der Türkei in Deutschland
	5.3 Antworten zur Frage nach Hoffnungen bezüglich der Musikim transnationalen Kontext
	5.4 Musik und Community-Netzwerke

	6. Literatur
	Online-Quellen


