Die islamische Speiseordnung

Alles halal oder haram?

Kadir Sanci / Arhan Kardas

Die halal- und haram-Problematik steht im Zentrum der islamischen Speiseethik.
Neben der Beziehung des Menschen zu Gott geht es in der islamischen Speiseord-
nung auch um Lebensschutz, Schopfungserhalt und soziale Gerechtigkeit. Daher
sollen zuerst die zentralen Begriffe analysiert und danach auf die theologischen
Kernfragen der Thematik, insbesondere im Koran, eingegangen werden. Im
zweiten Teil wird Bezug auf den Gegenwartskontext genommen. Dafiir werden
der Umgang heutiger Musliminnen und Muslime mit der Speiseethik beleuch-
tet, die Gewéhrleistungsprobleme der islamischen Erndhrungsgrundsitze in der
halal-Produktion behandelt und die Handhabung von entsprechenden Zertifi-
katen reflektiert. Der folgende Text verfolgt zwei zentrale Fragen: Erstens, welche
normativen Prinzipien liegen der islamischen Speiseordnung zugrunde? Zwei-
tens, wie werden diese Prinzipien in der heutigen Zeit umgesetzt, die Umsetzung
gepriift und sichergestellt?

Alles halal oder haram?

Der Islam als Religion ist nicht nur eine Frage des Glaubens (iman), sondern auch
des Verhaltens in Gottergebenheit (isldm). Somit wird er zu einer Lebensweise,
in der neben gottesdienstlichen Angelegenheiten auch alltagliche Entscheidun-
gen eine religiose Relevanz erhalten. Aus dieser Perspektive stellt sich bei jedem
menschlichen Verhalten die Frage nach der géttlichen Beurteilung. Im Grunde
ist dies eine Suche nach gottgewollten Entscheidungen, fiir die diverse Katego-
rien in Anlehnung an den Koran und der Vorgehensweise des Propheten in der
islamischen Normenlehre entstanden sind.! An dieser Stelle soll lediglich auf die
Begriffe halal und haram eingegangen werden.

Eine kurze etymologische Reise

Das Verb halla tragt die Bedeutung, einen Knoten aufzukniipfen bzw. loszubin-
den. Das Antonym dazu lautet ‘agada - kniipfen, binden, oder auch einen Bund

I Ubliche Kategorien wie prioritir verpflichtend (fard bzw. wagib), aus Verbundenheit zum

Propheten bedingt verpflichtend (sunna), erstrebenswert (mandiib bzw. mustahabb), erlaubt
(halal bzw. mubah), verpont (makruh) und verboten (haram) helfen Musliminnen und Musli-
men, sich nach Verbindlichkeit bzw. Wertigkeit einer Tat vor Gott zu orientieren. Allein diese
Kategorisierung zeigt, dass die islamische Normenlehre kein Pendant zur modernen Rechts-
system darstellt.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 KADIR SANCI / ARHAN KARDAS

schlieSen. Als Fachbegriff sagt jedoch halal, das Adjektiv von halla, das Gegenteil
von haram aus. In der Normenlehre steht letzterer Begrift fiir unerlaubt. Wird
er aber in Verbindung mit Orten und Zeiten verwendet, wird haram oft mit hei-
lig iibersetzt. Also handelt es sich hier um ein arabisches Wort, welches unerlaubt
und heilig gleichermaflen ausdriicken kann. Dementsprechend kann haram mit
unnahbar, geschiitzt oder unantastbar tibersetzt werden. In Anlehnung daran ist
halal zu verstehen als durch die Aufhebung der Unantastbarkeit erlaubt.

Aus ethischer Perspektive ldsst sich somit folgern, dass die Schopfung als
Ganze unantastbar bzw. heilig zu verstehen ist. Diese Unantastbarkeit wird
nur im Rahmen des Erforderlichen aufgehoben. Grundsitzlich steht daher der
Begriff haram fiir die Schopfungsverantwortung des Menschen. Aus islamisch-
rechtlicher Perspektive wird dennoch der Genuss und die Nutzung der Schépfung
im Prinzip als halal verstanden. Unter Berufung auf die Primérquellen sind somit
die Rechtsgelehrten der Ansicht, dass alles erlaubt ist, solange kein explizites Ver-
bot vorliegt (al-ibaha al-asliyya).> Diese Grundregel wird von der iiberwiegenden
Mehrheit der Gelehrten vertreten.? So liegt halal, der Auslegung von Ibn ‘Abbas
(gest. 687) — dem prominentesten Koranexegeten und -lehrer unter den Prophe-
tengefdahrten — zufolge, auflerhalb dessen, was Gott verboten hat.* Entsprechend
erklart der anatolische Gelehrte Bediuzzaman Said Nursi (gest. 1960), warum die
Verbote keine Last darstellten. Die Grenzen des Erlaubten seien weit gesteckt und
reichten aus, um das menschliche Bediirfnis nach Vergniigen zu befriedigen.’

Im Ergebnis wird der menschliche Umgang mit der Schopfung Gottes in halal
und haram unterteilt.® Diese konnen Q 16:116 zufolge nur von Gott bestimmt
werden und liegen nicht im Entscheidungsspektrum der Menschen. Auch wenn
das Erlaubte gottlich festgelegt wurde, ist es nicht zwingend erforderlich, alles
Erlaubte zu konsumieren. An vier Stellen im Koran kommt halalan tayyiban
vor.” Anders als Malik ibn Anas (gest. 795), der tayyib als ein Synonym fiir halal
versteht und somit in der gemeinsamen Verwendung dieser Begriffe von einer
Betonung des Erlaubten ausgeht, sieht u. a. der hanafitische Gelehrte al-Maturidi
(gest. 941) zwischen halal und tayyib einen Unterschied. Tayyib sei etwas, dass
die Seele durch den Genuss erfreut. Die Seele erfreue sich nicht am Verzehr von

2 vgl.Q2:168.

3 Vgl. az-Zuhayli 2006, 190; Karagedik 2021, 67. Fiir die entsprechenden Stellen im Koran: u. a.
Q 2:29, 31:20 und 45:13. Zudem wurde von dem Prophetengefahrten Aba ad-Darda folgende
Worte des Propheten iiberliefert: ,Was Gott in seinem Buch erlaubt hat, ist erlaubt. Was er
verboten hat, ist verboten. Und was Er verschwiegen hat, ist Vergebung. Akzeptiert also die
Vergebung von Gott, denn Gott vergisst nichts.“ Vgl. al-Beyhagqj, as-sunan al-kubra, Hadith-
Nr. 19754-19756 (insb. Nr. 19756). Fiir weitere Hadithe: Aba Dawud, kitab al-at‘ima 65; Ibn
Maga, kitab al-at‘ima 117. Arabische und tiirkische Zitate wurden von den Verfassern dieser
Arbeit ins Deutsche iibersetzt.

Vgl. Ibn ‘Abbas o. ], 23.

Vgl. Nursi 2021, 94.

Vgl. Q 10:59.

Vgl. Q 2:168, 5:88, 8:69 und 11:114.

NN e

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ISLAMISCHE SPEISEORDNUNG 107

allem Erlaubten, sondern vielmehr an dem, was fiir sie schmackhaft und ange-
nehm ist. Diese Freude wiirde schliefSlich Dankbarkeit zu Gott auslosen.®

Halal und haram - mittelbar oder unmittelbar?

Halal und haram werden jeweils in unmittelbar und mittelbar (li-aynihi und Ii-
gayrihi) unterschieden. Halal li-‘aynihi bzw. haram li-‘aynihi beschreiben, dass
etwas von sich aus erlaubt oder verboten ist. Mit anderen Worten geht es hierbei
um das unmittelbar Erlaubte und Verbotene. Somit fallen alle expliziten Verbote
aus dem Koran und der Vorgehensweise des Propheten (sunna) in die Kategorie
des unmittelbar Verbotenen und alles, was dartiber hinaus geht, ist als unmittel-
bar erlaubt zu verstehen. In dieser Kategorie sind die Gebote universell, unabhan-
gig von Zeit und Ort und abgesehen von Ausnahmen unveranderlich.

Dagegen ist mittelbar Erlaubtes (halal li-gayrihi) bzw. Verbotenes (haram Ii-
gayrihi) aufgrund duflerer Auswirkungen erlaubt bzw. verboten. So kénnen ver-
botene Substanzen wie Rauschmittel im Falle der Notwendigkeit als Medizin
verwendet werden. Auch die Bluttransfusion wird im Notfall als halal li-gayrihi
erlaubt. Umgekehrt wird sauberes Wasser, das gestohlen wird, dadurch zu etwas
Verbotenem und darf nicht mehr getrunken werden. Diese Kategorien werden
aus dem Koran und der Lebensweise des Propheten abgeleitet.’

Vier Verse — Vier Verbote

Musliminnen und Muslime, die auf Speisevorschriften achten, stehen vor der
Herausforderung, unterschiedliche Verbotsfestlegungen der islamischen Schulen
vorzufinden. Jedoch gibt es — abgesehen von Alkoholverbot - vier Nahrungsta-
bus, auf die sich alle Musliminnen und Muslime in Anlehnung an vier Stellen im
Koran einigen kénnen. !0

Erstens ist der Verzehr von Fleisch verendeter Tiere (al-mayta) untersagt,
zweitens ist der Konsum von Blut (ad-dam), drittens der Verzehr von Schweine-
fleisch (lahm al-hinzir) und viertens der Verzehr von Tieren, die in einem anderen
Namen als Gott geschlachtet bzw. ,auf und fiir errichtete Kultsteine geopfert“!!
werden.!? Werden weitere Stellen im Koran herangezogen, in denen bei der

8 Vgl. al-Maturidi 2005, 617-618; al-Qurtubi 1964, 207.

°  Fiir die Notstandsklausel (ad-dariira): Vgl. Q 2:172-173, 6:145 und 16:115.

10" Vgl. Q 2:168-176 (insb. 173), 5:1-5 (insb. 3), 6:141-146 (insb. 145) und 16:111-119 (insb. 115).

1 el Q 5:3.

12 1n Q 6:145 heifit es auBerdem: »Sprich: In dem, was mir offenbart worden ist, finde ich nichts,
was einem Speisenden an Essen verboten wire, es sei denn das Verendete oder das vergossene
Blut oder das Fleisch vom Schwein — denn es ist abscheulich - oder das Frevelhafte, was nicht
[Gott] geweiht ist, weil es im Namen anderer als Gott geschlachtet wurde. [...]“ Vergleichbar
steht in der Apostelgeschichte Folgendes geschrieben: ,Denn der Heilige Geist und wir haben
beschlossen, euch keine weitere Last aufzuerlegen als diese notwendigen Dinge: Gotzenop-
ferfleisch, Blut, Ersticktes und Unzucht zu meiden. Wenn ihr euch davor hitet, handelt ihr

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 KADIR SANCI / ARHAN KARDAS

Schéchtung das Aussprechen des Namen Gottes gefordert wird, kann der vierte
Punkt auch wie folgt formuliert werden: Der Verzehr von geschéchteten Tieren,
bei deren Schlachtung nicht der Name Gottes angerufen wurde, ist unzuldssig.'?

Verendete Tiere, Schichtung und Befugnis

In Q 5:3 werden neben verendeten Tieren auch erwiirgte, erschlagene, gestiirzte,
gestofSene und von Raubtieren angefressene Tiere erwahnt. Das heifit, dass
Tiere, die ohne menschliches Eingreifen — sei es auf natiirliche Weise oder nicht
— gestorben sind, nicht verzehrt werden diirfen. Wenn aber vor Eintritt des
Todes das Tier noch durch Schichtung gereinigt werden kann, wird der Ver-
zehr koranisch erlaubt.* Tierschutzgesetze!* stellen fiir Musliminnen und Mus-
lime heute eine grofie Herausforderung dar.'® Angesichts der Gefahr, dass das
Tier vor dem Schiachten stirbt, werden diverse Betdubungsmafinahmen in Frage
gestellt. Folglich beharrt die islamische Gelehrtengemeinschaft darauf, dass die
tiir den Verzehr erlaubten Landtiere!” beim Schéchten oder beim Jagen noch am
Leben sein miissen. Beispielsweise qualifiziert der unter den Namen al-Gassas's
bekannt gewordene hanafitische Rechtsgelehrte und Koranexeget Aba Bakr ar-
Razi (gest. 925) jedes tote Tier, das auf natiirliche Weise verendet oder durch eine
Handlung eines Menschen stirbt, die nicht in Ubereinstimmung mit den zulassi-
gen Schiachtungsmethoden erfolgt, als al-mayta.'®

In diesem Zusammenhang wurde klar geregelt, wer befugt ist, das Tier zu
schichten. Gemdfd der allgemein anerkannten Meinung ist der Verzehr von
Tieren grundsitzlich erlaubt, die von Ménnern, Frauen oder von Kindern im
zurechnungsfihigen Alter (at-tamyiz) geschachtet wurden. In der Regel wird
davon ausgegangen, dass Kinder ab einem Alter von sieben Jahren zurechnungs-
tahig sind. Dartiber hinaus spielt in Bezug auf die Frage der Schichtung die reli-
giose Zugehorigkeit eine entscheidende Rolle. So wird neben Musliminnen und

richtig. Lebt wohl!“ (Apg 15:28-29, EU 2016). An dieser Stelle stimmen die neutestamentli-
chen Gebote mit denen im Koran iiberein, abgesehen von dem Unterschied, dass Unzucht
anstelle von Schweinefleisch erwahnt wird.

13 Vgl. Q 6:121. Siehe u. a. auch: Q 5:4, 6:118 und 22:36.

14 Verboten sind euch die Verendeten und Blut und Schweinefleisch und die, woriiber ein ande-
rer als Gott preisend gerufen wurden; die Erwiirgten, Erschlagenen, Gestiirzten, Gestoflenen
sowie die, was Raubtiere anfraflen — aufier ihr reinigt sie [schichtend]; die, auf und fiir errich-
tete Kultsteine geopfert wurden [...].“ Vgl. Q 5:3. Alle Koranverse in diesem Beitrag wurden
unter Zuhilfenahme der Ubersetzungen von Bobzin (2010) und Unal/Aymaz/Kardas (2015)
von den Verfassern dieser Arbeit ins Deutsche iibersetzt. Vgl. auch Abli Hayyan 1999, 156;
Cay1iroglu 2014, 111.

15 Vgl. § 4a TierSchG und TierSchlV Abschnitt 4.

16 Vgl. Rohe 2001, 186-192.

17" Fiir die zum Verzehr erlaubten Tiere: az-Zuhayli o. J., 2593-2598.

18 {Ubersetzt: der Stuckateur.

19 vgl. al-Gassas 1984, 132.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ISLAMISCHE SPEISEORDNUNG 109

Muslimen auch das Schichten von Schriftbesitzern (ahl al-kitab),2° was im Koran
legitimiert wird, anerkannt.?! Niichternheit, d. h. der Verzicht auf den Konsum
von Rauschmitteln, sowie geistige Gesundheit gelten auflerdem als weitere Vor-
aussetzungen fiir die Schachtung.??

Im Namen des ,,einen” Gottes

In Bezug auf verendete Tiere, Blut und Schweinefleisch fanden die islamischen
Rechtsgelehrten somit eine gewisse Klarheit in den Aussagen des Korans vor, was
wenig Raum fiir Diskussionen und Streitgesprache liefS. Auch hinsichtlich des
Verbots, Tiere zu verzehren, die im Rahmen eines polytheistischen Gotterkul-
tes oder zur Verehrung von Personlichkeiten geopfert wurden, herrscht Konsens.
Allerdings gibt es eine deutliche Meinungsvielfalt, wenn es um Tiere geht, die
weder im Namen anderer Gottheiten bzw. Personen noch im Namen des einen
Gottes geschlachtet wurden.

Der andalusisch-malikitische Rechts- und Hadithgelehrte Aba Bakr Ibn al-
‘Arabi (gest. 1148) fasst die verschiedenen Meinungen in mehreren Punkten
zusammen. Vier relevante Rechtsmeinungen sollen an dieser Stelle erwahnt wer-
den: Die erste Meinung besagt, dass das Tier verzehrt werden kann, wenn beim
Schichten das Aussprechen des Namen Gottes versehentlich unterlassen wird.
Wird es aber absichtlich unterlassen, darf das Fleisch nicht gegessen werden. Diese
Meinung wurde unter anderem von Aba Hanifa (gest. 767) und Malik ibn Anas
(gest. 795) tiberliefert. Der zweiten Meinung zufolge kann das Tier unabhingig
davon, ob versehentlich oder vorsitzlich der Name Gottes nicht ausgesprochen
wird, verzehrt werden. Diese Position geht auf al-Hasan al-Basri (gest. 728) und
a$-Safif (gest. 820) zuriick. Gemif der dritten Meinung fiihrt das Unterlassen,
sei es versehentlich oder absichtlich, zum Verbot des Verzehrs. Diese Meinung
wurde von Ibn Sirin (gest. 729) und Ahmad ibn Hanbal (gest. 855) vertreten. Die
vierte Meinung besagt, dass ein absichtliches Unterlassen zwar nicht zum Verbot
des Verzehrs fiihrt, aber die Handlung als verpont (makriih) angesehen wird.??
Trotz Aufforderungen im Koran wie ,,Esst nicht das, woriiber der Name Gottes
nicht gesprochen wurde!“?* gibt es somit, angefangen von der Notwendigkeit, den

20 Ahl al-kitab ist eine koranische Bezeichnung, die in der Offenbarungszeit primir fiir Juden
und Christen verwendet wurde. In Bezug auf das Schéchten beschranken die Gelehrten aller-
dings diese Erlaubnis auf Juden und Christen. In Q 5:5 wird darauf verwiesen, dass ,,die Spei-
sen derer, denen das Buch gegeben wurde®, den Musliminnen und Muslimen erlaubt sind. Die
Mehrheit der Gelehrten, so auch Ibn ‘Abbas - legen den Begriff Speisen (ta@m) im Vers mit
geschéchteten Tieren (daba’ih) aus. Vgl. Ibn ‘Abbas o. J., 89. Aba Hayyan 1999, 182.

Der mehrheitlichen Rechtsmeinung der ersten zwei Generationen der Musliminnen und Mus-
lime zufolge kann ein Fleisch auch dann verzehrt werden, wenn ein Christ beim Schéchten
den Namen , Messias“ ausspricht. Vgl. al-Bagawi 1999, 19.

22 Vgl. Gayroglu 2014, 114-116.

23 Vgl. AbG Bakr Ibn al-Arabi 2003, 271-272; Senol 2018, 496-497.

24 vgl.Q6:121.

21

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 KADIR SANCI / ARHAN KARDAS

Namen Gottes beim Schéchten auszusprechen, bis hin zur Akzeptanz des Unter-
lassens dessen, verschiedene Rechtsmeinungen.

Somit lasst sich festhalten: Je nach Rechtsschule sind die als essbar definierten
Landtiere nur dann zum Verzehr erlaubt, wenn beim Schéchten keine falschen
Intentionen vorliegen bzw. der Name Gottes ausgesprochen wird, das Tier erst
durch menschliches Eingreifen zu Tode kommt und das Blut aus dem Kérper des
Tieres austreten kann.

Die schrittweise Untersagung des Alkoholkonsums

Die Speiseverbote im Koran in Bezug auf Tiere werden als eine Reaktion auf die
— aus islamischer Sicht — unbegriindeten Nahrungsrestriktionen u. a. der poly-
theistischen Araber verstanden.?> An vier Stellen werden die Verbote auf die oben
genannten vier eingeschrankt. Auffallend ist, dass diese Regelung sowohl am
Anfang als auch am Ende der spatmekkanischen Zeit (615-621)%6, in den Anfangs-
jahren in Medina (ab 622)?” und am Ende der Offenbarungszeit (632)?® mehrmals
ohne Verdnderungen Erwahnung findet.?” Beziiglich des Alkoholverbots scheint
dies im Koran aber anders zu sein. Auch zu diesem Thema finden sich vier Stel-
len, die nahezu im selben Zeitfenster offenbart wurden.

Berauschendes vs. Gutes

Und aus den Dattelfriichten und den Trauben gewinnt ihr sowohl Rauschgetrank [sakar]
als auch schone Versorgung. Siehe, darin liegt fiirwahr ein Zeichen fiir Menschen, die ihren
Verstand nutzen.3’

Diese Worte wurden in den Anfingen der spatmekkanischen Zeit offenbart.
Der Koranvers verdeutlicht, dass in der damaligen mekkanischen Gesellschaft
Friichte wie Datteln und Trauben sowohl als Quelle fiir Rauschgetranke als auch
als gute Nahrungsmittel dienten. Die Gegeniiberstellung von Berauschendem
und Gutem zeigt die Haltung im Koran zu berauschenden Getranken. Obwohl
zu dieser Zeit noch kein direktes Verbot ausgesprochen wurde, ist eine Positionie-
rung gegeniiber dem Alkoholgenuss mit einem Appell an die Vernunft der Men-
schen erkennbar.

25 Vgl. Q 5:103 und 6:138-139.
26 Vgl. Q 16:115 und Q 6:145.
27 Vgl. Q2:173.

28 Vgl.Q5:3.

29 Vgl. Bell 1953, 102.

30 vgl. Q 16:67.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ISLAMISCHE SPEISEORDNUNG 111

Nutzen und Schaden des Alkoholkonsums

Sie fragen dich nach dem Wein und nach dem Gliicksspiel. Sprich: ,,In beiden liegen grof3es
Ubel und Nutzen fiir die Menschen. Das Ubel aber, das in beidem liegt, ist grosser als ihr
Nutzen. [...]3!

In dieser Offenbarung der ersten Jahre der medinischen Zeit wird der Nutzen
und Schaden von alkoholischen Getranken abgewogen. Schliefilich werden diese
Getrinke aufgrund des iiberwiegend Schidlichen als ein grofes Ubel definiert,
das die Menschen vom Guten abhilt. Aus dem Wortlaut des Koranverses geht
hervor, dass dieser Beurteilung eine vorangegangene Fragestellung zugrunde
lag. Gemifl den Uberlieferungen suchte eine Gruppe von Prophetengefihrten,
darunter auch der spitere zweite Kalif ‘Umar (gest. 644), den Propheten auf und
erfragte von ihm eine Rechtsmeinung tiber den Wein. Sie begriindeten ihre Bitte
mit den Worten ,Der Wein nimmt den Verstand und raubt das Vermégen® und
positionierten sich gegen den Alkoholkonsum in ihrer Gesellschaft. Nach der
Verkiindung von Q 2:219 mieden einige der Prophetengefahrten Alkoholisches,
obwohl zu diesem Zeitpunkt immer noch kein klares Alkoholverbot vorlag.>?

Alkohol als Hindernis zum Gebet

Im dritten bzw. vierten Jahr der Auswanderung nach Medina (625-626) folgte
eine weitere Verkiindung tiber Rauschgetranke:

Oh ihr, die ihr glaubt! Naht euch nicht zum Hauptgebet, solange ihr euch im Zustand der
Trunkenheit befindet, auf dass ihr wisst, wovon ihr spricht!33

In Uberlieferungen, die auf ‘Ali ibn Abi Talib (gest. 661), den Vetter und Schwie-
gersohn des Propheten, zuriickgehen, wird von einem Vorfall berichtet, bei dem
es sich um ein gemeinschaftliches Hauptgebet im alkoholisierten Zustand han-
delte. Diesen Berichten zufolge hat der Vorbeter aufgrund seiner Trunkenheit
den Koran im Gebet falsch rezitiert, worauthin der Koranvers Q 4:43 offenbart
wurde.3* Rauschgetranke werden an dieser Stelle als Hindernis fiir die téglichen
Hauptgebete betrachtet. Dennoch wird kein absolutes Alkoholverbot ausgespro-
chen, sondern lediglich eine zeitliche Einschrankung des Konsums festgelegt. Es
ist jedoch anzunehmen, dass aus praktischen Griinden oder aus Frommigkeit
heraus die Anzahl derer, die auf Alkohol ginzlich verzichteten, weiter zugenom-
men hat.

3 vgl. Q2:219.

Vegl. al-Baidawi 1997, 137.

Vgl. Q 4:43.

Vgl. Abit Dawid, kitab al-asriba 3; at-Tabari o. J., 376.

W W W
P

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 KADIR SANCI / ARHAN KARDAS

Vom Geduldeten zum Verbotenen

Gegen Ende der Offenbarungszeit heif3t es schlief3lich:

Oh ihr, die ihr glaubt! Gewiss, Wein, Gliicksspiel, Opfersteine und Lospfeile sind eine
Abscheulichkeit aus dem Satanswerk! So meidet das, auf dass ihr Heil findet! Zweifellos,
der Satan will zwischen euch Feindschaft und Hass durch Wein und Gliicksspiel entstehen
lassen. Und er will euch vom Gedenken Gottes und vom Hauptgebet abhalten. Also habt ihr
doch damit aufgehort, oder?3°

In diesen zwei Koranversen wird das Verbot von Wein auf unterschiedlichen Ebe-
nen gedeutet. Erstens wird der Wein mit Gliicksspielen, Opfersteinen und Los-
pfeilen auf die gleiche Wertigkeitsebene gestuft und als eine Abscheulichkeit (rigs)
bezeichnet. Zweitens wird er als Werk bzw. Verlockungsmittel Satans benannt,
der durch Wein Feindschaft und Hass unter den Menschen zu sden und die Got-
tesbewussten vom Gedenken an Gott und vom Hauptgebet fernzuhalten plane.
Drittens wird das Wohlergehen mit dem Weinverzicht verkniipft. Und viertens
wird mit einer rhetorischen Abschlussfrage gefordert, Wein zu meiden. ,Also
habt ihr doch damit aufgehort, oder?“3¢ Mit diesen Koranversen scheint das letzte
Wort gesprochen zu sein.>’

Uber den Prophetengefihrten ‘Abdullah Ibn ‘Umar (gest. 693) wurden vom
Propheten die Worte ,Jedes Berauschende ist Wein (hamr) und jedes Berau-
schende ist verboten (haram)* tiberliefert.® Basierend auf diesem und ahnlichen
Hadithen wird vom spezifischen Verbot des Weins im Koran auf ein allgemeines
Alkoholverbot geschlossen.

Zusammengefasst konnen Schweinefleisch und Alkohol als die prominen-
testen Nahrungsmittelverbote im Islam bezeichnet werden. Wiahrend Schwei-
nefleisch, verendetes Fleisch und Blut tiber mehrere Jahre hinweg unverandert
verboten waren und mehrmals darauf hingewiesen wurde, wurde das Verbot von
Alkohol prozesshaft etabliert. Bereits aus diesem Umstand ldsst sich erkennen,
wie weit verbreitet der Alkoholkonsum in der Gesellschaft zur Zeit der Offen-
barung gewesen ist. Dies fithrte dazu, dass Alkohol in vier Schritten und tiber
mehrere Jahre hinweg zu einem Tabu wurde. Eine Einschitzung der Hadith- und
Rechtsgelehrten Aisa bint Abi Bakr (gest. 678), Ehefrau des Propheten, verdeut-
licht das schrittweise Verbot. ,Wenn zuerst ein Vers wie ,Trinkt keinen Wein!*
offenbart worden wire, wiirden sie [d. h. die ersten Adressaten der Offenbarung]
sagen: ,Wir werden niemals auf Wein verzichten!** Im Vergleich zum abrup-
ten Schweinefleischverbot zeigt das sukzessive Weinverbot, wie schwer es fiir die

3 Vgl Q 5:90-91.

36 Wortwortliche Ubersetzung: ,,Also seid ihr jene, die aufgehdrt haben, oder?“

37 Vgl. Cayiroglu 2014, 171-172.

38 Vgl. Muslim, kitab al-asriba 92. Vgl. u. a. auch Muslim, kitab al-asriba 95; at-Tirmidi, kitab
al-ariba 1; Ibn Maga, kitab al-asriba 20; Aba Dawad, kitab al-asriba 11; an-Nasa’i, kitab al-
ariba 163.

39 Vgl. al-Buhari, kitab fada’il al-qur'an 15.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ISLAMISCHE SPEISEORDNUNG 113

Musliminnen und Muslime des 7. Jahrhunderts gewesen sein muss, sich darauf
einzustellen.

Die Spielregeln von halal und haram: Grundprinzipien im Kontext von
Gottesdienst, Notstand und Weisheit

Die rationale Begriindung (‘illa) von Normen und die Weisheit (hikma) dahin-
ter sind zentrale Themen der Urteilsfindung. Fiir die Normativitat wird aber vor
allem der Wille Gottes in den Geboten als entscheidend erachtet. Demzufolge
ist das, was Gott verboten hat, untersagt und Gegenteiliges legitim. Somit ist die
Einhaltung von halal und haram als gottesdienstlich (ta'abbudi) zu verstehen.
Gerade die Gottesdienstlichkeit verleiht der islamischen Speiseordnung fiir Mus-
liminnen und Muslime Alltagsrelevanz.

Daneben wird davon ausgegangen, dass sie dem Schutz gewisser Rechtsgii-
ter dienen. Der Rechtstheoretiker as-Satibi (gest. 1338) fasste diese als Ziele der
islamischen Normenlehre (magqasid as-sari‘a) in finf Grundprinzipien*® zusam-
men.*! Dementsprechend werden in den Essensvorschriften und im Alkoholver-
bot der Schutz des Lebens und des Verstandes erkannt. Denn Gott verbiete nichts,
was letztendlich dem menschlichen Leben und Verstand dient. Solange aber das
Verbotene ein hoheres Rechtsgut schiitzt, darf es zugelassen werden. Folglich diir-
fen in Notsituationen wie Hungersnot sowohl Schweinefleisch als auch Alkohol
konsumiert werden.*? Deshalb sind auch Bluttransfusion und der Einsatz von
Betdubungsmitteln im Rahmen von gesundheitlichen Behandlungen durchaus
legitim.*?

Dariiber hinaus spielen die Weisheiten hinter dem Verbotenen eine wichtige
Rolle. Beispielsweise konnte sie bei dem Verbot von verendeten Tieren darin lie-
gen, dass diese als Nahrung fiir Raubtiere, Insekten sowie Mikroorganismen von
Gott vorgesehen sind.** Auflerdem ist Verschwendung jeglicher Art verboten.**

Kurzum sind die Gebote nicht rein normativ, aber auch nicht statisch zu ver-
stehen, sondern enthalten theologische (Gehorsam gegen Gott), medizinische
(Schutz der Gesundheit) und diakonische (Sicherstellung von Nahrungsquellen
fiir andere Lebewesen) Dimensionen. Die islamischen Nahrungsvorschriften las-
sen sich somit als Konzepte des Gottesdienstes und der Schopfungserhaltung ver-
stehen. Die Frage ist, inwieweit diese Konzepte auch in die heutige Zeit getragen
werden konnen.*

40 Diese sind: Die Religion (ad-din), das Leben (an-nafs), das Vermdgen (al-mal), die Nachkom-

menschaft (an-nasl) und die Vernunft (al-‘aql).
41 Vgl. al-Shatibi 2012, 6.
42 Fiir die Notstandsklausel (ad-dariira): Vgl. Q 2:172-173, 6:145 und 16:115.
43 Vgl. az-Zuhayli 0. J., 2592-2619; Cayiroglu 2014, 40-54.
44 Vgl. Nursi 2007, 328 (28. Lem’a, 2. Niikte, 2. Vecih).
45 Vgl Q 7:3L.
46 Vgl. Q 4:29; 2:195.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 KADIR SANCI / ARHAN KARDAS

Die halal-Beziehung der Musliminnen und Muslime in Deutschland

Verstandlicherweise nehmen die meisten Musliminnen und Muslime in islamisch
gepragten Landern an, dass halal in Bezug auf Lebensmittel der gesellschaftli-
che Regelfall ist. Nur wenige mit besonderer Sensibilisierung ziehen gezielt — aus
ihrer Sicht - vertrauenswiirdige Metzgereien bzw. Restaurants vor und vermei-
den andere Geschifte. In Laindern wie Deutschland, in denen Musliminnen und
Muslime eine Minderheit bilden, sieht es ganz anders aus. Halal wird nicht mehr
als Regelfall verstanden, weshalb eine kritische Haltung gegeniiber der Lebens-
mittelindustrie wichtiger wird.

Den Vegetariern sei Dank!

Mit der Verbreitung von Vegetarismus und Veganismus wurde in den 1990er
Jahren das V-Label eingefiihrt.#” In den vergangenen fiinf bis zehn Jahren ver-
breitete sich die Nutzung des Labels durch die grofSen Lebensmittelkonzerne.*s
Entsprechend vermehrten sich auch die vegetarischen Angebote auf dem Markt.
Diese positiven Entwicklungen erleichtern den Alltag vieler Musliminnen und
Muslime. Da vegetarische Lebensmittel keine Produkte von getoteten Tieren
enthalten, gelten sie in der Regel als zum Verzehr erlaubt. Uniiberschaubare Lis-
ten iiber E-Nummern, miihseliger Schriftverkehr mit Lebensmittelfirmen iiber
nicht deklarierte Inhaltsstoffe und nicht aktualisierte bzw. nicht funktionierende
Halal-Check-Applikationen werden dadurch grofitenteils verzichtbar.#® Ein wei-
teres Label fiir alkoholfreie Lebensmittel kime den Musliminnen und Muslimen
sehr entgegen.

Ist halal auch halal?

Geht es um den Fleischkonsum selbst, bleibt die halal-Landschaft in Deutschland
weiterhin uniiberschaubar. Eine Reihe von halal-Zertifizierungsprogrammen und
die entsprechenden Label verschirfen die Situation. Im Zuge der sich alle paar
Jahre wiederholenden Fleischskandale auf dem halal-Markt forderte 2013 der
Koordinierungsrat der Muslime (KRM)>° vom Bundesamt fiir Verbraucherschutz

47" Vgl. European Vegetarian Union (EVU), The History of V-Label.

48 Vgl. ebd., General Information. Ebd., Information for Producers.

49 Eine unter Musliminnen und Muslimen bekannte und verbreitete App zum Thema heif3t
HalalCheck. Vgl. HalalCeck. Zum Team gehort u. a. Dilara Faslak islamische Theologin und
Autorin des Halal Lexikon. Sie versucht mit ihrem Halalblog und auf Instagram, Muslimin-
nen und Muslime in Deutschland fiir das Thema halal zu sensibilisieren. Vgl. Faslak 2023.
Der Rat wurde 2007 von den vier grofien islamischen Dachverbinden - die Tiirkisch-Islami-
sche Union der Anstalt fiir Religion (DITIB), der Islamrat fir die Bundesrepublik Deutschland
(IRD), der Zentralrat der Muslime (ZMD) und der Verband der Islamischen Kulturzentren
(VIKZ) - in Koln gegriindet. 2019 wurde der Kreis um die Union der Islamisch-Albanischen

50

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ISLAMISCHE SPEISEORDNUNG 115

und Lebensmittelsicherheit strengere Kontrollen und Mafinahmen.>! So reagier-
ten der KRM auf das Problem, dass mehrmals Schlachtabfalle oder Schweine-
fleisch in als halal verkauftem Fleisch festgestellt wurden.>? Dies verursachte
einen Vertrauensverlust in die halal-Industrie und legt nahe, dass der Begriff
halal rechtlich geschiitzt und gesichert werden muss.

Eigenen Erfahrungen der Verfasser dieser Arbeit zufolge konnen fiinf unter-
schiedliche Gruppen der muslimischen Verbraucherinnen und Verbraucher zur
halal-Problematik unterschieden werden. Die erste Gruppe versteht unter halal:
kein Schweinefleisch, teilweise auch kein Alkohol. Dariiber hinaus ist sie bereit,
jegliche Nahrungsmittel ohne Bedenken zu essen. Eine zweite Gruppe ist sich
bewusst, dass dieses Thema ein wenig komplizierter ist. Also achtet sie darauf,
Fleisch von muslimischen Anbietern zu kaufen, wobei sie auf Vertrauen setzt.
Dabei konnen halal-Label oder das Wort der muslimischen Verkauferin bzw.
des muslimischen Verkdufers bereits eine Entscheidung begriinden. Die dritte
Gruppe verlésst sich auf halal-Zertifikate. Die vierte fragt nicht nur nach einem
Zertifikat, sondern mochte zugleich auch wissen, wer dahintersteht bzw. welche
Kriterien beriicksichtigt werden. Alle vier Gruppen setzen — wenn auch auf unter-
schiedliche Art und Weise — auf Vertrauen oder vertreten die Meinung, beziiglich
der Speisevorschriften die Verantwortung vor Gott an die Anbieter abgeben zu
konnen. Dagegen vermutet die fiinfte Gruppe, die halal-Skeptiker, im halal-Label
eine juristisch ungeschiitzte Marketingfalle. Sie kritisiert die Intransparenz bei
der Vergabe von Zertifikaten und die mangelhaften Kontrollmafinahmen. Sie
bezweifelt die Umsetzbarkeit der Zertifizierungen, glaubt nicht an regelmaflige
Uberpriifung der Firmen und somit nicht an eine durchgehende Gewihrleistung
von halal-Standards. Daher setzt sie aus Hoffnungslosigkeit oder aus Alternativ-
losigkeit auf Mundpropaganda. Sie zieht halal-Anbieter vor, die als gottesbewusst
und gewissenhaft bekannt sind. Dariiber hinaus achtet sie darauf, ob in dem
Geschift mit halal-Fleischangebot Spielautomaten aufgestellt sind oder Alko-
hol verkauft wird. Wahrend der Alkoholverkauf von einem Teil toleriert wird,
kénnen Gliicksspielautomaten in den meisten Fallen als Begriindung ausreichen,
einen anderen Laden aufzusuchen.

Die halal-Zertifizierungen

Die islamische Religionspdadagogin Fahimah Ulfat erkennt in der Anwendung
von halal-Labeln ein grundsitzliches Problem. In Anlehnung an Wael Hallaq,
einem Experten der islamischen Normenlehre, betont sie, dass halal und haram
nicht eine Ware beschreiben, sondern den Umgang des Menschen mit ihr. Eine

Zentren in Deutschland (UIAZD) und dem Zentralrat der Marokkaner in Deutschland
(ZRMD) erweitert. Vgl. KRM.

Sl Vgl. islam.de 2013.

52 Vgl. Welt 2007. Siiddeutsche Zeitung 2010. Berliner Zeitung 2013. Siehe beziiglich der Prob-
leme in der halal-Industrie: Calkara 2019.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

116 KADIR SANCI / ARHAN KARDAS

halal-Etikettierung wiirde somit fédlschlicherweise zu der Auffassung fiihren, die
Natur oder Produktion einer Ware sei halal oder haram.>* Zudem pladiert der
Hadithwissenschaftler und islamische Religionspadagoge Ulvi Karagedik fiir
eine zeitgemafle Definition des Begriftes halal, der neben den klassisch-normati-
ven Prinzipien im Islam auch einer schépfungsgeméflen Erndhrung gerecht wird.
Er kritisiert die Existenz von halal-Zertifikaten und weist darauf hin, dass Uner-
laubtes durch die islamischen Primérquellen explizit definiert wurden und alles
Undefinierte erlaubt ist. Halal-Zertifikate seien nicht islamkonform und lenkten
den urspriinglichen Duktus in die umgekehrte Richtung. Thm zufolge sei es ange-
messener, ,mit Haram- als mit Halal-Zertifikaten zu operieren.“>* Da sich aber
ein haram-Label nicht verkaufen lasst und weder Lebensmittelkonzerne noch
Ladenbetreiber dieses Label freiwillig nutzen werden, ist den Verfassern dieser
Arbeit zufolge die Umsetzbarkeit nicht vorstellbar. Auch in Zukunft werden die
halal-Zertifikate den deutschen Lebensmittelmarkt dominieren.

Eine fachgerechte Analyse der Internetseiten von diversen iiberregionalen
und internationalen Zertifizierungsfirmen>> wiirde den Rahmen dieses Artikels
sprengen. Daher seien nur einige Kriterien genannt, welche die Anbieter von
halal-Zertifikaten erfiillen sollten:

1. Theologische Legitimation: Auf der Internetseite sollte transparent dargestellt
werden, welche religiose Autoritdt die Aufsicht ibernimmt oder in welcher
Tréagerschaft sie sich befindet.>® Zwar beanspruchen die Zertifizierungsfirmen,
dass sie halal-Anbieter beaufsichtigen, aber wer beaufsichtigt die Zertifizie-
rungsfirmen? Idealerweise sollten sie einen Aufsichtsrat bzw. einen Rat von
Gelehrten moglichst aus unterschiedlichen Rechtsschulen und islamischen
Religionsgemeinschaften haben.>”

2. Fachliche Kompetenz: Ein Zertifizierungsinstitut sollte zudem ein Team
haben, das auf der Website transparent vorgestellt wird. Um eine Zertifizierung
durchfithren zu konnen, bedarf es neben einer Expertin bzw. einem Exper-
ten der islamischen Normenlehre auch weiteren Fachpersonals, das Bereiche
wie Fleischerei, Tiermedizin, Tierethik, Lebensmitteltechnologie, Chemie und
Hygiene abdeckt.>® Von allen ist gleichermafien eine entsprechende akademi-
sche Qualifizierung vorauszusetzen.

53 Vgl. Ulfat 2019, 243.

5 Vgl. Karagedik 2021, 67.

55 Eine Auflistung diverser Zertifikatsfirmen befindet sich auf der Webseite: Halal-Produkte in
Europa, 2023, Zertiﬁzierung.

56 Vgl. Europaische Halal Zertifizierungsinstitut - EHZ, 2021.

57 Vgl. ebd., Gelehrtenrat.

58 Vgl. ebd., Technische Abteilung; GIMDES - Helal Gida ve Helal Sertifikalama, 2023, GIMDES
Personeli.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ISLAMISCHE SPEISEORDNUNG 117

3.

4.

5.

Maliki

© cangir.de

Halal-Richtlinien: Neben einer ausfiihrlichen Darstellung der Richtlinien soll-
ten auch dariiber Auskunft gegeben werden, nach welcher Lehrtradition die
Zertifizierung erfolgt. Hanafitisch, malikitisch, schafiitisch, hanbalitisch oder
dschafaritisch? Wegen der Vielfalt muslimischer Traditionen in Deutschland
wird die klare Benennung der Lehrtraditionen fiir Laien, die den Details der
Richtlinien nicht folgen kénnen, eine Entscheidungshilfe sein.® Im Rahmen
der halal-Richtlinien sollte auch transparent mit dem Thema Betdubung beim
Schichten umgegangen werden.

Tierhaltung, Nachhaltigkeit und Hygiene.

Durchfiihrung von Kontrollmafinahmen: Uber die fortwihrende Gewihr-
leistung des halal-Betriebes iiber den gesamten Zertifizierungszeitraum sollte
informiert werden. VerstofSe gegen Richtlinien sollten sanktioniert und fiir
Verbraucherinnen und Verbraucher transparent gemacht werden.

Bei der intensiven Beschiftigung mit Zertifikatsanbietern konnte das Europaische
Halal Zertifizierungsinstitut (EHZ) zumindest mit der Internetprasenz grofSten-
teils tiberzeugen.®® Es befindet sich in Trégerschaft der Islamischen Gemeinschaft
Milli Gériis (IGMG).6!

59

60

61

Das dargestellte Label zeigt, wie ein Label unter Beriicksichtigung diverser Lehrtraditionen,
bei dem eine oder mehrere markiert werden, aussehen konnte. Es wurde dankenswerterweise
fir diesen Artikel von Ahmet Cangir entworfen.

Vgl. EHZ 2021. Fiir eine tiefgreifende Beurteilung wiirde der Einblick in den Betrieb des Ins-
tituts erforderlich sein.

IGMG geht als Vertreter des politischen Islams auf den tiirkischen Politiker Necmettin Erba-
kan (gest. 2011) zuriick und ist die grofite Mitgliedsgemeinschaft von Islamrat fiir die Bundes-
republik Deutschland (IRD). Islamrat gehort zu den vier grofen islamischen Verbianden in

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 KADIR SANCI / ARHAN KARDAS

Das Modell der halal-Franchising - Eine Alternative?

Zwei grofSe islamische Gemeinden in Deutschland beteiligen sich auf unterschied-
liche Weise am halal-Markt. Milli Goriis griindete 2001 das EHZ und entschied
sich fiir den konventionellen Weg der Zertifizierung.%> Der Verband der Islami-
schen Kulturzentren e. V. (VIKZ)% beteiligt sich mit der Marke Tuna Food seit
1987 am halal-Markt.®* Weder auf der Website der Tuna Food GmbH noch des
VIKZ ist Giber die Verbindung zueinander zu lesen.®> Dennoch ist die Zusammen-
gehorigkeit in der muslimischen Community bekannt. Die strikte Umsetzung
von hohen islamisch-normativen Auflagen beim Schichten und die seriése Hal-
tung des VIKZ in normativen Fragen verschaffen Tuna Food ein hohes Ansehen
unter den muslimischen Verbraucherinnen und Verbrauchern. Daher sind ihre
Produkte auch iiber die Grenzen der eigenen Gemeinden hinaus bekannt und
begehrt. Allerdings hat sich die Firma Tuna Food, im Grunde der VIKZ, gegen
eine iibliche Zertifizierung entschieden. Sie haben ein Franchising-Modell etab-
liert und haben dadurch einen viel starkeren Einfluss und bessere Kontrolle auf die
halal-Produktion als in Zertifizierungsprogrammen,® weswegen die eigenen Pro-
dukte mit einem halal-Siegel exklusiv versehen werden. Im Ergebnis wird bereits
das Firmenlogo Tuna als Giitesiegel fiir halal-Fleisch wahrgenommen. Diese Ent-
scheidung des VIKZ zeigt auch, wie wenig sie auf Zertifizierungen vertrauen.

halal, Bio, am besten!

In Bezug auf halal-Fleisch bleiben Themen iiber ethisch unvertretbare Massen-
tierhaltung bzw. Zuchtmethoden und die Verwendung von als religios unrein zu
verstehende Tiernahrung zu oft unberiihrt. Bedauerlicherweise stellt Biofleisch

Deutschland. Vgl. Islamrat fiir die Bundesrepublik Deutschland (IRD), 2023, Selbstdarstellung.

62 Vgl. EHZ 2021, Halal Should Be Halal.

63 VIKZ wurde 1973 von tiirkischen Muslimen, die der mystisch geprigten Tradition des Gelehr-
ten Siileyman Hilmi Tunahan (gest. 1959) folgten, gegriindet. Dem Dachverband sind heute
bundesweit etwa 300 lokale Moschee- und Bildungsvereine angeschlossen sowie neun Lan-
desverbande. Vgl. VIKZ 2023.

64 Vgl. Tuna Food GmbH.

65 Dies ist als Intransparenz zu bemingeln. Tuna Food GmbH sollte in ihrer Internetprisenz
auf ihre halal-Richtlinien eingehen und auf die Aufsichtsfunktion des VIKZ hinweisen. Es ist
davon auszugehen, dass Tuna Food GmbH aus kommerziellen Griinden die Verbindung nicht
offentlich kommunizieren mochte. Indem aber die Mitgliedsvereine des VIKZ und Gemein-
demitglieder ausschliefilich fir Tuna-Produkte Werbung machen und in ihrem Verkaufs-
sortiment nur die Fleischwaren von Tuna Food aufnehmen, wird diese Verbindung sichtbar.
In einem Antwortschreiben von 2014 wurde auf Anfrage von HalalCheck die Richtlinien so
beschrieben: ,Unter der Marke Tuna bieten wir dem Verbraucher alle unsere Produkte an,
die aus Fleisch hergestellt werden, das gemaf3 den Richtlinien des Verbandes der Islamischen
Kulturzentren ohne Betdubung und mit dem Aussprechen der Basmala geschéchtet wurde.
Mit Ausnahme von Gewiirzen werden keine Rohstoffe von anderen Organisationen bezogen.”
(Ubersetzt aus dem Tiirkischen) Vgl. HalalCheck, 2014.

66 Vgl. Tuna Food GmbH.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ISLAMISCHE SPEISEORDNUNG 119

in der halal-Produktion ein marginales Thema dar. Dennoch sollte es an dieser
Stelle gewiirdigt werden. Auf dem halal-Markt sind mittlerweile zwei Online-
Fleischereien bekannt, die auf Biofleisch setzen: Nimet Naturfleisch von WIMAS
GmbH und Josef’s Biofleisch.

Nimet Naturfleisch erhebt den Anspruch auf halal-Produktion ohne Betdu-
bung von Tieren aus artgerechter, natiirlicher Tierhaltung. Ein Bio-Zertifikat
gibt es nicht. Die Firma hat aber ein halal-Zertifikat und setzt zugleich auf ein
Vertrauensverhaltnis in der muslimischen Community.®” Mit einer innovativen
Riickverfolgungsmethode versuchen sie das Vertrauen zu gewinnen. Jedes halal-
Produkt ist mit einem Code versehen. Anhand dieser Nummer erhalt die Kundin
bzw. der Kunde Zugang zu dem Schiachtungsvideo iiber das gekaufte Produkt.®

Josef’s Biofleisch verfiigt iiber das Bio-Zertifikat nach EG-Oko-Verordnung,
tiber die Bioland-Zertifizierung und iiber eine halal-Zertifizierung aus Mann-
heim. Die Fleischerei wirbt unter anderem fiir artgerechte Bioaufzucht und 6ko-
logische Verpackung.®® Eigenen Angaben zufolge schlachten sie wochentlich nur
so viele Tiere wie bendétigt. Damit soll vermieden werden, ,dass Tiere, deren
Fleisch noch nicht verkauft wurde, unnétig geschlachtet werden.“7

Wichtig ist, dass eine umweltfreundliche Erzeugung von halal-Fleisch eigent-
lich regionale Produktion erfordert. Aufgrund des strengen Betaubungsgeset-
zes’! in Deutschland wird die Produktion oft in andere EU-Léander verlagert. Um
Transportwege zu verkiirzen und somit eine umweltfreundlichere Produktion zu
ermoglichen, besteht auf rechtlicher Ebene Handlungsbedarf. Denn aus theolo-
gischer Sicht ist das Schédchten ohne Betaubung fiir viele Muslime keine Option,
sondern eine religiose Pflicht. Entsprechend werden sie sich nicht mit dem beste-
henden Angebot in Deutschland zufriedengeben, ins Ausland ausweichen und
letzten Endes das gesetzlich unerwiinscht produzierte Fleisch auf Umwegen in
Deutschland einfithren. Mit der Produktionsverlagerung wird das tierrechtliche
Problem nicht gelost, sondern allenfalls verlagert. Dagegen konnte die Produk-
tion in Deutschland dazu beitragen, dass bestimmte Standards und Qualitits-
erfordernisse besser gesichert werden.

Das grofSe Finale der islamischen Speiseordnung

Die Musliminnen und Muslime sind sich in Kernfragen der islamischen Spei-
seordnung einig. In vier Versen werden vier Verbote explizit benannt: Veren-
dete Tiere, Blut, Schweinefleisch und Gotzenopferfleisch. Hinzu kommt der

67 Vgl. Nimet Naturfleisch, 2020.

68 Vgl. ebd. 2020, Helal Penceresi.

69 Vgl. Josef*s Biofleisch, 2023, https://josefsbio.de/.

7 Ebd., 2023.

7L Vgl. § 4a TierSchG. Zwar ist die Erteilung einer Ausnahmegenehmigung fiir ein Schlachten
ohne Betdubung gesetzlich gesichert. In den meisten Fallen wird Musliminnen und Muslimen
diese Genehmigung aber nicht erteilt.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 KADIR SANCI / ARHAN KARDAS

schrittweise verbotene Alkoholkonsum. In Bezug auf alles, was dariiber hinaus-
geht, herrscht jedoch eine grofSe Ambiguitdt an Meinungen und Verstdndnissen.
Einerseits sind halal und haram eine gottesdienstliche Angelegenheit, anderer-
seits geht es dabei um das korperliche und geistige Wohl der Menschen und
um die Schonung der Schépfung. Die Industrialisierung hat den halal-Markt
beeinflusst, da die Massentierhaltung zu tiefgreifenden tierethischen Problemen
gefithrt hat. Die einseitige Konzentration auf den gottesdienstlichen Aspekt und
die Vernachlédssigung der islamisch-ethischen Grundsitze fiihren bedauerlicher-
weise oft zur Instrumentalisierung der Marke halal. Als Ergebnis werden haufig
auch Fleischprodukte von minderer Qualitdt zu erhohten Preisen verkauft, nur
weil sie den Hauptaspekt, die Schichtung nach islamischen Grundsatzen, erfiil-
len. Oft findet dabei das mittelbar Verbotene keine Beriicksichtigung. So bleiben
die Bedingungen und der Vorgang bis zur Schachtung intransparent.

Die hohe Nachfrage nach halal-Fleisch fithrt zu einem Bedarf an umsetzbaren
Verfahren der halal-Produktion und schafft einen Markt fiir Zertifizierungsun-
ternehmen. Die mangelnde Transparenz bei halal-Zertifizierungen zeigt jedoch
oft, dass die Kernfragen, bei denen Einigkeit besteht, auf diesem Weg nicht immer
garantiert werden konnen. Auch bei weiterfithrenden Fragen, zu denen es unter-
schiedliche Positionen gibt, konnen auf diesem Wege keine zufriedenstellenden
Losungen angeboten werden. Stattdessen miissen alternative Zertifizierungen
und transparente Auflagen eingefithrt werden, die die zugrundeliegende theo-
logische Verortung sowie die Giitekriterien deutlich erkennen lassen, um einen
klaren Orientierungsrahmen zu bieten.

Bibliographie

al-Andulusi, Aba Hayyan M., 1999, al-bahr al-mubhit f1 tafsir al-quran, Bd. 4
(10 Bde.), Beirut: dar al-fikr.

al-Bagawi, Aba Muhammad al-Husayn, 1999, maalim at-tanzil fi tafsir al-quran,
Bd. 2 (5 Bde.), Beirut: dar ihya’ at-turat al-‘arabi.

al-Baidawi, Nasir ad-Din, 1997, anwar at-tanzil wa asrar at-ta’'wil, Bd. 1 (5 Bde.),
Beirut: dar ihya at-turat al-‘arabi.

al-Bayhaqi, Abt Bakr A., 2003, as-sunan al-kubra, Beirut: dar al-kutub al-ilmiyya.

al-Buhari, Aba ‘Abdillah M., 1993, sahih al-Buhari, Damaskus: dar al-yamama.

al-Maturidi, Abt Mansiar M., 2005, ta'wilat al-quran, Bd. 1 (10 Bde.), Beirut: dar
al-kutub al-ilmiyya.

al-Qurtubi, Aba ‘Abdillah M., 1964, al-gami‘ li-ahkam al-qur‘an, Bd. 2 (20 Bde.),
Kairo: dar al-kutub al-misriyya.

al-Shatibi, Abu Ishaq I., 2012, The Reconciliation of the Fundamentals of Islamic
Law. Al-Muwafaqat fi Usil al-Shari‘a. Volume I, iibers. aus dem Arab. v. Imran
Ahsan Nyazee. Reading: Garnet Publishing.

an-Nasa’1, Ahmad, 2001, as-sunan al-kubra, Beirut: muassasa ar-risala.

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ISLAMISCHE SPEISEORDNUNG 121

ar-Razi al—Gassés, Abu Bakr, 1984, ahkam al-quran, Bd. 1 (5 Bde.), Beirut: dar
ihya’ at-turat al-‘arabi.

as-Sigistani, Aba Dawad S., 2009, sunan Abi Dawid, Damaskus: dar ar-risala
al-alamiyya.

at-Tabari, Abii Gafar M., 0.]., gami‘ al-bayan ‘an ta'wil ay al-qur'an, Bd. 8 (24 Bde.),
Mekka: dar at-tarbiyya wa't-turat.

at-Tirmidi, Aba Isa M., 1975, sunan at-Tirmidi, Kairo: matbaa Mustafa al-Babi
al-Halab.

az-Zuhayli, Muhammad M., 2006, al-qawa‘id al-fighiyya wa tatbigatiha f1l-
madahib al-arba‘a, Bd. 1 (2 Bde.), Damaskus: dar al-fikr.

az-Zuhayli, Wahba, o.]., al-figh al-islami wa adillatuha, Bd. 4 (10 Bde.), Damaskus:
dar al-fikr.

Bell, Richard, 1953, Introduction to the Qur’an, Edinburgh: Edinburgh University
Publication.

Bischofe Deutschlands, Osterreichs, der Schweiz u.a., 2016, Die Bibel. Einheits-
tibersetzung der Heiligen Schrift, Stuttgart: Katholische Bibelanstalt.

Bobzin, Hartmut, 2010, Der Koran, Munchen: C. H. Beck.

Cay1roglu, Yiiksel, 2014, Helal Gida, Istanbul: Isik.

Faslak, Dilara S., 2023, Halal Lexikon - das Nachschlagewerk rund um Halal-
Erndhrung, Kéln: Plural Publications.

Ibn ‘Abbas, ‘Abdullah, o. J., tanwir al-migbas min tafsir Ibn ‘Abbas, Beirut: dar al-
kutub al-ilmiyya.

Ibn al-Arabi, Aba Bakr M., 2003, ahkam al-qur’an, Bd. 2 (4 Bde.), Beirut: dar al-
kutub al-ilmiyya.

Ibn Maga, Aba ‘Abdullah M., 1952, sunan Ibn Maga, Kairo. dar ihya’ al-kutub
al-‘arabiyya.

Karagedik, Ulvi, 2021, Ansitze fiir eine islamische Speiseethik gemaf3 den islami-
schen Primarquellen Koran und Hadith: Eine kategoriale Quellensichtung mit
Blick auf gegenwartsrelevante Bedeutungen, in: LIMINA-Grazer theologische
Perspektiven 4,2, 65-85.

Muslim, Abt al-Husayn, 1955, sahth Muslim, Beirut: dar ihya at-turat al-‘arabi.

Nursi, Bediuzzaman S., 2007, Lem’alar, Istanbul: $ahdamar.

Nursi, Bediuzzaman S., 2021, Kleine Worte zu groflen Geheimnissen des Seins,
des Menschen und des Glaubens. Mit Vorwort und Kommentar von Maximi-
lian Friedler, Berlin: Define.

Rohe, Mathias, 2001, Der Islam — Alltagskonflikte und Losungen, Rechtliche Per-
spektiven, Freiburg im Breisgau: Herder.

Senol, Yahya, 2018, Hayvan Kesiminde Besmele Meselesi, in: Islam Hukuku
Aragtirmalar1 Dergisi 31, 491-508.

Ulfat, Fahimah, 2019, Islamische Theologie und Religionspadagogik: Das drin-
gende Abenteuer der Ubersetzung, in: HaufSmann, Werner / Roth, Andrea /
Schwarz, Susanne / Tribula, Christa (Hg.), EinFach Ubersetzen. Theologie und

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 KADIR SANCI / ARHAN KARDAS

Religionspadagogik in der Offentlichkeit und fiir die Offentlichkeit, Stuttgart:
Kohlhammer, 241-248.

Unal, Ali, 2015, Der Koran und seine Ubersetzung. Mit Kommentar und Anmer-
kungen, tiberarbeitet von Abdullah Aymaz und Arhan Kardas, Frankfurt a. M.:
Define.

Links

§ 4a TierSchG: https://www.gesetze-im-internet.de/tierschg/BJNR012770972.html
(letzter Zugriff: 25.06.2023).

Abschnitt 4 TierSchlV: https://www.gesetze-im-internet.de/tierschlv_2013/BJNR2
98200012.html#BJNR298200012BJNG000400000 (letzter Zugrift: 25.06.2023).

Berliner Zeitung, 2013, Fleischskandal. Schweinefleisch in Doner gefunden: https://
www.berliner-zeitung.de/wirtschaft-verantwortung/fleischskandal-schweine
fleisch-in-doener-gefunden-1i.62104 (letzter Zugriff: 28.06.2023).

Calkara, Yusuf, 2019, Halal-Zertifizierung in Europa: https://www.islamiq.de/
2019/09/28/halal-zertifizierung-in-europa/ (letzter Zugriff: 28.06.2023).

Europdische Halal Zertifizierungsinstitut - EHZ, 2021, Gelehrtenrat: https://
eurohalal.eu/gelehrtenrat/ (letzter Zugriff: 29.06.2023).

Europédische Halal Zertifizierungsinstitut - EHZ, 2021, Halal Should Be Halal:
https://eurohalal.eu/wp-content/uploads/2021/03/4.-EHZ _Flyer_D.pdf (letz-
ter Zugriff: 29.06.2023).

Européische Halal Zertifizierungsinstitut — EHZ, 2021, Startseite: https://euro
halal.eu/ (letzter Zugriff: 29.06.2023).

Europdische Halal Zertifizierungsinstitut — EHZ, 2021, Technische Abteilung:
https://eurohalal.eu/technische-abteilung/ (letzter Zugrift: 29.06.2023).

Europdische Halal Zertifizierungsinstitut - EHZ, 2021, Tréagerinstitut: https://
eurohalal.eu/traegerinstitut/ (letzter Zugriff: 29.06.2023).

European Vegetarian Union (EVU), General Information. https://www.v-label.
com/branches/ (letzter Zugriff: 28.06.2023).

European Vegetarian Union (EVU), Information for Producers https://www.
v-label.com/info-for-producers/ (letzter Zugrift: 28.06.2023).

European Vegetarian Union (EVU), The History of V-Label: https://www.v-label.
com/about-us/the-history-of-v-label/ (letzter Zugrift: 28.06.2023).

Faslak, DilaraS., Halalblog: https://www.halalblog.de/ (letzter Zugriff: 28.06.2023).

Faslak, Dilara S., Instagram: https:/www.instagram.com/dilarafaslak/ (letzter
Zugrift: 28.06.2023).

GIMDES - Helal Gida ve Helal Sertifikalama, 2023, GIMDES Personeli: http://
www.gimdes.org/kurumsal-2/gimdes-personeli (letzter Zugriff: 29.06.2023).
HalalCheck, 2014, Facebook: https://www.facebook.com/groups/halalcheck.
gruppe/posts/880359305315982/?locale=de_DE (letzter Zugriff: 30.06.2023).

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE ISLAMISCHE SPEISEORDNUNG 123

HalalCeck, Homepage: https://www.halalcheck.net/home (letzter Zugriff:
28.06.2023).

Halal-Produkte in Europa, 2023, Zertifizierung: https://halal-produkte.eu/?page_
id=115 (letzter Zugrift: 29.06.2023).

Islamrat fiir die Bundesrepublik Deutschland (IRD), 2023, Selbstdarstellung:
www.islamrat.de/selbstdarstellung/ (letzter Zugriff: 29.06.2023).

islam.de, 2013, Nach Fleischskandal: ZMD fordert selbstkritisch Konsequenzen
und radikales Umdenken im ,Halal-Markt®“ https://islam.de/21932 (letzter
Zugrift: 28.06.2023).

Josef‘s Biofleisch, 2023, So funktioniert Deine Bestellung: https://josefsbio.de/so-
funktioniert-deine-bestellung/ (letzter Zugrift: 30.06.2023).

Joset's Biofleisch, 2023, Startseite: https://josefsbio.de/ (letzter Zugrift: 30.06.2023).

Koordinierungsrat der Muslime (KRM), Homepage: http://koordinationsrat.de/
(letzter Zugrift: 28.06.2023).

Nimet Naturfleisch, 2020, Helal Penceresi: https://nimet.eu/helal-penceresi (letz-
ter Zugriff: 30.06.2023).

Nimet Naturfleisch, 2020, Startseite: https://nimet.eu/ (letzter Zugrift: 30.06.2023).

Stiddeutsche Zeitung, 2010, Verbotenes Schweinefleisch in Donern entdeckt:
https://www.sueddeutsche.de/bayern/fleischskandal-verbotenes-schweine
fleisch-in-doenern-entdeckt-1.773424 (letzter Zugriff: 28.06.2023).

Tuna Food GmbH, Geschaftsmodelle: https://tunafood.com/de/geschaeftsmo
delle/ (letzter Zugrift: 30.06.2023).

Tuna Food GmbH, Uber uns: https://tunafood.com/de/ueber-uns/ (letzter
Zugriff: 29.06.2023).

VIKZ - Verband der Islamischen Kulturzentren e. V., 2023, Uber uns: https://
www.vikz.de/de/ueber-uns.html (letzter Zugrift: 29.06.2023).

Welt, 2007, 20 Tonnen Schlachtabfille zu Doner verarbeitet: https:/www.welt.de/
regionales/muenchen/article1140930/20-Tonnen-Schlachtabfaelle-zu-Doener-
verarbeitet.html (letzter Zugriff: 28.06.2023).

https://dol.org/10.5771/9783987400087-105 - am 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dolorg/10.5771/9783987400087-105 -

m 22.01.2026, 22:10:49.



https://doi.org/10.5771/9783987400087-105
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

