6 ARGUMENTATIONSTHEORIE

Im ersten Teil der Arbeit habe ich gezeigt, wie das Zusammenspiel von tech-
nischer Einrichtung, sozialem Arrangement und formellen Richtlinien einen
bestimmten Typus der Diskussion oder des Diskurses hervorbringt. Im
zweiten Teil habe ich dann diese Richtlinien ndher untersucht. Im letzten Teil
soll es darum gehen, die Interaktion zwischen den Akteuren zu begreifen,
wenn sie sich auf die Logik des Wikipedia-Diskurses einlassen. Dieses Zu-
sammenspiel zu verstehen ist nur einer theoretischen Analyse vor dem Hin-
tergrund der konkreten Praxis, wie sie in Teil I dargestellt wurde, zuging-
lich. Es geht darum, innere Konsistenzen und immanente Widerspriiche,
die von den Wikipedianern als kognitive Dissonanzen erlebt und als Konflikte
ausgetragen werden, aufzuspiiren und auf den Begriff zu bringen. Um dies
leisten zu kénnen, ist es notwendig, Abstraktionen vorzunehmen. Wie bei
jeder theoretischen Prizisierung oder Pointierung muss von verschiedenen
Aspekten, welche ebenfalls das Geschehen in der Wikipedia prigen, abgese-
hen werden. Ich abstrahiere von der innerpsychischen Motivationslage der
Akteure ebenso wie von verdeckten oder offenen Machtkimpfen und grup-
pendynamischen Effekten. In diesem Sinn méchte ich, der Forschungslogik
Garfinkels folgend, nicht untersuchen, was die Wikipedianer zu einer Grup-
pe macht, sondern was die Wikipedianer zu Wikipedianern macht (vgl. Eberle
2018, 144). Meine Analyse bezieht sich also ausschlieflich auf das, was diese
tun, wenn sie das tun, was von ihnen erwartet wird, dass sie es tun — wenn
sie also das tun, was die Institution, in der sie titig sind, vorgesehen hat,
dass sie es tun: nimlich eine Enzyklopidie schreiben. Ein Blick in die zahl-
reichen Diskussionen in der Wikipedia zeigt, dass es gentigend Autorinnen
gibt, die genau dies tun wollen oder zumindest vorgeben, dies tun zu wollen,
und auf dieser Basis argumentieren.?® Ich untersuche also nicht, was in der

205 Ob es moglich und notwendig ist, zwischen Akteuren, die eine Enzyklopédie schreiben
wollen, und solchen, die dies nurvorgeben, zu unterscheiden, ist eine Frage, die sich erst

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

[I — Die Wahrheit

Wikipedia passiert, wenn sie eine Werbebotschaft verbreiten eine politische
Message an den Mann bringen, aus privater Eitelkeit oder beruflichen Inte-
ressen ihre eigene ARTIKELSEITE verfassen wollen. Im Schlusskapitel wird
gezeigt, in welcher Hinsicht diese abstrakten, theoretischen Uberlegungen
dazu beitragen, den Gegenstand zu verstehen, um den es hier geht.

Um welchen Gegenstand geht es aber?

Wenn ich von der Frage ausgehe, was die WIKIPEDIANER zu WIKIPEDIA-
NERN macht, dann verfassen sie Beitrige, und wenn sie sich nicht einig sind
- wovon auszugehen ist —, dann diskutieren sie dariiber, welche Texte in
welcher Formulierung in der Wikipedia stehen sollen und welche nicht. Da
der Wikipedia kaum Sanktionsmittel zur Verfiigung stehen — nur ADMINTIS-
TRATORINNEN haben solche in geringem Umfang - und die Artikulation fast
immer auf Sprache begrenzt ist, bleibt als Instrument der Verhandlungsfiih-
rung nur die Uberzeugung mit sprachlichen Mitteln. Der zugehérige Inter-
aktionstypus kann als >Argumentieren< bezeichnet werden.

6.1  WASIST EIN ARGUMENT?

Das Argument steht als Hilfsmittel zur Uberzeugung anderer nach wie vor
hoch im Kurs, sei es nun in der politischen Auseinandersetzung, sei es vor Ge-
richt, in der Wissenschaft oder in der Debatte iiber Kunst. Selbst diejenigen,
die scheinbar rationalen Argumenten nicht zuginglich sind, was beispiels-
weise den Coronaleugnern oft unterstellt wird, argumentieren nach Kriften.
Kopperschmidt spricht gar davon, dass »prinzipielle Argumentationsverwei-
gerung heute sozial nachhaltig sanktioniert wird« (Kopperschmidt 2000a,
28): »Zumindest darf man gegen alles sein, nur nicht (6ffentlich) gegen Ar-
gumentation« (ebd. 27). Ob das 2023 fiir den offentlichen Diskurs noch so
zutrifft, wie es Kopperschmidt tiber 20 Jahre zuvor diagnostiziert hat, sei
dahingestellt. In der Wikipedia gibt es aber in jedem Fall einen Zwang zum
Argumentieren. Fiir unseren Zusammenhang ist es dabei wichtig, ein Argu-
ment von einer Meinung, einer Einschitzung oder einer Uberzeugung unter-
scheiden zu konnen, damit nicht alle vier Sprachfiguren gleich giltig als sub-

stellt, wenn man aus der theoretischen Analyse eine weitere empirische Untersuchung
entwickeln wollte. Insofern die theoretische Analyse mit Idealisierungen arbeitet, kann
die Frage hier offenbleiben.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

jektive Urteile den objektiven Fakten gegeniiberstehen, wie es in manchen
Wikipedia-Diskussionen den Anschein hat.

Zunichst ist also zu kliren, was ein Argument ist — in Abgrenzung zu be-
nachbarten Begriffen. Meinungen, Einschitzungen, Uberzeugungen sind
in der deutschen Sprache keine kategorisch gegeneinander abgegrenzten
Begriffe. Der Unterschied scheint eher gradueller Natur. »Meiner Meinung
nach« wird als Relativierung einer Aussage in dem Sinne benutzt, dass sie
nur auf einer subjektiven Betrachtung beruht. In eine Einschitzung flief3t die
Kenntnis von Fakten ebenso mit ein wie personliches Urteilsvermdgen, aber
im Gegensatz zum Urteil bleibt eine Einschitzung eben eine Schitzung, sie
ist weniger verbindlich. Mit dem Nachsatz: »..., das ist wenigstens meine
Meinung«, markieren wir ein Urteil ebenso als personliches, wie wenn wir
eine Diskussion mit der Bemerkung abschliefen: »Das ist meine feste Uber-
zeugung!« Bei Meinungen, Einschitzungen sowie bei Uberzeugungen geht
es gleichermaflen um Urteile, aber Uberzeugungen sind im Gegensatz zur
blofen Meinung tiefer in der eigenen Bildungsgeschichte verankert und er-
geben sich weniger aus aktuellen Informationen zu einem Thema. Vielmehr
sind Uberzeugungen geeignet, die Bewertung und Einordnung solcher Infor-
mationen zu strukturieren. Aber die Uberginge zwischen den Begriffen sind
flielend, und in allen drei Fillen handelt es sich um subjektive Urteile, wie
auch immer sie gebildet wurden. Ob diese sich direkt aus religiésen Glau-
benssitzen ableiten oder aus einer pragmatischen Bewertung vorliegender
Informationen ergeben, spielt hier keine Rolle. Und die Begriffe haben eine
weitere Gemeinsambkeit: Alle drei, so ist es gut begriindeter Konsens in der
Wikipedia, haben in einer Enzyklopadie nichts verloren.

Von diesen Dreien kategorial unterschieden sind Argumente. Argumente
sind nicht mehr oder weniger gut begriindete Urteile, sondern Argumente
liefern die Griinde zu einem solchen Urteil. Natiirlich fufen Argumente selbst
wieder auf Urteilen oder auf Fakten, aber aufgrund ihrer logischen Struktur
kénnen Argumente ebenso wenig mit dem Urteil verwechselt werden, auf
dem sie fufien, wie mit demjenigen, das aus ihnen resultiert.

Aus diesen Uberlegungen folgt fiir die Wikipedia: Argumente sind zu-
lissig und relevant, wenn es darum geht, auf den DISKUSSIONSSEITEN einen
Artikel, einen Absatz oder einen verwendeten Begriff zu beurteilen, wihrend
man eine Meinung, Ansicht oder Uberzeugung zwar auf einer DISKUSSIONS-
SEITE duflern kann, dies aber fiir die Frage, was in einem Wikipedia-Artikel
erscheinen soll, keine entscheidende Rolle spielen sollte.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

213


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214

[I — Die Wahrheit

Wie sieht nun die Struktur eines Argumentes aus? Wir verfiigen alle iiber
ein intuitives Verstindnis von Argumenten, aber fiir die meisten, also alle
aufler Argumentationstheoretikerinnen und einige Linguisten, Philosophin-
nen und Sozialwissenschaftler, bleibt dieses Wissen ebenso implizit, wie das
Wissen iiber die Grammatikregeln der Muttersprache implizit bleibt, solange
wir sie nicht in der Schule nachtraglich expliziert bekommen, obwohl wir sie
intuitiv bereits beherrschen. Ebenso verhilt es sich mit dem Argumentieren.
Wir erlernen es, indem wir argumentieren. Dass wir wissen oder zu wissen
glauben, was ein Argument ist, kommt immer dann zum Ausdruck, wenn
wir sagen: »Das ist kein Argument!«, auch wenn damit hiufig gemeint ist,
dass das Argument nicht in den kategorialen Rahmen passt, innerhalb des-
sen wir argumentieren; aber dazu spiter. Wie lasst sich nun dieses implizite
Wissen explizieren? Unter Argumentationstheoretikern gibt es einen breiten
Konsens, dass einzelne Argumente, wie auch komplexe Argumentationen auf
einer einfachen Grundstruktur beruhen: Bei Argumenten geht es darum, kol-
lektiv Fragliches mit der Hilfe von kollektiv Geltendem in kollektiv Geltendes
zu Uberfithren.

Argumente bestehen in ihrer einfachen Form aus drei Elementen: einer
Aussage, die strittig ist, einer Aussage die (bislang) unstrittig ist, und einer
Koppelung, die in manchen Theorien auch »Ubergang« oder »Schlussregel«
heifdt. Die unstrittige Aussage nimmt dabei die Funktion einer Stiitze oder
einer Garantin, eines »warrant« (Toulmin 1958) ein.?®® Wichtig ist, dass
die Stiitze nicht mit dem Argument verwechselt werden darf, auch wenn
Schlussregeln hiufig implizit bleiben. Uberhaupt kennt die Alltagssprache
alle moglichen Verkiirzungen und Abweichungen, bei denen vieles implizit
bleibt oder priasupponiert ist. So muss eine fraglich werdende Aussage itber
die Welt nicht einmal explizit als solche geduflert worden sein. Ich nehme
zur Veranschaulichung ganz bewusst ein Beispiel, das der oben explizierten
Grundform eines Argumentes zunichst zu widersprechen scheint:

A: Lass uns einen Déner essen gehen.
B: Die Dénerbude hat montags geschlossen.
A: Stimmt, dann gehen wir Pizza essen.

206 Ich verzichte hier der Einfachheit halber auf weitere Differenzierungen der Argu-
mentationstheorie, die auch zu leicht unterschiedlichen Modellen gefiihrt haben
(vgl. Hannken-Illjes 2018).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

»Die Donerbude hat montags geschlossen« erscheint als das Argument, das A
iberzeugt, Pizza essen zu gehen. Die zugrunde liegende Aussage ist aber eine
Tatsachenfeststellung. Wenn es stimmt, dass die Dénerbude montags geschlos-
sen hat (und niher spezifiziert wire, welche gemeint ist), dann ist dieser
Aussagesatz als Tatsachenfeststellung richtig, und zwar unabhingig davon,
ob er an einem Montag oder an einem Dienstag ausgesprochen wird. Anders
wire der Fall, wenn B gesagt hitte: »Die Donerbude hat heute geschlossen.«
Dann wire die Aussage ohne zeitlichen Kontext nicht verstandlich bzw. nicht
widerlegbar. Allerdings wiirde die Aussage: »Die Dénerbude hat montags
geschlossens, an einem Dienstag geduflert, im vorgestellten Dialog als Argu-
ment keinen Sinn ergeben, obwohl sie aussagenlogisch ebenso zutreffend ist.
Genau aus diesem Grund kann B darauf verzichten zu sagen: »Und heute ist
Montag«, denn A weif3, dass B ein solches Argument nur vorbringt, wenn
es (in der Situation) Sinn ergibt. Tauscht B sich im Wochentag, kénnte man
ohne nihere Erliuterung entgegnen: »Aber heute ist doch Dienstag.« Damit
wire eine der beiden - aus Sicht von B - giiltigen Aussagen (1. montags ist
geschlossen, 2. heute ist Montag) ihrerseits in ihrer Geltung angezweifelt und
die Argumentation wire zu Fall gebracht, auch wenn die zweite Feststellung
implizit geblieben ist. Fiir ein vollstindiges Argument fehlt aber noch die
Schlussregel: »Wenn die Donerbude geschlossen ist, kénnen wir dort nicht
essen gehen.« Diese Schlussregel ist keine Aussage iiber die Welt, sondern
eine Verkniipfung von zwei Aussagen (auch wenn diese Verkniipfung wiede-
rum Aussagen iiber die Welt implizieren kann, wie wir sehen werden), und
damit kategorial von Aussagesitzen unterschieden.

Der Witz einer Argumentation ist nun, dass Fragliches durch Geltendes
mit Hilfe der Schlussregel in Geltendes iiberfithrt wird. Aus diesem einfachen
Schema ergeben sich zahlreiche Konsequenzen fiir die Argumentationstheo-
rie und ebenso fiir die weitere Analyse. Zunichst miissen wir aber noch das
Beispiel zu Ende fithren. Welche Aussage war denn nun fraglich? Genau ge-
nommen beginnt der Dialog ja nicht mit einer Feststellung (zum Beispiel:
»Heute kann man Déner essen gehen«), sondern mit der Aufforderung »Lass
uns ..«. Es wird also gar keine Behauptung aufgestellt, deren Geltung sich
in Frage stellen liefRe. Allerdings ist eine solche prasupponiert, was fiir All-
tagskommunikation, die immer von allgemein Giiltigem ausgeht und nur in
Ausnahmefillen den Geltungsanspruch eines Satzes eigens betont, durchaus
iiblich ist. Die Aufforderung, Déner essen zu gehen, setzt voraus, dass dies
derzeit iberhaupt moglich ist. Der Geltungsanspruch fir diese Vorausset-

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

215


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216 [l — Die Wahrheit

zung ist es, der von B in Frage gestellt und mit derselben Auflerung widerlegt
wird. Vollstindig ausformuliert wiirde der Dialog lauten:

Aa: Wir kénnen heute Doner essen gehen und daher schlage ich dies vor.

Ba: Ich stelle in Frage, dass wir heute Ddner essen gehen kénnen. Die implizite Prémis-
se, dass die Dénerbude gedffnet ist, widerlege ich, denn erstens gilt: Die Donerbude ist
montags geschlossen, und zweitens ist heute Montag.

Damit hat B aus zwei geltenden Behauptungen (die Dénerbude ist montags
geschlossen und heute ist Montag), eine dritte abgeleitet, dass namlich die
Dénerbude aktuell geschlossen ist, und damit die fragliche Aussage, ob man
Déner essen gehen kann, argumentativ geklart. A hat jetzt folgende Moglich-
keiten: Sie kann in Frage stellen, dass die Dénerbude montags geschlossen
ist, und sie kann in Frage stellen, dass heute Montag ist. Ebenso konnte sie in
Frage stellen, dass die Dénerbude gedfinet sein muss, wenn man dort essen
will — dies hat sie in der oben dargestellten Langform A2 ihres Satzes aber
bereits anerkannt. Nicht in Frage stellen kann A die Schlussregel: Wenn die
Dénerbude montags geschlossen ist und heute Montag ist, dann ist sie heute
geschlossen. Sofern mit »montags« jeder Montag ohne Ausnahme gemeint
ist, ist sie es zwingend.?”” Klein formuliert: »Uberginge von Geltendem zu
Geltendem vollziehen sich in uns, ob sie uns gefallen oder nicht« (Klein 1980
[1977], 30). Unter Bezug auf die Psychologie der Argumentation bedeutet dies:
Die Hoffnung (und der stumme Appell des Magens), die Dénerbude moge
offen haben, spielt nur fiir diese eine Rolle, nicht aber fiir die Logik der Argu-
mentation. Bereits Aristoteles (1980 [um 350 v.Chr]) hatte sich in der »Rheto-
rik« gegen seine Vorginger abgesetzt, indem er ihnen eine Vernachlissigung
der Logik der Argumentation zugunsten ihrer Psychologie vorwarf (siehe
S. 227).

Weshalb benétigt man aber iiberhaupt eine eigene Argumentations-
theorie oder eine Theorie der Rhetorik im aristotelischen Sinn?*°® Zunichst
erscheint es so, als liefde sich das oben dargestellte Argument auch mit den

207 Mit der Behauptung: »Heute ist Ostermontag und an Feiertagen hat die Donerbude ge-
Offnet«, konnte A zwar das Argument zu Fall bringen, wiirde damit allerdings nicht die
Schlussregel, sondern die erste Behauptung in Frage stellen.

208 Zur historischen Entwicklung des Begriffs der Rhetorik vom aristotelischen Konzept zu
einer — pejorativ besetzten — Kunstlehre blofien Uberredens vgl. Rithl (2006 [2003], 47,
FN 6).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Mitteln klassischer formaler Logik**® darstellen. Es handelt sich um den ein-
fachen Fall eines klassischen Wahrheitstransfers von den Pramissen auf die
Konklusion (Hoyningen-Huene 2020 [1998], 15). Dabei zeigt sich aber, dass
die formale Logik nur auf einen sehr engen Bereich logischer Schliisse an-
wendbar ist. Schon das obige Beispiel lieRe sich aufgrund der Wiederholung
eines Begriffes und der impliziten Verwendung eines sogenannten Allquan-
tors (»jeden Montag«) nicht mit den Mitteln einer klassischen Aussagenlogik
darstellen. Aber auch die Einfithrung von Quantoren in der Pridikaten- oder
Quantorenlogik, die den Anwendungsbereich der Logik erweitern sollte (vgl.
ebd. 164 f.), kann nur sehr eingeschrinke alltagssprachliche Argumentatio-
nen erfassen.

Stellen wir uns eine Reihe unterschiedlicher Entgegnungen auf die Er-
dffnungssequenz von A vor (»Lass uns Doner essen gehen.«):

B2: Ich mag keinen Déner.
Bs: Doner schmeckt eklig.
B«: Doner ist klimaschadlich.

Bei allen drei Entgegnungen handelt es sich um eine argumentative Abwehr
des Ansinnens, Doner essen zu gehen. Argumentativ sind sie im Unterschied
zu folgenden Antworten, die auch eine Abwehr des Ansinnens darstellen,
aber ohne explizierte Begriindung auskommen:

Bs: No.
Bs: Wenn, dann Pizza.
Bz Doner???

Bs: Da kannst du alleine gehen!

Argumentationen unterscheiden sich von anderen Kommunikationsformen
dadurch, dass sie Griinde fiir eine Handlung oder eine Behauptung angeben.
Wir kénnen nun wiederum die Langform der Aussage von A zugrunde legen
(Az) und uns fragen, mit welchen geltenden Feststellungen das Fragliche in
Geltendes iiberfithrt werden soll. Im ersten Fall (B,) handelt es sich offensicht-
lich um eine subjektive Feststellung iiber den eigenen Geschmack. Ein Urteil

209 Diese ist hier nicht im Sinne der antiken Klassik gemeint, sondern im Kontrast zu nicht
klassischen Logiken wiesInformal Logic, >Fuzzylogik<oderintuitionistic logic.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

217


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

[I — Die Wahrheit

auf dieser logischen Ebene ist nur schwer zu kritisieren, man miisste nimlich
die Authentizitat der Sprecherin beziiglich ihrer Aussagen tiber sich selbst in
Frage stellen und zum Beispiel sagen: »Letztes Mal hast du auch einen ge-
gessen.« (B kennt scheinbar ihre eigenen Bediirfnisse nicht richtig.) Oder:
»Das sagst du nur, weil du diesen Artikel iiber Dénerfleisch gelesen hast.« (B
verschiebt eine Sachdiskussion auf eine persénliche Ebene, um der Debat-
te auszuweichen.) Beziiglich der Wikipedia ist offensichtlich: Diskussionen
dieser Art, iiber die Authentizitit von Sprechern, haben in einer Diskussion
iiber die Inhalte einer Enzyklopadie nichts verloren. Sie scheinen auch durch
die Regel KEINE PERSONLICHEN ANGRIFFE einigermaflen ausgeschlossen.
Dennoch tauchen sie immer wieder auf — und das nicht nur versehentlich —,
namlich dann, wenn SICHTER oder ADMINISTRATOREN iiber eine Analyse der
Benutzerbeitrige von Autorinnen versuchen zu bestimmen, ob eine Aussage
in die Enzyklopddie gehort oder nicht. Dabei handelt es sich um eine Authen-
tizitatspriifung der Sprecher. Wir haben gesehen, dass dies ein beliebtes Ab-
kiirzungsverfahren ist, da Sachpriifungen oft sehr aufwindig und auch nicht
unbedingt erwiinscht sind (siehe S. 71).

Anders verhilt es sich mit der zweiten Entgegnung (Bs), die zwar auch ein
Geschmacksurteil darstellt, aber offensichtlich einen Allgemeinheitsanspruch
an dieses Urteil kniipft. Hiermit begibt sich B auf das Feld dsthetischer Kritik.
Gerade der Geschmackssinn eignet sich scheinbar wenig fiir Argumentatio-
nen, dennoch ist es uns moglich, auch dariiber Argumente auszutauschen,
wie die ausgebreiteten Diskussionen unter Weinkennerinnen oder Barista-
Spezialisten deutlich machen. Im nichsten Beispiel (B,) macht B die Aussage
zu einer — recht voraussetzungsvollen — normativen Frage. Voraussetzung-
svoll ist sie, weil eine ganze Argumentationskette iiber den Zusammenhang
zwischen Tierhaltung und Klimawandel als geltend unterstellt wird. Dariiber
hinaus wird prasupponiert, dass der personliche Verzicht in diesem Fall in
einem angemessenen Verhiltnis zur Wirkung steht”°. Wenn letztere Bedin-
gung unzutreffend wire, so wire die Aussage: »Doner ist klimaschadlich«,
dennoch eine wahre Aussage, konnte aber als Argument in Bezug auf die Fra-
gestellung abgewehrt werden. Argumentationstheoretisch gesprochen wire
der propositionale Gehalt der Aussage wahr, aber der Interaktionszug in der
Argumentation nicht iiberzeugend. Die Aussage verweist zudem auf objektive

210 Oder dass ein vergleichbarer Grund vorliegt, zum Beispiel eine pidagogisch motivierte
Vorbildfunktion (ich danke meinem Lektor fiir diesen Hinweis).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Wahrscheinlichkeiten und subjektive Gewichtungen und nicht auf Aussagen,
zu denen man mit ja oder nein Stellung nehmen kénnte.

Wir sehen also, Argumente tauchen nicht erst in Bezug auf Wahrheits-
fragen auf, sondern zunichst in Bezug auf Handlungsfragen. Erst wenn im
Zusammenhang mit der Diskussion iiber diese Handlungen, bestimmte As-
pekte der als geltend unterstellten Voraussetzungen derselben in Frage ge-
stellt werden, wird die Argumentation, und damit eine mogliche anschlie-
Rende Diskussion, zu einer Debatte iber Wahrheitsfragen und damit in eine
bestimmte Richtung gelenkt, je nachdem, ob sie zu einer Frage personlicher
Bediirfnisse, einer Frage von fiir wahr erachteten Tatsachen oder einer mora-
lischen oder normativen Frage gemacht wird.

6.2  HISTORISCHE VORLAUFER DER ARGUMENTATIONSTHEORIE

Wenn man sich mit traditionellen philosophischen Erdrterungen zur Argu-
mentation auseinandersetzt, so ist man auf drei unterschiedliche Fachge-
biete verwiesen: Logik, Dialektik und Rhetorik. Bereits bei Aristoteles findet
sich diese Dreiteilung, wie sie in seinen drei Schriften zur Analytik, Topik
und Rhetorik dargestellt ist. Eine verbindende Theorie, aus der er eine zu-
sammenhingende Lehre der Argumentation entwickelt hitte, hat Aristoteles
allerdings nicht aufgestellt.”" Landliufig wiirde man unter Logik eine klassi-
sche Aussagenlogik verstehen, die sich mit Schlussfolgerungen beschiftigt.
Unter Dialektik wiirden die einen vielleicht im Sinne Hegels das Formulieren
von Thesen, Antithesen und Synthesen vermuten, die anderen wiirden sie als
Theorie des Disputierens verstehen, das heifdt als eine Logik, deren Anwen-
dung mindestens zwei Akteure voraussetzt und die nicht in einem einsamen
Subjekt vollzogen werden kann. Die Rhetorik steht im populdren Verstindnis
im Ruf, einzig eine Lehre des Uberredens zu sein, wie der Ausspruch: »Das ist
blof3e Rhetorike«, deutlich macht, was so viel bedeutet wie: Da ist kein echtes
Argument dahinter.

Die Geschichte der Begriffe ist wechselvoll, und hier kénnen nur Schlag-
lichter auf Aspekte geworfen werden, die im erdrterten Zusammenhang re-
levant erscheinen.

211 Wenzel (1980) versucht eine solche nachtraglich durch die Verkniipfung von Aristoteles’
»Analytike, »Topik« und »Rhetorik« zu rekonstruieren (vgl. Hannken-llljes 2018, 28 ff.).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

219


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

[I — Die Wahrheit

6.2.1 Formale Logik

Die klassische Aussagenlogik definiert Lumer wie folgt: »Die Logik ist die
Theorie der formal giiltigen Schliisse. Schliisse bestehen aus Urteilen, namlich
aus mindestens einer Primisse und der aus ihr erschlossenen Konklusion.«
(Lumer 1990, 1; Hervorhebung im Original) Beschiftigt man sich mit Argu-
mentationen, so erscheint die Logik schnell als verkiirzendes Instrument,
das seinen Gegenstand auf deduktive Schliisse einschrinkt. Lumer zihlt
eine ganze Reihe von argumentativen Schliissen auf, die in der klassischen
Aussagenlogik nicht vorkommen, da sie nicht deduktiv sind: »generalisie-
rende Schliisse [...], probabilistische Schliisse [...], Wirkungs-Ursache-Riick-
schliisse [...], direkte oder indirekte Verifikationsberichte [..], interpretie-
rende Indizienbeweise [..], praktische Begriindungen von Werturteilen,
Handlungen und Normen, und kommt zu dem Schluss, dass »die Logik [...]
kein umfassendes Organon der Begriindung und Kritik« ist (ebd. 2; Hervor-
hebung im Original).

Andererseits ist das Bestechende an der deduktiven Logik, dass man sich
dem zwingenden Charakter des »Wahrheitstransfers« von den Pramissen auf
die Konklusion nur schwer entziehen kann. Nimmt man das berithmte Bei-
spiel: Alle Menschen sind sterblich — Sokrates ist ein Mensch - also ist Sok-
rates sterblich, so »findet sich schwerlich jemand, der sich ernsthaft weigern
kann, die Konklusion zu akzeptieren, wenn er/sie die Primissen akzeptiert«
(Hoyningen-Huene 2020 [1998], 15). Hoyningen-Huene bezeichnet es dabei
als »sehr interessant, sich zu fragen, warum das so ist« (ebd.). Auch wenn die
Frage nicht so einfach zu beantworten ist, wie es zunichst scheint, und die
Philosophen sich vielfiltig und kontrovers mit ihrer Beantwortung beschif-
tigt haben, so wird doch dieser zwingende Charakter in Argumentations-
theorien und Rationalititstheorien verwendet, um Verbindlichkeit auf einer
anthropologischen Ebene darzustellen. Hier ist auch Habermas’ Diktum
vom »zwanglosen Zwang des besseren Arguments« einzuordnen. Aber was
bewirkt dieser Zwang? Habermas, als bedeutendster Vertreter der Diskurs-

212

theorie,”? stellt diesem einen machtgeladenen Zwang gegeniiber und kontras-

tiert so zwei Krifte, die auf Gesellschaften und ihre Entwicklung einwirken.

212 Die »Theorie des kommunikativen Handelns« (Habermas 1988a [1981] ) ist die gesell-
schaftstheoretische Basis dieses Programms, das in der Diskursethik, der Diskurstheo-
rie des Rechts und der deliberativen Demokratietheorie ausformuliert wird.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Worin besteht nun dieser zwanglose Zwang, sofern es ihn gibt? Klein,
den Habermas in diesem Kontext zitiert, verzichtet auf die paradoxe For-
mulierung und konstatiert sachlich, aber ein Hintertitrchen offenlassend:
»Man kann sich gegen das Denken schlecht wehren.« (Klein 1980 [1977],
30). In Kleins Formulierung deutet sich im Begriff »schlecht« an, dass die
Abwehr dieses Zwangs ein Freiheitsgrad sein konnte, tiber den wir offen-
sichtlich nicht ohne weiteres verfiigen. Drastisch bringt dies Lewis Car-
roll (1976 [engl. 1859]) in seiner Parabel von Achill und der Schildkrote zum
Ausdruck. Als die Schildkrote fragt, was passiert, wenn sie die Konklusion
— von der sie bereits eingesehen hat, dass sie logisch folgen muss — immer
noch ablehnt, antwortet Achill: »Dann wiirde dich die Logik bei der Gur-
gel packen und dich dazu zwingen!« (Ebd. 2)** Beide landen schlieflich
in einem infiniten Regress, denn die Schildkréte ist offensichtlich bereit,
jeden neu formulierten Satz, dass die vorausgehende Konklusion logisch
zwingend ist, zu akzeptieren, ohne jedoch die Konsequenzen daraus zu
ziehen. Verschiedene Theorien wurden aufgestellt, um das Dilemma - so es
denn eines ist — aufzuldsen (vgl. Engel 2013). Die nachvollziehbarste Version
ist dabei noch, dass die Schildkréte zwar kognitiv einsieht, dass aus (A)
und (B) (Z) folgt, weil sie ja die entsprechend formulierte Schlussregel (C)
akzeptiert, dass sich fir sie daraus aber noch kein Zwang ergibt, den Schluss
auch faktisch zu ziehen. Engel unterscheidet in seiner Analyse zwischen
der kognitiven Einsicht in den logischen Schluss und der Handlungsebene,
auf der es darum geht, diesen Schluss auch praktisch zu ziehen, und fragt
daher: »Wie kann es sein, dass uns Griinde zu etwas bewegen?« (Ebd. 16).

213 Achill konfrontiert die Schildkrote mitdrei Satzen, wobei sie den dritten anerkennensoll,
weil er zwingend aus den beiden vorangehenden folgt: »[..] (A) Was demselben gleich ist,
ist auch einander gleich. (B) Die zwei Seiten dieses Dreiecks sind Dinge, die demselben
gleichsind. [..] (Z) Die zwei Seiten dieses Dreiecks sind einander gleich.«« Die Schildkréte
weigert sich, die Schlussregel zu akzeptieren, und dufiert einen Wunsch: »Ich mochte
[.] dass du mich logisch dazu zwingst, Z als wahr anzunehmen.« Schlielich akzeptiert
sie einen dritten Satz (C): »[..] Wenn A und B wahr sind, muss Z wahr sein. [..]J« Achill
triumphiert zunachst: »[.]JWenn du A und B und C annimmst, musst du Z annehmen.<
»Und weshalb muss ich?csWeil es logisch aus ihnen folgt. Wenn A und B und C wahr sind,
muss Z wahr sein. [..]<[..] »Das ist schon wieder eine Schlussregel, nicht wahr? Und wenn
ich ihre Richtigkeit nicht einsdhe, konnte ich A und B und C annehmen und Z immer noch
fur falsch halten, oder>[MJéglich ist es. Ich muss dich also auffordern, noch eine weitere
Schlussregel anzunehmen.« (Carroll 1976 [engl. 1859]; Hervorhebungen im Original) Und
so weiter ...

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

22


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

[I — Die Wahrheit

Ob das Schlussfolgern selbst schon als Handlung begriffen und damit vom
rein kognitiven Verstindnis des Problems abgeldst werden kann, ist fraglich.
Die einzige fiir den Aulenstehenden wahrnehmbare Handlung, welche die
Schildkréte vollzieht, ist eine Sprechhandlung. Was sie denkt, wissen wir
nicht, und reine Gedanken, ohne jede Wirkung auf das Sprechen oder Tun
eines Subjektes, verstehen wir gemeinhin nicht als Handlungen. Naheliegend
natiirlich der Schluss, dass fiir den sprachlich dargestellten Nichtvollzug der
Schlussregel andere Griinde vorliegen konnten als logische.” Ein Motiv der
Schildkréte konnte sein, Achill zu drgern. In einem anderen Kontext konnte
es strategische Griinde geben, den Schluss zu verweigern. Das Motiv von
Lewis Carroll, diese Geschichte zu schreiben, ist noch einmal ein anderes.
Letztendlich konnte die Schildkréte auch einfach die Unwahrheit sagen,
wenn sie behauptet, der Schluss sei zwar rational einsichtig, fiir sie aber nicht
zwingend. Damit verweist uns dieses kleine Beispiel auf den pragmatischen
Kontext, in den logische Schliisse eingebunden sind. Wir werden sehen, dass
die Unterscheidung zwischen Griinden, die in der Logik der Argumentation
liegen, und anderen, der Logik duf3erlichen Griinden (Schabernack, Strategie,
Zwang) fiir die Frage zentral ist, ob wir einen Zusammenhang zwischen
Argumentationen und Rationalitit (oder Vernunft) aufdecken kénnen oder
nicht.

Das Beispiel deutet neben dem Verweis auf die sprachpragmatische
Einbettung logischer Schliisse auf eine weitere Problematik hin, wenn vom
»zwanglosen Zwang« der Logik die Rede ist. Es ist die Verwechslung oder
Vermengung von Griinden und Ursachen. Die Logik zwingt uns nicht im glei-
chen Sinn einen Schluss zu ziehen, wie das Gravitationsgesetz uns zwingt
herunterzufallen, wenn wir bei einer Gratwanderung einen falschen Schritt
machen. Es ergibt nimlich im zweiten Fall genau genommen keinen Sinn,
von >zwingen« zu sprechen. Das Gravitationsgesetz {ibt keinen Zwang auf uns
aus, es wirkt einfach. Eine geschlossene Bahnschranke zwingt uns anzuhal-
ten, aber sie zwingt uns gerade nicht, mit der Bahnschranke zu kollidieren,
falls wir nicht anhalten. In diesem Fall wire die Bahnschranke die Ursache,
nicht aber der zwingende Grund der Kollision. Wenn wir aber in der Regel

214 Engel wiirde fiir diesen Fall von einer»praktischen Akrasie«im Gegensatz zur»logischen
Akrasie« (ebd. 17) sprechen, deren Unmdglichkeit er nachzuweisen versucht. Kann man
aber aus dem logischen bzw. sprachlichen Nachweis, dass es logische Akrasie nicht
geben kann, schliefRen, dass es sich folglich um einen Kausalzusammenhang handeln
muss, welcher uns zum logischen Schluss zwingt, wie Engel folgert?

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

noch knapp vor der Bahnschranke anhalten, verweist das auf einen Rest an
Freiheitsgraden, der uns zum Handeln gegeben ist (wenn auch etwas weniger
als bei einer roten Ampel). Mithin kénnen wir die Schranke als Grund dafir
angeben, dass wir vor ihr stehen geblieben sind. Die Ursache fiir den Still-
stand unseres Fahrzeuges wire sie nur im Falle einer Kollision.

Die Gesetze der Logik sind also keine Ursachen fuir die Schliisse, die wir
ziehen, sondern Griinde, und itberhaupt nur deshalb kénnen wir von einem
Zwang sprechen. Es sind eben zwingende Griinde. Zwingende Ursachen gibt
es nicht.” Naturgesetze konnen weder uns noch einen Apfel dazu zwingen,
nach unten zu fallen, nur die Kenntnis der Naturgesetze kann uns zwingen,
uns nach ihnen zu richten (oder auch nicht). Paradoxerweise ist genau die
Freiheit, sich einem Zwang auch zu widersetzen (weil wir die Konsequen-
zen in Kauf nehmen), die Grundlage dafiir, dass man tiberhaupt von einem
Zwang sprechen kann und nicht von einer Ursache sprechen muss. Dies gilt
natiirlich auch fir den »zwanglosen Zwang des besseren Arguments, selbst
wenn es einen am Schluss »bei der Gurgel packt«. Die Geschichte von Achill
und der Schildkrote illustriert dies auf unterhaltsame Weise. Wire die Wir-
kung von logischen Gesetzen auf unseren Geist hingegen kausaler Natur,
wiirde sich eine kontroverse Diskussion dariiber eriibrigen.

Wir verstehen jetzt, dass in gewisser Hinsicht logische Schliisse einen
zwingenden Charakter aufweisen, auch wenn es uns jederzeit freisteht, uns
irrational zu verhalten. Interessanter ist in unserem Zusammenhang aber
die Frage, ob der »zwanglose Zwang«, den wir aus der deduktiven Logik gut
kennen, sich auf die erweiterte Logik einer dialektischen oder rhetorischen
Argumentationstheorie iibertragen lasst. Es liegt die Vermutung nahe, dass
mit der Erweiterung der formalen Logik um Bereiche alltagssprachlicher Ar-

215 Eserstauntdaher, wenn Engelinseiner Analyse der Parabel daran festhilt, dass»Griinde
als Tatsachen [aufzufassen sind], die eine Fernwirkung auf uns ausiiben.« Er schreibt:
»Ein Reinfall wire die Idee zuzugeben, dass Vernunft und Verursachung nichts mitei-
nander zu tun haben, und verlangt, »dass objektive Griinde zugleich auch Ursachen
sein sollen« (ebd. 16). Mit »Fernwirkung« meint er wohl eine Art von Wirkung, die nicht
mitdem Inneren (oder Inhalt?) unserer Gedanken im Zusammenhang steht. Warum die
Unterscheidung von Griinden und Ursachen ein »Reinfall« und »eine Leugnung des Pro-
blems« (ebd.) wire, wird leider nicht ndher ausgefiihrt. Aber es verwundert nicht, dass
Engel die Losung seines Problems in psychologischer Forschung sieht, die das implizite
Wissen, das dem logischen SchlieRen zugrunde liegt, als »eine Menge von Zustanden
im Gehirn« begreift, dies seien »vollstindig kausale Zustande.« (Ebd. 19) Wenn dem so
ware, fragt sich natiirlich, warum Engel iberhaupt noch argumentiert.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

223


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

[I — Die Wahrheit

gumentation auch der Zwangscharakter, den die Logik auf uns ausiibt, sich
abschwicht. Bevor wir aber diese Frage diskutieren kénnen, sollen zunichst
zwei klassische Fachgebiete der Philosophie behandelt werden, die bereits
fir Aristoteles bedeutend waren und Quellen der aktuellen Argumentations-
theorien sind: Dialektik und Rhetorik.

6.2.2 Dialektik

Wie oben bereits angedeutet konnen wir Dialektik aus der hegelianischen
Tradition heraus verstehen oder auch aus einer aristotelischen oder plato-
nischen. Bis in die frithen siebziger Jahre des letzten Jahrhunderts hinein
herrschte an deutschen Universititen das hegelianische Dialektikverstind-
nis vor, und es ist sicherlich nicht ganz abwegig, dies mit der Popularitit
des Marxismus und der Frankfurter Schule in Zusammenhang zu bringen.
Adorno bezeichnete 1969 in seiner Einleitung zum »Positivismusstreit in der
deutschen Soziologie«, diesen als die »6ffentliche Kontroverse iiber Dialektik
und im weitesten Sinn positivistische Soziologie« (Adorno et al. 1974 [1969],
7). Adorno verteidigt darin Dialektik nicht nur als ein Denken in Widersprii-
chen, sondern ebenso als ein Denken des Ganzen, der Totalitit, dem er das
partikularistische Aneinanderreihen einzelner Befunde in den positiven Wis-
senschaften gegentiberstellt.

Nur aus dem Zusammenhang der beiden Elemente »Widerspruchslogik«
16 ergibt sich die dialek-
tische Denkfigur der Frankfurter Schule, dass die Widerspriiche nicht nur
solche der Theorie, sondern solche der »Sache selbst« seien:

und »Theorie des Zusammenhangs« oder »Totalitdt«

»Der Widerspruch im Begriff der Gesellschaft als einer verstandlichen und unversténd-
lichen ist der Motor rationaler Kritik, die auf Gesellschaft und ihre Art Rationalitat, die
partikulare, ibergreift. Sucht Popper das Wesen von Kritik darin, daB fortschreitende
Erkenntnis ihre logischen Widerspriiche beseitigt, so wird sein eigenes Ideal zur Kritik
an der Sache, wofern der Widerspruch seinen erkennbaren Ort in ihr hat, nicht bloB in
der Erkenntnis von ihr.« (Ebd., 296)2"

216 Heute wiirde man eher holistische und elementaristische Konzepte gegeniiberstellen
(vgl. zum Beispiel Blatter 2018).

217 Das dahinterstehende Grundmotiv hat bereits Hegel — so Schnidelbach — bei Kant ge-
funden, an der Stelle, »an der sich die nicht blof historische, sondern sachliche N6tigung
zum dialektischen Denken allein zeigt: namlich in der Lehre, dass die Vernunft notwen-

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Dialektik im Verstindnis Adornos ist daher mit dem Versuch verkniipft, Ge-
sellschaftstheorie und Rationalititstheorie zusammen zu denken. Man er-
kennt leicht, dass die grundlegenden Ausgangspositionen in den Denkan-
sdtzen von Adorno und Popper nicht aufeinander riickfithrbar sind und dass
Dialektik in diesem Hegel’schen Sinn sich nicht in eine Methode verwandeln
lisst, die nur noch aufihren Gegenstand korrekt angewandt werden muss.
Zu einem solchen Ansatz kontrastiert stark das, »was in der langen, aristo-
telisch-scholastischen Tradition >Dialektik« hief — nimlich nichts anderes als
Argumentationstheorie« (Schnidelbach 1987, 154). Es ist naheliegend, dass
aktuelle Argumentationstheorien, wie beispielsweise die »Pragmadialektiks,
sich auf das aristotelische Konzept der Dialektik beziehen und nicht etwa auf
ein hegelianisches. Zum anderen hat die »Nouvelle Rhétorique« (Perelman et
al. 1970 [frz. 1958], 6 f.) explizit den Bezug zur Dialektik vermieden, um der-
artigen Missverstindnissen von vorneherein aus dem Weg zu gehen. Dies
mag wohl auch damit zusammenhingen, dass aufgrund der stark marxistisch
gepragten Theoriediskussion im franzésischen Sprachraum die hegelianische
Tradition sehr prisent war. Wenn Merleau-Ponty (1974 [frz. 1955]) seine Aus-
einandersetzung mit Sartre in den Buchtitel »Les aventures de la dialectique«
fasst, dann ist damit fraglos die marxistisch-hegelianische Tradition gemeint,
ohne dass dies seinerzeit einer Erliuterung bedurft hitte. Heute kann von
einer solchen Selbstverstindlichkeit nicht mehr die Rede sein.

Dennoch erwihne ich die hegelianische Tradition von Feuerbach tiber
Marx bis zur Kritischen Theorie, als deren Schlusspunkt man im deutschen
Kontext wohl Adornos »Negative Dialektik« (1966) begreifen kann, an dieser
Stelle nicht nur der historischen Vollstindigkeit zuliebe. Wir werden in die-
sem Zusammenhang noch mit der Frage konfrontiert werden, ob denn eine
Argumentationstheorie, die als Theorie verniinftiger oder rationaler Argu-
mente auftritt, das Erbe der klassischen sbewusstseinsphilosophischen« Ver-
nunftkonzeptionen antreten kann. Sprachphilosophisch gewendet ist dies
das Problem des »Diskurses der Diskurse«. Daran hingt die Frage, ob und
in welchem Sinn Rationalititen im Plural auftreten, ob es beispielsweise eine
kulturspezifische Rationalitit gibt. Hier wird die Argumentationstheorie
auch mit der Frage konfrontiert ob Argumentationen in der Sache immer in

dig das Unbedingte denke, und dass genau dies notwendig auf Widerspriiche fithre«
(Schnadelbach 1987,158).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

225


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226

[I — Die Wahrheit

spezifischen kulturellen Perspektiven gefangen bleiben oder ob sie auf ein
allgemein anthropologisches Moment in der Rationalitit vertrauen kénnen .

Als dritter Traditionszweig der Dialektik soll noch Platons Dialektik er-
wahnt werden, die als Theorie und Praxis des sokratischen Dialogs gefasst
werden kann (Schnidelbach 1987, 154 ff.). »Der sokratische Dialog konstitu-
iert sich durch die Ausgrenzung von zwei Fertigkeiten [...]: der Rhetorik und
der Eristik.« (Ebd. 155) Unter Eristik ist ein Teilgebiet der Dialektik zu ver-
stehen, bei dem es darum geht, mit zahlreichen Kunstgriffen das Gegeniiber
zu iiberzeugen. Schopenhauer bezeichnet seine Bestimmung der eristischen
Dialektik oder kurz Eristik als die »Lehre, der dem Menschen natiirlichen
Rechthaberei« (Schopenhauer 1864, 4). Zur niheren Bestimmung seines
Gegenstandes grenzt er ihn gegen die Logik, aber auch innerhalb der Dia-
lektik gegen ein anderes Verstindnis derselben ab. Logik handele »von den
Gesetzen des Denkens, von der Verfahrensart der Vernunft«, und habe daher
einen »rein a priori, ohne empirische Beimengung bestimmbaren Gegen-
stand« (ebd. 3 f.). Die Dialektik handele hingegen

»von der Gemeinschaft zweier verninftiger Wesen, die folglich zusammen denken,
woraus, sobald sie nicht wie zwei geleichgehende Uhren (ibereinstimmen, eine Dis-
putation, d.i. ein geistiger Kampf wird. [...] Ihre Abweichungen entspringen aus der
Verschiedenheit, die der Individualitdt wesentlich ist, sind also ein empirisches Ele-
ment.« (Ebd. 4)

Schopenhauer definiert hier seinen Gegenstand vollstindig unabhingig von
Wahrheitsfragen als rein empirisches Phinomen: »Die objektive Wahrheit
eines Satzes und die Gilltigkeit desselben in der Approbation der Streiter und
Horer sind zweierlei: auf letztere ist die eristische Dialektik gerichtet.« (Ebd.)
Solch scharfe Abgrenzung taucht auch immer wieder in der Diskussion re-
zenter Argumentationstheorien auf, wobei sich mein Augenmerk auf die ver-
schiedenen Versuche konzentriert, eine solche grundsitzliche Abtrennung
kommunikativ hergestellter Ubereinstimmungen von Fragen der Wahrheit
oder Rationalitit zu hinterfragen oder zu itberwinden.

Wir gingen oben von dem platonischen Versuch aus, die Dialektik in Ab-
grenzung zur Eristik und zur Rhetorik zu entwickeln. Bei Platon erscheint
die Rhetorik als Erzeugung strategisch erwiinschter Uberzeugungen, die
Eristik oder eristische Dialektik als Zerstorung strategisch unerwiinschter
Uberzeugungen. Im Kontrast dazu fithrt er eine ontologische Dialektik ein,

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

bei der der Widerspruch dem Zweck dient, Vorurteile abzubauen und durch
produktive Irritationen einen Erkenntnisgewinn zu beférdern. Gadamer be-
zeichnet diese Theorie als die Theorie der sachlichen Moglichkeit des Dialogs
(vgl. Schnidelbach 1987, 154 ff.).

6.2.3 Rhetorik

In den obigen Ausfithrungen wurde deutlich, dass innerhalb der Dialektik
eine Linie gezogen wird zwischen einer Kunst des Uberredens und Verwir-
rens (im Sinne der eristischen Dialektik) einerseits und des Uberzeugens und
argumentativen Widerlegens andererseits. Auch innerhalb der Rhetorik wird
eine vergleichbare Trennlinie gezogen. Aristoteles fasst zwar die Rhetorik,
die er als Gegenstiick zur Dialektik sieht, als »Theorie der Beredsambkeitx,
sieht es aber nicht als ihre Aufgabe »zu iiberreden, sondern zu untersuchen,
was an jeder Sache glaubwiirdiges vorhanden ist« (Aristoteles 1980 [um 350
v. Chr.], 11). In diesem Punkt mochte er sich von seinen Vorgingern abheben:

»Die nun, die bisher Thearien der Beredsamkeit aufgestellt haben, haben nur einen
kleinen Teil dieser Theorie ausfindig gemacht; denn einzig die Uberzeugungsmittel
gehdren zur Theorie, alles andere sind Zugaben. Sie sprechen namlich nicht von den
[rhetorischen Schlussverfahren], worin doch gerade die Grundlage der Uberzeugung
besteht; was jedoch auBerhalb der Aufgabe liegt, damit befassen sie sich zumeist:
Denn Verdachtigungen, Mitleid, Zorn und dergleichen Affekte zielen nicht auf die Sache
selbst, sondern auf den Richter.« (Ebd. 7)

Aristoteles spricht hier die Wirkung beim Adressaten an, die er von Argumenten,
die auf die Sache selbst zielen, unterschieden sehen mochte. Bereits die aris-
totelische Lehre der Rhetorik tritt gegen die Uberzeugung an, allein auf die
Wirkung einer Rede kime es an, ungeachtet der Frage, ob die Quelle dieser
Wirkung nun in den Argumenten oder in der Dramaturgie der Rede zu su-
chen sei.

Aristoteles fasst die Rhetorik, obgleich am Gesprich ausgerichtet, als
Untersuchungsmethode. Dialektik und Rhetorik gleichen sich nach Aristo-
teles darin, dass sie sich auf viele Wissenschaften erstrecken, dass sie dia-
logisch organisiert sind und dass sie auf eine Diskriminierung zwischen
Glaubwiirdigem und Unglaubwiirdigem zielen. So gilt ihm »die Theorie der
Beredsamkeit gleichsam [als] ein Nebenbetrieb der Dialektik« (ebd. 14). Nur

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

2217


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228

[I — Die Wahrheit

im Typus der Schliisse, die gezogen werden, unterscheiden sie sich wohl,
wenn auch eher im Grad der Verbindlichkeit, denn »die rhetorischen Schliis-
se werden gebildet aus der Wahrscheinlichkeit und den Indizien« (ebd. 17).%®
Es zeigt sich also, dass die Unterscheidung zwischen Uberreden und Uber-
zeugen historisch nicht zwischen Dialektik (oder Logik) und Rhetorik liegt,
sondern innerhalb derselben verliuft. So ist es auch wenig itberraschend,
dass die Ausformulierungen zeitgendssischer Argumentationstheorien seit
Mitte des 20. Jahrhunderts sich sowohl auf die Dialektik (Amsterdamer
»Pragmadialektik«) als auch auf die Rhetorik (»Nouvelle Rhétorique«) beru-
fen. Die Argumentationslogik hat es eben oft mit Wahrscheinlichkeiten und
Indizien zu tun und weniger mit der >zwingenden«< Logik deduktiver Schliis-
se. Obsich aber der zwingende Charakter der deduktiven Logik so weit in den
Bereich wahrscheinlicher oder auf Indizien beruhender Argumentationslo-
gik hintiberretten lasst, bleibt die Frage.

6.3 ENTWICKLUNG DER ARGUMENTATIONSTHEORIEN
IM 20. JAHRHUNDERT

Die Argumentationstheorie hat seit ihrer eigenstindigen Herausbildung
gegen Ende der fiinfziger Jahre des letzten Jahrhunderts eine dufderst frucht-
bare Entwicklung durchlaufen. Sie ist zeitgleich mit der Sprechakttheorie
entstanden und spielt in Verkniipfung mit dieser eine entscheidende Rolle
fir das, was sozialphilosophisch als>linguistic turn< oder etwas enger gefasst
als pragmatische Wende bezeichnet wird. Dabei haben Argumentations- und
Sprechakttheorie ganz grundsitzliche Problemstellungen der Rationalitit
und der Geltung von Wissen zu einer Frage der sozialen, also kollektiven und
diskursiven Begriindung solcher Geltungsanspriiche gemacht. Das Projekt
Wikipedia ist folglich pradestiniert dafiir, zu diesen Theorien in Bezug ge-
setzt zu werden.

Es kann hier nicht darum gehen, die Entwicklung der Argumentations-
theorie in ihren verschiedenen Ausprigungen detailliert nachzuzeichnen.
Diesbeziiglich liegen hervorragende Darstellungen vor, wie diejenigen von
Kati Hannken-Illjes (2018), Harald Wohlrapp (2021 [2008]) und Josef Kop-

218 Fiir eine Zusammenfassung der Bedeutung der aristotelischen Philosophie fiir die Argu-
mentationstheorie sieche Wohlrapp (2021, [2008] 22 f)).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

perschmidt (2000). Im Folgenden mochte ich diese Geschichte nur insofern
rekapitulieren, als zentrale Problemstellungen, die fiir die Analyse der kollek-
tiven Wissensproduktion in der Wikipedia relevant sind, bearbeitet werden.
Ich konzentriere mich dabei aus pragmatischen Griinden auf die Arbeiten
von Toulmin, Perelman und Austin, die mit der modernen Argumentations-
theorie eng verkniipft sind, auch wenn man gewiss mit gutem Grund Grice
oder Bithler hitte hinzunehmen konnen.

6.3.1 Stephen Toulmin

Stephen Toulmin, der Wittgenstein als seinen Lehrer bezeichnet (vgl. Toul-
min 1991 [engl. 1990], 3) und eine Linie der Philosophiekritik von Dewey iiber
Wittgenstein und Husserl zu Rorty zieht (vgl. ebd. 12 f.), ist Ende der ftnf-
ziger Jahre des 20. Jahrhunderts um eine pragmatische Wende der Logik be-
miiht. Sein Ausgangspunkt ist die Beobachtung, dass die Wissenschaft der
Logik sich in ihrer Geschichte von der Beschiftigung mit den praktischen
Fragen, niamlich »der Begriindung von Schlussfolgerungen im normalen
Leben« (Toulmin 1975 [engl. 1958], 10) entfernt hat. Und er gibt auch einen
Grund fir diese Entwicklung an: das bereits bei Aristoteles erkennbare Ziel,
»dass nimlich Logik eine formale Wissenschaft werden sollte — eine Episte-
mex« (ebd.). Die Formalisierung stehe der Praxisrelevanz im Weg. Mit diesen
Eingangsbemerkungen seines Essays iitber den »Gebrauch von Argumenten«
fithrt Toulmin gleich zu Beginn ein Argumentationsmuster ein, das man in
der Diskussion um die Argumentationstheorie immer wieder antrifft: den
Vorwurf gegentiber abstrakter, moglichst systematisch verfahrender Theorie,
sie witrde sich nur mit dem beschiftigen, »was rationale, verniinftige oder
richtige Argumentation ist«, nicht aber damit »wie die Leute, dumm wie sie
sind, tatsichlich argumentieren« (Klein 1980 [1977], 49).

Man mag hier einen klassischen erkenntnistheoretischen Konflikt zwi-
schen Theorie und Empirie vermuten: Wie soll die Art, »wie die Leute [...] tat-
sachlich argumentierenc, beschrieben werden, wenn man keinen theoretisch
gebildeten Begriff einer Argumentation hat? Wiirde man nicht Argumenta-
tionen mit Narrationen verwechseln oder am Ende feststellen, es gibe keinen
Unterschied zwischen beidem, wo wir doch alle wissen, dass eine Geschichte
erzihlen (wie Kinder das tun, wenn sie aus den Ferien kommen) oder eine
Geschichte als Argument benutzen (wie jeder Kriegsfiirst dies macht, wenn
er den notwendig gewordenen Krieg aus der Geschichte des eigenen Landes

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

229


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230

[I — Die Wahrheit

heraus erklart) zwei verschiedene Dinge sind. Wir sehen an diesem Beispiel,
dass es nicht um die Argumente selbst, das heif3t ihren Wortlaut, sondern um
ihre Verwendung geht, wie Toulmin bereits im Titel klarstellt. Untersuchungs-
gegenstand ist demzufolge nicht die Semantik von Sitzen, also Aussagen,
sondern die Pragmatik von Satzverwendungen, also Auerungen. Wenn wir
also die Verwendung von Narrationen als Argumente untersuchen, so fillt da-
mit gerade nicht die Unterscheidung von Narration und Argument in sich zu-
sammen.?”

Toulmin bringt die Fragestellung, die ihn umtreibt, wie folgt auf den
Punkt: »Es wird eine zentrale Frage fiir uns sein, inwieweit man hoffen
kann, dass Logik eine formale Wissenschaft sein kann und dennoch die An-
wendungsmoglichkeit fiir die Beurteilung faktischer Argumentationen bei-
behalten kann« (Toulmin 1975 [engl. 1958], 10). Die Argumentationstheorie
wird sich in den folgenden Jahrzehnten an der Vermittlung der von Toulmin
benannten Pole — theoretische Formalisierung einerseits, empirischer All-
tagsbezug andererseits — abarbeiten. Unzweifelhaft kommt es aber bei der
theoretischen Systematisierung eines Gegenstandes nicht auf die Menge an
Empirie an, die verarbeitet wird, sondern auf den logischen Status, welche
die Empirie in der theoretischen Konstruktion einnimmt. So ist beispielswei-
se zu fragen, ob die Theorie die beobachteten Formen der Argumentation an-
hand duflerer Merkmale klassifiziert (analog der Einteilung der Pflanzen von
Linné), ob es gelingt eine Klassifikation mit einer genetischen Theorie zu ver-

219 Uber dieses Argument hinaus — und scheinbar gegen es an — gehen Arnulf Deppermann
und Gabriele Lucius-Hoene, wenn sie nicht nur die Funktionalisierung der Narration fiir
Argumente, sondern auch die argumentative Strukturiertheit von Erzahlungen untersu-
chen: »Zudem kann gezeigt werden, dass Erzdhlungen auch in sich argumentativ struk-
turiert sein konnen. Solche Fille sprechen gegen die Trennung von angeblich priméar
erzihlerischer Ereignisdarstellung und sekundarer argumentativer Funktionalisierung
beziehungsweise Rahmung. Sie deuten darauf hin, dass Erzahlen per se ein rhetorisch-
pragmatisch orientierter Prozess ist, dessen darstellungsstrukturelle Eigenschaften
(wie Ereignisselektion, Ereigniskategorisierung oder Detaillierungsniveau) zentral
durch die Auseinandersetzung mit (unerfiillten) Erwartungen, moglichen alternativen
Ereignisabldufen, Handlungsoptionen, Ereignisdeutungen und -erkldrungen gepragt
sein konnen.« (Deppermann et al. 2006, 130) Sie nehmen auf diese Weise die Erzahlung
indie pragmatische Logik des Argumentierens mit hinein und machen dadurch eine Per-
spektivestark, wieich siein Teil Il meiner Untersuchung herausgearbeitet habe. Sie steht
zu den Kernaussagen der Argumentationstheorie nicht im Widerspruch und bestarkt
mich in dem Versuch, die Wikipedia diskurstheoretisch zu fassen.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

kniipfen (wie Darwin es geleistet hat), oder ob logische Typen oder logische
Dimensionen gefunden werden, mit denen sich das Feld strukturieren ldsst
(beispielsweise die Kapitaltheorie von Bourdieu).

Toulmins Bestrebung ist es, eine der formalen Logik vergleichbare Syste-
matisierung von Schlussverfahren in Argumentationen vorzunehmen. Thm
ist dabei bewusst, dass er zu einer solchen Theorie hochstens Anregungen lie-
fern kann, keinesfalls aber eine abgeschlossene Theorie: »Die Absicht dieses
Buches ist es, Probleme aufzuwerfen, nicht sie zu 16sen« (ebd. 9), so beginnt
»Der Gebrauch von Argumenten«. Dementsprechend wird seine Arbeit in der
Regel auch als Pionierarbeit rezipiert, von der ganz wesentliche Denkansté-
Re fir die weitere Entwicklung der Argumentationstheorie, die von manchen
unterdessen als Argumentationswissenschaft bezeichnet wird (Hannken-
Illjes 2018, 11), ausgehen. Nur gelegentlich findet man noch Klagen iiber die
Unzulinglichkeit seiner Klassifikation. Fester Bestandteil der Lehrbiicher
zur Argumentationstheorie ist heute das Toulmin-Schema. Da sich tiberall
iibersichtliche Erliuterungen seines Systems finden lassen, das in gingige
Argumentationstheorien eingeflossen ist, wird hier von einer Darstellung
abgesehen (zum Beispiel bei Hannken-Illjes 2018, 83 ff.). Entscheidender fiir
unseren Zusammenhang sind zwei Punkte an Toulmins Vorgehen:

1) Er gewinnt sein Konzept des rationalen Argumentierens nicht am Bei-
spiel der wissenschaftlichen Argumentation, sondern anhand der Argu-
mentation vor Gericht, was er in einem zweiten Schritt als spezifisches
Feld bezeichnet.

2) Er ordnet den verschiedenen Feldern?*°

verschiedene Argumentations-
logiken oder Standards ihrer Evaluation zu.

Ad 1) Toulmin wihlt den juristischen Ausgangspunkt sehr bewusst: »Wir kon-
nen sagen, dass Logik verallgemeinerte Jurisprudenz ist« (Toulmin 1975 [engl.
1958], 14). Er entscheidet sich fiir diesen Bezug zur juristischen Logik, weil

220 Inder Ubersetzung wird von»Bereichen«statt»Feldern«gesprochen. Da Toulmin im Ori-
ginal von »fields« spricht, verwende ich den im sozialwissenschaftlichen Kontext heute
gebrauchlicheren Ausdruck »Feld«. Anders als die (iberwiegend deskriptiv-raumliche
Metapher »Bereich« (hinterer, verkleideter, geschiitzter Bereich) spielt die landwirt-
schaftliche Metapher »Feld« auch auf den Anbau unterschiedlicher Friichte mit unter-
schiedlichen Methoden an, passt also besser zu Toulmins Idee unterschiedlicher Argu-
mentationslogiken je nach (Anwendungs-)Feld.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

231


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

[I — Die Wahrheit

»sie hilft, die kritische Funktion der Vernunft im Blickpunkt zu behalten«
(ebd. 15). Gemeint ist die nachtrigliche Evaluation bereits durchgefiihrter
Argumentationen. Denn die Argumentationstheorie soll nicht vorschreiben,
wie wir zu argumentieren haben, sondern Standards bereitstellen, »mit de-
ren Hilfe man Argumentationen beurteilen kann« (ebd.).?”! Daraus leitet er
ein Geltungskriterium ab, das zugleich auf den sozialen Prozess des fakti-
schen Argumentierens Bezug nimmt und rationale Standards verwendet, um
aus den blof3 faktischen Argumentationen die giiltigen herauszulesen: »Eine
giltige Argumentation [..] ist dadurch charakterisiert, daf} sie der Kritik
standhalt, daf fir sie eine Begriindung vorgelegt werden kann, die den Stan-
dards entspricht, die erfiillt sein miissen, damit man sie annehmen kann.«
(Ebd.) Hier formuliert Toulmin in einem Satz zwei unterschiedliche Evalua-
tionskriterien, die zusammenwirken miissen, und schligt damit zugleich die
Losung fiir ein Problem vor, das in der spiteren Debatte um die Weiterent-
wicklung seiner Theorie immer wieder auftauchen wird. Weist die Formu-
lierung: »der Kritik standhaltenc, auf ein empirisches Phinomen hin, dass
also rein faktisch eine bestimmte Argumentation itberlebt oder sich durch-
gesetzt hat, weil sie der Kritik standhielt, so wie ein Schiff dem Sturm stand-
hilt (oder eben nicht)? Oder weist sie auf ein theoretisch-epistemologisch
zu bestimmendes Phinomen hin, dessen Beurteilung ausschliefilich davon
abhingt, ob den Standards entsprochen wurde? Damit wire das Geltungs-
kriterium rein theoretischer Natur und miisste auch fiir solche Argumente
gelten, die im Sturm des argumentativen Alltagsgeschifts untergegangen
sind. Exakt diese Frage wird wieder auftauchen in der Auseinandersetzung
mit der »Konsensustheorie der Wahrheit«, wie Habermas sie spiter aus der
Argumentationstheorie Toulmins heraus entwickelt: nimlich die Frage, ob
»begriindeter Konsens« nur eine schénere Formulierung fiir »faktischer Kon-
sens« ist, Wahrheitsfragen also empirischen Durchsetzungsfragen einfach
untergeordnet werden, oder ob in der »Begriindung« ein normatives Konzept
menschlicher Rationalitit steckt, das »externe Geltungskriterien« durch die
Hintertiir wieder einfithrt, am Ende gar einen Wahrheitsbegriff beleiht (ohne

221 Wirsehen hier, dass der von Klein vorgebrachte Vorwurf der rein praskriptiven Ausrich-
tung Toulmins nicht wirklich trifft. Allerdings miisste man hierfiir neben der dichotomi-
schen Einteilung des Feldes in praskriptiv/normativ einerseits und deskriptiv anderer-
seits als drittes noch evaluative oder evaluationsanleitende Theorien zulassen.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

ihn auszuformulieren), der — zumindest heute — nicht mehr einzuldsen ist,
falls er das je war.

Nehmen wir aber den Faden des Argumentes von Toulmin wieder auf.
Wie kénnen wir uns diese Doppelung der Geltungsabsicherung, wenn sie
etwas anderes als ein Vexierbild sein soll, vorstellen? Sind die Argumente
gemeint, die standhalten, weil sie den Standards entsprechen, wahrend die,
welche standhalten, obwohl sie den Standards nicht entsprechen, zu Unrecht
tiberstanden haben? Letztere wiren dann die Argumente, mit denen das Pu-
blikum tiberredet, aber nicht iiberzeugt worden wire. Die beiden genannten
Evaluationskriterien konnte man sich natiirlich auch als zeitliches Nachein-
ander vorstellen, bei dem sich zunichst faktische Argumentationen im all-
tiglichen Diskurs gegen Kritik behaupten miissen, dann aber, wenn der Dis-
kurs nicht entscheidet, noch einer inhaltlichen Priifung unterzogen werden.
Als wiirde man das Standhalten eines Schiffes im Sturm als Zeichen nehmen,
dass es stabil gebaut ist, das Standhalten in mehreren Stiirmen wire ein un-
gleich stirkeres Indiz, und wenn dennoch schlecht gebaute Schiffe iiberste-
hen, so kénnte man die Priifung nachtriglich vollziehen. Aber iiberstehen
nicht viel mehr schlechte oder unsinnige Argumente im Alltag, als uns lieb
sein kann? Und ist das Bild nicht deshalb schief, weil ein Schiff nur standhal-
ten muss, egal wie es gebaut ist, ein Argument muss jedoch nicht nur stand-
halten, es muss auch zutreffend sein?

Und auf welcher Ebene greifen die Standards, die als Evaluationskriterien
herhalten? Sind sie rein formaler Natur, beschreiben also nur die Form eines
Argumentes? Oder sind sie inhaltlicher Natur, konnen also nur erschlossen
werden, wenn wir uns in die Argumentationen selbst hineinbegeben, uns aus
der Teilnehmerperspektive mit den Inhalten auseinandersetzen? Diese Frage
bearbeitet Toulmin schlieRlich im Zusammenhang mit seiner Feldtheorie.

Ad 2) Er sieht die tatsichlich stattfindende Alltagsargumentation analog zur
Gerichtsverhandlung, wihrend die Arbeit des Argumentationstheoretikers
analog zur Jurisprudenz oder rechtsphilosophischen Erdrterung verortet
wird: Ihre Aufgabe ist es, »die wesentlichen Bestandteile des Gerichtsprozes-
ses zu charakterisieren, die Verfahren anzugeben, gemif denen Rechtsan-
spriiche vorgebracht, beraten und entschieden werden, und die Kategorien
festzulegen, mit deren Hilfe dies geschieht. Unsere Untersuchung verliuft
parallel dazu.« (Ebd. 14) Auffillig daran ist, dass Toulmin hier eine gesellschaft-
liche — also historisch kontingente — Institution als Vorbild fiir eine logische

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

233


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

[I — Die Wahrheit

>Untersuchung«ansieht. Dieser Aspekt ist fitr uns vor allem in Bezug auf'seine
Einfithrung der verschiedenen Felder, in denen argumentiert wird, von Inte-
resse. Wir haben schon gesehen, dass er die Gerichtsverhandlung als Vorbild
fiir seine Theorie genommen hat, nun dehnt er sie auf weitere Felder aus: Me-
dizin, wissenschaftliche Kongresse, drztliche Konsultationen, Aufsichtsrats-
sitzungen und so weiter. Dabei stellt Toulmin sich die Frage, welche Aspekte
einer Argumentation jeweils invariant bleiben, also feldiibergreifende Giiltig-
keit haben, und welche in die jeweiligen spezifischen Kontexte gehoren:

»Kann man darauf hoffen, dass es wenigstens in der Theorie méglich sein wird, Ar-
gumentationen in einer solchen Weise darzulegen und zu kritisieren, dass sowohl die
Form der Darlegung als auch die Standards, gemaB derer man die Argumentation kri-
tisiert, feldunabhangig sind?« (Ebd. 40)

Er verwendet an anderer Stelle die etwas missverstindlichen Begriffe »force«
und »criteria«, welche in der deutschen Fassung als »Rolle« und »Kriterium«
iibersetzt wurden, wobei etwas unklar ist, warum »force« mit »Rolle« iiber-
setzt wird'??? aber klar ist, dass mit den Kriterien die Evaluationskriterien
eines Argumentes gemeint sind, letztlich also die Standards. Wenn wir daher
eine Sache als gut beurteilen, dann hingt es eben vom jeweiligen Feld ab, was
unter gut zu verstehen ist und welche Evaluationskriterien zugrunde liegen.
Dabei werden die Felder entlang historisch herausgebildeter Institutionen
entworfen, neben dem juristischen Feld beispielsweise das medizinische, das
wissenschaftliche und so weiter. Beziiglich dieser verschiedenen Felder vari-
ieren die Standards, wobei Toulmin die Vielfalt der empirisch vorfindlichen
Kontexte auf finf reprasentative Felder der Argumentation zuriickzufithren
bemitht ist: Recht, Moral, Wissenschaft, Management und Kunstkritik: »By
studying them we shall identify most of the characteristic modes of reasoning
to be found in different fields and enterprises, and we shall recognize how they
reflect the underlying aims of those enterprises.« (Toulmin et al. 1979, 200)
Neben dem allgemeinen Schema der Argumentation, dass unabhingig vom
jeweiligen Feld existiert, gibt es feldabhingige Standards, die wiederum iiber
den jeweiligen konkreten Kontext hinausweisen. Da Toulmin am Ende keine

222 Berks Ubersetzung weist allerdings auch sonst einige Schwichen auf. Jo Reichertz hat
darauf aufmerksam gemacht, dass auch in der Ubersetzung von Austin durch Eike von
Savigny der Begriff»force« mit»Rolle« iibersetzt wurde und dadurch Missverstandnisse
erzeugt haben mag (Reichertz 2009, 209).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

feldiibergreifenden Kriterien finden kann, neigt er dazu, die Suche nach all-
gemeinen, iibergreifenden Rationalititsstandards fir vergeblich zu halten.

Wollten wir dies auf die Wikipedia iibertragen, so gibe es die allgemei-
nen, aber nur formalen Regeln einer Argumentation, an die sich die Diskus-
sionsteilnehmerinnen zu halten hitten, darunter gibe es die feldspezifischen
Regeln, die man einem »Unternehmen Enzyklopidie« zuweisen kénnte, und
noch eine Ebene darunter gibe es die ganz konkreten, kontextgebundenen
Regeln der Wikipedia, die RICHTLINIEN. Mit Toulmin kénnten wir nun unter-
suchen, inwiefern die konkreten Standards der Wikipedia-Regeln sich mit
den feldspezifischen Standards eines »Unternehmens Enzyklopadie« decken,
inwieweit sie den Zielen des Unternehmens entsprechen. Oberhalb dieser
Ebene gibt es nach Toulmin keine Mdéglichkeit mehr, zwischen verschiede-
nen Feldern nach einheitlichen, universalen, also verniinftigen Standards zu
suchen, anhand derer wir die Rationalitit von Diskursen beurteilen konnten.
Universell wiren nur die formalen Regeln des Argumentierens. Diese helfen
uns aber gerade nicht weiter, wenn wir ein Argument unter allgemeinen Ver-
nunftkriterien analysieren méchten, also feststellen wollen, ob ein Argument
nicht nur formal korrekt, sondern auch verniinftig ist. Wir werden spiter se-
hen, dass Habermas versucht, diese Schwierigkeit zu iiberwinden, indem er
einerseits zwischen Prozess, Prozedur und Produkt unterscheidet und ande-
rerseits die bei Toulmin an mehr oder weniger zufillig entstandenen Institu-
tionen hingenden Felder auf systematisch bestimmbare Welten zuriickfithrt
(vgl. Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 47 ff.).

6.3.2 Nouvelle Rhétorique

Chaim Perelman publiziert gemeinsam mit seiner Mitarbeiterin Lucie Ol-
brechts-Tyteca »Traité de 'argumentation« im selben Jahr, in dem Toulmin
»The Uses of Argument« verdffentlicht. Perelman hat in Jura und Philosophie
promoviert und arbeitet wihrend zehn Jahren mit der Soziologin und Litera-
turwissenschaftlerin Olbrechts-Tyteca zusammen. Aus dieser Konstellation
heraus mag es nicht verwundern, dass auch Perelman seine Argumentations-
theorie am Modell der Gerichtsverhandlung entwickelt und diese mit philo-
sophischen und soziologischen Theorien verkniipft. Seine Theorie ist in vie-
len Punkten, vor allem in der Kritik an den Beschrinkungen der klassischen
Aussagenlogik, erstaunlich nah an der Argumentationstheorie von Stephen
Toulmin. Dabei fithrt der Name >nouvelle rhétorique« auf eine falsche Fihrte.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

235


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

[I — Die Wahrheit

Bereits in den vorangegangenen Erliuterungen zum Rhetorikbegriff wurde
ersichtlich, dass dieser sich in der Philosophiegeschichte keineswegs nur auf
sbloRe Rhetorik«im Sinne von Schénrednerei ohne Substanz bezieht.?” Viel-
mehr sind gerade die Abgrenzungen, die Aristoteles gegeniiber dem sophis-
tischen Rhetorikbegriff vornimmt, geeignet, die intrinsische Uberzeugung
durch gute Argumente von der dufleren Uberwiltigung durch eine flam-
mende Rede zu unterscheiden. Perelman nennt zudem einen theoriestrate-
gischen Grund, nicht den Begriff >Dialektik< zu wihlen, obwohl er nahelie-
gend gewesen wire: Durch Hegel und die Hegelianer sei Dialektik derart mit
einer ganz anderen Assoziation verkniipft, dass die Verwendung nur zu Ver-
wirrung gefithrt hitte (Perelman et al. 2004 [frz. 1958], 6). Allerdings will er
noch einen anderen Aspekt durch diese Wahl zum Ausdruck bringen: »C’est
en fonction d’un auditoire que se développe toute argumentation« (Perelman
et al. 1970 [frz. 1958], 7).?** Die Rhetorik habe ein traditionelles Augenmerk
auf den Adressaten einer Rede, und dieser Adressat wird fiir Perelman zum
zentralen theoretischen Bezugspunkt, auch in der rationalititstheoretischen
Weiterentwicklung seiner Theorie.

Die Frage, die Toulmin sich stellt, nimlich ob es tibergeordnete Rationali-
tatskriterien gibt, die alle Felder der Argumentation betreffen, entspricht in
gewisser Hinsicht der Frage von Perelman nach dem »auditoire universel«.
Wenn auch vom Adressaten und nicht vom Feld einer Argumentation ausge-
hend gedacht, so taucht auch hier die Frage nach der Universalitit auf. Das
»auditoire universel« unterliege, so fithrt Josef Kopperschmidt aus, der bei
Walter Jens und Jiirgen Habermas studiert hat, »den gleichen Idealisierungs-
zwingen wie Habermas’ theoriestrategisch analoge Idee der idealen Sprech-
situation« (Kopperschmidt 2006, 22.8). Die nur unzureichend als »Anpassung«
ibersetzte »adaptation« ans Publikum, die sich im Deutschen zunichst an-
hort wie die Anpassung an die intellektuellen Kapazititen und sprachlichen
Gewohnheiten des Publikums und fatal an den modischen Politikerspruch
erinnert, man miisse die Menschen eben »>dort abholen, wo sie sinds, hat ar-
gumentationstheoretisch handfeste Griinde. Wenn eine Argumentation die
Uberfithrung von Fraglichem in Geltendes durch Geltendes ist, so ist die

223 Zur Entwicklung des Rhetorikbegriffs vgl. S. 227 und S. 230 FN 219

224 »)ede Argumentation entwickelt sich in Abhangigkeit der Horerschaft« (Perelman et al.
2004 [frz. 1958], 7), wobei der in sehr bestimmter Weise auf einen grundsatzlichen Zu-
sammenhang verweisende Begriff»en fonction«sich nur teilweise in der deutschen For-
mulierung »in Abhangigkeit von«wiederfindet.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Voraussetzung jeder Argumentation ein Bereich von gemeinsam geteiltem
Geltendem. Auf dieses bezieht sich der Begriff »adaptation«. In einer Welt,
in der alles fraglich wird und damit auch einer rationalen, argumentativen
Prifung unterzogen werden muss, mochten wohl die wenigsten Menschen
leben, vor allem aber wire in einer solchen Welt eine Argumentation kaum
mehr moglich, da ihr der Nihrboden entzogen wire. Wie in einem Horror-
kabinett des logischen Positivismus konnten nur noch Argumente tiber For-
schungsergebnisse von Experimentalphysikern, Experimentalpsychologin-
nen, Experimentalokonomen und so weiter sinnvoll ausgetauscht werden.
Ein Bereich, der durch gemeinsame kulturelle Uberlieferung als geteiltes, also
kollektiv geltendes Wissen zur Verfiigung steht, ist die notwendige Vorausset-
zung fiir rationale Argumentation. Die Anpassung an das Publikum, an des-
225 eine logische,
keine psychologische Anpassungsleistung. Sie ist Anpassung im gleichen Sinn
wie Regenkleidung eine Anpassung an das Wetter und keine Unterwerfung ist.

Esisterstaunlich, dass das, was hier zum Greifen nahe liegt, um die wich-

sen kulturellen Wissensvorrat, ist als »adaptation a l'auditoire«

tige Unterscheidung zwischen Uberreden und Uberzeugen (»persuader et
convaincre«) zu leisten, die schon Aristoteles beschiftigte, von Perelman und
Olbrechts-Tyteca nicht genutzt wird. Uberzeugen kann man nur jemanden,
der sich ein Argument zu eigen macht, der es nachvollzieht, weil er es nach-
vollziehen kann, indem er es in seinen eigenen Deutungshorizont integriert.
Diese Moglichkeit sollte die Anpassung an das Publikum erdffnen. Perelman
und Olbrechts-Tyteca geben sogar selbst einen Hinweis in dieser Richtung,
wenn sie Chaignet mit folgendem Wortspiel zitieren: »Wenn wir iiberzeugt
[convaincus] sind, dann sind wir nur durch uns selbst, durch unser eigenes
Denken, besiegt [vaincus], wenn wir aber iiberredet sind, dann stets durch
andere.« (Chaignet zitiert nach Perelman et al. 2004 [frz. 1958], 56) Dreht man
dieses Argument um, so wird aus dem Uberredetwerden ein Uberzeugtwer-
den, weil man die Gedanken des anderen zu seinen eigenen gemacht hat, in
eigenen Worten wiederholt hat.

Diesem Zitat zum Trotz hadern die Verfasser der Nouvelle Rhétorique
mit der Differenzierung. Sie widmen der Unterscheidung zwischen Uberre-

225 Die von Kopperschmidt begleitete Ubersetzung aus dem Jahr 2004 iibersetzt »adap-
tation« als »Anpassung«, wihrend aktuelle digitale Ubersetzungstools wie Deepl
treffender mit »sich auf seine Zuhorer einstellen, einlassen, ausrichten« iibersetzen.
Kopperschmidt selbst relativiert in »Die neue Rhetorik« die Verwendung des Begriffs
Anpassung (vgl. Kopperschmidt 2006, 240).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

237


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238

[I — Die Wahrheit

den und Uberzeugen zwar den sechsten Paragraphen ihres Buches, wenden
sich dort dezidiert gegen Rousseau, von dem der Ausspruch stammt, es sei
wertlos, ein Kind zu iiberzeugen, wenn man es nicht zu itberreden weif3, und
bezeichnen ihren eigenen Weg als diesem entgegengesetzt (ebd. 36). Gleich-
zeitig wenden sie sich aber gegen klassische Unterscheidungskriterien, die
auf die Stirke oder Qualitit der Beweismittel abheben, da sie hierin eine un-
zuldssige Vereinfachung komplexer Sachverhalte erkennen. Das oben dar-
gestellte hermeneutische Argument sehen Perelman und Olbrechts-Tyteca
wohl nicht, denn sie akzeptieren nur widerwillig, »dass es in unserer Sprache
zwei Termini >iiberzeugen< und >itberreden< gibt und dass es im Allgemei-
nen zwischen beiden eine spiirbare Bedeutungsnuance gibt« (ebd. 37), und
schlagen vor, »eine Argumentation tiberredend [persuasive] zu nennen, wenn
sie nur bei einer partikuliren Horerschaft [auditoire particulier] gelten soll,
und sie iiberzeugend [convaincante] zu nennen, wenn sie mit dem Geltungs-
anspruch auf Zustimmung bei allen verntinftigen Wesen verbunden wird«
(ebd.).??® Perelman legt also die ganze Beweislast ins Publikum, allerdings in
ein Publikum, dass nicht als reales, sondern als imaginiertes oder anvisiertes
Publikum des Sprechers oder der Autorin gedacht ist (vgl. ebd. 42).

Obschon Perelman und Olbrechts-Tyteca davon ausgehen, »dass die kon-
kreten, partikularen Hoérerschaften es erméglichen, einer Konzeption von
universeller Horerschaft zur Geltung zu verhelfen« (ebd. 47), sie also eine Ver-
schrinkung empirisch konkreter Horerschaft mit der Idee eines universellen
Publikums als Kriterium zur Geltungspriifung anstreben, bleibt dieses auf-
grund des nur in der Vorstellung des Redners existenten Charakters eigen-
willig unbestimmt. Eine nihere Bestimmung angemessener Interaktion
zwischen Sprecher und Publikum kénnen sie so wohl nicht leisten, was unter
Umstinden bereits mit der unterschiedlichen Rollenverteilung der Diskurs-
teilnehmer zusammenhingt, die in Rednerin und Publikum oder Sprecher
und Hérerin aufgeteilt werden. Dies, obwohl Perelman und Olbrechts-Tyte-
ca bemiiht sind die Bedeutung dieser Begrifflichkeit zu erweitern und das
>Publikums« auch eine einzige Horerin (Perelman et al. 2004 [frz. 1958], § 8)
oder der Redner selbst (ebd. § 9) sein kann, womit auch »der einzelne Mensch
[...] als eine Verkdrperung der universellen Horerschaft angesehen« werden
konne (ebd. 55). Wohlrapp fordert daher eine »Korrektur der Rolle des Ad-
ressaten: Aus dem zu iiberzeugenden Gesprichspartner wird der >kritische

226 Zu»Uberreden«und »Uberzeugen«vgl. auch S. 315 ff.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Opponents, der nicht zustimmen, sondern die Giite des Arguments kontrol-
lieren soll.« (Wohlrapp 2021 [2008], 11)

Die Nouvelle Rhétorique versucht im Konzept des »auditoire universel«
an Vernunftideale anzukniipfen und deutet auch transzendentale, im Sin-
ne von in die Zukunft vorgreifende Bezugspunkte an, wenn Perelman und
Olbrechts-Tyteca mit Henri Poincaré von Einverstindnissen sprechen, »die
sich auf eine objektive Wirklichkeit beziehen und [...] das bezeichnen, was
szwar nur mehreren denkenden Wesen gemeinsam ist, aber allen gemeinsam
sein kdnnte«.« (Perelman et al. 2004 [frz. 1958], 91) Aber eine universalistische
Rationalititstheorie, wie Kopperschmidt sie im Modell von Perelman und
Olbrechts-Tyteca dechiffriert, scheint sich nach meinem Eindruck dahinter
nicht zu verbergen.

6.3.3 Sprechakttheorie

Mich diinkt, es sei so etwas wie ein Ariadnefaden, der aus allerhand nur
halb begriffenen Verwicklungen herausfiihrt, gefunden, wenn man das
Sprechen entschlossen als Handlung (und das ist die volle Praxis im Sinne
des Aristoteles) bestimmt.

Karl Biihler 1934, »Sprachthearie«

Etwa zur gleichen Zeit wie Toulmin und Perelman ihre Argumentations-
theorien entwickelt John L. Austin seine Theorie der Sprechakte. Die Arbeit
bleibt aufgrund seines frithen Todes Fragment. Er selbst relativiert — dhnlich
wie Toulmin - den Status seiner Theorie und raumt ein, dass ihm noch eine
Menge Arbeit bevorstehe, »und zwar wird das eine Sache ausgedehnter Feld-
forschung« (Austin 2014 [engl. 1962], 167).

Sein zentrales Werk »How to Do Things with Words« ist das 1962 posthum
veroffentlichte Manuskript einer Vorlesung, die er 1955 an der Harvard Uni-
versity gehalten hat, und das auf der Basis von Vorlesungsnachschriften und
Tonbandaufnahmen eines BBC-Vortrags sowie eines Vortrags in Goteborg er-
ganzt werden musste. Austins Grundintention ist, dhnlich wie bei den beiden
zuvor behandelten Autoren, das Aufsprengen des engen Korsetts klassischer
Aussagenlogik, wobei ihm insbesondere die Zerstdrung von zwei »Fetischen«
am Herzen liegt: der Wahr/falsch-Fetisch und der Sein/sollen-Fetisch (ebd.
168). Wahrheit und Falschheit sind — so Austin — keine »Namen fiir Beziechun-
gen, Eigenschaften oder dergleichen, sondern fiir eine Dimension der Be-

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

239


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

[I — Die Wahrheit

urteilung. [...] Aus demselben Grund muss der vertraute Gegensatz zwischen
»normativ« (oder wertend) und >faktisch« wie so viele andere Dichotomien be-
seitigt werden.« (Ebd. 167)

Die Bedeutung der Sprechakttheorie fiir die Argumentationstheorie ist
umstritten. Wahrend die Amsterdamer Schule sie fiir einen notwendigen
Baustein jeder Argumentationstheorie hilt, ist Wohlrapp (2021 [2008], 66)
der Auffassung, sie sei iiberfliissiger Ballast. Unzweifelhaft ist in jedem Fall,
dass Toulmin sich in seiner Argumentationstheorie unter anderem auf die
frithen Arbeiten von Austin stittzt. Uneinigkeit besteht auch in der Frage,
ob Argumentieren ein Sprechakt ist wie jeder andere auch, ob es ein beson-
ders komplexer Sprechakt ist (Kienpointner 1992, 15) oder ob es solch einen
Sprechakt gar nicht geben kann, wie es auch keine konklusiven Sprechakte
geben konne, sondern nur »Sprechhandlungen, die jeweils argumentative
bzw. konklusive Funktionen kontextuell iibernehmen« (Kopperschmidt 2005
[2000], 59). Fiir Kopperschmidt ist ein Argument eine »Funktionskatego-
rie«. Um einschitzen zu konnen, zu welchen der weiter oben dargestellten,
fiir meinen Gegenstand relevanten Fragen der Argumentationstheorie die
Sprechakttheorie einen Beitrag leisten kann — oder nicht —, muss diese selbst
knapp dargestellt werden. Vorweg ist jedoch anzumerken, dass es einige
Verwirrungen um Austins Terminologie gegeben hat und immer noch gibt.
Austin fithrt die Begriffe lokutionirer, illokutionirer und perlokutionirer Akt
ein, unter denen man sich ohne linguistische Erliuterung im Alltagsverstand
kaum etwas vorstellen kann. John R. Searle, der bei Austin Vorlesungen be-
sucht und die Sprechakttheorie nach dessen Tod im Jahr 1960 nach eigenem
Bekunden weiterentwickelt hat, hilt an den Begrifflichkeiten fest, wenn auch
wider Willen und mit wesentlich verinderter Bedeutung (siehe folgenden
Absatz zu John R. Searle). Im Folgenden ist daher die Sprechakttheorie von
Austin in ihrer Komplexitit darzustellen.

Austin versucht, Sprache als Handlung systematisch zu fassen, und geht
dabei in zwei Stufen vor. Zunichst differenziert er zwischen konstativen
Sprechakten und performativen: Konstativ sind im Wesentlichen Feststellun-
gen, Tatsachenbehauptungen und so weiter, wihrend performative Sprech-
akte, wie befehlen, versprechen, ernennen, bedauern und so weiter, den
eigentlichen Handlungscharakter einer Sprechhandlung abbilden. In einem
zweiten Schritt konstatiert er jedoch, dass zwischen einer Tatsachenfeststel-
lung und einem Sprechakt im Sinne einer Handlung stets ein unaufléslicher
Zusammenhang besteht, der sich nur analytisch unterscheiden lisst. Die

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Sitze: »Ich verspreche dir, mit dem Rauchen aufzuhdren«, »Du befiehlst mir,
mit dem Rauchen aufzuhorenc, »Ich hoffe, mit dem Rauchen aufzuhorenc,
enthalten alle dieselbe Proposition — »ich hore auf zu rauchen« —, allerdings
werden sie fiir sehr unterschiedliche Sprechakte verwendet. Austin vermutet
eine fiunfstellige Zahl moglicher unterschiedlicher Sprechakte, die er vorliu-
fig in fiinf Klassen einteilt. Diese analytische Differenzierung im Sprechakt,
die er als Lokution und Illokution bezeichnet, erweitert er sodann um eine
dritte Dimension, deren Abgrenzung gegen die zweite nicht ganz leichtfillt,
aber von zentraler Bedeutung fiir seine Theorie ist: die Perlokution. Da die
Bezeichnungen >Lokutions, >Illokution< und >Perlokution< etwas kontraintui-
tiv sind und zudem durch die andere Besetzung der nimlichen Begriffe bei
Searle fiir recht viel Verwirrung gesorgt haben, vermeide ich im Folgenden
ihre Verwendung so weit als méglich. Mit der lokutiondren Rolle — die im eng-
lischen Original als »locutionary force« bezeichnet wird (vgl. Reichertz 2009,
209) — sind generell »sprachliche Aussagen« gemeint, mit der illokutiondren
Rolle »sprachliche Wirkungen« und mit der perlokutiondren Rolle »Folgen von
sprachlichen Auerungen« (Austin 2014 [engl. 1962], 116 ff.), wobei hier solche
Folgen oder Effekte gemeint sind, die beabsichtigt waren. Wie unterscheidet
man nun aber Wirkungen von Folgen? Jemanden zur Ministerin zu ernennen
ist eine sprachliche Handlung. In ihr fallen zudem Handlung und Wirkung
zusammen, wenn man unter der Wirkung versteht, dass der Mensch zur Mi-
nisterin ernannt wurde. Ob die Folge dieser Handlung dann auch ist, dass sie
das Amt ausfiillt, dass sie sich wie eine Ministerin verhilt und zum Beispiel
Staatssekretire beruft, ist logisch gesehen zweierlei.

Wir kénnen uns diesen Unterschied mit einem Beispiel von Austin ver-
deutlichen: Zwischen »jemanden loben« (oder tadeln) und »jemanden auf-
muntern« (oder frustrieren) besteht eine logische Differenz. Ich habe jeman-
den getadelt, indem ich es getan habe. Die Frage, ob dies auch irgendeinen
Effekt bei der getadelten Person hat, ob diese sich durch meine Handlung be-
eindrucken lisst oder nicht, ist davon unabhingig. Der Tadel erfolgt in dem
Moment, in dem er bei der Person ankommt — unabhingig davon, ob sie sich
auch getadelt fithlt. Ist die Horerin hingegen gehérlos, kann man nicht sagen,
man habe sie getadelt. In diesem Fall wire es nur der Versuch des Tadelns. Ta-
delnistindiesem Sinne eine gesellschaftliche Institution. Der Akt des Tadelns
kann unabhingig von seinen Effekten vollzogen werden, genauso wie der Akt
des Griflens. Ich kann sagen: »Ich habe ihn getadelt, aber ohne Erfolg.« An-
ders verhilt es sich beim Aufmuntern. Aufmuntern ist erfolgsabhingig. Man

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

241


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

[I — Die Wahrheit

kann nicht sagen: »Ich habe ihn aufgemuntert, aber ohne Erfolg.« Man muss
sagen: »Ich habe versucht ihn aufzumuntern, aber ohne Erfolg.« Ich kann
nicht jemanden aufmuntern, ohne dass ich ihn tatsichlich, auch im Effekt,
aufmuntere. Wenn die Person sich nicht von mir aufmuntern lief}, so habe
ich sie nicht aufgemuntert. Austin gibt als Unterscheidungskriterium hier
die Formulierungen »indem« und »dadurch, dass« an: »Indem ich ihn tauf-
te, habe ich ihn zum Christen gemacht; aber: »Dadurch, dass ich ihn taufte,
habe ich ihn der Christenverfolgung ausgesetzt.« Die sprachlichen Handlun-
gen (Illokutionen) sind bei Austin durchweg konventionelle Handlungen, sie
werden immer durch Konventionen (oder Gesetze, Regeln und so weiter) erst
ermoglicht, so wie erst die FuRballregeln es erméglichen, ein Tor zu schie-
8en. Ohne diese Regeln, die man daher als konstitutive Regeln bezeichnen
kann, wiirde man einen Ball durch einen grofien rechteckigen Bogen aus
Aluminium oder Holz beférdern, ohne dass dies irgendeine Bedeutung hitte
und damit vielleicht den Effekt nach sich zoge, dass halbe Nationen in Jubel
oder Trauer verfallen. Ich fithre das hier absichtlich noch einmal an einem
nicht sprachlichen Beispiel aus: Den Ball durch den Holzrahmen beférdern
wire die Lokution, das Tor schiefRen die Illokution, die jubelnde Nation die
Perlokution — davon noch zu unterscheiden wiren unerwiinschte Effekte,
beispielsweise die sich daraus ergebende Massenschligerei im Stadion.

Da Austin auf dieser analytischen Stufe erkennt, dass der ausschliefilich
konstative Sprechakt ebenso wie der ausschlieflich performative nur einen
Grenzfall beschreibt, weil es eigentlich keine sprachlichen Aussagen (Loku-
tionen) ohne sprachliche Handlungen (Illokutionen) gibt und umgekehrt,
wird die urspriinglich eher ontologische Unterscheidung zwischen konstati-
ven und performativen Sprechakten nun zu einer analytischen, mit der jegli-
che Sprechakte in zwei Komponenten zerlegt werden kénnen. Dabei darf die
Wirkung einer Sprechhandlung nicht mit deren Konsequenzen oder Effek-
ten verwechselt werden. Austin spricht davon, dass die spezielle Theorie, die
sich auf konstative und performative Sprechakte fokussiert hat, nun in eine
allgemeine Theorie integriert wird, in der zwischen den propositionalen (Lo-
kution) und performativen Aspekten systematisch diskriminiert wird — und
zwar in allen Sprechakten. Konstative Sprechakte sind nun keine mehr, in
denen es nur um den propositionalen Gehalt der Tatsachenbehauptung geht,
sondern sie zerfallen ebenso wie alle anderen in einen propositionalen Ge-
halt, also das, was ausgesagt wird, und den performativen Akt des Aussagens.
Diese Unterscheidung ist fiir die spitere Argumentationstheorie von grofRer

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Bedeutung, denn nun kann zwischen explizit gemachten Akten des Behaup-
tens und impliziten unterschieden werden: »Das Gras ist griin« bedeutet
scheinbar dasselbe wie: »Ich behaupte, dass das Gras griin ist.« Aber indem
ich den Sprechakt explizit mache, stelle ich ihn gleichzeitig zur Disposition.
Ich versprachliche nicht nur die Aussage, sondern auch den Sprechakt, und
leite damit die Méglichkeit ein, ihn zum Gegenstand des weiteren Gesprachs
zu machen. »Und ich behaupte das Gegenteill« wire ein logischer Anschluss
und die Eréffnung einer Diskussion.

Austin betont, dass es eine rein performative Auflerung nach der gene-
rellen Theorie nur noch als Grenzfall geben kann, da sie auf dem irrigen
»Glauben an die Dichotomie zwischen performativen und konstativen
Auflerungen beruht« (Austin 2014, [engl. 1962] 168). Ein solcher Grenzfall
scheint beispielsweise in der Aussage: »Ich griifie dich«, gegeben, denn dies
scheint ein rein performativer Akt — derjenige des GriifRens - zu sein, der
mit dem propositionalen Gehalt des Satzes identisch ist. Allerdings — und
dieser Aspekt ist fiir viele epistemologische Fragestellungen von grofier Be-
deutung - kann man durchaus zwischen dem performativen Akt des Griifdens,
der in dieser Gruf¥formel explizit gemacht wird (anders als im auf proposi-
tionaler Ebene etwas abwegigen »Grify Gottl«), und der Benennung eben
dieses Aktes als Tatsache, die im nimlichen Moment stattgefunden hat,
unterscheiden. Letzteres kénnte sich als wahr oder falsch herausstellen (z.B.
wenn die Gegriifite mich iiberhort hat), Ersteres kann nicht wahr oder falsch
sein, es kann nur misslingen.?”

Im gleichen Zug der Integration der speziellen Theorie in die allgemeine
verliert der konstative Sprechakt seine Sonderstellung. Etwas behaupten ist
ebenso eine sprachliche Handlung wie etwas versprechen, etwas anordnen oder
etwas anzweifeln. Sprachhandlungen konnen aber selbst nicht wahr oder
falsch sein. Ein falsches Versprechen ist eines, bei dem der Sprecher nie die
Absicht hatte, es zu halten. Es bleibt dennoch ein Versprechen in dem Mo-
ment, wo es gegeben wird, ein falsches eben. Aber die Falschheit bezieht sich
hier auf die Aufrichtigkeit der Person, die das Versprechen gibt, und steht
in keinem Zusammenhang mit der Wahrheit oder Falschheit von Sitzen. So
ist das Gegenteil eines falschen Versprechens auch nicht ein wahres Verspre-

227 Wiirde man sich angewohnen, als Gruf$formel statt»Griifs Gottl« den ebenso unsinnigen
Satz »Ich griiffe dich nicht« zu verwenden, begibe man sich regelmafig in einen perfor-
mativen Selbstwiderspruch oder ware Mitglied in einem dadaistischen Verein.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

243


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

[I — Die Wahrheit

chen, sondern ein aufrichtiges oder ehrliches. Es ist sicher ein wesentliches
Verdienst von Austin, aufgezeigt zu haben, dass auch Behauptungen neben
dem auffilligen Aspekt der in ihnen enthaltenen Proposition (»Der Rasen ist
griin.«) eine implizite oder explizite Sprachhandlung (Illokution) enthalten:
»Ich behaupte, dass der Rasen griin ist.« Austin zeigt, dass der propositionale
Gehalt wahr oder falsch (oder wahrscheinlich/unwahrscheinlich, genau/un-
genau und so weiter) sein kann, die Behauptung selbst als sprachliche Hand-
lung aber nur zu Recht oder zu Unrecht aufgestellt wurde. Was hier wie eine
Spitzfindigkeit wirke, ist der Grundstein aller Argumentationstheorien, die
sich als pragmatische Theorien erhobener, zuriickgewiesener oder in Frage
gestellter Geltungsanspriiche verstehen. Insofern scheint der Beitrag der
Sprechakttheorien fiir die Argumentationstheorie von nicht unwesentlicher
Bedeutung.

John R. Searle

Eigenartigerweise nimmt nun Searle den oben dargestellten Grenzfall des
inhaltlichen Zusammenfallens von Proposition und Performanz zum Anlass,
die gesamte »generelle Theorie« von Austin (2014 [engl. 1962], 166) in Frage zu
stellen und terminologisch umzubauen. Er geht dabei hinter die von Austin
spater eingefithrte generelle Theorie zuriick und beharrt auf einer ontolo-
gischen Unterscheidung zwischen Lokutionen und Illokutionen. Dabei be-
hilt er dennoch die von Austin eingefithrten Begriffe Lokution, Illokution
und Perlokution bei. Daraus entsteht das Missverstindnis, illokutionire und
perlokutionire Akte wiren ontologisch getrennte Handlungen und nicht
analytische Ebenen in jedem Sprechakt.?”® In einer Fuf3note seines Werkes
»Sprechakte« schreibt Searle: »Ich verwende den Ausdruck »illokutionirer
Akt<mit einigen Bedenken, da ich Austins Unterscheidung zwischen lokutio-
niren und illokutioniren Akten nicht akzeptiere.« (Searle 1977 [engl. 1969]),
40)** Warum er den Begriff dennoch verwendet und nicht bei konstativen
und performativen Akten bleibt, ist nicht ersichtlich.

228 Habermaserliegt wohl diesem Missverstindnis und muss seine Theorie in diesem Punkt
nachtraglich revidieren (siehe S. 262).

229 Searle begriindet dies in einem 1968 veroffentlichten Aufsatz: »But there are many sen-
tences whose meaningis such as to determine that the serious utterance of the sentence
with its literal meaning has a particular force. Hence the class of illocutionary acts will
contain members of the class of locutionary acts. The concepts are different but they
denote overlapping classes. For cases such as the performative use of illocutionary verbs

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Die Differenz zwischen den Theorien von Searle und Austin ist aus meiner
Sicht erheblich, was im Ubrigen auch Seatle selbst betont?®, sodass man Se-
arle nicht als Vollender oder Systematisierer der gewiss unfertigen Theorie
von Austin sehen kann. Vielmehr muss man von zwei unterschiedlichen Ver-
sionen der Sprechakttheorie ausgehen.

6.3.4 Informal Logic

Anfang der 1970er Jahre entsteht in Nordamerika eine vergleichbare Bewe-
gung, die nur dem Namen nach mit Argumentationstheorie nicht im Zusam-
menhang zu stehen scheint. Sie geht weniger von akademischen Lehrstithlen
aus, sondern entsteht aus der Kritik der Studierenden an den obligatorischen
Logikkursen, wie sie im Rahmen der Studentenbewegung geduflert wird. Die
formale Logik eignete sich kaum, um die Manipulation der Meinungen durch
Politik und Werbung zu analysieren, kdnnte man den Hintergrund dieser Re-
bellion gegen die Logik in einem Satz zusammenfassen. Diese Kritik wird von
Dozenten aufgegriffen und die Intentionen der Bewegung wohl erstmals 1971
im »Textbook« von Howard Kahane einem breiteren Publikum zuginglich ge-
macht: »The Use of Reason in Everyday Life« lautet der Untertitel zu seinem
unterdessen in der 14. Auflage erschienenen Werk »Logic and Contemporary
Rhetoric«. Gemeinsam mit dem noch expliziter politisch auftretenden Opus
»Logical self-defence« (1977) von Ralph Johnson und John Anthony Blair bil-
det es das grundlegende Fundament fiir die Informal Logic, der es dhnlich
wie den kontinentaleuropiischen Ansitzen um Alltagsargumentation oder,
wie es im Original heift, »real life argumentation« ging. Bei der Informal
Logic handelt es sich um eine Argumentationstheorie, die sich unter ande-

the attempt to abstract the locutionary meaning from illocutionary force would be like
abstracting unmarried men from bachelors.« (Searle 1968, 408) Man mochte ihm ant-
worten: Es ist wiessex<und>gendercanalytisch zu unterscheiden, obwohl man wohl Per-
sonen finden wird, bei denen beides zusammenfallt.

230 So schreibt Searle selbst: »This difference is more than a matter of taxonomical prefe-
rence and involves important philosophical issues such as the nature of statements, the
way truth and falsehood relate to statements, and the way what sentences mean relates
to what speakers mean when they utter sentences.« (Ebd. 405) Searle berichtet, er habe
die benannte Schwierigkeit zwolf Jahre zuvor mit Austin besprochen und dieser habe
sie auch in seiner Vorlesung erwahnt. Offensichtlich war Austin wohl aber der Meinung,
dass das Auftreten einer Uberlappung in einem Grenzfall die analytische Unterschei-
dung nicht bedroht.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

245


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

[I — Die Wahrheit

rem auf Toulmin und Perelman beruft. Im Unterschied zu diesen steht ein
didaktisches Interesse im Vordergrund, was sich auch aus der spezifischen
Geschichte ergibt. Neben dem didaktischen Fokus legen Johnson und Blair
einen Schwerpunkt auf die >falacities< die Fehlschliisse. Die Informal Logic
bemiiht sich um die Entwicklung von Standards und Normen fiir natiirlich-
sprachliche Argumentationen. Dem entspricht auch die Wirkung des Ansat-
zes, den Wohlrapp wie folgt auf den Punkt bringt: »Inzwischen pragt diese
Lehre den Argumentationsunterricht der meisten >Speech Departments< an
den Colleges der angelsichsischen Linder.« (Wohlrapp 2021 [2008], 51) Um-
gekehrtwird ein geringeres Gewicht auf die Weiterentwicklung theoretischer
Probleme gelegt. Dennoch gibt es eine theoretisch begriindete Dimension
der Geltungspriifung, die hier erwdhnt werden soll. An die Stelle des Wahr-
heitsbegrifts tritt bei der Informal Logic der Begriff der »rationalen Akzep-
tabilitit«, womit gemeint ist, dass die Argumente die Aussagen hinreichend
stiittzen miissen, weil die Primissen relevant und akzeptabel sein miissen.
Unklar ist allerdings, ob dies vor allem auf die Rezipientinnen verweist, wie
Johnson (2000) es fordert, oder eher auf das Produkt, also die Qualitit des
Argumentes. Wohlrapp zieht daraus folgendes Fazit:

»Aufgrund der Offenheit [...] der Kriterien gewinnt nun auch die Rhetorik eine Be-
deutung fiir die Argumentationstheorie, allerdings keine klare. Denn nun mischen sich
mégliche Kriterien fir die Geltung von Argumenten mit solchen fir deren Wirksamkeit
bzw. Akzeptanz.« (Wohlrapp 2021[2008] 51)

Eine Theorie, die im Gegensatz dazu versucht, Prozess, Prozedur und Pro-
duktperspektiven analytisch getrennt und in spezifischer Weise zueinander
in Beziehung zu setzen, behandle ich im folgenden Kapitel.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

6.3.5 Theorie des kommunikativen Handelns

Es wére unangebrachte Strenge, wollte man vollstandig ausgearbeitete
Prinzipien erwarten, wenn philosophisch iiber Politik gesprochen wird.
Bei der Untersuchung der Ereignisse lernen wir kennen, was fiir uns
unannehmbar ist, und diese interpretierte Erfahrung wird dann zur
These und Philosophie, [zum] falschen Schein, systematischer Werke,
die gleich den anderen unserer Erfahrung entspringen, sich aber
gebérden, als entstammten sie dem Nichts, und daher, sobald sie sich
wieder den Problemen der Zeit zuwenden, den Eindruck zu erwecken
scheinen, als zeugten sie von einer iibermenschlichen Durchdringung des
Stoffs, wahrend sie sich darauf beschranken, kunstvoll wieder zu ihren
Urspriingen zuriickzufinden.

Maurice Merleau-Ponty 1955, »Die Abenteuer der Dialektik«

1981 pridsentiert Jurgen Habermas mit der »Theorie des kommunikativen
Handelns« die grundlegende Architektur seines Lebenswerkes. Man kann
der Theorie sicher viel vorwerfen — mangelnde Systematik gehért nicht
dazu. Den empirischen Grundstein fiir dieses Werk bildet seine Studie tiber
den »Strukturwandel der Offentlichkeit« (1990 [1962]), in welcher er die sich
herausbildenden offentlichen Kommunikationsformen im 18. Jahrhundert
anhand von Quellen rekonstruiert, um daraus eine Gegenwartsdiagnose ab-
zuleiten. Mit der »Theorie des kommunikativen Handelns« legt er ein um-
fassendes, dulerst komplexes Theoriemodell vor, das Beziige zu fast allen in
dieser Zeit diskutierten soziologischen, sozialphilosophischen, sprachtheo-
retischen und epistemologischen Theorien herstellt. Habermas raumt spéter
selbst ein, dass er diesen Theorien, die er meist in der ein oder anderen Form
in seine Theoriegebdude integriert, in ihrem Eigenanspruch nicht immer
gerecht wird. Vielmehr neigt er umgekehrt dazu, von der Warte seines Ge-
dankengebiudes aus diesen Konzeptionen ihren Platz zuzuweisen bzw. auf
spezifische Verkiirzungen ihres jeweiligen Ansatzes hinzuweisen. Arie Brand
hat dies so formuliert: »The care he has taken to place his arguments into
the mainstream of sociological thought is exemplary.« (Brand 1986, 39) Man
muss Habermas zugutehalten, dass er sich meist gewissenhaft durch die von
ihm verarbeiteten Theorieansitze durchgearbeitet hat, aber es versteht sich
von selbst, dass er mit diesem Vorgehen von nahezu allen Seiten auch Kritik
auf sich gezogen hat. So wire allein die Lektiire simtlicher Kritik an seinem

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

247


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

[I — Die Wahrheit

Werk selbst wiederum ein Lebenswerk.?! Auch die Argumentationstheorie
von Toulmin, die Nouvelle Rhétorique von Perelman und Olbrechts-Tyteca
und die Sprechakttheorien von Austin und Searle gehoren zu den Ansitzen,
die Habermas fiir sein umfassendes Theoriegebiude verwendet bzw. sich
angeeignet hat - ein Ausdruck, der mir in diesem Zusammenhang in seiner
Doppeldeutigkeit treffend zu sein scheint.

Im Gegensatz zu diesem komplexen und nur dank der zahlreich vor-
handenen Kreuztabellen nicht vollends uniibersichtlich werdenden Theo-
riegebdude, ist der Gegenstand der »Theorie des kommunikativen Handelns«
von geradezu asketischer Schlichtheit. Das Werk dient dazu, einen einzigen
Begriff zu entfalten, den des skommunikativen Handelns<. Dieser eng ge-
fasste Begriff unterscheidet sich dabei fundamental von einer allgemeineren
Bedeutung kommunikativer Handlungen, wie sie den unterschiedlichsten
hermeneutischen Forschungsansitzen und Theorietraditionen zugrunde
liegt. Ist hier mit kommunikativer Handlung meist ein Oberbegriff iiber ver-
schiedene Formen oder Gattungen kommunikativer Interaktion gemeint, so
geht es Habermas darum, eine sehr spezifische Form symbolisch vermittelter
Interaktion zwischen Subjekten als kommunikativ herauszuarbeiten. Kom-
munikativ heif’t in diesem Zusammenhang verstindigungsorientiert und
grenzt sich gegen den instrumentellen Umgang mit der Natur, vor allem aber
gegen strategische Interaktion mit anderen Menschen ab. Habermas mdchte
mit dieser Begrifflichkeit sowohl dem von Horkheimer kritisch eingefiithrten
Begriff der instrumentellen Vernunft, als auch der weberianischen Begriff-
lichkeit von zweckrationalem und wertrationalem Handeln eine spezifische
Differenz hinzufiigen, die gerade die kritischen Potentiale kommunikativer
Rationalitit freilegen soll.

Die Einordnung strategischer Interaktion als nicht kommunikativ ist aller-
dings etwas kontraintuitiv. Was fiir Habermas kommunikatives Handeln ist,
wire fiir die meisten hermeneutisch oder interaktionistisch orientierten So-
zialwissenschaftler nur ein Spezialfall dessen, was diese als kommunikatives
Handeln bezeichnen. Kommunikative Handlungen im iiblichen Verstindnis
sind alle sozialen Handlungen, die mit kommunikativen Mitteln operieren.

231 Bereits 1981 zdhlt Gortzen in seiner Bibliographie mit Schriften von und zu Habermas
925 Titel. 1986 vermerkt er, diese Zahl habe sich unterdessen verdoppelt (vgl. Gortzen
1986, 406).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Wie wir im Schaubild sehen konnen, grenzt Habermas hingegen drei For-
men sprachlicher Interaktion gegeniiber dem kommunikativen Handeln ab:
die systematisch verzerrte Kommunikation, die Manipulation und das offen
strategische Handeln.

Abb. 14: Typen strategischen Handelns mit Beispielen

Verwirrend ist die Begriffswahl auch insofern, als im Alltagsverstand beim
Begrift des sozialen Handelns eine normative Note mitschwingt, wihrend
bei Habermas dieser Begriff schlicht den Oberbegriff fiir die Interaktion
mit anderen Menschen darstellt und er das kommunikative Handeln norma-
tiv auszeichnet. Das ist auch so gemeint. Allerdings gehen wir beim sozialen
Handeln oder sozialen Verhalten von zwei verschiedenen Bedeutungen des
Begriffs aus, einmal im Sinne von Handeln in Bezug auf andere Menschen
ganz allgemein, einmal als Handeln, das zusitzlich eine moralische Kompo-
nente enthilt, weil wir zugunsten sozial benachteiligter Menschen handeln.
Das kommunikative Handeln bei Habermas ist kein Handeln, das sich in zwei
derartige Komponenten zerlegen liefde, es handelt sich in Habermas’ Theo-
rie um einen logischen Interaktionstyp, dessen normativer Aspekt aus dem
Zweck an sich hervorgeht — der Verstindigung mit anderen Menschen. Es
geht um den rein (interaktions-)logischen Aspekt, dass wir in der Verstin-

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

249


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250

[I — Die Wahrheit

digung andere wie Subjekte und nicht wie Objekte behandeln. Diese Beson-
derheit des Konzeptes, dass kommunikatives Handeln bei Habermas ein sehr
spezifischer, theoretischer Begriff ist und dass das kommunikative Handeln
bei Habermas zwar normativ ausgezeichnet wird, aber gerade nicht, weil
es per se schon eine besondere moralische Motivation voraussetzen wiirde,
fihrt immer wieder zu Missverstindnissen.

Hinzu kommt, dass im Alltag viele Mischformen zwischen kommunika-
tiven und strategischen Handlungen im Sinne Habermas’ vorkommen, die
der analytischen Trennung zu widersprechen scheinen. Die Vermischung
von strategischem und kommunikativem Handeln stellt in der Alltagskom-
munikation den Normalfall dar. Von dieser Alltagskommunikation unter-
scheidet Habermas daher den Diskurs. Nur in ihm tritt kommunikatives
Handeln in Reinform auf (und auch dies nur im Idealfall), denn nur in ihm
verfolgen die Beteiligten das Ziel kooperativer Wahrheitssuche unabhingig
von anderen personlichen Interessen. Der ideale Diskurs zeichnet sich nim-
lich dadurch aus, dass er handlungsentlastet stattfindet, was bedeutet, dass
die Protagonistinnen keine Interessen verfolgen konnen. Es ist deutlich, dass
der hier von Habermas anvisierte Begriff des kommunikativen Handelns ein
Idealtyp ist, der in Reinform in der Wirklichkeit nicht vorkommt. Habermas
spricht von einem Vorgriff, denn, so sein zentrales Argument, diese Art ver-
stindigungsorientierten Handelns wiirde in jeder Interaktion kontrafaktisch
bereits unterstellt. Zudem kann auch eine kommunikative Semantik in para-
sitirer Weise fiir die Verfolgung strategischer Ziele verwendet werden. Den-
noch ist diese analytische Unterscheidung fiir Habermas’ Werk zentral. So ist
ein grofer Teil der »Theorie des kommunikativen Handelns« der Abgrenzung
und Schirfung dieses Begriffs in den verschiedensten theoretischen Dimen-
sionen gewidmet.

Kommunikatives Handeln, so kann man ganz verkiirzt sagen, findet dann
statt, wenn Menschen — nicht nur zum Schein — Argumente austauschen, um
fraglich gewordene oder werdende Selbstverstindlichkeiten zu kliren.

Hier ist natiirlich nicht der Platz, um das gesamte Theoriegebiude in
all seinen Dimensionen zu beschreiben. Vielmehr sollen entlang der Fra-
gestellungen und Probleme, die sich im Verlauf der Geschichte der Argu-
mentationstheorie ergeben haben, die Losungsvorschlige und Beitrage der
»Theorie des kommunikativen Handelns« dargestellt werden. Dabei kann die
Theorie als eine Art Knotenpunkt angesehen werden. Sie verdankt der Argu-
mentationstheorie und der Sprechakttheorie nicht nur ganz wesentliche Im-

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

pulse, diese Theorien werden auch verwendet, weiterentwickelt und modifi-
ziert. Aufgrund des Einfiigens der argumentationstheoretischen Elemente in
ein umfassenderes Theoriegebiude, das nicht nur Argumentations-, Ratio-
nalitits- und Erkenntnistheorie zusammenbringen mdchte, sondern eben-
so System- und Handlungstheorie, und das seine Anwendungsfelder in der
Gesellschaftstheorie, der Diskursethik und in Konzepten deliberativer Politik
sucht, gibt die Theorie von Habermas wiederum wichtige Anregungen an die
Argumentationstheorie zuriick.

Gleichzeitig muss man beriicksichtigen, dass Habermas’ Theorie keine
Weiterentwicklung der Argumentationstheorie, sondern eine Diskurstheo-
rie ist. Wihrend die Argumentationstheorie sich mit Alltagskommunikation
beschiftigt, ist die Diskurstheorie daran interessiert, einen Spezialfall der
Argumentation, den Diskurs, auf den Begriff zu bringen. In diesem werden
die Gegenstinde sprachlichen Handelns Thema, sie werden explizit und von
ihrer Einbettung in konkrete Interaktionen abgeldst. Die Anstrengung der
Diskurstheorie zielt darauf ab, zwischen faktisch stattfindenden Diskursen
im Alltag und den idealisierten Bedingungen eines rationalen, herrschafts-
freien Diskurses begriffliche Briicken zu schlagen.

Im Folgenden wird die »Theorie des kommunikativen Handelns« entlang
der Linie Argumentationstheorie — Rationalititstheorie dargestellt:

a) Lebenswelt und Argument

b) Normativitit der Theorie

¢) Toulmin: feldspezifische oder iibergreifende Rationalitit?

d) Perelman und Olbrechts-Tyteca: »auditoire universel« oder ideale Kom-
munikationsgemeinschaft?

e) Austin: Effekte von Sprechakten (Perlokutionen) als strategisch verfolgte
Ziele?

f) Geltungskriterien rationaler Argumentation

@) Satz, Behauptung, Aussage

a) Lebenswelt und Argument

>Lebenswelt« ist bei Habermas ein vielschichtiger Begriff, da er ihn einerseits
rationalititstheoretisch in der Argumentationstheorie verankert, anderer-
seits gesellschaftstheoretisch dem System gegeniiberstellt. In Bezug auf die
Argumentationstheorie ist die Lebenswelt ein Bereich geteilter Selbstver-
stindlichkeiten. Diese Selbstverstindlichkeiten spielen deshalb eine zentrale

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

251


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252

[I — Die Wahrheit

Rolle, weil — wie wir gesehen haben — ein Argument darin besteht, Fragliches
mit Hilfe von Geltendem in Geltendes zu tiberfithren. Die Argumentation
ruht also immer auf einer geteilten Welterklirung auf, die sie als Nahrbo-
den braucht, und nur ein kleiner Teil davon wird in Frage gestellt, der Kritik
unterzogen und dann argumentativ verhandelt. Diesen Bodensatz geteilter
Welterklirung bezeichnet Habermas in Anlehnung an Husserl und Schiitz als
Lebenswelt?*:

»Indem sich Sprecher und Hérer frontal miteinander Gber etwas in einer Welt verstan-
digen, bewegen sie sich innerhalb des Horizonts ihrer gemeinsamen Lebenswelt; die
bleibt den Beteiligten als ein intuitiv gewuBter, unproblematischer und unzerlegbarer
holistischer Hintergrund im Riicken. [...] Die Lebenswelt kann nur a tergo eingese-
hen werden. Aus der frontalen Perspektive der verstandigungsorientiert handelnden
Subjekte selber muB sich die immer nur mitgegebene Lebenswelt der Thematisierung
entziehen.« (Habermas 1988b, 348 ff.)

Fiir Habermas ist die Lebenswelt »der transzendentale Ort, an dem sich Spre-
cher und Horer begegnen; wo sie reziprok den Anspruch erheben kénnen,
daR ihre Auferungen mit der Welt [...] zusammenpassen; und wo sie diese
Geltungsanspriiche kritisieren und bestitigen, ihren Dissens austragen und
Einverstindnis erzielen konnen.« (Habermas 1988a [1981], Bd. 2, 192)

Es sind also stets nur Bruchstiicke aus der geteilten, prireflexiven Le-
benswelt, die thematisiert und in Frage gestellt werden und dann in einer
Argumentation der Reflexion und - im Idealfall - einer rationalen Verstin-
digung zugefiithrt werden. Die Argumentation ist dabei die Vorstufe zum
Diskurs, einer offentlichen, institutionell ausgestalteten und gerahmten
Argumentationsveranstaltung, wenn man so will, deren Spezifikum darin

232 Allgemein wird eher angezweifelt, dass Habermas’ Lebensweltbegriff viel mit dem von
Schiitz zu tun hat. Zur Differenz zwischen dem Lebensweltbegriff von Schiitz und Ha-
bermas vgl. Schnadelbach (1982); Alexander (1986). Knoblauch (2009) kritisiert Haber-
mas’ Lebensweltbegriff, er sei nicht kommunikativ strukturiert. Letzteres ist wohl ein
Missverstandnis, das aus den unterschiedlichen Begriffen kommunikativen Handelns in
der Wissenssoziologie und bei Habermas resultiert: Im Sinne des wissenssoziologischen
Kommunikationsbegriffs ist die Lebenswelt auch bei Habermas selbstverstindlich Er-
gebnis und Ort der Kommunikation, nur fiir den kommunikativ Handelnden befindet sie
sich im Riicken und kann daher nicht im Sinne des Diskursbegriffs gleichzeitig Thema
werden.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

besteht, dass sie handlungsentlastet abliuft. Wihrend die alltigliche Argu-
mentation Habermas zufolge der Handlungskoordination dient, lost sich der
Diskurs von dieser pragmatischen Fessel und dient der reinen Klirung von
Geltungsfragen.

b) Normativitat der Theorie

Ohne an dieser Stelle in die Details der Theorie eintauchen zu wollen, kann
festgehalten werden, dass der Begrift des kommunikativen Handelns bei Ha-
bermas ein theoretisch scharf abgegrenzter, in der Praxis nur als Mischform
vorkommender, empirisch kaum operationalisierbarer, und vor allem ein eva-
luativer Begriff ist, mit dessen Hilfe sich verstindigungsorientiertes Handeln
von anderen Formen des Handelns logisch unterscheiden lisst. Damit ist es
auch ein normativer Begriff. Normativ ist der Begriff im Sinne der Formulie-
rung in Kants kategorischem Imperativ: »Handle so, dafd Du die Menschheit,
sowohl in Deiner Person, als in der Person eines jeden andern, jederzeit zu-
gleich als Zweck, niemals blof3 als Mittel brauchest.« (Kant 1995 [1785], 61) Die
>Verwendung« anderer Personen als Mittel wire in der Terminologie Haber-
mas’ der strategische Umgang mit anderen. Als Zweck an sich selbst witrde man
andere im Modus der Verstindigungsorientierung begreifen.

Dieser normative Charakter der Theorie hat fiir viele empirisch for-
schende Soziologinnen einen abschreckenden Charakter. Dies nicht einmal
vorrangig, so scheint es mir, weil die komplexe Bestimmung kommunika-
tiven Handelns fur die Forschung schwer operationalisierbar ist.?* Viel-
mehr besteht ein allgemeines Misstrauen gegeniiber explizit normativen
Theoriemodellen,*** da man diesen unterstellt, sie wiirden verhindern, sich

233 Man findet gelegentlich Anwendungen, die nur sehr oberflichlich auf die »Theorie des
kommunikativen Handelns« zuriickgreifen und dabei die Intention verkehren: In Dis-
kussionsrunden wird untersucht, wer bereit war, sich von Argumenten (iberzeugen zu
lassen, und wer auf seinen Ansichten beharrte. Erstere gelten als offen fiir Argumente.
Nach Habermas lieRe sich ein evaluativer Maf3stab natiirlich nicht unabhangig von der
Qualitdt der Argumente festlegen. Fiir diskursive Praktiken aufgeschlossen ist derjeni-
ge, der sich von guten Argumenten iiberzeugen ldsst —und von schlechten nicht. Dazu
miisste man allerdings zunéachst die Qualitat der Argumente evaluieren.

234 Zugleich werden implizit normative Orientierungen heutzutage haufig den normativen
Vorstellungen der untersuchten Forschungssubjekte entnommen, beispielsweise tiber
den Import emischer Begrifflichkeiten mit implizit evaluativem Charakter. Dies konnte
auch mit den bisweilen scharf vorgetragenen Kolonialismusvorwiirfen gegeniiber So-
zialwissenschaftlerinnen zusammenhangen.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

253


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

[I — Die Wahrheit

unbefangen auf die Sache selbst einzulassen, und am Ende nur die eigenen
normativen Vorgaben reifizieren. Dem steht als Argument entgegen, dass
andernfalls zwar keine expliziten normativen Vorgaben reifiziert werden, al-
lerdings implizite, die sich auf diese Weise einer expliziten Kritik entziehen.

Dennoch ist vermutlich aus beiden genannten Griinden die »Theorie des
kommunikativen Handelns« in Deutschland weniger in der Soziologie re-
zipiert worden,” sondern deutlich stirker in der Politikwissenschaft, der
Rechtsphilosophie und der Ethik, wo normative Ansitze von Haus aus The-
ma sind.?*¢ Ich mochte — aus der Warte der Argumentationstheorie und im
Anschluss an Austin - die Unterscheidung in normative und deskriptive An-
sitze in Frage stellen. Zwar ist es auch innerhalb der Argumentationstheorie
iblich, die verschiedenen Ansitze in normative und deskriptive einzuteilen
(kritisch dazu Wohlrapp 2021 [2008], 495 ff.), aber diese Unterteilung wirkt
kiinstlich und lasst sich iiberzeugender als ein Unterschied im jeweiligen
Interessenschwerpunkt der Forscher (oder Theoretikerinnen) darstellen, als
dass ein definierter Unterschied zwischen Theorien oder Schulen sich an die-
sem Gesichtspunkt festmachen liefRe.

c) Feldspezifische oder {ibergreifende Rationalitat

Bei Toulmin haben wir gesehen, dass er sein Modell am juristischen Diskurs
entwickelt und spiter auf andere Felder ausdehnt. Habermas, der daran in-
teressiert ist, mit seiner Theorie allgemeine Rationalititsstandards aufzu-
decken, die nicht in eine Vielfalt von feldspezifischen Rationalititen mit je
eigenen Standards zerfallen, sieht bei Toulmin eine Doppeldeutigkeit der
Argumentation, da dieser sein Programm »in der Weise aus[fithrt], daf} er
aus den feldabhingigen Argumentationsweisen stets dasselbe Argumenta-
tionsschema herauspripariert« (Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 59). Deshalb

235 Einen neuen Versuch, die »Theorie des kommunikativen Handelns« explizit fiir die So-
ziologie fruchtbar zu machen, unternimmt Fabian Anicker (2019), allerdings —soweit ich
sehen kann —unter Elimination der normativen Implikationen.

(&)}

236 Eine Zeitlang gab es auch Versuche, die »Theorie des kommunikativen Handelns«in der
Padagogik und Sozialpddagogik zu rezipieren, was aber am metatheoretischen Charak-
ter der Diskurstheorie scheitert, fiir die Sozialisation zwar einen elementaren Baustein
als Fundamentder Lebenswelt darstellt, die pidagogisches Handeln aber nichtals ratio-
nales zu fassen vermag, da es weder mit therapeutischer Kritik zusammenfallt noch als
praktischer Diskurs sich begreifen ldsst. Pidagogische Praxis bleibt unweigerlich an die

Lebenswelt zuriickgebunden (vgl. Kelle 1992; Rahmstorf1997).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

konnten die fiinf von Toulmin herausgearbeiteten Argumentationsfelder als
»institutionelle Ausdifferenzierung eines allgemeinen konzeptuellen Rah-
mens fiir Argumentationen« (ebd.) verstanden werden, also als universalis-
tische Konzeption. Habermas merkt an, dass dem eine explizit antiuniversa-
listische Haltung entgegensteht, die Toulmin andernorts einnimmt. Dieser
verortet das Universalistische in der formalen Struktur einer Argumentation, das
Feldspezifische allerdings in den jeweils herausgebildeten Standards der Evalua-
tion (»criteria«) einer Argumentation. Man kénnte also, salopp gesagt, mit
Toulmin anhand universal giiltiger formaler Kriterien feststellen, ob etwas
ein Argument ist, aber nur feldabhingig beurteilen, ob es ein gutes (oder an-
gemessenes) Argument ist.

Habermas kommt genau auf diesen Punkt zuriick, wenn er sich mit Toul-
mins Konzept des »Standpunktes der Unparteilichkeit« auseinandersetzt
und feststellt: »Diese Unparteilichkeit lisst sich am Aufbau der verwendeten
Argumente nicht ablesen, sondern nur anhand der Bedingungen der diskur-
siven Einldsung von Geltungsanspriichen kliren« (ebd. 61). Diese »Bedingun-
gen der diskursiven Einlésung von Geltungsanspriichen« sind die Standards,
von denen Toulmin spricht, die sich nur aus dem Ziel der jeweiligen Unter-
nehmung ergeben. Toulmin vermittelt in seinem Ansatz zwischen Relativis-
mus und Universalismus:

»Wenn wir Kategorialausdriicke wie Wissenschaft und Recht verwenden, so meinen
wir damit weder die zeitlose Verfolgung abstrakter Ideale, die unabhangig von unse-
rem sich wandelnden Versténdnis der jeweiligen Bedirfnisse und Probleme der Men-
schen zu definieren wéren, noch auch das, was die Menschen in irgendeinem Milieu
zuféllig >Wissenschaft< oder >Recht< nennen. Vielmehr arbeiten wir mit bestimmten
allgemeinen, >offenen< und historisch wandelbaren Vorstellungen davon, was wissen-
schaftliche und juristische Unternehmungen leisten sollen.« (Toulmin 1978 [engl. 1972]
575 f.; Hervarhebung im Original)

Habermas erkennt diese Orientierung am Ziel der jeweiligen Institutionen
—an dem, was diese »leisten sollen« — an und teilt auch die Intention Toulmins,
diese Standards nicht a priori festzulegen, sondern aus der Entwicklungs-
geschichte der Institutionen heraus zu rekonstruieren. Problematisch ist fir
Habermas allerdings die Einteilung in finf grundlegende Felder mit je eige-
nen Standards oder Evaluationskriterien, da Toulmin hier »konventionelle,
von Handlungskontexten abhingige Anspriiche nicht deutlich von universel-

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

255


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

[I — Die Wahrheit

len Geltungsanspriichen trennt« (Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 62). Er schligt
daher vor, die Theorie Toulmins in der Form weiterzuentwickeln, dass die
Geltungsanspriiche sich nicht nach historisch herausgebildeten Institutionen
ausrichten, sondern nach den ihnen zugrundeliegenden, so Habermas, uni-
versellen Geltungsanspriichen, die sich aus den vier moglichen Weltbeziigen
ergeben: Wahrheit, Richtigkeit, Wahrhaftigkeit und Verstindlichkeit (bzw.
Wohlgeformtheit) (vgl. Abb. 15). Diese beziehen sich auf die physische Welt, die
soziale Welt, die subjektive Welt oder wie das letzte Kriterium auf die Kommu-
nikation selbst.

Es kann hier nicht darum gehen, die Weltentheorie, die Habermas von
Popper adaptiert und modifiziert, ausfithrlich zu referieren oder gar einer
kritischen Analyse zu unterziehen. Beides ist bereits in vielfiltiger Weise ge-
schehen. So verteidigt Goodnight (1993) beispielsweise Toulmins Feldtheorie
gegen Habermas’ Einteilung.

Realitits- Erscheinungs- implizite allgemeine
bereiche form der Geltungs- Funktionen der
Realititsbeziige anspriiche Sprechhandlung
duflere Natur Objektivitit Wahrheit Darstellung
von Sachverhalten
Gesellschaft Normativitit Richtigkeit Herstellung von
interpersonalen
Beziehungen
innere Natur Subjektivitit Wahrhaftigkeit Ausdruck von
subjektiven
Erlebnissen
Sprache Intersubjektivitit ~ Verstandlichkeit -—-

Abb. 15: Das universalpragmatische Sprachmodell nach Habermas

Habermas legt dabei ein zweidimensionales Schema zugrunde, einerseits
die vier Weltbeziige, andererseits die beiden Formen instrumentellen und
kommunikativen Interagierens (siehe Abb. 16). Der instrumentelle Umgang
mit Anderen heif3t »strategisch«, er behandelt andere Menschen nicht wie
Subjekte, die selbst in eine sprachliche Interaktion eintreten, sondern wie
Objekte.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Abb. 16: Handlungstypen nach Habermas

Interessant ist an dieser Stelle die Einordnung, die Habermas fiir das juristi-
sche Feld vornimmyt, welches ja den Ausgangspunkt fir die Argumentations-
theorie Toulmins und auch fiir die Nouvelle Rhétorique darstellt:

»Die Argumentation vor Gericht unterscheidet sich (wie andere Arten juristischer Dis-
kussion, z.B. richterliche Beratungen, dogmatische Erdrterungen, Gesetzeskommenta-
re usw.) von allgemeinen praktischen Diskursen durch die Bindung ans geltende Recht,
auch durch spezielle Beschrankungen einer Prozessordnung, die dem Erfordernis
einer autorisierten Entscheidung und der Erfolgsorientierung der streitenden Parteien
Rechnung tragen.« (Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 61f.) 2%

237 Von Habermas‘ Argumentation etwas abweichend, argumentiert Knoblauch, ganz
grundsatzlich gegen die Verallgemeinerung institutionalisierter Argumentation, wie
jenerim Gerichtssaal (aber auch im wissenschaftlichen Seminarund im Parlament), weil
in diesen »der Prozess der argumentativen Kommunikation ganz gezielt geregelt wird
(und von Neophyten entsprechend erlernt werden muss). [..] In all diesen Situationen
istdas>Problems, das Thema des Gesprachs, schon gestellt; selbst die Verfahren des Ge-
spréchs sind institutionell geregelt, Opponenten und Koalitionen stehen durch Rollen-
zuschreibungen meist schon vorab fest, zuweilen sind hitzige Kontroversen eingeplant,
die von dafiir vorgesehenen Diskussionsleitern, die iber ein mehr oder weniger grofies
Sanktionspotential verfiigen, geziigelt oder in Szene gesetzt werden.« (Knoblauch 2009,
152). Aus seiner Sicht ist es »mehr als fraglich, ob diese speziell und mit hohem institu-
tionellen Aufwand geregelten Kommunikationsformen als Grundmuster fiir weniger

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

257


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

[I — Die Wahrheit

In einer Fuldnote weist Habermas darauf hin, dass diese Tatsache ihn zu-
nichst »dazu bewogen [habe], Gerichtsverhandlungen als strategisches Han-
deln zu konzipieren«. Robert Alexy (1978) habe ihn unterdessen iiberzeugt, so
fahrt er fort, »dass juristische Argumentationen in all ihren institutionellen
Auspragungen als Sonderfall praktischer Diskurse begriffen werden miis-
sen.« (Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 62)

Da strategisches vs. kommunikatives Handeln die zentrale grundbegrift-
liche Unterscheidung von Habermas’ Theoriegebiude darstellt, muss man
sich fragen, was diese konzeptuelle Verschiebung der Einordnung des Rechts-
systems bedeutet. Sie ist insbesondere fiir die Einordnung der Diskurse auf
den DiskuUssIONSSEITEN der Wikipedia relevant und wird daher am Ende der
Arbeit noch einmal erortert (siehe S. S. 293).

Ubereinstimmung mit Toulmin findet sich bei Habermas in der Feststel-
lung, dass sich die unparteiische Beurteilung einer Argumentation (falls es
so etwas gibt) nur aus der Teilnehmerperspektive vornehmen lasst, dass es
hier also keine Auenperspektive gibt, im Sinne einer freischwebenden In-
tellektuellen oder im Sinne einer analytischen Beobachterperspektive, die es
vermag, aufgrund von formalen Kriterien nach Typen, Gattungen oder Stan-
dards der Wohlgeformtheit, Kohirenz und Konsistenz ein verniinftiges Ar-
gument von einem unverniinftigen zu unterscheiden. Dies gelingt nur dem-
jenigen, der sich auf die Inhalte der Argumentation selbst einlisst.

Ein weiterer Punkt, den ich bei Toulmin dargestellt hatte, ist die Ein-
schitzung von Argumentationen als gut, weil sie sich bewihren, das heiflt
sich faktisch bewihren, oder weil sie sich in Folge einer begriindeten Bewertung
bewihren. Habermas nimmt zu dieser Frage in seinen »Entgegnungen« von
1986 direkt Stellung:

»Ich verstehe die Diskurstheorie der Wahrheit so, daB sie den diskursiv erzielten
Konsens nicht (wie einige meiner friiheren Formulierungen besagen) als Wahrheits-
kriterium auszeichnen soll; vielmehr soll sie anhand der diskursiven Einldsung von
Geltungsanspriichen den Sinn jenes Momentes von Unbedingtheit erklaren, das wir
intuitiv mit dem Begriff Wahrheit verbinden.« (Habermas 1986, 352)

geregelte Kommunikationsprozesse angesehen werden kénnen« (ebd. 210). Insofern
Habermas’ Theorie wohl auf die Analyse institutionalisierter Diskurse und weniger auf
die von Alltagskommunikation zielt, trifft diese Kritik nicht die »Theorie des kommuni-
kativen Handelns«. In dieser nimmt Habermas (zunachst) gerade die Argumentationen
im Gerichtssaal vom kommunikativen Handeln aus.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Er zitiert an dieser Stelle Albrecht Wellmer mit der Formulierung:

»Zur ldee der Wahrheit gehdrt, daB es gegen das, was wir jetzt als wahr einsehen,
auch in Zukunft keine triftigen Gegenargumente geben wird [ ...]. In diesem Sinn 148t
sich leicht zugestehen, daB die Unterstellung einer »idealen Sprechsituation< ebenso
wie die Antizipation eines infiniten Konsenses in jedem (tatsachlich) diskursiv herbei-
gefiihrten Konsens wirksam ist.« (Wellmer zitiert nach ebd.)

Die interessante Sequenz in diesem Satz ist die Frage nach der Wirksambkeit.
Wirksam im Sinne von »voll umfinglich wirksam«? Das kann nicht gemeint
sein, denn dann wire jeder tatsichlich diskursiv herbeigefithrte Konsens
auch ein rationaler. Hier muss also von wirksam im Sinne von »mit wirksam«
die Rede sein, sofern nicht mit dem Attribut »diskursiv herbeigefithrt« all
jene Konsense ausgeschlossen werden, die eben nicht dem Vorgriff auf eine
ideale Sprechsituation entsprechen, also alle. Die Behauptung lautet deshalb
vermutlich: Wir greifen in unserer Kommunikation mit anderen aufgrund
der Prisuppositionen, die wir in der Kommunikation immer schon machen,
auf besagte ideale Sprechsituation vor, und diese wirkt damit in die faktische
Konsensbildung hinein, ohne dass der Konsens bereits vollstindig auf der
Basis einer solchen zustande gekommen wire.

Damit wird Toulmins Doppeldeutigkeit, dass Argumente sich behaupten
miissen, um zu gelten, und zwar zugleich faktisch und rational bzw. faktisch,
weil sie rational sind, weder iiberwunden noch nach einer Seite aufgelost.
Dies ist auch wohl gar nicht méglich, weil der »Gerichtshof der Vernunft«
(Kant) sowohl tatsdchlich tagen muss (weil er ein Gerichtshof ist) als auch ver-
niinftig sein muss (weil er ohne Kriterien, nach denen er entscheidet, kein
Gerichtshof wire), als auch erst in (unbestimmter) Zukunft tagen kann (weil
Gerichte immer nach der Tat tagen). Es ist also eher Habermas’ Verdienst,
die Idee dieses Gerichtshofes als ideale Sprechsituation sprachphilosophisch
gewendet, konkret unter Beriicksichtigung einer Vielzahl wissenschaftli-
cher und philosophischer Erkenntnisse ausformuliert und in ein komplexes
System integriert zu haben, als dass er eine biindige Losung auf der Ebene
dieser Fragestellung prisentieren konnte. So bleibt denn nicht nur die von
ihm zitierte Passage Wellmers — im Vergleich zu den sonst sehr scharf und
entlang kategorischer Unterscheidungslinien gezogenen Begriindungen —
ungewohnlich opak, auch das darauffolgende Fazit ist eher austarierend als
kategorisch formuliert: »Die Theorie des kommunikativen Handelns verhilt

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

259


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

[I — Die Wahrheit

sich abwiegelnd zu iiberzogenen transzendentalen Begriindungsforderun-
gen; andererseits iibernimmt sie gegeniiber den schmichtigen Primissen
des Empirismus die Rolle des Aufwieglers.« (Habermas 1986, 353)

Einen dialektischen Vernunftbegriff, der auf die verniinftige Einrichtung
des Ganzen zielt, wie ihn Adorno vor Augen hatte (siehe S. 224) und den
Schnidelbach gegen den formalistischen Rationalititsbegriff des Diskurses
noch verteidigen mochte, hilt Habermas ohnehin fiir nicht mehr zu ret-
ten. Er gilt ihm als »bewusstseinsphilosophisch, also vor die Erkenntnisse
Wittgensteins und die Konsequenzen, die in der Sprechakt- und Argumen-
tationstheorie daraus gezogen wurden, also vor die pragmatische Wende zu-
riickgehend. Dennoch kann man vielleicht sagen, dass auch in Habermas'
diskurstheoretisch gewendetem Rationalititskonzept noch ein vages, sub-
jektiviertes, Gliicksversprechen steckt: Wer strategisch handelt, kann verlie-
ren; wer kommunikativ handelt, kann lediglich scheitern.

d) Perelman und Olbrechts-Tyteca: »auditoire universel«

Wir haben im Kapitel tiber die Nouvelle Rhétorique gesehen, wie der Horer
und die Verallgemeinerung des Horers im Schema des »auditoire universel«
durch den logischen Mechanismus der »adaptation a l'auditoire« einen er-
kenntnistheoretischen Status bekommt. Diese nicht psychologisch, sondern
logisch zu verstehende Anpassung oder »adaptations, die eben vor allem
sAusrichtung auf< meint, nimmt die Horerin als wesentliches Moment in
die Theorie hinein. Insofern in der Argumentation das Fragliche nur durch
Geltendes in Geltendes iiberfithrt werden kann, steht die Horerin, die wir in
einer anderen Theoriesprache als >Adressatin< bezeichnen wiirden, stellver-
tretend fiir den Wissenshintergrund des Publikums, an das sich eine Argu-
mentation richtet. Damit erkennen wir auch die Bedeutung des »auditoire
universel« fir den Anschluss der Argumentationstheorie an die Rationali-
titstheorie, denn nur wenn sich ein Argument an alle Menschen richtet, be-
kommt es jene universell giiltige Kraft, die der Vernunft oder Rationalitit
zugesprochen wird, solange wir davon ausgehen, dass es Vernunft genauso
wenig im Plural gibt wie die Wirklichkeit, also weder »alternative Verniinfte«
noch »alternative Wirklichkeiten« zur Verfiigung stehen.

Das »auditoire universel« hat also durchaus strukturanaloge Ziige zum
Konzept der idealen Sprechsituation bei Jirgen Habermas, auch wenn die
Konzeption als Horerschaft in eine ganz andere Richtung zu weisen scheint.
Ein Problem dieses Konzeptes ist, wie bereits erwihnt, die asymmetrische

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Rollenverteilung. Das Publikum ist in der Rolle des Horers passiv gedacht,
also nicht widerstindig und widersprechend, bestenfalls kritisch priifend.
Das von Toulmin hervorgehobene Moment, dass ein Argument sich bewih-
ren muss, dass es der Kritik standhalten muss, scheint in dialogischen Kons-
truktionen besser aufgehoben, obschon sich ein universelles Publikum in der
Vorstellungswelt der einzelnen Sprecherin wohl einfacher imaginieren ldsst
als eine universelle Kritik oder ein universell formulierter, das heif3t von je-
dem Einzelnen zum Ausdruck gebrachter Widerspruch.

Habermas modifiziert daher Perelmans Konzept mit Hilfe von Meads
Idee des allgemeinen Anderen, sodass aus dem universellen Publikum die
universelle Kommunikationsgemeinschaft wird. Wir haben im Schema zu Ha-
bermas’ Theorie gesehen, dass er mit der Auszeichnung dieser universellen
Kommunikationsgemeinschaft als ideale Sprechsituation die Ebene des
Prozesses einer Argumentation anspricht, die mit der pragmatischen, also
der Handlungsebene des kommunikativen Handelns zusammenfillt (sie-
he S. 266 Abb. 17). Auf diesem theoretischen Niveau wiederholt Habermas
auch die doppelte Fundamentierung des Diskurses als ideale Konstruktion
und faktische Veranstaltung, die bereits in Toulmins Formulierung zum Aus-
druck kommt, dass Argumente der Kritik standhalten miissen:

»Wohl kann Ego die Einstellung von Alter, die dieser in der Rolle eines Argumenta-
tionsteilnehmers ihm gegendber einnimmt, antizipieren; dadurch gewinnt der kom-
munikativ Handelnde, wie wir gesehen haben, ein reflektiertes Verhaltnis zu sich. Ego
kann sogar versuchen, sich den Ablauf einer moralischen Argumentation im Kreise der
jeweils Betroffenen vorzustellen - aber deren Resultat vermag er nicht mit Sicherheit
vorauszusehen. Der Entwurf einer idealen Kommunikationsgemeinschaft dient deshalb
als Leitfaden fir die Einrichtung von Diskursen, die tatsachlich durchgefihrt werden
missen und nicht durch monologisierte Scheindialoge ersetzt werden kénnen.«
(Habermas 1988a [1981], Bd. 2, 145; Hervorhebungen im Original)

e) Austin: Effekte als strategisch verfolgte Ziele?

In Bezug auf die Sprechakttheorie ist es Habermas’ Absicht, »Austins Unter-
scheidung zwischen illokutionidren und perlokutioniren Akten fir die Ab-
grenzung verstindigungsorientierter von erfolgsorientierten Handlungen
fruchtbar [zu] machen« (ebd. Bd. 1, 377). Bei niherer Betrachtung der Aus-
fithrungen zu diesem Punkt muss man feststellen, dass Habermas versucht,
das verstindigungsorientierte Handeln mit den Illokutionen und das strate-

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

261


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

[I — Die Wahrheit

gische mit den Perlokutionen zu identifizieren. Was auf den ersten Blick wie
eine genial einfache Adaption von Austins Sprechakttheorie fiir die Absicht
der »Theorie des kommunikativen Handelns« wirkt, um den Begriff des kom-
munikativen Handelns trennscharf von jenem des strategischen Handelns
abzugrenzen, ohne dies in einer psychologistischen, intentionalistischen
oder gar plump normativen Weise zu bewerkstelligen, stiftet auf den zweiten
Blick Verwirrung. In Folge der Verkniipfung von Perlokutionen mit strategi-
schem Handeln muss Habermas unterstellen, dass diese nicht offen gedufiert
werden:

»Ein teleologisch handelnder Sprecher muss sein illokutionéres Ziel, daB der Horer
das Gesagte versteht und die mit der Annahme des Sprechaktangebots verbundene
Verpflichtung eingeht, erreichen, ohne daB er sein perlokutionares Ziel verrat. Dieser
Vorbehalt verleiht Perlokutionen den eigentimlich asymmetrischen Charakter von
verdeckt strategischen Handlungen.« (Ebd. 395)

Irritierend ist dabei, dass Habermas die Verwendung von perlokutioniren
Effekten fiir strategische Ziele nicht als Spezialfall der Perlokution konstru-
iert, sondern als der Logik der Perlokution inhirent:

»Perlokutiondre Effekte kénnen mit Hilfe von Sprechhandlungen nur dann erzielt
werden, wenn diese als Mittel in teleologische, am Erfolg orientierte Handlungen ein-
bezogen werden. Perlokutiondre Effekte sind ein Anzeichen fiir die Integration von
Sprechhandlungen in Zusammenhange strategischer Interaktion.« (Ebd. 393 f.)

Erinnern wir uns an die Beispiele, die Austin selbst gegeben hat: »jemanden
tadeln« (oder loben) ist eine Illokution, »jemanden aufmuntern« kann nur als
Perlokution verstanden werden. Als Diskriminierungskriterium gilt hier die
einfache Regel, die auch Habermas an dieser Stelle erwihnt: indem verweist
auf eine Illokution, dadurch dass auf eine Perlokution. (siehe S. 241) Im Bei-
spiel konnen wir sagen: »Ich habe ihn gelobt, indem ich ihm gesagt habe, wie
gut sein Vortrag war, oder: »Dadurch, dass wir ihn alle gelobt haben, haben
wir ihn etwas aufgemuntert«. Es ist nicht ersichtlich, weshalb die zweite Aus-
sage im Gegensatz zur ersten strategisch sein sollte und dabei auch noch die
Intention (den anderen aufzumuntern) verdeckt auftreten sollte.

Habermas problematisiert an Austins Ansatz, dass dieser die Illokutionen
an gesellschaftliche Institutionen binde — analog zu seiner Kritik an Toulmin.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Die Verkniipfung kategorialer Unterscheidungen an gesellschaftlich-histo-
risch kontingente Institutionen ist fiir eine universalistische Theorie prob-
lematisch. Aber in diesem Fall scheint die universalistische Reformulierung
nicht so recht zu gelingen. Habermas unterstellt Austin offensichtlich einen
engen soziologischen Institutionsbegriff, wenn er meint, diese Verkniipfung
gelte nur fir Ernennungen, Taufen, EheschlieRungen und so weiter. Die Bei-
spiele, die Austin selbst wihlt, zeigen aber, dass dieser wohl auch Griifien,
Tadeln, Loben und so weiter als gesellschaftlich etablierte Institutionen an-
sieht. Noch schwieriger werden aber Habermas’ Bemithungen, wenn er ver-
sucht, die Differenz nicht als analytische Unterscheidung in ein und demsel-
ben Sprechakt zu betrachten, sondern als empirische Differenz verstanden
wissen will, anhand derer man strategische und kommunikative Sprechak-
te eindeutig trennen kénne. Damit scheint er eher Searles Umdeutung von
Austins Theorie zu folgen, deren Problematik ich oben aufgezeigt habe (sieche
S. 244). Die analytische Trennung zwischen Aussagen (Propositionen), Wir-
kungen und Effekten innerhalb eines jeden Sprechaktes verschwimmt zur
Unterscheidung verschiedener Sprechakttypen, konstativen und performa-
tiven, die Austin aus gutem Grund verworfen hatte Die Schwierigkeiten, die
sich durch Habermas’ Neuinterpretation von Austins Theorie ergeben, sind
vielfach thematisiert und kritisiert worden, so von Ernst Tugendhat (1985),
Jeffrey Alexander (1986), Giinter Dux (1986) und anderen, was Habermas letzt-
lich dazu bewogen hat, seine Terminologie zu revidieren, ohne sie jedoch
vollstindig auf Austins Lesart zuriickzufiihren. Er sieht sich genétigt,

»innerhalb der Klasse der perlokutionaren Effekte eine Unterscheidung vorzunehmen:
zwischen Effekten, die sich im Zuge der interaktionsfolgenrelevanten Verbindlichkei-
ten aus dem semantischen Gehalt des Gesagten ergeben, und solchen Effekten, die
sich unabhéngig von grammatisch geregelten Zusammenhangen kontingent einstel-
len. Korrigieren mdchte ich den Fehler, diese bedeutungstheoretische Unterscheidung
mit der handlungstheoretischen Unterscheidung zwischen strategisch und nicht stra-
tegisch bezweckten perlokutionaren Effekten gleichgesetzt zu haben.«

(Habermas 1986, 363)

Ohne weitere Begriindung betont er im Folgenden, »dass die Unterscheidung
zwischen kommunikativem und strategischem Handeln von dieser Revision
nicht betroffen wird.« (Ebd.) Damit liegen nunmehr zur Sprechakttheorie
vier unterschiedliche Verwendungen der Begriffe >lokutionirs, »illokutiondr<

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

263


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

[I — Die Wahrheit

und >perlokutiondr« vor, Austins urspriingliche, diejenige vom spiteren Se-
arle, die Verwendung in der »Theorie des kommunikativen Handelns« und
die revidierte Version davon. Da im Ubrigen auch mit der terminologischen
Revision noch nicht alle Bedenken, wie sie beispielsweise von Jeffrey Alexan-
der gedufiert wurden, aus dem Weg gerdumt sind, scheint es angemessen,
im Weiteren nicht nur die von Austin eingefithrte Begrifflichkeit zu vermei-
den, sofern damit nicht Austins Theorie selbst gemeint ist, sondern auch die
sprachtheoretische Grundlegung der Diskurstheorie weniger an Interak-
tionstypen als an Interaktionsregeln zu orientieren. Dies unternimmt Alexy,
wenn er in der Replik auf Einwinde zu seiner Diskurstheorie des Rechts zwi-
schen Erfolgsbedingungen und Spielbedingungen unterscheidet (Alexy 1991
[1978] / siehe auch S. 317). Die Unterscheidung zwischen strategischem und
kommunikativem Handeln wird damit nicht hinfillig, sie entspricht der Dif-
ferenz zwischen Erfolgsbedingungen und Spielbedingungen. Da der Ansatz
von Alexy in Bezug auf die Wikipedia eher fruchtbar gemacht werden kann
als jener von Habermas, widme ich Alexy ein eigenes Kapitel.

f) Geltungskriterien rationaler Argumentation. Zusammenfassung

Wir haben gesehen, dass Toulmin eine doppeldeutige Formulierung verwen-
det, wenn er sagt, Argumente miissten der Kritik standhalten, weil unklar ist,
ob er »faktisch standhalten« oder »aus guten Griinden standhalten« meint.
Natitrlich will Toulmin, dass Argumente aus Griinden der Kritik standhalten,
vielleicht auch aus guten. Aber wir haben auch gesehen, dass das Kriterium,
welches ein Argument als solches auszeichnet, ein anderes ist als jenes, was
dieses als ein gutes ausweist. Habermas ersetzt diese zwei Ebenen, die for-
male, die eine Argumentation umschreibt, und die inhaltliche, welche die
Standards oder »criteria« guter Argumentation festhilt, durch drei Ebenen,
die er mit Aristoteles als Logik, Dialektik und Rhetorik bezeichnet (siehe
S. 219) und zugleich den Ebenen der Logik, Semantik und Pragmatik zu-
schreibt. Die logische Ebene ist jene, die wir als die Ebene des Arguments
kennen, an der tblicherweise die Giiltigkeit von Argumenten festgemacht
wird. Habermas bezeichnet sie als Ebene des Produktes. Als zweite Ebene ist
fir Habermas die Pragmatik, also die Handlungsebene, relevant, jene Ebene
der Interaktion zwischen Subjekten, die erst mit der Sprechakttheorie Aus-
tins kommunikationstheoretisch systematisch beschrieben wird. Habermas
bezeichnet diese als die Ebene der Prozedur. In der Sprachphilosophie ge-
winnen wir die Semantik, die Lehre der Bedeutung von Aussagen, als episte-

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

mologisch relevante Ebene hinzu, die Habermas als die Ebene des Prozesses
bezeichnet. Es ist die Ebene des Diskurses, der nach semantischen Regeln
erfolgt, die auf das jeweilige Feld verweisen. Im folgenden Schaubild sind die
von Habermas beschriebenen Ebenen und ihre Beziige iibersichtlich darge-
stellt. Dabei ist zu betonen, dass Habermas das Auseinanderziehen der drei
analytischen Ebenen nicht fiir méglich hilt.?*® Insbesondere verweist die
ideale Sprechsituation auf die Pragmatik einer handlungsentlasteten und
von Machtbeziehungen befreiten Interaktion. Das eine ldsst sich ohne das
andere nicht denken.

238 »Interessanterweise zeigt sich jedoch bei dem Versuch, die entsprechenden argumen-
tationstheoretischen Grundbegriffe zu analysieren, [..] dafk sich die Trennung der drei
analytischen Ebenen nicht aufrechterhalten [aRt.« (Habermas1988a [1981], Bd. 1, 50)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

265


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die Wahrheit

266

JpunJg apuabnaziagn
Ua3eydsuabig
J9y3sisul3ul
punibjne Jnu

syanidsuesbuni|sn
Saula BuNsQ|uIg AISINYSIP

S3SSIUPUBISIIAUIF USIIIAIIOW

n
[BUOIIRJ S3UIS BuNn|31zZi] 1iseuIsbunpuey

SWN1J0}IPNY UI|ESIAAIUN

puemz UoA 134
SauUI bunwiwiisnz z o4

174 ARds

uayanJdsuesbunijag

y1bojsuoiieluawnbiy UoA Bunso[uIg Pnpoud 31607
yewbeid uoINeslu| Inpazo.d IBReIQ
NI11UBWIAS UOIBYIUNWIWOY $592044 $14019uY

(sSR10151Y)
ElVEDE| o4 bunqRiypswn  usudizsig
3Y2S1I0}SIH

Abb. 17: Diagramm erstellt anhand Habermas (1988a [1981], Bd. 1, 47-50)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢



https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Habermas erldutert die Zusammenhinge mit folgenden Formulierungen:

— Prozess

»Als Prozess betrachtet, handelt es sich um eine unwahrscheinliche, weil idealen Be-
dingungen hinreichend angenaherte Form der Kommunikation. In dieser Hinsicht habe
ich versucht, die allgemeinen kommunikativen Voraussetzungen der Argumentation
als Bestimmungen einer idealen Sprechsituation anzugeben. [...] Unter diesem Aspekt
kann die Argumentation als eine reflexiv gewendete Fortsetzung verstandigungsorien-
tierten Handelns mit anderen Mitteln begriffen werden.«

(Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 47: Hervorhebung im Original)

— Prozedur
»Sobald man die Argumentation, zweitens, als Prozedur betrachtet, handelt es sich um
eine speziell geregelte Form der Interaktion. Und zwar wird der diskursive Verstandi-
gungsprozeB in der Form einer kooperativen Arbeitsteilung zwischen Proponenten und
Opponenten derart normiert, daB die Beteiligten
— einen problematisch gewordenen Geltungsanspruch thematisieren und,
— von Handlungs- und Erfahrungsdruck entlastet, in hypothetischer Einstellung
— mit Griinden und nur mit Griinden priifen, ob der vom Proponenten verteidigte
Anspruch zu Recht besteht oder nicht.« (Ebd. 48; Hervarhebung im Original)

— Produkt
»SchlieBlich 1&Bt sich die Argumentation unter einem dritten Gesichtspunkt betrach-
ten: sie ist darauf angelegt, triftige, aufgrund intrinsischer Eigenschaften iiberzeugen-
de, Argumente, mit denen Geltungsanspriiche eingeldst oder zuriickgewiesen werden
kénnen, zu produzieren.« (Ebd.)

Was ist jetzt aber mit dieser Ausdifferenzierung gewonnen? Wir konnen
nunmehr sagen, dass an der Stelle, an der bei Toulmin Argumente der Kri-
tik standhalten miissen (sowohl im Sinne einer faktischen Kritik als auch in
dem Sinn, dass diese faktische Kritik argumentativ begriindet ist), in Haber-
mas’ Modell nicht nur die Argumente auf der logischen Ebene der Einlsung von
Geltungsanspriichen stimmen miissen, sondern ebenso auf der pragmatischen
Ebene die Interaktion frei von Machtbeziehungen sein muss und auf der kom-
munikativen Ebene die diskursiven Bedingungen einer idealen Sprechsituation
gegeben sein miissen. Erst der Bezug auf diese drei Ebenen macht aus dem
faktischen Konsens einen begriindeten, wenn auch — insbesondere auf der

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

267


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268

[I — Die Wahrheit

pragmatischen und der kommunikativen Ebene — dieser Bezug als idealer
Vorgriff gedacht ist und es nicht darum geht, ihn zum Beispiel im Zuge einer
empirischen Forschung bereits als realisiert aufzuspiiren. Wie sich Haber-
mas diesen Zusammenhang denkt, méchte ich hier in seinen eigenen Worten
ausdriicken:

»Faktisch trauen wir uns jederzeit zu, einen verniinftigen Konsensus von einem
triigerischen zu unterscheiden. Sonst kdnnten wir jenen metakommunikativ immer
schon akzeptierten Sinn von Rede, d.h. den verniinftigen Charakter der Rede, nicht
stillschweigend voraussetzen, ohne den umgangssprachliche Kommunikation sinnlos
ware. Dieses Phanomen ist erkldrungsbediirftig. Ich mdchte es damit erklaren, dass Ar-
gumentationsteilnehmer gemeinsam so etwas wie eine ideale Sprechsituation unter-
stellen. Die ideale Sprechsituation soll dadurch bestimmt sein, dass jeder Konsens, der
unter ihren Bedingungen erzielt werden kann, per se als verniinftiger Konsens gelten
darf. Meine These heiBt: Der Vorgriff auf eine ideale Sprechsituation gibt allein Gewahr
dafiir, dass wir mit einem faktisch erzielten Konsensus den Anspruch des verniinftigen
Konsenses verbinden dirfen; zugleich ist dieser Vorgriff ein kritischer MaBstab, an
dem jeder faktisch erzielte Konsensus auch in Frage gestellt und daraufhin dberprift
werden kann, ob er ein zureichender Indikator fiir wirkliche Verstandigung ist. Die
Konsenstheorie der Wahrheit ist, wie mir scheint, anderen Wahrheitstheorien Gberle-
gen; aber auch sie kann aus der zirkularen Bewegung der Argumente nur ausbrechen,
wenn wir damit rechnen, dass wir in jedem Diskurs gendtigt sind, wechselseitig eine
ideale Sprechsituation zu unterstellen. Es ist offensichtlich, dass diese oder eine dhn-
liche Antizipation nétig ist, um der Konsequenz zu entgehen, die diskursive Einlésung
eines Geltungsanspruchs von einem kontingenterweise erzielten Konsens abhangig zu
machen [...].« (Habermas 1995a [1970/71] 118 .)

Zusammenfassend lisst sich feststellen, dass fir Habermas die Sprechakt-
theorie zwei verschiedene Bedeutungen hat: zum einen im Zusammenhang
mit seiner Unterscheidung zwischen strategischem und kommunikativem
Handeln (siehe Absatz e) S. 261). Hier scheint die trennscharfe Abgrenzung
vor allem in einem nicht nur analytischen, sondern ontologischen Sinn pro-
blematisch. Zumindest ist sie nicht parallel zur analytischen Unterscheidung
zwischen perlokutiondren und illokutioniren Sprechakten mdglich. Auch
seine Revision der Einordnung des juristischen Diskurses weist auf die nim-
liche Problematik.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Ein zweiter Punkt, an dem die Sprechakttheorie relevant wird, ist die Ver-
kntipfung mit der Wahrheitstheorie in Form der Unterscheidung zwischen
Sitzen, Aussagen und Behauptungen. Darauf will ich im Folgenden noch
kurz eingehen.

g) Satz, Behauptung, Aussage

Der Perspektivwechsel, der durch die Entwicklung der Argumentationstheorie
ausgelost wurde, 16st einige Probleme, die sich aus einer monologisch verfass-
ten Aussagenlogik ergeben, die nur den Wahrheitstransfer einfacher Sitze
begriinden kann; ruft aber auch neue hervor. Zunichst verschiebt die Argu-
mentationstheorie die Wahrheitsfrage von der Wahrheit von Sitzen auf die
Wahrheit von Behauptungen (Austin) oder Aussagen (Strawson). Der Unter-
schied zwischen Sitzen, Aussagen und Behauptungen besteht in ihrem Ver-
hiltnis zu Sachverhalten oder dem, was wir Wirklichkeit nennen, einerseits
und Sprechern andererseits. In jedem Fall handelt es sich um die sprachliche
Wiedergabe von Sachverhalten. Wenn man an einer verschlossenen Gefingnis-
tiire riittelt, so ist die Tatsache, dass sie verschlossen ist, evident, man macht
eine Evidenzerfahrung. Dieser Teil der Wirklichkeit ist fir uns wirklich, auch
ohne, dass wir uns sprachlich dariiber verstindigen, und diese Wirklichkeit
ist fir uns auch nicht vom Urteil anderer abhingig. Sie ist wirklich, aber nicht
wahr. Wahrheit kann erst ein Satz, eine Aussage oder eine Behauptung iiber die
Wirklichkeit fiir sich beanspruchen. Der Satz: »Diese Bickerei ist geschlossenc,
entfaltet seinen Sinn nur, insofern damit ein bestimmter Sachverhalt gemeint
ist. Als Satz sagt er nichts dariiber aus, ob nur die Tiire verschlossen ist, ob die
Bickerei aufgrund angeschriebener Offnungszeiten geschlossen scheint — die
Tiire aber womoglich noch offensteht — oder ob die Bickerei wegen einer Inter-
vention des Gesundheitsamtes geschlossen wurde. Dies alles ergibt sich aus der
Einbettung in einen Sprechakt. Den Sinn der Behauptung: »Diese Backerei ist
geschlossen«, verstehen wir sofort, wenn wir gemeinsam mit der Sprecherin
kurz nach 18 Uhr vor der gedffneten Ladentiir einer Bickerei stehen. Wenn wir
die Behauptung, die von der Sprecherin aufgestellt wurde, anzweifeln, wenn
wir also den Geltungsanspruch in Frage stellen, wissen wir auch sofort, wie
wir ihn tiberpriifen kénnen. Wir rufen nicht beim Gesundheitsamt an und wir
iberpriifen auch nicht das Tiirschloss, sondern schauen nach angeschriebenen
Offnungszeiten oder rufen dem Bicker durch die offene Ladentiire zu: »Haben
Sie noch offen?« Austin schligt daher vor, dass nicht Sitze, sondern nur Be-
hauptungen wahrheitsfihig seien. Dann aber kénnte es Wahrheit immer nur

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

269


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

270

[I — Die Wahrheit

in Bezug auf bestimmte, von konkreten Personen geiuflerte Behauptungen
geben. Wahrheitsanspriiche sind jedoch mit einem Anspruch auf Giiltigkeit
unabhingig von einem einzelnen Sprechakt verbunden, das heiflt mit einem
Invarianzanspruch versehen, wihrend Behauptungen immer nur Einzelepiso-
den sind. Diese Wahrheitsanspriiche ergeben sich aus den Sachverhalten, auf
die sich verschieden formulierte Behauptungen von verschiedenen Spreche-
rinnen zu verschiedenen Zeitpunkten beziehen.

Wie kann man nun aber diese Ebenen logisch vermitteln? Habermas
schligt im Anschluss an Strawson (1964) vor, »dass nicht Aufierungen, sondern
Aussagen >wahr«< oder >falsch« genannt werden dirfen. [..] Wahr oder falsch
nennen wir Aussagen mit Blick auf Sachverhalte, die darin wiedergegeben
werden kénnen.« (Habermas 1995b [1972], 128; Hervorhebung OR) Er formu-
liert den Zusammenhang wie folgt: »Wahrheit ist ein Geltungsanspruch, den
wir mit Aussagen verbinden, indem wir sie behaupten.« (Ebd. 129) Der Gel-
tungsanspruch, der mit einer Behauptung erhoben wird, das heif3t die Be-
hauptung als Sprechakt, kann nach dieser Lesart berechtigt oder unberech-
tigt sein, nicht aber wahr oder falsch, analog zum Geltungsanspruch anderer
Sprechakte. Im Fall von Befehlen hingt die Berechtigung beispielsweise von
meiner Stellung in der Hierarchie ab. Die Frage, die sich an diese sprach-
philosophische Grundlegung der Argumentationstheorie anschliefit, ist die-
jenige nach den Priifkriterien in Bezug auf Geltungsanspriiche sogenannt
konstativer Sprechakte, also Behauptungen. Sie sind, folgt man der Theorie
von Habermas, grundsitzlich unterschiedlicher Natur, je nachdem, ob der
behandelte Gegenstand zur dufleren Natur, zur inneren Natur, zur sozialen
Welt oder zur Sprache selbst gehort.

Damit legt Habermas eine iibergreifende Theorie vor, die Behauptungen
auf der Ebene der Handlungskoordination im Sinne erhobener Geltungs-
anspriiche den Befehlen, Versprechen, Wiinschen und so weiter gleichstellt, um
dann im nichsten Schritt die Bedingung der Einldsung solcher Geltungsan-
spriiche nach Gegenstandsbereichen zu differenzieren und - sofern solche
Geltungsanspriiche in Frage gestellt werden — verschiedenen Typen der Ar-
gumentation zuzuordnen, die wiederum zu verschiedenen Diskurstypen mit
je eigenen Geltungskriterien fithren kdnnen.

In Bezug auf die Wikipedia ergibt sich die Frage, ob die Diskussionen auf
den DISKUSSIONSSEITEN in diesem Verstindnis einem der Diskurstypen zu-
geordnet werden konnen oder ob es angemessener erscheint, im Sinne von
Toulmins Feldern die Orientierung an der historisch-institutionell kontin-

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

gent herausgebildeten Idee der >Unternehmung Enzyklopadie« zu klassifi-
zieren. Auf diese Fragen werde ich im Anschluss an das Kapitel iiber Alexy
wieder zuriickkommen.

6.4  WEITERENTWICKLUNGEN DER ARGUMENTATIONSTHEORIE

Bevor ich mich der Bedeutung der Argumentationstheorie fiir die Analyse der
Wikipedia zuwende, mochte ich kurz auf drei Weiterentwicklungen der Ar-
gumentationstheorie seit den achtziger Jahren eingehen.

Etwas willkiirlich mag die Auswahl der drei Ansitze von van Eemeren und
Grootendorst (Pragmadialektik), Lumer und Alexy erscheinen. Die Amster-
damer Pragmadialektik ist dabei die einzige populire Weiterentwicklung der
Argumentationstheorie, die auch als solche rezipiert wird. Van Eemeren und
Grootendorst formulieren in ihrer gemeinsamen Dissertation »Speech Acts
in Argumentative Discussions« (1982) dieses Programm, dem sie auch ihr ge-
samtes akademisches Leben widmen. Lumer entwickelt in seiner Dissertation
(1986) »eine allgemeine Argumentationstheorie und — darauf aufbauend - eine
Reihe von speziellen Argumentationstheorien« (Lumer 1990, X; Hervorhebung im
Original), woran er etliche Jahre gearbeitet hat. Er hat allerdings in der Folge
seinen Schwerpunkt auf die Moralphilosophie verlegt. Ich widme ihm ein Ka-
pitel, weil er sich vor allem an zwei, nicht nur fiir meinen Kontext zentralen
Problemstellungen abarbeitet: dem Verhiltnis von normativen Ansitzen zu
empirisch verfahrenden und dem Problem der Wahrheitskriterien. Lumers
Ansatz bildet sodann die logische Uberleitung zu einem Exkurs iiber Social
Epistemology und Argumentationstheorie. Alexy bietet sicher keine Fortfith-
rung der Argumentationstheorie, allenfalls eine eigene Variante der Diskurs-
theorie. Ich habe bereits im Kapitel zu Habermas ausgefiihrt, weshalb ich ihn
dennoch in einem eigenen Kapitel behandle. Alexy hat seinen Ansatz, der sich
auf den praktischen Diskurs beschrinkt, von der Dissertation (1976) zur Habi-
litation (1984) weiter ausgebaut und auf die Rechtsdogmatik angewandt.

6.4.1 Frans van Eemeren und Rob Grootendorst - Pragmadialektik

Die von den beiden Amsterdamern Frans van Eemeren und Rob Grooten-
dorst entwickelte Pragmadialektik ist die wohl bedeutendste und am weites-
ten ausgearbeitete Argumentationstheorie, die derzeit gelehrt und diskutiert

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

2N


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

272

[I — Die Wahrheit

wird. Gemeinsam promovieren sie Anfang der 1980er Jahre zum Thema »Re-
gels voor redelijke discussies« (»Regeln fiir verniinftige Diskussionen«; Uber-
setzung OR). Sie verfassen zwei englischsprachige Handbiicher zur Argu-
mentationstheorie (1986 und 2014), griinden das International Institute for
Pragma-dialectics und das International Learned Institute of Argumentation
Studies und geben mehrere Fachzeitschriften heraus. Mit dem ersten inter-
nationalen Kongress zur Argumentationstheorie 1986 setzen sie auch den
Startschuss fiir einen regen internationalen Austausch und Diskussionszu-
sammenhang mit jahrlichen Konferenzen, der einen Textoutput produziert,
den Wohlrapp (2021 [2008], 49) auf 800 bis 1200 Seiten pro Jahr beziffert.
Zentrale Werke der beiden werden in den 1990er Jahren ins Chinesische,
Russische und Franzosische iibersetzt, in den Nullerjahren auch ins Bulga-
rische und Italienische sowie 2015 ins Arabische. Es erstaunt daher, dass auf
Deutsch nur zwei ltere Artikel verfiigbar sind.

Es kann an dieser Stelle nicht darum gehen, das Amsterdamer Konzept,
das sich stark auf Popper stiitzt (van Eemeren et al. 2014, 528), ausfithrlich dar-
zustellen. Ich konzentriere mich daher auf einige zentrale Aspekte. Bereits der
englische Titel ihrer publizierten Dissertation — »Speech Acts in Argumentative
Discussions« — verweist auf die herausragende Rolle der Sprechakttheorie fiir
die Autoren. Sie reklamieren seinerzeit fiir sich, die Ersten zu sein, welche die
Sprechakttheorie auf die Argumentationstheorie anwenden. Ihre Arbeit ent-
steht parallel zur der von Habermas, sodass beide sich nicht aufeinander bezie-
hen, sieht man davon ab, dass die Amsterdamer sich in einer langen Fufinote
mit der idealen Sprechsituation bei Habermas und Alexy auseinandersetzen.

Zunichst aber zu den Spezifika des Amsterdamer Ansatzes. Den normati-
ven Aspekt ihrer Theorie formulieren van Eemeren und Grootendorst wie folgt:

»Hinter >Speech Acts in Argumentative Discussions« steht die Absicht, einen Beitrag
zur theoretischen Analyse der Argumentation durch die Formulierung eines Verhal-
tenskodexes fir verniinftige Diskussionspartner zu leisten. Solch eine Analyse ist er-
forderlich, will man sich befahigen, die Vorschlage zur Verbesserung des miindlichen
und schriftlichen Gedankenaustauschs, einem Gegenstand der sprachlichen Kommu-
nikation, begreiflich zu machen. Das von uns vorgeschlagene Modell ist nicht als bei-
spielhaft fiir reale Diskussionen gedacht. Wir versuchen Instrumente zu entwickeln,
um diejenigen, die kritisch sein wollen, (auf systematische Weise) zu der Erkenntnis zu
bringen, wonach in einer Diskussion oder in einem Gesprach zu suchen ist.«

(van Eemeren 1987, 191 f.)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Es handelt sich also um einen kritischen Maf3stab. Allerdings scheint er deut-
lich starker alltagspragmatisch orientiert zu sein als der quasitranszendenta-
le Vorgriff auf eine ideale Sprechsituation, den Habermas aus den Prdsuppo-
sitionen der Sprecher ableitet.

Die Amsterdamer geben vier analytische Zuginge zum Gegenstand an,
die sie als »Funktionalisieren« (Zweckbestimmung der Argumentation), »Ex-
ternalisieren« (sprachlicher Ausdruck), »Sozialisierung« (Interaktion mit an-
deren) und »Dialektisieren« (Einbettung in Kontext) bezeichnen. Sie halten
es fiir notwendig, eine Analyse gleichzeitig deskriptiv und normativ durch-
zufiihren. Van Eemeren schreibt, »es miissen Normensysteme eingerichtet
werden, die fiir verschiedene Diskurstypen relevant sind.« (Ebd. 193; Hervor-
hebung OR) Dabei handelt es sich nicht um Normensysteme, die universal-
pragmatisch bestimmt werden, sondern solche, welche einerseits von den an
Diskussionen beteiligten Parteien anerkannt werden, die sich andererseits
aber auch auf das Problem beziehen. Er bezeichnet diese Kriterien als »Pro-
blemgiiltigkeit« und »intersubjektive Giiltigkeit« (ebd. 194). Der normative
Aspekt der Regeln dient im Ubrigen nicht nur der nachtriglichen Analyse,
sondern soll dazu verhelfen, Dispute zu 16sen und Fehlschliisse (»fallacies«)
zu vermeiden (van Eemeren et al. 1984, 151). Die Amsterdamer gehen im
Folgenden davon aus, dass die zugrundeliegenden dialektischen Regeln?*
fiir Diskussionen zwischen Protagonistinnen, die sich selbst als rationale
Diskussionsteilnehmerinnen verstehen, unterstellt werden kénnen. Sie be-
zeichnen dies als den »code of conduct for rational discussants«. Dieser Code
bezieht sich auf die Handlungen der Sprecher, die sich ihm unterwerfen und
insofern fir ihre Handlungen verantwortlich sind. Es geht also um einen
»code of speech acts in discussions« (ebd. 152). Es ist diese Stelle, an der die
Sprechakttheorie im Amsterdamer Konzept zum Tragen kommt. Wir haben
bei Habermas gesehen, dass die Sprechakttheorie fiir eine pragmatische Be-
stimmung des Diskurses zentral ist (siehe S. 264). Nur durch ein pragmati-
sches Verstindnis der Argumentationen wird deutlich, dass die Diskurse real
durchgefiithrt werden miissen und nicht — quasi gedankenexperimentell —
monologisch durch den reflektierenden Erkenntnistheoretiker oder die Phi-
losophin vorweggenommen werden konnen (vgl. zur Gegenposition Lumer,
siehe S. 275).

239 Hier liegt das aristotelische Dialektikverstindnis zugrunde (siehe S. 224).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

273


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

274

[I — Die Wahrheit

Van Eemeren und Grootendorst identifizieren Argumentieren als eigenen
Sprechakt. Demgegeniiber ist Kopperschmidt der Auffassung, dass Argu-

mente keine eigenstindigen Sprechakte darstellen**

, wihrend Wohlrapp
und Lumer die Sprechakttheorie iiberhaupt fiir iiberfliissig halten**. Ande-
re Autoren bezeichnen Argumentationen wiederum als besonders komplexe
Sprechakte (siehe S. 240).

Diese Diskussion lasst sich auflésen, wenn man auf das zweistufige Kon-
zept zuriickkommt, das Austin in seiner »generellen Theorie« der Sprechakte
formuliert. Analytisch kann jederzeit geklirt werden, dass >Argumentieren«
natiirlich auch ein interaktiver Sprechakt ist, er reagiert auf die (meist impli-
zite) Forderung nach Griinden und lidt seinerseits zu weiteren Begriindun-
gen ein, sofern kein Konsens zwischen den Interaktionsteilnehmern besteht.
Semantisch ist der propositionale Gehalt einer Argumentation eine komplexe
Konstruktion im Sinne des Toulmin-Schemas.

Die von den Amsterdamern aufgelisteten Diskursregeln®* dhneln in ge-
wisser Hinsicht der idealen Sprechsituation bei Habermas, auch wenn im
Gegensatz zu Habermas’ Modell an zwei Punkten auf Normalitit Bezug ge-
nommen wird (»ordinary language users« und »ordinary circumstances«).
Insbesondere die normalen Umstinde (»ordinary circumstances«) kommen bei
Habermas nicht vor, da bei ihm die »Handlungsentlastung« und das »hypo-
thetische Behandeln von Problemen« zentrale Merkmale eines Diskurses
sind, also eher Aspekte, die nicht gerade als der Normalfall einer Diskussion

240 »Argumentierencist keine mit Behaupten, Fragen, Bestreiten etc. vergleichbare Sprech-
handlung, sondern meint eine strikt argumentationsabhdngige Funktion, die alle
Sprechhandlungen unter bestimmten Bedingungen lbernehmen kénnen. Insofern
kann es weder argumentative noch >konklusiver Sprechhandlungen« geben, es gibt nur
Sprechhandlungen, die jeweils argumentative bzw. konklusive Funktionen kontextuell
ibernehmen.« (Kopperschmidt 2005 [2000], 59)

24

ury

Wohlrapp schreibt (ber Lumer: »Ebenso weist er zu Recht die Sprechakte (die von der
Pragmadialektik als unverzichtbar fiir die Theoretisierung der Argumentation angese-
hen werden) als blof3en>Ballastczuriick.« (Wohlrapp 2021 [2008], 53)

242 »This means that we assume the discussants to be ordinary language users, in ordina-
ry circumstances, acting of their own volition and seriously, saying what they mean and
regarding themselves as committed to what they say, understanding what is said and
basing theirjudgementon it, permitted to adopt any point of view that they may wish to
adopt, and to advance any information that they may consider relevant, saying nothing
that they do not consider relevant, permitted to attack any statement that they consider
worth criticing, and prepared to defend any statement of their own that may be criticized
by other discussants.« (van Eemeren et. al. 1987,152)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

betrachtet werden kénnen. Dies ist aber weniger einer unterschiedlichen
Priferenz der Autoren geschuldet als der Tatsache, dass die ideale Sprech-
situation bei Habermas auf Diskurse zielt, einem Spezialfall alltiglicher Argu-
mentation, wihrend es van Eemeren und Grootendorst gerade darum geht,
Alltagsargumentation zu untersuchen. Man kann diese Beziehung als Ergin-
zungsverhiltnis beschreiben, dhnlich wie das Verhiltnis zwischen Gerichts-
verhandlungen und rechtsphilosophischen Abhandlungen.

Die Autoren versuchen hier eine Zwischenperspektive zwischen einer
reinen Produktorientierung (die sie Toulmin zuschreiben) und einer reinen
Prozessorientierung (die sie Habermas zuschreiben) einzunehmen, indem
sie den »language user« in den Mittelpunkt stellen. Wir haben oben gese-
hen, dass auch Habermas um eine solche Vermittlung bemiiht ist, dies aber
erst in der »Theorie des kommunikativen Handelns« auf den Punkt bringt,
die zeitgleich mit der Dissertation der Amsterdamer verdffentlicht wird. In
dem 2014 herausgegebenen »Handbook of Argumentation Theory« (dass sich
gegenilber dem 1987 erschienenen im Umfang vervielfacht hat) konzedieren
van Eemeren und Kollegen denn auch, dass Habermas’ ideale Sprechsitua-
tion denselben logischen Status einer kontrafaktischen Idealisierung hat,
wie das »model of critical discussions, einzig sei die Perspektive in diesem
Modell nicht der Konsens, vielmehr sei dieser hier nur eine Durchgangsstufe:
»Achieving consensus is in this process in each particular case just one of the
necessary intermediate steps on the way to the next difference.« (van Eeme-
ren et al. 2014, 528 FN 18) Da aber in beiden Modellen von einem offenen,
infiniten Prozess die Rede ist und Habermas keineswegs eine Utopie totaler
Konsensualitit als zu realisierendes Projekt anstrebt, kann man wohl sagen,
dass dieser Unterschied eher rhetorischer Natur ist. Eine nihere Auseinan-
dersetzung mit Habermas’ Arbeit findet sich in dem knapp 1000-seitigen
Handbuch allerdings ebenso wenig wie in dem 900-seitigen von van Eeme-
ren und Kollegen verfassten Werk »Reasonableness and Effectiveness in Ar-
gumentative Discourse« (2015).

6.4.2 Christoph Lumer - Praktische Argumentationstheorie

Eine konzise und differenzierte Analyse der unterschiedlichen argumenta-
tionstheoretischen Ansitze legt Lumer (1990) mit seiner Dissertation vor. Er
verfasst dariiber hinaus in den Nullerjahren einige Beitrige zur Argumen-
tationstheorie (Lumer 2005; 2010; 2011) und einen Beitrag zur Ethik (Lumer

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

275


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276

[I — Die Wahrheit

2000). Seinen argumentationstheoretischen Ansatz bezeichnet Lumer selbst
als »Praktische Argumentationstheorie« (Lumer 1990).

Es mag an dieser Stelle dennoch iiberraschen, ausgerechnet Christoph
Lumer ein Kapitel zur Weiterentwicklung der Argumentationstheorie zu
widmen. Er gehort nicht zum Kanon der Argumentationstheorie.*” Ich wih-
le Lumer an dieser Stelle aus systematischen Griinden, da er sich in seiner
Dissertation differenziert mit der Argumentationstheorie auseinandersetzt
und zugleich eine erkenntnistheoretische Briicke zur Social Epistemology
schlagt. Dariiber hinaus ergibt sich aufgrund seiner stringenten Gedanken-
fiuhrung fiir uns die Gelegenheit, den Zusammenhang zwischen bestimmten
Positionen in der Argumentationstheorie herauszuarbeiten. Mit Toulmin,
Perelman und Habermas verbindet ihn das philosophische und erkenntnis-
theoretische Interesse an der Argumentationstheorie und damit auch am
Zusammenhang zwischen Argumentationstheorie, Rationalititstheorie und
Wahrheitstheorien.

Ich mochte an dieser Stelle zunichst einen Aspekt seiner Arbeit hervorhe-
ben, der auch in den bisherigen Ansitzen zur Argumentationstheorie immer
wieder eine Rolle gespielt hat: dem Verhiltnis von empirischer Forschung
und theoretischer Konstruktion. Lumer attestiert den verschiedenen Ansit-
zen entweder ein Zuviel oder ein Zuwenig an Empirie und erliutert dann das
Dilemma:

»a) Empirische Untersuchungen, Beschreibungen, wie tatsachlich argumentiert wird,
kdnnen als solche selbstverstandlich keine Gilltigkeitskriterien liefern. b) Wenn um-
gekehrt versucht wird, Argumentationsregeln allein nach theoretischen Uberlegun-
gen, unabhangig von empirischen Untersuchungen zu konzipieren, so werden im
praktischen Erfahrungsschatz vorhandene differenzierte Losungen [...] auBer Acht
gelassen.« (Lumer 1990, 6)

Tatsichlich kennzeichnet es die Entwicklung der Argumentationstheorie,
dass immer wieder der Vorwurf erhoben wird, die Theorien seien zu stark am
Reifdbrett entworfen und zu praxisfern. So lautet schon Toulmins Vorwurf
an die logische Tradition, aber auch der von Klein an Toulmin, und diesen

243 Wohlrapp (2008) behandelt den Ansatz in seinem Kompendium zur Argumentations-
theorie zwar ausfiihrlich, aber in der »Einfithrung in die Theorie und Analyse von Argu-
mentation«von Hannken-llljes (2018) wird Lumer nicht (mehr) erwédhnt.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Vorwurf erhebt auch Deppermann (2006, 12) in Bezug auf die Argumenta-
tionstheorien vor der Jahrtausendwende. Andererseits wirft Habermas Klein
vor, er habe das empirische Defizit zwar richtig benannt, aber sich den in der
Realitit vorfindlichen Argumentationen so weit angenihert, dass er nicht
mehr zwischen faktischen und begriindeten Konsensen diskriminieren kon-
ne (Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 53 ff.). Lumer wiederum hilt Kienpointner
vor, er habe zwar beeindruckendes Material gesammelt, kénne dieses aber
aufgrund seines Bottom-up-Verfahrens nicht ordnen.***

Christoph Lumer teilt die Arbeiten zur Argumentationstheorie in drei

grofie Richtungen ein:

»There are three major instrumentalist conceptions of arguments and argumentation
in present argumentation theory, the epistemological, which says that argumentation
should lead us to justified belief, the rhetorical (in a strict sense), which sees chang-
ing an addressee’s beliefs as the function of argumentation, and the consensualistic
approach, which takes consensus or the resolution of differences of opinion to be the
function of arguments. (Lumer et al. 2011, 4)

Er rechnet sich selbst der epistemologischen Schule zu und nennt Feldmann
als weiteren Vertreter. Zur konsensualistischen Richtung zihlt er unter an-
derem die Amsterdamer Pragmadialektik (Lumer 2010, 13), auch wenn deren
Verfasser sich von Habermas mit dem Hinweis absetzen, bei ihnen sei Kon-
sens nicht das Ziel der Argumentation, allenfalls eine Durchgangsstufe zu
neuem Dissens. Was zeichnet nun den epistemologischen Ansatz aus?
Zunichst benennt Lumer eine der gréfiten Hiirden, die zu nehmen sei:
»Der schwierigste Teil der vorliegenden Begriindung besteht darin, den be-
grifflichen und systematischen Vorrang der Argumente vor der Argumenta-
tion zu untermauern.« (Lumer 2005, 217; Ubersetzung OR) Man kann sich
natiirlich fragen, weshalb dies eine Schwierigkeit darstellen soll, und auch,
warum dieser Vorrang fiir die Begriindung eine solche Bedeutung einnimmt.
Das >Argument« erscheint zunichst einmal als die kleinere Einheit gegeniiber
der >Argumentation<, und man wiirde ihm schon deshalb einen Vorrang ein-

244 »All this points to a deeper problem. Kienpointner’s >Alltagslogiks, or >everyday logic«
uses a bottom-up empiristic method. [..] Though this enormously elaborate work is hel-
pful in some respects it does not provide a real theory of argument, which could explain
whatarguments are, whatthere function oraimis and how their structure serves to fulfil
this function.« (Lumeretal. 2011, 4)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

277


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

278

[I — Die Wahrheit

riumen. Den >Wortern« ist vielleicht auch der Vorrang vor den >Sitzen« ein-
zuraumen, denn mit den Wortern fangen wir schlief3lich an, bevor wir Sitze
schreiben, und nicht mit den fertigen Sitzen, so wie auch die Ziegelsteine
in gewisser Hinsicht Vorrang vor den Mauern haben: Keine Mauern ohne
Steine, aber man kann sich Steine vorstellen, die nur auf einem Haufen he-
rumliegen. Die Differenz zwischen Argument und Argumentation ist jedoch
nicht jene zwischen logischen Hierarchiestufen. Die Differenz, die Lumer
meint, ist diejenige zwischen Semantik und Pragmatik, zwischen dem pro-
positionalen Gehalt des Argumentes und dem Sprechakt des Argumentierens,
den er als Argumentation bezeichnet.** Der Unterschied ist eher mit jenem
zwischen Sprache und Sprechen zu vergleichen. Wir haben im Habermas-
Kapitel gesehen, dass dieser sich weigert, die Ebenen von Semantik und
Pragmatik vollstindig voneinander zu trennen (siehe S. 265 FN239). Anders
ausgedriickt: Das mit einem Sprechakt Gemeinte enthilt immer eine Diffe-
renz zum propositionalen Gehalt des in einem Satz wortlich Gesagten; eine
Differenz, die wir jederzeit intuitiv benennen kénnen, wenn wir jemanden
als >Wortklauber< bezeichnen, weil er unsere Aussagen wortwortlich auffasst,
anstatt den Sinn zu verstehen, der im Sprechakt in der Regel mitgeliefert
wird. Nur wenn Lumer diesen propositionalen Gehalt vom Sprechakt ablost
und ihm den Vorrang einrdumt, kann er die Argumentationstheorie wieder
an die klassische Logik und ihre Problemstellungen anschlieflen — wenn auch
argumentationstheoretisch erweitert. Dies scheint ihm notwendig, denn:

»It is a commonplace in argumentation theory that many good arguments, even if
they are taken as enthymemes and completed with additional appropriate premises,
are not deductively valid. Therefore, a theory of good but not deductive arguments is
needed, which is one of the big challenges in argumentation theory.« (Lumer et al.
201, 3)

Das bedeutet, erst wenn man sich auf der semantischen Ebene mit der Giite
von Argumenten beschiftigt hat, kann man sich auf der pragmatischen Ebe-
ne mit den Geltungsanspriichen der Argumentierenden beschiftigen. Denn
die Wahrheitskriterien stammen von einer anderen Ebene, der semanti-
schen, die sich auch vom einsam denkenden Subjekt vollstindig erschliefRen

245 »Anargumentation is a complex of speech acts in which an argument s presented. Versus:
An argument is the meaning of an actual or possible argumentation.« (Lumer 2005, 217)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

lisst und daher monologischen Charakter hat. Geltungskriterien, das meint
hier Wahrheitskriterien, konnen immer nur auf der propositionalen Ebene
erfiillt werden. Es ist also alles hierarchisch durchstrukturiert, da die Reihen-
folge keine reine Abfolge ist, sondern vor allem eine logische Ordnung:

»Arguments conceptually and systematically precede reasons, argumentation and
discussion [...]. An epistemological approach to argumentation constructs arguments
in view of their epistemic function as the statements that formulate what has to be
(and later has been) checked for cognizing the thesis. This epistemic kernel in prin-
ciple does not depend on argumentation or discussion. But, the other way round, this
epistemic kernel is also the kernel of what happens in successful argumentation and
discussion.« (Lumer 2005, 218)

Damit ist aber nicht nur ein Vorrang der Argumente vor den Argumentatio-
nen und Diskussionen festgelegt. Der Vorrang des semantischen, also des
propositionalen Gehaltes, jenes Teils einer Aussage, der sich am besten an
klassische Logik anschliefien lasst, driickt sich auch darin aus, dass Lumer
einer Korrespondenztheorie der Wahrheit anhingt. Wahrheitsfihig sind bei
ihm Sitze, nicht Aussagen wie bei Habermas:

»Aussagen sagen, dass der beigefiigte Satz wahr ist. Nur Satze kénnen wahr oder
falsch sein, und logische Implikationen gelten z.B. nur zwischen Sétzen.«
(Ebd. 214; Ubersetzung OR)?*¢

Habermas bestreitet in seinem Aufsatz zu Wahrheitstheorien die These, Sit-
ze konnen wahr sein, in Auseinandersetzung mit den Wahrheitstheorien von
Tarski, Sellars, Austin und Strawson:

»Was ist es, wovon wir sagen diirfen, es sei wahr oder falsch? Aussichtsreiche Kan-
didaten sind Satze, AuBerungen und Aussagen. Am wenigsten aussichtsreich ist der
Versuch, eine bestimmte Klasse von Satzen als dasjenige auszuzeichnen, dem wir
Wahrheit oder Falschheit zuschreiben dirfen. Denn Séatze verschiedener Sprachen

246 Im Original: »Statements say, that the inclosed proposition is true. Only propositions can
be true or false, and e.g. logical implications hold only between propositions.« (Ebd.)
Auch wenn die Unterscheidung zwischen sstatements< und >propositions< vielleicht
nachvollziehbarer erscheint als diejenige zwischen Aussagen und Sitzen, so meint sie
doch exakt die gleiche Differenz.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

279


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

280

[I — Die Wahrheit

oder verschiedene Satze derselben Sprache kdnnen denselben Sachverhalt wieder-
geben, wahrend die gleichen Satze, wenn sie in verschiedenen Zusammenhéangen der
Rede auftreten, auch verschiedene Sachverhalte wiedergeben kénnen.«

(Habermas 1995b [1972] 127)

Es kann an dieser Stelle nicht darum gehen, zwischen den Positionen zu ver-
mitteln oder zu entscheiden. Vielmehr méchte ich aufzeigen, dass zwischen
den verschiedenen erkenntnistheoretischen Aspekten, die Lumer in seiner
epistemologischen Argumentationstheorie herausarbeitet, ein systemati-
scher Zusammenhang vorliegt. Dieser Zusammenhang besteht zwischen
dem logischen Vorrang der Argumente vor den Argumentationen, dem Fest-
halten am monologischen Charakter der Argumentationslogik, dem Ver-
kntipfen des Wahrheitsbegriffs mit Sitzen anstelle von Aussagen und dem
Einfithren von auflerhalb des Diskurses liegenden Geltungskriterien. Der
faktisch stattfindende Diskurs wird damit auf der Ebene der Geltungskri-
terien der Logik der Argumentation untergeordnet. Der Diskurs hat seine
Bedeutung einzig auf der Ebene der Genesis neuer Argumente, fitr die Gel-
tungspriifung spielt er keine Rolle. Diese kann monologisch im Kopf der Phi-
losophin stattfinden. Das Verstindnis dieses Zusammenhangs erleichtert es
uns, die verschiedenen Positionen der Argumentations- und Diskurstheo-
rie besser nachzuvollziehen. Die Diskurstheorie Habermas’scher Provenienz
sieht hingegen den Diskurs logisch vor dem Argument. Alexy gibt hierfiir noch
einen anderen Grund an, zumindest in Bezug auf den praktischen Diskurs:

»[ein] Problem resultiert daraus, daB bei der Verwendung des idealen Diskurses als
Kriterium der Richtigkeit eine Prozedur, die wesentlich eine Veranstaltung mehrerer
Personen ist, im Kopfe einer Person und in diesem Sinne monologisch durchgefihrt
werden muB. Wesentlich eine Veranstaltung mehrerer Personen ist der praktische Dis-
kurs aus folgendem Grund: In ihm geht es um die richtige Lésung praktischer Fragen,
die die Interessen mehrerer Personen betreffen [...]. Zu diesem Zweck werden die je-
weils vorhandenen normativen Auffassungen der Teilnehmer Giber die richtige Ldsung
einer rationalen Durcharbeitung ausgesetzt. Bei diesem ProzeB spielen die jeweiligen
Interesseninterpretationen der Teilnehmer sowie deren Veranderung aufgrund von Ar-
gumenten eine entscheidende Rolle. Wie eine Interesseninterpretation aufgrund von
Argumenten zu andern ist, ist letztlich Sache der jeweils Betroffenen.« (Alexy 1989, 86)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

So betrachtet ist es vermutlich auch kein Zufall, dass Lumer in seiner wei-
teren intellektuellen Entwicklung kein Modell einer Diskursethik verfolgt,
sondern die Entwicklung einer Mitleidsethik in Angriff nimmt. Wo es in dem
einen Fall darum geht, den Subjekten dazu zu verhelfen, ihre eigenen Bediirf-

nisse?

und Interessen angemessen in den Diskurs einzubringen — wobei
durchaus mit einem Lernprozess gerechnet wird -, geht es im anderen Mo-
dell darum, auf der Basis von Mitgefiihl sich in diese hineinzuversetzen und
deren Bediirfnisse auf diese Weise wahrzunehmen und zu beriicksichtigen.
Das erste Modell bedingt in einem sehr klassischen Sinn ein aufgeklirtes und
sich selbst aufklirendes Subjekt als Grundfigur der Reflexion. Diskursethik
setzt auf sprechende Subjekte, die ihre Bediirfnisse selbst artikulieren und
ihre Interessen selbst vertreten konnen, und geht dabei von einem offenen
Lernprozess sich verindernder Individuen aus — daher kennt sie in normati-

ven Fragen keine Geltungskriterien auflerhalb des Diskurses.

6.4.3 Exkurs: Social Epistemology und Argumentationstheorie

Ein Kapitel iiber Social Epistemology zu schreiben, scheint mir fiir die vorlie-
gende Arbeit gleichermafien notwendig, wie unmdoglich. Eine differenzierte
und vertiefte Auseinandersetzung kann ich im Rahmen dieses Projektes nicht
mehr leisten, gleichzeitig ist auch die Social Epistemology zu jenen Ansitzen
zu rechnen, die im 20. Jahrhundert die soziale Bedingtheit der Erkenntnis
in das Zentrum ihrer Analysen riicken — wenn auch aus einer anderen Pers-
pektive als die Argumentationstheorie, so doch teilweise inspiriert von dhnli-
chen Ausgangspunkten, namentlich der Sprachphilosophie Ludwig Wittgen-
steins. Ich beschrinke mich aus diesen Griinden im Folgenden darauf, die
Berithrungspunkte zwischen Social Epistemology und Argumentationstheo-

rie zu thematisieren, und versuche mich an einer groben Einordnung.***

247 Alexy benutzt in obigem Zitat den Ausdruck Interesseninterpretation, spricht an ande-
rer Stelle aber ebenso von Bediirfnisinterpretation.

248 Von den namhaften Vertretern befasst nur Alvin Goldman sich ndher mit der Argumen-
tationstheorie. Nicht mehr beriicksichtigen konnte ich die Arbeiten von Alban Bouvier
(2020), der sich ausfiihrlich mit der Amsterdamer Pragmadialektik auseinandersetzt,
sowie von Sylvia Wenmackers et al. (2014), die das Wissensproblem als Rationalititspro-
blem diskutieren und damit die interaktive Produktion von Wissen und Uberzeugungen
in den Fokus riicken, was sie vermutlich in eine gewisse Nahe zur Argumentationstheo-
rie bringt.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

281


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282

[I — Die Wahrheit

Wie erwahnt entsteht Ende der 1980er Jahre die Social Epistemology einer-
seits vor dem Hintergrund der sprachphilosophischen Reflexionen Wittgen-
steins, andererseits entwickelt sie sich auch aus der Rezeption der Erkennt-
nisse der Wissenschaftssoziologie heraus.* Fir beide Wurzeln steht ein
populirer Vertreter der Social Epistemology. Alvin Goldman gilt als Begriin-
der der Analytic Social Epistemology, und Steve Fuller, der seine Wurzeln eher in
der Wissenschaftssoziologie hat, wird gelegentlich als Vertreter einer Critical
Social Epistemology bezeichnet (Fricker et al. 2020, XVI). Im Folgenden be-
schrinke ich mich auf die beiden Hauptprotagonisten der Social Epistemolo-
gy, da zahlreiche Autorinnen des Feldes sich selbst einer der beiden Richtun-
gen zuordnen, auch wenn etliche sich zwischen den Lagern bewegen (ebd.
XVII).%° Sodann werde ich einige Beziige zwischen Social Epistemology und
Argumentationstheorie aufnehmen, um abschliefend noch einen knappen
Uberblick iiber die Untersuchungen zu geben, die von Vertreterinnen der So-
cial Epistemology zur Wikipedia gemacht wurden.

Alvin Goldman

Alvin Goldman dufiert sich nicht spezifisch zur Wikipedia, hat aber zwei Ar-
tikel zur Argumentationstheorie verfasst (1994; 2003) und setzt sich in seinem
grundlegenden Werk »Knowledge in a Social World« (Goldman 1999) explizit
mit dem argumentationstheoretischen Ansatz der Amsterdamer Pragma-
dialektik auseinander (ebd. 154 ff.). Allerdings muss erwihnt werden, dass
Goldman sich in den genannten Schriften auf die theoretische Philosophie
und nicht auf die praktische Philosophie bezieht (ebd. 132).2"!

249 Chevalier fasst den>Griindungsaktcdurch Fuller und Goldman wie folgt zusammen: »En
1987, Alvin Goldman, 4gé de presque 50 ans, et Steve Fuller, 28 ans, s'associérent pour
diriger un numéro spécial de Synthese consacré a I'épistémologie sociale. Si la locution
n'était pas nouvelle, le champ venait d’étre ouvert. En tant quethéorie sociale de la con-
naissance«<[..]. Toujours en 1987 fut fondée la revue Social Epistemology dont Fuller futle
premier rédacteur en chef. Lannée suivante, il intitulait son premier ouvrage Social Epis-
temology. Alvin Goldman publia plus de dix ans plus tard son livre Knowledge in a Social
World. En 2004, il fonda Episteme, srevue d’épistémologie sociale«.« (Chevalier 2015, 73)

250 Vgl. Chevalier (2015), der eine radikale Opposition zwischen Goldman und Fuller diag-
nostiziert: »Malgré un départ commun, les chemins empruntés par Alvin Goldman et
Steve Fuller ont divergé au point de sopposer radicalement, parfois avec une certaine
virulence.« (Ebd. 74)

ey

251 Ebenso grenzt sich Goldman gegen eine politisch motivierte Wahrheits- oder Rationa-

litdtstheorie ab: »It is undeniable that one aim of social discourse is to make collective

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Goldman (1999; 2003) bezieht in zwei Aufsitzen, ebenso wie Lumer, Stellung
fiir eine epistemologische Argumentationstheorie und setzt auch bei der Unter-
scheidung zwischen Argument und Argumentation an, indem er sich auf die
Sprechakttheorie bezieht:

»Notice that a piece of argumentation in my sense is not an argument. An argument
is a set of sentences or propositions understood abstractly without reference to any
speaker or audience. Argumentation is a sequence of speech acts by one or more
speakers.« (Goldman 1999, 132)

Spiter entfernt er sich von dieser Lesart und ersetzt den Sprechakt durch eine
Folge von Denkakten.”* Dementsprechend sieht er ein Defizit der Amster-
damer Pragmadialektik darin, dass diese monologische Argumentationen
nicht vorsehe (Goldman 1999, 157). Hier scheint Goldman insgesamt einen
dhnlichen Pfad zu verfolgen, wie ich ihn bei Lumer herausgearbeitet habe.
Ein entscheidender Punkt ist dariiber hinaus die Einstufung der Argumen-
tationswissenschaft als Teildisziplin der Social Epistemology (Goldman 1994,
28). Bouvier (2018) weist zudem darauf hin, dass Goldman (1999) versucht
habe, die Amsterdamer Pragmadialektik in die Social Epistemology zu integ-
rieren, auch wenn er dies nur in groben Ziigen getan habe.”’ Hinter solchen
Integrations- oder Subordinationsbemithungen steckt weniger eine Arro-

plans for coordinating action and organizing society. In this context, proposals and pro-
cedures that elicit agreement from all parties are desirable. But our main topic is not
political philosophy or political discourse. Epistemology is interested in knowledge,
and most knowledge is not concerned with establishing principles of government that
everybody can find legitimate or binding.« (Goldman 1999, 70). Goldman folgt hier
—ahnlich wie Jimmy Wales —der etablierten institutionellen Einteilung, dass Machtfragen
Fragen einer verniinftigen Regierungspolitik seien und insofern mit Wissensfragen, bei
denen es>nur<um Wahrheit geht, nichts zu tun haben (sollten). In diesem Punkt bildet er
den Gegenpol zu Fuller, sieht dieser doch »Knowledge as a Power Gamex« (Fuller 2018).

25

N

»Dans unarticle postérieur a Knowledge in a Social World, Goldman cesse d’identifier, de
fagonrestrictive, 'argumentation a une séquence d’actes de langage [speech acts] [Gold-
man 2003], mais laisse ouverte la voie, qui me semble plus prometteuse, a I'idée que I'ar-
gumentation serait d’abord une succession d’actes de pensée [mental acts].« (Bouvier
2018, 22)

253 »Goldman lui-méme a stigmatisé cette théorie dés Knowledge in a Social World [Gold-
man1999] en cherchantaintégrer cette théorie dialectique dans I'épistémologie sociale,
mais il I'a fait a trés grands traits.« (Bouvier 2018, 21) Bouvier versucht in seinem Aufsatz
dieses Defizit durch eine differenziertere Untersuchung auszugleichen.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

283


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284

[I — Die Wahrheit

ganz der Philosophie, die sich fiir die Kénigin der Disziplinen hilt, als viel-
mehr ein handfestes Argument, das wir schon bei Lumer kennen gelernt ha-
ben. Es ist die Frage nach den Geltungskriterien, die der Diskurs selbst nicht
liefern kénne. Daher geht auch Goldman davon aus, dass zwar zur Uber-
windung monologischer Konzepte die Genesis der Erkenntnisse als soziales
Phinomen zu analysieren sei, aber die Geltungskriterien nicht sozial bedingt
sein kénnten, weil in diesem Fall kontingente Konsense itber Wahrheit und
Unwahrheit einer Aussage bestimmen wiirden. Geltungskriterien miissten
in Bezug auf die Diskursgemeinschaft externer Natur sein, um vor triigeri-
schen Konsensen zu schiitzen. Die soziale Interaktion und die institutionelle
Einbettung spielten hingegen eine Rolle fiir die Entstehung der Erkenntnis-
se, den Glauben an ihre Wahrheit und die Vermittlung und Distribution des
Wissens. Pascal Engel bezeichnet den Ansatz Goldmans dementsprechend
als »individualistische« soziale Epistemologie:

»Mais cest aussi la difficulté principale de I'épistémologie véritiste de Goldman: il
tend a concevoir I'épistémologie sociale comme une simple extension de I'épisté-
mologie individuelle, et ne consideére que les conditions dans lesquelles linformation
stockée a un niveau individuel peut se transmettre dans des groupes de plus en plus
larges. Il n'a, admet-il, rien a dire sur les entités collectives en tant quagent connais-
sants potentiels.« 2** (Engel 2007, 15 .)

Goldman erteilt aus seiner Argumentation heraus auch Konsenstheorien der
Wahrheit eine klare Absage, riumt in einer Fufdnote aber ein:

»0bserve that the consensus theory criticized in the text is a pure consensus-promo-
tion theory. The counterexamples may not work against a more complex theory which
says that argumentation aims at rational consensus. Perhaps this is the kind of theory
Habermas intends, for he frequently talks about the aim of attaining a >rationally moti-
vated« agreement. This sort of approach cries out for an independent specification of
rationality, however, which is highly problematic.« (Goldman 1994, 32 FN 7)

254 »Dies ist jedoch auch die Hauptschwierigkeit von Goldmans veristischer Erkenntnis-
theorie: Er neigt dazu, die soziale Erkenntnistheorie als eine einfache Erweiterung der
individuellen Erkenntnistheorie zu betrachten, und betrachtet nur die Bedingungen,
unter denen die auf individueller Ebene gespeicherten Informationen in immer grofRere
Gruppen Ubertragen werden kénnen. Er hat, so raumt er ein, nichts tiber kollektive Enti-
titen als potenzielle Erkenntnisagenten zu sagen.« (Ubersetzung OR)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Goldman erkennt richtig, dass bei Habermas Argumentationstheorie, Wahr-
heitstheorie und Rationalititstheorie eng miteinander verkniipft sind, und
man mochte auch seine Einschitzung teilen, dass dies kein unproblemati-
sches Unterfangen ist. Ob man daraufverzichten kann, diese Aspekte zusam-
men zu denken, ob man Fragen des Wissens von Fragen der Vernunft oder
Rationalitit einfach ablésen kann, bleibt aus meiner Sicht nicht nur zu be-
zweifeln, die Forschung zur Wikipedia ist auch voll von Hinweisen, dass eine
solche Trennung zumindest fir die Akteure im Feld kaum méglich ist. Der
Preis wire, Argumenten Rationalitit in einem universalistischen Sinn abzu-
sprechen und sie auf den Status von Meinungen oder kulturellen Vorurteilen
herabzustufen.

Wenn wir das bei Goldman dargestellte Modell auf die Wikipedia tiber-
tragen, dann wiirde es bedeuten, dass die Wikipedia zwar eine sozial orga-
nisierte Quelle — oder besser Sammlung — von Wissensbestinden darstellt,
tiber die Geltungskriterien aber extern zu entscheiden ist. Sie wiirde die von
Goldman erwihnten »features« sozial organisierter Wahrheitssuche enthal-
ten: »epistemische Arbeitsteilung« (jeder weifd irgendetwas, was der ande-
re nicht weif), »Korrektur der Fehlbarkeit« der Individuen, »Verhinderung
von Manipulation« durch Normen guter Argumentation (Goldman 1994, 30;
Ubersetzung OR). Da aber die Geltungsfrage extern zu kliren bliebe, kime
dies einem rein produktorientierten Modell der Wikipedia gleich. Es witrde
somit den Gegenpol zum rein prozess- oder communityorientierten Modell
darstellen, wie Rosenberg und Menking es formuliert haben (siehe S. 177)
und stellte eine Extremform jenes Wikipediakonzeptes dar, wie es sich im
deutschsprachigen Modell der Tendenz nach andeutet — sofern wir der Ana-
lyse von Niesyto folgen. Der ausschiessliche Fokus lige dann darauf, Er-
kenntnisse wissenschaftlich zu validieren. Das Modell der englischsprachi-
gen Wikipedia hat demgegeniiber eine kritischere Distanz zur Wissenschaft,
die teilweise als eigener POINT OF VIEW dargestellt wird und daher gerade
nicht als Schiedsrichterin fungieren kann. Schiedsrichterin ist in diesem
Modell eher die Community, welche die Aufgabe hat, auch wissenschaftliche
Erkenntnisse in NEUTRAL-POINT-OF-VIEW-Manier auszudriicken. Hier folgen
die Erkenntnisse dem Community-Prozess. (siehe S. 198).

Zwar verschiebt Goldman in seinem Aufsatz von 2003 den Fokus von der
Wahrheitsrelation auf die Begriindung und behauptet, dass ein unmittelbarer
Zusammenhang zwischen beidem bestehe, es bleibt aber unklar, ob dies den

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

285


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

286 Il — Die Wahrheit

Status der Argumentationstheorie fiir die Social Epistemology grundsitzlich
andert:

»The main epistemological concept | have appealed to in my account is the notion of
justification. In previous work, however, especially Knowledge in a Social World (Gold-
man, 1999; also see Goldman, 1994), | interpreted norms of argumentation in terms of
another epistemic goal: the goal of truth (true belief). What is the relationship between
the present, justification-oriented discussion and my earlier, true-belieforiented
treatments? The relationship is pretty straightforward. On the account of justification
| favor [...], justified belief has an intimate link to true belief. A justified belief has
properties [...] that make it likely to be true, at any rate, more likely to be true than an
unjustified belief in the same sort of content. Thus, a practice of argumentation that is
well aimed at the goal of producing justified belief in a hearer will also be well aimed at
the goal of producing true belief in a hearer. [...] The social practice of argumentative
communication, as | see it, is part of a larger cooperative practice of information
sharing.« (Goldman 2003, 61f.)

Aus Sicht einer um die Wahrheitsproblematik erweiterten Argumentations-
theorie, also einer Diskurstheorie, gibe es keinen »true belief«, an dem man
messen konnte, ob ein »justified belief« auf das gleiche Ziel hin ausgerichtet
ist. »True belief« wire »justified belief«, da gar keine dem Diskurs externen
Wahrheitskriterien zur Verfiigung stehen.

Steve Fuller
Fuller duflert sich, anders als Goldman, nicht dezidiert zur Argumentations-
theorie und ordnet Habermas als konsensverliebten Modephilosophen ein.?**

255 In seinem 2018 erschienenen Opus »Post Truth: Knowledge as a Power Game« wird
Habermas an einer einzigen Stelle erwdhnt: »In my Cambridge days studying history
and philosophy of science [..], the idea that an ultimate consensus on the right repre-
sentation of reality might serve as a transcendental condition for the possibility of scien-
tific enquiry was highly touted, courtesy of the then fashionable philosopher Jiirgen
Habermas (1971), who flattered his anglophone fans by citing the early US pragmatist
Charles Sanders Peirce as his source for the idea. Historical revisionism, even when done
by philosophers, always begins at home.« (Fuller 2018, 51 f) Auch die vereinzelten Hin-
weise auf Habermas in »The Knowledge Book« ordnen die Theorie lediglich in eine gro-
be Gegeniiberstellung von dissens- und konsensorientierten Ansitzen ein (Fuller 2010
[2007],10).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Die Wikipedia ist fiir ihn eher Symptom eines in Pluralismen zerfallenden
Wahrheitsbegriffs, denn Anzeichen einer Losung:

»In a post-truth world, the very idea of a >scientific consensus< may be regarded with
suspicion, but science as such is by no means dismissed. On the contrary, it is taken
personally. This change in attitude compares to the shift that occurred during the
Protestant Reformation, the moment when Christianity ceased being a unified doc-
trine delivered with enormous Latinate mystique from a >high church« pulpit. There-
after it became a plurality of faiths, whose followers stake their lives on their own
distinctive understandings of the Scriptures. In the case of science, | have dubbed this
process Protscience, short for >Protestant Science« (Fuller 2010: chap. 4), by which
| mean to include a pattern evident in the parallel ascendancies of, say, intelligent
design theory, alternative medicine and Wikipedia.« (Fuller 2018, 107)

Er erkennt zwar, dass die Wahrheit der Wikipedia in den Schatzkammern
der DISKUSSIONSSEITEN verborgen liegt, vermutet dort aber einen scholasti-
schen Diskurs, den er aus dem mittelalterlichen Erbe ihrer Erkenntnistheorie
ableitet:

»Most importantly, Wikipedia's spirit remains deeply medieval in its content policy.
Wikipedia content policy consists of three principles: (1) No Original Research. (2) Neu-
tral Point of View. (3) Verifiability. They are designed for people with much reference
material at their disposal but no authority to evaluate a knowledge claim beyond ar-
guing from what is contained in that material. Such was the epistemic position of the
Middle Ages, which presumed all humans to be mutually equal but subordinate to an
inscrutable God. That too was a period that did not recognize personal expertise, only
verifiable sources. The most one could hope for, then, was a perfectly balanced dia-
lectic. In the Middle Ages this attitude spawned scholastic disputation. [...] Wikipedia
embodies medievalism democratized.« (Ebd. 127)

Die von Fuller beschriebene und in treffender Weise historisch eingeordnete
Problematik habe ich bereits im Zusammenhang mit der deutschen RICHT-
LINIE KEINE THEORIEFINDUNG diskutiert. Ein WIKIPEDIANER hat dies gar als
»Sacrificium Intellectus« bezeichnet (siehe S. 90). Es ist auch zutreffend,
wenn Fuller, der im Ubrigen die Thesen von Tkacz rekapituliert, dies auf Wa-
les’ eigene Schwierigkeiten, einen Artikel fiir die Nupedia zu schreiben, zu-
riickfithrt und daraus schlief3t:

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

287


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

288

[I — Die Wahrheit

»Wikipedia's founder, Jimmy Wales, has justified the three policy principles on his
own inability to tell whether fringe theories about, say, physics or history are true,
which means that he can do no more than trace the source for a knowledge claim
and its level of support, both backed by hyperlinks. [...] If we take Wales's suspended
judgement as Wikipedia's epistemic norm, it would seem to follow that the optimal
level of academic achievement for engaging in Wikipedia's editing process is that of
the undergraduate student. After all, the prescribed norms of conduct of students
correspond exactly to Wikipedia's content policy: one is not expected to do original
research but to know where it is and how to argue about it.« (Ebd. 128)

Wahrend Fuller dies fiir die ganze Wahrheit der Wikipedia zu halten scheint,
was angesichts des Titels seines Buches nicht iiberrascht, habe ich versucht
zu zeigen, wie die »scholastische Disputation« immer wieder an ihre Gren-
zen stof3t, ebenso wie der »zweistufige Wahrheitsbegrift«**¢ (Tkacz 2015; sie-
he auch S. 117 FN 121) immer wieder von der inneren, regelgeleiteten Wiki-
pedia-Wahrheit auf die dufdere der Welt da drauflen durchgreifen muss. In
diesem Sinn ist die Praxis des Diskurses besser als ihre Theorie, auch wenn
einige Debatten gerne ins Scholastische abdriften, also einzig und allein mit
der korrekten Regelauslegung beschiftigt sind. Fiir mich ist es eine empi-
risch und historisch offene Frage, welcher Aspekt sich stirker durchsetzen
wird, und die Anstrengung der Theorie geht darauf, beides zu unterscheiden.
Dass die Erkenntnisse in einer offenen Online-Enzyklopidie zunichst durch
das Nadel6hr der fairen Darstellung kontroverser Positionen und der Quel-
lenabsicherung hindurchmiissen, kann wohl nicht ernsthaft als Kritik an der
Wikipedia oder der Ausbildung von »undergraduate students« verstanden
werden. Die Frage, die sich stellt, ist, ob sie tiber dieses Level hinauskommen
oder nicht.

Social Epistemology und Argumentationstheorie

Fuller, dessen theoretischer Hintergrund hiufig in einer kritischen Wissen-
schaftsgeschichte und Wissenschaftssoziologie gesehen wird, weist anderer-
seits darauf hin, dass seine ersten Ansitze in Richtung Social Epistemology
darin wurzelten, die Arbeit des Wissenschaftlers analog zur Aufgabe einer
Juristin zu begreifen. Er sei diesem Ansatz bis heute treu geblieben, schreibt

256 Im Original »twofold concept of truth«.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

er 2012.>7 Dies erinnert uns natiirlich an die Anfinge der Argumentations-
theorie, die ebenfalls das juristische Paradigma vor die Wissenschalft stellen,
wenn auch aus einer anderen Perspektive.

Ahnlich wie die Argumentationstheorie méchte die Social Epistemology
die Produktion, Konstruktion, Sammlung und Verbreitung von Erkenntnis-
sen als Ergebnis sozialer Vorginge begreifen (Fricker et al. 2020, XVI) oder,
wie Bouvier es ausdriickt, sich mit der Rolle beschiftigen, die »die Sozialisa-
tion der Akteure in der Moglichkeit der Erkenntnis im Allgemeinen spielt«
(zitiert nach Chevalier 2015, 73; Ubersetzung OR). In dieser zweiten Formu-
lierung deutet sich ein grundsitzlich anderer Zugang zur Problematik an
als in der Argumentationstheorie. Wihrend hier die Sozialisation als das
Wesentliche, das zu Untersuchende, begriffen wird, nimmt die Argumenta-
tionstheorie die jeweils historisch und kulturell unterschiedlichen Sozialisa-
tionen als Ausgangspunkt, vor deren Hintergrund Menschen versuchen sich zu
verstindigen, und zwar - je kontrirer die Sichtweisen, desto ausgepragter —
mit dem Mittel der Argumentation; sofern der Dissens nicht iitber Kommu-
nikationsabbruch oder die Anwendung von Machtmitteln stillgelegt wird.
Man kénnte also vereinfachend sagen: Wihrend die Social Epistemology, in
diesem Punkt dhnlich der historischen Epistemologie (Rheinberger 2007a;
2016), sich eher mit den Ausgangspunkten beschiftigt, fragt die Argumen-
tationstheorie eher, wohin die Reise geht, gehen kénnte oder gehen sollte.

Ahnlich wie die Argumentationstheorie steht die Social Epistemology vor
einer widerspriichlichen oder vielleicht auch dialektisch zu nennenden Be-
ziehung zur empirischen Forschung. Pascal Engel bringt diese auf den Punkt,
wenn er konstatiert, >Social Epistemology« sei im Grunde ein Oxymoron:

»Car si d'un coté I'épistémologie est congue comme une discipline essentiellement
conceptuelle et a priori, formulant des théories normatives de la connaissance indé-
pendamment de toute description historique ou saciale, il semble que la notion méme
d'épistémologie sociale soit un oxymore: une épistémologie générale ne peut pas étre
sociale. De l'autre si nous partons du fait que la connaissance est essentiellement
de nature sociale et que la seule maniere dont on peut en parler consiste a décrire

257 »l continue to uphold the basic strategy of trying to understand ordinary scientists as
if they were judges making decisions in some jurisdiction. In other words, a scientist
should be deciding on the general theory to which she would bind her colleagues —
which, in turn, would mark her judgement as sscientificc rather than simply personal.«
(Fuller 2012, 268)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

289


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

290

[I — Die Wahrheit

des processus, naturels, historiques, ou sociaux, de formation et de transmission des
connaissances, alors comment peut-il y avoir une épistémologie sociale? Lentreprise
méme de I'épistémologie générale, dans ce quelle a de normatif et dans ce quelle a
danalytique n'a plus de sens si elle se limite a une description - causale, historigue,
sociale de certains processus dacquisition et de transmission.«?*® (Engel 2007, 3 f.)

Er fragtin der Folge, ob es eine Social Epistemology geben kénne, die kein Oxy-

moron sei, oder ob man die Epistemologie insgesamt auf den Miillhaufen der

259

Philosophiegeschichte werfen miisse,” und plidiert fiir eine Integration der

klassischen philosophischen Begriffe in eine soziale Analyse des Wissens. Hier
artikuliert er eine dhnliche Ambition wie die universalpragmatischen Ansitze,
auch wenn diese ginzlich andere Mittel einsetzen. Engel stiitzt sich dabei nicht
auf die hermeneutischen Philosophietraditionen, zu deren Abkémmlingen
auch die Wissenssoziologie gehort, sondern mochte die klassischen philoso-
phischen Fragestellungen, ausgehend von Erkenntnissen der Wissenschaftsso-
ziologie, unter anderem mit den Ergebnissen einer empirischen Kognitions-
psychologie kombinieren (Engel 2013, 19 f.; siehe auch S. 223 FN 215).

Chevalier hiltin einem dhnlichen Sinn das spekulative analytische Unter-
fangen der Social Epistemology fiir unvereinbar mit einem soziologischen
Ansatz und sieht nicht, wie die Gesellschaft Gegenstand einer nicht empi-
rischen Analyse sein konnte, »die allein auf den Fihigkeiten des Erkenntnis-
theoretikers beruht« (Chevalier 2015, 75; Ubersetzung OR).2%

258 »Wenn die Erkenntnistheorie einerseits als eine im Wesentlichen begriffliche und apri-
orische Disziplin verstanden wird, die normative Theorien des Wissens unabhingig
von jeder historischen oder sozialen Beschreibung formuliert, scheint der Begriff der
sozialen Erkenntnistheorie selbst ein Oxymoron zu sein: Eine allgemeine Erkenntnis-
theorie kann nicht sozial sein. Wenn wir andererseits davon ausgehen, dass Wissen im
Wesentlichen sozialer Natur ist und dass man iiber Wissen nur sprechen kann, indem
man natdrliche, historische oder soziale Prozesse der Wissensbildung und -weitergabe
beschreibt, wie kann es dann eine soziale Erkenntnistheorie geben? Das Unternehmen
der allgemeinen Erkenntnistheorie, sowohl in seiner normativen als auch in seiner ana-
lytischen Hinsicht, hat keinen Sinn, wenn es sich auf eine kausale, historische oder so-
ziale Beschreibung bestimmter Prozesse des Erwerbs und der Weitergabe von Wissen
beschrinkt.« (Ubersetzung OR)

259 Diese Position schreibt er Bruno Latour zu, der Epistemologie mit dem Baustoff Asbest
vergleicht, den man unterdessen auch iberall entferne, obwohl er frither erfolgreich
Brande verhindert habe (Engel 2007, 4).

260 »Lentreprise analytique spéculative semble incompatible avec une approche de type so-
ciologique, et I'on voit difficilement comment la ou les sociétés pourraient faire I'objet

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Untersuchungen der Social Epistemology zur Wikipedia

Uber diese theoretischen Berithrungspunkte hinaus méchte ich die Unter-
suchungen, die seitens der Social Epistemology zur Wikipedia vorgelegt
wurden, nicht unerwihnt lassen. Sie datieren vor allem aus der Zeit um 2010
(Don Fallis 2008; 2011; Hartelius 2010; Pfister 2011; de Laat 2012)**! und be-
fassen sich insofern mit einer weit weniger institutionalisierten Wikipedia,
die noch nicht einmal halb so alt ist, wie zum Zeitpunkt, als das vorliegende
Buch verfasst worden ist. Jiingeren Datums sind die Arbeiten von Willaime
und Hocquet (2015), Frost-Arnold (2019) sowie Lageard und Paternotte (2021).
Willaime und Hocquet untersuchen, inwiefern die Wikipedia Fragestellun-
gen der klassischen Erkenntnistheorie (»philosophie des connaissances«)
beeinflusst. Karen Frost-Arnold, die sich innerhalb der Social Epistemology
der »applied epistemology« zurechnet, stiitzt sich — wie viele andere Arbei-
ten, die sich mit Wahrheitsfragen der Wikipedia beschiftigen - auf die Dis-
KUSSIONSSEITEN. Sie formuliert den Beitrag der Social Epistemology zur
Untersuchung der Wikipedia wie folgt: »Thus, a veritistic systems-oriented
social epistemology of Wikipedia evaluates Wikipedia’s impact on the for-
mation and dissemination of true beliefs within its community of users«.
(Frost-Arnold 2019, 28). Lageard und Paternotte untersuchen schliefilich die
Hauptherausforderung fiir die Zuverldssigkeit der Wikipedia, namlich »dis-
informers and trolls« (Lageard et al. 2018), und schlagen ein multifaktorielles
Erklirungsmodell vor, um die Problematik zu verstehen. Generell befassen
sich viele Studien die der Social Epistemology zuzurechnen sind, mit der
Zuverlissigkeit der Erkenntnisse, vor allem natiirlich die frithen Arbeiten,
da sie aus einer Zeit stammen, als diese Frage den 6ffentlichen Diskurs iiber
die Wikipedia bestimmte (beispielhaft Don Fallis 2008; 2011). Das mag aber
auch damit zusammenhingen, dass der Ansatz der Social Epistemology, ins-
besondere der auf Alvin Goldman zuriickgehende Zweig, um Schliisselbe-
griffe wie >veritism« und >testimony« kreist, bei denen es darum geht, >wahre
Uberzeugungen« (»true beliefs«) als »epistemischen Wert« (»epistemic good«)
zu betrachten.

d’'une analyse non empirique, fondée sur les seules capacités conceptuelles de I'épisté-
mologue.«

261 Fasst man das Konzept der Social Epistemology weiter, lassen sich auch noch Tollefsen
(2009) und Wray (2009) hinzurechnen.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

291


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

292

[I — Die Wahrheit

Wir werden im Folgenden sehen, dass dies, dhnlich wie bei Lumer, damit zu-
sammenhingt, dass Wahrheit und Unwahrheit als etwas angesehen wird,
das anhand externer Geltungskriterien zu priifen ist und nicht im Diskurs
iiberhaupt erst produziert wird, wie in den argumentationstheoretischen
Ansitzen. Polemisch auf einen Satz verkiirzt kénnte man die Behauptung
aufstellen, dass in der Social Epistemology das Soziale in Form eines Alter
Ego gedacht wird, das vor allem als Zeuge auftritt und nicht als widerspre-
chendes Subjekt wie in der Argumentationstheorie.?* Natiirlich wird diese
Zuspitzung den differenzierten Analysen der Social Epistemology nicht ge-
recht, aber man konnte aus dieser Sicht vielleicht die Nouvelle Rhétorique
von Perelman und Olbrechts-Tyteca (siehe S. 235) als eine Art Zwischenform
begreifen, da hier das Gegeniiber weder als widersprechendes Subjekt noch
als Zeuge konstruiert wird, sondern als Publikum. Perelman benétigt diese
Konstruktion, um tber die Fiktion eines universellen Publikums universel-
le Wahrheitskriterien zu retten, die in der Social Epistemology eher extern
abgesichert werden. Wir diirfen bei diesen Uberlegungen allerdings nicht
aufler Acht lassen, dass die Social Epistemology sich iiberwiegend an Fragen
der theoretischen Philosophie abarbeitet, wahrend wir gesehen haben, dass
Austin (und in gewisser Weise auch Toulmin) bemitht sind, die Trennung
zwischen faktischen und normativen Fragen, also zwischen theoretischer
und praktischer Philosophie aufzuheben. Austin formuliert dies als offene
Kampfansage,®® bei Toulmin ergibt es sich schon aus der Tatsache, dass er
argumentative Erkenntnisproduktion am Modell der Gerichtsverhandlung
entwickelt.

262 Nebendieser Zeugenrolle gibt es noch die Konsumenten- und Produzentinnenrolle, wie
aus einer von Goldman vorgenommenen Dreiteilung des Feldes hervorgeht: »When we
talk of social epistemology, though we may mean many things, we often focus on one
of three areas of inquiry: the way individuals may acquire knowledge from others; the
way groups may acquire knowledge; and the way various institutions that themselves
may not have beliefs, but are made of individuals or groups that do, influence the crea-
tion and transmission of knowledge. Goldman calls the firstsinterpersonal social episte-
mologys, the second >collective social epistemologys, and the third >institutional social
epistemology«.« (Fricker et al. 2020, XVII). Allen Rollen ist gemein, dass es sich nicht um
wechselseitig austauschbare Rollen innerhalb einer Interaktionssituation handelt, wie
das bei Diskussionspartnern der Fall ist.

263 »Aus [diesem] Grund muss der vertraute Gegensatz zwischen>normativ< (oder wertend)

w

und >faktisch« wie so viele andere Dichotomien beseitigt werden.« (Austin 2014 [engl.
1962],167)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Auch die von mir herangezogenen empirischen Forschungen zur Wikipedia
haben gezeigt, dass normative Fragen vor allem in Form von Auswahl und
Darstellungsweise der sogenannten Fakten auftauchen und kontrovers dis-
kutiert werden (siehe S. 126). Die normativen Fragen treten also als Fak-
tenprisentation verkleidet auf, was von den WIKIPEDIANERN bemerkt und
als solches debattiert wird. Natiirlich ist es wenig sinnvoll, die analytische
Unterscheidung zwischen Fakten und Normen einfach iiber Bord zu werfen,
wie es auch fiir die Wikipedia ein sinnvoller Liuterungsprozess ist, wenn Au-
toren versuchen, von den eigenen Normen zu abstrahieren und eine neut-
rale Haltung einzunehmen. Da normative Aspekte dennoch einen zentralen
Stellenwert in den EDIT-WARS und Diskussionen einnehmen, versuche ich im
abschlieRenden Kapitel zur Argumentationstheorie (sieche S. 327) den Dis-
kurs auf den Wikipedia-Seiten — anders als in den durch Social Epistemology
inspirierten Arbeiten — als praktischen Diskurs zu begreifen.

6.4.4 Robert Alexy - Theorie der juristischen Argumentation

Wir haben oben gesehen, dass Robert Alexy Habermas in einem entscheiden-
den Punkt zu einer Revision seiner Theorie veranlasst hat. Habermas hat ur-
spriinglich die Gerichtsverhandlung als strategisches Handeln und nicht als
kommunikatives Handeln konzipiert, dann aber eingeriumt, dass dies auf
eine problematische Interpretation von Searles Variante der Sprechakttheo-
rie zuriickzufithren ist. Dies ist insofern keine unerhebliche Revision, da die
Unterscheidung zwischen kommunikativem und strategischem Handeln fur
die ganze »Theorie des kommunikativen Handelns« zentral ist. Wire dieser
Unterschied nicht begriindbar, fiele die Theorie wie ein Kartenhaus in sich
zusammen. >Uberzeugen< kénnte nicht von >Uberreden< unterschieden
werden, >faktische Konsense« nicht von sbegriindetens, >Legitimitit< nicht
von >Massenloyalitit«. Der Begriff der Vernunft selbst wiirde — im Rahmen
einer Diskurstheorie - zu einem relativen Begriff, der nur auf kontingenten,
historisch-kulturellen Werten beruht, er kénnte dadurch im Plural auftreten,
ebenso wie es zu Wahrheiten dann auch alternative Wahrheiten geben kann.
Ich moéchte an dieser Stelle nicht diskutieren, ob ein solcher Effekt beunruhi-
gend, bedrohlich oder begrifienswert wire.?** Wir sehen aber, dass die Frage,

264 Manche wiirden darin vielleicht endlich die Abkehr von jeglichen Dogmen erkennen, so
die Argumentation von Hans Albertim »Traktat iiber kritische Vernunft« (1991 19681, 44).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

293


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

294

[I — Die Wahrheit

ob eine Gerichtsverhandlung strategischem oder kommunikativem Handeln
zuzurechnen ist, nicht eben eine triviale Frage darstellt.

Nun geht es mir nicht darum, darzustellen, dass Alexy in einem wichti-
gen Punkt Habermas erfolgreich kritisiert hat. Was Alexy von anderen Kriti-
kern unterscheidet, an denen es ja nicht mangelt, ist die Tatsache, dass er die
Diskurstheorie konsequent und umfassend zu einer Theorie der juristischen
Argumentation ausbaut. So iibernimmt er auch den Ballast und die Heraus-
forderungen, die sich aus dem Projekt ergeben, Rationalitit mit Hilfe einer
Diskurstheorie auf eine pragmatische Grundlage zu stellen, weil er die damit
gestellten Probleme auch lsen muss. Damit kann man auf die Theorie von
Alexy aufbauen. Eine Einschrinkung ist dabei, dass er sich ausschlief3lich auf
praktische Diskurse konzentriert, auch wenn er in der Rekapitulation des
Modells von Habermas bis zu dem Punkt vorstof3t, an dem sich »praktischer
und theoretischer Diskurs« treffen (Alexy 1991 [1978], 155). Die Beschrinkung
auf den praktischen Diskurs spiegelt sich im Ubrigen ebenso in der weiteren
Entwicklung von Habermas’ Theorie und entspricht wohl seiner urspriing-
lichen Intention. Zumindest lisst sich sein Theoriegebdude riickblickend ins-
gesamt als Legitimationstheorie lesen.

Eigenstindig ist die Theorie Alexys insofern, als er die oben angedeute-
ten Probleme, die Habermas mit der illokutioniren Rolle (»force«) hat (siehe
S. 262), durch die Aufspaltung »regulativer Sprechakte« in »normative
Sprechakte« und klassische »regulative Sprechakte« 18st (ebd. 145 f.). Die
Details dazu brauchen uns an dieser Stelle nicht weiter interessieren. Fir
meinen Gegenstand ist vielmehr von Interesse, dass Alexy sich intensiver
mit dem Verhiltnis zwischen idealem und realem Diskurs auseinandersetzt.
Dies hingt vermutlich mit seiner juristischen Problemstellung zusammen,
in der zwischen realer Gerichtsverhandlung und rechtsphilosophischem Be-
gritndungsdiskurs laufend vermittelt werden muss.

Im ersten Schritt verfolgt er eine Abmilderung der hohen Zugangsvor-
aussetzung, die Habermas fiir die Diskursteilnehmer fordert, nimlich, dass
sie als Sprechende in gleicher Weise frei von machtgeladenen Einfliissen
sein sollen. Er begriindet dies mit dem lapidaren, aber plausiblen Hinweis:
»Aber warum soll es nicht méglich sein, dass man in Diskursen weiter ist als
im Bereich des Handelns?« (Ebd. 157) Alexy stellt im Folgenden drei, gegen-
iiber Habermas’ Definition abgeschwichte »Vernunftregeln« auf, die sich als
»die Forderung nach Gleichberechtigung, Universalitit und Zwanglosigkeit«
(ebd. 169) zusammenfassen lassen. Beim Punkt »Universalitit« hebt er fiir

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

praktische Diskurse besonders den Aspekt hervor, dass »jeder [...] seine Ein-
stellungen, Wiinsche und Bediirfnisse duflern [darf]« (ebd.).

Die Bedeutung des Verhiltnisses realer und idealer Diskurse ist fiir Alexy
auch ein Argument, die seinerzeit von Luhmann (und Habermas) heraufbe-
schworene Opposition zwischen Systemtheorie und Diskurstheorie zuriick-
zuweisen:

»Es gehdrt zu den Aufgaben der Diskurstheorie zu untersuchen, wie auch unter ein-
schrénkenden Bedingungen verniinftig argumentiert wird und werden kann und wie
die Mdglichkeit verniinftigen Argumentierens unter einschréankenden Bedingungen
verbessert werden kann. Hierzu ist die Kenntnis der Leistung der verschiedenen Dis-
kussionssysteme [...] erforderlich. Soweit die Systemtheorie zu diesem Wissen ver-
helfen kann, ist sie fir die Diskurstheorie deshalb nicht nur niitzlich, sondern sogar
unentbehrlich.« (Ebd. 163)

In seinem 1989 verdffentlichten Aufsatz »Probleme der Diskurstheorie« be-
handelt Alexy das Verhiltnis realer und idealer Diskurse systematisch. Zu
Beginn nimmt er eine Einschrinkung vor: Von den drei Problemen der Dis-
kurstheorie — Status als Wahrheitstheorie, Brauchbarkeit, Begriindbarkeit
- handelt er nur die ersten beiden ab. Die Diskurstheorie charakterisiert
Alexy als prozedurale Theorie, die auf tatsichlich existierende Diskursteil-
nehmer in beliebiger Anzahl ausgerichtet ist und keine Anforderungen an
die Diskursteilnehmer stellt, sondern sich in den Regeln des Diskurses selbst
erschopft. Da sie keine Festlegung hinsichtlich des Ausgangspunktes der Pro-
zedur und auch nicht hinsichtlich der Argumentationsschritte vornehme und
dariiber hinaus eine Reihe von Regeln nur approximativ erfilllbar wiren, sei
sie keine entscheidungsdefinite Theorie: »Man kénnte meinen, dass bereits
dies die Unbrauchbarkeit der Theorie zeige. Um diesen Einwand zu entkrif-
ten, ist zwischen realen und idealen Diskursen zu unterscheiden.« (Alexy
1989, 84) Allerdings verwandeln sich mit dem Diskurs auch die Teilnehme-
rinnen an selbigem von realen in ideale oder konstruierte, was die Theorie in
einen Widerspruch zu ihrem Anspruch bringt.

»Berticksichtigt man jedoch, dass der ideale Diskurs kein von Anfang an vollkommener
Diskurs ist, sondern ein Diskurs, der erst durch eine gedachte, potentiell unendliche
Fortsetzung aufgrund von Lernprozessen anfangs realer Individuen zu einem vollkom-
menen Diskurs wird, so lost sich dieser Widerspruch auf.« (Ebd. 85)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

295


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

296

[I — Die Wahrheit

Die Frage nach einer theoretisch moglichen Erreichbarkeit von Konsensen
hilt Alexy fiir nicht beantwortbar und daher offen. Er relativiert, »dass fiir
moglich gehalten werden muss, dass auch nach einer potentiell unendlichen
Diskursdauer von den Diskursteilnehmern noch miteinander unvereinbare
Normen vertreten werden.« (Ebd.) Ferner muss auch damit gerechnet wer-
den, dass Konsense nie endgiiltig sind.

Alexy schwicht die Theorie von Habermas auch noch in die andere Rich-
tung ab, also nicht nur in Bezug auf ihre Zugangsvoraussetzungen, sondern
auch in Bezug auf die Verbindlichkeit ihrer Ergebnisse:

»Angesichts dieses Befundes stellt sich allerdings die Frage, ob die Konsenstheorie
iberhaupt noch als Wahrheitstheorie aufrechterhalten werden kann. Sie enthalt keine
sicheren Kriterien fiir Wahrheit oder Falschheit.« (Alexy 1991[1978], 177)

Er fagt aber hinzu:

»Die Ausarbeitung einer zu eindeutigen Ergebnissen fiihrenden Methode der Wahrheits-
feststellung ist fiir eine Explikation des Wahrheitsbegriffs jedoch nicht erforderlich.«
(Ebd.)

Vielmehr weist Alexy darauf hin, dass im Fall einer Eindeutigkeit der Ant-
worten auf praktische Fragen diese einen ontologischen Status bekommen
wiirden, was schwer begriindbar wire und recht unplausibel ist, zumindest
insofern Interesseninterpretationen (und damit Bediirfnisinterpretationen)
real existierender Subjekte hier Eingang finden sollen. Auch ohne Eindeutig-
keit der Antworten behilt der Begriff>Richtigkeit< einen absoluten Charakter,
und zwar als regulative Idee (Alexy 1989, 90). Alexy lost das entstehende Para-
dox durch eine Aufspaltung des Richtigkeitsbegriffs in einen absoluten und
einen relativen Begriff prozeduraler Richtigkeit:

»Die Teilnehmer eines praktischen Diskurses missen unabhéngig davon, ob eine
einzig richtige Antwort existiert, den Anspruch erheben, dass ihre Antwort die einzig
richtige ist [...]. Dies setzt nur voraus, dass es méglich ist, dass es praktische Fragen
gibt, in denen im Diskurs eine Antwort als einzig richtige ausgezeichnet werden kann,
und dass es nicht sicher ist, welche Fragen dies sind, und dass es sich lohnt, bei jeder
Frage das Auffinden einer einzigen richtigen Antwort zu versuchen.« (Ebd. 91)

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Letzteres wire dann die Perspektive auf einen absoluten Begriff der Richtig-
keit, welcher »der gangigen Bedeutung des Ausdrucks richtig ohne weiteres
gerecht« wiirde, wihrend der relative Begriff der Richtigkeit »bei realen Dis-
kursen eine zentrale Rolle« spiele (ebd.).

Alexy relativiert durch die Einfithrung des Konzepts diskursiver Moglich-
keit das Zwanghafte des zwanglosen Zwangs des besseren Argumentes, wie
ich es oben bereits angedeutet habe. Er thematisiert vier Relativierungen, von
denen im vorliegenden Zusammenhang vor allem die Relativitit des Anfangs
einen interessanten Aspekt darstellt. Alexy formuliert dies wie folgt:

»Hinzu kommt, dass jeder Diskurs einen Ausgangspunkt haben muss. Er kann nicht
mit nichts beginnen. Dieser Ausgangspunkt besteht in den jeweils faktisch vorhan-
denen normativen (berzeugungen der Teilnehmer. Die Prozedur des Diskurses ist
nichts anderes als ein Verfahren rationaler Durcharbeitung. Dabei ist jede normativ
relevante (berzeugung ein Kandidat fiir eine auf rationaler Argumentation beruhende
Anderung.« (Ebd. 92)

Dies kénnte man ebenso als Beschreibung fiir die Diskussionen in der Wi-
kipedia gelten lassen. Wollte man diese Variante der Diskurstheorie auf die
Wikipedia anwenden, dann zeigt sich, dass die Offenheit des Anfangs eine
explizite Gemeinsamkeit darstellt. Es geht nicht darum, einen Artikel von
vorneherein und definitiv aus einem neutralen Blickwinkel zu verfassen, die-
ser ergibt sich erst durch die Uberarbeitungen im Laufe der Zeit und wird um
so zuverlissiger, je mehr Perspektiven eingebracht werden, was nichts ande-
res bedeutet, als dass umso mehr »Kandidaten fiir rationale Argumentation«
erzeugt werden. Auch der ROUGH CONSENSUS entspricht in einigen Dimen-
sionen dem, was Alexy in seinem abgeschwichten Konsensbegriff formuliert:
Er ist nie endgiiltig, sondern jederzeit fiir weitere Uberarbeitung offen; es ist
nicht gesagt, dass es nur einen eindeutigen Konsens geben kann, aber die
Moglichkeit, dass es einen solchen geben konnte, ist jederzeit als Fixstern am
Horizont sichtbar. Dies nimmt den Debatten auch die Hirte, die sich aus der
zwingenden deduktiven Logik gelegentlich ergibt.

In Bezug auf die Diskurstheorie fragt Alexy, ob man nicht »angesichts der
Erfilllungs-, Teilnehmer- und Zeitpunktrelativitit auf den Begriff der Rich-
tigkeit verzichten sollte« (ebd. 93), und begriindet, weshalb er dennoch daran
festhalt:

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

297


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

298

[I — Die Wahrheit

»Der substantielle Grund fir die hier gewahlte Terminologie ist, dass die diskursive
Uberpriifung zwar nicht in den Bereich der Sicherheit, aber doch aus dem Bereich
bloBen Meinens und Fiirwahrhaltens fiihrt. Angesichts der Tatsache, dass mehr in
praktischen Fragen nicht méglich ist, scheint mir die Verwendung des Begriffs der
relativen Richtigkeit angemessen zu sein.« (Ebd.)

Carsten Backer

Carsten Bicker, ein Schiiler Alexys, versucht in seiner Dissertation »Begriin-
den und Entscheiden« (2008) die Theorie Alexys fortzufithren und zu aktua-
lisieren. Dazu mochte er die Aufspaltung in realen und idealen Diskurs riick-
gingig machen, da ihm der ideale Diskurs zu hypothetisch erscheint, und
stellt ein als eindimensional bezeichnetes Modell dem zweidimensionalen
von Alexy gegeniiber. Er fiigt hierzu einen optimalen Diskurs »als Zwischen-
26> mochte aber den idealen Diskurs nicht aufgeben, denn, so fithrt
Bicker in einem Aufsatz von 2022 aus, »Alexys Vorstellungen des idealen

form«ein,

Diskurses und die ihn definierenden Bedingungen bilden gleichwohl, auch
im eindimensionalen Modell, den Maf3stab aller tatsichlichen Diskurse,
weil sich die optimalen Diskurse tiber die Diskursprinzipien am Leitbild des
idealen Diskurses orientieren.« (Bicker 2022, 30). Man fragt sich, worin der
Unterschied zwischen einer regulativen Idee (Alexy) und einem Maf3stab (Bi-
cker, aber auch Habermas) besteht. Entscheidender scheint aber zu sein, dass
bei Bicker nicht nur realer und optimaler Diskurs, sondern auch idealer Dis-
kurs historisch und kulturell kontingent sind (ebd. 30, 33 und 43) und er die
iiber anthropologisch-sprachliche Prisuppositionen begriindete Diskurs-
theorie so in ein tendenziell rechtspositivistisches Konzept verwandelt, dem
der universelle Fluchtpunkt abhanden zu kommen droht. In diesem Konzept
kann auch Unrecht als Recht definiert werden, wihrend die Diskurstheorie
durch ihren Bezug auf Verallgemeinerbarkeit, die in den Diskursen prisup-
poniert sei, das nicht zulassen wiirde. Dies steht in Zusammenhang damit,
dass Bicker Metadiskurse vorsieht, in denen es moglich sein soll, Diskurs-
regeln zu modifizieren bis hin zu ihrer Negation (ebd. 36 f.). Er verstrickt sich
dabei in performative Widerspriiche, da er es auf diese Weise zulisst, mit
Argumenten die Regeln des Argumentierens auszuhebeln. Sein Vorschlag
kann an dieser Stelle aber nicht mit einem solchen >Totschlagargument< vom

265 Und es stellt sich die Frage, ob seine Theorie damit nicht treffender als dreidimensional
zu bezeichnen wire.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

Tisch gewischt werden, da Backer mit einer Art >Beweislastumkehr« fordert,

dass derjenige, der die Diskursregeln modifizieren oder »gar ablehnen will,

[...]

Argumente anfithren [muss], mit denen die diskurstheoretischen Fun-

damentalannahmen falsifiziert werden kénnen« (ebd. 43). Es stellt sich dann

allerdings die Frage, ob solche Argumente den bestehenden Regeln der Argu-

mentation entsprechen miissen oder den Regeln der angestrebten modifizierten

Variante.*® Dieses Dilemma umgeht Bicker, indem er den Begriff der »Fal-

sifikation« in den Metadiskurs iiber Diskurstheorien einfithrt.?®” Um nicht

missverstanden zu werden: Diskursregeln sollen und miissen in allen Details

266

267

Man fiihlt sich unwillkiirlich an Monthy Pythons »Argument Clinic« erinnert, in der ein
»Kunde« (K) mit einem Angestellten (A) diskutiert (beide sprechenim Wechsel): »A: Now,
let’s get one thing quite clear, | most definitely told you.— K: You did not. — Yes, | did.
— You did not.— Yes, | did.— Didn’t.— Yes, | did. — Didn’t. — Yes, | did. — Look, this
isn'tan argument.— Yes, itis.— No, itisn’t, it's just contradiction. —No, itisn’t.— Yes,
itis.—Itis not.—Itis. You just contradicted me.— No, | didn’t. — Oh, youdid.— No,
no, no, no, no, no.— Youdid, just then. — No, no, no, nonsense.— Oh look, this is futile.
—No, itisn’t.—Icame here fora good argument.— No you didn't, you came here foran
argument.— An argumentis not the same as contradiction.—Can be.— No, itcan’t. An
argument is a collected series of statements to establish a definite proposition. — No, it
isn't. — Yes, it is, it isn’t just contradiction. — Look, if | argue with you, | must take up a
contrary position.— But it isn't just saying,>No it isn't. — Yes, it is.— No, it isn’t. Argu-
ments are an intellectual process, contradiction is just the automatic gainsaying of anyt-
hing the other person says.— No, itisn’'t. — Yes, it is.— Not at all. — Now look -— [eine
Glocke ertont] — A: Thank you. Good morning. — K: What?— A: That’s it. Good morning.
—K: lwasjust getting interested. — A: Sorry, the five minutes is up.— K: That was never
five minutes just now. — A: I'm afraid it was. — K: No, it wasn’t. — A: Sorry, I'm not all-
owed to argue any more.— K: What?— A: If you want me to go on arguing you'll have to
pay for another five minutes.« (https://www.youtube.com/watch?v=o0hDB5gbtaEQ [Min.
1:04] (23.7.2023); Transkription OR)

Auch wenn hier die Argumentationsregeln zunichst performativ gebrochen werden,
so erkennt man doch, wie einfach es in der Folge ist, sie auch diskursiv zu widerlegen,
wenn man sich den performativen Regeln nicht mehr unterwirft. Ebenso finden wir die
Unterscheidung Toulmins in »good argument« (»criteria«) und »argument« (»force«) an
passender Stelle prasentiert. Die gesellschaftliche Einbettung realer Diskurse zeigt sich
im Ubrigen an der begrenzten Zeit und der 6konomischen Rahmung —wobei man nicht
sicher sein kann, dass der Diskurs zu einem Konsens gefiihrt hitte, wenn die Diskutan-
ten unendlich viel Zeit (das hei’t, der Kunde ausreichend Geld) zur Verfiigung gehabt
hatten.

Der Begriff der Falsifikation taucht zwar auch bei Alexy und Habermas auf, allerdings
nuraufder Ebene des Diskurses in Bezug auf einen vermeintlichen Konsens, nicht auf der
Ebene eines Diskurses liber Diskursregeln (vgl. Alexy 1991 [1978], 175 f. FN 423).

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

299


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

300

[I — Die Wahrheit

diskutiert werden, wie dies auch hier geschieht. Zwischen einer Modifikation
und einer Negation besteht aber ein fundamentaler Unterschied. Man kann
»fundamentale Diskursregeln« nicht negieren, wenn man diese fiir eine sol-
che Negation in Anspruch nehmen muss. Hier gilt wohl Habermas’ Analyse,
dass das Miinchhausentrilemma im Rahmen der Diskurstheorie aufgrund
der logischen Kluft zwischen der semantischen und der pragmatischen Ebe-
ne des Diskurses nicht 1osbar ist.2¢®

Ausblick

Der Diskurs ist bereits im Gange, er hat weder einen Anfangspunkt noch eine
Letztbegriindung, sondern eine Bildungsgeschichte, die sich rekonstruieren
lsst. Aus ihr ergibt sich ein Fluchtpunkt, und in ihr gibt es kontingenterweise
Lernprozesse und Riickschlige. Der freien Rede und dem freien Diskurs steht
willkiirliche Herrschaft begrifflich und real immer schon gegeniiber.?’ Bei-
des begrifflich auch dort noch unterscheiden zu konnen, wo der Diskurs durch
Herrschaft kontaminiert ist, ist Aufgabe und Sinn der Diskurstheorie. Es ist
die Kehrseite zu jener Aufgabe, die sich Foucault gestellt hat: Herrschaft im
Diskurs aufzuspiiren, wo sie als Vernunft verkleidet auftritt.”°

268 »Dieses Trilemma hat freilich einen problematischen Stellenwert. Es ergibt sich nur
unter der Voraussetzung eines semantischen Begriindungskonzepts, das sich an der de-
duktiven Beziehung zwischen Satzen orientiert und allein auf den Begriff der logischen
Folgerung stiitzt. Diese deduktivistische Begriindungsvorstellung ist offensichtlich
zu selektiv fiir die Darstellung der pragmatischen Beziehungen zwischen argumenta-
tiven Sprechhandlungen: Induktions- und Universalisierungsgrundsitze werden als
Argumentationsregeln nur eingefiihrt, um die logische Kluft in nicht-deduktiven Be-
ziehungen zu lberbriicken. Man wird deshalb fiir diese Briickenprinzipien selbst eine
deduktive Begriindung, wie sie im Miinchhausentrilemma allein zugelassen wird, nicht
erwarten dirfen.« (Habermas 1983, 90)

269 Die Herrschaftsgeschichte fithrt zu anderen moglichen Fluchtpunkten.

270 Die politische Grunddifferenz zwischen beiden Positionen finden wir in einer Fern-
sehdiskussion zwischen Foucault und Chomsky aus den 1970er Jahren bereits auf den
Punkt gebracht: »FOUCAULT: It seems to me that the real political task in a society such
as ours is to criticize the workings of institutions, which appear to be both neutral and
independent; to criticize and attack them in such a manner that the political violence
which has always exercised itself obscurely through them will be unmasked, so that
one can fight against them. CHOMSKY: Yes, | would certainly agree with that, not only
in theory but also in action. That is, there are two intellectual tasks: one [..], is to try to
create the vision of a future just society; [..] Another task is to understand very clearly
the nature of power and oppression and terror and destruction in our own society. [..]

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

6 — Argumentationstheorie

In diesem Sinn unterscheidet sich auch, wie oben angesprochen, mein Poli-
tikverstindnis von jenem Niesytos. Wahrend sie mit Antonio Gramsci und
Chantal Lamouffe einer Theorie politischer Praxis folgend, den politischen
Kampf, und sei er noch so »minimal, der theoretischen Begriindung vorord-
net, verfolge ich die Praxis einer politischen Theorie. Wie Chomsky im Streit-
gespriach mit Foucault hervorhebt, muss es zwischen diesen Vorgehensweisen
keine Opposition geben, sie wiren in seiner Lesart als Erginzungsverhiltnis
zu verstehen, oder als eine Wahl der jeweiligen Theoretikerin. Mir personlich
scheint allerdings der Fokus auf den Begriindungsdiskurs dem Gegenstand
online Enzyklopadie angemessen, wenn wir ihn im historischen Abstand von
20 Jahren analysieren.

FOUCAULT: My question was this: when you commita clearly illegal act [..] that the state
considers as illegal. Are you committing this act in virtue of an ideal justice, or because
the class struggle makes it useful and necessary? Do you refer to ideal justice, that’s my
problem. CHOMSKY: Again, very often when | do something which the state regards as
illegal, I regard it as legal: that is, | regard the state as criminal. But in some instances
that’s not true. [..] FOUCAULT: So it is in the name of a purer justice that you criticize the
functioning of justice?[..] Ratherthan thinking of the social struggle in terms of »justice«,
one has to emphasize justice in terms of the social struggle. CHOMSKY: Yeah, but surely
you believe that your role in the war is a just role, that you are fighting a just war [..] If
you thought that you were fighting an unjust war, you couldn’t follow that line of rea-
soning. [..] What the proletariat will achieve by expelling the class which is at present in
power and by taking over power itself, is precisely the suppression of the power of class
in general. CHOMSKY: Okay, but that’s the further justification. FOUCAULT: That is the
justification, but one doesn’t speak in terms of justice but in terms of power. CHOMSKY:
Butitis in terms of justice; it's because the end that will be achieved is claimed as a just
one. [.] FOUCAULT: [..] in other words, it seems to me that the idea of justice in it-self is
an idea which in effect has been invented and put to work in different types of societies
as an instrument of a certain political and economic power [..]. CHOMSKY: | don’t agree
with that. FOUCAULT: And in a classless society, | am not sure that we would still use this
notion of justice. CHOMSKY: Well, here | really disagree.« (https://www.youtube.com/
watch?v=3wfNI2LoGf8&t=15s (1.5.2023); Transkription OR)

Ich verfolge mit meinem Beitrag das biirgerliche Projekt der Aufklarungals Herrschafts-
kritik, wie Chomsky es skizziert, da ich auch einzig hier das politische Potential einer On-
line-Enzyklopédie sehe.

8m 13.02,2026, 08:23:0¢

301


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8m 13.02,2026, 08:23:0¢


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

