
6	 ARGUMENTATIONSTHEORIE

Im ersten Teil der Arbeit habe ich gezeigt, wie das Zusammenspiel von tech-
nischer Einrichtung, sozialem Arrangement und formellen Richtlinien einen 
bestimmten Typus der Diskussion oder des Diskurses hervorbringt. Im 
zweiten Teil habe ich dann diese Richtlinien näher untersucht. Im letzten Teil 
soll es darum gehen, die Interaktion zwischen den Akteuren zu begreifen, 
wenn sie sich auf die Logik des Wikipedia-Diskurses einlassen. Dieses Zu-
sammenspiel zu verstehen ist nur einer theoretischen Analyse vor dem Hin-
tergrund der konkreten Praxis, wie sie in Teil I dargestellt wurde, zugäng-
lich. Es geht darum, innere Konsistenzen und immanente Widersprüche, 
die von den Wikipedianern als kognitive Dissonanzen erlebt und als Konflikte 
ausgetragen werden, aufzuspüren und auf den Begriff zu bringen. Um dies 
leisten zu können, ist es notwendig, Abstraktionen vorzunehmen. Wie bei 
jeder theoretischen Präzisierung oder Pointierung muss von verschiedenen 
Aspekten, welche ebenfalls das Geschehen in der Wikipedia prägen, abgese-
hen werden. Ich abstrahiere von der innerpsychischen Motivationslage der 
Akteure ebenso wie von verdeckten oder offenen Machtkämpfen und grup-
pendynamischen Effekten. In diesem Sinn möchte ich, der Forschungslogik 
Garfinkels folgend, nicht untersuchen, was die Wikipedianer zu einer Grup-
pe macht, sondern was die Wikipedianer zu Wikipedianern macht (vgl. Eberle 
2018, 144). Meine Analyse bezieht sich also ausschließlich auf das, was diese 
tun, wenn sie das tun, was von ihnen erwartet wird, dass sie es tun – wenn 
sie also das tun, was die Institution, in der sie tätig sind, vorgesehen hat, 
dass sie es tun: nämlich eine Enzyklopädie schreiben. Ein Blick in die zahl-
reichen Diskussionen in der Wikipedia zeigt, dass es genügend Autorinnen 
gibt, die genau dies tun wollen oder zumindest vorgeben, dies tun zu wollen, 
und auf dieser Basis argumentieren.205 Ich untersuche also nicht, was in der 

205	 Ob es möglich und notwendig ist, zwischen Akteuren, die eine Enzyklopädie schreiben 
wollen, und solchen, die dies nur vorgeben, zu unterscheiden, ist eine Frage, die sich erst 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 212

Wikipedia passiert, wenn sie eine Werbebotschaft verbreiten eine politische 
Message an den Mann bringen, aus privater Eitelkeit oder beruflichen Inte-
ressen ihre eigene Artikelseite verfassen wollen. Im Schlusskapitel wird 
gezeigt, in welcher Hinsicht diese abstrakten, theoretischen Überlegungen 
dazu beitragen, den Gegenstand zu verstehen, um den es hier geht.
Um welchen Gegenstand geht es aber?

Wenn ich von der Frage ausgehe, was die Wikipedianer zu Wikipedia-
nern macht, dann verfassen sie Beiträge, und wenn sie sich nicht einig sind 
–  wovon auszugehen ist –, dann diskutieren sie darüber, welche Texte in 
welcher Formulierung in der Wikipedia stehen sollen und welche nicht. Da 
der Wikipedia kaum Sanktionsmittel zur Verfügung stehen – nur Adminis-
tratorinnen haben solche in geringem Umfang – und die Artikulation fast 
immer auf Sprache begrenzt ist, bleibt als Instrument der Verhandlungsfüh-
rung nur die Überzeugung mit sprachlichen Mitteln. Der zugehörige Inter-
aktionstypus kann als ›Argumentieren‹ bezeichnet werden. 

6.1	 WAS IST EIN ARGUMENT?

Das Argument steht als Hilfsmittel zur Überzeugung anderer nach wie vor 
hoch im Kurs, sei es nun in der politischen Auseinandersetzung, sei es vor Ge-
richt, in der Wissenschaft oder in der Debatte über Kunst. Selbst diejenigen, 
die scheinbar rationalen Argumenten nicht zugänglich sind, was beispiels-
weise den Coronaleugnern oft unterstellt wird, argumentieren nach Kräften. 
Kopperschmidt spricht gar davon, dass »prinzipielle Argumentationsverwei-
gerung heute sozial nachhaltig sanktioniert wird« (Kopperschmidt 2000a, 
28): »Zumindest darf man gegen alles sein, nur nicht (öffentlich) gegen Ar-
gumentation« (ebd. 27). Ob das 2023 für den öffentlichen Diskurs noch so 
zutrifft, wie es Kopperschmidt über 20 Jahre zuvor diagnostiziert hat, sei 
dahingestellt. In der Wikipedia gibt es aber in jedem Fall einen Zwang zum  
Argumentieren. Für unseren Zusammenhang ist es dabei wichtig, ein Argu
ment von einer Meinung, einer Einschätzung oder einer Überzeugung unter-
scheiden zu können, damit nicht alle vier Sprachfiguren gleich gültig als sub-

stellt, wenn man aus der theoretischen Analyse eine weitere empirische Untersuchung 
entwickeln wollte. Insofern die theoretische Analyse mit Idealisierungen arbeitet, kann 
die Frage hier of fenbleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2136 — Argumentationstheorie

jektive Urteile den objektiven Fakten gegenüberstehen, wie es in manchen 
Wikipedia-Diskussionen den Anschein hat.

Zunächst ist also zu klären, was ein Argument ist – in Abgrenzung zu be-
nachbarten Begriffen. Meinungen, Einschätzungen, Überzeugungen sind 
in der deutschen Sprache keine kategorisch gegeneinander abgegrenzten 
Begriffe. Der Unterschied scheint eher gradueller Natur. »Meiner Meinung 
nach« wird als Relativierung einer Aussage in dem Sinne benutzt, dass sie 
nur auf einer subjektiven Betrachtung beruht. In eine Einschätzung fließt die 
Kenntnis von Fakten ebenso mit ein wie persönliches Urteilsvermögen, aber 
im Gegensatz zum Urteil bleibt eine Einschätzung eben eine Schätzung, sie 
ist weniger verbindlich. Mit dem Nachsatz: »…, das ist wenigstens meine 
Meinung«, markieren wir ein Urteil ebenso als persönliches, wie wenn wir 
eine Diskussion mit der Bemerkung abschließen: »Das ist meine feste Über-
zeugung!« Bei Meinungen, Einschätzungen sowie bei Überzeugungen geht 
es gleichermaßen um Urteile, aber Überzeugungen sind im Gegensatz zur 
bloßen Meinung tiefer in der eigenen Bildungsgeschichte verankert und er-
geben sich weniger aus aktuellen Informationen zu einem Thema. Vielmehr 
sind Überzeugungen geeignet, die Bewertung und Einordnung solcher Infor-
mationen zu strukturieren. Aber die Übergänge zwischen den Begriffen sind 
fließend, und in allen drei Fällen handelt es sich um subjektive Urteile, wie 
auch immer sie gebildet wurden. Ob diese sich direkt aus religiösen Glau-
benssätzen ableiten oder aus einer pragmatischen Bewertung vorliegender 
Informationen ergeben, spielt hier keine Rolle. Und die Begriffe haben eine 
weitere Gemeinsamkeit: Alle drei, so ist es gut begründeter Konsens in der 
Wikipedia, haben in einer Enzyklopädie nichts verloren.

Von diesen Dreien kategorial unterschieden sind Argumente. Argumente 
sind nicht mehr oder weniger gut begründete Urteile, sondern Argumente 
liefern die Gründe zu einem solchen Urteil. Natürlich fußen Argumente selbst 
wieder auf Urteilen oder auf Fakten, aber aufgrund ihrer logischen Struktur 
können Argumente ebenso wenig mit dem Urteil verwechselt werden, auf 
dem sie fußen, wie mit demjenigen, das aus ihnen resultiert.

Aus diesen Überlegungen folgt für die Wikipedia: Argumente sind zu-
lässig und relevant, wenn es darum geht, auf den Diskussionsseiten einen 
Artikel, einen Absatz oder einen verwendeten Begriff zu beurteilen, während 
man eine Meinung, Ansicht oder Überzeugung zwar auf einer Diskussions-
seite äußern kann, dies aber für die Frage, was in einem Wikipedia-Artikel 
erscheinen soll, keine entscheidende Rolle spielen sollte.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 214

Wie sieht nun die Struktur eines Argumentes aus? Wir verfügen alle über 
ein intuitives Verständnis von Argumenten, aber für die meisten, also alle 
außer Argumentationstheoretikerinnen und einige Linguisten, Philosophin-
nen und Sozialwissenschaftler, bleibt dieses Wissen ebenso implizit, wie das 
Wissen über die Grammatikregeln der Muttersprache implizit bleibt, solange 
wir sie nicht in der Schule nachträglich expliziert bekommen, obwohl wir sie 
intuitiv bereits beherrschen. Ebenso verhält es sich mit dem Argumentieren. 
Wir erlernen es, indem wir argumentieren. Dass wir wissen oder zu wissen 
glauben, was ein Argument ist, kommt immer dann zum Ausdruck, wenn 
wir sagen: »Das ist kein Argument!«, auch wenn damit häufig gemeint ist, 
dass das Argument nicht in den kategorialen Rahmen passt, innerhalb des-
sen wir argumentieren; aber dazu später. Wie lässt sich nun dieses implizite 
Wissen explizieren? Unter Argumentationstheoretikern gibt es einen breiten 
Konsens, dass einzelne Argumente, wie auch komplexe Argumentationen auf 
einer einfachen Grundstruktur beruhen: Bei Argumenten geht es darum, kol-
lektiv Fragliches mit der Hilfe von kollektiv Geltendem in kollektiv Geltendes 
zu überführen.

Argumente bestehen in ihrer einfachen Form aus drei Elementen: einer 
Aussage, die strittig ist, einer Aussage die (bislang) unstrittig ist, und einer 
Koppelung, die in manchen Theorien auch »Übergang« oder »Schlussregel« 
heißt. Die unstrittige Aussage nimmt dabei die Funktion einer Stütze oder 
einer Garantin, eines »warrant« (Toulmin 1958) ein.206 Wichtig ist, dass 
die Stütze nicht mit dem Argument verwechselt werden darf, auch wenn 
Schlussregeln häufig implizit bleiben. Überhaupt kennt die Alltagssprache 
alle möglichen Verkürzungen und Abweichungen, bei denen vieles implizit 
bleibt oder präsupponiert ist. So muss eine fraglich werdende Aussage über 
die Welt nicht einmal explizit als solche geäußert worden sein. Ich nehme 
zur Veranschaulichung ganz bewusst ein Beispiel, das der oben explizierten 
Grundform eines Argumentes zunächst zu widersprechen scheint:

A: Lass uns einen Döner essen gehen.
B: Die Dönerbude hat montags geschlossen.
A: Stimmt, dann gehen wir Pizza essen.

206	 Ich verzichte hier der Einfachheit halber auf weitere Differenzierungen der Argu
mentationstheorie, die auch zu leicht unterschiedlichen Modellen geführt haben 
(vgl. Hannken-Illjes 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2156 — Argumentationstheorie

»Die Dönerbude hat montags geschlossen« erscheint als das Argument, das A 
überzeugt, Pizza essen zu gehen. Die zugrunde liegende Aussage ist aber eine 
Tatsachenfeststellung. Wenn es stimmt, dass die Dönerbude montags geschlos-
sen hat (und näher spezifiziert wäre, welche gemeint ist), dann ist dieser 
Aussagesatz als Tatsachenfeststellung richtig, und zwar unabhängig davon, 
ob er an einem Montag oder an einem Dienstag ausgesprochen wird. Anders 
wäre der Fall, wenn B gesagt hätte: »Die Dönerbude hat heute geschlossen.« 
Dann wäre die Aussage ohne zeitlichen Kontext nicht verständlich bzw. nicht 
widerlegbar. Allerdings würde die Aussage: »Die Dönerbude hat montags 
geschlossen«, an einem Dienstag geäußert, im vorgestellten Dialog als Argu-
ment keinen Sinn ergeben, obwohl sie aussagenlogisch ebenso zutreffend ist. 
Genau aus diesem Grund kann B darauf verzichten zu sagen: »Und heute ist 
Montag«, denn A weiß, dass B ein solches Argument nur vorbringt, wenn 
es (in der Situation) Sinn ergibt. Täuscht B sich im Wochentag, könnte man 
ohne nähere Erläuterung entgegnen: »Aber heute ist doch Dienstag.« Damit 
wäre eine der beiden – aus Sicht von B – gültigen Aussagen (1. montags ist 
geschlossen, 2. heute ist Montag) ihrerseits in ihrer Geltung angezweifelt und 
die Argumentation wäre zu Fall gebracht, auch wenn die zweite Feststellung 
implizit geblieben ist. Für ein vollständiges Argument fehlt aber noch die 
Schlussregel: »Wenn die Dönerbude geschlossen ist, können wir dort nicht 
essen gehen.« Diese Schlussregel ist keine Aussage über die Welt, sondern 
eine Verknüpfung von zwei Aussagen (auch wenn diese Verknüpfung wiede-
rum Aussagen über die Welt implizieren kann, wie wir sehen werden), und 
damit kategorial von Aussagesätzen unterschieden.

Der Witz einer Argumentation ist nun, dass Fragliches durch Geltendes 
mit Hilfe der Schlussregel in Geltendes überführt wird. Aus diesem einfachen 
Schema ergeben sich zahlreiche Konsequenzen für die Argumentationstheo-
rie und ebenso für die weitere Analyse. Zunächst müssen wir aber noch das 
Beispiel zu Ende führen. Welche Aussage war denn nun fraglich? Genau ge-
nommen beginnt der Dialog ja nicht mit einer Feststellung (zum Beispiel: 
»Heute kann man Döner essen gehen«), sondern mit der Aufforderung »Lass 
uns …«. Es wird also gar keine Behauptung aufgestellt, deren Geltung sich 
in Frage stellen ließe. Allerdings ist eine solche präsupponiert, was für All-
tagskommunikation, die immer von allgemein Gültigem ausgeht und nur in 
Ausnahmefällen den Geltungsanspruch eines Satzes eigens betont, durchaus 
üblich ist. Die Aufforderung, Döner essen zu gehen, setzt voraus, dass dies 
derzeit überhaupt möglich ist. Der Geltungsanspruch für diese Vorausset-

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 216

zung ist es, der von B in Frage gestellt und mit derselben Äußerung widerlegt 
wird. Vollständig ausformuliert würde der Dialog lauten:

A2: Wir können heute Döner essen gehen und daher schlage ich dies vor.
B2: Ich stelle in Frage, dass wir heute Döner essen gehen können. Die implizite Prämis-
se, dass die Dönerbude geöffnet ist, widerlege ich, denn erstens gilt: Die Dönerbude ist 
montags geschlossen, und zweitens ist heute Montag. 

Damit hat B aus zwei geltenden Behauptungen (die Dönerbude ist montags 
geschlossen und heute ist Montag), eine dritte abgeleitet, dass nämlich die 
Dönerbude aktuell geschlossen ist, und damit die fragliche Aussage, ob man 
Döner essen gehen kann, argumentativ geklärt. A hat jetzt folgende Möglich-
keiten: Sie kann in Frage stellen, dass die Dönerbude montags geschlossen 
ist, und sie kann in Frage stellen, dass heute Montag ist. Ebenso könnte sie in 
Frage stellen, dass die Dönerbude geöffnet sein muss, wenn man dort essen 
will – dies hat sie in der oben dargestellten Langform A2 ihres Satzes aber 
bereits anerkannt. Nicht in Frage stellen kann A die Schlussregel: Wenn die 
Dönerbude montags geschlossen ist und heute Montag ist, dann ist sie heute 
geschlossen. Sofern mit »montags« jeder Montag ohne Ausnahme gemeint 
ist, ist sie es zwingend.207 Klein formuliert: »Übergänge von Geltendem zu 
Geltendem vollziehen sich in uns, ob sie uns gefallen oder nicht« (Klein 1980 
[1977], 30). Unter Bezug auf die Psychologie der Argumentation bedeutet dies: 
Die Hoffnung (und der stumme Appell des Magens), die Dönerbude möge 
offen haben, spielt nur für diese eine Rolle, nicht aber für die Logik der Argu-
mentation. Bereits Aristoteles (1980 [um 350 v.Chr]) hatte sich in der »Rheto-
rik« gegen seine Vorgänger abgesetzt, indem er ihnen eine Vernachlässigung 
der Logik der Argumentation zugunsten ihrer Psychologie vorwarf (siehe 
S. 227). 

Weshalb benötigt man aber überhaupt eine eigene Argumentations-
theorie oder eine Theorie der Rhetorik im aristotelischen Sinn?208 Zunächst 
erscheint es so, als ließe sich das oben dargestellte Argument auch mit den 

207	 Mit der Behauptung: »Heute ist Ostermontag und an Feiertagen hat die Dönerbude ge­
öf fnet«, könnte A zwar das Argument zu Fall bringen, würde damit allerdings nicht die 
Schlussregel, sondern die erste Behauptung in Frage stellen.

208	 Zur historischen Entwicklung des Begrif fs der Rhetorik vom aristotelischen Konzept zu 
einer – pejorativ besetzten – Kunstlehre bloßen Überredens vgl. Rühl (2006 [2003], 47, 
FN 6).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2176 — Argumentationstheorie

Mitteln klassischer formaler Logik209 darstellen. Es handelt sich um den ein-
fachen Fall eines klassischen Wahrheitstransfers von den Prämissen auf die 
Konklusion (Hoyningen-Huene 2020 [1998], 15). Dabei zeigt sich aber, dass 
die formale Logik nur auf einen sehr engen Bereich logischer Schlüsse an-
wendbar ist. Schon das obige Beispiel ließe sich aufgrund der Wiederholung 
eines Begriffes und der impliziten Verwendung eines sogenannten Allquan-
tors (»jeden Montag«) nicht mit den Mitteln einer klassischen Aussagenlogik 
darstellen. Aber auch die Einführung von Quantoren in der Prädikaten- oder 
Quantorenlogik, die den Anwendungsbereich der Logik erweitern sollte (vgl. 
ebd. 164  f.), kann nur sehr eingeschränkt alltagssprachliche Argumentatio-
nen erfassen.

Stellen wir uns eine Reihe unterschiedlicher Entgegnungen auf die Er-
öffnungssequenz von A vor (»Lass uns Döner essen gehen.«):

B2: Ich mag keinen Döner.
B3: Döner schmeckt eklig.
B4: Döner ist klimaschädlich.

Bei allen drei Entgegnungen handelt es sich um eine argumentative Abwehr 
des Ansinnens, Döner essen zu gehen. Argumentativ sind sie im Unterschied 
zu folgenden Antworten, die auch eine Abwehr des Ansinnens darstellen, 
aber ohne explizierte Begründung auskommen:

B5: Nö.
B6: Wenn, dann Pizza.
B7: Döner???
B8: Da kannst du alleine gehen!

Argumentationen unterscheiden sich von anderen Kommunikationsformen 
dadurch, dass sie Gründe für eine Handlung oder eine Behauptung angeben.
Wir können nun wiederum die Langform der Aussage von A zugrunde legen 
(A2) und uns fragen, mit welchen geltenden Feststellungen das Fragliche in 
Geltendes überführt werden soll. Im ersten Fall (B2) handelt es sich offensicht-
lich um eine subjektive Feststellung über den eigenen Geschmack. Ein Urteil 

209	 Diese ist hier nicht im Sinne der antiken Klassik gemeint, sondern im Kontrast zu nicht 
klassischen Logiken wie ›Informal Logic‹, ›Fuzzylogik‹ oder ›intuitionistic logic‹.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 218

auf dieser logischen Ebene ist nur schwer zu kritisieren, man müsste nämlich 
die Authentizität der Sprecherin bezüglich ihrer Aussagen über sich selbst in 
Frage stellen und zum Beispiel sagen: »Letztes Mal hast du auch einen ge-
gessen.« (B kennt scheinbar ihre eigenen Bedürfnisse nicht richtig.) Oder: 
»Das sagst du nur, weil du diesen Artikel über Dönerfleisch gelesen hast.« (B 
verschiebt eine Sachdiskussion auf eine persönliche Ebene, um der Debat-
te auszuweichen.) Bezüglich der Wikipedia ist offensichtlich: Diskussionen 
dieser Art, über die Authentizität von Sprechern, haben in einer Diskussion 
über die Inhalte einer Enzyklopädie nichts verloren. Sie scheinen auch durch 
die Regel keine persönlichen Angriffe einigermaßen ausgeschlossen. 
Dennoch tauchen sie immer wieder auf – und das nicht nur versehentlich –, 
nämlich dann, wenn Sichter oder Administratoren über eine Analyse der 
Benutzerbeiträge von Autorinnen versuchen zu bestimmen, ob eine Aussage 
in die Enzyklopädie gehört oder nicht. Dabei handelt es sich um eine Authen-
tizitätsprüfung der Sprecher. Wir haben gesehen, dass dies ein beliebtes Ab-
kürzungsverfahren ist, da Sachprüfungen oft sehr aufwändig und auch nicht 
unbedingt erwünscht sind (siehe S. 71).

Anders verhält es sich mit der zweiten Entgegnung (B3), die zwar auch ein 
Geschmacksurteil darstellt, aber offensichtlich einen Allgemeinheitsanspruch 
an dieses Urteil knüpft. Hiermit begibt sich B auf das Feld ästhetischer Kritik. 
Gerade der Geschmackssinn eignet sich scheinbar wenig für Argumentatio-
nen, dennoch ist es uns möglich, auch darüber Argumente auszutauschen, 
wie die ausgebreiteten Diskussionen unter Weinkennerinnen oder Barista-
Spezialisten deutlich machen. Im nächsten Beispiel (B4) macht B die Aussage 
zu einer – recht voraussetzungsvollen – normativen Frage. Voraussetzung-
svoll ist sie, weil eine ganze Argumentationskette über den Zusammenhang 
zwischen Tierhaltung und Klimawandel als geltend unterstellt wird. Darüber 
hinaus wird präsupponiert, dass der persönliche Verzicht in diesem Fall in 
einem angemessenen Verhältnis zur Wirkung steht210. Wenn letztere Bedin-
gung unzutreffend wäre, so wäre die Aussage: »Döner ist klimaschädlich«, 
dennoch eine wahre Aussage, könnte aber als Argument in Bezug auf die Fra-
gestellung abgewehrt werden. Argumentationstheoretisch gesprochen wäre 
der propositionale Gehalt der Aussage wahr, aber der Interaktionszug in der 
Argumentation nicht überzeugend. Die Aussage verweist zudem auf objektive 

210	 Oder dass ein vergleichbarer Grund vorliegt, zum Beispiel eine pädagogisch motivierte 
Vorbildfunktion (ich danke meinem Lektor für diesen Hinweis).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2196 — Argumentationstheorie

Wahrscheinlichkeiten und subjektive Gewichtungen und nicht auf Aussagen, 
zu denen man mit ja oder nein Stellung nehmen könnte.

Wir sehen also, Argumente tauchen nicht erst in Bezug auf Wahrheits-
fragen auf, sondern zunächst in Bezug auf Handlungsfragen. Erst wenn im 
Zusammenhang mit der Diskussion über diese Handlungen, bestimmte As-
pekte der als geltend unterstellten Voraussetzungen derselben in Frage ge-
stellt werden, wird die Argumentation, und damit eine mögliche anschlie-
ßende Diskussion, zu einer Debatte über Wahrheitsfragen und damit in eine 
bestimmte Richtung gelenkt, je nachdem, ob sie zu einer Frage persönlicher 
Bedürfnisse, einer Frage von für wahr erachteten Tatsachen oder einer mora-
lischen oder normativen Frage gemacht wird. 

6.2	 HISTORISCHE VORLÄUFER DER ARGUMENTATIONSTHEORIE

Wenn man sich mit traditionellen philosophischen Erörterungen zur Argu-
mentation auseinandersetzt, so ist man auf drei unterschiedliche Fachge-
biete verwiesen: Logik, Dialektik und Rhetorik. Bereits bei Aristoteles findet 
sich diese Dreiteilung, wie sie in seinen drei Schriften zur Analytik, Topik 
und Rhetorik dargestellt ist. Eine verbindende Theorie, aus der er eine zu-
sammenhängende Lehre der Argumentation entwickelt hätte, hat Aristoteles 
allerdings nicht aufgestellt.211 Landläufig würde man unter Logik eine klassi-
sche Aussagenlogik verstehen, die sich mit Schlussfolgerungen beschäftigt. 
Unter Dialektik würden die einen vielleicht im Sinne Hegels das Formulieren 
von Thesen, Antithesen und Synthesen vermuten, die anderen würden sie als 
Theorie des Disputierens verstehen, das heißt als eine Logik, deren Anwen-
dung mindestens zwei Akteure voraussetzt und die nicht in einem einsamen 
Subjekt vollzogen werden kann. Die Rhetorik steht im populären Verständnis 
im Ruf, einzig eine Lehre des Überredens zu sein, wie der Ausspruch: »Das ist 
bloße Rhetorik«, deutlich macht, was so viel bedeutet wie: Da ist kein echtes 
Argument dahinter.

Die Geschichte der Begriffe ist wechselvoll, und hier können nur Schlag-
lichter auf Aspekte geworfen werden, die im erörterten Zusammenhang re-
levant erscheinen.

211	 Wenzel (1980) versucht eine solche nachträglich durch die Verknüpfung von Aristoteles’ 
»Analytik«, »Topik« und »Rhetorik« zu rekonstruieren (vgl. Hannken-Illjes 2018, 28 f f.).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 220

6.2.1	 Formale Logik

Die klassische Aussagenlogik definiert Lumer wie folgt: »Die Logik ist die 
Theorie der formal gültigen Schlüsse. Schlüsse bestehen aus Urteilen, nämlich 
aus mindestens einer Prämisse und der aus ihr erschlossenen Konklusion.« 
(Lumer 1990, 1; Hervorhebung im Original) Beschäftigt man sich mit Argu-
mentationen, so erscheint die Logik schnell als verkürzendes Instrument, 
das seinen Gegenstand auf deduktive Schlüsse einschränkt. Lumer zählt 
eine ganze Reihe von argumentativen Schlüssen auf, die in der klassischen  
Aussagenlogik nicht vorkommen, da sie nicht deduktiv sind: »generalisie-
rende Schlüsse […], probabilistische Schlüsse […], Wirkungs-Ursache-Rück-
schlüsse […], direkte oder indirekte Verifikationsberichte […], interpretie-
rende Indizienbeweise […], praktische Begründungen von Werturteilen, 
Handlungen und Normen«, und kommt zu dem Schluss, dass »die Logik […] 
kein umfassendes Organon der Begründung und Kritik« ist (ebd. 2; Hervor-
hebung im Original).

Andererseits ist das Bestechende an der deduktiven Logik, dass man sich 
dem zwingenden Charakter des »Wahrheitstransfers« von den Prämissen auf 
die Konklusion nur schwer entziehen kann. Nimmt man das berühmte Bei-
spiel: Alle Menschen sind sterblich – Sokrates ist ein Mensch – also ist Sok-
rates sterblich, so »findet sich schwerlich jemand, der sich ernsthaft weigern 
kann, die Konklusion zu akzeptieren, wenn er/sie die Prämissen akzeptiert« 
(Hoyningen-Huene 2020 [1998], 15). Hoyningen-Huene bezeichnet es dabei 
als »sehr interessant, sich zu fragen, warum das so ist« (ebd.). Auch wenn die 
Frage nicht so einfach zu beantworten ist, wie es zunächst scheint, und die 
Philosophen sich vielfältig und kontrovers mit ihrer Beantwortung beschäf-
tigt haben, so wird doch dieser zwingende Charakter in Argumentations
theorien und Rationalitätstheorien verwendet, um Verbindlichkeit auf einer 
anthropologischen Ebene darzustellen. Hier ist auch Habermas’ Diktum 
vom »zwanglosen Zwang des besseren Arguments« einzuordnen. Aber was 
bewirkt dieser Zwang? Habermas, als bedeutendster Vertreter der Diskurs-
theorie,212 stellt diesem einen machtgeladenen Zwang gegenüber und kontras-
tiert so zwei Kräfte, die auf Gesellschaften und ihre Entwicklung einwirken.

212	 Die »Theorie des kommunikativen Handelns« (Habermas 1988a [1981] ) ist die gesell­
schaf tstheoretische Basis dieses Programms, das in der Diskursethik, der Diskurstheo­
rie des Rechts und der deliberativen Demokratietheorie ausformuliert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2216 — Argumentationstheorie

Worin besteht nun dieser zwanglose Zwang, sofern es ihn gibt? Klein, 
den Habermas in diesem Kontext zitiert, verzichtet auf die paradoxe For-
mulierung und konstatiert sachlich, aber ein Hintertürchen offenlassend: 
»Man kann sich gegen das Denken schlecht wehren.« (Klein 1980 [1977], 
30). In Kleins Formulierung deutet sich im Begriff »schlecht« an, dass die 
Abwehr dieses Zwangs ein Freiheitsgrad sein könnte, über den wir offen-
sichtlich nicht ohne weiteres verfügen. Drastisch bringt dies Lewis Car-
roll (1976 [engl. 1859]) in seiner Parabel von Achill und der Schildkröte zum 
Ausdruck. Als die Schildkröte fragt, was passiert, wenn sie die Konklusion 
– von der sie bereits eingesehen hat, dass sie logisch folgen muss – immer 
noch ablehnt, antwortet Achill: »›Dann würde dich die Logik bei der Gur-
gel packen und dich dazu zwingen!‹« (Ebd. 2)213 Beide landen schließlich 
in einem infiniten Regress, denn die Schildkröte ist offensichtlich bereit, 
jeden neu formulierten Satz, dass die vorausgehende Konklusion logisch 
zwingend ist, zu akzeptieren, ohne jedoch die Konsequenzen daraus zu 
ziehen. Verschiedene Theorien wurden aufgestellt, um das Dilemma – so es 
denn eines ist – aufzulösen (vgl. Engel 2013). Die nachvollziehbarste Version 
ist dabei noch, dass die Schildkröte zwar kognitiv einsieht, dass aus (A) 
und (B) (Z) folgt, weil sie ja die entsprechend formulierte Schlussregel (C) 
akzeptiert, dass sich für sie daraus aber noch kein Zwang ergibt, den Schluss 
auch faktisch zu ziehen. Engel unterscheidet in seiner Analyse zwischen 
der kognitiven Einsicht in den logischen Schluss und der Handlungsebene, 
auf der es darum geht, diesen Schluss auch praktisch zu ziehen, und fragt 
daher: »Wie kann es sein, dass uns Gründe zu etwas bewegen?« (Ebd. 16). 

213	 Achill konfrontiert die Schildkröte mit drei Sätzen, wobei sie den dritten anerkennen soll, 
weil er zwingend aus den beiden vorangehenden folgt: »›[…] (A) Was demselben gleich ist, 
ist auch einander gleich. (B) Die zwei Seiten dieses Dreiecks sind Dinge, die demselben 
gleich sind. […] (Z) Die zwei Seiten dieses Dreiecks sind einander gleich.‹« Die Schildkröte 
weigert sich, die Schlussregel zu akzeptieren, und äußert einen Wunsch: »›Ich möchte 
[…] dass du mich logisch dazu zwingst, Z als wahr anzunehmen.‹« Schließlich akzeptiert 
sie einen dritten Satz (C): »›[…] Wenn A und B wahr sind, muss Z wahr sein. […]‹« Achill 
triumphiert zunächst: »›[…]Wenn du A und B und C annimmst, musst du Z annehmen.‹ 
›Und weshalb muss ich?‹ ›Weil es logisch aus ihnen folgt. Wenn A und B und C wahr sind, 
muss Z wahr sein. […]‹ […] ›Das ist schon wieder eine Schlussregel, nicht wahr? Und wenn 
ich ihre Richtigkeit nicht einsähe, könnte ich A und B und C annehmen und Z immer noch 
für falsch halten, oder?‹ ›[M]öglich ist es. Ich muss dich also auf fordern, noch eine weitere 
Schlussregel anzunehmen.‹« (Carroll 1976 [engl. 1859]; Hervorhebungen im Original) Und 
so weiter …

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 222

Ob das Schlussfolgern selbst schon als Handlung begriffen und damit vom 
rein kognitiven Verständnis des Problems abgelöst werden kann, ist fraglich. 
Die einzige für den Außenstehenden wahrnehmbare Handlung, welche die 
Schildkröte vollzieht, ist eine Sprechhandlung. Was sie denkt, wissen wir 
nicht, und reine Gedanken, ohne jede Wirkung auf das Sprechen oder Tun 
eines Subjektes, verstehen wir gemeinhin nicht als Handlungen. Naheliegend 
natürlich der Schluss, dass für den sprachlich dargestellten Nichtvollzug der 
Schlussregel andere Gründe vorliegen könnten als logische.214 Ein Motiv der 
Schildkröte könnte sein, Achill zu ärgern. In einem anderen Kontext könnte 
es strategische Gründe geben, den Schluss zu verweigern. Das Motiv von 
Lewis Carroll, diese Geschichte zu schreiben, ist noch einmal ein anderes. 
Letztendlich könnte die Schildkröte auch einfach die Unwahrheit sagen, 
wenn sie behauptet, der Schluss sei zwar rational einsichtig, für sie aber nicht 
zwingend. Damit verweist uns dieses kleine Beispiel auf den pragmatischen 
Kontext, in den logische Schlüsse eingebunden sind. Wir werden sehen, dass 
die Unterscheidung zwischen Gründen, die in der Logik der Argumentation 
liegen, und anderen, der Logik äußerlichen Gründen (Schabernack, Strategie, 
Zwang) für die Frage zentral ist, ob wir einen Zusammenhang zwischen 
Argumentationen und Rationalität (oder Vernunft) aufdecken können oder 
nicht. 

Das Beispiel deutet neben dem Verweis auf die sprachpragmatische 
Einbettung logischer Schlüsse auf eine weitere Problematik hin, wenn vom 
»zwanglosen Zwang« der Logik die Rede ist. Es ist die Verwechslung oder 
Vermengung von Gründen und Ursachen. Die Logik zwingt uns nicht im glei-
chen Sinn einen Schluss zu ziehen, wie das Gravitationsgesetz uns zwingt 
herunterzufallen, wenn wir bei einer Gratwanderung einen falschen Schritt 
machen. Es ergibt nämlich im zweiten Fall genau genommen keinen Sinn, 
von ›zwingen‹ zu sprechen. Das Gravitationsgesetz übt keinen Zwang auf uns 
aus, es wirkt einfach. Eine geschlossene Bahnschranke zwingt uns anzuhal-
ten, aber sie zwingt uns gerade nicht, mit der Bahnschranke zu kollidieren, 
falls wir nicht anhalten. In diesem Fall wäre die Bahnschranke die Ursache, 
nicht aber der zwingende Grund der Kollision. Wenn wir aber in der Regel 

214	 Engel würde für diesen Fall von einer »praktischen Akrasie« im Gegensatz zur »logischen 
Akrasie« (ebd. 17) sprechen, deren Unmöglichkeit er nachzuweisen versucht. Kann man 
aber aus dem logischen bzw. sprachlichen Nachweis, dass es logische Akrasie nicht 
geben kann, schließen, dass es sich folglich um einen Kausalzusammenhang handeln 
muss, welcher uns zum logischen Schluss zwingt, wie Engel folgert?

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2236 — Argumentationstheorie

noch knapp vor der Bahnschranke anhalten, verweist das auf einen Rest an 
Freiheitsgraden, der uns zum Handeln gegeben ist (wenn auch etwas weniger 
als bei einer roten Ampel). Mithin können wir die Schranke als Grund dafür 
angeben, dass wir vor ihr stehen geblieben sind. Die Ursache für den Still-
stand unseres Fahrzeuges wäre sie nur im Falle einer Kollision. 

Die Gesetze der Logik sind also keine Ursachen für die Schlüsse, die wir 
ziehen, sondern Gründe, und überhaupt nur deshalb können wir von einem 
Zwang sprechen. Es sind eben zwingende Gründe. Zwingende Ursachen gibt 
es nicht.215 Naturgesetze können weder uns noch einen Apfel dazu zwingen, 
nach unten zu fallen, nur die Kenntnis der Naturgesetze kann uns zwingen, 
uns nach ihnen zu richten (oder auch nicht). Paradoxerweise ist genau die 
Freiheit, sich einem Zwang auch zu widersetzen (weil wir die Konsequen-
zen in Kauf nehmen), die Grundlage dafür, dass man überhaupt von einem 
Zwang sprechen kann und nicht von einer Ursache sprechen muss. Dies gilt 
natürlich auch für den »zwanglosen Zwang des besseren Arguments«, selbst 
wenn es einen am Schluss »bei der Gurgel packt«. Die Geschichte von Achill 
und der Schildkröte illustriert dies auf unterhaltsame Weise. Wäre die Wir-
kung von logischen Gesetzen auf unseren Geist hingegen kausaler Natur, 
würde sich eine kontroverse Diskussion darüber erübrigen.

Wir verstehen jetzt, dass in gewisser Hinsicht logische Schlüsse einen 
zwingenden Charakter aufweisen, auch wenn es uns jederzeit freisteht, uns 
irrational zu verhalten. Interessanter ist in unserem Zusammenhang aber 
die Frage, ob der »zwanglose Zwang«, den wir aus der deduktiven Logik gut 
kennen, sich auf die erweiterte Logik einer dialektischen oder rhetorischen 
Argumentationstheorie übertragen lässt. Es liegt die Vermutung nahe, dass 
mit der Erweiterung der formalen Logik um Bereiche alltagssprachlicher Ar-

215	 Es erstaunt daher, wenn Engel in seiner Analyse der Parabel daran festhält, dass »Gründe 
als Tatsachen [aufzufassen sind], die eine Fernwirkung auf uns ausüben.« Er schreibt: 
»Ein Reinfall wäre die Idee zuzugeben, dass Vernunf t und Verursachung nichts mitei­
nander zu tun haben«, und verlangt, »dass objektive Gründe zugleich auch Ursachen 
sein sollen« (ebd. 16). Mit »Fernwirkung« meint er wohl eine Art von Wirkung, die nicht 
mit dem Inneren (oder Inhalt?) unserer Gedanken im Zusammenhang steht. Warum die 
Unterscheidung von Gründen und Ursachen ein »Reinfall« und »eine Leugnung des Pro­
blems« (ebd.) wäre, wird leider nicht näher ausgeführt. Aber es verwundert nicht, dass 
Engel die Lösung seines Problems in psychologischer Forschung sieht, die das implizite 
Wissen, das dem logischen Schließen zugrunde liegt, als »eine Menge von Zuständen 
im Gehirn« begreif t, dies seien »vollständig kausale Zustände.« (Ebd. 19) Wenn dem so 
wäre, fragt sich natürlich, warum Engel überhaupt noch argumentiert.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 224

gumentation auch der Zwangscharakter, den die Logik auf uns ausübt, sich 
abschwächt. Bevor wir aber diese Frage diskutieren können, sollen zunächst 
zwei klassische Fachgebiete der Philosophie behandelt werden, die bereits 
für Aristoteles bedeutend waren und Quellen der aktuellen Argumentations-
theorien sind: Dialektik und Rhetorik.

6.2.2	 Dialektik

Wie oben bereits angedeutet können wir Dialektik aus der hegelianischen 
Tradition heraus verstehen oder auch aus einer aristotelischen oder plato-
nischen. Bis in die frühen siebziger Jahre des letzten Jahrhunderts hinein 
herrschte an deutschen Universitäten das hegelianische Dialektikverständ-
nis vor, und es ist sicherlich nicht ganz abwegig, dies mit der Popularität 
des Marxismus und der Frankfurter Schule in Zusammenhang zu bringen. 
Adorno bezeichnete 1969 in seiner Einleitung zum »Positivismusstreit in der 
deutschen Soziologie«, diesen als die »öffentliche Kontroverse über Dialektik 
und im weitesten Sinn positivistische Soziologie« (Adorno et al. 1974 [1969], 
7). Adorno verteidigt darin Dialektik nicht nur als ein Denken in Widersprü-
chen, sondern ebenso als ein Denken des Ganzen, der Totalität, dem er das 
partikularistische Aneinanderreihen einzelner Befunde in den positiven Wis-
senschaften gegenüberstellt.

Nur aus dem Zusammenhang der beiden Elemente »Widerspruchslogik« 
und »Theorie des Zusammenhangs« oder »Totalität«216 ergibt sich die dialek-
tische Denkfigur der Frankfurter Schule, dass die Widersprüche nicht nur 
solche der Theorie, sondern solche der »Sache selbst« seien: 

»Der Widerspruch im Begriff der Gesellschaft als einer verständlichen und unverständ-
lichen ist der Motor rationaler Kritik, die auf Gesellschaft und ihre Art Rationalität, die 
partikulare, übergreift. Sucht Popper das Wesen von Kritik darin, daß fortschreitende 
Erkenntnis ihre logischen Widersprüche beseitigt, so wird sein eigenes Ideal zur Kritik 
an der Sache, wofern der Widerspruch seinen erkennbaren Ort in ihr hat, nicht bloß in 
der Erkenntnis von ihr.« (Ebd., 296) 217

216	 Heute würde man eher holistische und elementaristische Konzepte gegenüberstellen 
(vgl. zum Beispiel Blatter 2018).

217	 Das dahinterstehende Grundmotiv hat bereits Hegel – so Schnädelbach – bei Kant ge­
funden, an der Stelle, »an der sich die nicht bloß historische, sondern sachliche Nötigung 
zum dialektischen Denken allein zeigt: nämlich in der Lehre, dass die Vernunf t notwen­

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2256 — Argumentationstheorie

Dialektik im Verständnis Adornos ist daher mit dem Versuch verknüpft, Ge-
sellschaftstheorie und Rationalitätstheorie zusammen zu denken. Man er-
kennt leicht, dass die grundlegenden Ausgangspositionen in den Denkan-
sätzen von Adorno und Popper nicht aufeinander rückführbar sind und dass 
Dialektik in diesem Hegel’schen Sinn sich nicht in eine Methode verwandeln 
lässt, die nur noch auf ihren Gegenstand korrekt angewandt werden muss.
Zu einem solchen Ansatz kontrastiert stark das, »was in der langen, aristo-
telisch-scholastischen Tradition ›Dialektik‹ hieß – nämlich nichts anderes als 
Argumentationstheorie« (Schnädelbach 1987, 154). Es ist naheliegend, dass 
aktuelle Argumentationstheorien, wie beispielsweise die »Pragmadialektik«, 
sich auf das aristotelische Konzept der Dialektik beziehen und nicht etwa auf 
ein hegelianisches. Zum anderen hat die »Nouvelle Rhétorique« (Perelman et 
al. 1970 [frz. 1958], 6 f.) explizit den Bezug zur Dialektik vermieden, um der-
artigen Missverständnissen von vorneherein aus dem Weg zu gehen. Dies 
mag wohl auch damit zusammenhängen, dass aufgrund der stark marxistisch 
geprägten Theoriediskussion im französischen Sprachraum die hegelianische 
Tradition sehr präsent war. Wenn Merleau-Ponty (1974 [frz. 1955]) seine Aus-
einandersetzung mit Sartre in den Buchtitel »Les aventures de la dialectique« 
fasst, dann ist damit fraglos die marxistisch-hegelianische Tradition gemeint, 
ohne dass dies seinerzeit einer Erläuterung bedurft hätte. Heute kann von 
einer solchen Selbstverständlichkeit nicht mehr die Rede sein.

Dennoch erwähne ich die hegelianische Tradition von Feuerbach über 
Marx bis zur Kritischen Theorie, als deren Schlusspunkt man im deutschen 
Kontext wohl Adornos »Negative Dialektik« (1966) begreifen kann, an dieser 
Stelle nicht nur der historischen Vollständigkeit zuliebe. Wir werden in die-
sem Zusammenhang noch mit der Frage konfrontiert werden, ob denn eine 
Argumentationstheorie, die als Theorie vernünftiger oder rationaler Argu-
mente auftritt, das Erbe der klassischen ›bewusstseinsphilosophischen‹ Ver-
nunftkonzeptionen antreten kann. Sprachphilosophisch gewendet ist dies 
das Problem des »Diskurses der Diskurse«. Daran hängt die Frage, ob und 
in welchem Sinn Rationalitäten im Plural auftreten, ob es beispielsweise eine 
kulturspezifische Rationalität gibt. Hier wird die Argumentationstheorie 
auch mit der Frage konfrontiert ob Argumentationen in der Sache immer in 

dig das Unbedingte denke, und dass genau dies notwendig auf Widersprüche führe« 
(Schnädelbach 1987, 158).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 226

spezifischen kulturellen Perspektiven gefangen bleiben oder ob sie auf ein 
allgemein anthropologisches Moment in der Rationalität vertrauen können .

Als dritter Traditionszweig der Dialektik soll noch Platons Dialektik er-
wähnt werden, die als Theorie und Praxis des sokratischen Dialogs gefasst 
werden kann (Schnädelbach 1987, 154 ff.). »Der sokratische Dialog konstitu-
iert sich durch die Ausgrenzung von zwei Fertigkeiten […]: der Rhetorik und 
der Eristik.« (Ebd. 155) Unter Eristik ist ein Teilgebiet der Dialektik zu ver-
stehen, bei dem es darum geht, mit zahlreichen Kunstgriffen das Gegenüber 
zu überzeugen. Schopenhauer bezeichnet seine Bestimmung der eristischen 
Dialektik oder kurz Eristik als die »Lehre, der dem Menschen natürlichen 
Rechthaberei« (Schopenhauer 1864, 4). Zur näheren Bestimmung seines 
Gegenstandes grenzt er ihn gegen die Logik, aber auch innerhalb der Dia-
lektik gegen ein anderes Verständnis derselben ab. Logik handele »von den 
Gesetzen des Denkens, von der Verfahrensart der Vernunft«, und habe daher 
einen »rein a priori, ohne empirische Beimengung bestimmbaren Gegen-
stand« (ebd. 3 f.). Die Dialektik handele hingegen 

»von der Gemeinschaft zweier vernünftiger Wesen, die folglich zusammen denken, 
woraus, sobald sie nicht wie zwei geleichgehende Uhren übereinstimmen, eine Dis-
putation, d.i. ein geistiger Kampf wird. […] Ihre Abweichungen entspringen aus der 
Verschiedenheit, die der Individualität wesentlich ist, sind also ein empirisches Ele-
ment.« (Ebd. 4) 

Schopenhauer definiert hier seinen Gegenstand vollständig unabhängig von 
Wahrheitsfragen als rein empirisches Phänomen: »Die objektive Wahrheit 
eines Satzes und die Gültigkeit desselben in der Approbation der Streiter und 
Hörer sind zweierlei: auf letztere ist die eristische Dialektik gerichtet.« (Ebd.) 
Solch scharfe Abgrenzung taucht auch immer wieder in der Diskussion re-
zenter Argumentationstheorien auf, wobei sich mein Augenmerk auf die ver-
schiedenen Versuche konzentriert, eine solche grundsätzliche Abtrennung 
kommunikativ hergestellter Übereinstimmungen von Fragen der Wahrheit 
oder Rationalität zu hinterfragen oder zu überwinden. 

Wir gingen oben von dem platonischen Versuch aus, die Dialektik in Ab-
grenzung zur Eristik und zur Rhetorik zu entwickeln. Bei Platon erscheint 
die Rhetorik als Erzeugung strategisch erwünschter Überzeugungen, die 
Eristik oder eristische Dialektik als Zerstörung strategisch unerwünschter 
Überzeugungen. Im Kontrast dazu führt er eine ontologische Dialektik ein, 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2276 — Argumentationstheorie

bei der der Widerspruch dem Zweck dient, Vorurteile abzubauen und durch 
produktive Irritationen einen Erkenntnisgewinn zu befördern. Gadamer be-
zeichnet diese Theorie als die Theorie der sachlichen Möglichkeit des Dialogs 
(vgl. Schnädelbach 1987, 154 ff.). 

6.2.3	 Rhetorik

In den obigen Ausführungen wurde deutlich, dass innerhalb der Dialektik 
eine Linie gezogen wird zwischen einer Kunst des Überredens und Verwir-
rens (im Sinne der eristischen Dialektik) einerseits und des Überzeugens und 
argumentativen Widerlegens andererseits. Auch innerhalb der Rhetorik wird 
eine vergleichbare Trennlinie gezogen. Aristoteles fasst zwar die Rhetorik, 
die er als Gegenstück zur Dialektik sieht, als »Theorie der Beredsamkeit«, 
sieht es aber nicht als ihre Aufgabe »zu überreden, sondern zu untersuchen, 
was an jeder Sache glaubwürdiges vorhanden ist« (Aristoteles 1980 [um 350 
v. Chr.], 11). In diesem Punkt möchte er sich von seinen Vorgängern abheben:

»Die nun, die bisher Theorien der Beredsamkeit aufgestellt haben, haben nur einen 
kleinen Teil dieser Theorie ausfindig gemacht; denn einzig die Überzeugungsmittel 
gehören zur Theorie, alles andere sind Zugaben. Sie sprechen nämlich nicht von den 
[rhetorischen Schlussverfahren], worin doch gerade die Grundlage der Überzeugung 
besteht; was jedoch außerhalb der Aufgabe liegt, damit befassen sie sich zumeist: 
Denn Verdächtigungen, Mitleid, Zorn und dergleichen Affekte zielen nicht auf die Sache 
selbst, sondern auf den Richter.« (Ebd. 7)

Aristoteles spricht hier die Wirkung beim Adressaten an, die er von Argumenten, 
die auf die Sache selbst zielen, unterschieden sehen möchte. Bereits die aris-
totelische Lehre der Rhetorik tritt gegen die Überzeugung an, allein auf die 
Wirkung einer Rede käme es an, ungeachtet der Frage, ob die Quelle dieser 
Wirkung nun in den Argumenten oder in der Dramaturgie der Rede zu su-
chen sei. 

Aristoteles fasst die Rhetorik, obgleich am Gespräch ausgerichtet, als 
Untersuchungsmethode. Dialektik und Rhetorik gleichen sich nach Aristo-
teles darin, dass sie sich auf viele Wissenschaften erstrecken, dass sie dia-
logisch organisiert sind und dass sie auf eine Diskriminierung zwischen 
Glaubwürdigem und Unglaubwürdigem zielen. So gilt ihm »die Theorie der 
Beredsamkeit gleichsam [als] ein Nebenbetrieb der Dialektik« (ebd. 14). Nur 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 228

im Typus der Schlüsse, die gezogen werden, unterscheiden sie sich wohl, 
wenn auch eher im Grad der Verbindlichkeit, denn »die rhetorischen Schlüs-
se werden gebildet aus der Wahrscheinlichkeit und den Indizien« (ebd. 17).218 
Es zeigt sich also, dass die Unterscheidung zwischen Überreden und Über-
zeugen historisch nicht zwischen Dialektik (oder Logik) und Rhetorik liegt, 
sondern innerhalb derselben verläuft. So ist es auch wenig überraschend, 
dass die Ausformulierungen zeitgenössischer Argumentationstheorien seit 
Mitte des 20. Jahrhunderts sich sowohl auf die Dialektik (Amsterdamer 
»Pragmadialektik«) als auch auf die Rhetorik (»Nouvelle Rhétorique«) beru-
fen. Die Argumentationslogik hat es eben oft mit Wahrscheinlichkeiten und 
Indizien zu tun und weniger mit der ›zwingenden‹ Logik deduktiver Schlüs-
se. Ob sich aber der zwingende Charakter der deduktiven Logik so weit in den 
Bereich wahrscheinlicher oder auf Indizien beruhender Argumentationslo-
gik hinüberretten lässt, bleibt die Frage.

6.3	 ENTWICKLUNG DER ARGUMENTATIONSTHEORIEN  
IM 20. JAHRHUNDERT

Die Argumentationstheorie hat seit ihrer eigenständigen Herausbildung 
gegen Ende der fünfziger Jahre des letzten Jahrhunderts eine äußerst frucht-
bare Entwicklung durchlaufen. Sie ist zeitgleich mit der Sprechakttheorie 
entstanden und spielt in Verknüpfung mit dieser eine entscheidende Rolle 
für das, was sozialphilosophisch als ›linguistic turn‹ oder etwas enger gefasst 
als pragmatische Wende bezeichnet wird. Dabei haben Argumentations- und 
Sprechakttheorie ganz grundsätzliche Problemstellungen der Rationalität 
und der Geltung von Wissen zu einer Frage der sozialen, also kollektiven und 
diskursiven Begründung solcher Geltungsansprüche gemacht. Das Projekt 
Wikipedia ist folglich prädestiniert dafür, zu diesen Theorien in Bezug ge-
setzt zu werden. 

Es kann hier nicht darum gehen, die Entwicklung der Argumentations-
theorie in ihren verschiedenen Ausprägungen detailliert nachzuzeichnen. 
Diesbezüglich liegen hervorragende Darstellungen vor, wie diejenigen von 
Kati Hannken-Illjes (2018), Harald Wohlrapp (2021 [2008]) und Josef Kop-

218	 Für eine Zusammenfassung der Bedeutung der aristotelischen Philosophie für die Argu­
mentationstheorie siehe Wohlrapp (2021, [2008] 22 f.).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2296 — Argumentationstheorie

perschmidt (2000). Im Folgenden möchte ich diese Geschichte nur insofern 
rekapitulieren, als zentrale Problemstellungen, die für die Analyse der kollek-
tiven Wissensproduktion in der Wikipedia relevant sind, bearbeitet werden. 
Ich konzentriere mich dabei aus pragmatischen Gründen auf die Arbeiten 
von Toulmin, Perelman und Austin, die mit der modernen Argumentations-
theorie eng verknüpft sind, auch wenn man gewiss mit gutem Grund Grice 
oder Bühler hätte hinzunehmen können.

6.3.1	 Stephen Toulmin

Stephen Toulmin, der Wittgenstein als seinen Lehrer bezeichnet (vgl. Toul-
min 1991 [engl. 1990], 3) und eine Linie der Philosophiekritik von Dewey über 
Wittgenstein und Husserl zu Rorty zieht (vgl. ebd. 12 f.), ist Ende der fünf-
ziger Jahre des 20. Jahrhunderts um eine pragmatische Wende der Logik be-
müht. Sein Ausgangspunkt ist die Beobachtung, dass die Wissenschaft der 
Logik sich in ihrer Geschichte von der Beschäftigung mit den praktischen 
Fragen, nämlich »der Begründung von Schlussfolgerungen im normalen 
Leben« (Toulmin 1975 [engl. 1958], 10) entfernt hat. Und er gibt auch einen 
Grund für diese Entwicklung an: das bereits bei Aristoteles erkennbare Ziel, 
»dass nämlich Logik eine formale Wissenschaft werden sollte – eine Episte-
me« (ebd.). Die Formalisierung stehe der Praxisrelevanz im Weg. Mit diesen 
Eingangsbemerkungen seines Essays über den »Gebrauch von Argumenten« 
führt Toulmin gleich zu Beginn ein Argumentationsmuster ein, das man in 
der Diskussion um die Argumentationstheorie immer wieder antrifft: den 
Vorwurf gegenüber abstrakter, möglichst systematisch verfahrender Theorie, 
sie würde sich nur mit dem beschäftigen, »was rationale, vernünftige oder 
richtige Argumentation ist«, nicht aber damit »wie die Leute, dumm wie sie 
sind, tatsächlich argumentieren« (Klein 1980 [1977], 49). 

Man mag hier einen klassischen erkenntnistheoretischen Konflikt zwi-
schen Theorie und Empirie vermuten: Wie soll die Art, »wie die Leute […] tat-
sächlich argumentieren«, beschrieben werden, wenn man keinen theoretisch 
gebildeten Begriff einer Argumentation hat? Würde man nicht Argumenta-
tionen mit Narrationen verwechseln oder am Ende feststellen, es gäbe keinen 
Unterschied zwischen beidem, wo wir doch alle wissen, dass eine Geschichte 
erzählen (wie Kinder das tun, wenn sie aus den Ferien kommen) oder eine 
Geschichte als Argument benutzen (wie jeder Kriegsfürst dies macht, wenn 
er den notwendig gewordenen Krieg aus der Geschichte des eigenen Landes 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 230

heraus erklärt) zwei verschiedene Dinge sind. Wir sehen an diesem Beispiel, 
dass es nicht um die Argumente selbst, das heißt ihren Wortlaut, sondern um 
ihre Verwendung geht, wie Toulmin bereits im Titel klarstellt. Untersuchungs-
gegenstand ist demzufolge nicht die Semantik von Sätzen, also Aussagen, 
sondern die Pragmatik von Satzverwendungen, also Äußerungen. Wenn wir 
also die Verwendung von Narrationen als Argumente untersuchen, so fällt da-
mit gerade nicht die Unterscheidung von Narration und Argument in sich zu-
sammen.219 

Toulmin bringt die Fragestellung, die ihn umtreibt, wie folgt auf den 
Punkt: »Es wird eine zentrale Frage für uns sein, inwieweit man hoffen 
kann, dass Logik eine formale Wissenschaft sein kann und dennoch die An-
wendungsmöglichkeit für die Beurteilung faktischer Argumentationen bei-
behalten kann« (Toulmin 1975 [engl. 1958], 10). Die Argumentationstheorie 
wird sich in den folgenden Jahrzehnten an der Vermittlung der von Toulmin 
benannten Pole – theoretische Formalisierung einerseits, empirischer All-
tagsbezug andererseits – abarbeiten. Unzweifelhaft kommt es aber bei der 
theoretischen Systematisierung eines Gegenstandes nicht auf die Menge an 
Empirie an, die verarbeitet wird, sondern auf den logischen Status, welche 
die Empirie in der theoretischen Konstruktion einnimmt. So ist beispielswei-
se zu fragen, ob die Theorie die beobachteten Formen der Argumentation an-
hand äußerer Merkmale klassifiziert (analog der Einteilung der Pflanzen von 
Linné), ob es gelingt eine Klassifikation mit einer genetischen Theorie zu ver-

219	 Über dieses Argument hinaus – und scheinbar gegen es an – gehen Arnulf Deppermann 
und Gabriele Lucius-Hoene, wenn sie nicht nur die Funktionalisierung der Narration für 
Argumente, sondern auch die argumentative Strukturiertheit von Erzählungen untersu­
chen: »Zudem kann gezeigt werden, dass Erzählungen auch in sich argumentativ struk­
turiert sein können. Solche Fälle sprechen gegen die Trennung von angeblich primär 
erzählerischer Ereignisdarstellung und sekundärer argumentativer Funktionalisierung 
beziehungsweise Rahmung. Sie deuten darauf hin, dass Erzählen per se ein rhetorisch-
pragmatisch orientierter Prozess ist, dessen darstellungsstrukturelle Eigenschaf ten 
(wie Ereignisselektion, Ereigniskategorisierung oder Detaillierungsniveau) zentral 
durch die Auseinandersetzung mit (unerfüllten) Erwartungen, möglichen alternativen 
Ereignisabläufen, Handlungsoptionen, Ereignisdeutungen und -erklärungen geprägt 
sein können.« (Deppermann et al. 2006, 130) Sie nehmen auf diese Weise die Erzählung 
in die pragmatische Logik des Argumentierens mit hinein und machen dadurch eine Per­
spektive stark, wie ich sie in Teil II meiner Untersuchung herausgearbeitet habe. Sie steht 
zu den Kernaussagen der Argumentationstheorie nicht im Widerspruch und bestärkt 
mich in dem Versuch, die Wikipedia diskurstheoretisch zu fassen.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2316 — Argumentationstheorie

knüpfen (wie Darwin es geleistet hat), oder ob logische Typen oder logische 
Dimensionen gefunden werden, mit denen sich das Feld strukturieren lässt 
(beispielsweise die Kapitaltheorie von Bourdieu). 

Toulmins Bestrebung ist es, eine der formalen Logik vergleichbare Syste-
matisierung von Schlussverfahren in Argumentationen vorzunehmen. Ihm 
ist dabei bewusst, dass er zu einer solchen Theorie höchstens Anregungen lie-
fern kann, keinesfalls aber eine abgeschlossene Theorie: »Die Absicht dieses 
Buches ist es, Probleme aufzuwerfen, nicht sie zu lösen« (ebd. 9), so beginnt 
»Der Gebrauch von Argumenten«. Dementsprechend wird seine Arbeit in der 
Regel auch als Pionierarbeit rezipiert, von der ganz wesentliche Denkanstö-
ße für die weitere Entwicklung der Argumentationstheorie, die von manchen 
unterdessen als Argumentationswissenschaft bezeichnet wird (Hannken-
Illjes 2018, 11), ausgehen. Nur gelegentlich findet man noch Klagen über die 
Unzulänglichkeit seiner Klassifikation. Fester Bestandteil der Lehrbücher 
zur Argumentationstheorie ist heute das Toulmin-Schema. Da sich überall 
übersichtliche Erläuterungen seines Systems finden lassen, das in gängige 
Argumentationstheorien eingeflossen ist, wird hier von einer Darstellung 
abgesehen (zum Beispiel bei Hannken-Illjes 2018, 83 ff.). Entscheidender für 
unseren Zusammenhang sind zwei Punkte an Toulmins Vorgehen: 

1)	 Er gewinnt sein Konzept des rationalen Argumentierens nicht am Bei-
spiel der wissenschaftlichen Argumentation, sondern anhand der Argu-
mentation vor Gericht, was er in einem zweiten Schritt als spezifisches 
Feld bezeichnet. 

2)	 Er ordnet den verschiedenen Feldern220  verschiedene Argumentations
logiken oder Standards ihrer Evaluation zu.

Ad 1) Toulmin wählt den juristischen Ausgangspunkt sehr bewusst: »Wir kön-
nen sagen, dass Logik verallgemeinerte Jurisprudenz ist« (Toulmin 1975 [engl. 
1958], 14). Er entscheidet sich für diesen Bezug zur juristischen Logik, weil 

220	 In der Übersetzung wird von »Bereichen« statt »Feldern« gesprochen. Da Toulmin im Ori­
ginal von »fields« spricht, verwende ich den im sozialwissenschaf tlichen Kontext heute 
gebräuchlicheren Ausdruck »Feld«. Anders als die überwiegend deskriptiv-räumliche 
Metapher »Bereich« (hinterer, verkleideter, geschützter Bereich) spielt die landwirt­
schaf tliche Metapher »Feld« auch auf den Anbau unterschiedlicher Früchte mit unter­
schiedlichen Methoden an, passt also besser zu Toulmins Idee unterschiedlicher Argu­
mentationslogiken je nach (Anwendungs-)Feld.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 232

»sie hilft, die kritische Funktion der Vernunft im Blickpunkt zu behalten« 
(ebd. 15). Gemeint ist die nachträgliche Evaluation bereits durchgeführter 
Argumentationen. Denn die Argumentationstheorie soll nicht vorschreiben, 
wie wir zu argumentieren haben, sondern Standards bereitstellen, »mit de-
ren Hilfe man Argumentationen beurteilen kann« (ebd.).221 Daraus leitet er 
ein Geltungskriterium ab, das zugleich auf den sozialen Prozess des fakti-
schen Argumentierens Bezug nimmt und rationale Standards verwendet, um 
aus den bloß faktischen Argumentationen die gültigen herauszulesen: »Eine 
gültige Argumentation […] ist dadurch charakterisiert, daß sie der Kritik 
standhält, daß für sie eine Begründung vorgelegt werden kann, die den Stan-
dards entspricht, die erfüllt sein müssen, damit man sie annehmen kann.« 
(Ebd.) Hier formuliert Toulmin in einem Satz zwei unterschiedliche Evalua-
tionskriterien, die zusammenwirken müssen, und schlägt damit zugleich die 
Lösung für ein Problem vor, das in der späteren Debatte um die Weiterent-
wicklung seiner Theorie immer wieder auftauchen wird. Weist die Formu-
lierung: »der Kritik standhalten«, auf ein empirisches Phänomen hin, dass 
also rein faktisch eine bestimmte Argumentation überlebt oder sich durch-
gesetzt hat, weil sie der Kritik standhielt, so wie ein Schiff dem Sturm stand-
hält (oder eben nicht)? Oder weist sie auf ein theoretisch-epistemologisch 
zu bestimmendes Phänomen hin, dessen Beurteilung ausschließlich davon 
abhängt, ob den Standards entsprochen wurde? Damit wäre das Geltungs-
kriterium rein theoretischer Natur und müsste auch für solche Argumente 
gelten, die im Sturm des argumentativen Alltagsgeschäfts untergegangen 
sind. Exakt diese Frage wird wieder auftauchen in der Auseinandersetzung 
mit der »Konsensustheorie der Wahrheit«, wie Habermas sie später aus der 
Argumentationstheorie Toulmins heraus entwickelt: nämlich die Frage, ob 
»begründeter Konsens« nur eine schönere Formulierung für »faktischer Kon-
sens« ist, Wahrheitsfragen also empirischen Durchsetzungsfragen einfach 
untergeordnet werden, oder ob in der »Begründung« ein normatives Konzept 
menschlicher Rationalität steckt, das »externe Geltungskriterien« durch die 
Hintertür wieder einführt, am Ende gar einen Wahrheitsbegriff beleiht (ohne 

221	 Wir sehen hier, dass der von Klein vorgebrachte Vorwurf der rein präskriptiven Ausrich­
tung Toulmins nicht wirklich trif f t. Allerdings müsste man hierfür neben der dichotomi­
schen Einteilung des Feldes in präskriptiv / normativ einerseits und deskriptiv anderer­
seits als drittes noch evaluative oder evaluationsanleitende Theorien zulassen.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2336 — Argumentationstheorie

ihn auszuformulieren), der – zumindest heute – nicht mehr einzulösen ist, 
falls er das je war. 

Nehmen wir aber den Faden des Argumentes von Toulmin wieder auf. 
Wie können wir uns diese Doppelung der Geltungsabsicherung, wenn sie 
etwas anderes als ein Vexierbild sein soll, vorstellen? Sind die Argumente 
gemeint, die standhalten, weil sie den Standards entsprechen, während die, 
welche standhalten, obwohl sie den Standards nicht entsprechen, zu Unrecht 
überstanden haben? Letztere wären dann die Argumente, mit denen das Pu-
blikum überredet, aber nicht überzeugt worden wäre. Die beiden genannten 
Evaluationskriterien könnte man sich natürlich auch als zeitliches Nachein-
ander vorstellen, bei dem sich zunächst faktische Argumentationen im all-
täglichen Diskurs gegen Kritik behaupten müssen, dann aber, wenn der Dis-
kurs nicht entscheidet, noch einer inhaltlichen Prüfung unterzogen werden. 
Als würde man das Standhalten eines Schiffes im Sturm als Zeichen nehmen, 
dass es stabil gebaut ist, das Standhalten in mehreren Stürmen wäre ein un-
gleich stärkeres Indiz, und wenn dennoch schlecht gebaute Schiffe überste-
hen, so könnte man die Prüfung nachträglich vollziehen. Aber überstehen 
nicht viel mehr schlechte oder unsinnige Argumente im Alltag, als uns lieb 
sein kann? Und ist das Bild nicht deshalb schief, weil ein Schiff nur standhal-
ten muss, egal wie es gebaut ist, ein Argument muss jedoch nicht nur stand-
halten, es muss auch zutreffend sein?

Und auf welcher Ebene greifen die Standards, die als Evaluationskriterien 
herhalten? Sind sie rein formaler Natur, beschreiben also nur die Form eines 
Argumentes? Oder sind sie inhaltlicher Natur, können also nur erschlossen 
werden, wenn wir uns in die Argumentationen selbst hineinbegeben, uns aus 
der Teilnehmerperspektive mit den Inhalten auseinandersetzen? Diese Frage 
bearbeitet Toulmin schließlich im Zusammenhang mit seiner Feldtheorie.

Ad 2) Er sieht die tatsächlich stattfindende Alltagsargumentation analog zur 
Gerichtsverhandlung, während die Arbeit des Argumentationstheoretikers 
analog zur Jurisprudenz oder rechtsphilosophischen Erörterung verortet 
wird: Ihre Aufgabe ist es, »die wesentlichen Bestandteile des Gerichtsprozes-
ses zu charakterisieren, die Verfahren anzugeben, gemäß denen Rechtsan-
sprüche vorgebracht, beraten und entschieden werden, und die Kategorien 
festzulegen, mit deren Hilfe dies geschieht. Unsere Untersuchung verläuft 
parallel dazu.« (Ebd. 14) Auffällig daran ist, dass Toulmin hier eine gesellschaft-
liche – also historisch kontingente – Institution als Vorbild für eine logische 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 234

›Untersuchung‹ ansieht. Dieser Aspekt ist für uns vor allem in Bezug auf seine 
Einführung der verschiedenen Felder, in denen argumentiert wird, von Inte-
resse. Wir haben schon gesehen, dass er die Gerichtsverhandlung als Vorbild 
für seine Theorie genommen hat, nun dehnt er sie auf weitere Felder aus: Me-
dizin, wissenschaftliche Kongresse, ärztliche Konsultationen, Aufsichtsrats-
sitzungen und so weiter. Dabei stellt Toulmin sich die Frage, welche Aspekte 
einer Argumentation jeweils invariant bleiben, also feldübergreifende Gültig-
keit haben, und welche in die jeweiligen spezifischen Kontexte gehören: 

»Kann man darauf hoffen, dass es wenigstens in der Theorie möglich sein wird, Ar-
gumentationen in einer solchen Weise darzulegen und zu kritisieren, dass sowohl die 
Form der Darlegung als auch die Standards, gemäß derer man die Argumentation kri-
tisiert, feldunabhängig sind?« (Ebd. 40) 

Er verwendet an anderer Stelle die etwas missverständlichen Begriffe »force« 
und »criteria«, welche in der deutschen Fassung als »Rolle« und »Kriterium« 
übersetzt wurden, wobei etwas unklar ist, warum »force« mit »Rolle« über-
setzt wird,222 aber klar ist, dass mit den Kriterien die Evaluationskriterien 
eines Argumentes gemeint sind, letztlich also die Standards. Wenn wir daher 
eine Sache als gut beurteilen, dann hängt es eben vom jeweiligen Feld ab, was 
unter gut zu verstehen ist und welche Evaluationskriterien zugrunde liegen. 
Dabei werden die Felder entlang historisch herausgebildeter Institutionen 
entworfen, neben dem juristischen Feld beispielsweise das medizinische, das 
wissenschaftliche und so weiter. Bezüglich dieser verschiedenen Felder vari-
ieren die Standards, wobei Toulmin die Vielfalt der empirisch vorfindlichen 
Kontexte auf fünf repräsentative Felder der Argumentation zurückzuführen 
bemüht ist: Recht, Moral, Wissenschaft, Management und Kunstkritik: »By 
studying them we shall identify most of the characteristic modes of reasoning 
to be found in different fields and enterprises, and we shall recognize how they 
reflect the underlying aims of those enterprises.« (Toulmin et al. 1979, 200) 
Neben dem allgemeinen Schema der Argumentation, dass unabhängig vom 
jeweiligen Feld existiert, gibt es feldabhängige Standards, die wiederum über 
den jeweiligen konkreten Kontext hinausweisen. Da Toulmin am Ende keine 

222	 Berks Übersetzung weist allerdings auch sonst einige Schwächen auf. Jo Reichertz hat 
darauf aufmerksam gemacht, dass auch in der Übersetzung von Austin durch Eike von 
Savigny der Begrif f »force« mit »Rolle« übersetzt wurde und dadurch Missverständnisse 
erzeugt haben mag (Reichertz 2009, 209).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2356 — Argumentationstheorie

feldübergreifenden Kriterien finden kann, neigt er dazu, die Suche nach all-
gemeinen, übergreifenden Rationalitätsstandards für vergeblich zu halten. 

Wollten wir dies auf die Wikipedia übertragen, so gäbe es die allgemei-
nen, aber nur formalen Regeln einer Argumentation, an die sich die Diskus-
sionsteilnehmerinnen zu halten hätten, darunter gäbe es die feldspezifischen 
Regeln, die man einem »Unternehmen Enzyklopädie« zuweisen könnte, und 
noch eine Ebene darunter gäbe es die ganz konkreten, kontextgebundenen 
Regeln der Wikipedia, die Richtlinien. Mit Toulmin könnten wir nun unter-
suchen, inwiefern die konkreten Standards der Wikipedia-Regeln sich mit 
den feldspezifischen Standards eines »Unternehmens Enzyklopädie« decken, 
inwieweit sie den Zielen des Unternehmens entsprechen. Oberhalb dieser 
Ebene gibt es nach Toulmin keine Möglichkeit mehr, zwischen verschiede-
nen Feldern nach einheitlichen, universalen, also vernünftigen Standards zu 
suchen, anhand derer wir die Rationalität von Diskursen beurteilen könnten. 
Universell wären nur die formalen Regeln des Argumentierens. Diese helfen 
uns aber gerade nicht weiter, wenn wir ein Argument unter allgemeinen Ver-
nunftkriterien analysieren möchten, also feststellen wollen, ob ein Argument 
nicht nur formal korrekt, sondern auch vernünftig ist. Wir werden später se-
hen, dass Habermas versucht, diese Schwierigkeit zu überwinden, indem er 
einerseits zwischen Prozess, Prozedur und Produkt unterscheidet und ande-
rerseits die bei Toulmin an mehr oder weniger zufällig entstandenen Institu-
tionen hängenden Felder auf systematisch bestimmbare Welten zurückführt 
(vgl. Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 47 ff.).

6.3.2	 Nouvelle Rhétorique

Chaim Perelman publiziert gemeinsam mit seiner Mitarbeiterin Lucie Ol-
brechts-Tyteca »Traité de l’argumentation« im selben Jahr, in dem Toulmin 
»The Uses of Argument« veröffentlicht. Perelman hat in Jura und Philosophie 
promoviert und arbeitet während zehn Jahren mit der Soziologin und Litera-
turwissenschaftlerin Olbrechts-Tyteca zusammen. Aus dieser Konstellation 
heraus mag es nicht verwundern, dass auch Perelman seine Argumentations-
theorie am Modell der Gerichtsverhandlung entwickelt und diese mit philo-
sophischen und soziologischen Theorien verknüpft. Seine Theorie ist in vie-
len Punkten, vor allem in der Kritik an den Beschränkungen der klassischen 
Aussagenlogik, erstaunlich nah an der Argumentationstheorie von Stephen 
Toulmin. Dabei führt der Name ›nouvelle rhétorique‹ auf eine falsche Fährte. 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 236

Bereits in den vorangegangenen Erläuterungen zum Rhetorikbegriff wurde 
ersichtlich, dass dieser sich in der Philosophiegeschichte keineswegs nur auf 
›bloße Rhetorik‹ im Sinne von Schönrednerei ohne Substanz bezieht.223 Viel-
mehr sind gerade die Abgrenzungen, die Aristoteles gegenüber dem sophis-
tischen Rhetorikbegriff vornimmt, geeignet, die intrinsische Überzeugung 
durch gute Argumente von der äußeren Überwältigung durch eine flam-
mende Rede zu unterscheiden. Perelman nennt zudem einen theoriestrate-
gischen Grund, nicht den Begriff ›Dialektik‹ zu wählen, obwohl er nahelie-
gend gewesen wäre: Durch Hegel und die Hegelianer sei Dialektik derart mit 
einer ganz anderen Assoziation verknüpft, dass die Verwendung nur zu Ver-
wirrung geführt hätte (Perelman et al. 2004 [frz. 1958], 6). Allerdings will er 
noch einen anderen Aspekt durch diese Wahl zum Ausdruck bringen: »C’est 
en fonction d’un auditoire que se développe toute argumentation« (Perelman  
et al. 1970 [frz. 1958], 7).224 Die Rhetorik habe ein traditionelles Augenmerk 
auf den Adressaten einer Rede, und dieser Adressat wird für Perelman zum 
zentralen theoretischen Bezugspunkt, auch in der rationalitätstheoretischen 
Weiterentwicklung seiner Theorie. 

Die Frage, die Toulmin sich stellt, nämlich ob es übergeordnete Rationali-
tätskriterien gibt, die alle Felder der Argumentation betreffen, entspricht in 
gewisser Hinsicht der Frage von Perelman nach dem »auditoire universel«. 
Wenn auch vom Adressaten und nicht vom Feld einer Argumentation ausge-
hend gedacht, so taucht auch hier die Frage nach der Universalität auf. Das 
»auditoire universel« unterliege, so führt Josef Kopperschmidt aus, der bei 
Walter Jens und Jürgen Habermas studiert hat, »den gleichen Idealisierungs-
zwängen wie Habermas’ theoriestrategisch analoge Idee der idealen Sprech-
situation« (Kopperschmidt 2006, 228). Die nur unzureichend als »Anpassung« 
übersetzte »adaptation« ans Publikum, die sich im Deutschen zunächst an-
hört wie die Anpassung an die intellektuellen Kapazitäten und sprachlichen 
Gewohnheiten des Publikums und fatal an den modischen Politikerspruch 
erinnert, man müsse die Menschen eben ›dort abholen, wo sie sind‹, hat ar-
gumentationstheoretisch handfeste Gründe. Wenn eine Argumentation die 
Überführung von Fraglichem in Geltendes durch Geltendes ist, so ist die  

223	 Zur Entwicklung des Rhetorikbegrif fs vgl. S. 227 und S. 230 FN 219
224	 »Jede Argumentation entwickelt sich in Abhängigkeit der Hörerschaf t« (Perelman et al. 

2004 [frz. 1958], 7), wobei der in sehr bestimmter Weise auf einen grundsätzlichen Zu­
sammenhang verweisende Begrif f »en fonction« sich nur teilweise in der deutschen For­
mulierung »in Abhängigkeit von« wiederfindet. 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2376 — Argumentationstheorie

Voraussetzung jeder Argumentation ein Bereich von gemeinsam geteiltem 
Geltendem. Auf dieses bezieht sich der Begriff »adaptation«. In einer Welt, 
in der alles fraglich wird und damit auch einer rationalen, argumentativen 
Prüfung unterzogen werden muss, möchten wohl die wenigsten Menschen 
leben, vor allem aber wäre in einer solchen Welt eine Argumentation kaum 
mehr möglich, da ihr der Nährboden entzogen wäre. Wie in einem Horror-
kabinett des logischen Positivismus könnten nur noch Argumente über For-
schungsergebnisse von Experimentalphysikern, Experimentalpsychologin-
nen, Experimentalökonomen und so weiter sinnvoll ausgetauscht werden. 
Ein Bereich, der durch gemeinsame kulturelle Überlieferung als geteiltes, also 
kollektiv geltendes Wissen zur Verfügung steht, ist die notwendige Vorausset-
zung für rationale Argumentation. Die Anpassung an das Publikum, an des-
sen kulturellen Wissensvorrat, ist als »adaptation à l’auditoire«225 eine logische, 
keine psychologische Anpassungsleistung. Sie ist Anpassung im gleichen Sinn 
wie Regenkleidung eine Anpassung an das Wetter und keine Unterwerfung ist. 

Es ist erstaunlich, dass das, was hier zum Greifen nahe liegt, um die wich-
tige Unterscheidung zwischen Überreden und Überzeugen (»persuader et 
convaincre«) zu leisten, die schon Aristoteles beschäftigte, von Perelman und 
Olbrechts-Tyteca nicht genutzt wird. Überzeugen kann man nur jemanden, 
der sich ein Argument zu eigen macht, der es nachvollzieht, weil er es nach-
vollziehen kann, indem er es in seinen eigenen Deutungshorizont integriert. 
Diese Möglichkeit sollte die Anpassung an das Publikum eröffnen. Perelman 
und Olbrechts-Tyteca geben sogar selbst einen Hinweis in dieser Richtung, 
wenn sie Chaignet mit folgendem Wortspiel zitieren: »Wenn wir überzeugt 
[convaincus] sind, dann sind wir nur durch uns selbst, durch unser eigenes 
Denken, besiegt [vaincus], wenn wir aber überredet sind, dann stets durch 
andere.« (Chaignet zitiert nach Perelman et al. 2004 [frz. 1958], 56) Dreht man 
dieses Argument um, so wird aus dem Überredetwerden ein Überzeugtwer-
den, weil man die Gedanken des anderen zu seinen eigenen gemacht hat, in 
eigenen Worten wiederholt hat.

Diesem Zitat zum Trotz hadern die Verfasser der Nouvelle Rhétorique 
mit der Differenzierung. Sie widmen der Unterscheidung zwischen Überre-

225	 Die von Kopperschmidt begleitete Übersetzung aus dem Jahr 2004 übersetzt »adap
tation« als »Anpassung«, während aktuelle digitale Übersetzungstools wie DeepL 
tref fender mit »sich auf seine Zuhörer einstellen, einlassen, ausrichten« übersetzen. 
Kopperschmidt selbst relativiert in »Die neue Rhetorik« die Verwendung des Begrif fs 
Anpassung (vgl. Kopperschmidt 2006, 240).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 238

den und Überzeugen zwar den sechsten Paragraphen ihres Buches, wenden 
sich dort dezidiert gegen Rousseau, von dem der Ausspruch stammt, es sei 
wertlos, ein Kind zu überzeugen, wenn man es nicht zu überreden weiß, und 
bezeichnen ihren eigenen Weg als diesem entgegengesetzt (ebd. 36). Gleich-
zeitig wenden sie sich aber gegen klassische Unterscheidungskriterien, die 
auf die Stärke oder Qualität der Beweismittel abheben, da sie hierin eine un-
zulässige Vereinfachung komplexer Sachverhalte erkennen. Das oben dar-
gestellte hermeneutische Argument sehen Perelman und Olbrechts-Tyteca 
wohl nicht, denn sie akzeptieren nur widerwillig, »dass es in unserer Sprache 
zwei Termini ›überzeugen‹ und ›überreden‹ gibt und dass es im Allgemei-
nen zwischen beiden eine spürbare Bedeutungsnuance gibt« (ebd. 37), und 
schlagen vor, »eine Argumentation überredend [persuasive] zu nennen, wenn 
sie nur bei einer partikulären Hörerschaft [auditoire particulier] gelten soll, 
und sie überzeugend [convaincante] zu nennen, wenn sie mit dem Geltungs-
anspruch auf Zustimmung bei allen vernünftigen Wesen verbunden wird« 
(ebd.).226 Perelman legt also die ganze Beweislast ins Publikum, allerdings in 
ein Publikum, dass nicht als reales, sondern als imaginiertes oder anvisiertes 
Publikum des Sprechers oder der Autorin gedacht ist (vgl. ebd. 42).

Obschon Perelman und Olbrechts-Tyteca davon ausgehen, »dass die kon-
kreten, partikularen Hörerschaften es ermöglichen, einer Konzeption von 
universeller Hörerschaft zur Geltung zu verhelfen« (ebd. 47), sie also eine Ver-
schränkung empirisch konkreter Hörerschaft mit der Idee eines universellen 
Publikums als Kriterium zur Geltungsprüfung anstreben, bleibt dieses auf-
grund des nur in der Vorstellung des Redners existenten Charakters eigen-
willig unbestimmt. Eine nähere Bestimmung angemessener Interaktion 
zwischen Sprecher und Publikum können sie so wohl nicht leisten, was unter 
Umständen bereits mit der unterschiedlichen Rollenverteilung der Diskurs-
teilnehmer zusammenhängt, die in Rednerin und Publikum oder Sprecher 
und Hörerin aufgeteilt werden. Dies, obwohl Perelman und Olbrechts-Tyte-
ca bemüht sind die Bedeutung dieser Begrifflichkeit zu erweitern und das 
›Publikum›‹ auch eine einzige Hörerin (Perelman et al. 2004 [frz. 1958], § 8) 
oder der Redner selbst (ebd. § 9) sein kann, womit auch »der einzelne Mensch 
[…] als eine Verkörperung der universellen Hörerschaft angesehen« werden 
könne (ebd. 55). Wohlrapp fordert daher eine »Korrektur der Rolle des Ad-
ressaten: Aus dem zu überzeugenden Gesprächspartner wird der ›kritische 

226	 Zu »Überreden« und »Überzeugen« vgl. auch S. 315 f f.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2396 — Argumentationstheorie

Opponent‹, der nicht zustimmen, sondern die Güte des Arguments kontrol-
lieren soll.« (Wohlrapp 2021 [2008], 11)

Die Nouvelle Rhétorique versucht im Konzept des »auditoire universel« 
an Vernunftideale anzuknüpfen und deutet auch transzendentale, im Sin-
ne von in die Zukunft vorgreifende Bezugspunkte an, wenn Perelman und 
Olbrechts-Tyteca mit Henri Poincaré von Einverständnissen sprechen, »die 
sich auf eine objektive Wirklichkeit beziehen und […] das bezeichnen, was 
›zwar nur mehreren denkenden Wesen gemeinsam ist, aber allen gemeinsam 
sein könnte‹.« (Perelman et al. 2004 [frz. 1958], 91) Aber eine universalistische 
Rationalitätstheorie, wie Kopperschmidt sie im Modell von Perelman und 
Olbrechts-Tyteca dechiffriert, scheint sich nach meinem Eindruck dahinter 
nicht zu verbergen.

6.3.3	 Sprechakttheorie

Mich dünkt, es sei so etwas wie ein Ariadnefaden, der aus allerhand nur 
halb begriffenen Verwicklungen herausführt, gefunden, wenn man das 
Sprechen entschlossen als Handlung (und das ist die volle Praxis im Sinne 
des Aristoteles) bestimmt.

Karl Bühler 1934, »Sprachtheorie«

Etwa zur gleichen Zeit wie Toulmin und Perelman ihre Argumentations-
theorien entwickelt John L. Austin seine Theorie der Sprechakte. Die Arbeit 
bleibt aufgrund seines frühen Todes Fragment. Er selbst relativiert – ähnlich 
wie Toulmin – den Status seiner Theorie und räumt ein, dass ihm noch eine 
Menge Arbeit bevorstehe, »und zwar wird das eine Sache ausgedehnter Feld-
forschung« (Austin 2014 [engl. 1962], 167). 

Sein zentrales Werk »How to Do Things with Words« ist das 1962 posthum 
veröffentlichte Manuskript einer Vorlesung, die er 1955 an der Harvard Uni-
versity gehalten hat, und das auf der Basis von Vorlesungsnachschriften und 
Tonbandaufnahmen eines BBC-Vortrags sowie eines Vortrags in Göteborg er-
gänzt werden musste. Austins Grundintention ist, ähnlich wie bei den beiden 
zuvor behandelten Autoren, das Aufsprengen des engen Korsetts klassischer 
Aussagenlogik, wobei ihm insbesondere die Zerstörung von zwei »Fetischen« 
am Herzen liegt: der Wahr/falsch-Fetisch und der Sein/sollen-Fetisch (ebd. 
168). Wahrheit und Falschheit sind – so Austin – keine »Namen für Beziehun-
gen, Eigenschaften oder dergleichen, sondern für eine Dimension der Be-

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 240

urteilung. […] Aus demselben Grund muss der vertraute Gegensatz zwischen 
›normativ‹ (oder wertend) und ›faktisch‹ wie so viele andere Dichotomien be-
seitigt werden.« (Ebd. 167)

Die Bedeutung der Sprechakttheorie für die Argumentationstheorie ist 
umstritten. Während die Amsterdamer Schule sie für einen notwendigen 
Baustein jeder Argumentationstheorie hält, ist Wohlrapp (2021 [2008], 66) 
der Auffassung, sie sei überflüssiger Ballast. Unzweifelhaft ist in jedem Fall, 
dass Toulmin sich in seiner Argumentationstheorie unter anderem auf die 
frühen Arbeiten von Austin stützt. Uneinigkeit besteht auch in der Frage, 
ob Argumentieren ein Sprechakt ist wie jeder andere auch, ob es ein beson-
ders komplexer Sprechakt ist (Kienpointner 1992, 15) oder ob es solch einen 
Sprechakt gar nicht geben kann, wie es auch keine konklusiven Sprechakte 
geben könne, sondern nur »Sprechhandlungen, die jeweils argumentative 
bzw. konklusive Funktionen kontextuell übernehmen« (Kopperschmidt 2005 
[2000], 59). Für Kopperschmidt ist ein Argument eine »Funktionskatego-
rie«. Um einschätzen zu können, zu welchen der weiter oben dargestellten, 
für meinen Gegenstand relevanten Fragen der Argumentationstheorie die 
Sprechakttheorie einen Beitrag leisten kann – oder nicht –, muss diese selbst 
knapp dargestellt werden. Vorweg ist jedoch anzumerken, dass es einige 
Verwirrungen um Austins Terminologie gegeben hat und immer noch gibt. 
Austin führt die Begriffe lokutionärer, illokutionärer und perlokutionärer Akt 
ein, unter denen man sich ohne linguistische Erläuterung im Alltagsverstand 
kaum etwas vorstellen kann. John R. Searle, der bei Austin Vorlesungen be-
sucht und die Sprechakttheorie nach dessen Tod im Jahr 1960 nach eigenem 
Bekunden weiterentwickelt hat, hält an den Begrifflichkeiten fest, wenn auch 
wider Willen und mit wesentlich veränderter Bedeutung (siehe folgenden 
Absatz zu John R. Searle). Im Folgenden ist daher die Sprechakttheorie von 
Austin in ihrer Komplexität darzustellen.

Austin versucht, Sprache als Handlung systematisch zu fassen, und geht 
dabei in zwei Stufen vor. Zunächst differenziert er zwischen konstativen 
Sprechakten und performativen: Konstativ sind im Wesentlichen Feststellun-
gen, Tatsachenbehauptungen und so weiter, während performative Sprech-
akte, wie befehlen, versprechen, ernennen, bedauern und so weiter, den 
eigentlichen Handlungscharakter einer Sprechhandlung abbilden. In einem 
zweiten Schritt konstatiert er jedoch, dass zwischen einer Tatsachenfeststel-
lung und einem Sprechakt im Sinne einer Handlung stets ein unauflöslicher 
Zusammenhang besteht, der sich nur analytisch unterscheiden lässt. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2416 — Argumentationstheorie

Sätze: »Ich verspreche dir, mit dem Rauchen aufzuhören«, »Du befiehlst mir, 
mit dem Rauchen aufzuhören«, »Ich hoffe, mit dem Rauchen aufzuhören«, 
enthalten alle dieselbe Proposition – »ich höre auf zu rauchen« –, allerdings 
werden sie für sehr unterschiedliche Sprechakte verwendet. Austin vermutet 
eine fünfstellige Zahl möglicher unterschiedlicher Sprechakte, die er vorläu-
fig in fünf Klassen einteilt. Diese analytische Differenzierung im Sprechakt, 
die er als Lokution und Illokution bezeichnet, erweitert er sodann um eine 
dritte Dimension, deren Abgrenzung gegen die zweite nicht ganz leichtfällt, 
aber von zentraler Bedeutung für seine Theorie ist: die Perlokution. Da die 
Bezeichnungen ›Lokution‹, ›Illokution‹ und ›Perlokution‹ etwas kontraintui-
tiv sind und zudem durch die andere Besetzung der nämlichen Begriffe bei 
Searle für recht viel Verwirrung gesorgt haben, vermeide ich im Folgenden 
ihre Verwendung so weit als möglich. Mit der lokutionären Rolle – die im eng-
lischen Original als »locutionary force« bezeichnet wird (vgl. Reichertz 2009, 
209) – sind generell »sprachliche Aussagen« gemeint, mit der illokutionären 
Rolle »sprachliche Wirkungen« und mit der perlokutionären Rolle »Folgen von 
sprachlichen Äußerungen« (Austin 2014 [engl. 1962], 116 ff.), wobei hier solche 
Folgen oder Effekte gemeint sind, die beabsichtigt waren. Wie unterscheidet 
man nun aber Wirkungen von Folgen? Jemanden zur Ministerin zu ernennen 
ist eine sprachliche Handlung. In ihr fallen zudem Handlung und Wirkung 
zusammen, wenn man unter der Wirkung versteht, dass der Mensch zur Mi-
nisterin ernannt wurde. Ob die Folge dieser Handlung dann auch ist, dass sie 
das Amt ausfüllt, dass sie sich wie eine Ministerin verhält und zum Beispiel 
Staatssekretäre beruft, ist logisch gesehen zweierlei.

Wir können uns diesen Unterschied mit einem Beispiel von Austin ver-
deutlichen: Zwischen »jemanden loben« (oder tadeln) und »jemanden auf-
muntern« (oder frustrieren) besteht eine logische Differenz. Ich habe jeman-
den getadelt, indem ich es getan habe. Die Frage, ob dies auch irgendeinen 
Effekt bei der getadelten Person hat, ob diese sich durch meine Handlung be-
eindrucken lässt oder nicht, ist davon unabhängig. Der Tadel erfolgt in dem 
Moment, in dem er bei der Person ankommt – unabhängig davon, ob sie sich 
auch getadelt fühlt. Ist die Hörerin hingegen gehörlos, kann man nicht sagen, 
man habe sie getadelt. In diesem Fall wäre es nur der Versuch des Tadelns. Ta-
deln ist in diesem Sinne eine gesellschaftliche Institution. Der Akt des Tadelns 
kann unabhängig von seinen Effekten vollzogen werden, genauso wie der Akt 
des Grüßens. Ich kann sagen: »Ich habe ihn getadelt, aber ohne Erfolg.« An-
ders verhält es sich beim Aufmuntern. Aufmuntern ist erfolgsabhängig. Man 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 242

kann nicht sagen: »Ich habe ihn aufgemuntert, aber ohne Erfolg.« Man muss 
sagen: »Ich habe versucht ihn aufzumuntern, aber ohne Erfolg.« Ich kann 
nicht jemanden aufmuntern, ohne dass ich ihn tatsächlich, auch im Effekt, 
aufmuntere. Wenn die Person sich nicht von mir aufmuntern ließ, so habe 
ich sie nicht aufgemuntert. Austin gibt als Unterscheidungskriterium hier 
die Formulierungen »indem« und »dadurch, dass« an: »Indem ich ihn tauf-
te, habe ich ihn zum Christen gemacht«; aber: »Dadurch, dass ich ihn taufte, 
habe ich ihn der Christenverfolgung ausgesetzt.« Die sprachlichen Handlun-
gen (Illokutionen) sind bei Austin durchweg konventionelle Handlungen, sie 
werden immer durch Konventionen (oder Gesetze, Regeln und so weiter) erst 
ermöglicht, so wie erst die Fußballregeln es ermöglichen, ein Tor zu schie-
ßen. Ohne diese Regeln, die man daher als konstitutive Regeln bezeichnen 
kann, würde man einen Ball durch einen großen rechteckigen Bogen aus 
Aluminium oder Holz befördern, ohne dass dies irgendeine Bedeutung hätte 
und damit vielleicht den Effekt nach sich zöge, dass halbe Nationen in Jubel 
oder Trauer verfallen. Ich führe das hier absichtlich noch einmal an einem 
nicht sprachlichen Beispiel aus: Den Ball durch den Holzrahmen befördern 
wäre die Lokution, das Tor schießen die Illokution, die jubelnde Nation die 
Perlokution – davon noch zu unterscheiden wären unerwünschte Effekte, 
beispielsweise die sich daraus ergebende Massenschlägerei im Stadion. 

Da Austin auf dieser analytischen Stufe erkennt, dass der ausschließlich 
konstative Sprechakt ebenso wie der ausschließlich performative nur einen 
Grenzfall beschreibt, weil es eigentlich keine sprachlichen Aussagen (Loku-
tionen) ohne sprachliche Handlungen (Illokutionen) gibt und umgekehrt, 
wird die ursprünglich eher ontologische Unterscheidung zwischen konstati-
ven und performativen Sprechakten nun zu einer analytischen, mit der jegli-
che Sprechakte in zwei Komponenten zerlegt werden können. Dabei darf die 
Wirkung einer Sprechhandlung nicht mit deren Konsequenzen oder Effek-
ten verwechselt werden. Austin spricht davon, dass die spezielle Theorie, die 
sich auf konstative und performative Sprechakte fokussiert hat, nun in eine 
allgemeine Theorie integriert wird, in der zwischen den propositionalen (Lo-
kution) und performativen Aspekten systematisch diskriminiert wird – und 
zwar in allen Sprechakten. Konstative Sprechakte sind nun keine mehr, in 
denen es nur um den propositionalen Gehalt der Tatsachenbehauptung geht, 
sondern sie zerfallen ebenso wie alle anderen in einen propositionalen Ge-
halt, also das, was ausgesagt wird, und den performativen Akt des Aussagens. 
Diese Unterscheidung ist für die spätere Argumentationstheorie von großer 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2436 — Argumentationstheorie

Bedeutung, denn nun kann zwischen explizit gemachten Akten des Behaup-
tens und impliziten unterschieden werden: »Das Gras ist grün« bedeutet 
scheinbar dasselbe wie: »Ich behaupte, dass das Gras grün ist.« Aber indem 
ich den Sprechakt explizit mache, stelle ich ihn gleichzeitig zur Disposition. 
Ich versprachliche nicht nur die Aussage, sondern auch den Sprechakt, und 
leite damit die Möglichkeit ein, ihn zum Gegenstand des weiteren Gesprächs 
zu machen. »Und ich behaupte das Gegenteil!« wäre ein logischer Anschluss 
und die Eröffnung einer Diskussion. 

Austin betont, dass es eine rein performative Äußerung nach der gene
rellen Theorie nur noch als Grenzfall geben kann, da sie auf dem irrigen 
»Glauben an die Dichotomie zwischen performativen und konstativen 
Äußerungen beruht« (Austin 2014, [engl. 1962] 168). Ein solcher Grenzfall 
scheint beispielsweise in der Aussage: »Ich grüße dich«, gegeben, denn dies 
scheint ein rein performativer Akt – derjenige des Grüßens – zu sein, der 
mit dem propositionalen Gehalt des Satzes identisch ist. Allerdings – und 
dieser Aspekt ist für viele epistemologische Fragestellungen von großer Be-
deutung – kann man durchaus zwischen dem performativen Akt des Grüßens, 
der in dieser Grußformel explizit gemacht wird (anders als im auf proposi-
tionaler Ebene etwas abwegigen »Grüß Gott!«), und der Benennung eben 
dieses Aktes als Tatsache, die im nämlichen Moment stattgefunden hat, 
unterscheiden. Letzteres könnte sich als wahr oder falsch herausstellen (z.B. 
wenn die Gegrüßte mich überhört hat), Ersteres kann nicht wahr oder falsch 
sein, es kann nur misslingen.227 

Im gleichen Zug der Integration der speziellen Theorie in die allgemeine 
verliert der konstative Sprechakt seine Sonderstellung. Etwas behaupten ist 
ebenso eine sprachliche Handlung wie etwas versprechen, etwas anordnen oder 
etwas anzweifeln. Sprachhandlungen können aber selbst nicht wahr oder 
falsch sein. Ein falsches Versprechen ist eines, bei dem der Sprecher nie die 
Absicht hatte, es zu halten. Es bleibt dennoch ein Versprechen in dem Mo-
ment, wo es gegeben wird, ein falsches eben. Aber die Falschheit bezieht sich 
hier auf die Aufrichtigkeit der Person, die das Versprechen gibt, und steht 
in keinem Zusammenhang mit der Wahrheit oder Falschheit von Sätzen. So 
ist das Gegenteil eines falschen Versprechens auch nicht ein wahres Verspre-

227	 Würde man sich angewöhnen, als Grußformel statt »Grüß Gott!« den ebenso unsinnigen 
Satz »Ich grüße dich nicht« zu verwenden, begäbe man sich regelmäßig in einen perfor­
mativen Selbstwiderspruch oder wäre Mitglied in einem dadaistischen Verein.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 244

chen, sondern ein aufrichtiges oder ehrliches. Es ist sicher ein wesentliches 
Verdienst von Austin, aufgezeigt zu haben, dass auch Behauptungen neben 
dem auffälligen Aspekt der in ihnen enthaltenen Proposition (»Der Rasen ist 
grün.«) eine implizite oder explizite Sprachhandlung (Illokution) enthalten: 
»Ich behaupte, dass der Rasen grün ist.« Austin zeigt, dass der propositionale 
Gehalt wahr oder falsch (oder wahrscheinlich/unwahrscheinlich, genau/un-
genau und so weiter) sein kann, die Behauptung selbst als sprachliche Hand-
lung aber nur zu Recht oder zu Unrecht aufgestellt wurde. Was hier wie eine 
Spitzfindigkeit wirkt, ist der Grundstein aller Argumentationstheorien, die 
sich als pragmatische Theorien erhobener, zurückgewiesener oder in Frage 
gestellter Geltungsansprüche verstehen. Insofern scheint der Beitrag der 
Sprechakttheorien für die Argumentationstheorie von nicht unwesentlicher 
Bedeutung. 

John R. Searle
Eigenartigerweise nimmt nun Searle den oben dargestellten Grenzfall des 
inhaltlichen Zusammenfallens von Proposition und Performanz zum Anlass, 
die gesamte »generelle Theorie« von Austin (2014 [engl. 1962], 166) in Frage zu 
stellen und terminologisch umzubauen. Er geht dabei hinter die von Austin  
später eingeführte generelle Theorie zurück und beharrt auf einer ontolo-
gischen Unterscheidung zwischen Lokutionen und Illokutionen. Dabei be-
hält er dennoch die von Austin eingeführten Begriffe Lokution, Illokution 
und Perlokution bei. Daraus entsteht das Missverständnis, illokutionäre und 
perlokutionäre Akte wären ontologisch getrennte Handlungen und nicht 
analytische Ebenen in jedem Sprechakt.228 In einer Fußnote seines Werkes 
»Sprechakte« schreibt Searle: »Ich verwende den Ausdruck ›illokutionärer 
Akt‹ mit einigen Bedenken, da ich Austins Unterscheidung zwischen lokutio-
nären und illokutionären Akten nicht akzeptiere.« (Searle 1977 [engl. 1969]), 
40)229 Warum er den Begriff dennoch verwendet und nicht bei konstativen 
und performativen Akten bleibt, ist nicht ersichtlich. 

228	 Habermas erliegt wohl diesem Missverständnis und muss seine Theorie in diesem Punkt 
nachträglich revidieren (siehe S. 262).

229	 Searle begründet dies in einem 1968 veröf fentlichten Aufsatz: »But there are many sen­
tences whose meaning is such as to determine that the serious utterance of the sentence 
with its literal meaning has a particular force. Hence the class of illocutionary acts will 
contain members of the class of locutionary acts. The concepts are dif ferent but they 
denote overlapping classes. For cases such as the performative use of illocutionary verbs 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2456 — Argumentationstheorie

Die Differenz zwischen den Theorien von Searle und Austin ist aus meiner 
Sicht erheblich, was im Übrigen auch Searle selbst betont230, sodass man Se-
arle nicht als Vollender oder Systematisierer der gewiss unfertigen Theorie 
von Austin sehen kann. Vielmehr muss man von zwei unterschiedlichen Ver-
sionen der Sprechakttheorie ausgehen. 

6.3.4	 Informal Logic

Anfang der 1970er Jahre entsteht in Nordamerika eine vergleichbare Bewe-
gung, die nur dem Namen nach mit Argumentationstheorie nicht im Zusam-
menhang zu stehen scheint. Sie geht weniger von akademischen Lehrstühlen 
aus, sondern entsteht aus der Kritik der Studierenden an den obligatorischen 
Logikkursen, wie sie im Rahmen der Studentenbewegung geäußert wird. Die 
formale Logik eignete sich kaum, um die Manipulation der Meinungen durch 
Politik und Werbung zu analysieren, könnte man den Hintergrund dieser Re-
bellion gegen die Logik in einem Satz zusammenfassen. Diese Kritik wird von 
Dozenten aufgegriffen und die Intentionen der Bewegung wohl erstmals 1971 
im »Textbook« von Howard Kahane einem breiteren Publikum zugänglich ge-
macht: »The Use of Reason in Everyday Life« lautet der Untertitel zu seinem 
unterdessen in der 14. Auflage erschienenen Werk »Logic and Contemporary 
Rhetoric«. Gemeinsam mit dem noch expliziter politisch auftretenden Opus 
»Logical self-defence« (1977) von Ralph Johnson und John Anthony Blair bil-
det es das grundlegende Fundament für die Informal Logic, der es ähnlich 
wie den kontinentaleuropäischen Ansätzen um Alltagsargumentation oder, 
wie es im Original heißt, »real life argumentation« ging. Bei der Informal 
Logic handelt es sich um eine Argumentationstheorie, die sich unter ande-

the attempt to abstract the locutionary meaning from illocutionary force would be like 
abstracting unmarried men from bachelors.« (Searle 1968, 408) Man möchte ihm ant­
worten: Es ist wie ›sex‹ und ›gender‹ analytisch zu unterscheiden, obwohl man wohl Per­
sonen finden wird, bei denen beides zusammenfällt. 

230	 So schreibt Searle selbst: »This dif ference is more than a matter of taxonomical prefe­
rence and involves important philosophical issues such as the nature of statements, the 
way truth and falsehood relate to statements, and the way what sentences mean relates 
to what speakers mean when they utter sentences.« (Ebd. 405) Searle berichtet, er habe 
die benannte Schwierigkeit zwölf Jahre zuvor mit Austin besprochen und dieser habe 
sie auch in seiner Vorlesung erwähnt. Of fensichtlich war Austin wohl aber der Meinung, 
dass das Auf treten einer Überlappung in einem Grenzfall die analytische Unterschei­
dung nicht bedroht.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 246

rem auf Toulmin und Perelman beruft. Im Unterschied zu diesen steht ein 
didaktisches Interesse im Vordergrund, was sich auch aus der spezifischen 
Geschichte ergibt. Neben dem didaktischen Fokus legen Johnson und Blair 
einen Schwerpunkt auf die ›falacities‹ die Fehlschlüsse. Die Informal Logic 
bemüht sich um die Entwicklung von Standards und Normen für natürlich-
sprachliche Argumentationen. Dem entspricht auch die Wirkung des Ansat-
zes, den Wohlrapp wie folgt auf den Punkt bringt: »Inzwischen prägt diese 
Lehre den Argumentationsunterricht der meisten ›Speech Departments‹ an 
den Colleges der angelsächsischen Länder.« (Wohlrapp 2021 [2008], 51) Um-
gekehrt wird ein geringeres Gewicht auf die Weiterentwicklung theoretischer 
Probleme gelegt. Dennoch gibt es eine theoretisch begründete Dimension 
der Geltungsprüfung, die hier erwähnt werden soll. An die Stelle des Wahr-
heitsbegriffs tritt bei der Informal Logic der Begriff der »rationalen Akzep-
tabilität«, womit gemeint ist, dass die Argumente die Aussagen hinreichend 
stützen müssen, weil die Prämissen relevant und akzeptabel sein müssen. 
Unklar ist allerdings, ob dies vor allem auf die Rezipientinnen verweist, wie 
Johnson (2000) es fordert, oder eher auf das Produkt, also die Qualität des 
Argumentes. Wohlrapp zieht daraus folgendes Fazit: 

»Aufgrund der Offenheit […] der Kriterien gewinnt nun auch die Rhetorik eine Be-
deutung für die Argumentationstheorie, allerdings keine klare. Denn nun mischen sich 
mögliche Kriterien für die Geltung von Argumenten mit solchen für deren Wirksamkeit 
bzw. Akzeptanz.« (Wohlrapp 2021 [2008], 51)

Eine Theorie, die im Gegensatz dazu versucht, Prozess, Prozedur und Pro-
duktperspektiven analytisch getrennt und in spezifischer Weise zueinander 
in Beziehung zu setzen, behandle ich im folgenden Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2476 — Argumentationstheorie

6.3.5	 Theorie des kommunikativen Handelns

Es wäre unangebrachte Strenge, wollte man vollständig ausgearbeitete 
Prinzipien erwarten, wenn philosophisch über Politik gesprochen wird. 
Bei der Untersuchung der Ereignisse lernen wir kennen, was für uns 
unannehmbar ist, und diese interpretierte Erfahrung wird dann zur 
These und Philosophie, [zum] falschen Schein, systematischer Werke, 
die gleich den anderen unserer Erfahrung entspringen, sich aber 
gebärden, als entstammten sie dem Nichts, und daher, sobald sie sich 
wieder den Problemen der Zeit zuwenden, den Eindruck zu erwecken 
scheinen, als zeugten sie von einer übermenschlichen Durchdringung des 
Stoffs, während sie sich darauf beschränken, kunstvoll wieder zu ihren 
Ursprüngen zurückzufinden.

Maurice Merleau-Ponty 1955, »Die Abenteuer der Dialektik«

1981 präsentiert Jürgen Habermas mit der »Theorie des kommunikativen 
Handelns« die grundlegende Architektur seines Lebenswerkes. Man kann 
der Theorie sicher viel vorwerfen – mangelnde Systematik gehört nicht 
dazu. Den empirischen Grundstein für dieses Werk bildet seine Studie über 
den »Strukturwandel der Öffentlichkeit« (1990 [1962]), in welcher er die sich 
herausbildenden öffentlichen Kommunikationsformen im 18. Jahrhundert 
anhand von Quellen rekonstruiert, um daraus eine Gegenwartsdiagnose ab-
zuleiten. Mit der »Theorie des kommunikativen Handelns« legt er ein um-
fassendes, äußerst komplexes Theoriemodell vor, das Bezüge zu fast allen in 
dieser Zeit diskutierten soziologischen, sozialphilosophischen, sprachtheo-
retischen und epistemologischen Theorien herstellt. Habermas räumt später 
selbst ein, dass er diesen Theorien, die er meist in der ein oder anderen Form 
in seine Theoriegebäude integriert, in ihrem Eigenanspruch nicht immer 
gerecht wird. Vielmehr neigt er umgekehrt dazu, von der Warte seines Ge-
dankengebäudes aus diesen Konzeptionen ihren Platz zuzuweisen bzw. auf 
spezifische Verkürzungen ihres jeweiligen Ansatzes hinzuweisen. Arie Brand 
hat dies so formuliert: »The care he has taken to place his arguments into 
the mainstream of sociological thought is exemplary.« (Brand 1986, 39) Man 
muss Habermas zugutehalten, dass er sich meist gewissenhaft durch die von 
ihm verarbeiteten Theorieansätze durchgearbeitet hat, aber es versteht sich 
von selbst, dass er mit diesem Vorgehen von nahezu allen Seiten auch Kritik 
auf sich gezogen hat. So wäre allein die Lektüre sämtlicher Kritik an seinem 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 248

Werk selbst wiederum ein Lebenswerk.231 Auch die Argumentationstheorie 
von Toulmin, die Nouvelle Rhétorique von Perelman und Olbrechts-Tyteca 
und die Sprechakttheorien von Austin und Searle gehören zu den Ansätzen, 
die Habermas für sein umfassendes Theoriegebäude verwendet bzw. sich 
angeeignet hat – ein Ausdruck, der mir in diesem Zusammenhang in seiner 
Doppeldeutigkeit treffend zu sein scheint. 

Im Gegensatz zu diesem komplexen und nur dank der zahlreich vor-
handenen Kreuztabellen nicht vollends unübersichtlich werdenden Theo-
riegebäude, ist der Gegenstand der »Theorie des kommunikativen Handelns« 
von geradezu asketischer Schlichtheit. Das Werk dient dazu, einen einzigen 
Begriff zu entfalten, den des ›kommunikativen Handelns‹. Dieser eng ge-
fasste Begriff unterscheidet sich dabei fundamental von einer allgemeineren 
Bedeutung kommunikativer Handlungen, wie sie den unterschiedlichsten 
hermeneutischen Forschungsansätzen und Theorietraditionen zugrunde 
liegt. Ist hier mit kommunikativer Handlung meist ein Oberbegriff über ver-
schiedene Formen oder Gattungen kommunikativer Interaktion gemeint, so 
geht es Habermas darum, eine sehr spezifische Form symbolisch vermittelter 
Interaktion zwischen Subjekten als kommunikativ herauszuarbeiten. Kom-
munikativ heißt in diesem Zusammenhang verständigungsorientiert und 
grenzt sich gegen den instrumentellen Umgang mit der Natur, vor allem aber 
gegen strategische Interaktion mit anderen Menschen ab. Habermas möchte 
mit dieser Begrifflichkeit sowohl dem von Horkheimer kritisch eingeführten 
Begriff der instrumentellen Vernunft, als auch der weberianischen Begriff-
lichkeit von zweckrationalem und wertrationalem Handeln eine spezifische 
Differenz hinzufügen, die gerade die kritischen Potentiale kommunikativer 
Rationalität freilegen soll.

Die Einordnung strategischer Interaktion als nicht kommunikativ ist aller-
dings etwas kontraintuitiv. Was für Habermas kommunikatives Handeln ist, 
wäre für die meisten hermeneutisch oder interaktionistisch orientierten So-
zialwissenschaftler nur ein Spezialfall dessen, was diese als kommunikatives 
Handeln bezeichnen. Kommunikative Handlungen im üblichen Verständnis 
sind alle sozialen Handlungen, die mit kommunikativen Mitteln operieren.

231	 Bereits 1981 zählt Görtzen in seiner Bibliographie mit Schrif ten von und zu Habermas 
925  Titel. 1986 vermerkt er, diese Zahl habe sich unterdessen verdoppelt (vgl. Görtzen 
1986, 406).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2496 — Argumentationstheorie

Wie wir im Schaubild sehen können, grenzt Habermas hingegen drei For-
men sprachlicher Interaktion gegenüber dem kommunikativen Handeln ab: 
die systematisch verzerrte Kommunikation, die Manipulation und das offen 
strategische Handeln.

Abb. 14: Typen strategischen Handelns mit Beispielen

Verwirrend ist die Begriffswahl auch insofern, als im Alltagsverstand beim 
Begriff des sozialen Handelns eine normative Note mitschwingt, während 
bei Habermas dieser Begriff schlicht den Oberbegriff für die Interaktion 
mit anderen Menschen darstellt und er das kommunikative Handeln norma-
tiv auszeichnet. Das ist auch so gemeint. Allerdings gehen wir beim sozialen 
Handeln oder sozialen Verhalten von zwei verschiedenen Bedeutungen des 
Begriffs aus, einmal im Sinne von Handeln in Bezug auf andere Menschen 
ganz allgemein, einmal als Handeln, das zusätzlich eine moralische Kompo-
nente enthält, weil wir zugunsten sozial benachteiligter Menschen handeln. 
Das kommunikative Handeln bei Habermas ist kein Handeln, das sich in zwei 
derartige Komponenten zerlegen ließe, es handelt sich in Habermas’ Theo-
rie um einen logischen Interaktionstyp, dessen normativer Aspekt aus dem 
Zweck an sich hervorgeht – der Verständigung mit anderen Menschen. Es 
geht um den rein (interaktions-)logischen Aspekt, dass wir in der Verstän-

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 250

digung andere wie Subjekte und nicht wie Objekte behandeln. Diese Beson-
derheit des Konzeptes, dass kommunikatives Handeln bei Habermas ein sehr 
spezifischer, theoretischer Begriff ist und dass das kommunikative Handeln 
bei Habermas zwar normativ ausgezeichnet wird, aber gerade nicht, weil 
es per se schon eine besondere moralische Motivation voraussetzen würde, 
führt immer wieder zu Missverständnissen. 

Hinzu kommt, dass im Alltag viele Mischformen zwischen kommunika-
tiven und strategischen Handlungen im Sinne Habermas’ vorkommen, die 
der analytischen Trennung zu widersprechen scheinen. Die Vermischung 
von strategischem und kommunikativem Handeln stellt in der Alltagskom-
munikation den Normalfall dar. Von dieser Alltagskommunikation unter-
scheidet Habermas daher den Diskurs. Nur in ihm tritt kommunikatives 
Handeln in Reinform auf (und auch dies nur im Idealfall), denn nur in ihm 
verfolgen die Beteiligten das Ziel kooperativer Wahrheitssuche unabhängig 
von anderen persönlichen Interessen. Der ideale Diskurs zeichnet sich näm-
lich dadurch aus, dass er handlungsentlastet stattfindet, was bedeutet, dass 
die Protagonistinnen keine Interessen verfolgen können. Es ist deutlich, dass 
der hier von Habermas anvisierte Begriff des kommunikativen Handelns ein 
Idealtyp ist, der in Reinform in der Wirklichkeit nicht vorkommt. Habermas 
spricht von einem Vorgriff, denn, so sein zentrales Argument, diese Art ver-
ständigungsorientierten Handelns würde in jeder Interaktion kontrafaktisch 
bereits unterstellt. Zudem kann auch eine kommunikative Semantik in para-
sitärer Weise für die Verfolgung strategischer Ziele verwendet werden. Den-
noch ist diese analytische Unterscheidung für Habermas’ Werk zentral. So ist 
ein großer Teil der »Theorie des kommunikativen Handelns« der Abgrenzung 
und Schärfung dieses Begriffs in den verschiedensten theoretischen Dimen-
sionen gewidmet.

Kommunikatives Handeln, so kann man ganz verkürzt sagen, findet dann 
statt, wenn Menschen – nicht nur zum Schein – Argumente austauschen, um 
fraglich gewordene oder werdende Selbstverständlichkeiten zu klären.

Hier ist natürlich nicht der Platz, um das gesamte Theoriegebäude in 
all seinen Dimensionen zu beschreiben. Vielmehr sollen entlang der Fra-
gestellungen und Probleme, die sich im Verlauf der Geschichte der Argu-
mentationstheorie ergeben haben, die Lösungsvorschläge und Beiträge der 
»Theorie des kommunikativen Handelns« dargestellt werden. Dabei kann die 
Theorie als eine Art Knotenpunkt angesehen werden. Sie verdankt der Argu-
mentationstheorie und der Sprechakttheorie nicht nur ganz wesentliche Im-

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2516 — Argumentationstheorie

pulse, diese Theorien werden auch verwendet, weiterentwickelt und modifi-
ziert. Aufgrund des Einfügens der argumentationstheoretischen Elemente in 
ein umfassenderes Theoriegebäude, das nicht nur Argumentations-, Ratio-
nalitäts- und Erkenntnistheorie zusammenbringen möchte, sondern eben-
so System- und Handlungstheorie, und das seine Anwendungsfelder in der 
Gesellschaftstheorie, der Diskursethik und in Konzepten deliberativer Politik 
sucht, gibt die Theorie von Habermas wiederum wichtige Anregungen an die 
Argumentationstheorie zurück.

Gleichzeitig muss man berücksichtigen, dass Habermas’ Theorie keine 
Weiterentwicklung der Argumentationstheorie, sondern eine Diskurstheo-
rie ist. Während die Argumentationstheorie sich mit Alltagskommunikation 
beschäftigt, ist die Diskurstheorie daran interessiert, einen Spezialfall der 
Argumentation, den Diskurs, auf den Begriff zu bringen. In diesem werden 
die Gegenstände sprachlichen Handelns Thema, sie werden explizit und von 
ihrer Einbettung in konkrete Interaktionen abgelöst. Die Anstrengung der 
Diskurstheorie zielt darauf ab, zwischen faktisch stattfindenden Diskursen 
im Alltag und den idealisierten Bedingungen eines rationalen, herrschafts-
freien Diskurses begriffliche Brücken zu schlagen. 

Im Folgenden wird die »Theorie des kommunikativen Handelns« entlang 
der Linie Argumentationstheorie – Rationalitätstheorie dargestellt:

a)	 Lebenswelt und Argument
b)	 Normativität der Theorie
c)	 Toulmin: feldspezifische oder übergreifende Rationalität?
d)	 Perelman und Olbrechts-Tyteca: »auditoire universel« oder ideale Kom-

munikationsgemeinschaft?
e)	 Austin: Effekte von Sprechakten (Perlokutionen) als strategisch verfolgte 

Ziele?
f)	 Geltungskriterien rationaler Argumentation
g)	 Satz, Behauptung, Aussage

a) Lebenswelt und Argument
›Lebenswelt‹ ist bei Habermas ein vielschichtiger Begriff, da er ihn einerseits 
rationalitätstheoretisch in der Argumentationstheorie verankert, anderer-
seits gesellschaftstheoretisch dem System gegenüberstellt. In Bezug auf die 
Argumentationstheorie ist die Lebenswelt ein Bereich geteilter Selbstver-
ständlichkeiten. Diese Selbstverständlichkeiten spielen deshalb eine zentrale 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 252

Rolle, weil – wie wir gesehen haben – ein Argument darin besteht, Fragliches 
mit Hilfe von Geltendem in Geltendes zu überführen. Die Argumentation 
ruht also immer auf einer geteilten Welterklärung auf, die sie als Nährbo-
den braucht, und nur ein kleiner Teil davon wird in Frage gestellt, der Kritik 
unterzogen und dann argumentativ verhandelt. Diesen Bodensatz geteilter 
Welterklärung bezeichnet Habermas in Anlehnung an Husserl und Schütz als 
Lebenswelt232:

»Indem sich Sprecher und Hörer frontal miteinander über etwas in einer Welt verstän-
digen, bewegen sie sich innerhalb des Horizonts ihrer gemeinsamen Lebenswelt; die 
bleibt den Beteiligten als ein intuitiv gewußter, unproblematischer und unzerlegbarer 
holistischer Hintergrund im Rücken. […] Die Lebenswelt kann nur a tergo eingese-
hen werden. Aus der frontalen Perspektive der verständigungsorientiert handelnden 
Subjekte selber muß sich die immer nur mitgegebene Lebenswelt der Thematisierung 
entziehen.« (Habermas 1988b, 348 ff.)

Für Habermas ist die Lebenswelt »der transzendentale Ort, an dem sich Spre-
cher und Hörer begegnen; wo sie reziprok den Anspruch erheben können, 
daß ihre Äußerungen mit der Welt […] zusammenpassen; und wo sie diese 
Geltungsansprüche kritisieren und bestätigen, ihren Dissens austragen und 
Einverständnis erzielen können.« (Habermas 1988a [1981], Bd. 2, 192)

Es sind also stets nur Bruchstücke aus der geteilten, präreflexiven Le-
benswelt, die thematisiert und in Frage gestellt werden und dann in einer 
Argumentation der Reflexion und – im Idealfall – einer rationalen Verstän-
digung zugeführt werden. Die Argumentation ist dabei die Vorstufe zum 
Diskurs, einer öffentlichen, institutionell ausgestalteten und gerahmten 
Argumentationsveranstaltung, wenn man so will, deren Spezifikum darin 

232	 Allgemein wird eher angezweifelt, dass Habermas’ Lebensweltbegrif f viel mit dem von 
Schütz zu tun hat. Zur Dif ferenz zwischen dem Lebensweltbegrif f von Schütz und Ha­
bermas vgl. Schnädelbach (1982); Alexander (1986). Knoblauch (2009) kritisiert Haber­
mas’ Lebensweltbegrif f, er sei nicht kommunikativ strukturiert. Letzteres ist wohl ein 
Missverständnis, das aus den unterschiedlichen Begrif fen kommunikativen Handelns in 
der Wissenssoziologie und bei Habermas resultiert: Im Sinne des wissenssoziologischen 
Kommunikationsbegrif fs ist die Lebenswelt auch bei Habermas selbstverständlich Er­
gebnis und Ort der Kommunikation, nur für den kommunikativ Handelnden befindet sie 
sich im Rücken und kann daher nicht im Sinne des Diskursbegrif fs gleichzeitig Thema 
werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2536 — Argumentationstheorie

besteht, dass sie handlungsentlastet abläuft. Während die alltägliche Argu-
mentation Habermas zufolge der Handlungskoordination dient, löst sich der 
Diskurs von dieser pragmatischen Fessel und dient der reinen Klärung von 
Geltungsfragen. 

b) Normativität der Theorie
Ohne an dieser Stelle in die Details der Theorie eintauchen zu wollen, kann 
festgehalten werden, dass der Begriff des kommunikativen Handelns bei Ha-
bermas ein theoretisch scharf abgegrenzter, in der Praxis nur als Mischform 
vorkommender, empirisch kaum operationalisierbarer, und vor allem ein eva-
luativer Begriff ist, mit dessen Hilfe sich verständigungsorientiertes Handeln 
von anderen Formen des Handelns logisch unterscheiden lässt. Damit ist es 
auch ein normativer Begriff. Normativ ist der Begriff im Sinne der Formulie-
rung in Kants kategorischem Imperativ: »Handle so, daß Du die Menschheit, 
sowohl in Deiner Person, als in der Person eines jeden andern, jederzeit zu-
gleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchest.« (Kant 1995 [1785], 61) Die 
›Verwendung‹ anderer Personen als Mittel wäre in der Terminologie Haber-
mas’ der strategische Umgang mit anderen. Als Zweck an sich selbst würde man 
andere im Modus der Verständigungsorientierung begreifen.

Dieser normative Charakter der Theorie hat für viele empirisch for-
schende Soziologinnen einen abschreckenden Charakter. Dies nicht einmal 
vorrangig, so scheint es mir, weil die komplexe Bestimmung kommunika-
tiven Handelns für die Forschung schwer operationalisierbar ist.233 Viel-
mehr besteht ein allgemeines Misstrauen gegenüber explizit normativen 
Theoriemodellen,234 da man diesen unterstellt, sie würden verhindern, sich 

233	 Man findet gelegentlich Anwendungen, die nur sehr oberflächlich auf die »Theorie des 
kommunikativen Handelns« zurückgreifen und dabei die Intention verkehren: In Dis­
kussionsrunden wird untersucht, wer bereit war, sich von Argumenten überzeugen zu 
lassen, und wer auf seinen Ansichten beharrte. Erstere gelten als of fen für Argumente. 
Nach Habermas ließe sich ein evaluativer Maßstab natürlich nicht unabhängig von der 
Qualität der Argumente festlegen. Für diskursive Praktiken aufgeschlossen ist derjeni­
ge, der sich von guten Argumenten überzeugen lässt – und von schlechten nicht. Dazu 
müsste man allerdings zunächst die Qualität der Argumente evaluieren.

234	 Zugleich werden implizit normative Orientierungen heutzutage häufig den normativen 
Vorstellungen der untersuchten Forschungssubjekte entnommen, beispielsweise über 
den Import emischer Begrif flichkeiten mit implizit evaluativem Charakter. Dies könnte 
auch mit den bisweilen scharf vorgetragenen Kolonialismusvorwürfen gegenüber So­
zialwissenschaf tlerinnen zusammenhängen.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 254

unbefangen auf die Sache selbst einzulassen, und am Ende nur die eigenen 
normativen Vorgaben reifizieren. Dem steht als Argument entgegen, dass 
andernfalls zwar keine expliziten normativen Vorgaben reifiziert werden, al-
lerdings implizite, die sich auf diese Weise einer expliziten Kritik entziehen. 

Dennoch ist vermutlich aus beiden genannten Gründen die »Theorie des 
kommunikativen Handelns« in Deutschland weniger in der Soziologie re-
zipiert worden,235 sondern deutlich stärker in der Politikwissenschaft, der 
Rechtsphilosophie und der Ethik, wo normative Ansätze von Haus aus The-
ma sind.236 Ich möchte – aus der Warte der Argumentationstheorie und im 
Anschluss an Austin – die Unterscheidung in normative und deskriptive An-
sätze in Frage stellen. Zwar ist es auch innerhalb der Argumentationstheorie 
üblich, die verschiedenen Ansätze in normative und deskriptive einzuteilen 
(kritisch dazu Wohlrapp 2021 [2008], 495 ff.), aber diese Unterteilung wirkt 
künstlich und lässt sich überzeugender als ein Unterschied im jeweiligen 
Interessenschwerpunkt der Forscher (oder Theoretikerinnen) darstellen, als 
dass ein definierter Unterschied zwischen Theorien oder Schulen sich an die-
sem Gesichtspunkt festmachen ließe. 

c) Feldspezifische oder übergreifende Rationalität
Bei Toulmin haben wir gesehen, dass er sein Modell am juristischen Diskurs 
entwickelt und später auf andere Felder ausdehnt. Habermas, der daran in-
teressiert ist, mit seiner Theorie allgemeine Rationalitätsstandards aufzu-
decken, die nicht in eine Vielfalt von feldspezifischen Rationalitäten mit je 
eigenen Standards zerfallen, sieht bei Toulmin eine Doppeldeutigkeit der 
Argumentation, da dieser sein Programm »in der Weise aus[führt], daß er 
aus den feldabhängigen Argumentationsweisen stets dasselbe Argumenta-
tionsschema herauspräpariert« (Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 59). Deshalb 

235	 Einen neuen Versuch, die »Theorie des kommunikativen Handelns« explizit für die So­
ziologie fruchtbar zu machen, unternimmt Fabian Anicker (2019), allerdings – soweit ich 
sehen kann – unter Elimination der normativen Implikationen.

236	 Eine Zeitlang gab es auch Versuche, die »Theorie des kommunikativen Handelns« in der 
Pädagogik und Sozialpädagogik zu rezipieren, was aber am metatheoretischen Charak­
ter der Diskurstheorie scheitert, für die Sozialisation zwar einen elementaren Baustein 
als Fundament der Lebenswelt darstellt, die pädagogisches Handeln aber nicht als ratio­
nales zu fassen vermag, da es weder mit therapeutischer Kritik zusammenfällt noch als 
praktischer Diskurs sich begreifen lässt. Pädagogische Praxis bleibt unweigerlich an die 
Lebenswelt zurückgebunden (vgl. Kelle 1992; Rahmstorf 1997).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2556 — Argumentationstheorie

könnten die fünf von Toulmin herausgearbeiteten Argumentationsfelder als 
»institutionelle Ausdifferenzierung eines allgemeinen konzeptuellen Rah-
mens für Argumentationen« (ebd.) verstanden werden, also als universalis-
tische Konzeption. Habermas merkt an, dass dem eine explizit antiuniversa-
listische Haltung entgegensteht, die Toulmin andernorts einnimmt. Dieser 
verortet das Universalistische in der formalen Struktur einer Argumentation, das 
Feldspezifische allerdings in den jeweils herausgebildeten Standards der Evalua-
tion (»criteria«) einer Argumentation. Man könnte also, salopp gesagt, mit 
Toulmin anhand universal gültiger formaler Kriterien feststellen, ob etwas 
ein Argument ist, aber nur feldabhängig beurteilen, ob es ein gutes (oder an-
gemessenes) Argument ist. 

Habermas kommt genau auf diesen Punkt zurück, wenn er sich mit Toul-
mins Konzept des »Standpunktes der Unparteilichkeit« auseinandersetzt 
und feststellt: »Diese Unparteilichkeit lässt sich am Aufbau der verwendeten 
Argumente nicht ablesen, sondern nur anhand der Bedingungen der diskur-
siven Einlösung von Geltungsansprüchen klären« (ebd. 61). Diese »Bedingun-
gen der diskursiven Einlösung von Geltungsansprüchen« sind die Standards, 
von denen Toulmin spricht, die sich nur aus dem Ziel der jeweiligen Unter-
nehmung ergeben. Toulmin vermittelt in seinem Ansatz zwischen Relativis-
mus und Universalismus:

»Wenn wir Kategorialausdrücke wie Wissenschaft und Recht verwenden, so meinen 
wir damit weder die zeitlose Verfolgung abstrakter Ideale, die unabhängig von unse-
rem sich wandelnden Verständnis der jeweiligen Bedürfnisse und Probleme der Men-
schen zu definieren wären, noch auch das, was die Menschen in irgendeinem Milieu 
zufällig ›Wissenschaft‹ oder ›Recht‹ nennen. Vielmehr arbeiten wir mit bestimmten 
allgemeinen, ›offenen‹ und historisch wandelbaren Vorstellungen davon, was wissen-
schaftliche und juristische Unternehmungen leisten sollen.« (Toulmin 1978 [engl. 1972], 
575 f.; Hervorhebung im Original)

Habermas erkennt diese Orientierung am Ziel der jeweiligen Institutionen 
– an dem, was diese »leisten sollen« – an und teilt auch die Intention Toulmins, 
diese Standards nicht a priori festzulegen, sondern aus der Entwicklungs-
geschichte der Institutionen heraus zu rekonstruieren. Problematisch ist für 
Habermas allerdings die Einteilung in fünf grundlegende Felder mit je eige-
nen Standards oder Evaluationskriterien, da Toulmin hier »konventionelle, 
von Handlungskontexten abhängige Ansprüche nicht deutlich von universel-

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 256

len Geltungsansprüchen trennt« (Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 62). Er schlägt 
daher vor, die Theorie Toulmins in der Form weiterzuentwickeln, dass die 
Geltungsansprüche sich nicht nach historisch herausgebildeten Institutionen 
ausrichten, sondern nach den ihnen zugrundeliegenden, so Habermas, uni-
versellen Geltungsansprüchen, die sich aus den vier möglichen Weltbezügen 
ergeben: Wahrheit, Richtigkeit, Wahrhaftigkeit und Verständlichkeit (bzw. 
Wohlgeformtheit) (vgl. Abb. 15). Diese beziehen sich auf die physische Welt, die 
soziale Welt, die subjektive Welt oder wie das letzte Kriterium auf die Kommu-
nikation selbst. 

Es kann hier nicht darum gehen, die Weltentheorie, die Habermas von 
Popper adaptiert und modifiziert, ausführlich zu referieren oder gar einer 
kritischen Analyse zu unterziehen. Beides ist bereits in vielfältiger Weise ge-
schehen. So verteidigt Goodnight (1993) beispielsweise Toulmins Feldtheorie 
gegen Habermas’ Einteilung. 

Abb. 15: Das universalpragmatische Sprachmodell nach Habermas

Habermas legt dabei ein zweidimensionales Schema zugrunde, einerseits 
die vier Weltbezüge, andererseits die beiden Formen instrumentellen und 
kommunikativen Interagierens (siehe Abb. 16). Der instrumentelle Umgang 
mit Anderen heißt »strategisch«, er behandelt andere Menschen nicht wie 
Subjekte, die selbst in eine sprachliche Interaktion eintreten, sondern wie 
Objekte.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2576 — Argumentationstheorie

Abb. 16: Handlungstypen nach Habermas

Interessant ist an dieser Stelle die Einordnung, die Habermas für das juristi-
sche Feld vornimmt, welches ja den Ausgangspunkt für die Argumentations-
theorie Toulmins und auch für die Nouvelle Rhétorique darstellt:

»Die Argumentation vor Gericht unterscheidet sich (wie andere Arten juristischer Dis-
kussion, z.B. richterliche Beratungen, dogmatische Erörterungen, Gesetzeskommenta-
re usw.) von allgemeinen praktischen Diskursen durch die Bindung ans geltende Recht, 
auch durch spezielle Beschränkungen einer Prozessordnung, die dem Erfordernis 
einer autorisierten Entscheidung und der Erfolgsorientierung der streitenden Parteien 
Rechnung tragen.« (Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 61 f.) 237

237	 Von Habermas‘ Argumentation etwas abweichend, argumentiert Knoblauch, ganz 
grundsätzlich gegen die Verallgemeinerung institutionalisierter Argumentation, wie 
jener im Gerichtssaal (aber auch im wissenschaf tlichen Seminar und im Parlament), weil 
in diesen »der Prozess der argumentativen Kommunikation ganz gezielt geregelt wird 
(und von Neophyten entsprechend erlernt werden muss). […] In all diesen Situationen 
ist das ›Problem‹, das Thema des Gesprächs, schon gestellt; selbst die Verfahren des Ge­
sprächs sind institutionell geregelt, Opponenten und Koalitionen stehen durch Rollen­
zuschreibungen meist schon vorab fest, zuweilen sind hitzige Kontroversen eingeplant, 
die von dafür vorgesehenen Diskussionsleitern, die über ein mehr oder weniger großes 
Sanktionspotential verfügen, gezügelt oder in Szene gesetzt werden.« (Knoblauch 2009, 
152). Aus seiner Sicht ist es »mehr als fraglich, ob diese speziell und mit hohem institu­
tionellen Aufwand geregelten Kommunikationsformen als Grundmuster für weniger 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 258

In einer Fußnote weist Habermas darauf hin, dass diese Tatsache ihn zu-
nächst »dazu bewogen [habe], Gerichtsverhandlungen als strategisches Han-
deln zu konzipieren«. Robert Alexy (1978) habe ihn unterdessen überzeugt, so 
fährt er fort, »dass juristische Argumentationen in all ihren institutionellen 
Ausprägungen als Sonderfall praktischer Diskurse begriffen werden müs-
sen.« (Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 62) 

Da strategisches vs. kommunikatives Handeln die zentrale grundbegriff-
liche Unterscheidung von Habermas’ Theoriegebäude darstellt, muss man 
sich fragen, was diese konzeptuelle Verschiebung der Einordnung des Rechts-
systems bedeutet. Sie ist insbesondere für die Einordnung der Diskurse auf 
den Diskussionsseiten der Wikipedia relevant und wird daher am Ende der 
Arbeit noch einmal erörtert (siehe S. S. 293).

Übereinstimmung mit Toulmin findet sich bei Habermas in der Feststel-
lung, dass sich die unparteiische Beurteilung einer Argumentation (falls es 
so etwas gibt) nur aus der Teilnehmerperspektive vornehmen lässt, dass es 
hier also keine Außenperspektive gibt, im Sinne einer freischwebenden In-
tellektuellen oder im Sinne einer analytischen Beobachterperspektive, die es 
vermag, aufgrund von formalen Kriterien nach Typen, Gattungen oder Stan-
dards der Wohlgeformtheit, Kohärenz und Konsistenz ein vernünftiges Ar-
gument von einem unvernünftigen zu unterscheiden. Dies gelingt nur dem-
jenigen, der sich auf die Inhalte der Argumentation selbst einlässt.

Ein weiterer Punkt, den ich bei Toulmin dargestellt hatte, ist die Ein-
schätzung von Argumentationen als gut, weil sie sich bewähren, das heißt 
sich faktisch bewähren, oder weil sie sich in Folge einer begründeten Bewertung 
bewähren. Habermas nimmt zu dieser Frage in seinen »Entgegnungen« von 
1986 direkt Stellung: 

»Ich verstehe die Diskurstheorie der Wahrheit so, daß sie den diskursiv erzielten 
Konsens nicht (wie einige meiner früheren Formulierungen besagen) als Wahrheits-
kriterium auszeichnen soll; vielmehr soll sie anhand der diskursiven Einlösung von 
Geltungsansprüchen den Sinn jenes Momentes von Unbedingtheit erklären, das wir 
intuitiv mit dem Begriff Wahrheit verbinden.« (Habermas 1986, 352) 

geregelte Kommunikationsprozesse angesehen werden können« (ebd. 210). Insofern 
Habermas’ Theorie wohl auf die Analyse institutionalisierter Diskurse und weniger auf 
die von Alltagskommunikation zielt, trif f t diese Kritik nicht die »Theorie des kommuni­
kativen Handelns«. In dieser nimmt Habermas (zunächst) gerade die Argumentationen 
im Gerichtssaal vom kommunikativen Handeln aus.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2596 — Argumentationstheorie

Er zitiert an dieser Stelle Albrecht Wellmer mit der Formulierung: 

»Zur Idee der Wahrheit gehört, daß es gegen das, was wir jetzt als wahr einsehen, 
auch in Zukunft keine triftigen Gegenargumente geben wird […]. In diesem Sinn läßt 
sich leicht zugestehen, daß die Unterstellung einer ›idealen Sprechsituation‹ ebenso 
wie die Antizipation eines infiniten Konsenses in jedem (tatsächlich) diskursiv herbei-
geführten Konsens wirksam ist.« (Wellmer zitiert nach ebd.)

Die interessante Sequenz in diesem Satz ist die Frage nach der Wirksamkeit. 
Wirksam im Sinne von »voll umfänglich wirksam«? Das kann nicht gemeint 
sein, denn dann wäre jeder tatsächlich diskursiv herbeigeführte Konsens 
auch ein rationaler. Hier muss also von wirksam im Sinne von »mit wirksam« 
die Rede sein, sofern nicht mit dem Attribut »diskursiv herbeigeführt« all 
jene Konsense ausgeschlossen werden, die eben nicht dem Vorgriff auf eine 
ideale Sprechsituation entsprechen, also alle. Die Behauptung lautet deshalb 
vermutlich: Wir greifen in unserer Kommunikation mit anderen aufgrund 
der Präsuppositionen, die wir in der Kommunikation immer schon machen, 
auf besagte ideale Sprechsituation vor, und diese wirkt damit in die faktische 
Konsensbildung hinein, ohne dass der Konsens bereits vollständig auf der 
Basis einer solchen zustande gekommen wäre.

Damit wird Toulmins Doppeldeutigkeit, dass Argumente sich behaupten 
müssen, um zu gelten, und zwar zugleich faktisch und rational bzw. faktisch, 
weil sie rational sind, weder überwunden noch nach einer Seite aufgelöst. 
Dies ist auch wohl gar nicht möglich, weil der »Gerichtshof der Vernunft« 
(Kant) sowohl tatsächlich tagen muss (weil er ein Gerichtshof ist) als auch ver-
nünftig sein muss (weil er ohne Kriterien, nach denen er entscheidet, kein 
Gerichtshof wäre), als auch erst in (unbestimmter) Zukunft tagen kann (weil 
Gerichte immer nach der Tat tagen). Es ist also eher Habermas’ Verdienst, 
die Idee dieses Gerichtshofes als ideale Sprechsituation sprachphilosophisch 
gewendet, konkret unter Berücksichtigung einer Vielzahl wissenschaftli-
cher und philosophischer Erkenntnisse ausformuliert und in ein komplexes 
System integriert zu haben, als dass er eine bündige Lösung auf der Ebene 
dieser Fragestellung präsentieren könnte. So bleibt denn nicht nur die von 
ihm zitierte Passage Wellmers – im Vergleich zu den sonst sehr scharf und 
entlang kategorischer Unterscheidungslinien gezogenen Begründungen –
ungewöhnlich opak, auch das darauffolgende Fazit ist eher austarierend als 
kategorisch formuliert: »Die Theorie des kommunikativen Handelns verhält 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 260

sich abwiegelnd zu überzogenen transzendentalen Begründungsforderun-
gen; andererseits übernimmt sie gegenüber den schmächtigen Prämissen 
des Empirismus die Rolle des Aufwieglers.« (Habermas 1986, 353)

Einen dialektischen Vernunftbegriff, der auf die vernünftige Einrichtung 
des Ganzen zielt, wie ihn Adorno vor Augen hatte (siehe S.  224) und den 
Schnädelbach gegen den formalistischen Rationalitätsbegriff des Diskurses 
noch verteidigen möchte, hält Habermas ohnehin für nicht mehr zu ret-
ten. Er gilt ihm als »bewusstseinsphilosophisch«, also vor die Erkenntnisse 
Wittgensteins und die Konsequenzen, die in der Sprechakt- und Argumen-
tationstheorie daraus gezogen wurden, also vor die pragmatische Wende zu-
rückgehend. Dennoch kann man vielleicht sagen, dass auch in  Habermas' 
diskurstheoretisch gewendetem Rationalitätskonzept noch ein vages, sub-
jektiviertes, Glücksversprechen steckt: Wer strategisch handelt, kann verlie-
ren; wer kommunikativ handelt, kann lediglich scheitern.

d) Perelman und Olbrechts-Tyteca: »auditoire universel«
Wir haben im Kapitel über die Nouvelle Rhétorique gesehen, wie der Hörer 
und die Verallgemeinerung des Hörers im Schema des »auditoire universel« 
durch den logischen Mechanismus der »adaptation à l’auditoire« einen er-
kenntnistheoretischen Status bekommt. Diese nicht psychologisch, sondern 
logisch zu verstehende Anpassung oder »adaptation«, die eben vor allem 
›Ausrichtung auf‹ meint, nimmt die Hörerin als wesentliches Moment in 
die Theorie hinein. Insofern in der Argumentation das Fragliche nur durch 
Geltendes in Geltendes überführt werden kann, steht die Hörerin, die wir in 
einer anderen Theoriesprache als ›Adressatin‹ bezeichnen würden, stellver-
tretend für den Wissenshintergrund des Publikums, an das sich eine Argu-
mentation richtet. Damit erkennen wir auch die Bedeutung des »auditoire 
universel« für den Anschluss der Argumentationstheorie an die Rationali-
tätstheorie, denn nur wenn sich ein Argument an alle Menschen richtet, be-
kommt es jene universell gültige Kraft, die der Vernunft oder Rationalität 
zugesprochen wird, solange wir davon ausgehen, dass es Vernunft genauso 
wenig im Plural gibt wie die Wirklichkeit, also weder ›alternative Vernünfte‹ 
noch ›alternative Wirklichkeiten‹ zur Verfügung stehen. 

Das »auditoire universel« hat also durchaus strukturanaloge Züge zum 
Konzept der idealen Sprechsituation bei Jürgen Habermas, auch wenn die 
Konzeption als Hörerschaft in eine ganz andere Richtung zu weisen scheint. 
Ein Problem dieses Konzeptes ist, wie bereits erwähnt, die asymmetrische 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2616 — Argumentationstheorie

Rollenverteilung. Das Publikum ist in der Rolle des Hörers passiv gedacht, 
also nicht widerständig und widersprechend, bestenfalls kritisch prüfend. 
Das von Toulmin hervorgehobene Moment, dass ein Argument sich bewäh-
ren muss, dass es der Kritik standhalten muss, scheint in dialogischen Kons-
truktionen besser aufgehoben, obschon sich ein universelles Publikum in der 
Vorstellungswelt der einzelnen Sprecherin wohl einfacher imaginieren lässt 
als eine universelle Kritik oder ein universell formulierter, das heißt von je-
dem Einzelnen zum Ausdruck gebrachter Widerspruch.

Habermas modifiziert daher Perelmans Konzept mit Hilfe von Meads 
Idee des allgemeinen Anderen, sodass aus dem universellen Publikum die 
universelle Kommunikationsgemeinschaft wird. Wir haben im Schema zu Ha-
bermas’ Theorie gesehen, dass er mit der Auszeichnung dieser universellen 
Kommunikationsgemeinschaft als ideale Sprechsituation die Ebene des 
Prozesses einer Argumentation anspricht, die mit der pragmatischen, also 
der Handlungsebene des kommunikativen Handelns zusammenfällt (sie-
he S.  266 Abb. 17). Auf diesem theoretischen Niveau wiederholt Habermas 
auch die doppelte Fundamentierung des Diskurses als ideale Konstruktion 
und faktische Veranstaltung, die bereits in Toulmins Formulierung zum Aus-
druck kommt, dass Argumente der Kritik standhalten müssen:

»Wohl kann Ego die Einstellung von Alter, die dieser in der Rolle eines Argumenta-
tionsteilnehmers ihm gegenüber einnimmt, antizipieren; dadurch gewinnt der kom-
munikativ Handelnde, wie wir gesehen haben, ein reflektiertes Verhältnis zu sich. Ego 
kann sogar versuchen, sich den Ablauf einer moralischen Argumentation im Kreise der 
jeweils Betroffenen vorzustellen – aber deren Resultat vermag er nicht mit Sicherheit 
vorauszusehen. Der Entwurf einer idealen Kommunikationsgemeinschaft dient deshalb 
als Leitfaden für die Einrichtung von Diskursen, die tatsächlich durchgeführt werden 
müssen und nicht durch monologisierte Scheindialoge ersetzt werden können.« 
(Habermas 1988a [1981], Bd. 2, 145; Hervorhebungen im Original)

e) Austin: Effekte als strategisch verfolgte Ziele?
In Bezug auf die Sprechakttheorie ist es Habermas’ Absicht, »Austins Unter-
scheidung zwischen illokutionären und perlokutionären Akten für die Ab-
grenzung verständigungsorientierter von erfolgsorientierten Handlungen 
fruchtbar [zu] machen« (ebd. Bd. 1, 377). Bei näherer Betrachtung der Aus-
führungen zu diesem Punkt muss man feststellen, dass Habermas versucht, 
das verständigungsorientierte Handeln mit den Illokutionen und das strate-

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 262

gische mit den Perlokutionen zu identifizieren. Was auf den ersten Blick wie 
eine genial einfache Adaption von Austins Sprechakttheorie für die Absicht 
der »Theorie des kommunikativen Handelns« wirkt, um den Begriff des kom-
munikativen Handelns trennscharf von jenem des strategischen Handelns 
abzugrenzen, ohne dies in einer psychologistischen, intentionalistischen 
oder gar plump normativen Weise zu bewerkstelligen, stiftet auf den zweiten 
Blick Verwirrung. In Folge der Verknüpfung von Perlokutionen mit strategi-
schem Handeln muss Habermas unterstellen, dass diese nicht offen geäußert 
werden:

»Ein teleologisch handelnder Sprecher muss sein illokutionäres Ziel, daß der Hörer 
das Gesagte versteht und die mit der Annahme des Sprechaktangebots verbundene 
Verpflichtung eingeht, erreichen, ohne daß er sein perlokutionäres Ziel verrät. Dieser 
Vorbehalt verleiht Perlokutionen den eigentümlich asymmetrischen Charakter von 
verdeckt strategischen Handlungen.« (Ebd. 395) 

Irritierend ist dabei, dass Habermas die Verwendung von perlokutionären 
Effekten für strategische Ziele nicht als Spezialfall der Perlokution konstru-
iert, sondern als der Logik der Perlokution inhärent:

»Perlokutionäre Effekte können mit Hilfe von Sprechhandlungen nur dann erzielt 
werden, wenn diese als Mittel in teleologische, am Erfolg orientierte Handlungen ein-
bezogen werden. Perlokutionäre Effekte sind ein Anzeichen für die Integration von 
Sprechhandlungen in Zusammenhänge strategischer Interaktion.« (Ebd. 393 f.) 

Erinnern wir uns an die Beispiele, die Austin selbst gegeben hat: »jemanden 
tadeln« (oder loben) ist eine Illokution, »jemanden aufmuntern« kann nur als 
Perlokution verstanden werden. Als Diskriminierungskriterium gilt hier die 
einfache Regel, die auch Habermas an dieser Stelle erwähnt: indem verweist 
auf eine Illokution, dadurch dass auf eine Perlokution. (siehe S. 241) Im Bei-
spiel können wir sagen: »Ich habe ihn gelobt, indem ich ihm gesagt habe, wie 
gut sein Vortrag war«, oder: »Dadurch, dass wir ihn alle gelobt haben, haben 
wir ihn etwas aufgemuntert«. Es ist nicht ersichtlich, weshalb die zweite Aus-
sage im Gegensatz zur ersten strategisch sein sollte und dabei auch noch die 
Intention (den anderen aufzumuntern) verdeckt auftreten sollte.

Habermas problematisiert an Austins Ansatz, dass dieser die Illokutionen 
an gesellschaftliche Institutionen binde – analog zu seiner Kritik an Toulmin. 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2636 — Argumentationstheorie

Die Verknüpfung kategorialer Unterscheidungen an gesellschaftlich-histo-
risch kontingente Institutionen ist für eine universalistische Theorie prob-
lematisch. Aber in diesem Fall scheint die universalistische Reformulierung 
nicht so recht zu gelingen. Habermas unterstellt Austin offensichtlich einen 
engen soziologischen Institutionsbegriff, wenn er meint, diese Verknüpfung 
gelte nur für Ernennungen, Taufen, Eheschließungen und so weiter. Die Bei-
spiele, die Austin selbst wählt, zeigen aber, dass dieser wohl auch Grüßen, 
Tadeln, Loben und so weiter als gesellschaftlich etablierte Institutionen an-
sieht. Noch schwieriger werden aber Habermas’ Bemühungen, wenn er ver-
sucht, die Differenz nicht als analytische Unterscheidung in ein und demsel-
ben Sprechakt zu betrachten, sondern als empirische Differenz verstanden 
wissen will, anhand derer man strategische und kommunikative Sprechak-
te eindeutig trennen könne. Damit scheint er eher Searles Umdeutung von 
Austins Theorie zu folgen, deren Problematik ich oben aufgezeigt habe (siehe  
S. 244). Die analytische Trennung zwischen Aussagen (Propositionen), Wir-
kungen und Effekten innerhalb eines jeden Sprechaktes verschwimmt zur 
Unterscheidung verschiedener Sprechakttypen, konstativen und performa-
tiven, die Austin aus gutem Grund verworfen hatte Die Schwierigkeiten, die 
sich durch Habermas’ Neuinterpretation von Austins Theorie ergeben, sind 
vielfach thematisiert und kritisiert worden, so von Ernst Tugendhat (1985), 
Jeffrey Alexander (1986), Günter Dux (1986) und anderen, was Habermas letzt-
lich dazu bewogen hat, seine Terminologie zu revidieren, ohne sie jedoch 
vollständig auf Austins Lesart zurückzuführen. Er sieht sich genötigt, 

»innerhalb der Klasse der perlokutionären Effekte eine Unterscheidung vorzunehmen: 
zwischen Effekten, die sich im Zuge der interaktionsfolgenrelevanten Verbindlichkei-
ten aus dem semantischen Gehalt des Gesagten ergeben, und solchen Effekten, die 
sich unabhängig von grammatisch geregelten Zusammenhängen kontingent einstel-
len. Korrigieren möchte ich den Fehler, diese bedeutungstheoretische Unterscheidung 
mit der handlungstheoretischen Unterscheidung zwischen strategisch und nicht stra-
tegisch bezweckten perlokutionären Effekten gleichgesetzt zu haben.« 
(Habermas 1986, 363)

Ohne weitere Begründung betont er im Folgenden, »dass die Unterscheidung 
zwischen kommunikativem und strategischem Handeln von dieser Revision 
nicht betroffen wird.« (Ebd.) Damit liegen nunmehr zur Sprechakttheorie 
vier unterschiedliche Verwendungen der Begriffe ›lokutionär‹, ›illokutionär‹ 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 264

und ›perlokutionär‹ vor, Austins ursprüngliche, diejenige vom späteren Se-
arle, die Verwendung in der »Theorie des kommunikativen Handelns« und 
die revidierte Version davon. Da im Übrigen auch mit der terminologischen 
Revision noch nicht alle Bedenken, wie sie beispielsweise von Jeffrey Alexan-
der geäußert wurden, aus dem Weg geräumt sind, scheint es angemessen, 
im Weiteren nicht nur die von Austin eingeführte Begrifflichkeit zu vermei-
den, sofern damit nicht Austins Theorie selbst gemeint ist, sondern auch die 
sprachtheoretische Grundlegung der Diskurstheorie weniger an Interak-
tionstypen als an Interaktionsregeln zu orientieren. Dies unternimmt Alexy, 
wenn er in der Replik auf Einwände zu seiner Diskurstheorie des Rechts zwi-
schen Erfolgsbedingungen und Spielbedingungen unterscheidet (Alexy 1991 
[1978] / siehe auch S. 317). Die Unterscheidung zwischen strategischem und 
kommunikativem Handeln wird damit nicht hinfällig, sie entspricht der Dif-
ferenz zwischen Erfolgsbedingungen und Spielbedingungen. Da der Ansatz 
von Alexy in Bezug auf die Wikipedia eher fruchtbar gemacht werden kann 
als jener von Habermas, widme ich Alexy ein eigenes Kapitel.

f) Geltungskriterien rationaler Argumentation. Zusammenfassung 
Wir haben gesehen, dass Toulmin eine doppeldeutige Formulierung verwen-
det, wenn er sagt, Argumente müssten der Kritik standhalten, weil unklar ist, 
ob er »faktisch standhalten« oder »aus guten Gründen standhalten« meint. 
Natürlich will Toulmin, dass Argumente aus Gründen der Kritik standhalten, 
vielleicht auch aus guten. Aber wir haben auch gesehen, dass das Kriterium, 
welches ein Argument als solches auszeichnet, ein anderes ist als jenes, was 
dieses als ein gutes ausweist. Habermas ersetzt diese zwei Ebenen, die for-
male, die eine Argumentation umschreibt, und die inhaltliche, welche die 
Standards oder »criteria« guter Argumentation festhält, durch drei Ebenen, 
die er mit Aristoteles als Logik, Dialektik und Rhetorik bezeichnet (siehe 
S.  219) und zugleich den Ebenen der Logik, Semantik und Pragmatik zu-
schreibt. Die logische Ebene ist jene, die wir als die Ebene des Arguments 
kennen, an der üblicherweise die Gültigkeit von Argumenten festgemacht 
wird. Habermas bezeichnet sie als Ebene des Produktes. Als zweite Ebene ist 
für Habermas die Pragmatik, also die Handlungsebene, relevant, jene Ebene 
der Interaktion zwischen Subjekten, die erst mit der Sprechakttheorie Aus-
tins kommunikationstheoretisch systematisch beschrieben wird. Habermas 
bezeichnet diese als die Ebene der Prozedur. In der Sprachphilosophie ge-
winnen wir die Semantik, die Lehre der Bedeutung von Aussagen, als episte-

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2656 — Argumentationstheorie

mologisch relevante Ebene hinzu, die Habermas als die Ebene des Prozesses 
bezeichnet. Es ist die Ebene des Diskurses, der nach semantischen Regeln 
erfolgt, die auf das jeweilige Feld verweisen. Im folgenden Schaubild sind die 
von Habermas beschriebenen Ebenen und ihre Bezüge übersichtlich darge-
stellt. Dabei ist zu betonen, dass Habermas das Auseinanderziehen der drei 
analytischen Ebenen nicht für möglich hält.238 Insbesondere verweist die 
ideale Sprechsituation auf die Pragmatik einer handlungsentlasteten und 
von Machtbeziehungen befreiten Interaktion. Das eine lässt sich ohne das 
andere nicht denken.

238	 »Interessanterweise zeigt sich jedoch bei dem Versuch, die entsprechenden argumen­
tationstheoretischen Grundbegrif fe zu analysieren, […] daß sich die Trennung der drei 
analytischen Ebenen nicht aufrechterhalten läßt.« (Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 50)

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 266

HH
iiss

ttoo
rrii

sscc
hhee

  
DD

iiss
zzii

ppll
iinn

eenn
((AA

rrii
sstt

oott
eell

eess
))

UU
mm

sscc
hhrr

eeii
bbuu

nngg
FFoo

rrmm
EEbb

eenn
ee

SSpp
eezz

iiff
iikk

ZZii
eell

Rh
et

or
ik

Pr
oz

es
s

Ko
m

m
un

ik
at

io
n

Se
m

an
ti

k
fr

ei
 v

on
 Z

w
an

g
 Z

us
ti

m
m

un
g 

ei
ne

s 
un

iv
er

sa
le

n 
Au

di
to

ri
um

s

D
ia

le
kt

ik
Pr

oz
ed

ur
 In

te
ra

kt
io

n
Pr

ag
m

at
ik

ha
nd

lu
ng

se
nt

la
st

et
 E

rz
ie

lu
ng

 e
in

es
 r

at
io

na
l 

m
ot

iv
ie

rt
en

 E
in

ve
rs

tä
nd

ni
ss

es

Lo
gi

k
Pr

od
uk

t
Ei

nl
ös

un
g 

vo
n 

G
el

tu
ng

sa
ns

pr
üc

he
n

Ar
gu

m
en

ta
ti

on
sl

og
ik

nu
r 

au
fg

ru
nd

 
in

tr
in

si
sc

he
r 

Ei
ge

ns
ch

af
te

n 
üb

er
ze

ug
en

de
 G

rü
nd

e

di
sk

ur
si

ve
 E

in
lö

su
ng

 e
in

es
 

G
el

tu
ng

sa
ns

pr
uc

hs

Abb. 17: Diagramm erstellt anhand Habermas (1988a [1981], Bd. 1, 47-50)

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2676 — Argumentationstheorie

Habermas erläutert die Zusammenhänge mit folgenden Formulierungen:

—	 Prozess
»Als Prozess betrachtet, handelt es sich um eine unwahrscheinliche, weil idealen Be-
dingungen hinreichend angenäherte Form der Kommunikation. In dieser Hinsicht habe 
ich versucht, die allgemeinen kommunikativen Voraussetzungen der Argumentation 
als Bestimmungen einer idealen Sprechsituation anzugeben. […] Unter diesem Aspekt 
kann die Argumentation als eine reflexiv gewendete Fortsetzung verständigungsorien-
tierten Handelns mit anderen Mitteln begriffen werden.« 
(Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 47; Hervorhebung im Original)

—	 Prozedur
»Sobald man die Argumentation, zweitens, als Prozedur betrachtet, handelt es sich um 
eine speziell geregelte Form der Interaktion. Und zwar wird der diskursive Verständi-
gungsprozeß in der Form einer kooperativen Arbeitsteilung zwischen Proponenten und 
Opponenten derart normiert, daß die Beteiligten
—	 einen problematisch gewordenen Geltungsanspruch thematisieren und,
—	 von Handlungs- und Erfahrungsdruck entlastet, in hypothetischer Einstellung
—	 mit Gründen und nur mit Gründen prüfen, ob der vom Proponenten verteidigte 
Anspruch zu Recht besteht oder nicht.« (Ebd. 48; Hervorhebung im Original)

—	 Produkt
»Schließlich läßt sich die Argumentation unter einem dritten Gesichtspunkt betrach-
ten: sie ist darauf angelegt, triftige, aufgrund intrinsischer Eigenschaften überzeugen-
de, Argumente, mit denen Geltungsansprüche eingelöst oder zurückgewiesen werden 
können, zu produzieren.« (Ebd.)

Was ist jetzt aber mit dieser Ausdifferenzierung gewonnen? Wir können 
nunmehr sagen, dass an der Stelle, an der bei Toulmin Argumente der Kri-
tik standhalten müssen (sowohl im Sinne einer faktischen Kritik als auch in 
dem Sinn, dass diese faktische Kritik argumentativ begründet ist), in Haber-
mas’ Modell nicht nur die Argumente auf der logischen Ebene der Einlösung von 
Geltungsansprüchen stimmen müssen, sondern ebenso auf der pragmatischen 
Ebene die Interaktion frei von Machtbeziehungen sein muss und auf der kom-
munikativen Ebene die diskursiven Bedingungen einer idealen Sprechsituation 
gegeben sein müssen. Erst der Bezug auf diese drei Ebenen macht aus dem 
faktischen Konsens einen begründeten, wenn auch – insbesondere auf der 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 268

pragmatischen und der kommunikativen Ebene – dieser Bezug als idealer 
Vorgriff gedacht ist und es nicht darum geht, ihn zum Beispiel im Zuge einer 
empirischen Forschung bereits als realisiert aufzuspüren. Wie sich Haber-
mas diesen Zusammenhang denkt, möchte ich hier in seinen eigenen Worten 
ausdrücken:

»Faktisch trauen wir uns jederzeit zu, einen vernünftigen Konsensus von einem 
trügerischen zu unterscheiden. Sonst könnten wir jenen metakommunikativ immer 
schon akzeptierten Sinn von Rede, d.h. den vernünftigen Charakter der Rede, nicht 
stillschweigend voraussetzen, ohne den umgangssprachliche Kommunikation sinnlos 
wäre. Dieses Phänomen ist erklärungsbedürftig. Ich möchte es damit erklären, dass Ar-
gumentationsteilnehmer gemeinsam so etwas wie eine ideale Sprechsituation unter-
stellen. Die ideale Sprechsituation soll dadurch bestimmt sein, dass jeder Konsens, der 
unter ihren Bedingungen erzielt werden kann, per se als vernünftiger Konsens gelten 
darf. Meine These heißt: Der Vorgriff auf eine ideale Sprechsituation gibt allein Gewähr 
dafür, dass wir mit einem faktisch erzielten Konsensus den Anspruch des vernünftigen 
Konsenses verbinden dürfen; zugleich ist dieser Vorgriff ein kritischer Maßstab, an 
dem jeder faktisch erzielte Konsensus auch in Frage gestellt und daraufhin überprüft 
werden kann, ob er ein zureichender Indikator für wirkliche Verständigung ist. Die 
Konsenstheorie der Wahrheit ist, wie mir scheint, anderen Wahrheitstheorien überle-
gen; aber auch sie kann aus der zirkulären Bewegung der Argumente nur ausbrechen, 
wenn wir damit rechnen, dass wir in jedem Diskurs genötigt sind, wechselseitig eine 
ideale Sprechsituation zu unterstellen. Es ist offensichtlich, dass diese oder eine ähn-
liche Antizipation nötig ist, um der Konsequenz zu entgehen, die diskursive Einlösung 
eines Geltungsanspruchs von einem kontingenterweise erzielten Konsens abhängig zu 
machen […].« (Habermas 1995a [1970/71], 118 f.)

Zusammenfassend lässt sich feststellen, dass für Habermas die Sprechakt-
theorie zwei verschiedene Bedeutungen hat: zum einen im Zusammenhang 
mit seiner Unterscheidung zwischen strategischem und kommunikativem 
Handeln (siehe Absatz e) S. 261). Hier scheint die trennscharfe Abgrenzung 
vor allem in einem nicht nur analytischen, sondern ontologischen Sinn pro-
blematisch. Zumindest ist sie nicht parallel zur analytischen Unterscheidung 
zwischen perlokutionären und illokutionären Sprechakten möglich. Auch 
seine Revision der Einordnung des juristischen Diskurses weist auf die näm-
liche Problematik.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2696 — Argumentationstheorie

Ein zweiter Punkt, an dem die Sprechakttheorie relevant wird, ist die Ver-
knüpfung mit der Wahrheitstheorie in Form der Unterscheidung zwischen 
Sätzen, Aussagen und Behauptungen. Darauf will ich im Folgenden noch 
kurz eingehen.

g) Satz, Behauptung, Aussage
Der Perspektivwechsel, der durch die Entwicklung der Argumentationstheorie 
ausgelöst wurde, löst einige Probleme, die sich aus einer monologisch verfass-
ten Aussagenlogik ergeben, die nur den Wahrheitstransfer einfacher Sätze 
begründen kann; ruft aber auch neue hervor. Zunächst verschiebt die Argu-
mentationstheorie die Wahrheitsfrage von der Wahrheit von Sätzen auf die 
Wahrheit von Behauptungen (Austin) oder Aussagen (Strawson). Der Unter-
schied zwischen Sätzen, Aussagen und Behauptungen besteht in ihrem Ver-
hältnis zu Sachverhalten oder dem, was wir Wirklichkeit nennen, einerseits 
und Sprechern andererseits. In jedem Fall handelt es sich um die sprachliche 
Wiedergabe von Sachverhalten. Wenn man an einer verschlossenen Gefängnis-
türe rüttelt, so ist die Tatsache, dass sie verschlossen ist, evident, man macht 
eine Evidenzerfahrung. Dieser Teil der Wirklichkeit ist für uns wirklich, auch 
ohne, dass wir uns sprachlich darüber verständigen, und diese Wirklichkeit 
ist für uns auch nicht vom Urteil anderer abhängig. Sie ist wirklich, aber nicht 
wahr. Wahrheit kann erst ein Satz, eine Aussage oder eine Behauptung über die 
Wirklichkeit für sich beanspruchen. Der Satz: »Diese Bäckerei ist geschlossen«, 
entfaltet seinen Sinn nur, insofern damit ein bestimmter Sachverhalt gemeint 
ist. Als Satz sagt er nichts darüber aus, ob nur die Türe verschlossen ist, ob die 
Bäckerei aufgrund angeschriebener Öffnungszeiten geschlossen scheint – die 
Türe aber womöglich noch offensteht – oder ob die Bäckerei wegen einer Inter-
vention des Gesundheitsamtes geschlossen wurde. Dies alles ergibt sich aus der 
Einbettung in einen Sprechakt. Den Sinn der Behauptung: »Diese Bäckerei ist 
geschlossen«, verstehen wir sofort, wenn wir gemeinsam mit der Sprecherin 
kurz nach 18 Uhr vor der geöffneten Ladentür einer Bäckerei stehen. Wenn wir 
die Behauptung, die von der Sprecherin aufgestellt wurde, anzweifeln, wenn 
wir also den Geltungsanspruch in Frage stellen, wissen wir auch sofort, wie 
wir ihn überprüfen können. Wir rufen nicht beim Gesundheitsamt an und wir 
überprüfen auch nicht das Türschloss, sondern schauen nach angeschriebenen 
Öffnungszeiten oder rufen dem Bäcker durch die offene Ladentüre zu: »Haben 
Sie noch offen?« Austin schlägt daher vor, dass nicht Sätze, sondern nur Be-
hauptungen wahrheitsfähig seien. Dann aber könnte es Wahrheit immer nur 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 270

in Bezug auf bestimmte, von konkreten Personen geäußerte Behauptungen 
geben. Wahrheitsansprüche sind jedoch mit einem Anspruch auf Gültigkeit 
unabhängig von einem einzelnen Sprechakt verbunden, das heißt mit einem 
Invarianzanspruch versehen, während Behauptungen immer nur Einzelepiso-
den sind. Diese Wahrheitsansprüche ergeben sich aus den Sachverhalten, auf 
die sich verschieden formulierte Behauptungen von verschiedenen Spreche-
rinnen zu verschiedenen Zeitpunkten beziehen.

Wie kann man nun aber diese Ebenen logisch vermitteln? Habermas 
schlägt im Anschluss an Strawson (1964) vor, »dass nicht Äußerungen, sondern 
Aussagen ›wahr‹ oder ›falsch‹ genannt werden dürfen. […] Wahr oder falsch 
nennen wir Aussagen mit Blick auf Sachverhalte, die darin wiedergegeben 
werden können.« (Habermas 1995b [1972], 128; Hervorhebung OR) Er formu-
liert den Zusammenhang wie folgt: »Wahrheit ist ein Geltungsanspruch, den 
wir mit Aussagen verbinden, indem wir sie behaupten.« (Ebd. 129) Der Gel-
tungsanspruch, der mit einer Behauptung erhoben wird, das heißt die Be-
hauptung als Sprechakt, kann nach dieser Lesart berechtigt oder unberech-
tigt sein, nicht aber wahr oder falsch, analog zum Geltungsanspruch anderer 
Sprechakte. Im Fall von Befehlen hängt die Berechtigung beispielsweise von 
meiner Stellung in der Hierarchie ab. Die Frage, die sich an diese sprach-
philosophische Grundlegung der Argumentationstheorie anschließt, ist die-
jenige nach den Prüfkriterien in Bezug auf Geltungsansprüche sogenannt 
konstativer Sprechakte, also Behauptungen. Sie sind, folgt man der Theorie 
von Habermas, grundsätzlich unterschiedlicher Natur, je nachdem, ob der 
behandelte Gegenstand zur äußeren Natur, zur inneren Natur, zur sozialen 
Welt oder zur Sprache selbst gehört. 

Damit legt Habermas eine übergreifende Theorie vor, die Behauptungen 
auf der Ebene der Handlungskoordination im Sinne erhobener Geltungs-
ansprüche den Befehlen, Versprechen, Wünschen und so weiter gleichstellt, um 
dann im nächsten Schritt die Bedingung der Einlösung solcher Geltungsan-
sprüche nach Gegenstandsbereichen zu differenzieren und – sofern solche 
Geltungsansprüche in Frage gestellt werden – verschiedenen Typen der Ar-
gumentation zuzuordnen, die wiederum zu verschiedenen Diskurstypen mit 
je eigenen Geltungskriterien führen können. 

In Bezug auf die Wikipedia ergibt sich die Frage, ob die Diskussionen auf 
den Diskussionsseiten in diesem Verständnis einem der Diskurstypen zu-
geordnet werden können oder ob es angemessener erscheint, im Sinne von 
Toulmins Feldern die Orientierung an der historisch-institutionell kontin-

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2716 — Argumentationstheorie

gent herausgebildeten Idee der ›Unternehmung Enzyklopädie‹ zu klassifi-
zieren. Auf diese Fragen werde ich im Anschluss an das Kapitel über Alexy 
wieder zurückkommen.

6.4	 WEITERENTWICKLUNGEN DER ARGUMENTATIONSTHEORIE

Bevor ich mich der Bedeutung der Argumentationstheorie für die Analyse der 
Wikipedia zuwende, möchte ich kurz auf drei Weiterentwicklungen der Ar-
gumentationstheorie seit den achtziger Jahren eingehen. 

Etwas willkürlich mag die Auswahl der drei Ansätze von van Eemeren und 
Grootendorst (Pragmadialektik), Lumer und Alexy erscheinen. Die Amster-
damer Pragmadialektik ist dabei die einzige populäre Weiterentwicklung der 
Argumentationstheorie, die auch als solche rezipiert wird. Van Eemeren und 
Grootendorst formulieren in ihrer gemeinsamen Dissertation »Speech Acts 
in Argumentative Discussions« (1982) dieses Programm, dem sie auch ihr ge-
samtes akademisches Leben widmen. Lumer entwickelt in seiner Dissertation 
(1986) »eine allgemeine Argumentationstheorie und – darauf aufbauend  – eine 
Reihe von speziellen Argumentationstheorien« (Lumer 1990, X; Hervorhebung im 
Original), woran er etliche Jahre gearbeitet hat. Er hat allerdings in der Folge 
seinen Schwerpunkt auf die Moralphilosophie verlegt. Ich widme ihm ein Ka-
pitel, weil er sich vor allem an zwei, nicht nur für meinen Kontext zentralen 
Problemstellungen abarbeitet: dem Verhältnis von normativen Ansätzen zu 
empirisch verfahrenden und dem Problem der Wahrheitskriterien. Lumers 
Ansatz bildet sodann die logische Überleitung zu einem Exkurs über Social 
Epistemology und Argumentationstheorie. Alexy bietet sicher keine Fortfüh-
rung der Argumentationstheorie, allenfalls eine eigene Variante der Diskurs-
theorie. Ich habe bereits im Kapitel zu Habermas ausgeführt, weshalb ich ihn 
dennoch in einem eigenen Kapitel behandle. Alexy hat seinen Ansatz, der sich 
auf den praktischen Diskurs beschränkt, von der Dissertation (1976) zur Habi-
litation (1984) weiter ausgebaut und auf die Rechtsdogmatik angewandt.

6.4.1	 Frans van Eemeren und Rob Grootendorst – Pragmadialektik

Die von den beiden Amsterdamern Frans van Eemeren und Rob Grooten
dorst entwickelte Pragmadialektik ist die wohl bedeutendste und am weites-
ten ausgearbeitete Argumentationstheorie, die derzeit gelehrt und diskutiert 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 272

wird. Gemeinsam promovieren sie Anfang der 1980er Jahre zum Thema »Re-
gels voor redelijke discussies« (»Regeln für vernünftige Diskussionen«; Über-
setzung OR). Sie verfassen zwei englischsprachige Handbücher zur Argu-
mentationstheorie (1986 und 2014), gründen das International Institute for 
Pragma-dialectics und das International Learned Institute of Argumentation 
Studies und geben mehrere Fachzeitschriften heraus. Mit dem ersten inter-
nationalen Kongress zur Argumentationstheorie 1986 setzen sie auch den 
Startschuss für einen regen internationalen Austausch und Diskussionszu-
sammenhang mit jährlichen Konferenzen, der einen Textoutput produziert, 
den Wohlrapp (2021 [2008], 49) auf 800 bis 1200 Seiten pro Jahr beziffert. 
Zentrale Werke der beiden werden in den 1990er Jahren ins Chinesische, 
Russische und Französische übersetzt, in den Nullerjahren auch ins Bulga-
rische und Italienische sowie 2015 ins Arabische. Es erstaunt daher, dass auf 
Deutsch nur zwei ältere Artikel verfügbar sind.

Es kann an dieser Stelle nicht darum gehen, das Amsterdamer Konzept, 
das sich stark auf Popper stützt (van Eemeren et al. 2014, 528), ausführlich dar-
zustellen. Ich konzentriere mich daher auf einige zentrale Aspekte. Bereits der 
englische Titel ihrer publizierten Dissertation – »Speech Acts in Argumentative 
Discussions« – verweist auf die herausragende Rolle der Sprechakttheorie für 
die Autoren. Sie reklamieren seinerzeit für sich, die Ersten zu sein, welche die 
Sprechakttheorie auf die Argumentationstheorie anwenden. Ihre Arbeit ent-
steht parallel zur der von Habermas, sodass beide sich nicht aufeinander bezie-
hen, sieht man davon ab, dass die Amsterdamer sich in einer langen Fußnote 
mit der idealen Sprechsituation bei Habermas und Alexy auseinandersetzen.

Zunächst aber zu den Spezifika des Amsterdamer Ansatzes. Den normati-
ven Aspekt ihrer Theorie formulieren van Eemeren und Grootendorst wie folgt:

»Hinter ›Speech Acts in Argumentative Discussions‹ steht die Absicht, einen Beitrag 
zur theoretischen Analyse der Argumentation durch die Formulierung eines Verhal-
tenskodexes für vernünftige Diskussionspartner zu leisten. Solch eine Analyse ist er-
forderlich, will man sich befähigen, die Vorschläge zur Verbesserung des mündlichen 
und schriftlichen Gedankenaustauschs, einem Gegenstand der sprachlichen Kommu-
nikation, begreiflich zu machen. Das von uns vorgeschlagene Modell ist nicht als bei-
spielhaft für reale Diskussionen gedacht. Wir versuchen Instrumente zu entwickeln, 
um diejenigen, die kritisch sein wollen, (auf systematische Weise) zu der Erkenntnis zu 
bringen, wonach in einer Diskussion oder in einem Gespräch zu suchen ist.« 
(van Eemeren 1987, 191 f.)

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2736 — Argumentationstheorie

Es handelt sich also um einen kritischen Maßstab. Allerdings scheint er deut-
lich stärker alltagspragmatisch orientiert zu sein als der quasitranszendenta-
le Vorgriff auf eine ideale Sprechsituation, den Habermas aus den Präsuppo-
sitionen der Sprecher ableitet. 

Die Amsterdamer geben vier analytische Zugänge zum Gegenstand an, 
die sie als »Funktionalisieren« (Zweckbestimmung der Argumentation), »Ex-
ternalisieren« (sprachlicher Ausdruck), »Sozialisierung« (Interaktion mit an-
deren) und »Dialektisieren« (Einbettung in Kontext) bezeichnen. Sie halten 
es für notwendig, eine Analyse gleichzeitig deskriptiv und normativ durch-
zuführen. Van Eemeren schreibt, »es müssen Normensysteme eingerichtet 
werden, die für verschiedene Diskurstypen relevant sind.« (Ebd. 193; Hervor-
hebung OR) Dabei handelt es sich nicht um Normensysteme, die universal-
pragmatisch bestimmt werden, sondern solche, welche einerseits von den an 
Diskussionen beteiligten Parteien anerkannt werden, die sich andererseits 
aber auch auf das Problem beziehen. Er bezeichnet diese Kriterien als »Pro-
blemgültigkeit« und »intersubjektive Gültigkeit« (ebd. 194). Der normative 
Aspekt der Regeln dient im Übrigen nicht nur der nachträglichen Analyse, 
sondern soll dazu verhelfen, Dispute zu lösen und Fehlschlüsse (»fallacies«) 
zu vermeiden (van Eemeren et al. 1984, 151). Die Amsterdamer gehen im 
Folgenden davon aus, dass die zugrundeliegenden dialektischen Regeln239 
für Diskussionen zwischen Protagonistinnen, die sich selbst als rationale 
Diskussionsteilnehmerinnen verstehen, unterstellt werden können. Sie be-
zeichnen dies als den »code of conduct for rational discussants«. Dieser Code 
bezieht sich auf die Handlungen der Sprecher, die sich ihm unterwerfen und 
insofern für ihre Handlungen verantwortlich sind. Es geht also um einen 
»code of speech acts in discussions« (ebd. 152). Es ist diese Stelle, an der die 
Sprechakttheorie im Amsterdamer Konzept zum Tragen kommt. Wir haben 
bei Habermas gesehen, dass die Sprechakttheorie für eine pragmatische Be-
stimmung des Diskurses zentral ist (siehe S. 264). Nur durch ein pragmati-
sches Verständnis der Argumentationen wird deutlich, dass die Diskurse real 
durchgeführt werden müssen und nicht – quasi gedankenexperimentell  – 
monologisch durch den reflektierenden Erkenntnistheoretiker oder die Phi-
losophin vorweggenommen werden können (vgl. zur Gegenposition Lumer, 
siehe S. 275).

239	 Hier liegt das aristotelische Dialektikverständnis zugrunde (siehe S. 224).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 274

Van Eemeren und Grootendorst identifizieren Argumentieren als eigenen 
Sprechakt. Demgegenüber ist Kopperschmidt der Auffassung, dass Argu-
mente keine eigenständigen Sprechakte darstellen240, während Wohlrapp 
und Lumer die Sprechakttheorie überhaupt für überflüssig halten241. Ande-
re Autoren bezeichnen Argumentationen wiederum als besonders komplexe 
Sprechakte (siehe S. 240).

Diese Diskussion lässt sich auflösen, wenn man auf das zweistufige Kon-
zept zurückkommt, das Austin in seiner »generellen Theorie« der Sprechakte 
formuliert. Analytisch kann jederzeit geklärt werden, dass ›Argumentieren‹ 
natürlich auch ein interaktiver Sprechakt ist, er reagiert auf die (meist impli-
zite) Forderung nach Gründen und lädt seinerseits zu weiteren Begründun-
gen ein, sofern kein Konsens zwischen den Interaktionsteilnehmern besteht. 
Semantisch ist der propositionale Gehalt einer Argumentation eine komplexe 
Konstruktion im Sinne des Toulmin-Schemas.

Die von den Amsterdamern aufgelisteten Diskursregeln242 ähneln in ge-
wisser Hinsicht der idealen Sprechsituation bei Habermas, auch wenn im 
Gegensatz zu Habermas’ Modell an zwei Punkten auf Normalität Bezug ge-
nommen wird (»ordinary language users« und »ordinary circumstances«). 
Insbesondere die normalen Umstände (»ordinary circumstances«) kommen bei 
Habermas nicht vor, da bei ihm die »Handlungsentlastung« und das »hypo-
thetische Behandeln von Problemen« zentrale Merkmale eines Diskurses 
sind, also eher Aspekte, die nicht gerade als der Normalfall einer Diskussion 

240	 »›Argumentieren‹ ist keine mit Behaupten, Fragen, Bestreiten etc. vergleichbare Sprech­
handlung, sondern meint eine strikt argumentationsabhängige Funktion, die alle 
Sprechhandlungen unter bestimmten Bedingungen übernehmen können. Insofern 
kann es weder argumentative noch ›konklusiver Sprechhandlungen‹ geben, es gibt nur 
Sprechhandlungen, die jeweils argumentative bzw. konklusive Funktionen kontextuell 
übernehmen.« (Kopperschmidt 2005 [2000], 59)

241	 Wohlrapp schreibt über Lumer: »Ebenso weist er zu Recht die Sprechakte (die von der 
Pragmadialektik als unverzichtbar für die Theoretisierung der Argumentation angese­
hen werden) als bloßen ›Ballast‹ zurück.« (Wohlrapp 2021 [2008], 53)

242	 »This means that we assume the discussants to be ordinary language users, in ordina­
ry circumstances, acting of their own volition and seriously, saying what they mean and 
regarding themselves as committed to what they say, understanding what is said and 
basing their judgement on it, permitted to adopt any point of view that they may wish to 
adopt, and to advance any information that they may consider relevant, saying nothing 
that they do not consider relevant, permitted to attack any statement that they consider 
worth criticing, and prepared to defend any statement of their own that may be criticized 
by other discussants.« (van Eemeren et. al. 1987, 152)

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2756 — Argumentationstheorie

betrachtet werden können. Dies ist aber weniger einer unterschiedlichen 
Präferenz der Autoren geschuldet als der Tatsache, dass die ideale Sprech-
situation bei Habermas auf Diskurse zielt, einem Spezialfall alltäglicher Argu-
mentation, während es van Eemeren und Grootendorst gerade darum geht, 
Alltagsargumentation zu untersuchen. Man kann diese Beziehung als Ergän-
zungsverhältnis beschreiben, ähnlich wie das Verhältnis zwischen Gerichts-
verhandlungen und rechtsphilosophischen Abhandlungen.

Die Autoren versuchen hier eine Zwischenperspektive zwischen einer 
reinen Produktorientierung (die sie Toulmin zuschreiben) und einer reinen 
Prozessorientierung (die sie Habermas zuschreiben) einzunehmen, indem 
sie den »language user« in den Mittelpunkt stellen. Wir haben oben gese-
hen, dass auch Habermas um eine solche Vermittlung bemüht ist, dies aber 
erst in der »Theorie des kommunikativen Handelns« auf den Punkt bringt, 
die zeitgleich mit der Dissertation der Amsterdamer veröffentlicht wird. In 
dem 2014 herausgegebenen »Handbook of Argumentation Theory« (dass sich 
gegenüber dem 1987 erschienenen im Umfang vervielfacht hat) konzedieren 
van Eemeren und Kollegen denn auch, dass Habermas’ ideale Sprechsitua-
tion denselben logischen Status einer kontrafaktischen Idealisierung hat, 
wie das »model of critical discussion«, einzig sei die Perspektive in diesem 
Modell nicht der Konsens, vielmehr sei dieser hier nur eine Durchgangsstufe: 
»Achieving consensus is in this process in each particular case just one of the 
necessary intermediate steps on the way to the next difference.« (van Eeme-
ren et al. 2014, 528 FN 18) Da aber in beiden Modellen von einem offenen, 
infiniten Prozess die Rede ist und Habermas keineswegs eine Utopie totaler 
Konsensualität als zu realisierendes Projekt anstrebt, kann man wohl sagen, 
dass dieser Unterschied eher rhetorischer Natur ist. Eine nähere Auseinan-
dersetzung mit Habermas’ Arbeit findet sich in dem knapp 1000-seitigen 
Handbuch allerdings ebenso wenig wie in dem 900-seitigen von van Eeme-
ren und Kollegen verfassten Werk »Reasonableness and Effectiveness in Ar-
gumentative Discourse« (2015).

6.4.2	 Christoph Lumer – Praktische Argumentationstheorie

Eine konzise und differenzierte Analyse der unterschiedlichen argumenta-
tionstheoretischen Ansätze legt Lumer (1990) mit seiner Dissertation vor. Er 
verfasst darüber hinaus in den Nullerjahren einige Beiträge zur Argumen-
tationstheorie (Lumer 2005; 2010; 2011) und einen Beitrag zur Ethik (Lumer 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 276

2000). Seinen argumentationstheoretischen Ansatz bezeichnet Lumer selbst 
als »Praktische Argumentationstheorie« (Lumer 1990).

Es mag an dieser Stelle dennoch überraschen, ausgerechnet Christoph 
Lumer ein Kapitel zur Weiterentwicklung der Argumentationstheorie zu 
widmen. Er gehört nicht zum Kanon der Argumentationstheorie.243 Ich wäh-
le Lumer an dieser Stelle aus systematischen Gründen, da er sich in seiner 
Dissertation differenziert mit der Argumentationstheorie auseinandersetzt 
und zugleich eine erkenntnistheoretische Brücke zur Social Epistemology 
schlägt. Darüber hinaus ergibt sich aufgrund seiner stringenten Gedanken-
führung für uns die Gelegenheit, den Zusammenhang zwischen bestimmten 
Positionen in der Argumentationstheorie herauszuarbeiten. Mit Toulmin, 
Perelman und Habermas verbindet ihn das philosophische und erkenntnis-
theoretische Interesse an der Argumentationstheorie und damit auch am 
Zusammenhang zwischen Argumentationstheorie, Rationalitätstheorie und 
Wahrheitstheorien. 

Ich möchte an dieser Stelle zunächst einen Aspekt seiner Arbeit hervorhe-
ben, der auch in den bisherigen Ansätzen zur Argumentationstheorie immer 
wieder eine Rolle gespielt hat: dem Verhältnis von empirischer Forschung 
und theoretischer Konstruktion. Lumer attestiert den verschiedenen Ansät-
zen entweder ein Zuviel oder ein Zuwenig an Empirie und erläutert dann das 
Dilemma: 

»a) Empirische Untersuchungen, Beschreibungen, wie tatsächlich argumentiert wird, 
können als solche selbstverständlich keine Gültigkeitskriterien liefern. b) Wenn um-
gekehrt versucht wird, Argumentationsregeln allein nach theoretischen Überlegun-
gen, unabhängig von empirischen Untersuchungen zu konzipieren, so werden im 
praktischen Erfahrungsschatz vorhandene differenzierte Lösungen […] außer Acht 
gelassen.« (Lumer 1990, 6) 

Tatsächlich kennzeichnet es die Entwicklung der Argumentationstheorie, 
dass immer wieder der Vorwurf erhoben wird, die Theorien seien zu stark am 
Reißbrett entworfen und zu praxisfern. So lautet schon Toulmins Vorwurf 
an die logische Tradition, aber auch der von Klein an Toulmin, und diesen 

243	 Wohlrapp (2008) behandelt den Ansatz in seinem Kompendium zur Argumentations­
theorie zwar ausführlich, aber in der »Einführung in die Theorie und Analyse von Argu­
mentation« von Hannken-Illjes (2018) wird Lumer nicht (mehr) erwähnt.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2776 — Argumentationstheorie

Vorwurf erhebt auch Deppermann (2006, 12) in Bezug auf die Argumenta-
tionstheorien vor der Jahrtausendwende. Andererseits wirft Habermas Klein 
vor, er habe das empirische Defizit zwar richtig benannt, aber sich den in der 
Realität vorfindlichen Argumentationen so weit angenähert, dass er nicht 
mehr zwischen faktischen und begründeten Konsensen diskriminieren kön-
ne (Habermas 1988a [1981], Bd. 1, 53 ff.). Lumer wiederum hält Kienpointner 
vor, er habe zwar beeindruckendes Material gesammelt, könne dieses aber 
aufgrund seines Bottom-up-Verfahrens nicht ordnen.244

Christoph Lumer teilt die Arbeiten zur Argumentationstheorie in drei 
große Richtungen ein:

»There are three major instrumentalist conceptions of arguments and argumentation 
in present argumentation theory, the epistemological, which says that argumentation 
should lead us to justified belief, the rhetorical (in a strict sense), which sees chang-
ing an addressee’s beliefs as the function of argumentation, and the consensualistic 
approach, which takes consensus or the resolution of differences of opinion to be the 
function of arguments«. (Lumer et al. 2011, 4)

Er rechnet sich selbst der epistemologischen Schule zu und nennt Feldmann 
als weiteren Vertreter. Zur konsensualistischen Richtung zählt er unter an-
derem die Amsterdamer Pragmadialektik (Lumer 2010, 13), auch wenn deren 
Verfasser sich von Habermas mit dem Hinweis absetzen, bei ihnen sei Kon-
sens nicht das Ziel der Argumentation, allenfalls eine Durchgangsstufe zu 
neuem Dissens. Was zeichnet nun den epistemologischen Ansatz aus? 

Zunächst benennt Lumer eine der größten Hürden, die zu nehmen sei: 
»Der schwierigste Teil der vorliegenden Begründung besteht darin, den be-
grifflichen und systematischen Vorrang der Argumente vor der Argumenta-
tion zu untermauern.« (Lumer 2005, 217; Übersetzung OR) Man kann sich 
natürlich fragen, weshalb dies eine Schwierigkeit darstellen soll, und auch, 
warum dieser Vorrang für die Begründung eine solche Bedeutung einnimmt. 
Das ›Argument‹ erscheint zunächst einmal als die kleinere Einheit gegenüber 
der ›Argumentation‹, und man würde ihm schon deshalb einen Vorrang ein-

244	 »All this points to a deeper problem. Kienpointner’s ›Alltagslogik‹, or ›everyday logic‹ 
uses a bottom-up empiristic method. […] Though this enormously elaborate work is hel­
pful in some respects it does not provide a real theory of argument, which could explain 
what arguments are, what there function or aim is and how their structure serves to fulfil 
this function.« (Lumer et al. 2011, 4)

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 278

räumen. Den ›Wörtern‹ ist vielleicht auch der Vorrang vor den ›Sätzen‹ ein-
zuräumen, denn mit den Wörtern fangen wir schließlich an, bevor wir Sätze 
schreiben, und nicht mit den fertigen Sätzen, so wie auch die Ziegelsteine 
in gewisser Hinsicht Vorrang vor den Mauern haben: Keine Mauern ohne 
Steine, aber man kann sich Steine vorstellen, die nur auf einem Haufen he-
rumliegen. Die Differenz zwischen Argument und Argumentation ist jedoch 
nicht jene zwischen logischen Hierarchiestufen. Die Differenz, die Lumer 
meint, ist diejenige zwischen Semantik und Pragmatik, zwischen dem pro-
positionalen Gehalt des Argumentes und dem Sprechakt des Argumentierens, 
den er als Argumentation bezeichnet.245 Der Unterschied ist eher mit jenem 
zwischen Sprache und Sprechen zu vergleichen. Wir haben im Habermas-
Kapitel gesehen, dass dieser sich weigert, die Ebenen von Semantik und 
Pragmatik vollständig voneinander zu trennen (siehe S. 265 FN239). Anders 
ausgedrückt: Das mit einem Sprechakt Gemeinte enthält immer eine Diffe-
renz zum propositionalen Gehalt des in einem Satz wörtlich Gesagten; eine 
Differenz, die wir jederzeit intuitiv benennen können, wenn wir jemanden 
als ›Wortklauber‹ bezeichnen, weil er unsere Aussagen wortwörtlich auffasst, 
anstatt den Sinn zu verstehen, der im Sprechakt in der Regel mitgeliefert 
wird. Nur wenn Lumer diesen propositionalen Gehalt vom Sprechakt ablöst 
und ihm den Vorrang einräumt, kann er die Argumentationstheorie wieder 
an die klassische Logik und ihre Problemstellungen anschließen – wenn auch 
argumentationstheoretisch erweitert. Dies scheint ihm notwendig, denn:

»It is a commonplace in argumentation theory that many good arguments, even if 
they are taken as enthymemes and completed with additional appropriate premises, 
are not deductively valid. Therefore, a theory of good but not deductive arguments is 
needed, which is one of the big challenges in argumentation theory.« (Lumer et al. 
2011, 3)

Das bedeutet, erst wenn man sich auf der semantischen Ebene mit der Güte 
von Argumenten beschäftigt hat, kann man sich auf der pragmatischen Ebe-
ne mit den Geltungsansprüchen der Argumentierenden beschäftigen. Denn 
die Wahrheitskriterien stammen von einer anderen Ebene, der semanti-
schen, die sich auch vom einsam denkenden Subjekt vollständig erschließen 

245	 »An argumentation is a complex of speech acts in which an argument is presented. Versus: 
An argument is the meaning of an actual or possible argumentation.« (Lumer 2005, 217)

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2796 — Argumentationstheorie

lässt und daher monologischen Charakter hat. Geltungskriterien, das meint 
hier Wahrheitskriterien, können immer nur auf der propositionalen Ebene 
erfüllt werden. Es ist also alles hierarchisch durchstrukturiert, da die Reihen-
folge keine reine Abfolge ist, sondern vor allem eine logische Ordnung:

»Arguments conceptually and systematically precede reasons, argumentation and 
discussion […]. An epistemological approach to argumentation constructs arguments 
in view of their epistemic function as the statements that formulate what has to be 
(and later has been) checked for cognizing the thesis. This epistemic kernel in prin-
ciple does not depend on argumentation or discussion. But, the other way round, this 
epistemic kernel is also the kernel of what happens in successful argumentation and 
discussion.« (Lumer 2005, 218)

Damit ist aber nicht nur ein Vorrang der Argumente vor den Argumentatio-
nen und Diskussionen festgelegt. Der Vorrang des semantischen, also des 
propositionalen Gehaltes, jenes Teils einer Aussage, der sich am besten an 
klassische Logik anschließen lässt, drückt sich auch darin aus, dass Lumer 
einer Korrespondenztheorie der Wahrheit anhängt. Wahrheitsfähig sind bei 
ihm Sätze, nicht Aussagen wie bei Habermas: 

»Aussagen sagen, dass der beigefügte Satz wahr ist. Nur Sätze können wahr oder 
falsch sein, und logische Implikationen gelten z.B. nur zwischen Sätzen.«
(Ebd. 214; Übersetzung OR) 246

Habermas bestreitet in seinem Aufsatz zu Wahrheitstheorien die These, Sät-
ze können wahr sein, in Auseinandersetzung mit den Wahrheitstheorien von 
Tarski, Sellars, Austin und Strawson:

»Was ist es, wovon wir sagen dürfen, es sei wahr oder falsch? Aussichtsreiche Kan-
didaten sind Sätze, Äußerungen und Aussagen. Am wenigsten aussichtsreich ist der 
Versuch, eine bestimmte Klasse von Sätzen als dasjenige auszuzeichnen, dem wir 
Wahrheit oder Falschheit zuschreiben dürfen. Denn Sätze verschiedener Sprachen 

246	 Im Original: »Statements say, that the inclosed proposition is true. Only propositions can 
be true or false, and e.g. logical implications hold only between propositions.« (Ebd.) 
Auch wenn die Unterscheidung zwischen ›statements‹ und ›propositions‹ vielleicht 
nachvollziehbarer erscheint als diejenige zwischen Aussagen und Sätzen, so meint sie 
doch exakt die gleiche Dif ferenz.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 280

oder verschiedene Sätze derselben Sprache können denselben Sachverhalt wieder-
geben, während die gleichen Sätze, wenn sie in verschiedenen Zusammenhängen der 
Rede auftreten, auch verschiedene Sachverhalte wiedergeben können.« 
(Habermas 1995b [1972], 127)

Es kann an dieser Stelle nicht darum gehen, zwischen den Positionen zu ver-
mitteln oder zu entscheiden. Vielmehr möchte ich aufzeigen, dass zwischen 
den verschiedenen erkenntnistheoretischen Aspekten, die Lumer in seiner 
epistemologischen Argumentationstheorie herausarbeitet, ein systemati-
scher Zusammenhang vorliegt. Dieser Zusammenhang besteht zwischen 
dem logischen Vorrang der Argumente vor den Argumentationen, dem Fest-
halten am monologischen Charakter der Argumentationslogik, dem Ver-
knüpfen des Wahrheitsbegriffs mit Sätzen anstelle von Aussagen und dem 
Einführen von außerhalb des Diskurses liegenden Geltungskriterien. Der 
faktisch stattfindende Diskurs wird damit auf der Ebene der Geltungskri-
terien der Logik der Argumentation untergeordnet. Der Diskurs hat seine 
Bedeutung einzig auf der Ebene der Genesis neuer Argumente, für die Gel-
tungsprüfung spielt er keine Rolle. Diese kann monologisch im Kopf der Phi-
losophin stattfinden. Das Verständnis dieses Zusammenhangs erleichtert es 
uns, die verschiedenen Positionen der Argumentations- und Diskurstheo-
rie besser nachzuvollziehen. Die Diskurstheorie Habermas’scher Provenienz 
sieht hingegen den Diskurs logisch vor dem Argument. Alexy gibt hierfür noch 
einen anderen Grund an, zumindest in Bezug auf den praktischen Diskurs: 

»[ein] Problem resultiert daraus, daß bei der Verwendung des idealen Diskurses als 
Kriterium der Richtigkeit eine Prozedur, die wesentlich eine Veranstaltung mehrerer 
Personen ist, im Kopfe einer Person und in diesem Sinne monologisch durchgeführt 
werden muß. Wesentlich eine Veranstaltung mehrerer Personen ist der praktische Dis-
kurs aus folgendem Grund: In ihm geht es um die richtige Lösung praktischer Fragen, 
die die Interessen mehrerer Personen betreffen […]. Zu diesem Zweck werden die je-
weils vorhandenen normativen Auffassungen der Teilnehmer über die richtige Lösung 
einer rationalen Durcharbeitung ausgesetzt. Bei diesem Prozeß spielen die jeweiligen 
Interesseninterpretationen der Teilnehmer sowie deren Veränderung aufgrund von Ar-
gumenten eine entscheidende Rolle. Wie eine Interesseninterpretation aufgrund von 
Argumenten zu ändern ist, ist letztlich Sache der jeweils Betroffenen.« (Alexy 1989, 86)

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2816 — Argumentationstheorie

So betrachtet ist es vermutlich auch kein Zufall, dass Lumer in seiner wei-
teren intellektuellen Entwicklung kein Modell einer Diskursethik verfolgt, 
sondern die Entwicklung einer Mitleidsethik in Angriff nimmt. Wo es in dem 
einen Fall darum geht, den Subjekten dazu zu verhelfen, ihre eigenen Bedürf-
nisse247 und Interessen angemessen in den Diskurs einzubringen – wobei 
durchaus mit einem Lernprozess gerechnet wird –, geht es im anderen Mo-
dell darum, auf der Basis von Mitgefühl sich in diese hineinzuversetzen und 
deren Bedürfnisse auf diese Weise wahrzunehmen und zu berücksichtigen. 
Das erste Modell bedingt in einem sehr klassischen Sinn ein aufgeklärtes und 
sich selbst aufklärendes Subjekt als Grundfigur der Reflexion. Diskursethik 
setzt auf sprechende Subjekte, die ihre Bedürfnisse selbst artikulieren und 
ihre Interessen selbst vertreten können, und geht dabei von einem offenen 
Lernprozess sich verändernder Individuen aus – daher kennt sie in normati-
ven Fragen keine Geltungskriterien außerhalb des Diskurses.

6.4.3	 Exkurs: Social Epistemology und Argumentationstheorie

Ein Kapitel über Social Epistemology zu schreiben, scheint mir für die vorlie-
gende Arbeit gleichermaßen notwendig, wie unmöglich. Eine differenzierte 
und vertiefte Auseinandersetzung kann ich im Rahmen dieses Projektes nicht 
mehr leisten, gleichzeitig ist auch die Social Epistemology zu jenen Ansätzen 
zu rechnen, die im 20. Jahrhundert die soziale Bedingtheit der Erkenntnis 
in das Zentrum ihrer Analysen rücken – wenn auch aus einer anderen Pers-
pektive als die Argumentationstheorie, so doch teilweise inspiriert von ähnli-
chen Ausgangspunkten, namentlich der Sprachphilosophie Ludwig Wittgen-
steins. Ich beschränke mich aus diesen Gründen im Folgenden darauf, die 
Berührungspunkte zwischen Social Epistemology und Argumentationstheo-
rie zu thematisieren, und versuche mich an einer groben Einordnung.248

247	 Alexy benutzt in obigem Zitat den Ausdruck Interesseninterpretation, spricht an ande­
rer Stelle aber ebenso von Bedürfnisinterpretation.

248	 Von den namhaf ten Vertretern befasst nur Alvin Goldman sich näher mit der Argumen­
tationstheorie. Nicht mehr berücksichtigen konnte ich die Arbeiten von Alban Bouvier 
(2020), der sich ausführlich mit der Amsterdamer Pragmadialektik auseinandersetzt, 
sowie von Sylvia Wenmackers et al. (2014), die das Wissensproblem als Rationalitätspro­
blem diskutieren und damit die interaktive Produktion von Wissen und Überzeugungen 
in den Fokus rücken, was sie vermutlich in eine gewisse Nähe zur Argumentationstheo­
rie bringt.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 282

Wie erwähnt entsteht Ende der 1980er Jahre die Social Epistemology einer-
seits vor dem Hintergrund der sprachphilosophischen Reflexionen Wittgen-
steins, andererseits entwickelt sie sich auch aus der Rezeption der Erkennt-
nisse der Wissenschaftssoziologie heraus.249 Für beide Wurzeln steht ein 
populärer Vertreter der Social Epistemology. Alvin Goldman gilt als Begrün-
der der Analytic Social Epistemology, und Steve Fuller, der seine Wurzeln eher in 
der Wissenschaftssoziologie hat, wird gelegentlich als Vertreter einer Critical 
Social Epistemology bezeichnet (Fricker et al. 2020, XVI). Im Folgenden be-
schränke ich mich auf die beiden Hauptprotagonisten der Social Epistemolo-
gy, da zahlreiche Autorinnen des Feldes sich selbst einer der beiden Richtun-
gen zuordnen, auch wenn etliche sich zwischen den Lagern bewegen (ebd. 
XVII).250 Sodann werde ich einige Bezüge zwischen Social Epistemology und 
Argumentationstheorie aufnehmen, um abschließend noch einen knappen 
Überblick über die Untersuchungen zu geben, die von Vertreterinnen der So-
cial Epistemology zur Wikipedia gemacht wurden.

Alvin Goldman
Alvin Goldman äußert sich nicht spezifisch zur Wikipedia, hat aber zwei Ar-
tikel zur Argumentationstheorie verfasst (1994; 2003) und setzt sich in seinem 
grundlegenden Werk »Knowledge in a Social World« (Goldman 1999) explizit 
mit dem argumentationstheoretischen Ansatz der Amsterdamer Pragma-
dialektik auseinander (ebd. 154  ff.). Allerdings muss erwähnt werden, dass 
Goldman sich in den genannten Schriften auf die theoretische Philosophie 
und nicht auf die praktische Philosophie bezieht (ebd. 132).251

249	 Chevalier fasst den ›Gründungsakt‹ durch Fuller und Goldman wie folgt zusammen: »En 
1987, Alvin Goldman, âgé de presque 50 ans, et Steve Fuller, 28 ans, s’associèrent pour 
diriger un numéro spécial de Synthese consacré à l’épistémologie sociale. Si la locution 
n’était pas nouvelle, le champ venait d’être ouvert. En tant que ›théorie sociale de la con­
naissance‹ […]. Toujours en 1987 fut fondée la revue Social Epistemology dont Fuller fut le 
premier rédacteur en chef. L’année suivante, il intitulait son premier ouvrage Social Epis­
temology. Alvin Goldman publia plus de dix ans plus tard son livre Knowledge in a Social 
World. En 2004, il fonda Episteme, ›revue d’épistémologie sociale‹.« (Chevalier 2015, 73)

250	 Vgl. Chevalier (2015), der eine radikale Opposition zwischen Goldman und Fuller diag­
nostiziert: »Malgré un départ commun, les chemins empruntés par Alvin Goldman et 
Steve Fuller ont divergé au point de s’opposer radicalement, parfois avec une certaine 
virulence.« (Ebd. 74)

251	 Ebenso grenzt sich Goldman gegen eine politisch motivierte Wahrheits- oder Rationa­
litätstheorie ab: »It is undeniable that one aim of social discourse is to make collective 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2836 — Argumentationstheorie

Goldman (1999; 2003) bezieht in zwei Aufsätzen, ebenso wie Lumer, Stellung 
für eine epistemologische Argumentationstheorie und setzt auch bei der Unter-
scheidung zwischen Argument und Argumentation an, indem er sich auf die 
Sprechakttheorie bezieht:

»Notice that a piece of argumentation in my sense is not an argument. An argument 
is a set of sentences or propositions understood abstractly without reference to any 
speaker or audience. Argumentation is a sequence of speech acts by one or more 
speakers.« (Goldman 1999, 132)

Später entfernt er sich von dieser Lesart und ersetzt den Sprechakt durch eine 
Folge von Denkakten.252 Dementsprechend sieht er ein Defizit der Amster-
damer Pragmadialektik darin, dass diese monologische Argumentationen 
nicht vorsehe (Goldman 1999, 157). Hier scheint Goldman insgesamt einen 
ähnlichen Pfad zu verfolgen, wie ich ihn bei Lumer herausgearbeitet habe. 
Ein entscheidender Punkt ist darüber hinaus die Einstufung der Argumen-
tationswissenschaft als Teildisziplin der Social Epistemology (Goldman 1994, 
28). Bouvier (2018) weist zudem darauf hin, dass Goldman (1999) versucht 
habe, die Amsterdamer Pragmadialektik in die Social Epistemology zu integ-
rieren, auch wenn er dies nur in groben Zügen getan habe.253 Hinter solchen 
Integrations- oder Subordinationsbemühungen steckt weniger eine Arro-

plans for coordinating action and organizing society. In this context, proposals and pro­
cedures that elicit agreement from all parties are desirable. But our main topic is not 
political philosophy or political discourse. Epistemology is interested in knowledge, 
and most knowledge is not concerned with establishing principles of government that  
everybody can find legitimate or binding.« (Goldman 1999, 70). Goldman folgt hier  
– ähnlich wie Jimmy Wales – der etablierten institutionellen Einteilung, dass Machtfragen 
Fragen einer vernünf tigen Regierungspolitik seien und insofern mit Wissensfragen, bei 
denen es ›nur‹ um Wahrheit geht, nichts zu tun haben (sollten). In diesem Punkt bildet er 
den Gegenpol zu Fuller, sieht dieser doch »Knowledge as a Power Game« (Fuller 2018).

252	 »Dans un article postérieur à Knowledge in a Social World, Goldman cesse d’identifier, de 
façon restrictive, l’argumentation à une séquence d’actes de langage [speech acts] [Gold­
man 2003], mais laisse ouverte la voie, qui me semble plus prometteuse, à l’idée que l’ar­
gumentation serait d’abord une succession d’actes de pensée [mental acts].« (Bouvier 
2018, 22)

253	 »Goldman lui-même a stigmatisé cette théorie dès Knowledge in a Social World [Gold­
man 1999] en cherchant à intégrer cette théorie dialectique dans l’épistémologie sociale, 
mais il l’a fait à très grands traits.« (Bouvier 2018, 21) Bouvier versucht in seinem Aufsatz 
dieses Defizit durch eine dif ferenziertere Untersuchung auszugleichen.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 284

ganz der Philosophie, die sich für die Königin der Disziplinen hält, als viel-
mehr ein handfestes Argument, das wir schon bei Lumer kennen gelernt ha-
ben. Es ist die Frage nach den Geltungskriterien, die der Diskurs selbst nicht 
liefern könne. Daher geht auch Goldman davon aus, dass zwar zur Über-
windung monologischer Konzepte die Genesis der Erkenntnisse als soziales 
Phänomen zu analysieren sei, aber die Geltungskriterien nicht sozial bedingt 
sein könnten, weil in diesem Fall kontingente Konsense über Wahrheit und 
Unwahrheit einer Aussage bestimmen würden. Geltungskriterien müssten 
in Bezug auf die Diskursgemeinschaft externer Natur sein, um vor trügeri-
schen Konsensen zu schützen. Die soziale Interaktion und die institutionelle 
Einbettung spielten hingegen eine Rolle für die Entstehung der Erkenntnis-
se, den Glauben an ihre Wahrheit und die Vermittlung und Distribution des 
Wissens. Pascal Engel bezeichnet den Ansatz Goldmans dementsprechend 
als »individualistische« soziale Epistemologie:

»Mais c’est aussi la difficulté principale de l’épistémologie véritiste de Goldman: il 
tend à concevoir l’épistémologie sociale comme une simple extension de l’épisté-
mologie individuelle, et ne considère que les conditions dans lesquelles l’information 
stockée à un niveau individuel peut se transmettre dans des groupes de plus en plus 
larges. Il n’a, admet-il, rien à dire sur les entités collectives en tant qu’agent connais-
sants potentiels.« 254 (Engel 2007, 15 f.)

Goldman erteilt aus seiner Argumentation heraus auch Konsenstheorien der 
Wahrheit eine klare Absage, räumt in einer Fußnote aber ein:

»Observe that the consensus theory criticized in the text is a pure consensus-promo-
tion theory. The counterexamples may not work against a more complex theory which 
says that argumentation aims at rational consensus. Perhaps this is the kind of theory 
Habermas intends, for he frequently talks about the aim of attaining a ›rationally moti-
vated‹ agreement. This sort of approach cries out for an independent specification of 
rationality, however, which is highly problematic.« (Goldman 1994, 32 FN 7)

254	 »Dies ist jedoch auch die Hauptschwierigkeit von Goldmans veristischer Erkenntnis­
theorie: Er neigt dazu, die soziale Erkenntnistheorie als eine einfache Erweiterung der 
individuellen Erkenntnistheorie zu betrachten, und betrachtet nur die Bedingungen, 
unter denen die auf individueller Ebene gespeicherten Informationen in immer größere 
Gruppen übertragen werden können. Er hat, so räumt er ein, nichts über kollektive Enti­
täten als potenzielle Erkenntnisagenten zu sagen.« (Übersetzung OR)

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2856 — Argumentationstheorie

Goldman erkennt richtig, dass bei Habermas Argumentationstheorie, Wahr-
heitstheorie und Rationalitätstheorie eng miteinander verknüpft sind, und 
man möchte auch seine Einschätzung teilen, dass dies kein unproblemati-
sches Unterfangen ist. Ob man darauf verzichten kann, diese Aspekte zusam-
men zu denken, ob man Fragen des Wissens von Fragen der Vernunft oder 
Rationalität einfach ablösen kann, bleibt aus meiner Sicht nicht nur zu be-
zweifeln, die Forschung zur Wikipedia ist auch voll von Hinweisen, dass eine 
solche Trennung zumindest für die Akteure im Feld kaum möglich ist. Der 
Preis wäre, Argumenten Rationalität in einem universalistischen Sinn abzu-
sprechen und sie auf den Status von Meinungen oder kulturellen Vorurteilen 
herabzustufen. 

Wenn wir das bei Goldman dargestellte Modell auf die Wikipedia über-
tragen, dann würde es bedeuten, dass die Wikipedia zwar eine sozial orga-
nisierte Quelle – oder besser Sammlung – von Wissensbeständen darstellt, 
über die Geltungskriterien aber extern zu entscheiden ist. Sie würde die von 
Goldman erwähnten »features« sozial organisierter Wahrheitssuche enthal-
ten: »epistemische Arbeitsteilung« (jeder weiß irgendetwas, was der ande-
re nicht weiß), »Korrektur der Fehlbarkeit« der Individuen, »Verhinderung 
von Manipulation« durch Normen guter Argumentation (Goldman 1994, 30; 
Übersetzung OR). Da aber die Geltungsfrage extern zu klären bliebe, käme 
dies einem rein produktorientierten Modell der Wikipedia gleich. Es würde 
somit den Gegenpol zum rein prozess- oder communityorientierten Modell 
darstellen, wie Rosenberg und Menking es formuliert haben (siehe S.  177) 
und stellte eine Extremform jenes Wikipediakonzeptes dar, wie es sich im 
deutschsprachigen Modell der Tendenz nach andeutet – sofern wir der Ana-
lyse von Niesyto folgen. Der ausschiessliche Fokus läge dann darauf, Er-
kenntnisse wissenschaftlich zu validieren. Das Modell der englischsprachi-
gen Wikipedia hat demgegenüber eine kritischere Distanz zur Wissenschaft, 
die teilweise als eigener point of view dargestellt wird und daher gerade 
nicht als Schiedsrichterin fungieren kann. Schiedsrichterin ist in diesem 
Modell eher die Community, welche die Aufgabe hat, auch wissenschaftliche 
Erkenntnisse in Neutral-point-of-view-Manier auszudrücken. Hier folgen 
die Erkenntnisse dem Community-Prozess. (siehe S. 198).

Zwar verschiebt Goldman in seinem Aufsatz von 2003 den Fokus von der 
Wahrheitsrelation auf die Begründung und behauptet, dass ein unmittelbarer 
Zusammenhang zwischen beidem bestehe, es bleibt aber unklar, ob dies den 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 286

Status der Argumentationstheorie für die Social Epistemology grundsätzlich 
ändert:

»The main epistemological concept I have appealed to in my account is the notion of 
justification. In previous work, however, especially Knowledge in a Social World (Gold-
man, 1999; also see Goldman, 1994), I interpreted norms of argumentation in terms of 
another epistemic goal: the goal of truth (true belief). What is the relationship between 
the present, justification-oriented discussion and my earlier, true-belieforiented 
treatments? The relationship is pretty straightforward. On the account of justification 
I favor […], justified belief has an intimate link to true belief. A justified belief has 
properties […] that make it likely to be true, at any rate, more likely to be true than an 
unjustified belief in the same sort of content. Thus, a practice of argumentation that is 
well aimed at the goal of producing justified belief in a hearer will also be well aimed at 
the goal of producing true belief in a hearer. […] The social practice of argumentative 
communication, as I see it, is part of a larger cooperative practice of information 
sharing.« (Goldman 2003, 61 f.)

Aus Sicht einer um die Wahrheitsproblematik erweiterten Argumentations-
theorie, also einer Diskurstheorie, gäbe es keinen »true belief«, an dem man 
messen könnte, ob ein »justified belief« auf das gleiche Ziel hin ausgerichtet 
ist. »True belief« wäre »justified belief«, da gar keine dem Diskurs externen 
Wahrheitskriterien zur Verfügung stehen.

Steve Fuller
Fuller äußert sich, anders als Goldman, nicht dezidiert zur Argumentations-
theorie und ordnet Habermas als konsensverliebten Modephilosophen ein.255 

255	 In seinem 2018 erschienenen Opus »Post Truth: Knowledge as a Power Game« wird  
Habermas an einer einzigen Stelle erwähnt: »In my Cambridge days studying history 
and philosophy of science […], the idea that an ultimate consensus on the right repre­
sentation of reality might serve as a transcendental condition for the possibility of scien­
tific enquiry was highly touted, courtesy of the then fashionable philosopher Jürgen  
Habermas (1971), who flattered his anglophone fans by citing the early US pragmatist 
Charles Sanders Peirce as his source for the idea. Historical revisionism, even when done 
by philosophers, always begins at home.« (Fuller 2018, 51 f.) Auch die vereinzelten Hin­
weise auf Habermas in »The Knowledge Book« ordnen die Theorie lediglich in eine gro­
be Gegenüberstellung von dissens- und konsensorientierten Ansätzen ein (Fuller 2010 
[2007], 10).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2876 — Argumentationstheorie

Die Wikipedia ist für ihn eher Symptom eines in Pluralismen zerfallenden 
Wahrheitsbegriffs, denn Anzeichen einer Lösung:

»In a post-truth world, the very idea of a ›scientific consensus‹ may be regarded with 
suspicion, but science as such is by no means dismissed. On the contrary, it is taken 
personally. This change in attitude compares to the shift that occurred during the 
Protestant Reformation, the moment when Christianity ceased being a unified doc-
trine delivered with enormous Latinate mystique from a ›high church‹ pulpit. There-
after it became a plurality of faiths, whose followers stake their lives on their own 
distinctive understandings of the Scriptures. In the case of science, I have dubbed this 
process Protscience, short for ›Protestant Science‹ (Fuller 2010: chap. 4), by which 
I mean to include a pattern evident in the parallel ascendancies of, say, intelligent 
design theory, alternative medicine and Wikipedia.« (Fuller 2018, 107)

Er erkennt zwar, dass die Wahrheit der Wikipedia in den Schatzkammern 
der Diskussionsseiten verborgen liegt, vermutet dort aber einen scholasti-
schen Diskurs, den er aus dem mittelalterlichen Erbe ihrer Erkenntnistheorie 
ableitet:

»Most importantly, Wikipedia’s spirit remains deeply medieval in its content policy. 
Wikipedia content policy consists of three principles: (1) No Original Research. (2) Neu-
tral Point of View. (3) Verifiability. They are designed for people with much reference 
material at their disposal but no authority to evaluate a knowledge claim beyond ar-
guing from what is contained in that material. Such was the epistemic position of the 
Middle Ages, which presumed all humans to be mutually equal but subordinate to an 
inscrutable God. That too was a period that did not recognize personal expertise, only 
verifiable sources. The most one could hope for, then, was a perfectly balanced dia-
lectic. In the Middle Ages this attitude spawned scholastic disputation. […] Wikipedia 
embodies medievalism democratized.« (Ebd. 127)

Die von Fuller beschriebene und in treffender Weise historisch eingeordnete 
Problematik habe ich bereits im Zusammenhang mit der deutschen Richt-
linie keine Theoriefindung diskutiert. Ein Wikipedianer hat dies gar als 
»Sacrificium Intellectus« bezeichnet (siehe S.  90). Es ist auch zutreffend, 
wenn Fuller, der im Übrigen die Thesen von Tkacz rekapituliert, dies auf Wa-
les’ eigene Schwierigkeiten, einen Artikel für die Nupedia zu schreiben, zu-
rückführt und daraus schließt:

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 288

»Wikipedia’s founder, Jimmy Wales, has justified the three policy principles on his 
own inability to tell whether fringe theories about, say, physics or history are true, 
which means that he can do no more than trace the source for a knowledge claim 
and its level of support, both backed by hyperlinks. […] If we take Wales’s suspended 
judgement as Wikipedia’s epistemic norm, it would seem to follow that the optimal 
level of academic achievement for engaging in Wikipedia’s editing process is that of 
the undergraduate student. After all, the prescribed norms of conduct of students 
correspond exactly to Wikipedia’s content policy: one is not expected to do original 
research but to know where it is and how to argue about it.« (Ebd. 128)

Während Fuller dies für die ganze Wahrheit der Wikipedia zu halten scheint, 
was angesichts des Titels seines Buches nicht überrascht, habe ich versucht 
zu zeigen, wie die »scholastische Disputation« immer wieder an ihre Gren-
zen stößt, ebenso wie der »zweistufige Wahrheitsbegriff«256 (Tkacz 2015; sie-
he auch S. 117 FN 121) immer wieder von der inneren, regelgeleiteten Wiki-
pedia-Wahrheit auf die äußere der Welt da draußen durchgreifen muss. In 
diesem Sinn ist die Praxis des Diskurses besser als ihre Theorie, auch wenn 
einige Debatten gerne ins Scholastische abdriften, also einzig und allein mit 
der korrekten Regelauslegung beschäftigt sind. Für mich ist es eine empi-
risch und historisch offene Frage, welcher Aspekt sich stärker durchsetzen 
wird, und die Anstrengung der Theorie geht darauf, beides zu unterscheiden. 
Dass die Erkenntnisse in einer offenen Online-Enzyklopädie zunächst durch 
das Nadelöhr der fairen Darstellung kontroverser Positionen und der Quel-
lenabsicherung hindurchmüssen, kann wohl nicht ernsthaft als Kritik an der 
Wikipedia oder der Ausbildung von »undergraduate students« verstanden 
werden. Die Frage, die sich stellt, ist, ob sie über dieses Level hinauskommen 
oder nicht.

Social Epistemology und Argumentationstheorie
Fuller, dessen theoretischer Hintergrund häufig in einer kritischen Wissen-
schaftsgeschichte und Wissenschaftssoziologie gesehen wird, weist anderer-
seits darauf hin, dass seine ersten Ansätze in Richtung Social Epistemology 
darin wurzelten, die Arbeit des Wissenschaftlers analog zur Aufgabe einer 
Juristin zu begreifen. Er sei diesem Ansatz bis heute treu geblieben, schreibt 

256	 Im Original »twofold concept of truth«.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2896 — Argumentationstheorie

er 2012.257 Dies erinnert uns natürlich an die Anfänge der Argumentations-
theorie, die ebenfalls das juristische Paradigma vor die Wissenschaft stellen, 
wenn auch aus einer anderen Perspektive. 

Ähnlich wie die Argumentationstheorie möchte die Social Epistemology 
die Produktion, Konstruktion, Sammlung und Verbreitung von Erkenntnis-
sen als Ergebnis sozialer Vorgänge begreifen (Fricker et al. 2020, XVI) oder, 
wie Bouvier es ausdrückt, sich mit der Rolle beschäftigen, die »die Sozialisa-
tion der Akteure in der Möglichkeit der Erkenntnis im Allgemeinen spielt« 
(zitiert nach Chevalier 2015, 73; Übersetzung OR). In dieser zweiten Formu-
lierung deutet sich ein grundsätzlich anderer Zugang zur Problematik an 
als in der Argumentationstheorie. Während hier die Sozialisation als das 
Wesentliche, das zu Untersuchende, begriffen wird, nimmt die Argumenta-
tionstheorie die jeweils historisch und kulturell unterschiedlichen Sozialisa-
tionen als Ausgangspunkt, vor deren Hintergrund Menschen versuchen sich zu 
verständigen, und zwar – je konträrer die Sichtweisen, desto ausgeprägter – 
mit dem Mittel der Argumentation; sofern der Dissens nicht über Kommu-
nikationsabbruch oder die Anwendung von Machtmitteln stillgelegt wird. 
Man könnte also vereinfachend sagen: Während die Social Epistemology, in 
diesem Punkt ähnlich der historischen Epistemologie (Rheinberger 2007a; 
2016), sich eher mit den Ausgangspunkten beschäftigt, fragt die Argumen-
tationstheorie eher, wohin die Reise geht, gehen könnte oder gehen sollte.

Ähnlich wie die Argumentationstheorie steht die Social Epistemology vor 
einer widersprüchlichen oder vielleicht auch dialektisch zu nennenden Be-
ziehung zur empirischen Forschung. Pascal Engel bringt diese auf den Punkt, 
wenn er konstatiert, ›Social Epistemology‹ sei im Grunde ein Oxymoron:

»Car si d’un côté l’épistémologie est conçue comme une discipline essentiellement 
conceptuelle et a priori, formulant des théories normatives de la connaissance indé-
pendamment de toute description historique ou sociale, il semble que la notion même 
d’épistémologie sociale soit un oxymore: une épistémologie générale ne peut pas être 
sociale. De l’autre si nous partons du fait que la connaissance est essentiellement 
de nature sociale et que la seule manière dont on peut en parler consiste à décrire 

257	 »I continue to uphold the basic strategy of trying to understand ordinary scientists as 
if they were judges making decisions in some jurisdiction. In other words, a scientist 
should be deciding on the general theory to which she would bind her colleagues – 
which, in turn, would mark her judgement as ›scientific‹ rather than simply personal.« 
(Fuller 2012, 268)

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 290

des processus, naturels, historiques, ou sociaux, de formation et de transmission des 
connaissances, alors comment peut-il y avoir une épistémologie sociale? L’entreprise 
même de l’épistémologie générale, dans ce qu’elle a de normatif et dans ce qu’elle a 
d’analytique n’a plus de sens si elle se limite à une description – causale, historique, 
sociale de certains processus d’acquisition et de transmission.«258 (Engel 2007, 3 f.)

Er fragt in der Folge, ob es eine Social Epistemology geben könne, die kein Oxy-
moron sei, oder ob man die Epistemologie insgesamt auf den Müllhaufen der 
Philosophiegeschichte werfen müsse,259 und plädiert für eine Integration der 
klassischen philosophischen Begriffe in eine soziale Analyse des Wissens. Hier 
artikuliert er eine ähnliche Ambition wie die universalpragmatischen Ansätze, 
auch wenn diese gänzlich andere Mittel einsetzen. Engel stützt sich dabei nicht 
auf die hermeneutischen Philosophietraditionen, zu deren Abkömmlingen 
auch die Wissenssoziologie gehört, sondern möchte die klassischen philoso-
phischen Fragestellungen, ausgehend von Erkenntnissen der Wissenschaftsso-
ziologie, unter anderem mit den Ergebnissen einer empirischen Kognitions-
psychologie kombinieren (Engel 2013, 19 f.; siehe auch S. 223 FN 215).

Chevalier hält in einem ähnlichen Sinn das spekulative analytische Unter-
fangen der Social Epistemology für unvereinbar mit einem soziologischen 
Ansatz und sieht nicht, wie die Gesellschaft Gegenstand einer nicht empi-
rischen Analyse sein könnte, »die allein auf den Fähigkeiten des Erkenntnis-
theoretikers beruht« (Chevalier 2015, 75; Übersetzung OR).260 

258	 »Wenn die Erkenntnistheorie einerseits als eine im Wesentlichen begrif fliche und apri­
orische Disziplin verstanden wird, die normative Theorien des Wissens unabhängig 
von jeder historischen oder sozialen Beschreibung formuliert, scheint der Begrif f der 
sozialen Erkenntnistheorie selbst ein Oxymoron zu sein: Eine allgemeine Erkenntnis­
theorie kann nicht sozial sein. Wenn wir andererseits davon ausgehen, dass Wissen im 
Wesentlichen sozialer Natur ist und dass man über Wissen nur sprechen kann, indem 
man natürliche, historische oder soziale Prozesse der Wissensbildung und -weitergabe 
beschreibt, wie kann es dann eine soziale Erkenntnistheorie geben? Das Unternehmen 
der allgemeinen Erkenntnistheorie, sowohl in seiner normativen als auch in seiner ana­
lytischen Hinsicht, hat keinen Sinn, wenn es sich auf eine kausale, historische oder so­
ziale Beschreibung bestimmter Prozesse des Erwerbs und der Weitergabe von Wissen 
beschränkt.« (Übersetzung OR)

259	 Diese Position schreibt er Bruno Latour zu, der Epistemologie mit dem Baustof f Asbest 
vergleicht, den man unterdessen auch überall entferne, obwohl er früher erfolgreich 
Brände verhindert habe (Engel 2007, 4).

260	 »L’entreprise analytique spéculative semble incompatible avec une approche de type so­
ciologique, et l’on voit dif ficilement comment la ou les sociétés pourraient faire l’objet 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2916 — Argumentationstheorie

Untersuchungen der Social Epistemology zur Wikipedia
Über diese theoretischen Berührungspunkte hinaus möchte ich die Unter-
suchungen, die seitens der Social Epistemology zur Wikipedia vorgelegt 
wurden, nicht unerwähnt lassen. Sie datieren vor allem aus der Zeit um 2010 
(Don Fallis 2008; 2011; Hartelius 2010; Pfister 2011; de Laat 2012)261 und be-
fassen sich insofern mit einer weit weniger institutionalisierten Wikipedia, 
die noch nicht einmal halb so alt ist, wie zum Zeitpunkt, als das vorliegende 
Buch verfasst worden ist. Jüngeren Datums sind die Arbeiten von Willaime 
und Hocquet (2015), Frost-Arnold (2019) sowie Lageard und Paternotte (2021). 
Willaime und Hocquet untersuchen, inwiefern die Wikipedia Fragestellun-
gen der klassischen Erkenntnistheorie (»philosophie des connaissances«) 
beeinflusst. Karen Frost-Arnold, die sich innerhalb der Social Epistemology 
der »applied epistemology‹« zurechnet, stützt sich – wie viele andere Arbei-
ten, die sich mit Wahrheitsfragen der Wikipedia beschäftigen – auf die Dis-
kussionsseiten. Sie formuliert den Beitrag der Social Epistemology zur 
Untersuchung der Wikipedia wie folgt: »Thus, a veritistic systems‑oriented  
social epistemology of Wikipedia evaluates Wikipedia’s impact on the for-
mation and dissemination of true beliefs within its community of users«. 
(Frost-Arnold 2019, 28). Lageard und Paternotte untersuchen schließlich die 
Hauptherausforderung für die Zuverlässigkeit der Wikipedia, nämlich »dis-
informers and trolls« (Lageard et al. 2018), und schlagen ein multifaktorielles 
Erklärungsmodell vor, um die Problematik zu verstehen. Generell befassen 
sich viele Studien die der Social Epistemology zuzurechnen sind, mit der 
Zuverlässigkeit der Erkenntnisse, vor allem natürlich die frühen Arbeiten, 
da sie aus einer Zeit stammen, als diese Frage den öffentlichen Diskurs über 
die Wikipedia bestimmte (beispielhaft Don Fallis 2008; 2011). Das mag aber 
auch damit zusammenhängen, dass der Ansatz der Social Epistemology, ins
besondere der auf Alvin Goldman zurückgehende Zweig, um Schlüsselbe-
griffe wie ›veritism‹ und ›testimony‹ kreist, bei denen es darum geht, ›wahre 
Überzeugungen‹ (»true beliefs«) als ›epistemischen Wert‹ (»epistemic good«) 
zu betrachten. 

d’une analyse non empirique, fondée sur les seules capacités conceptuelles de l’épisté­
mologue.«

261	 Fasst man das Konzept der Social Epistemology weiter, lassen sich auch noch Tollefsen 
(2009) und Wray (2009) hinzurechnen.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 292

Wir werden im Folgenden sehen, dass dies, ähnlich wie bei Lumer, damit zu-
sammenhängt, dass Wahrheit und Unwahrheit als etwas angesehen wird, 
das anhand externer Geltungskriterien zu prüfen ist und nicht im Diskurs 
überhaupt erst produziert wird, wie in den argumentationstheoretischen 
Ansätzen. Polemisch auf einen Satz verkürzt könnte man die Behauptung 
aufstellen, dass in der Social Epistemology das Soziale in Form eines Alter 
Ego gedacht wird, das vor allem als Zeuge auftritt und nicht als widerspre-
chendes Subjekt wie in der Argumentationstheorie.262 Natürlich wird diese 
Zuspitzung den differenzierten Analysen der Social Epistemology nicht ge-
recht, aber man könnte aus dieser Sicht vielleicht die Nouvelle Rhétorique 
von Perelman und Olbrechts-Tyteca (siehe S. 235) als eine Art Zwischenform 
begreifen, da hier das Gegenüber weder als widersprechendes Subjekt noch 
als Zeuge konstruiert wird, sondern als Publikum. Perelman benötigt diese 
Konstruktion, um über die Fiktion eines universellen Publikums universel-
le Wahrheitskriterien zu retten, die in der Social Epistemology eher extern 
abgesichert werden. Wir dürfen bei diesen Überlegungen allerdings nicht 
außer Acht lassen, dass die Social Epistemology sich überwiegend an Fragen 
der theoretischen Philosophie abarbeitet, während wir gesehen haben, dass 
Austin (und in gewisser Weise auch Toulmin) bemüht sind, die Trennung 
zwischen faktischen und normativen Fragen, also zwischen theoretischer 
und praktischer Philosophie aufzuheben. Austin formuliert dies als offene 
Kampfansage,263 bei Toulmin ergibt es sich schon aus der Tatsache, dass er 
argumentative Erkenntnisproduktion am Modell der Gerichtsverhandlung 
entwickelt.

262	 Neben dieser Zeugenrolle gibt es noch die Konsumenten- und Produzentinnenrolle, wie 
aus einer von Goldman vorgenommenen Dreiteilung des Feldes hervorgeht: »When we 
talk of social epistemology, though we may mean many things, we of ten focus on one 
of three areas of inquiry: the way individuals may acquire knowledge from others; the 
way groups may acquire knowledge; and the way various institutions that themselves 
may not have beliefs, but are made of individuals or groups that do, influence the crea­
tion and transmission of knowledge. Goldman calls the first ›interpersonal social episte­
mology‹, the second ›collective social epistemology‹, and the third ›institutional social 
epistemology‹.« (Fricker et al. 2020, XVII). Allen Rollen ist gemein, dass es sich nicht um 
wechselseitig austauschbare Rollen innerhalb einer Interaktionssituation handelt, wie 
das bei Diskussionspartnern der Fall ist.

263	 »Aus [diesem] Grund muss der vertraute Gegensatz zwischen ›normativ‹ (oder wertend) 
und ›faktisch‹ wie so viele andere Dichotomien beseitigt werden.« (Austin 2014 [engl. 
1962], 167)

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2936 — Argumentationstheorie

Auch die von mir herangezogenen empirischen Forschungen zur Wikipedia 
haben gezeigt, dass normative Fragen vor allem in Form von Auswahl und 
Darstellungsweise der sogenannten Fakten auftauchen und kontrovers dis-
kutiert werden (siehe S.  126). Die normativen Fragen treten also als Fak-
tenpräsentation verkleidet auf, was von den Wikipedianern bemerkt und 
als solches debattiert wird. Natürlich ist es wenig sinnvoll, die analytische 
Unterscheidung zwischen Fakten und Normen einfach über Bord zu werfen, 
wie es auch für die Wikipedia ein sinnvoller Läuterungsprozess ist, wenn Au-
toren versuchen, von den eigenen Normen zu abstrahieren und eine neut-
rale Haltung einzunehmen. Da normative Aspekte dennoch einen zentralen 
Stellenwert in den Edit-Wars und Diskussionen einnehmen, versuche ich im 
abschließenden Kapitel zur Argumentationstheorie (siehe S.  327) den Dis-
kurs auf den Wikipedia-Seiten – anders als in den durch Social Epistemology 
inspirierten Arbeiten – als praktischen Diskurs zu begreifen.

6.4.4	 Robert Alexy – Theorie der juristischen Argumentation

Wir haben oben gesehen, dass Robert Alexy Habermas in einem entscheiden-
den Punkt zu einer Revision seiner Theorie veranlasst hat. Habermas hat ur-
sprünglich die Gerichtsverhandlung als strategisches Handeln und nicht als 
kommunikatives Handeln konzipiert, dann aber eingeräumt, dass dies auf 
eine problematische Interpretation von Searles Variante der Sprechakttheo-
rie zurückzuführen ist. Dies ist insofern keine unerhebliche Revision, da die 
Unterscheidung zwischen kommunikativem und strategischem Handeln für 
die ganze »Theorie des kommunikativen Handelns« zentral ist. Wäre dieser 
Unterschied nicht begründbar, fiele die Theorie wie ein Kartenhaus in sich 
zusammen. ›Überzeugen‹ könnte nicht von ›Überreden‹ unterschieden 
werden, ›faktische Konsense‹ nicht von ›begründeten‹, ›Legitimität‹ nicht 
von ›Massenloyalität‹. Der Begriff der Vernunft selbst würde – im Rahmen 
einer Diskurstheorie – zu einem relativen Begriff, der nur auf kontingenten, 
historisch-kulturellen Werten beruht, er könnte dadurch im Plural auftreten, 
ebenso wie es zu Wahrheiten dann auch alternative Wahrheiten geben kann. 
Ich möchte an dieser Stelle nicht diskutieren, ob ein solcher Effekt beunruhi-
gend, bedrohlich oder begrüßenswert wäre.264 Wir sehen aber, dass die Frage, 

264	 Manche würden darin vielleicht endlich die Abkehr von jeglichen Dogmen erkennen, so 
die Argumentation von Hans Albert im »Traktat über kritische Vernunf t« (1991 [1968], 44).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 294

ob eine Gerichtsverhandlung strategischem oder kommunikativem Handeln 
zuzurechnen ist, nicht eben eine triviale Frage darstellt.

Nun geht es mir nicht darum, darzustellen, dass Alexy in einem wichti-
gen Punkt Habermas erfolgreich kritisiert hat. Was Alexy von anderen Kriti-
kern unterscheidet, an denen es ja nicht mangelt, ist die Tatsache, dass er die 
Diskurstheorie konsequent und umfassend zu einer Theorie der juristischen 
Argumentation ausbaut. So übernimmt er auch den Ballast und die Heraus-
forderungen, die sich aus dem Projekt ergeben, Rationalität mit Hilfe einer 
Diskurstheorie auf eine pragmatische Grundlage zu stellen, weil er die damit 
gestellten Probleme auch lösen muss. Damit kann man auf die Theorie von 
Alexy aufbauen. Eine Einschränkung ist dabei, dass er sich ausschließlich auf 
praktische Diskurse konzentriert, auch wenn er in der Rekapitulation des 
Modells von Habermas bis zu dem Punkt vorstößt, an dem sich »praktischer 
und theoretischer Diskurs« treffen (Alexy 1991 [1978], 155). Die Beschränkung 
auf den praktischen Diskurs spiegelt sich im Übrigen ebenso in der weiteren 
Entwicklung von Habermas’ Theorie und entspricht wohl seiner ursprüng-
lichen Intention. Zumindest lässt sich sein Theoriegebäude rückblickend ins-
gesamt als Legitimationstheorie lesen.

Eigenständig ist die Theorie Alexys insofern, als er die oben angedeute-
ten Probleme, die Habermas mit der illokutionären Rolle (»force«) hat (siehe  
S.  262), durch die Aufspaltung »regulativer Sprechakte« in »normative 
Sprechakte« und klassische »regulative Sprechakte« löst (ebd. 145  f.). Die 
Details dazu brauchen uns an dieser Stelle nicht weiter interessieren. Für 
meinen Gegenstand ist vielmehr von Interesse, dass Alexy sich intensiver 
mit dem Verhältnis zwischen idealem und realem Diskurs auseinandersetzt. 
Dies hängt vermutlich mit seiner juristischen Problemstellung zusammen, 
in der zwischen realer Gerichtsverhandlung und rechtsphilosophischem Be-
gründungsdiskurs laufend vermittelt werden muss.

Im ersten Schritt verfolgt er eine Abmilderung der hohen Zugangsvor-
aussetzung, die Habermas für die Diskursteilnehmer fordert, nämlich, dass 
sie als Sprechende in gleicher Weise frei von machtgeladenen Einflüssen 
sein sollen. Er begründet dies mit dem lapidaren, aber plausiblen Hinweis: 
»Aber warum soll es nicht möglich sein, dass man in Diskursen weiter ist als 
im Bereich des Handelns?« (Ebd. 157) Alexy stellt im Folgenden drei, gegen-
über Habermas’ Definition abgeschwächte »Vernunftregeln« auf, die sich als 
»die Forderung nach Gleichberechtigung, Universalität und Zwanglosigkeit« 
(ebd. 169) zusammenfassen lassen. Beim Punkt »Universalität« hebt er für 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2956 — Argumentationstheorie

praktische Diskurse besonders den Aspekt hervor, dass »jeder […] seine Ein-
stellungen, Wünsche und Bedürfnisse äußern [darf]« (ebd.).

Die Bedeutung des Verhältnisses realer und idealer Diskurse ist für Alexy 
auch ein Argument, die seinerzeit von Luhmann (und Habermas) heraufbe-
schworene Opposition zwischen Systemtheorie und Diskurstheorie zurück-
zuweisen:

»Es gehört zu den Aufgaben der Diskurstheorie zu untersuchen, wie auch unter ein-
schränkenden Bedingungen vernünftig argumentiert wird und werden kann und wie 
die Möglichkeit vernünftigen Argumentierens unter einschränkenden Bedingungen 
verbessert werden kann. Hierzu ist die Kenntnis der Leistung der verschiedenen Dis-
kussionssysteme […] erforderlich. Soweit die Systemtheorie zu diesem Wissen ver-
helfen kann, ist sie für die Diskurstheorie deshalb nicht nur nützlich, sondern sogar 
unentbehrlich.« (Ebd. 163)

In seinem 1989 veröffentlichten Aufsatz »Probleme der Diskurstheorie« be-
handelt Alexy das Verhältnis realer und idealer Diskurse systematisch. Zu 
Beginn nimmt er eine Einschränkung vor: Von den drei Problemen der Dis-
kurstheorie – Status als Wahrheitstheorie, Brauchbarkeit, Begründbarkeit 
–  handelt er nur die ersten beiden ab. Die Diskurstheorie charakterisiert 
Alexy als prozedurale Theorie, die auf tatsächlich existierende Diskursteil-
nehmer in beliebiger Anzahl ausgerichtet ist und keine Anforderungen an 
die Diskursteilnehmer stellt, sondern sich in den Regeln des Diskurses selbst 
erschöpft. Da sie keine Festlegung hinsichtlich des Ausgangspunktes der Pro-
zedur und auch nicht hinsichtlich der Argumentationsschritte vornehme und 
darüber hinaus eine Reihe von Regeln nur approximativ erfüllbar wären, sei 
sie keine entscheidungsdefinite Theorie: »Man könnte meinen, dass bereits 
dies die Unbrauchbarkeit der Theorie zeige. Um diesen Einwand zu entkräf-
ten, ist zwischen realen und idealen Diskursen zu unterscheiden.« (Alexy 
1989, 84) Allerdings verwandeln sich mit dem Diskurs auch die Teilnehme-
rinnen an selbigem von realen in ideale oder konstruierte, was die Theorie in 
einen Widerspruch zu ihrem Anspruch bringt. 

»Berücksichtigt man jedoch, dass der ideale Diskurs kein von Anfang an vollkommener 
Diskurs ist, sondern ein Diskurs, der erst durch eine gedachte, potentiell unendliche 
Fortsetzung aufgrund von Lernprozessen anfangs realer Individuen zu einem vollkom-
menen Diskurs wird, so löst sich dieser Widerspruch auf.« (Ebd. 85) 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 296

Die Frage nach einer theoretisch möglichen Erreichbarkeit von Konsensen 
hält Alexy für nicht beantwortbar und daher offen. Er relativiert, »dass für 
möglich gehalten werden muss, dass auch nach einer potentiell unendlichen 
Diskursdauer von den Diskursteilnehmern noch miteinander unvereinbare 
Normen vertreten werden.« (Ebd.) Ferner muss auch damit gerechnet wer-
den, dass Konsense nie endgültig sind. 

Alexy schwächt die Theorie von Habermas auch noch in die andere Rich-
tung ab, also nicht nur in Bezug auf ihre Zugangsvoraussetzungen, sondern 
auch in Bezug auf die Verbindlichkeit ihrer Ergebnisse:

»Angesichts dieses Befundes stellt sich allerdings die Frage, ob die Konsenstheorie 
überhaupt noch als Wahrheitstheorie aufrechterhalten werden kann. Sie enthält keine 
sicheren Kriterien für Wahrheit oder Falschheit.« (Alexy 1991 [1978], 177)

Er fügt aber hinzu: 

»Die Ausarbeitung einer zu eindeutigen Ergebnissen führenden Methode der Wahrheits-
feststellung ist für eine Explikation des Wahrheitsbegriffs jedoch nicht erforderlich.«  
(Ebd.)

Vielmehr weist Alexy darauf hin, dass im Fall einer Eindeutigkeit der Ant-
worten auf praktische Fragen diese einen ontologischen Status bekommen 
würden, was schwer begründbar wäre und recht unplausibel ist, zumindest 
insofern Interesseninterpretationen (und damit Bedürfnisinterpretationen) 
real existierender Subjekte hier Eingang finden sollen. Auch ohne Eindeutig-
keit der Antworten behält der Begriff ›Richtigkeit‹ einen absoluten Charakter, 
und zwar als regulative Idee (Alexy 1989, 90). Alexy löst das entstehende Para-
dox durch eine Aufspaltung des Richtigkeitsbegriffs in einen absoluten und 
einen relativen Begriff prozeduraler Richtigkeit:

»Die Teilnehmer eines praktischen Diskurses müssen unabhängig davon, ob eine 
einzig richtige Antwort existiert, den Anspruch erheben, dass ihre Antwort die einzig 
richtige ist […]. Dies setzt nur voraus, dass es möglich ist, dass es praktische Fragen 
gibt, in denen im Diskurs eine Antwort als einzig richtige ausgezeichnet werden kann, 
und dass es nicht sicher ist, welche Fragen dies sind, und dass es sich lohnt, bei jeder 
Frage das Auffinden einer einzigen richtigen Antwort zu versuchen.« (Ebd. 91)

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2976 — Argumentationstheorie

Letzteres wäre dann die Perspektive auf einen absoluten Begriff der Richtig-
keit, welcher »der gängigen Bedeutung des Ausdrucks richtig ohne weiteres 
gerecht« würde, während der relative Begriff der Richtigkeit »bei realen Dis-
kursen eine zentrale Rolle« spiele (ebd.). 

Alexy relativiert durch die Einführung des Konzepts diskursiver Möglich-
keit das Zwanghafte des zwanglosen Zwangs des besseren Argumentes, wie 
ich es oben bereits angedeutet habe. Er thematisiert vier Relativierungen, von 
denen im vorliegenden Zusammenhang vor allem die Relativität des Anfangs 
einen interessanten Aspekt darstellt. Alexy formuliert dies wie folgt:

»Hinzu kommt, dass jeder Diskurs einen Ausgangspunkt haben muss. Er kann nicht 
mit nichts beginnen. Dieser Ausgangspunkt besteht in den jeweils faktisch vorhan-
denen normativen Überzeugungen der Teilnehmer. Die Prozedur des Diskurses ist 
nichts anderes als ein Verfahren rationaler Durcharbeitung. Dabei ist jede normativ 
relevante Überzeugung ein Kandidat für eine auf rationaler Argumentation beruhende 
Änderung.« (Ebd. 92)

Dies könnte man ebenso als Beschreibung für die Diskussionen in der Wi-
kipedia gelten lassen. Wollte man diese Variante der Diskurstheorie auf die 
Wikipedia anwenden, dann zeigt sich, dass die Offenheit des Anfangs eine 
explizite Gemeinsamkeit darstellt. Es geht nicht darum, einen Artikel von 
vorneherein und definitiv aus einem neutralen Blickwinkel zu verfassen, die-
ser ergibt sich erst durch die Überarbeitungen im Laufe der Zeit und wird um 
so zuverlässiger, je mehr Perspektiven eingebracht werden, was nichts ande-
res bedeutet, als dass umso mehr »Kandidaten für rationale Argumentation« 
erzeugt werden. Auch der rough consensus entspricht in einigen Dimen-
sionen dem, was Alexy in seinem abgeschwächten Konsensbegriff formuliert: 
Er ist nie endgültig, sondern jederzeit für weitere Überarbeitung offen; es ist 
nicht gesagt, dass es nur einen eindeutigen Konsens geben kann, aber die 
Möglichkeit, dass es einen solchen geben könnte, ist jederzeit als Fixstern am 
Horizont sichtbar. Dies nimmt den Debatten auch die Härte, die sich aus der 
zwingenden deduktiven Logik gelegentlich ergibt.

In Bezug auf die Diskurstheorie fragt Alexy, ob man nicht »angesichts der 
Erfüllungs-, Teilnehmer- und Zeitpunktrelativität auf den Begriff der Rich-
tigkeit verzichten sollte« (ebd. 93), und begründet, weshalb er dennoch daran 
festhält:

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 298

»Der substantielle Grund für die hier gewählte Terminologie ist, dass die diskursive 
Überprüfung zwar nicht in den Bereich der Sicherheit, aber doch aus dem Bereich 
bloßen Meinens und Fürwahrhaltens führt. Angesichts der Tatsache, dass mehr in 
praktischen Fragen nicht möglich ist, scheint mir die Verwendung des Begriffs der 
relativen Richtigkeit angemessen zu sein.« (Ebd.)

Carsten Bäcker
Carsten Bäcker, ein Schüler Alexys, versucht in seiner Dissertation »Begrün-
den und Entscheiden« (2008) die Theorie Alexys fortzuführen und zu aktua-
lisieren. Dazu möchte er die Aufspaltung in realen und idealen Diskurs rück-
gängig machen, da ihm der ideale Diskurs zu hypothetisch erscheint, und 
stellt ein als eindimensional bezeichnetes Modell dem zweidimensionalen 
von Alexy gegenüber. Er fügt hierzu einen optimalen Diskurs »als Zwischen-
form« ein,265 möchte aber den idealen Diskurs nicht aufgeben, denn, so führt 
Bäcker in einem Aufsatz von 2022 aus, »Alexys Vorstellungen des idealen 
Diskurses und die ihn definierenden Bedingungen bilden gleichwohl, auch 
im eindimensionalen Modell, den Maßstab aller tatsächlichen Diskurse, 
weil sich die optimalen Diskurse über die Diskursprinzipien am Leitbild des 
idealen Diskurses orientieren.« (Bäcker 2022, 30). Man fragt sich, worin der 
Unterschied zwischen einer regulativen Idee (Alexy) und einem Maßstab (Bä-
cker, aber auch Habermas) besteht. Entscheidender scheint aber zu sein, dass 
bei Bäcker nicht nur realer und optimaler Diskurs, sondern auch idealer Dis-
kurs historisch und kulturell kontingent sind (ebd. 30, 33 und 43) und er die 
über anthropologisch-sprachliche Präsuppositionen begründete Diskurs-
theorie so in ein tendenziell rechtspositivistisches Konzept verwandelt, dem 
der universelle Fluchtpunkt abhanden zu kommen droht. In diesem Konzept 
kann auch Unrecht als Recht definiert werden, während die Diskurstheorie 
durch ihren Bezug auf Verallgemeinerbarkeit, die in den Diskursen präsup-
poniert sei, das nicht zulassen würde. Dies steht in Zusammenhang damit, 
dass Bäcker Metadiskurse vorsieht, in denen es möglich sein soll, Diskurs-
regeln zu modifizieren bis hin zu ihrer Negation (ebd. 36 f.). Er verstrickt sich 
dabei in performative Widersprüche, da er es auf diese Weise zulässt, mit 
Argumenten die Regeln des Argumentierens auszuhebeln. Sein Vorschlag 
kann an dieser Stelle aber nicht mit einem solchen ›Totschlagargument‹ vom 

265	 Und es stellt sich die Frage, ob seine Theorie damit nicht tref fender als dreidimensional 
zu bezeichnen wäre.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2996 — Argumentationstheorie

Tisch gewischt werden, da Bäcker mit einer Art ›Beweislastumkehr‹ fordert, 
dass derjenige, der die Diskursregeln modifizieren oder »gar ablehnen will, 
[…] Argumente anführen [muss], mit denen die diskurstheoretischen Fun-
damentalannahmen falsifiziert werden können« (ebd. 43). Es stellt sich dann 
allerdings die Frage, ob solche Argumente den bestehenden Regeln der Argu-
mentation entsprechen müssen oder den Regeln der angestrebten modifizierten 
Variante.266 Dieses Dilemma umgeht Bäcker, indem er den Begriff der »Fal-
sifikation« in den Metadiskurs über Diskurstheorien einführt.267 Um nicht 
missverstanden zu werden: Diskursregeln sollen und müssen in allen Details 

266	 Man fühlt sich unwillkürlich an Monthy Pythons »Argument Clinic« erinnert, in der ein 
›Kunde‹ (K) mit einem Angestellten (A) diskutiert (beide sprechen im Wechsel): »A: Now, 
let’s get one thing quite clear, I most definitely told you.—  K: You did not.  — Yes, I did. 
— You did not.— Yes, I did.— Didn’t.— Yes, I did. — Didn’t. — Yes, I did. — Look, this 
isn’t an argument. — Yes, it is. — No, it isn’t, it's just contradiction.  — No, it isn’t. — Yes, 
it is. — It is not. — It is. You just contradicted me. — No, I didn’t.   — Oh, you did. — No, 
no, no, no, no, no. — You did, just then.  — No, no, no, nonsense. — Oh look, this is futile. 
— No, it isn’t. — I came here for a good argument. — No you didn't, you came here for an 
argument. — An argument is not the same as contradiction. — Can be. — No, it can’t. An 
argument is a collected series of statements to establish a definite proposition. — No, it 
isn’t. — Yes, it is, it isn’t just contradiction. — Look, if I argue with you, I must take up a 
contrary position. — But it isn’t just saying, ›No it isn’t‹. — Yes, it is. — No, it isn’t. Argu­
ments are an intellectual process, contradiction is just the automatic gainsaying of anyt­
hing the other person says. — No, it isn’t. — Yes, it is. — Not at all. — Now look -— [eine 
Glocke ertönt] — A: Thank you. Good morning. — K: What? — A: That’s it. Good morning. 
— K: I was just getting interested. — A: Sorry, the five minutes is up. — K: That was never 
five minutes just now. — A: I’m afraid it was. — K: No, it wasn’t. — A: Sorry, I’m not all­
owed to argue any more. — K: What? — A: If you want me to go on arguing you'll have to 
pay for another five minutes.« (https://www.youtube.com/watch?v=ohDB5gbtaEQ [Min. 
1:04] (23.7.2023); Transkription OR)

	 Auch wenn hier die Argumentationsregeln zunächst performativ gebrochen werden, 
so erkennt man doch, wie einfach es in der Folge ist, sie auch diskursiv zu widerlegen, 
wenn man sich den performativen Regeln nicht mehr unterwirf t. Ebenso finden wir die 
Unterscheidung Toulmins in »good argument« (»criteria«) und »argument« (»force«) an 
passender Stelle präsentiert. Die gesellschaf tliche Einbettung realer Diskurse zeigt sich 
im Übrigen an der begrenzten Zeit und der ökonomischen Rahmung – wobei man nicht 
sicher sein kann, dass der Diskurs zu einem Konsens geführt hätte, wenn die Diskutan­
ten unendlich viel Zeit (das heißt, der Kunde ausreichend Geld) zur Verfügung gehabt 
hätten.

267	 Der Begrif f der Falsifikation taucht zwar auch bei Alexy und Habermas auf, allerdings 
nur auf der Ebene des Diskurses in Bezug auf einen vermeintlichen Konsens, nicht auf der 
Ebene eines Diskurses über Diskursregeln (vgl. Alexy 1991 [1978], 175 f. FN 423).

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III — Die Wahrheit 300

diskutiert werden, wie dies auch hier geschieht. Zwischen einer Modifikation 
und einer Negation besteht aber ein fundamentaler Unterschied. Man kann 
»fundamentale Diskursregeln« nicht negieren, wenn man diese für eine sol-
che Negation in Anspruch nehmen muss. Hier gilt wohl Habermas’ Analyse, 
dass das Münchhausentrilemma im Rahmen der Diskurstheorie aufgrund 
der logischen Kluft zwischen der semantischen und der pragmatischen Ebe-
ne des Diskurses nicht lösbar ist.268 

Ausblick
Der Diskurs ist bereits im Gange, er hat weder einen Anfangspunkt noch eine 
Letztbegründung, sondern eine Bildungsgeschichte, die sich rekonstruieren 
lässt. Aus ihr ergibt sich ein Fluchtpunkt, und in ihr gibt es kontingenterweise 
Lernprozesse und Rückschläge. Der freien Rede und dem freien Diskurs steht 
willkürliche Herrschaft begrifflich und real immer schon gegenüber.269 Bei-
des begrifflich auch dort noch unterscheiden zu können, wo der Diskurs durch 
Herrschaft kontaminiert ist, ist Aufgabe und Sinn der Diskurstheorie. Es ist 
die Kehrseite zu jener Aufgabe, die sich Foucault gestellt hat: Herrschaft im 
Diskurs aufzuspüren, wo sie als Vernunft verkleidet auftritt.270

268	 »Dieses Trilemma hat freilich einen problematischen Stellenwert. Es ergibt sich nur 
unter der Voraussetzung eines semantischen Begründungskonzepts, das sich an der de­
duktiven Beziehung zwischen Sätzen orientiert und allein auf den Begrif f der logischen 
Folgerung stützt. Diese deduktivistische Begründungsvorstellung ist of fensichtlich 
zu selektiv für die Darstellung der pragmatischen Beziehungen zwischen argumenta­
tiven Sprechhandlungen: Induktions- und Universalisierungsgrundsätze werden als 
Argumentationsregeln nur eingeführt, um die logische Kluf t in nicht-deduktiven Be­
ziehungen zu überbrücken. Man wird deshalb für diese Brückenprinzipien selbst eine 
deduktive Begründung, wie sie im Münchhausentrilemma allein zugelassen wird, nicht 
erwarten dürfen.« (Habermas 1983, 90)

269	 Die Herrschaf tsgeschichte führt zu anderen möglichen Fluchtpunkten.
270	 Die politische Grunddif ferenz zwischen beiden Positionen finden wir in einer Fern­

sehdiskussion zwischen Foucault und Chomsky aus den 1970er Jahren bereits auf den 
Punkt gebracht: »FOUCAULT: It seems to me that the real political task in a society such 
as ours is to criticize the workings of institutions, which appear to be both neutral and 
independent; to criticize and attack them in such a manner that the political violence 
which has always exercised itself obscurely through them will be unmasked, so that 
one can fight against them. CHOMSKY: Yes, I would certainly agree with that, not only 
in theory but also in action. That is, there are two intellectual tasks: one […], is to try to 
create the vision of a future just society; […] Another task is to understand very clearly 
the nature of power and oppression and terror and destruction in our own society. […] 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3016 — Argumentationstheorie

In diesem Sinn unterscheidet sich auch, wie oben angesprochen, mein Poli-
tikverständnis von jenem Niesytos. Während sie mit Antonio Gramsci und 
Chantal Lamouffe einer Theorie politischer Praxis folgend, den politischen 
Kampf, und sei er noch so »minimal«, der theoretischen Begründung vorord-
net, verfolge ich die Praxis einer politischen Theorie. Wie Chomsky im Streit-
gespräch mit Foucault hervorhebt, muss es zwischen diesen Vorgehensweisen 
keine Opposition geben, sie wären in seiner Lesart als Ergänzungsverhältnis 
zu verstehen, oder als eine Wahl der jeweiligen Theoretikerin. Mir persönlich 
scheint allerdings der Fokus auf den Begründungsdiskurs dem Gegenstand 
online Enzyklopädie angemessen, wenn wir ihn im historischen Abstand von 
20 Jahren analysieren.

FOUCAULT: My question was this: when you commit a clearly illegal act […] that the state 
considers as illegal. Are you committing this act in virtue of an ideal justice, or because 
the class struggle makes it useful and necessary? Do you refer to ideal justice, that’s my 
problem. CHOMSKY: Again, very of ten when I do something which the state regards as 
illegal, I regard it as legal: that is, I regard the state as criminal. But in some instances 
that’s not true. […] FOUCAULT: So it is in the name of a purer justice that you criticize the 
functioning of justice? […] Rather than thinking of the social struggle in terms of »justice«,  
one has to emphasize justice in terms of the social struggle. CHOMSKY: Yeah, but surely 
you believe that your role in the war is a just role, that you are fighting a just war […] If 
you thought that you were fighting an unjust war, you couldn’t follow that line of rea­
soning. […] What the proletariat will achieve by expelling the class which is at present in 
power and by taking over power itself, is precisely the suppression of the power of class 
in general. CHOMSKY: Okay, but that’s the further justification. FOUCAULT: That is the 
justification, but one doesn’t speak in terms of justice but in terms of power. CHOMSKY: 
But it is in terms of justice; it’s because the end that will be achieved is claimed as a just 
one. […] FOUCAULT: […] in other words, it seems to me that the idea of justice in it-self is 
an idea which in ef fect has been invented and put to work in dif ferent types of societies 
as an instrument of a certain political and economic power […]. CHOMSKY: I don’t agree 
with that. FOUCAULT: And in a classless society, I am not sure that we would still use this 
notion of justice. CHOMSKY: Well, here I really disagree.« (https://www.youtube.com/
watch?v=3wfNl2L0Gf8&t=15s (1.5.2023); Transkription OR)

	 Ich verfolge mit meinem Beitrag das bürgerliche Projekt der Aufklärung als Herrschaf ts­
kritik, wie Chomsky es skizziert, da ich auch einzig hier das politische Potential einer On­
line-Enzyklopädie sehe.

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458624-012 - am 13.02.2026, 09:23:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458624-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

