Zwischenfazit dritter Teil
Dialogdokumente als Topografien gemeinsamer Erkenntnisorte

Der dritte, anwendungsbezogene Teil dieser Studie analysiert Dokumente, die im Um-
feld des jidisch-christlichen Dialogs seit dem Zweiten Vatikanum entstanden. Welche
Bedeutung kommt offiziellen Erklirungen und Dokumenten zum jidisch-christlichen
Dialog von jiidischer und katholischer Seite fiir die Frage nach der Mdoglichkeit eines
theologischen Dialogs im Kontext einer erkenntnistheoretischen Studie zu? Fiir eine Er-
kenntnistheorie des jiidisch-christlichen Dialogs ist eine Auseinandersetzung mit offi-
ziellen Dokumenten zum einen deshalb bedeutsam, weil sie Fundorte (Topoi) aus den
jeweiligen Traditionen verzeichnen, die eine Erkenntnistheologie argumentativ anlei-
ten und stiitzen konnen; zum anderen insofern, als die Dokumente jeweils anders und
neu Fragen an einen erkenntnistheologischen Entwurf stellen:* NA beispielsweise fragt
nach dem Ort des Jiidischen im Christlichen, PJSE fragt nach dem Verhiltnis des Chris-
tentums zum TaNaK/Alten Testament und seiner theologischen Bedeutung, G&C fragt
nach der Theologizitit des Dialogs, DE fragt nach einer angemessenen Antwort im Sinne
einer Neubestimmung der Beziehungen mit Blick auf den Paradigmenwechsel christ-

1 Es zeigt sich in dem Zusammenhang vor allem, dass der Dialog selbst die Frage nach der Moglich-
keit eines theologischen Dialogs und seiner Theologizitat freisetzt. Vgl. Hoff: Identitit in Bezie-
hung, 169. »Wie man sich zur Méglichkeit eines theologischen Dialogs zwischen Juden und Chris-
ten stellt, ist selbst erkenntnistheologisch bestimmt. Theologische Uberzeugungen werden im Dis-
kurs auf die Moglichkeit eines echten Dialogs bezogen. Damit werden nicht nur theologische Per-
spektiven beansprucht, die aus dem Hintergrund wirksam sind und den Eigensinn der eigenen
religiosen Tradition bestimmen. Vielmehr wird diese Position in einen Austauschprozess zwischen
Judentum und Christentum eingebracht. Dieser Austausch hat noch nicht zwingend die Qualitat
eines echten Dialogs, der immer auch eine institutionelle Dimension hat: Partner, Treffen, The-
men, Gesprachsformate. Aber die Absage an einen theologischen Dialog befindet sich nach mehr
als einem halben Jahrhundert von Dialogerfahrungen faktisch nicht mehr jenseits von theologisch
aufgeladenen Fragestellungen. Letztlich gehtes aber nicht nurum Theologie im Dialog, sondern um
seine Theologizitit selbst. Im Dialog wird gemeinsam unterschieden nicht nur von Gott gesprochen,
sondern eine Gottesbestimmung durchgefiihrt: theologisch-reflexiv, aber auch in einem gelebten
Cottesbezug auf den Gott Israels.«

https://dol.org/1014361/9783839476727-011 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

licher Kirchen, TDW fragt nach der theologischen Dignitit des Christentums und BJR
fragt nach dem Ort des Dialogs.

Wie lisst sich diese Bedeutung methodisch bestimmen? Die Methode fiir die Analy-
se von Dialogdokumenten ist in Kapitel 5 in Fortfithrung des ersten Teils topologisch-
performativ angelegt: Die Dialogdokumente werden in ihrem komplexen Eingelassen-
sein in die Performance des Dialogs als dessen Performanzen rekonstruiert: Sie sind kultu-
relle Praktiken, das heif3t Darstellungs- und Reprisentationsformen des jiidisch-christ-
lichen, genauer jiidisch-katholischen Dialogs. Sie reflektieren nicht nur das Dialogge-
schehen, sondern sie deuten und interpretieren es auch. Dadurch generieren und insze-
nieren sie Bedeutung. Wie sich ihre Entstehung der Performance des Dialogs verdankt,
wirken sie wiederum performativ auf die Performance des Dialogs und in die jeweiligen
Glaubensgemeinschaften hinein zuriick. Diese Vermittlung von Innen- und Auf3enper-
spektiven zeigt ihre spatiale Dimension an. Das Verfassen von Dialogdokumenten ist
eine kulturell-religiose Diskurstechnik zur Vermessung der Dialoglandschaft: Es wer-
den Zugangsmoglichkeiten zum Raum des Dialogs eingespielt, Riume und Grenzen des
Dialogs beschrieben und neu zu erschliefRende Gebiete ausgewiesen.

Solche raumschaffenden Techniken sind nie neutral: Jedes der analysierten Doku-
mente fokussiert einen bewusst gewdhlten Bereich bei der Darstellung des Glaubens-
raums Dialog. Um diesen spezifischen Zugriff des jeweiligen Dokuments kenntlich zu
machen, werden die einzelnen Dokumente als Topografien metaphorisiert. In Topogra-
fien geht es um eine detaillierte Beschreibung: Was in den Dokumenten zur Darstellung
gebracht wird — und was nicht — und wie es zur Darstellung gebracht wird, hingt vom je-
weils spezifischen Interesse derjenigen Akteur*innen ab, die die Dokumente entwerfen.
NA beispielsweise geht es um eine Neuausrichtung der Kirche, PJSE fragt nach der theolo-
gischen Grundlage fiir den Dialog, G&C geht es um eine Vertiefung des Dialogs, DE wagt
erste Schritte in Richtung eines theologischen Dialogs, TDW wagt es, bisherige Grenzen
zu iiberschreiten, BJR hilt an klaren Begrenzungen fest. Es ist deshalb nie zufillig, welche
Orte (Topoi) und ihre rdumliche Qualitit wie abgebildet werden.

Die Analyse der Dokumente in Kapitel 6 fokussierte sich deshalb auf einige (sicher-
lich nicht alle) in den jeweiligen Dokumenten dargestellte Orte, vor allem auf jene, die
fiir eine Epistemologie aussage- und anschlussfihig sind. Inwiefern? Insofern sie Wis-
sen iiber den und aus dem Dialog und seine theologische Qualitit (Theologizitit) generie-
ren. Die These dabei ist: Die in den Dokumenten verzeichneten Orte aus der jeweils eige-
nen Tradition, lassen sich aufgrund der Situierung in den Dokumenten als Performanzen
des Dialogs als Glaubensraum in between nicht mehr linger als rein »eigene« Wissens-
bestinde abbilden. Im Dialog werden die relationalen und reziproken Dimensionen dieser
Orte bewusst: Sie erweisen sich performativ als gemeinsam-verbindende Erkenntnisorte,
die es braucht, um tiberhaupt Verstandigung iiber theologische Fragen herstellen zu kon-
nen und damit einen theologischen Dialog zu ermdglichen. Nimmt man die Topoi in
ihrer erkenntnisgenerierenden Potentialitit ernst, gelingt das nur, wenn sie ihrer An-
lage entsprechend mutual, also im Dialog von Jid*innen und Christ*innen gemeinsam
erschlossen werden. Das ist nicht misszuverstehen in dem Sinne, dass ein theologischer
Konsens iiber die analysierten Topoi hergestellt werden miisste. Es geht vielmehr darum,
dass die Topoi eine Suche nach Kontinuititen anleiten konnen. Diese sind notwendig, um

https://dol.org/1014361/9783839476727-011 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischenfazit dritter Teil

ein gemeinsames Lernen zu ermoglichen, um die Tradition der Anderen immer besser
verstehen zu kénnen und von dort aus auch die eigene Tradition.

Welche Argumente, bzw. Argumentationsfiguren (Topoi) aus jidischen und christ-
lichen Traditionen kénnen aus den Dialogdokumenten fiir die Frage nach der Még-
lichkeit eines theologischen Dialogs abgeleitet werden? Unter diesem methodischen
Zugrift wurden folgende Topoi identifiziert und analysiert: Der gemeinsame Bezug
auf den TaNaK/das Alte Testament ist gleichsam der theologische Grund (PJSE), der
die Rede vom Dialog als Glaubensraum in between iiberhaupt erst sinnvoll macht und
die Moglichkeit weiterer verbindender Topoi denkbar werden lisst. Auf dieser Basis
lassen sich folgende Riume in ihrer gegenseitigen Durchdringung koordinieren: das
Mysterium Gottes in seiner anthropologisch verbindende Grunddimension (NA), der
Abrahamssegen als gemeinsames Erbe in seiner soteriologischen Dimension (NA) und
die Messiaserwartung in ihrer eschatologischen Dimension (PJSE). Der gemeinsame
Bezug auf die Heiligen Schriften Israels, der sich iiber diese Topoi konkretisiert, be-
griindet eine Schriftgemeinschaft zwischen Jiid*innen und Christ*innen. Die bleibende
Giiltigkeit jiidischer Schriftauslegung (PJSE) ist eine (hermeneutische) Konsequenz dar-
aus. Der judisch-christliche Dialog ist die Performance dieser Schriftgemeinschaft, ist
Ausdruck und Wesen der »Gemeinschaft des Gottesvolkes«, das »dem Gott des Bundes«
(G&C) angehort und mit ihm in Beziehung steht.

In DE werden die angefiithrten Topoi bereits bewusst und explizit als »gemeinsame«
markiert: Jud*innen wie Christ*innen stehen in Beziehung mit dem »gleichen Gott,
sie lesen »das gleiche Buch, sie teilen eine »gemeinsame moralische Haltung« und ha-
ben den Auftrag, sich »gemeinsam fiir Gerechtigkeit und Frieden ein[zu]setzen«. Fiir
die Dokumente aus dem Bereich der jidischen Orthodoxie ist der Befund komplexer.
In TDW werden vor allem wenig beachtete Topoi und Auslegungen aus Traditionsbe-
stinden gehoben, die auf eine theologische Qualitit des Christlichen fiir das Judentum
hinweisen. TDW bringt Jesus als potenziellen »Boten Gottes« ins Spiel, durch den nicht
nur der TaNaK, sondern auch jiidische Wertvorstellungen in einer nicht-jidischen Welt
Bedeutung erlangen. Deshalb erweisen sich Christ*innen als Partner*innen, mit denen
zusammen Jiid“innen ihrem Bundnisauftrag (Tikkun Olam) nachkommen kénnen; ge-
eintvon der messianischen Hoffnung auf die Errichtung von Gottes Reich auf Erden und
auf die Vereinigung aller Menschen in der Anbetung des einen Gottes. Wenn sie gemein-
sam diesen Auftrag erfiillen, tun Jid*innen und Christ*innen »den Willen unseres Va-
ters im Himmel«. Das Christentum ist deshalb »weder ein Zufall noch ein Irrtum [..],
sondern g-ttlich gewollt und ein Geschenk an die Volker«. BJR betont die gemeinsame Kind-
schaft Noahs aller Menschen. Aufgrund der Verehrung der »Hebriischen Bibel« kommt
Christ*innen ein Sonderstatus unter den Vélkern zu. Der Ort des jidisch-christlichen
Dialogs liegt in der Zusammenarbeit von Jiid “innen mit Christ*innen als »Partner, enge
Verbiindete und Briider«, die implizit theologisch bestimmt wird, insofern sie beitrigt,
die »jiidische Berufung« erfiillen zu kénnen, »ein Licht fiir die Volker zu sein«.

Gerade mit Blick darauf, dass die Promulgation von NA mittlerweile bereits sech-
zig Jahre zuriickliegt, bleibt fur die Zukunft der judisch-katholischen Beziehungen
zu hoffen, dass »Dialogdokumente« im wortwoértlichen Sinn verfasst und publiziert
werden: nimlich Dokumente in jidisch-christlicher Ko-Autorenschaft, die im Gesprich
zwischen jiidischen und katholischen (oder selbstverstindlich in einem dkumenischen

https://dol.org/1014361/9783839476727-011 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.

279


https://doi.org/10.14361/9783839476727-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280  Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog

Kontext »christlichen«) Akteur*innen entstehen und gemeinsam veréffentlich werden.
Diese Studie und insbesondere die Analyse der bisherigen Dokumente konnte zeigen,
dass es dafiir geniigend Potential gibe.

Die Erkenntnisse aus den Analysen des dritten Teils jedenfalls wirken als Hinter-
grundfolie kreativ-produktiv und justierend-korrigierend zugleich auf die Aufgabe, der
sich der nun folgende letzte Teil dieser Abhandlung widmet: einer theologischen Grund-
legung des jiidisch-christlichen Dialogs.

2 Dies ware gerade auch aufgrund der Zasur des 7. Oktober 2023 wichtig — und ist zugleich auf-
grund der Spannungen seither im jiidisch-katholischen Verhiltnis derzeit eher unwahrscheinlich.
Zu wiinschen ware es dennoch.

https://dol.org/1014361/9783839476727-011 - am 14.02.2026, 06:35:09, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Kxmm.


https://doi.org/10.14361/9783839476727-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

