
Zwischenfazit dritter Teil 

Dialogdokumente als Topografien gemeinsamer Erkenntnisorte 

Der dritte, anwendungsbezogene Teil dieser Studie analysiert Dokumente, die im Um
feld des jüdisch-christlichen Dialogs seit dem Zweiten Vatikanum entstanden. Welche 
Bedeutung kommt offiziellen Erklärungen und Dokumenten zum jüdisch-christlichen 
Dialog von jüdischer und katholischer Seite für die Frage nach der Möglichkeit eines 
theologischen Dialogs im Kontext einer erkenntnistheoretischen Studie zu? Für eine Er
kenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs ist eine Auseinandersetzung mit offi
ziellen Dokumenten zum einen deshalb bedeutsam, weil sie Fundorte (Topoi) aus den 
jeweiligen Traditionen verzeichnen, die eine Erkenntnistheologie argumentativ anlei
ten und stützen können; zum anderen insofern, als die Dokumente jeweils anders und 
neu Fragen an einen erkenntnistheologischen Entwurf stellen:1 NA beispielsweise fragt 
nach dem Ort des Jüdischen im Christlichen, PJSE fragt nach dem Verhältnis des Chris
tentums zum TaNaK/Alten Testament und seiner theologischen Bedeutung, G&C fragt 
nach der Theologizität des Dialogs, DE fragt nach einer angemessenen Antwort im Sinne 
einer Neubestimmung der Beziehungen mit Blick auf den Paradigmenwechsel christ

1 Es zeigt sich in dem Zusammenhang vor allem, dass der Dialog selbst die Frage nach der Möglich

keit eines theologischen Dialogs und seiner Theologizität freisetzt. Vgl. Hoff: Identität in Bezie
hung, 169. »Wie man sich zur Möglichkeit eines theologischen Dialogs zwischen Juden und Chris
ten stellt, ist selbst erkenntnistheologisch bestimmt. Theologische Überzeugungen werden im Dis
kurs auf die Möglichkeit eines echten Dialogs bezogen. Damit werden nicht nur theologische Per
spektiven beansprucht, die aus dem Hintergrund wirksam sind und den Eigensinn der eigenen 
religiösen Tradition bestimmen. Vielmehr wird diese Position in einen Austauschprozess zwischen 
Judentum und Christentum eingebracht. Dieser Austausch hat noch nicht zwingend die Qualität 
eines echten Dialogs, der immer auch eine institutionelle Dimension hat: Partner, Treffen, The
men, Gesprächsformate. Aber die Absage an einen theologischen Dialog befindet sich nach mehr 
als einem halben Jahrhundert von Dialogerfahrungen faktisch nicht mehr jenseits von theologisch 
aufgeladenen Fragestellungen. Letztlich geht es aber nicht nur um Theologie im Dialog, sondern um 
seine Theologizität selbst. Im Dialog wird gemeinsam unterschieden nicht nur von Gott gesprochen, 
sondern eine Gottesbestimmung durchgeführt: theologisch-reflexiv, aber auch in einem gelebten 
Gottesbezug auf den Gott Israels.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-011 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

licher Kirchen, TDW fragt nach der theologischen Dignität des Christentums und BJR 
fragt nach dem Ort des Dialogs. 

Wie lässt sich diese Bedeutung methodisch bestimmen? Die Methode für die Analy
se von Dialogdokumenten ist in Kapitel 5 in Fortführung des ersten Teils topologisch- 
performativ angelegt: Die Dialogdokumente werden in ihrem komplexen Eingelassen
sein in die Performance des Dialogs als dessen Performanzen rekonstruiert: Sie sind kultu
relle Praktiken, das heißt Darstellungs- und Repräsentationsformen des jüdisch-christ
lichen, genauer jüdisch-katholischen Dialogs. Sie reflektieren nicht nur das Dialogge
schehen, sondern sie deuten und interpretieren es auch. Dadurch generieren und insze
nieren sie Bedeutung. Wie sich ihre Entstehung der Performance des Dialogs verdankt, 
wirken sie wiederum performativ auf die Performance des Dialogs und in die jeweiligen 
Glaubensgemeinschaften hinein zurück. Diese Vermittlung von Innen- und Außenper
spektiven zeigt ihre spatiale Dimension an. Das Verfassen von Dialogdokumenten ist 
eine kulturell-religiöse Diskurstechnik zur Vermessung der Dialoglandschaft: Es wer
den Zugangsmöglichkeiten zum Raum des Dialogs eingespielt, Räume und Grenzen des 
Dialogs beschrieben und neu zu erschließende Gebiete ausgewiesen. 

Solche raumschaffenden Techniken sind nie neutral: Jedes der analysierten Doku
mente fokussiert einen bewusst gewählten Bereich bei der Darstellung des Glaubens
raums Dialog. Um diesen spezifischen Zugriff des jeweiligen Dokuments kenntlich zu 
machen, werden die einzelnen Dokumente als Topografien metaphorisiert. In Topogra
fien geht es um eine detaillierte Beschreibung: Was in den Dokumenten zur Darstellung 
gebracht wird – und was nicht – und wie es zur Darstellung gebracht wird, hängt vom je
weils spezifischen Interesse derjenigen Akteur*innen ab, die die Dokumente entwerfen. 
NA beispielsweise geht es um eine Neuausrichtung der Kirche, PJSE fragt nach der theolo
gischen Grundlage für den Dialog, G&C geht es um eine Vertiefung des Dialogs, DE wagt 
erste Schritte in Richtung eines theologischen Dialogs, TDW wagt es, bisherige Grenzen 
zu überschreiten, BJR hält an klaren Begrenzungen fest. Es ist deshalb nie zufällig, welche 
Orte (Topoi) und ihre räumliche Qualität wie abgebildet werden. 

Die Analyse der Dokumente in Kapitel 6 fokussierte sich deshalb auf einige (sicher
lich nicht alle) in den jeweiligen Dokumenten dargestellte Orte, vor allem auf jene, die 
für eine Epistemologie aussage- und anschlussfähig sind. Inwiefern? Insofern sie Wis
sen über den und aus dem Dialog und seine theologische Qualität (Theologizität) generie
ren. Die These dabei ist: Die in den Dokumenten verzeichneten Orte aus der jeweils eige
nen Tradition, lassen sich aufgrund der Situierung in den Dokumenten als Performanzen 
des Dialogs als Glaubensraum in between nicht mehr länger als rein »eigene« Wissens
bestände abbilden. Im Dialog werden die relationalen und reziproken Dimensionen dieser 
Orte bewusst: Sie erweisen sich performativ als gemeinsam-verbindende Erkenntnisorte, 
die es braucht, um überhaupt Verständigung über theologische Fragen herstellen zu kön
nen und damit einen theologischen Dialog zu ermöglichen. Nimmt man die Topoi in 
ihrer erkenntnisgenerierenden Potentialität ernst, gelingt das nur, wenn sie ihrer An
lage entsprechend mutual, also im Dialog von Jüd*innen und Christ*innen gemeinsam 
erschlossen werden. Das ist nicht misszuverstehen in dem Sinne, dass ein theologischer 
Konsens über die analysierten Topoi hergestellt werden müsste. Es geht vielmehr darum, 
dass die Topoi eine Suche nach Kontinuitäten anleiten können. Diese sind notwendig, um 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-011 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischenfazit dritter Teil 279 

ein gemeinsames Lernen zu ermöglichen, um die Tradition der Anderen immer besser 
verstehen zu können und von dort aus auch die eigene Tradition. 

Welche Argumente, bzw. Argumentationsfiguren (Topoi) aus jüdischen und christ
lichen Traditionen können aus den Dialogdokumenten für die Frage nach der Mög
lichkeit eines theologischen Dialogs abgeleitet werden? Unter diesem methodischen 
Zugriff wurden folgende Topoi identifiziert und analysiert: Der gemeinsame Bezug 
auf den TaNaK/das Alte Testament ist gleichsam der theologische Grund (PJSE), der 
die Rede vom Dialog als Glaubensraum in between überhaupt erst sinnvoll macht und 
die Möglichkeit weiterer verbindender Topoi denkbar werden lässt. Auf dieser Basis 
lassen sich folgende Räume in ihrer gegenseitigen Durchdringung koordinieren: das 
Mysterium Gottes in seiner anthropologisch verbindende Grunddimension (NA), der 
Abrahamssegen als gemeinsames Erbe in seiner soteriologischen Dimension (NA) und 
die Messiaserwartung in ihrer eschatologischen Dimension (PJSE). Der gemeinsame 
Bezug auf die Heiligen Schriften Israels, der sich über diese Topoi konkretisiert, be
gründet eine Schriftgemeinschaft zwischen Jüd*innen und Christ*innen. Die bleibende 
Gültigkeit jüdischer Schriftauslegung (PJSE) ist eine (hermeneutische) Konsequenz dar
aus. Der jüdisch-christliche Dialog ist die Performance dieser Schriftgemeinschaft, ist 
Ausdruck und Wesen der »Gemeinschaft des Gottesvolkes«, das »dem Gott des Bundes« 
(G&C) angehört und mit ihm in Beziehung steht. 

In DE werden die angeführten Topoi bereits bewusst und explizit als »gemeinsame« 
markiert: Jüd*innen wie Christ*innen stehen in Beziehung mit dem »gleichen Gott«, 
sie lesen »das gleiche Buch«, sie teilen eine »gemeinsame moralische Haltung« und ha
ben den Auftrag, sich »gemeinsam für Gerechtigkeit und Frieden ein[zu]setzen«. Für 
die Dokumente aus dem Bereich der jüdischen Orthodoxie ist der Befund komplexer. 
In TDW werden vor allem wenig beachtete Topoi und Auslegungen aus Traditionsbe
ständen gehoben, die auf eine theologische Qualität des Christlichen für das Judentum 
hinweisen. TDW bringt Jesus als potenziellen »Boten Gottes« ins Spiel, durch den nicht 
nur der TaNaK, sondern auch jüdische Wertvorstellungen in einer nicht-jüdischen Welt 
Bedeutung erlangen. Deshalb erweisen sich Christ*innen als Partner*innen, mit denen 
zusammen Jüd*innen ihrem Bündnisauftrag (Tikkun Olam) nachkommen können; ge
eint von der messianischen Hoffnung auf die Errichtung von Gottes Reich auf Erden und 
auf die Vereinigung aller Menschen in der Anbetung des einen Gottes. Wenn sie gemein
sam diesen Auftrag erfüllen, tun Jüd*innen und Christ*innen »den Willen unseres Va
ters im Himmel«. Das Christentum ist deshalb »weder ein Zufall noch ein Irrtum […], 
sondern g-ttlich gewollt und ein Geschenk an die Völker«. BJR betont die gemeinsame Kind
schaft Noahs aller Menschen. Aufgrund der Verehrung der »Hebräischen Bibel« kommt 
Christ*innen ein Sonderstatus unter den Völkern zu. Der Ort des jüdisch-christlichen 
Dialogs liegt in der Zusammenarbeit von Jüd*innen mit Christ*innen als »Partner, enge 
Verbündete und Brüder«, die implizit theologisch bestimmt wird, insofern sie beiträgt, 
die »jüdische Berufung« erfüllen zu können, »ein Licht für die Völker zu sein«. 

Gerade mit Blick darauf, dass die Promulgation von NA mittlerweile bereits sech
zig Jahre zurückliegt, bleibt für die Zukunft der jüdisch-katholischen Beziehungen 
zu hoffen, dass »Dialogdokumente« im wortwörtlichen Sinn verfasst und publiziert 
werden: nämlich Dokumente in jüdisch-christlicher Ko-Autorenschaft, die im Gespräch 
zwischen jüdischen und katholischen (oder selbstverständlich in einem ökumenischen 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-011 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Kontext »christlichen«) Akteur*innen entstehen und gemeinsam veröffentlich werden. 
Diese Studie und insbesondere die Analyse der bisherigen Dokumente konnte zeigen, 
dass es dafür genügend Potential gäbe.2 

Die Erkenntnisse aus den Analysen des dritten Teils jedenfalls wirken als Hinter
grundfolie kreativ-produktiv und justierend-korrigierend zugleich auf die Aufgabe, der 
sich der nun folgende letzte Teil dieser Abhandlung widmet: einer theologischen Grund
legung des jüdisch-christlichen Dialogs. 

2 Dies wäre gerade auch aufgrund der Zäsur des 7. Oktober 2023 wichtig – und ist zugleich auf
grund der Spannungen seither im jüdisch-katholischen Verhältnis derzeit eher unwahrscheinlich. 
Zu wünschen wäre es dennoch. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-011 - am 14.02.2026, 06:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

