Soziale Arbeit 5.2013

WAS IST JUDISCH AN DER
JUDISCHEN SOZIALARBEIT? |
Harry Maor und die identifika-
torische Kulturarbeit

Susanne Zeller

Auf drei Dingen beruht die Welt, auf Thora,
auf Gottesdienst und auf Wohltatigkeit
(Spriiche der Véter 1,2, S. 2 1)

Zusammenfassung | Ausgehend von der
Skizzierung rabbinischer Sozialtraditonen und
jlidischer Gerechtigkeits- und Verpflichtungsethik
wird die Frage gestellt, ob von einer ,jlidischen”
Sozialen Arbeit gesprochen und ob die jiidische
Sozialethik als ein Fundament des Professiona-
lisierungsprozesses Sozialer Arbeit angesehen
werden kann. Danach wird das Lebenswerk von
Harry Maor vorgestellt, der den Begriff einer
.jUdischen Sozialarbeit als identifikatorische
Kulturarbeit” gepragt hat. Der Artikel will zu
weiteren Forschungen Uber Harry Maors Beitrag
zur Theoriedebatte innerhalb der Sozialarbeits-
wissenschaft anregen.

Abstract | On the basis of a short descrip-
tion of rabbinic social traditions and the jewish
concept ethic for justice and commitment the
question is raised, wether it is appropriate to talk
of jewish social work at all and if jewish social
ethics can be seen as the basis of professiona-
lism in social work. Thereafter Harry Maor’s live-
work will be described. Madr created the con-
cept of a , jewish social work as identificatory
cultural work”. The article means to inspire to
deeper researches on Harry Maors contribution
to the debate about theories in the field of
academical social work.

Schliisselwérter » Sozialarbeit » Judentum
» Ethik » Tradition » Armenpflege
» Professionalisierung

Einleitung | Jidische Zuwanderer aus der ehe-
maligen Sowjetunion, inzwischen sogar auch einige
junge Rabbinen, studieren in einem bereits zum zwei-
ten Mal angebotenen gesonderten Bachelorstudien-
gang an der Fachhochschule Erfurt , Jiddische Sozial-
arbeit". Dieser Studiengang ist in Europa bisher einzig-

artig. Neben mit den anderen grundstandigen Studi-
engangen Sozialer Arbeit an deutschen Hochschulen
iberwiegend identischen Modulinhalten finden sich
besondere Themenaspekte wie

A Grundfragen, Trdger, Zielgruppen und Arbeitsfelder
Sozialer Arbeit mit den Schwerpunkten jlidische Ge-
meinden, Einrichtungen und Versorgungsstrukturen,
die im Umfeld von jidischen Gemeinden entwickelt
werden;

A Individuum, Gesellschaft, Sozialisation und Erzie-
hung sowie gesellschaftspolitisches Denken und Be-
dingungen sozialen Wandelns mit besonderer Bertick-
sichtigung des Beitrages jlidischer Wissenschaftler-
innen und Wissenschaftler aus den Disziplinen der
Sozial-, Human- und Gesellschaftswissenschaften;

A Grundlagen methodischen Handelns unter Beach-
tung des Methodentransfers von jlidischen Wissen-
schaftlerinnen und Wissenschaftlern aus den USA
nach Deutschland;

A interkulturelle und internationale Aspekte Sozialer
Arbeit unter besonderer Beachtung der interkulturellen
Arbeit jlidischer Gemeinden und Integrationspolitik;
A kreative Medien in der jiidischen Kultur und jidi-
sche Rituale;

A jidische Ethik;

A Konzepte jldischer Selbsthilfe in historischer und
aktueller Perspektive, Management und Organisation
unter besonderer Beriicksichtigung der Fiihrungskon-
zepte und deren Finanzierungsgrundlagen fir Ein-
richtungen der jlidischen Gemeinden;

A Jidische Migration und Integration (Fachhoch-
schule Erfurt 2013, Modulkatalog des Studiengangs
JJudische Sozialarbeit”).

Fragestellung | In Rahmen dieses Beitrags soll
uns nun die zentrale Frage beschaftigen, ob es speziell
.Judische” Soziale Arbeit (iberhaupt gibt. Gibt es an-
dere (berufs-)ethische oder konzeptionelle Aspekte als
bei den groBen konfessionell gebundenen Wohlfahrts-
verbanden Caritas oder Diakonie zu entdecken und
zu beriicksichtigen? Wurzeln nicht ethische Grund-
haltungen unserer westlichen Kultur unabhéngig von
religiosen oder weltanschaulichen Ausrichtungen auf
denselben abendléndischen Denksystemen?

Die ethischen Fundamente westlicher Zivi-
lisationen | Die Denksysteme unserer westlichen
Kultur beruhen zum einen auf der jiidisch-christlichen
Ethik und zum anderen auf der griechischen Philoso-
phie mit ihrer Betonung der menschlichen Vernunft

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

und der Formulierung einer Unterscheidungsethik in
Bezug auf die Vorstellungen vom , Guten” und vom
»gelingenden Leben” vor allem durch Aristoteles. Die-
se beiden Fundamente sind im Verlauf ihrer ideenge-
schichtlichen Entwicklung in der européischen Antike
im Hellenismus miteinander verschmolzen. Unsere
abendlandischen Begriffe wie Ethik, Humanitat, Libe-
ralitét und Gerechtigkeit haben hier ihren Ursprung.
Von da aus fiihrte uns die abendlandische Geistes-
und Sozialgeschichte von der mittelalterlichen Scho-
lastik tiber das Naturrecht, den Humanismus und die
Aufklérung zu den modernen Demokratien mit ihren
(internationalen) Menschenrechtsinstrumenten.

Mit der Enstehung der mesopotamischen Hochkul-
turen des ausgehenden 4. Jahrtausends vor der christ-
lichen Zeitrechnung kann von friihesten Ansatzen
sozialpolitischer Sicherungssysteme gesprochen wer-
den. Die Vorstellung von , flrsorgenden” Herrschern
als Stellvertreter der Gottergestalten, die die Geschi-
cke ihrer Volker lenken, war zum Beispiel Inhalt des
Herrscherkultes im alten Babylon. Uber den Codex
Hammurabi (zirka 1700 v.Chr.) ist uns eines der altes-
ten Gesetzeswerke der Welt erhalten geblieben. Im
Gegensatz zum babylonischen, auf den einzelnen
Rechtsstreit bezogenen, also , kasuistischen Rechts-
system” steht das ,apodiktische Rechtsmodell” des
Dekalogs der biblischen ,Zehn Gebote” (2. Buch Mose
20: 1-14; 5. Buch Mose 5: 6-18). Nach judisch-christ-
licher Vorstellung und Legendenbildung erhielt um
1230 v.Chr. das kleine Nomadenvolk der Israeliten auf
seiner Flucht aus der dgyptischen Sklaverei durch eine
Gottesoffenbarung an einen Mann namens Moses
die , Zehn Worte am Sinai”. Diese waren nun nicht
mehr von einem weltlichen Herrscher aus Machter-
haltungs- und Prestigegriinden erlassen worden.

Durch die Gestalt des Moses begegnen wir einem
reinen, unteilbaren Monotheismus oder, wie es der
rabbinische Gelehrte des liberalen Judentums in
Deutschland Leo Baeck (1873-1956) ausgedriickt hat,
einem , ethischen Monotheismus”. Danach bedeuteten
religiése Grundhaltungen nicht Frommelei, sondern
,Pflichterfillung von Mensch zu Mensch” (Baeck
1995, S. 21). Es handelt sich um die Synthese von
Religion und dem hdchsten Niveau einer perspekti-
visch universalen Ethik. Nun gab es auch kein Bildnis
eines Gottes mehr, sondern vor allem zwei Gebotsta-
feln und die Offenbarungen. Die vom menschlichen
Verstand nachvollziehbaren Gebote wurden an die

Widerstehen

Seit einem halben Jahr nun schon ist die , Soziale
Arbeit” voriibergehend um vier Seiten umfangrei-
cher als sonst. Den Platz haben wir fiir die Reihe
.Widerstand in der Sozialen Arbeit” geschaffen:
Dreizehn Portraits von Berufsangehérigen unseres
Fachs sind inzwischen erschienen, die unter der
Herrschaft der Nationalsozialisten Widerstand leis-
teten und deren Leben und Wirken dabei der Nach-
welt bisher meist wenig bekannt waren. ,Halbzeit"
also flir unsere Serie, und Zeit fiir eine kleine Zwi-
schenbilanz.

Erfreulich und Uberraschend ist, dass sich trotz
des inzwischen groBen zeitlichen Abstands, 80 Jahre
nach der Machtergreifung der Nationalsozialisten,
so viele Autorinnen und Autoren fanden und finden,
die von widerstandigen Mannern und Frauen wis-
sen, Uber sie forschen und schreiben. Bewegend
ist die groBe Vielfalt der Personlichkeiten und ihrer
Lebensumstdnde. Jeder von ihnen geriet auf seine
Art und Weise in die Lage, sich zum Widerstand
gegen die damals Machtigen zu entschlieBen. Vor
allem dies kann uns zu denken geben und ein
Beispiel sein: Erkennen wir Uiberhaupt im Dickicht
unserer eigenen alltdglichen Pflichten, Beschafti-
gungen und Bedréngnisse die Gelegenheiten, bei
denen wir Widerstand leisten kdnnen und sollten?

Und schlieBlich: In den vergangenen Wochen
haben sich mehrere ahnliche Erinnerungsprojekte
bei uns gemeldet, mit denen wir uns kurz entschlos-
sen vernetzt haben und nun wechselseitig aufeinan-
der verweisen: Die Kalenderblatter , Die Vertreibung
des Sozialen” vom Alice-Salomon-Archiv (www.
alice-salomon-archiv.de) und das Erinnerungspro-
gramm , Zerstorte Vielfalt” (www.berlin.de/2013/
start/) des Landes Berlin. Lesen Sie doch auch dort
gern einmal nach!

Burkhard Wilke
wilke@dzi.de

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



http://www.alice-salomon-archiv.de
http://www.berlin.de/2013/start/
http://www.berlin.de/2013/start/
mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178
http://www.alice-salomon-archiv.de
http://www.berlin.de/2013/start/
http://www.berlin.de/2013/start/
mailto:wilke@dzi.de

Soziale Arbeit 5.2013

Stelle von Magie gesetzt. Die Zehn Gebote jlidischer
und spater auch christlicher Ethik stellten jetzt die
Grundelemente fir ein humanes Miteinander dar.

Begriindungen fir die Forderungen nach Einhal-
tung der gottlichen Gebote kdnnen wir im biblischen
Schépfungsbericht in der Vorstellung der Gotteseben-
bildlichkeit des Menschen nachlesen (1. Buch Mose
1: 26). Diese bindet den Menschen im , doppelten
Liebesgebot”, und zwar einmal an Gott (5. Buch Mose
6: 5) und zum anderen an den Mitmenschen als sein
gleichberechtigtes Ebenbild (3. Buch Mose 19: 17, 18).
Eingeschlossen ist dabei gleichermaBen die Hinwen-
dung zu Fremden (3. Mose 19: 33, 34) und zu Feinden
(2. Buch Mose: 23, 4,5; Spriiche 24:17,18; 25: 21).

In den Ausfiihrungen zu dem schwierig zu fassen-
den Begriff der Liebe zum Nachsten, zum Fremden
oder gar zum Feind lesen wir in dem zweiten zen-
tralen Werk des Judentums, dem Talmud, nichts von
iibermenschlicher Selbstaufopferung. Denn positive
Gefiihle konnen nicht angeordnet werden. Aufgefor-
dert wird vielmehr zur Praxis, zum konkreten Tun.

Im hebraischen Urtext heiBt es in den Dativ gesetzt:
,Liebe deinem Nachsten” in der Bedeutung von , Zum
Besten deines Nachsten” oder ,Erweist einander
Gutes durch Taten" (Radday; Schultz 1984, S. 386 ).
Die beiden beriihmten Ubersetzer der hebraischen
Bibel Franz Rosenzweig (1886-1929) und Martin Bu-
ber (1878-1965) (ibersetzten dies mit: ,Halte lieb
deinen Genossen, er (ist) dir gleich” (Buber; Rosen-
zweig 1992, S. 326). Diese im Deutschen nicht ganz
eingangige, aber annahernd genaue Ubersetzung
aus dem Hebrdischen deutet an, dass viel weniger
von Gefiihlen die Rede ist als von ,tétigen Liebes-
beweisen”. Denn auf diese kommt es schlieBlich an,
oder auf die , positiven Verpflichtungen” dem Mit-
menschen gegentiber, wie es der beriihmte mittelal-
terliche Arzt und Philosoph Moses Maimonides (1135-
1204) ausgedriickt hat. Es handelt sich demnach um
die ,Magna Charta der jidischen Religion, aus der
sich die Universalitat der Nachstenliebe ergibt [...]"
(Prijs 1984, S.79).

Das Grundgebot der Néchstenliebe aus der Thora
(Fiinf Biicher Mose) finden wir im Neuen beziehungs-
weise ,Zweiten” Testament durch den galildischen
Juden Jesus von Nazareth an neun Stellen spater fol-
gerichtig wiederholt. Das Zweite Testament nimmt
dann auch zu weiteren spezifischen Sozialfragen keine

Stellung mehr, da die strukturellen Grundlagen eines
sozialen MaBnahmenkatalogs in der biblischen Antike
bereits gelegt waren. Bei der Geschichte des Chris-
tentums Cber fast zwei Jahrtausende fallt aber auf,
dass diese historische Chronologie bei der Formulie-
rung biblisch-ethischer Prinzipien weitgehend ausge-
blendet oder zumindest nicht mehr ausdriicklich for-
muliert wurde. Es blieb somit fast zwei Jahrtausende
unbegriffen, dass christliche Ethik ausnahmslos in
der Ethik der hebréischen Bibel beziehungsweise im
Alten, dem , Ersten” Testament wurzelt. Sozialhan-
deln im christlichen Kulturkreis wurde und wird viel-
fach bis heute auf christliche Tugenden wie Nachs-
tenliebe und Barmherzigkeit zuriickgefiihrt. Es wird
darauf verzichtet, auf das eigentliche geistig-religiose
Fundament des pharisdischen Schriftkundigen Jesus
von Nazareth zu verweisen, da diese historische Her-
leitung im Kontext ihrer Zeitgeschichte fiir den christ-
lichen Glauben nicht von Interesse war und erst nach
und nach Forschungsgegenstand einiger christlicher
(und auch jiidischer) Gelehrter wurde.

Erste systematisierte Armenpflegekonzep-
tionen in der hebraischen Bibel | In diesem histo-
rischen Rahmen lassen sich in der hebréischen Bibel
die friihesten Formen einer systematisierten Armen-
pflege der Antike nachlesen und werden etwa auf
die Zeit 538 v.Chr. datiert. Diese biblischen Vorschrif-
ten fiihren eine Fiille bereits relativ konkreter Maf-
nahmen insbesondere fiir die Klientel der Witwen,
Waisen, Untergebenen, Unterprivilegierten, Sklaven,
Gefangenen und Fremden auf. Als Begriindung wird
zum einen angefiihrt, dass man angesichts sozialen
Elends die ,Hand nicht verschlieBen” und das , Herz
nicht verhérten” durfe (5. Buch Mose 15: 7-11). Und
zum anderen wird immer wieder daran erinnert, dass
die Angehdrigen des Volkes Israel selbst einst als
Fremdlinge und Sklaven in Agypten ihr Leben fristen
mussten. Zu beriicksichtigen ist dabei, dass wir es mit
historischen Epochen zu tun haben, die noch durch
einfache agrarische Strukturen von Stammesgesell-
schaften charakterisiert waren. Individuelle Bedurftig-
keit und Existenzndte innerhalb der nomadisiernden
Gemeinschaften und ersten stadtischen Ansiedlungen
waren noch Uberschaubar und zu bewaltigen und
stellten noch kein Massenproblem dar.

Wie wurde nun hilfsbediirftigen Menschen ange-
sichts eines ersten (sozial-)ethischen Normenkatalogs
im antiken jldischen Gemeinwesen begegnet? Der

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

biblische Manahmenkatalog in den Biichern Mose
enthalt Vorschriften zur Sicherstellung von Nahrung
durch die , Feldecke” (hebr. Ped) und Kleidung fur die
Bediirftigen (3. Buch Mose 19: 9, 10), die Verpflich-
tung, in jedem dritten Jahr den zehnten Teil der Jah-
resernte den Armen zu (iberlassen (5. Buch Mose 14:
28, 29), die Sabbatruhe als eine Art antike , Arbeits-
schutzgesetzgebung” mit der Forderung nach einem
wochentlichen Tag der Ruhe fiir alle Hausbewohner
unabhéngig von ihrem sozialen Stand (5. Buch Mose
5: 14), das Sabbatjahr mit der Vergabe der gesamten
Ernte an Bedrftige im , siebten Ruhejahr” (3. Buch
Mose 25: 3-7), die Freilassung und Versorgung von
judischen Sklaven im siebten Jahr (3. Buch Mose 25:
35, 39-41, 43; 5. Buch Mose 15: 12-14, 18), die Ver-
gabe von stlitzenden Darlehen fiir in Not Geratene
und das Zinsverbot (5. Buch Mose 15: 7, 8; 2. Buch
Mose 22: 24), den Schuldenerlass nach sieben Jahren
(5. Buch Mose 15: 1) mit der spateren rabbinischen
Veranderung durch die Einfiihrung einer vertraglichen
Vereinbarung (hebr. Prosbul), die Anordnung, Léhne
fir geleistete Arbeit unverziiglich auszuzahlen (5.
Buch Mose 24: 14 ff) und die Mahnung, Bedrftige
ohne Ansehen der Person bei Gerichtsverfahren zu
vertreten (2. Buch Mose 23: 3, 6; 3. Buch Mose 19: 15).

In weiteren biblischen Schriften finden wir die
Aufforderung zur Einhaltung von Gastfreundschaft
(1.Buch Mose 18: 2 f.; 21: 33; 24: 15 ff,; Jesaja 58:7;
Hiob 31: 19, 20), die Anordnung, Waisenkinder groB-
zuziehen (Psalm 106, 3; 118; Hiob 31: 17), Kranke zu
besuchen (Psalm 41: 4), Hochzeiten fur bediirftige
Paare von der Gemeinschaft auszurichten (1. Buch
Mose 2: 22; 5. Buch Mose 15: 8), die Toten wiirdig zu
bestatten (1. Buch Mose 23: 3; 47: 29; Prediger 7: 2)
und die Aufgabe von Gemeindemitgliedern, ihre Trau-
ernden zu trosten (1. Buch Mose 25: 11; 35: 9). Soweit
informieren uns biblische Quellen Uber die MaBnah-
men fiir Bediirftige. Die Auslegungen, wie diese auch
unter gesellschaftlichen Verhaltnissen einer sich wan-
delnden Agrargesellschaft konkret umsetzbar waren,
lesen wir genauer in den rabbinischen Diskussionen
und Kommentaren des Talmud.

Der ,rabbinische Warenkorb” | Fiir die Sozial-
traditionen der israelitischen Nomadensippen und
Konzeptionen der spateren jiidischen Wohlfahrtspflege
hat sich in der rabbinischen, das heiBt nachbiblischen
Literatur des Talmud der Begriff ,Zedaka" als Almosen-
spenden oder Wohltatigkeit durchgesetzt. Urspriing-

lich bedeutete Zedaka Gerechtigkeit. Auf dem Ge-
rechtigkeitsgedanken basiert die Vorstellung von
gesellschaftlicher Gleichheit. Zedaka wird schlieBlich
von den Rabbinen zur hichsten religidsen Verpflich-
tung erklért. Mit Gerechtigkeit sind aber nicht vorran-
gig gesellschaftliche Bedingungen gemeint, sondern
spezifische menschliche Verhaltensweisen. Es geht
nicht um einen unerreichbaren Idealzustand im Jen-
seits. Im Talmud wird bekréftigt, dass soziales Handeln
im Diesseits zu realisieren ist. Und es ist auch nicht
in das persénliche Belieben des Einzelnen gestellt.

Anders ausgedriickt: Um sozialen Ausgleich her-
beifiihren zu kénnen, wird zum Beispiel das Spenden
flir gute Zwecke in der rabbinischen Sozialethik nicht
als Ausdruck einer individuellen GroBzlgigkeit des
Besitzenden den sozial Schwachen gegeniiber ver-
standen. Es stellt also keine freiwillige Leistung dar,
sondern die Erfiillung einer von Gott auferlegten
Pflicht oder eines ,Vertrages” mit Gott, dem sich
ohne Verlust des personlichen Ansehens niemand
entziehen kann. Soziale Verantwortung intendiert
darlber hinaus auch nicht nur kurzfristig lindernde
MaBnahmen zur Aufhebung aktueller Notlagen, son-
dern zielt immer auf die Realisierung eines auf Dauer
von fremder Hilfe unabhdngigen Lebens aller Gemein-
schaftsmitglieder.

Die Rabbinen differenzierten zwischen Zedaka als
Verpflichtung zum Almosenspenden — gleichsam als
materielle Voraussetzung fir die Einlésung des Ge-
rechtigkeitsgedankens — und , Gemilut Chessadim”.
Dies bedeutet soviel wie konkret ausgelbtes soziales
Engagement, dem eine Grundhaltung des Mitgefiihls
zugrunde liegt. Gemilut Chessadim geht ideell also
iiber materielle Hilfen hinaus. Die Verantwortung fur
die Einlésung von Gemilut Chessadim bedeutet die
Verpflichtung, die Grundbedirfnisse aller Mitglieder
des jlidischen Gemeinwesens sicherzustellen. Diese
wurde in talmudischer Zeit jeweils angesehenen Ge-
meindeverwaltern bertragen. Sie sorgten fir finan-
zielle Ressourcen durch die Armenbiichse, die soge-
nannte Kuppah, verteilten Spendengelder, Gberpriften
Hilfsantrage und stellten die wochentliche Existenz-
grundlage durch die Vergabe von vierzehn Mahlzeiten
pro Woche fiir Bed(irftige sicher. Sie sorgten dafr,
dass Einheimische wie Fremde mit Kleidung versorgt
wurden, Reisende nicht ohne Nahrung und schiit-
zende Begleitung ziehen mussten, und kiimmerten
sich um die Ausldsung Gefangener.

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

Der rabbinische Gelehrte Moses Maimoni-
des | Der groBte jidische Denker des Mittelalters,
der rabbinische Gelehrte und Arzt Moses Maimonides
(1135-1204), beschéftigte sich im spéten12. Jahr-
hundert in einem seiner Hauptwerke Mischne Thora
(1180) ausfiihrlich mit den biblischen und spéter im
Talmud durch die rabbinischen Gelehrten interpre-
tierten Sozialtraditionen. Es ging ihm, wie seinen
rabbinischen Kollegen des friihen Mittelalters auch,
immer wieder um die Frage, was Menschen fiir ein
Leben in Wirde existenziell benétigen. Daflir wies er
nach talmudischer Tradition einmal mehr ausdriicklich
darauf hin, dass Hilfsbedirftige soziale MaBnahmen
von der Gemeinschaft zur Einlésung des gesellschaft-
lichen Gerechtigkeitsgedankens (Zedaka) durchaus
erwarten durften. Denn der dauerhafte Zustand un-
freiwilliger gesellschaftlicher Armut wird nach jlidi-
schem ethischen Verstandnis als ein groBes Ubel ver-
standen, da sie die menschliche Wirde untergrabt.

Im Babylonischen Talmud lesen wir beispielsweise:
Armut , gleicht dem Tode” und ist , schlimmer als
fiinfzig Plagen” (Sacks 1992, S.15 und 28, Alexander-
Ihme 1992, S. 220). Hier gibt es Ubereinstimmung mit
der Nikomachischen Ethik von Aristoteles, der ebenso
konstatiert hat, dass niemand einen Menschen, der
an allem Mangel leide, als glticklich bezeichnen
konne. Die Rabbinen argumentierten in Bezug auf
die Armut, dass erstens das menschliche Lebewesen
eine Leib-Seele-Einheit darstelle und wenn es Not
leidet, keine wirkliche (religidse) Lebensqualitét er-
reicht werden kdnne. Zweitens sei die Fahigkeit zum
GenuB gleichermaBen eine religiose Erfahrung der
Gaben Gottes, die deshalb auch jedem Menschen
zur Verfiigung stehen solle. Und drittens bedeute
Armut den unhaltbaren Zustand einer Erniedrigung.

Maimonides konkretisierte zur Einlésung des Gerech-
tigkeitsgedankens die existenziellen Mindestleistun-
gen durch das Gemeinwesen, die allen Bediirftigen
zustehen sollten und uns an den ,Warenkorb” heu-
tiger Sozialhilfe (§ 27 SGB XII, § 8 SGB XII) erinnern.
Diese sind die Sicherstellung von Nahrung und Klei-
dung fiir Arme als elementarste Formen menschlicher
Bediirftigkeit, die Bereitstellung von Wohnraum,
Hausrat und Mébeln, die Sicherstellung der Lebens-
grundlagen fir Heranwachsende, der Rechtschutz fiir
verwaiste Kinder, die Sorge fiir den Lebensunterhalt
fir alte Eltern, die Pflege und medizinische Versor-
gung von verarmten Kranken, die Vergabe von Mit-

teln fir Armenbegrabnisse, finanzielle Hilfen fir die
Durchfiihrung einer Hochzeit und Vorsorge fiir eine
mogliche Witwenschaft, die Aufnahme und Versor-
gung von (durch-)reisenden Armen in Synagogen mit
einer Ubernachtungsmaglichkeit, beim Bevorstehen
des Sabbattages mit zusatzlichen drei Mahlzeiten
und schlieBlich auch die Aufforderung nach Betreu-
ung von gefangenen Gemeindemitgliedern (Mller
1997, Sacks 1992).

Unter dieser Verpflichtungs- und Gerechtigskeits-
ethik muss verstanden werden, dass Mildtatigkeit im
Judentum nicht Ausdruck einer individuellen GroBzU-
gigkeit und freiwilligen Barmherzigkeit des Besitzen-
den dem sozial Schwachen gegeniiber darstellt. Viel-
mehr werden die Sozialtraditionen als die Erfiillung
einer (von Gott) auferlegten Pflicht oder eines ,Ver-
trages” mit dem Schopfer, dem sich ohne Verlust des
personlichen Ansehens niemand entziehen darf, be-
griffen. Dabei muss jede Form von Beschdmung des
Hilfsbedurftigen verhindert werden.

Diese rabbinischen Sozialtraditionen, die keine
Unterschiede zwischen Hilfsbediirftigen machten,
wurden spater ebenso zentraler Bestandteil der ers-
ten friihkirchlichen Diakonie wie die Speisung von
Armen, das Bekleiden der Bediirftigen, die Aufnahme
von Fremden, die Sorge um Witwen und Waisen, der
Loskauf und die Pflege von Gefangenen, die Versor-
gung von Kranken und die Bestattung der Toten
(Miiller 1997, S. 344 ff.). Jiidische und christliche
Gemeinden sahen sich in den ersten Jahrhunderten
christlicher Zeitrechnung im rémischen Imperium
gleichermaBen den Gefahren der Verarmung und
Deklassierung ausgesetzt.

Was nun etwa mit dem aufkommenden kommuna-
len Armenpflegesystem an der Schwelle vom Mittel-
alter zur friihen Neuzeit mit den Begriffsdefinitionen
sogenannter primarer, sekunddrer und tertidrer Armut
differenziert wurde, beschaftigte auch die Rabbinen
bei der Auslegung der Bibel. Hierbei mussten sie sich
mit der Praktikabilitdt biblisch-ethischer Idealvorstel-
lungen auseinandersetzen, nach denen Gemilut
Chessadim, also das soziale Engagement, die ,ganze
Person ohne MaB" erforderte. Und es sollte nicht um
eines ,irdischen” oder , himmlischen Lohnes” willen
ausgelibt werden, sondern , zweckfrei”, ohne Bedin-
gungen und ,maBlos personlich” (Mdiller 1997, S.
158 ff.).

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

Wie war aber dieses unbedingte MaB an sozialem
Handeln zu definieren? Wie konnte die geforderte
prinzipielle ,MaBlosigkeit” in lebbare gesellschaftliche
Formen gebracht werden? Dies sind Fragen, die uns
bis heute zum Beispiel auch unter dem Begriff des
sogenannten Helfersyndroms beschaftigen. Von einem
der beriihmtesten pharisdischen Schriftgelehrten und
Begriinder des rabbinischen Judentums, Hille/ der
Altere (1. Jahrhundert n.Chr.), der fiir seine Klugheit
und Weichherzigkeit bekannt war, wird bei der Defi-
nition des MaBes von Hilfsmanahmen unter den
jeweils historischen Bedingungen folgende Legende
berichtet: Hille/ habe einem aus ehemals wohlhaben-
dem Hause stammenden Verarmten das fir den da-
maligen Stand angemesse Pferd und den dazugehé-
renden Sklaven trotz seiner Notlage zur Verfiigung
stellen wollen. Als sich kein Sklave fand, soll Hille/
dem Armen schlieBlich selbst seine Dienste angebo-
ten haben (Sacks 1992, S. 21). Hier wird die Spann-
breite der Problematik von Armut auf der einen und
des Helfersyndroms auf der anderen Seite durch die
Rabbinen schmunzelnd auf die Spitze getrieben.

Der Unterschied zwischen den beiden Grundfor-
men menschlicher Zuwendung, Zedaka und Gemilut
Chessadim, liegt nicht in qualitativ unterschiedlicher
Wertigkeit. Sondern sie wurden durch die Rabbinen
lediglich definitorisch hinsichtlich ihrer praxisbezo-
genen Abgrenzungen, aber auch Uberschneidungen
differenziert charakterisiert. Danach ist Zedaka auf
die finanzielle Unterstlitzung ausgerichtet, wahrend
Gemilut Chessadim sowohl auf Bediirftige als auch
gleichermaBen auf Wohlhabende sowie auf Verstor-
bene bezogen ist (Jerusalemer Talmud in Miller
1997, S.160).

Maimonides entwickelte in diesem Kontext seine
+Acht-Stufen-Skala der Wohltatigkeit”, die den bib-
lisch-talmudischen MaBnahmenkatalog zur Einlésung
von Zedaka noch einmal aus einer erweiternden ethi-
schen Perspektive heraus zusammenfasste. Die acht
Stufen der Gerechtigkeit und Wohltatigkeit nach
Moses Maimonides von der hdchsten ersten bis zur
achten niedrigsten sind:

A Den Hilfsbediirftigen die Méglichkeit geben, sich
wieder selbststandig erndhren zu kdnnen, vor allem
durch Arbeitsbeschaffung, durch Angebote einer Ge-
schaftspartnerschaft, durch die Vergabe von (zinslo-
sen) Darlehen oder durch Geldgeschenke, also reale
Hilfe zur Selbsthilfe. Vorwiegend diese Formen der

Hilfeleistungen beugen der Erniedrigung vor und
fihren zur Unabhangigkeit.

A GroPzligig spenden und helfen in einer Weise,
dass die Hilfsbedrftigen und die Spendenden nichts
voneinander wissen, um beschamende Situationen
zu vermeiden.

A Die spendende Person weiB, wem sie gibt, aber
die Hilfsbediirftigen kennen den Spender nicht.

A Die Gebenden kennen die Namen der Hilfsbediirf-
tigen nicht, diese aber kennen die Gebenden.

A Helfen, bevor ausdriicklich darum gebeten wird.
Geben und unterstiitzen, nachdem Notstande einge-
treten sind und um Hilfe gebeten wurde.

A Hilfeleistungen im bescheidenem AusmaB, aber
mit innerer Anteilnahme und Freundlichkeit.

A Geben mit innerem Unwillen nur aus moralischer
Verpflichtung heraus (Rosin 1876, Sacks 1992, Miiller
1997).

Jede Form von Beschamung der Hilfesuchenden
muss vermieden werden. Aus diesem Grund lehnten
die spateren, in der Wohlfahrtspflege tatigen Sozial-
reformerinnen mit jiidischer Herkunft auch die tradi-
tionellen biirgerlichen Wohltatigkeitshazare, Tanz-
veranstaltungen und Armenspeisungen zugunsten
Notleidender bewusst ab. Denn ihr berufsethisches
Credo war nicht reine Wohltatigkeit, sondern sie
wollten grundlegende gesellschaftliche Verdnderun-
gen — heute wiirden sie vielleicht von gesellschaftli-
cher (Um-)Verteilungsgerechtigkeit sprechen. Danach
bedeutet Firsorge nicht die Austibung von ,Gnaden-
akten”. Sondern soziale Verantwortung bedeutete fiir
sie die Erfiillung von gesellschaftlichen Pflichten,
denen man sich gar nicht entziehen kann.

Hier sei vor allem auf die erste, sechste und achte
Stufe der Skala hingewiesen. Auf der ersten Stufe
differenzierte Maimonides zwischen dem Ideal, alle
Hilfsbedirftigen in die Lage zu versetzen, auf Dauer
wieder unabhangig sein zu kénnen, und schlielich
der ethisch niedrigsten achten Stufe, auf der Besser-
gestellte zwar Hilfe leisten, dies aber lediglich unwil-
lig aus moralischem Zwang heraus tun. Ein direkter
Zusammenhang kann zwischen der sechsten Stufe
der Skala und heutiger Sozialer Arbeit als Profession
hergestellt werden. Danach gewahrt unsere Profession
zwar Formen kodifizierter sozialstaatlicher Unterstiit-
zungsleistungen. Sie leistet diese aber immer erst
dann, nachdem die sozialen Problemlagen bereits
eingetreten sind. Rund acht Jahrhunderte nach Mai-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

monides finden wir nun einen vergleichbaren Leis-
tungskatalog in unserem Sozialgesetzbuch wieder.
Nach § 27 SGB XlI sind der notwendige Lebensunter-
halt (Erndhrung, Unterkunft, Kleidung, Kérperpflege,
Hausrat, Heizung, personliche Bediirfnisse des tagli-
chen Bedarfs) und nach § 8 SGB XII die Hilfe in be-
sonderen Lebenslagen kodifiziert.

Jiidische Sozialethik als Transformations-
fundament fiir die Professionalisierung | Die
Zehn Gebote wurden spater sowohl die ethischen
Grundelemente der neuen, im Judentum wurzelnden
jidisch-christlichen Gemeinschaften als auch des seit
dem Ende des 4. Jahrhunderts sich zur Weltreligion
entwickelnden Christentums. Rabbinen wie Kirchen-
vater betonten gleichermaBen, dass der Mangel an
Barmherzigkeit der , Gottlosigkeit” gleichkomme
und es im Fiirsorgedienst um ein ,Nachahmen der
Barmherzigkeit Gottes" gehe (Miller 1997, S. 375).
Somit sind jldische und christliche Sozialethik in ihren
biblischen Grundpositionen sowie auch in praktisch-
fiirsorgerischen MaBnahmen in den meisten Aspek-
ten identisch geworden, wie am Beispiel der Sozial-
lehren der Konfessionen erkennbar wird.

Differenzierungen zwischen jiidischer und
christlicher Sozialethik | K6nnen damit tiberhaupt
noch feststellbare Differenzierungen zwischen jidi-
scher und christlicher Sozialethik konstatiert werden?
Diese Frage kann meines Erachtens dann bejaht wer-
den, wenn wir uns iiber die biblisch ethischen Grund-
lagen hinaus die Schwerpunktsetzungen in den kon-
kreten Auslegungen der Ethik der Bibel durch die
Rabbinen im Talmud und die historisch bedingten
strukturellen Unterschiede dieser beiden Religionsge-
meinschaften vor Augen halten. Diakonisches Sozial-
handeln ist mit dem antiken Judentum strukturell
spatestens ab dem Zeitpunkt kaum noch vergleichbar,
als kirchliche Fiirsorgeeinrichtungen in friihe Formen
sozialstaatlicher Strukturen Uberfihrt wurden wie
zum Beispiel durch das mittelalterliche Anstaltwesen.
Und judische Gemeinden mussten dann nach und
nach gesellschaftlich ausgegrenzte, schlieBlich ver-
folgte Minderheiten unter einer christlichen Staats-
kirche allein vertreten und betreuen.

Ein weiterer Unterschied zwischen jidischen und
christlichen Fiirsorgetraditionen liegt in der tber Jahr-
hunderte wahrenden, wenig ausgepragten Verkniip-
fung von sozialer Verantwortung mit , Kategorien so-

Zialrechtlicher Verbindlichkeit” (Sozialpolitik) durch
kirchliche Institutionen. Dies dokumentiert sich zum
Beispiel durch das Fehlen von konkreten Rechtsan-
spriichen der bediirftigen Klientel auf Hilfe durch die
Gemeinschaft. Den Kirchenvatern ware die Idee vollig
fremd gewesen, das Elend mit weltlichen Rechtsmit-
teln lindern zu wollen. Der Zustand der Armut wird
im Christentum durch das Prinzip einer ,imitatio
Christi” unter heilsgeschichtlichen Dimensionen ge-
wertet. Demgegen(iber muss die kategoriale Verkniip-
fung von Zedaka (Gerechtigkeit) und sozialen MaB-
nahmen zur Beseitigung von gesellschaftlichen Not-
standen fir das rabbinische Judentum als konstitutiv
angesehen werden (Muller 1997, S. 378 1.).

Durch die talmudischen Pramissen einer Gerechtig-
keitsethik und Traditionen jidischer Wohlfahrtsarbeit
flossen aus dem jidischen Umfeld einige nicht un-
wesentliche strukturelle und konzeptionelle (berufs-)
ethische Schwerpunkte in den Professionaliserungs-
prozess Sozialer Arbeit in Deutschland ein. Dies fiihrt
zu der These, dass sich christliche (Sozial-)Ethik durch
eine ideelle Verknlpfung vom Dienst am Nachsten
und Barmherzigkeit (Caritas und diakonisches Han-
deln) fokussieren lasst, wahrend jidische Ethik durch
die ideelle Betonung vom Dienst am Néchsten und
Gerechtigkeit (Zedaka) charakterisierbar ist.

Nach rabbinischer Auffassung erfolgt grundsatz-
lich auch keine Geringschatzung materieller, weltli-
cher Giiter. Askese und Selbstverzicht werden nicht
als ideelle Werte an sich gesehen. Vielmehr wird im
Talmud ein , pfleglicher Umgang” immer auch mit
der eigenen (in unserem Fall helfenden) Person kons-
tatiert (Miiller 1997, S. 280 f.). Heute sprechen wir in
der Sozialen Arbeit von der Gefahr einer Uberidenti-
fizierung mit der Klientel oder vom Helfersyndrom,
welches professionellem Handeln entgegensteht.
Eine den angenehmen Seiten des Lebens abgeneigte
Lebenseinstellung wird als Verleugnung dieser (von
Gott geschaffenen) Welt mit all ihren Giitern inter-
pretiert. Vor diesem Hintergrund kann auch professio-
nelle Soziale Arbeit berufsethisch nicht mit fragwir-
digem und der Klientel wenig nutzendem Altruismus
gleichgesetzt werden. Die eigene Person des Helfen-
den braucht nicht vernachldssigt zu werden.

Soziale Arbeit und rabbinische Gerechtig-
keitsethik | Bei der judischen Wohlfahrtspflege ha-
ben wir es also bereits seit vielen Jahrhunderten mit

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

systematisch ausgefacherten biblischen SozialmaB-
nahmen und ihren konkreten rabbinischen Umset-
zungsprinzipien zu tun. Seit dem Mittelalter war in
Deutschland die anfangs selbstgewahlte, spater zu-
nehmend durch die christlichen Machthaber erzwun-
gene Ghettosituation der jlidischen Minderheit zur
notwendigen strukturellen Voraussetzung eigener
Armenbetreuung geworden. Pogrome, Armut und In-
fektionsgefahren sowie die standige Bedrangnis durch
Behdrden und die Willkir der jeweiligen Machthaber
zwangen jldische Gemeinden zum Aufbau eigener
Hilfsstrukturen.

Das starke soziale Engagement galt und gilt dabei
als ein besonderes Charakteristikum der jiidischen
Frau. Engagierte Tochter, die aus dem gehobenen
deutsch-jlidisch assimilierten Biirgertum kamen,
wollten ihren persénlichen Aktionsradius im Zusam-
menhang mit den sozialen Bewegungen des 19.
Jahrhunderts (iber die jlidischen Gemeinden hinaus
erweitern und setzten Sozialtraditionen fort. Sie
nahmen die Chance wahr, in (iberkonfessionellen
Organisationen, wie zum Beispiel in der Frauen-
bewegung und in Vereinen, tatig zu werden.

Vor dem Hintergrund der oben skizzierten Pramis-
sen biblischer und rabbinischer Sozialethik und jahr-
hundertealter Erfahrungen in der Betreuung Bedirfti-
ger und sozial Ausgegrenzter ergab sich die logische
Konsequenz, das verkrustete Armenpflegesystem
preuBischer Kommunen durch systematischen Struk-
turenwechsel reformieren zu wollen. Und dariiber
hinaus konnten gerade Frauen, da sie nicht gleichbe-
rechtigt waren, nachvollziehen, was es heift, gesell-
schaftlich ausgegrenzt zu sein. Ihr soziales Engage-
ment besaB allein schon aus diesem Grund keinen
missionarischen Charakter oder den Duktus individu-
eller, die eigentlichen, vor allem ékonomischen Ursa-
chen von gesellschaftlichem Elend nicht problemati-
sierender Barmherzigkeit.

So erscheint das sozialreformerische Engagement
der jldischen Protagonistinnen professioneller Sozia-
ler Arbeit an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert
iber das Ziel systematischer Umstrukturierungen des
Almosenwesens berufsethisch logisch nachvollziehbar.
Vor allem ihre Suche nach den Ursachen sozialen
Elends, ihr leidenschaftlicher Einsatz fiir grundsatz-
liche Systemverénderungen, die Betonung der dezi-
diert sozialpolitischen Funktion kommunaler Wohl-

fahrtspflege und die Bereitstellung immer besser
ausgebildeter sozialer Fachkrafte haben in der
biblisch-talmudischen Gerechtigkeitsethik und
-tradition ihre Wurzeln.

Neben dem in Deutschland vergessenen groBen
spanischen Humanisten jlidischer Herkunft Juan Luis
Vives (1492-1540), der mit seiner Denkschrift ,De
subventione pauperum” (1526) zum ersten Fiirsor-
getheoretiker und auch ersten (Sozial-)Pddagogen
der friihen Neuzeit wurde, reformierten sozial enga-
gierte Frauen des ausgehenden 19. Jahrhunderts wie
Lina Morgenstern (1830-1909), Jeanette Schwerin
(1852-1899), Alice Salomon (1872-1948) aus der
Biirgerlichen Frauenbewegung heraus und spéater
auch Hedwig Wachenheim (1891-1969) und Sidonie
Wronsky (1883-1947) die unprofessionelle birgerliche
Wohltatigkeit mit ehrenamtlich tatigen Armen- und
Polizeipflegern zwischen 1893 und 1925 zu einem
staatlich anerkannten Berufszweig. Sie wollten keine
Almosen verteilen, sondern die Idee des Zedaka mit
Professionalitat verkniipfen.

Judische Griinderpersonlichkeiten professioneller
Sozialer Arbeit in Deutschland waren:
A Juan Luis Vives (1492-1540): Erstes systematisier-
tes Konzept (, De subventione pauperum” von 1526)
der friihen Neuzeit zur strukturellen Reform der
offentlichen Armenpflege in Europa;
A Lina Morgenstern (1830-1909): Griindung der ers-
ten genossenschaftlich organisierten Berliner Volks-
kiichen (1866), Organisation des ersten Internatio-
nalen Frauenkongresses;
A Emil Muensterberg (1855-1911): Leitung der Berliner
Armenstatistik, programmatische wissenschaftliche
Schriften zur deutschen Armengesetzgebung, Initiator
von Reformen und Neuorganisationen in der Armen-
pflege, Griindung der , Auskunftsstelle fir Wohltatig-
keit"” (1895), Leitung der , Zentralstelle des Deutschen
Vereins flir Armenpflege und Wohltatigkeit” (1906);
A Albert Levy (1862-1922): Ab 1900 Mitglied in der
stadtischen Armenkommission Berlin und in der von
Emil Muensterberg errichteten , Zentralstelle des
Deutschen Vereins fir Armenpflege und Wohltatig-
keit” (heute Deutscher Verein), Griindungsmitglied
der , Deutschen Gesellschaft fir ethische Kultur”
(1892) und des , Archiv fiir Wohlfahrtspflege” (1893,
heute Deutsches Zentralinstitut fiir soziale Fragen),
Erster Vorsitzender der ,Centrale fiir private Fiirsorge
e V" (,Auskunftsstelle” 1899/1906);

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

A Jeanette Schwerin (1852-1899): Griindung der ersten
Ausbildungskurse fiir ,soziale Hilfsarbeit” (1893/99),
Grinderin der Berliner , Auskunftsstelle” der , Deut-
schen Gesellschaft fir ethische Kultur” (1892/93);

A Alice Salomon (1872-1948): Griindung der ersten
zweijahrigen (iberkonfessionellen , Sozialen Frauen-
schule”(1908), Initiierung der ersten , Konferenz So-
Zialer Frauenschulen Deutschlands” (1917), Griindung
der , Deutschen Akademie fiir soziale und padagogi-
sche Frauenarbeit” (1925), Herausgabe erster Lehr-
biicher (1909/1921/23/26), Formulierung einer ersten
Theorie des Helfens” (1926), Griindung des , Inter-
nationalen Komitees Sozialer Schulen” (1929);

A Sidonie Wronsky (1883-1947): Geschéftsfiihrerin
des Berliner , Archiv fiir Wohlfahrtspflege” (1908),
Herausgabe von Lehrbiichern (1926/32), Griinderin
der ersten Ausbildungsstatte fir Soziale Arbeit in
Palastina (1934);

A Hedwig Wachenheim (1891-1969): bei Alice Salo-
mon ausgebildete Fiirsorgerin, 1916 Initiatorin der
ersten gewerkschaftlichen Berufsorganisation fir die
,Sozialbeamtinnen” in Deutschland (DVS), Leiterin
der ersten Aushildungsstatte der Arbeiterwohlfahrt
(1928);

A Gisela Konopka (1910-2003): Studierte Padagogik,
engagierte sich in der Heim- und Fiirsorgeerziehung
und Gewerkschaftsarbeit. In der Emigration speziali-
sierte sie sich als Professorin auf die Methoden des
Case Work und vor allem im Social Group Work und
schrieb zahlreiche Fachbiicher fir die Soziale Grup-
penarbeit.

Zusamenfassend lasst sich sagen, dass Uber die
Griindung programmatischer sozialer Institutionen
beziehungsweise Organisationen und die Entwick-
lung innovativer Konzepte fiir die berufliche Soziale
Arbeit durch Persénlichkeiten aus dem religids-libera-
len jidischen Umfeld des ausgehenden 19. Jahrhun-
derts spezifische Elemente biblisch-talmudischer, das
heiBt rabbinischer Sozialethik in den Aufbau professio-
neller Konzeptionen der Sozialen Arbeit in Deutsch-
land eingeflossen sind. Dabei ist einmal davon aus-
zugehen, dass die Téchter und Séhne auch aus assi-
milierten Familien unter den pragenden Einfliissen
der jldischen Sozialtradition und Kultur standen. Zum
anderen bot das soziale Engagement, da es vor allem
in die nicht jidische Umgebung hineinwirkte, den
Frauen zweifellos auch eine bedeutende Mdglichkeit
zur Erlangung von Selbststandigkeit und die Verbin-
dung zur birgerlichen Frauenbewegung, da die jiidi-

schen Gemeinden flir emanzipatorische Bestrebungen
keinen Rahmen zur Verfiigung stellten. Uber diesen
komplexen berufshistorischen Prozess hat die biblisch-
talmudische Sozialethik durch die judischen Sozialre-
formerinnen die Professionalisierung in Deutschland
von der Armenpflege hin zur modernen Sozialen Ar-
beit maBgeblich beeinflusst.

Nachdem die 1937 aus Deutschland vertriebene
Alice Salomon noch vor dem Ersten Weltkrieg 1908
ihre erste zweijahrige (iberkonfessionelle ,Soziale
Frauenschule” in Deutschland gegriindet hatte, lieBen
sich auch zahlreiche sozial engagierte jldische Frauen
und Manner zu staatlich anerkannten Firsorgerinnen
und Fiirsorgern an den Sozialen Frauenschulen (den
Vorlaufereinrichtungen unserer heutigen Studien-
gange fiir Soziale Arbeit) ausbilden. 1917 entstand
die Zentralwohlfahrtsstelle der deutschen Juden
(ZWST), die sich nach der Shoa ab 1951 wieder neu
griinden musste. Auf der Grundlage der hier skizzier-
ten sozialethischen und historischen Prémissen nahm
in Deutschland das Bem(ihen um die Entwicklung
einer modernen Sozialen Arbeit schlieBlich seinen
Ausgangspunkt.

Historische Entwicklung Jiidischer Wohl-
fahrtspflege und Sozialarbeit bis 1955 |
1250 v.Chr. bis 70 n.Chr.: Einfache agrarische
Gesellschaftsstrukturen; biblische Vorschriften fiir
SozialmaBnahmen;
70 n.Chr. bis zum Ende des 18. Jahrhunderts:
Judische Existenz war durch den Status als gesell-
schaftliche Minderheit gekennzeichnet durch Dul-
dung, noch héufiger aber durch Bedrohung, Aus-
grenzung, Diskriminierung, Vertreibung, Vernichtung
oder auch durch Zwangstaufen unter der Inquisition
in der friihen Neuzeit. Im spanischen Exil des Mittel-
alters zwischen dem 11. und dem 15. Jahrhundert gab
es Bruderschaften fir die Belange verarmter jldischer
Gemeindemitglieder. Trdger sozialer MaBnahmen
waren allein die jidischen Gemeinden, deren Hilfen
sich zum Beispiel zu Almosenkassen (,,Schiissel” fiir
Lebensmittel oder ,Korb” beziehungsweise , Kupah®),
Armenherbergen und -spitalern, zur Hinterbliebenen-
und Wandererflirsorge sowie zur Krankenfiirsorge
entwickelten.
1778: Grlindung von Bildungseinrichtungen wie Frei-
schulen fir mittellose Kinder, Handwerkervereinen,
Brautausstattungsvereinen, Beerdigungsbruderschaf-
ten, Begrabnishilfen sowie Vereinen firr die Fiirsorge

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

von Armen, Kranken, Witwen, Pogromfllichtlingen,
Durchwandernden, Obdachlosen, gefangenen jlidi-
schen Kaufleuten und Studierenden.

1871: formale birgerliche Gleichstellung der Juden
im Deutschen Reich. Es differenzierte sich der Selbst-
hilfegedanke in der jldischen Fiirsorge weiter aus und
fuhrte zum Beispiel zur Griindung eigener Kredit- und
Darlehenskassen, Stipendienstiftungen, Mietvereini-
gungen, speziellen Behindertenheimen und zur eige-
nen Jugendwohlfahrtsarbeit.

1867: Griindung des Deutsch-Israelitischen Gemein-
debundes (DIGB).

1881/83 und 1903/05: Pogrome gegen Juden in Ost-
europa. Ausbau der Wanderer- und Waisenfirsorge.
1904: Grlindung des Jldischen Fauenbundes durch
Bertha Pappenheim.

1917: Griindung der Zentralwohlfahrtsstelle der
deutschen Juden (ZWST).

1933: Griindung der Zentralstelle fir jiidische Wirt-
schaftshilfe auch als politische Reprdsentanz der Ju-
den im nationalsozialistischen Deutschland und die
Einrichtung der Reichsvertretung der deutschen Juden.
1939: zwangsweise Uberfiihrung dieser Vertretung
in die Reichsvereinigung der Juden in Deutschland.
Eine eigene jldische Fiirsorgeabteilung dieser Reichs-
vereinigung existierte noch bis zu deren von den
Nationalsozialisten erzwungenen Auflésung 1943.
1951: (Wieder-)Aufbau der Zentralwohlfahrtsstelle
der Juden in Deutschland (ZWST).

1953: Einrichtung eines eigenen Sozialreferats der
ZWST.

1955: Errichtung der Hauptgeschéftsstelle der ZWST
in Frankfurt am Main.

Harry Maor (1914-1982) | Im Rahmen der oben
aufgefiihrten jidischen Sozial- und Religionsge-
schichte muss nun das Lebenswerk einer in Verges-
senheit geratenen Persénlichkeit in der deutschen
Sozialgeschichte verstanden werden. Der Soziologe,
Jugendreferent und spatere Hochschullehrer fir Sozi-
alarbeit Harry Maor pragte die Geschichte der Zent-
ralwohlfahrtsstelle der Juden in Deutschland (ZWST)
sowie die frlihe Theoriebildung fiir die Profession
Sozialer Arbeit mit. Ihn gilt es wieder zu entdecken.

Harry Maor, Sohn von Joseph Gischner und Amalia
Obermayer, wurde am 27. Mai 1914 in Miinchen ge-
boren. Die Mutter kam aus einer Schaustellerfamilie
in Bohmen. Die Familie vaterlicherseits stammte aus
Czernowitz in der zur ésterreichisch-ungarischen

Monarchie gehérenden Bukowina mit groBem jiidi-
schen Bevélkerungsanteil. Viele fihlten sich geistig
der Haskala, der judischen Aufklarungsbewegung
des 18. Jahrhunderts, zugehdrig. Die Verehrung fiir
den groBen Dichter Harry Heine (1779-1856, spater
Heinrich) drickt sich in der Namensgebung von Harry
Maor aus. Die Eltern trennten sich und die weitere
Ausbildung des jungen Harry an der Religionslehrer-
und Kantorenausbildungsstatte in Hochberg bei Wiirz-
burg wurde finanziell durch die Jidische Gemeinde
Munchen unterstUtzt. Sein Enkel Julian Levinson be-
richtete spater, dass Harry mit seinen linkszionisti-
schen Vorstellungen eines jidischen Nationalstaates
die Idee der Aufhebung von gesonderten National-
staaten (iberhaupt verfolgte.

Als Maor im April 1933 auf einer fiir Juden nicht
zugelassenen Versammlung der Nationalsozialisti-
schen Betriebszellen-Organisation das Wort ergriff,
wurde er von anwesenden Schldgertrupps der natio-
nalsozialistischen Sturmabteilung (SA) Uberwaltigt,
der Polizei iibergeben und durch ein Schnellgerichts-
verfahren zu zehn Tagen Haft verurteilt. Da er als
Jude und Angehériger der zionistischen Bewegung in
Deutschland nun nicht mehr sicher war, entschloss er
sich, zunéchst eine einjéhrige Lehre auf einem Bau-
ermhof in der Slowakei zu absolvieren. Die landwirt-
schaftliche Ausbildung war eine der Bedingungen,
um ein Visum in das damals noch britische Mandats-
gebiet Paldstina zu erhalten. Nach seiner Emigration
soll er zunachst im Kibbuz Tel-Joseph in einem Kuh-
stall tatig gewesen sein, wo die Vorgesetzten aller-
dings wenig Verstandnis dafir gehabt hatten, dass
er auch beim Melken Biicher las. Macor iibersiedelte
schlieBlich nach Haifa, wo er seine Existenz als Tage-
|6hner auf Baustellen und mit Privatstunden fur
Hebraisch sicherte. Dort lernte er Arabisch und soll
fir einige Monate in Beirut als Redakteur fir eine
deutschsprachige Zeitung gearbeitet haben.

SchlieBlich hatte er begonnen, sich auch auf sozia-
lem Gebiet zu engagieren, und arbeitete, so berich-
tete sein Enkel, als Leiter des Sozialamtes der Stadt
Ramla in der Nahe von Tel Aviv. Da die Kommune
vorlibergehend sein Gehalt und die Blrokosten nicht
mehr zahlen konnte, nahm er das Angebot des Her-
ausgebers der in Disseldorf erscheinenden Jiidischen
Allgemeinen Wochenzeitung fir eine Redakteursstelle
an und ging mit seiner Familie 1953 nach Deutsch-
land zuriick. Zwei Jahre spater ergab sich fiir Harry

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

Maor ein Tatigkeitsfeld im Nachkriegsdeutschland,
das seinen weiteren Lebensweg bestimmen sollte. Er
wurde Jugendreferent bei der Zentralwohlfahrtsstelle
der Juden in Deutschland (ZWST) in Frankfurt am
Main. Neben der Organisation von Seminaren fiir
jiidische Jugendliche beschaftigten ihn zunehmend
Fragen der jlidischen Identitat nach 1945.

In Mainz promovierte er 1961 mit dem Thema
, Uber den Aufbau der Jidischen Gemeinden in
Deutschland seit 1945" zum Doktor der Soziologie.
Zwischenzeitlich war Maor als Lehrer und Ubersetzer
von Fachbiichern in Israel und Kanada tatig. 1969
habilitierte er in Heidelberg mit einer religionssoziolo-
gischen Arbeit (iber die Sakularisation des deutschen
Judentums seit Moses Mendelssohn (1729-1786), um
dann 1970 als Privatdozent an der Heidelberger Uni-
versitat und schlieBlich bis 1979 als Professor an der
Gesamthochschule Kassel zu lehren. In die Zeit seiner
Hochschullehrertatigkeit in Kassel fallen seine beiden
bekannt gewordenen Standardwerke Soziologie der
Sozialarbeit (1975) und das Lexikon der Sozialarbeit
(1978), dessen Mitherausgeber er war. Nach Beendi-
gung seiner aktiven Berufslaufbahn kehrte Maor nach
Israel zurlick, wo er drei Jahre spater starb. Maor soll
ein inspirierender Lehrer gewesen sein, der seine pa-
dagogischen Aufgaben im Spannungsfeld zwischen
jlidischer Tradition, der Shoa und dem modernen Nach-
kriegsdeutschland verankert sah (Levinson 2003).

Judische Sozialarbeit als identifikatorische
Kulturarbeit | Fir den Jugendreferenten Harry Maor
war die Sozialarbeit der Zentralen Wohlfahrtsstelle
der Juden nicht nur Service, nicht nur religiés moti-
vierte soziale Dienstleistung, sondern er definierte
sie im weitesten Sinne auch als notwendige ,identi-
fikatorische” Sozialarbeit im Sinne einer , identitats-
erhaltenden Kulturarbeit” fiir eine gesellschaftliche
Minderheit, deren Existenz immer bedroht war. Er
schrieb dazu, das Judentum sei ,keine rein religidse
Kategorie. Ein Jude kann gegen samtliche [...] Religi-
onsgesetze verstoBen, sie ignorieren, er bleibt Jude.
Keinesfalls so formell, wie ein Katholik oder Protes-
tant, der nur nicht aus der Kirche ausgetreten ist. Es
handelt sich hier um ein jlidisches Sakularisations-
phanomen ganz eigenttimlicher Art, das sich in der
jlidischen Sozialarbeit als ein ProzeB jidischer Identi-
fikation darstellt * (Maor 1975, S. 57). Maor begrin-
dete seine These mit Bezug auf biblische und histori-
sche Quellen, das israelitische Volk habe immer — wie

beispielsweise schon der Erzvater Abraham, der mit
Gott (iber die Zerstérung Sodoms , diskutiert” habe
— seinem Schopfer gegentiber auch eigensténdige
Positionen bezogen (1. Buch Mose 18; 21-33) und
die Israeliten seien bereits in biblischen Zeiten un-
missverstandlich aufgerufen worden, ein , heiliges”
Volk im Sinne von Vorbild oder Licht fiir andere V6l-
ker zu sein (2. Buch Mose 19: 6). Vor allem diese bei-
den Aspekte — Eigenstandigkeit und Vorbildfunktion
—hatten auch flr den linkszionistisch orientierten,
aus Deutschland vertriebenen Jugendreferenten der
ZWST und Hochschullehrer Harrry Maor konkrete
Konsequenzen fir eine politische und soziale Exis-
tenz des judischen Volkes.

Die Erfahrungen im andauernden Exil beziehungs-
weise in der Diaspora mussten Juden notwendig zu
einem besonders entwickelten Misstrauen gegeniiber
jedweder staatlicher Machtausiibung und ihren Legi-
timationsideologien fiihren. Die jlidische Identitat
charakterisierte sich fir Maor demnach durch ihre
historisch zwanglaufig entwickelte tiefe Skepsis ge-
genuber offentlichen Institutionen und ihren Organen.
Denn diese waren allzu hdufig zur Bedrohung der
jidischen Gemeinschaft geworden. Juden waren bis
zur Grlindung des Staates Israel 1948 als Volk ohne
ein eigenes Staatswesen ganz besonders auf den Zu-
sammenhalt der jiidischen Gemeinschaft angewiesen.

Nach Maor existiert im jiidischen Politikverstand-
nis somit auch die starke Orientierung an konkreten
Lebens- und oft genug auch Uberlebensbelangen
der Gemeinschaft. Die Fokussierung sozialer Unter-
stlitzung durch jiidische Gemeinden auf Gemeinsinn
und soziale Verantwortung, gesttitzt durch eine bib-
lisch-talmudisch verankerte Verpflichtungsethik, hat
in den existenzbedrohenden Exilerfahrungen ihrer
Mitglieder wie auch der nach 1933 aus Deutschland
vertriebenen judischen Flirsorgerinnen und Flirsorger
ihre Wurzeln (Wieler; Zeller 1995).

Durch die biirgerliche Emanzipation der jiidischen
Minderheit im 19. Jahrhundert, die eine Art , sekun-
ddrer Sozialisationsprozess” darstellte, musste sich,
so bilanzierte Maor, eine Verschmelzung zwischen
Religion und dem Erhalt jlidischer Kultur vollziehen.
In diesem Sinnkontext verstand Maor judische Sozial-
arbeit als , identifikatorische Kulturarbeit” die von
einem jldischen Selbstverstandnis her notwendig
auch zu einer , 6ffentlich-jiidischen Sozialpolitik”

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

fuhrte. Folglich sei dann auch, bei zahlreichen identi-
schen Aspekten mit den jeweiligen christlichen Sozial-
lehren und sozialer Praxis, eine jiidische Sozialarbeit

»JUdischer” als die christliche Sozialarbeit , protestan-
tisch” oder , katholisch” (Maor 1975, S. 58 f.).

Jiidische Sozialarbeit habe nach Madr neben den
sozialen Dienstleistungen, die oft genug das nackte
Uberleben der jiidischen Gemeinschaft sichern muss-
ten, immer auch religiése Pflichten, Traditionen, Riten,
Feste und Lebensweisen zu transportieren, um eine
jidische Identitdt bewahren zu kdnnen. Juden konn-
ten und kénnen aus dem jlidischen Schicksal nicht
austreten. Die existenziellen Bedrohungen trafen und
treffen bei Verfolgungen mittellose wie wohlhabende
Schichten gleichermaBen. Jeder konnte in soziale Pro-
blemlagen geraten, in denen er dann auf die Leistun-
gen der jidischen Wohlfahrtspflege angewiesen war.
Die Synagoge war in den Diasporagemeinden des
christlichen Europa also nicht nur Gebets- und Lern-
ort oder ein Platz, an dem die jiidischen Feste gefei-
ert wurden. In Notzeiten mussten sie auch als Asyl,
Suppenkiiche, Kleiderkammer etc. zugleich dienen.
Das Jiidische an der jiidischen Sozialarbeit war nach
Maor nicht nur eine Sache spezifischer jiidisch-ethi-
scher Grundwerte allein, sondern diente und dient
bis heute auch der Erhaltung jldischer Identitét der
Gemeinschaft, die unter den &uBeren Bedrohungen
jahrhundertelang immer auf sich selbst gestellt war.

Der Publizist und derzeitige Chefkorrespondent
der ARD-Nahostberichterstattung aus Israel, Richard
Chaim Schneider, formulierte diese Zusammenhange
und Fragen judischer Identat in seinem 1997 erschie-
nenen Buch , Fetisch Holocaust” einmal restimierend:
,Das Leben wahlen — aus diesem Grundgedanken
des judischen Gesetzes entwickelte sich die jlidische
Lebensethik, der Fremdenschutz, die Heiligkeit des
Lebens. [...] das christlich gepragte Europa [...] konn-
te [aber] das jiidische Gesetz nicht ertragen. Wir Ju-
den sind und bleiben fir die nichtjidische Welt eine
Provokation. Selbst wenn wir als Individuen die Ge-
setze der Thora nicht mehr einhalten, erinnert unsere
Prasenz doch an den radikalen, monotheistischen,
gdtzenfeindlichen Humanismus, den das Judentum
der Welt geschenkt hat. Dieser Humanismus ist die
eigentliche Provokation, die eigentliche Herausforde-
rung, der wir uns alle zu stellen haben" (Schneider
1997, S. 282). Diese besondere Herausforderung gilt
dann auch fiir eine Jidische Soziale Arbeit.

Schlussfragen | Da dieser Beitrag zu weiteren
Forschungen unter anderem auch Uber Harry Maor
anregen will, sollen am Schluss noch weiterflihrende
Fragen aufgeworfen werden, denen nachzugehen
sich in einem gréBeren Forschungsrahmen lohnen
wiirde:

A Was bedeuten diese oben skizzierten biblisch-tal-
mudischen und sozialhistorischen Implikationen fir
den Staat Israel? Braucht es dort eine ,jldische” So-
Zialarbeit in dem von Maor intendierten identifikato-
rischen Sinnkontext iberhaupt noch? Ist eine speziell
Judische Sozialarbeit in einem jiidisch gepégten Staat
insofern obsolet, weil sich in Israel die Soziale Arbeit
zur (Menschenrechts-)Profession wie in anderen Lén-
der auch entwickeln konnte?

A Oder fihrt die anhaltende Bedrohungssituation
Israels unvermeidbar zur Beibehaltung der Prinzipien
einer sozialethisch normativ ,,jiidisch” begriindeten
Sozialen Arbeit als , identifikatorische Kulturarbeit”,
heute allerdings nur unter anderen gesellschaftspoli-
tischen Vorzeichen, weil die Existenz des Staates
weiterhin durch duBere wie innere Entwicklungen
und ZerreiBproben bedroht ist?

A Welche Menschenbilder, ethischen und religiésen
Prinzipien wiirden sich bei unseren Kolleginnen und
Kollegen in Israel dokumentieren lassen, die (iber die
berufsethischen Prinzipien der International Federation
of Social Workers (Code of Ethics des IFSW) und der
internationalen Menschenrechtsinstrumente (Sozial-
und Zivilpakt 1966) und Konventionen hinausgehen?

Entwicklung der abendlandischen Sozialethik
und Sozialpolitik

Antike

Agypten und Babylon

,Das Totenbuch“ der Agypter, ,Rechenschafts-
berichte” der Pharaonen

,SozialmaBnahmen” antiker Hochkulturen

,Codex Hammurabi” (ca. 1700 v.Chr. , Kasuistisches
Rechtssystem”)

Biblische Ethik des Judentums

+Apodiktisches Rechtssystem™ der Hebrdischen Bibel
(Zehn Gebote) (ca. ab 1250 v.Chr. );

Gottesliebe — Nachstenliebe, Fremden- und Feindes-
liebe; Ethik der Propheten; erste , Sozialgesetzgebung”
im antiken lsrael ,Zedaka"/Gerechtigkeitsgedanke

Griechische Philosophie
(ca. ab dem 4. Jh. v.Chr.)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

Sokrates; Platon; Aristoteles
Erste , Unterscheidungs-, Vernunftsethik”; , sozial"-
politische MaBnahmen im antiken Athen

Hellenistisch-romische Philosophie

Die Stoiker (ca. ab dem 3. Jh. v.Chr.)

Ethik des Seneca (um unsere Zeitenwende),
,sozial"politische MaBnahmen im antiken Athen
und Rom

Entstehung des Christentums
Christliche Ethik: Grundprinzip der Hinwendung zum
Néchsten und Barmherzigkeit

Mittelalter

Rabbinische Ethik: Grundprinzip der Hinwendung
zum Ndchsten und Gerechtigkeit

Moses Maimonides (Acht-Stufen-Skala der Wohltatig-
keit/Zedaka)

Entstehung des Islam (622)

Spatmittelalterliche Almosenlehre
durch die scholastische Philosophie des Thomas von
Aquin

Neuzeit

Humanismus (£. von Rotterdam; Th. Morus; J.L.
Vives) Reformation/Arbeitsethik

Erste Armenpflegekonzeption der friihen Neu-
zeit (1526) von Juan Luis Vives mit vier Grundprinzi-
pien sozialstaatlichen Denkens: Kommunalisierung,
Biirokratisierung, Rationalisierung, Padagogisierung

Aufklarung, Formulierung der Menschenrechte
1776 (Bill of Rigths of Virginia)
1789 franz. Menschen- und Biirgerrechtserklarung

Nach dem Zweiten Weltkrieg: Demokratie/
Grundrechte/Grundgesetz

Sozial- und Zivilpakt 1966 (ratifiziert: BGBI 1973
[1 1553 und 1969), Soziale Arbeit als eine (Menschen-
rechts-)Profession

Geschichte des jiidischen Volkes |
Zweites Jahrtausend v.Chr. (Zeit der Erzvater):
Die Patriarchen Abraham, lsaak und Jakob in Mesopo-
tamien. Israelitische Stdmme ziehen aus historisch
noch nicht eindeutig geklarten Griinden nach Agyp-
ten, in welchem sie spéter unter den Pharaonen zu
Sklaven werden.

um 1250 v.Chr. (Moses, Zeit der Landnahme):
Unter dem Religionsstifter Moses erfolgt die Auswan-
derung der Josephsstimme aus Agypten mit langjah-
rigem Aufenthalt in den Wiisten Stidpaldstinas. Die
nun beginnende Landnahme Paldstinas geschieht
unter schweren Kampfen.

1020-930 v.Chr. (Zeit der Konige): Zeit der Kdnige
unter Saul und David, der Jerusalem zur Hauptstadt
macht, und Salomo, der den ersten Tempel bauen
lasst. Ausdehnung des Reiches bis in das heutige
Jordanien und Syrien.

931-605 v.Chr. (Das geteilte Land): Nach der
Regierungszeit Salomos zerféllt das Reich in das
Nordreich Israel mit der Hauptstadt Sichem, spater
Samaria, und das kleinere Siidreich Juda mit dem
Hauptsitz Jerusalem. Ab 722 v.Chr. Zerfall des Nord-
reiches Israel, das assyrische Provinz wird. Weiterbe-
stehen des Siidreiches Juda, bis es 605 in den Macht-
bereich der Babylonier fallt.

597-538 v.Chr. (Zeit des Babylonischen Exils):
Zweimal, 597 und 587, erobert Nebukadnezar Il Jeru-
salem, zerstort es und verschleppt Teile der Bevolke-
rung in die ,Babylonische Gefangenschaft” (586-
538 v.Chr.). Andere Bevélkerungsteile fliehen nach
Agypten. Das Stidreich Juda ist endgiiltig zerfallen.

538-63 v.Chr. (Persische, hellenistische und
hasmonaische Zeit): Riickwanderung der im baby-
lonischen Exil nicht assimilierten Juden in die inzwi-
schen von Persien besetzte Provinz Judéa. Wieder-
aufbau des Tempels in Jerusalem und der jiidischen
Gemeinschaft. 332 v.Chr. féllt das Gebiet in den
Machtbereich Alexander des GroBen (356-323 v.Chr.)
mit der Folge der Griindung groBer jiidischer Diaspo-
ragemeinden und entsprechenden Einfliissen des
Hellenismus auf das Judentum (Uneinigkeit vor allem
zwischen Pharisdern und Sadduzéern). Aufstand des
Judas Makkabdus 164 v.Chr. Wiedereinweihung des
durch Besatzer geschandeten Tempels.

63 v.Chr. bis 636 n.Chr. (Romische und byzan-
tinische Zeit): Verlust der Souveranitat des jiidischen
Staates, der vollstandig unter rémische Herrschaft
fallt. Herodes aus Stidpaldstina erobert 37 v.Chr. mit-
hilfe der rdmischen Besatzer Jerusalem und wird
Konig von Judaa, I[duméa und Samaria. 66-73 n.Chr.
Aufstand gegen die rémische Herrschaft, der auf der
Bergfeste Massada am Toten Meer mit dem Freitod
von judischen Widerstandskampfern endet. Im Jahr

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

Soziale Arbeit 5.2013

70 n.Chr. erfolgt die Zerstdrung Jerusalems durch
Titus und Vertreibung des groBten Teils der jiidischen
Bevélkerung. Entstehung neuer jiidischer Diaspora-
gemeinden vor allem in Kleinasien und Agypten und
Griindung frihchristlicher Gemeinden. 132-135 n.Chr.
erneuter Aufstand in Palédstina unter Simon Bar Kochba
gegen die rémische Herrschaft, der niedergeschlagen
wird. Juden wird der Zutritt der Stadt Jerusalem ver-
boten. Ab 391 n.Chr. wird das Christentum zur rgmi-
schen Staatsreligion erklart. Beginn der Verfolgungen
von Juden durch Christen.

ab 638-1917 (Arabische, mameluckische, osma-
nische Zeit): Eroberung Paldstinas durch die Araber
mit wechselndem Schicksal der jldischen Bevdlkerung
unter muslimischer, mameluckischer und osmanischer
Herrschaft.

ab 1095/99 bis Ende des 14. Jahrhunderts (Zeit
der Kreuzziige und Verfolgungen in Europa):
Erster Kreuzzug mit Massakern an der Bevdlkerung
Jerusalems (1099). Pogrome gegen Juden im Rhein-
land. 1182 erste Vertreibung aus Frankreich. 1290 Ver-
treibung aus England. 1298 Massaker an Juden in
Stiddeutschland. 1306 zweite Vertreibung aus Frank-
reich. 1336/37 erneute Massaker in Stiddeutschland.
1348 Pest in Europa mit Judenpogromen. 1394 dritte
Vertreibung aus Frankreich.

900 bis zum Ende des 15. Jahrhunderts (Spa-
nien und Vertreibung): ,Goldenes Zeitalter” der
Juden in Spanien unter islamischer Herrschaft (900-
1050) mit einer Bliite von jldischer Kunst und Wis-
senschaft. 1492 Riickeroberung des maurischen Spa-
niens durch die Christen mit der Folge von Vertreibung
der Juden aus Spanien oder Zwangstaufen (Marra-
nen).

16.-17. Jahrhundert (Neuzeit und Errichtung
von Ghettos): Zwangsweise Ghettoisierung der
Juden in europaischen Stddten durch die christlichen
Machthaber. 1648 Chmielnizki-Massaker an polni-
schen Juden.

18. Jahrhundert (Zeit der Aufklarung): Aufkla-
rung mit beginnender Toleranz gegentiber der jidi-
schen Minderheit. 1776 birgerliche Gleichstellung
der Juden in den Vereinigen Staaten von Amerika.

19. Jahrhundert (Zeit der Emanzipation):
Schrittweise Emanzipation und Assimilation der Juden
in europaischen Staaten. 1897 erster Zionistenkon-
gress durch Theodor Herzl in Basel.

20. Jahrhundert: 1917 Balfour Deklaration fir die
Errichtung einer nationalen Heimstatte fiir das jiidi-
sche Volk in Palastina. Verstarkte Einwanderung in
das britische Mandatsgebiet Paldstina. 1933-1940
zunachst gesellschaftliche Ausgrenzung und Vertrei-
bung der jiidischen Bevélkerung durch das national-
sozialistische Deutschland. 1940-1945 die organisierte
Vernichtung des europdischen Judentums als groBte
historische nationale Katastrophe des jlidischen Vol-
kes mit Millionen Opfern (Shoa). 1947 spricht die UNO
sich fur die Griindung eines eigenen jlidischen Staa-
tes durch eine Teilung Paldstinas in einen jiidischen
und einen arabischen Teil aus. 1948 Griindung des
Staates Israel und in Folge Konflikte und Kriege mit
den Nachbarstaaten.

Professor Dr. Susanne Zeller ist Dipl.-Sozialar-
beiterin und Dipl.-Pddagogin, sie lehrt Theorien,
Professionalisierungsgeschichte sowie Ethik der
Sozialen Arbeit am Fachbereich Sozialwesen der
Fachhochschule Erfurt. E-Mail: zeller@fh-erfurt.de

Literatur

Alexander-lhme, Esther: Die religiésen Grundlagen der
Zedaka und ihre Praxis. In: Jidisches Museum Frankfurt am
Main (Hrsg): a.a.0. 1992

Baeck, Leo: Das Wesen des Judentums. Wiesbaden 1995
Buber, Martin; Rosenzweig, Franz: Die fiinf Biicher der Wei-
sung. Stuttgart 1992

Fachhochschule Erfurt: Modulkatalog des Bachelorstudi-
engangs ,Jidische Sozialarbeit” der Fakultat fir Angewandte
Sozialwissenschaften. Erfurt 2013. In: http://www.th-erfurt.
de/soz/sofjuedische-sozialarbeit (Abruf am 13.3.2013)
Judisches Museum Frankfurt am Main (Hrsg): Zeda-
ka? Judische Sozialarbeit im Wandel der Zeiten. 75 Jahre
Zentralwohlfahrtsstelle der Juden in Deutschland 1917-1992.
Ausstellungskatalog. Frankfurt am Main 1992

Levinson, Julian: Die jlidische Wanderschaft des Harry Maor.
In: http://www.harrymaor.com/wanderings_german.htm
(Abruf am 15.7.2012). Los Angeles 2003

Maimonides, Moses: Wegweisungen fiir Geschenke an
Arme, Hilkhot Mattenot Aniim 10, 7-14. Zitiert nach Sacks,
Jonathan: Wohlstand und Armut: Eine jldische Analyse. In:
Judisches Museum Frankfurt am Main (Hrsg): a.a.0. 1992
Maor, Harry: Soziologie der Sozialarbeit. Stuttgart 1975
Maor, Harry; Deutscher, Ruth; Fieseler, Gerhard (Hrsg.):
Lexikon der Sozialarbeit. Stuttgart 1978

Miiller, Klaus: Diakonie im Dialog. Von der sozialen Ver-
antwortung im Gesprach zwischen Judentum und Christen-
tum. Unverdff. Habilitationsschrift an der Theologischen
Fakultét der Ruprecht-Karls-Universitdt Heidelberg 1997
(spater erschienen als: Miiller, Klaus: Diakonie im Dialog.
Von der sozialen Verantwortung im Gesprach zwischen
Judentum und Christentum. Heidelberg 1999)

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen



http://www.fh-erfurt.de/soz/so/juedische-sozialarbeit
http://www.fh-erfurt.de/soz/so/juedische-sozialarbeit
http://www.harrymaor.com/wanderings_german.htm
mailto:zeller@fh-erfurt.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178
http://www.fh-erfurt.de/soz/so/juedische-sozialarbeit
http://www.fh-erfurt.de/soz/so/juedische-sozialarbeit
http://www.harrymaor.com/wanderings_german.htm
mailto:zeller@fh-erfurt.de

Soziale Arbeit 5.2013

Prijs, Leo: Die Welt des Judentums. Religion, Geschichte,
Lebensweise. Miinchen 1984

Radday, Yehuda T.; Schultz, Magdalena: Néchstenliebe nach
jiidischer Auffassung. In: Universitas. Zeitschrift fir Wissen-
schaft, Kunst und Literatur 39/1984

Rosin, David: Die Ethik des Maimonides. In: Jahresbericht
des jlidisch-theologischen Seminars Fraenckel'scher Stiftung.
Breslau 1876

Sacks, Jonathan: Wohlstand und Armut: Eine jiidische Ana-
lyse. In: Jiidisches Museum Frankfurt am Main (Hrsg): a.a.0.
1992

Schneider, Richard Chaim: Fetisch Holocaust. Mlinchen
1997

Wieler, Joachim; Zeller, Susanne (Hrsg.) Emigrierte Sozial-
arbeit. Portréts vertriebener Sozialarbeiterinnen. Freiburg im
Breisgau 1995

weiterfiihrende Literatur

Baeck, Leo: Jiidische Wohlfahrtspflege. In: Handworterbuch
der Wohlfahrtspflege. Berlin 1929

Ben-Chorin, Schalom: Jidische Ethik. Tibingen 1983
Caspari, Eugen: Von jidischer Wohlfahrtspflege. Berlin 1922
Maor, Harry: Jidische Jugend in Deutschland. In: Deutsche
Jugend 3/1956, S. 102 ff.

Maéor, Harry: Jugend in Israel. In: Deutsche Jugend 7/1956,
S.3111f.

Maor, Harry: Uber den Wiederaufbau der jiidischen Gemein-
den in Deutschland seit 1945. Mainz, Phil. F, Diss. 16. Juli
1960, 245 Seiten

Maor, Harry; Mihimann, Wilhelm: Der gefahrdete Mensch
in der Sicht des Soziologen. In: Krimm, Herbert: Der gefahr-
dete Mensch in der Sicht der Wissenschaften. Stuttgart 1970,
SN

Schilling, Johannes; Zeller, Susanne: Soziale Arbeit.
Geschichte, Theorie, Profession. Miinchen 2012

Zeller, Susanne: Geschichte der Sozialarbeit als Beruf. Bilder
und Dokumente (1893-1939). Pfaffenweiler 1994

Zeller, Susanne: Juan Luis Vives (1492-1540), (Wieder-)Ent-
deckung eines Européers, Humanisten und Sozialreformers
jlidischer Herkunft im Schatten der spanischen Inquisition.
Freiburg im Breisgau 2006

Zeller, Susanne: Der Humanist Erasmus von Rotterdam
(1469-1536) und sein Verhaltnis zum Judentum. Ein ver-
drangter Aspekt der Geschichte des Humanismus in Europa?
In: Kirche und Israel 1/2006, S. 17-28

SOWIJETISCHE BURGER
WERDEN ZU RUSSISCHEN
JUDEN | Interviews mit Uber-

lebenden des Holocaust
Bella Liebermann

Zusammenfassung | Der Beitrag rekons-
truiert anhand narrativer Interviews die Lebens-
geschichte und die Bewaltigungsstrategien trau-
matisierter Opfer des Holocaust und der stalinis-
tischen Verfolgung. Die Autorin weist nach, dass
es mannigfaltige psychotherapeutische Ansatze
zur Behandlung jldischer Opfer gab, der ada-
quate Umgang aus sozialarbeiterischer Sicht
jedoch nicht gefunden wurde.

Abstract | The article reconstructs biogra-
phies of victims of the shoah and stalinist perse-
cution, thus using the method of narrative in-
terviews. The author demonstrates that psycho-
therapy used multiple modes of treament to solve
jewish clients" problems whereas an adequate
approach by social work has not been found.

Schliisselworter » Trauma » Coping
» Biographiearbeit » UdSSR » Judentum » Opfer

1 Einleitung | Mein Vater, Mark Agranovsky, ein
Physikdozent, war im Krieg Offizier der Roten Armee.
In der Nacht vom 7. auf den 8. Dezember 1942 schrieb
er in sein Notizbuch: , Das Schicksal hat mich in die
Steppe Stalingrads verschlagen. Ich sitze in einer Erd-
hiitte. [...] Schon eineinhalb Jahre lang verwistet der
Orkan des Krieges die Erde und alles, was Menschen
geschaffen haben. [...] Alles, was vor eineinhalb Jah-
ren war, scheint mir weit entfernt [...] Im Laufe der
Zeit sind wir zu der Uberzeugung gelangt, dass nicht
nur die Geschichte unseres Volkes von geringer Be-
deutung ist, sondern dass auch die Familiengeschich-
te, samtliche Traditionen und Brauche fir uns den
Wert verloren haben.”

Die Geschichte meiner Familie, meine personliche
Konfrontation mit der Erinnerungskultur in der ehe-
maligen Sowjetunion und mein neues Leben hier in
Deutschland haben dazu gefiihrt, dass ich bewusst
oder unbewusst mit den Themen Holocaust und
Trauma konfrontiert war. Wahrend meines Bachelor-
studiums ,Jidische Sozialarbeit” an der Fachhoch-

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschiitzter inhak 3
mit,

far oder In KI-Systemen, KI-Modallen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

