
So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

178

     Auf drei Dingen beruht die Welt, auf Thora, 
     auf Gottesdienst  und auf Wohltätigkeit 
     (Sprüche der Väter 1,2, S. 2 f.)

     Zusammenfassung | Ausgehend von der 
Skizzierung rabbinischer Sozialtraditonen und 
jüdischer Gerechtigkeits- und Verpflichtungsethik 
wird die Frage gestellt, ob von einer „jüdischen“ 
Sozialen Arbeit gesprochen und ob die jüdische 
Sozialethik als ein Fundament des Professiona
lisierungsprozesses Sozialer Arbeit angesehen 
werden kann. Danach wird das Lebenswerk von 
Harry Maòr vorgestellt, der den Begriff einer 
„jüdischen Sozialarbeit als identifikatorische 
Kulturarbeit“ geprägt hat. Der Artikel will zu 
weiteren Forschungen über Harry Maòrs Beitrag 
zur Theoriedebatte innerhalb der Sozialarbeits-
wissenschaft anregen. 

     Abstract | On the basis of a short descrip
tion of rabbinic social traditions and the jewish 
concept ethic for justice and commitment the 
question is raised, wether it is appropriate to talk 
of jewish social work at all and if jewish social 
ethics can be seen as the basis of professiona-
lism in social work. Thereafter Harry Maòr‘s live
work will be described. Maòr created the con-
cept of a „jewish social work as identificatory 
cultural work“. The article means to inspire to 
deeper researches on Harry Maòrs contribution 
to the debate about theories in the field of 
academical social work.

Schlüsselwörter  Sozialarbeit  Judentum 
 Ethik  Tradition  Armenpflege 

 Professionalisierung

     Einleitung | Jüdische Zuwanderer aus der ehe-
maligen Sowjetunion, inzwischen sogar auch einige 
junge Rabbinen, studieren in einem bereits zum zwei-
ten Mal angebotenen gesonderten Bachelorstudien-
gang an der Fachhochschule Erfurt „Jüdische Sozial-
arbeit“. Dieser Studiengang ist in Europa bisher einzig-

Was ist jüdisch an der 
Jüdischen Sozialarbeit? | 
Harry Maòr und die identifika­
torische Kulturarbeit
     Susanne Zeller

artig. Neben mit den anderen grundständigen Studi-
engängen Sozialer Arbeit an deutschen Hochschulen 
überwiegend identischen Modulinhalten finden sich 
besondere Themenaspekte wie 
▲ Grundfragen, Träger, Zielgruppen und Arbeitsfelder 
Sozialer Arbeit mit den Schwerpunkten jüdische Ge-
meinden, Einrichtungen und Versorgungsstrukturen, 
die im Umfeld von jüdischen Gemeinden entwickelt 
werden; 
▲ Individuum, Gesellschaft, Sozialisation und Erzie-
hung sowie gesellschaftspolitisches Denken und Be-
dingungen sozialen Wandelns mit besonderer Berück-
sichtigung des Beitrages jüdischer Wissenschaftler-
innen und Wissenschaftler aus den Disziplinen der 
Sozial-, Human- und Gesellschaftswissenschaften; 
▲ Grundlagen methodischen Handelns unter Beach-
tung des Methodentransfers von jüdischen Wissen-
schaftlerinnen und Wissenschaftlern aus den USA 
nach Deutschland; 
▲ interkulturelle und internationale Aspekte Sozialer 
Arbeit unter besonderer Beachtung der interkulturellen 
Arbeit jüdischer Gemeinden und Integrationspolitik; 
▲ kreative Medien in der jüdischen Kultur und jüdi-
sche Rituale; 
▲ jüdische Ethik; 
▲ Konzepte jüdischer Selbsthilfe in historischer und 
aktueller Perspektive, Management und Organisation 
unter besonderer Berücksichtigung der Führungskon-
zepte und deren Finanzierungsgrundlagen für Ein-
richtungen der jüdischen Gemeinden;
▲ Jüdische Migration und Integration (Fachhoch­
schule Erfurt 2013, Modulkatalog des Studiengangs 
„Jüdische Sozialarbeit“).

     Fragestellung | In Rahmen dieses Beitrags soll 
uns nun die zentrale Frage beschäftigen, ob es speziell 
„jüdische“ Soziale Arbeit überhaupt gibt. Gibt es an-
dere (berufs-)ethische oder konzeptionelle Aspekte als 
bei den großen konfessionell gebundenen Wohlfahrts-
verbänden Caritas oder Diakonie zu entdecken und 
zu berücksichtigen? Wurzeln nicht ethische Grund-
haltungen unserer westlichen Kultur unabhängig von 
religiösen oder weltanschaulichen Ausrichtungen auf 
denselben abendländischen Denksystemen?

     Die ethischen Fundamente westlicher Zivi-
lisationen | Die Denksysteme unserer westlichen 
Kultur beruhen zum einen auf der jüdisch-christlichen 
Ethik und zum anderen auf der griechischen Philoso-
phie mit ihrer Betonung der menschlichen Vernunft 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

DZ
I K

O
LU

M
NE

179

und der Formulierung einer Unterscheidungsethik in 
Bezug auf die Vorstellungen vom „Guten“ und vom 
„gelingenden Leben“ vor allem durch Aristoteles. Die-
se beiden Fundamente sind im Verlauf ihrer ideenge-
schichtlichen Entwicklung in der europäischen Antike 
im Hellenismus miteinander verschmolzen. Unsere 
abendländischen Begriffe wie Ethik, Humanität, Libe-
ralität und Gerechtigkeit haben hier ihren Ursprung. 
Von da aus führte uns die abendländische Geistes- 
und Sozialgeschichte von der mittelalterlichen Scho-
lastik über das Naturrecht, den Humanismus und die 
Aufklärung zu den modernen Demokratien mit ihren 
(internationalen) Menschenrechtsinstrumenten.

     Mit der Enstehung der mesopotamischen Hochkul-
turen des ausgehenden 4. Jahrtausends vor der christ-
lichen Zeitrechnung kann von frühesten Ansätzen 
sozialpolitischer Sicherungssysteme gesprochen wer-
den. Die Vorstellung von „fürsorgenden“ Herrschern 
als Stellvertreter der Göttergestalten, die die Geschi-
cke ihrer Völker lenken, war zum Beispiel Inhalt des 
Herrscherkultes im alten Babylon. Über den Codex 
Hammurabi (zirka 1700 v.Chr.) ist uns eines der ältes-
ten Gesetzeswerke der Welt erhalten geblieben. Im 
Gegensatz zum babylonischen, auf den einzelnen 
Rechtsstreit bezogenen, also „kasuistischen Rechts-
system“ steht das „apodiktische Rechtsmodell“ des 
Dekalogs der biblischen „Zehn Gebote“ (2. Buch Mose 
20: 1-14; 5. Buch Mose 5: 6-18). Nach jüdisch-christ-
licher Vorstellung und Legendenbildung erhielt um 
1230 v.Chr. das kleine Nomadenvolk der Israeliten auf 
seiner Flucht aus der ägyptischen Sklaverei durch eine 
Gottesoffenbarung an einen Mann namens Moses 
die „Zehn Worte am Sinai“. Diese waren nun nicht 
mehr von einem weltlichen Herrscher aus Machter-
haltungs- und Prestigegründen erlassen worden.

     Durch die Gestalt des Moses begegnen wir einem 
reinen, unteilbaren Monotheismus oder, wie es der 
rabbinische Gelehrte des liberalen Judentums in 
Deutschland Leo Baeck (1873-1956) ausgedrückt hat, 
einem „ethischen Monotheismus“. Danach bedeuteten 
religiöse Grundhaltungen nicht Frömmelei, sondern 
„Pflichterfüllung von Mensch zu Mensch“ (Baeck 
1995, S. 21). Es handelt sich um die Synthese von 
Religion und dem höchsten Niveau einer perspekti-
visch universalen Ethik. Nun gab es auch kein Bildnis 
eines Gottes mehr, sondern vor allem zwei Gebotsta-
feln und die Offenbarungen. Die vom menschlichen 
Verstand nachvollziehbaren Gebote wurden an die 

Widerstehen
     Seit einem halben Jahr nun schon ist die „Soziale 
Arbeit“ vorübergehend um vier Seiten umfangrei-
cher als sonst. Den Platz haben wir für die Reihe 
„Widerstand in der Sozialen Arbeit“ geschaffen: 
Dreizehn Portraits von Berufsangehörigen unseres 
Fachs sind inzwischen erschienen, die unter der 
Herrschaft der Nationalsozialisten Widerstand leis-
teten und deren Leben und Wirken dabei der Nach-
welt bisher meist wenig bekannt waren. „Halbzeit“ 
also für unsere Serie, und Zeit für eine kleine Zwi-
schenbilanz.

     Erfreulich und überraschend ist, dass sich trotz 
des inzwischen großen zeitlichen Abstands, 80 Jahre 
nach der Machtergreifung der Nationalsozialisten, 
so viele Autorinnen und Autoren fanden und finden, 
die von widerständigen Männern und Frauen wis-
sen, über sie forschen und schreiben. Bewegend 
ist die große Vielfalt der Persönlichkeiten und ihrer 
Lebensumstände. Jeder von ihnen geriet auf seine 
Art und Weise in die Lage, sich zum Widerstand 
gegen die damals Mächtigen zu entschließen. Vor 
allem dies kann uns zu denken geben und ein 
Beispiel sein: Erkennen wir überhaupt im Dickicht 
unserer eigenen alltäglichen Pflichten, Beschäfti-
gungen und Bedrängnisse die Gelegenheiten, bei 
denen wir Widerstand leisten können und sollten?

     Und schließlich: In den vergangenen Wochen 
haben sich mehrere ähnliche Erinnerungsprojekte 
bei uns gemeldet, mit denen wir uns kurz entschlos-
sen vernetzt haben und nun wechselseitig aufeinan-
der verweisen: Die Kalenderblätter „Die Vertreibung 
des Sozialen“ vom Alice-Salomon-Archiv (www.
alice-salomon-archiv.de) und das Erinnerungspro-
gramm „Zerstörte Vielfalt“ (www.berlin.de/2013/
start/) des Landes Berlin. Lesen Sie doch auch dort 
gern einmal nach! 

     Burkhard Wilke
     wilke@dzi.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.alice-salomon-archiv.de
http://www.berlin.de/2013/start/
http://www.berlin.de/2013/start/
mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178
http://www.alice-salomon-archiv.de
http://www.berlin.de/2013/start/
http://www.berlin.de/2013/start/
mailto:wilke@dzi.de


180

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

Stelle von Magie gesetzt. Die Zehn Gebote jüdischer 
und später auch christlicher Ethik stellten jetzt die 
Grundelemente für ein humanes Miteinander dar.

     Begründungen für die Forderungen nach Einhal-
tung der göttlichen Gebote können wir im biblischen 
Schöpfungsbericht in der Vorstellung der Gotteseben-
bildlichkeit des Menschen nachlesen (1. Buch Mose 
1: 26). Diese bindet den Menschen im „doppelten 
Liebesgebot“, und zwar einmal an Gott (5. Buch Mose 
6: 5) und zum anderen an den Mitmenschen als sein 
gleichberechtigtes Ebenbild (3. Buch Mose 19: 17, 18). 
Eingeschlossen ist dabei gleichermaßen die Hinwen-
dung zu Fremden (3. Mose 19: 33, 34) und zu Feinden 
(2. Buch Mose: 23, 4,5; Sprüche 24: 17,18; 25: 21). 

     In den Ausführungen zu dem schwierig zu fassen-
den Begriff der Liebe zum Nächsten, zum Fremden 
oder gar zum Feind lesen wir in dem zweiten zen
tralen Werk des Judentums, dem Talmud, nichts von 
übermenschlicher Selbstaufopferung. Denn positive 
Gefühle können nicht angeordnet werden. Aufgefor-
dert wird vielmehr zur Praxis, zum konkreten Tun. 
Im hebräischen Urtext heißt es in den Dativ gesetzt: 
„Liebe deinem Nächsten“ in der Bedeutung von „Zum 
Besten deines Nächsten“ oder „Erweist einander 
Gutes durch Taten“ (Radday; Schultz 1984, S. 386 f.). 
Die beiden berühmten Übersetzer der hebräischen 
Bibel Franz Rosenzweig (1886-1929) und Martin Bu­
ber (1878-1965) übersetzten dies mit: „Halte lieb 
deinen Genossen, er (ist) dir gleich“ (Buber; Rosen­
zweig 1992, S. 326). Diese im Deutschen nicht ganz 
eingängige, aber annähernd genaue Übersetzung 
aus dem Hebräischen deutet an, dass viel weniger 
von Gefühlen die Rede ist als von „tätigen Liebes
beweisen“. Denn auf diese kommt es schließlich an, 
oder auf die „positiven Verpflichtungen“ dem Mit-
menschen gegenüber, wie es der berühmte mittelal-
terliche Arzt und Philosoph Moses Maimonides (1135-
1204) ausgedrückt hat. Es handelt sich demnach um 
die „Magna Charta der jüdischen Religion, aus der 
sich die Universalität der Nächstenliebe ergibt [...]“ 
(Prijs 1984, S. 79).

     Das Grundgebot der Nächstenliebe aus der Thora 
(Fünf Bücher Mose) finden wir im Neuen beziehungs-
weise „Zweiten“ Testament durch den galiläischen 
Juden Jesus von Nazareth an neun Stellen später fol-
gerichtig wiederholt. Das Zweite Testament nimmt 
dann auch zu weiteren spezifischen Sozialfragen keine 

Stellung mehr, da die strukturellen Grundlagen eines 
sozialen Maßnahmenkatalogs in der biblischen Antike 
bereits gelegt waren. Bei der Geschichte des Chris-
tentums über fast zwei Jahrtausende fällt aber auf, 
dass diese historische Chronologie bei der Formulie-
rung biblisch-ethischer Prinzipien weitgehend ausge-
blendet oder zumindest nicht mehr ausdrücklich for-
muliert wurde. Es blieb somit fast zwei Jahrtausende 
unbegriffen, dass christliche Ethik ausnahmslos in 
der Ethik der hebräischen Bibel beziehungsweise im 
Alten, dem „Ersten“ Testament wurzelt. Sozialhan-
deln im christlichen Kulturkreis wurde und wird viel-
fach bis heute auf christliche Tugenden wie Nächs-
tenliebe und Barmherzigkeit zurückgeführt. Es wird 
darauf verzichtet, auf das eigentliche geistig-religiöse 
Fundament des pharisäischen Schriftkundigen Jesus 
von Nazareth zu verweisen, da diese historische Her-
leitung im Kontext ihrer Zeitgeschichte für den christ-
lichen Glauben nicht von Interesse war und erst nach 
und nach Forschungsgegenstand einiger christlicher 
(und auch jüdischer) Gelehrter wurde. 

     Erste systematisierte Armenpflegekonzep-
tionen in der hebräischen Bibel | In diesem histo-
rischen Rahmen lassen sich in der hebräischen Bibel 
die frühesten Formen einer systematisierten Armen-
pflege der Antike nachlesen und werden etwa auf 
die Zeit 538 v.Chr. datiert. Diese biblischen Vorschrif-
ten führen eine Fülle bereits relativ konkreter Maß-
nahmen insbesondere für die Klientel der Witwen, 
Waisen, Untergebenen, Unterprivilegierten, Sklaven, 
Gefangenen und Fremden auf. Als Begründung wird 
zum einen angeführt, dass man angesichts sozialen 
Elends die „Hand nicht verschließen“ und das „Herz 
nicht verhärten“ dürfe (5. Buch Mose 15: 7-11). Und 
zum anderen wird immer wieder daran erinnert, dass 
die Angehörigen des Volkes Israel selbst einst als 
Fremdlinge und Sklaven in Ägypten ihr Leben fristen 
mussten. Zu berücksichtigen ist dabei, dass wir es mit 
historischen Epochen zu tun haben, die noch durch 
einfache agrarische Strukturen von Stammesgesell-
schaften charakterisiert waren. Individuelle Bedürftig-
keit und Existenznöte innerhalb der nomadisiernden 
Gemeinschaften und ersten städtischen Ansiedlungen 
waren noch überschaubar und zu bewältigen und 
stellten noch kein Massenproblem dar.

     Wie wurde nun hilfsbedürftigen Menschen ange-
sichts eines ersten (sozial-)ethischen Normenkatalogs 
im antiken jüdischen Gemeinwesen begegnet? Der 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


181

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

biblische Maßnahmenkatalog in den Büchern Mose 
enthält Vorschriften zur Sicherstellung von Nahrung 
durch die „Feldecke“ (hebr. Peá) und Kleidung für die 
Bedürftigen (3. Buch Mose 19: 9, 10), die Verpflich-
tung, in jedem dritten Jahr den zehnten Teil der Jah-
resernte den Armen zu überlassen (5. Buch Mose 14: 
28, 29), die Sabbatruhe als eine Art antike „Arbeits-
schutzgesetzgebung“ mit der Forderung nach einem 
wöchentlichen Tag der Ruhe für alle Hausbewohner 
unabhängig von ihrem sozialen Stand (5. Buch Mose 
5: 14), das Sabbatjahr mit der Vergabe der gesamten 
Ernte an Bedürftige im „siebten Ruhejahr“ (3. Buch 
Mose 25: 3-7), die Freilassung und Versorgung von 
jüdischen Sklaven im siebten Jahr (3. Buch Mose 25: 
35, 39-41, 43; 5. Buch Mose 15: 12-14, 18), die Ver-
gabe von stützenden Darlehen für in Not Geratene 
und das Zinsverbot (5. Buch Mose 15: 7, 8; 2. Buch 
Mose 22: 24), den Schuldenerlass nach sieben Jahren 
(5. Buch Mose 15: 1 f.) mit der späteren rabbinischen 
Veränderung durch die Einführung einer vertraglichen 
Vereinbarung (hebr. Prosbul), die Anordnung, Löhne 
für geleistete Arbeit unverzüglich auszuzahlen (5. 
Buch Mose 24: 14 ff.) und die Mahnung, Bedürftige 
ohne Ansehen der Person bei Gerichtsverfahren zu 
vertreten (2. Buch Mose 23: 3, 6; 3. Buch Mose 19: 15).

     In weiteren biblischen Schriften finden wir die 
Aufforderung zur Einhaltung von Gastfreundschaft 
(1. Buch Mose 18: 2 f.; 21: 33; 24: 15 ff.; Jesaja 58: 7; 
Hiob 31: 19, 20), die Anordnung, Waisenkinder groß-
zuziehen (Psalm 106, 3; 118; Hiob 31: 17), Kranke zu 
besuchen (Psalm 41: 4), Hochzeiten für bedürftige 
Paare von der Gemeinschaft auszurichten (1. Buch 
Mose 2: 22; 5. Buch Mose 15: 8), die Toten würdig zu 
bestatten (1. Buch Mose 23: 3; 47: 29; Prediger 7: 2) 
und die Aufgabe von Gemeindemitgliedern, ihre Trau-
ernden zu trösten (1. Buch Mose 25: 11; 35: 9). Soweit 
informieren uns biblische Quellen über die Maßnah-
men für Bedürftige. Die Auslegungen, wie diese auch 
unter gesellschaftlichen Verhältnissen einer sich wan-
delnden Agrargesellschaft konkret umsetzbar waren, 
lesen wir genauer in den rabbinischen Diskussionen 
und Kommentaren des Talmud. 

     Der „rabbinische Warenkorb“ | Für die Sozial-
traditionen der israelitischen Nomadensippen und 
Konzeptionen der späteren jüdischen Wohlfahrtspflege 
hat sich in der rabbinischen, das heißt nachbiblischen 
Literatur des Talmud der Begriff „Zedaka“ als Almosen-
spenden oder Wohltätigkeit durchgesetzt. Ursprüng-

lich bedeutete Zedaka Gerechtigkeit. Auf dem Ge-
rechtigkeitsgedanken basiert die Vorstellung von 
gesellschaftlicher Gleichheit. Zedaka wird schließlich 
von den Rabbinen zur höchsten religiösen Verpflich-
tung erklärt. Mit Gerechtigkeit sind aber nicht vorran-
gig gesellschaftliche Bedingungen gemeint, sondern 
spezifische menschliche Verhaltensweisen. Es geht 
nicht um einen unerreichbaren Idealzustand im Jen-
seits. Im Talmud wird bekräftigt, dass soziales Handeln 
im Diesseits zu realisieren ist. Und es ist auch nicht 
in das persönliche Belieben des Einzelnen gestellt. 

     Anders ausgedrückt: Um sozialen Ausgleich her-
beiführen zu können, wird zum Beispiel das Spenden 
für gute Zwecke in der rabbinischen Sozialethik nicht 
als Ausdruck einer individuellen Großzügigkeit des 
Besitzenden den sozial Schwachen gegenüber ver-
standen. Es stellt also keine freiwillige Leistung dar, 
sondern die Erfüllung einer von Gott auferlegten 
Pflicht oder eines „Vertrages“ mit Gott, dem sich 
ohne Verlust des persönlichen Ansehens niemand 
entziehen kann. Soziale Verantwortung intendiert 
darüber hinaus auch nicht nur kurzfristig lindernde 
Maßnahmen zur Aufhebung aktueller Notlagen, son-
dern zielt immer auf die Realisierung eines auf Dauer 
von fremder Hilfe unabhängigen Lebens aller Gemein-
schaftsmitglieder.

     Die Rabbinen differenzierten zwischen Zedaka als 
Verpflichtung zum Almosenspenden – gleichsam als 
materielle Voraussetzung für die Einlösung des Ge-
rechtigkeitsgedankens – und „Gemilut Chessadim“. 
Dies bedeutet soviel wie konkret ausgeübtes soziales 
Engagement, dem eine Grundhaltung des Mitgefühls 
zugrunde liegt. Gemilut Chessadim geht ideell also 
über materielle Hilfen hinaus. Die Verantwortung für 
die Einlösung von Gemilut Chessadim bedeutet die 
Verpflichtung, die Grundbedürfnisse aller Mitglieder 
des jüdischen Gemeinwesens sicherzustellen. Diese 
wurde in talmudischer Zeit jeweils angesehenen Ge-
meindeverwaltern übertragen. Sie sorgten für finan-
zielle Ressourcen durch die Armenbüchse, die soge-
nannte Kuppah, verteilten Spendengelder, überprüften 
Hilfsanträge und stellten die wöchentliche Existenz-
grundlage durch die Vergabe von vierzehn Mahlzeiten 
pro Woche für Bedürftige sicher. Sie sorgten dafür, 
dass Einheimische wie Fremde mit Kleidung versorgt 
wurden, Reisende nicht ohne Nahrung und schüt-
zende Begleitung ziehen mussten, und kümmerten 
sich um die Auslösung Gefangener. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


182

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

     Der rabbinische Gelehrte Moses Maimoni-
des | Der größte jüdische Denker des Mittelalters, 
der rabbinische Gelehrte und Arzt Moses Maimonides 
(1135-1204), beschäftigte sich im späten 12. Jahr-
hundert in einem seiner Hauptwerke Mischne Thora 
(1180) ausführlich mit den biblischen und später im 
Talmud durch die rabbinischen Gelehrten interpre-
tierten Sozialtraditionen. Es ging ihm, wie seinen 
rabbinischen Kollegen des frühen Mittelalters auch, 
immer wieder um die Frage, was Menschen für ein 
Leben in Würde existenziell benötigen. Dafür wies er 
nach talmudischer Tradition einmal mehr ausdrücklich 
darauf hin, dass Hilfsbedürftige soziale Maßnahmen 
von der Gemeinschaft zur Einlösung des gesellschaft
lichen Gerechtigkeitsgedankens (Zedaka) durchaus 
erwarten durften. Denn der dauerhafte Zustand un-
freiwilliger gesellschaftlicher Armut wird nach jüdi-
schem ethischen Verständnis als ein großes Übel ver-
standen, da sie die menschliche Würde untergräbt.

     Im Babylonischen Talmud lesen wir beispielsweise: 
Armut „gleicht dem Tode“ und ist „schlimmer als 
fünfzig Plagen“ (Sacks 1992, S. 15 und 28, Alexander-
Ihme 1992, S. 220). Hier gibt es Übereinstimmung mit 
der Nikomachischen Ethik von Aristoteles, der ebenso 
konstatiert hat, dass niemand einen Menschen, der 
an allem Mangel leide, als glücklich bezeichnen 
könne. Die Rabbinen argumentierten in Bezug auf 
die Armut, dass erstens das menschliche Lebewesen 
eine Leib-Seele-Einheit darstelle und wenn es Not 
leidet, keine wirkliche (religiöse) Lebensqualität er-
reicht werden könne. Zweitens sei die Fähigkeit zum 
Genuß gleichermaßen eine religiöse Erfahrung der 
Gaben Gottes, die deshalb auch jedem Menschen 
zur Verfügung stehen solle. Und drittens bedeute 
Armut den unhaltbaren Zustand einer Erniedrigung. 

Maimonides konkretisierte zur Einlösung des Gerech-
tigkeitsgedankens die existenziellen Mindestleistun-
gen durch das Gemeinwesen, die allen Bedürftigen 
zustehen sollten und uns an den „Warenkorb” heu-
tiger Sozialhilfe (§ 27 SGB XII, § 8 SGB XII) erinnern. 
Diese sind die Sicherstellung von Nahrung und Klei-
dung für Arme als elementarste Formen menschlicher 
Bedürftigkeit, die Bereitstellung von Wohnraum, 
Hausrat und Möbeln, die Sicherstellung der Lebens-
grundlagen für Heranwachsende, der Rechtschutz für 
verwaiste Kinder, die Sorge für den Lebensunterhalt 
für alte Eltern, die Pflege und medizinische Versor-
gung von verarmten Kranken, die Vergabe von Mit-

teln für Armenbegräbnisse, finanzielle Hilfen für die 
Durchführung einer Hochzeit und Vorsorge für eine 
mögliche Witwenschaft, die Aufnahme und Versor-
gung von (durch-)reisenden Armen in Synagogen mit 
einer Übernachtungsmöglichkeit, beim Bevorstehen 
des Sabbattages mit zusätzlichen drei Mahlzeiten 
und schließlich auch die Aufforderung nach Betreu-
ung von gefangenen Gemeindemitgliedern (Müller 
1997, Sacks 1992).

     Unter dieser Verpflichtungs- und Gerechtigskeits-
ethik muss verstanden werden, dass Mildtätigkeit im 
Judentum nicht Ausdruck einer individuellen Großzü-
gigkeit und freiwilligen Barmherzigkeit des Besitzen-
den dem sozial Schwachen gegenüber darstellt. Viel-
mehr werden die Sozialtraditionen als die Erfüllung 
einer (von Gott) auferlegten Pflicht oder eines „Ver-
trages“ mit dem Schöpfer, dem sich ohne Verlust des 
persönlichen Ansehens niemand entziehen darf, be-
griffen. Dabei muss jede Form von Beschämung des 
Hilfsbedürftigen verhindert werden.

     Diese rabbinischen Sozialtraditionen, die keine 
Unterschiede zwischen Hilfsbedürftigen machten, 
wurden später ebenso zentraler Bestandteil der ers-
ten frühkirchlichen Diakonie wie die Speisung von 
Armen, das Bekleiden der Bedürftigen, die Aufnahme 
von Fremden, die Sorge um Witwen und Waisen, der 
Loskauf und die Pflege von Gefangenen, die Versor-
gung von Kranken und die Bestattung der Toten 
(Müller 1997, S. 344 ff.). Jüdische und christliche 
Gemeinden sahen sich in den ersten Jahrhunderten 
christlicher Zeitrechnung im römischen Imperium 
gleichermaßen den Gefahren der Verarmung und 
Deklassierung ausgesetzt.

     Was nun etwa mit dem aufkommenden kommuna-
len Armenpflegesystem an der Schwelle vom Mittel-
alter zur frühen Neuzeit mit den Begriffsdefinitionen 
sogenannter primärer, sekundärer und tertiärer Armut 
differenziert wurde, beschäftigte auch die Rabbinen 
bei der Auslegung der Bibel. Hierbei mussten sie sich 
mit der Praktikabilität biblisch-ethischer Idealvorstel-
lungen auseinandersetzen, nach denen Gemilut 
Chessadim, also das soziale Engagement, die „ganze 
Person ohne Maß“ erforderte. Und es sollte nicht um 
eines „irdischen“ oder „himmlischen Lohnes“ willen 
ausgeübt werden, sondern „zweckfrei“, ohne Bedin-
gungen und „maßlos persönlich“ (Müller 1997, S. 
158 ff.). 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


183

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

     Wie war aber dieses unbedingte Maß an sozialem 
Handeln zu definieren? Wie konnte die geforderte 
prinzipielle „Maßlosigkeit“ in lebbare gesellschaftliche 
Formen gebracht werden? Dies sind Fragen, die uns 
bis heute zum Beispiel auch unter dem Begriff des 
sogenannten Helfersyndroms beschäftigen. Von einem 
der berühmtesten pharisäischen Schriftgelehrten und 
Begründer des rabbinischen Judentums, Hillel der 
Ältere (1. Jahrhundert n.Chr.), der für seine Klugheit 
und Weichherzigkeit bekannt war, wird bei der Defi
nition des Maßes von Hilfsmaßnahmen unter den 
jeweils historischen Bedingungen folgende Legende 
berichtet: Hillel habe einem aus ehemals wohlhaben-
dem Hause stammenden Verarmten das für den da-
maligen Stand angemesse Pferd und den dazugehö-
renden Sklaven trotz seiner Notlage zur Verfügung 
stellen wollen. Als sich kein Sklave fand, soll Hillel 
dem Armen schließlich selbst seine Dienste angebo-
ten haben (Sacks 1992, S. 21). Hier wird die Spann-
breite der Problematik von Armut auf der einen und 
des Helfersyndroms auf der anderen Seite durch die 
Rabbinen schmunzelnd auf die Spitze getrieben. 

     Der Unterschied zwischen den beiden Grundfor-
men menschlicher Zuwendung, Zedaka und Gemilut 
Chessadim, liegt nicht in qualitativ unterschiedlicher 
Wertigkeit. Sondern sie wurden durch die Rabbinen 
lediglich definitorisch hinsichtlich ihrer praxisbezo
genen Abgrenzungen, aber auch Überschneidungen 
differenziert charakterisiert. Danach ist Zedaka auf 
die finanzielle Unterstützung ausgerichtet, während 
Gemilut Chessadim sowohl auf Bedürftige als auch 
gleichermaßen auf Wohlhabende sowie auf Verstor-
bene bezogen ist (Jerusalemer Talmud in Müller 
1997, S. 160). 

     Maimonides entwickelte in diesem Kontext seine 
„Acht-Stufen-Skala der Wohltätigkeit“, die den bib-
lisch-talmudischen Maßnahmenkatalog zur Einlösung 
von Zedaka noch einmal aus einer erweiternden ethi-
schen Perspektive heraus zusammenfasste. Die acht 
Stufen der Gerechtigkeit und Wohltätigkeit nach 
Moses Maimonides von der höchsten ersten bis zur 
achten niedrigsten sind:
▲ Den Hilfsbedürftigen die Möglichkeit geben, sich 
wieder selbstständig ernähren zu können, vor allem 
durch Arbeitsbeschaffung, durch Angebote einer Ge-
schäftspartnerschaft, durch die Vergabe von (zinslo-
sen) Darlehen oder durch Geldgeschenke, also reale 
Hilfe zur Selbsthilfe. Vorwiegend diese Formen der 

Hilfeleistungen beugen der Erniedrigung vor und 
führen zur Unabhängigkeit.
▲ Großzügig spenden und helfen in einer Weise, 
dass die Hilfsbedürftigen und die Spendenden nichts 
voneinander wissen, um beschämende Situationen 
zu vermeiden.
▲ Die spendende Person weiß, wem sie gibt, aber 
die Hilfsbedürftigen kennen den Spender nicht.
▲ Die Gebenden kennen die Namen der Hilfsbedürf-
tigen nicht, diese aber kennen die Gebenden.
▲ Helfen, bevor ausdrücklich darum gebeten wird.
Geben und unterstützen, nachdem Notstände einge-
treten sind und um Hilfe gebeten wurde.
▲ Hilfeleistungen im bescheidenem Ausmaß, aber 
mit innerer Anteilnahme und Freundlichkeit.
▲ Geben mit innerem Unwillen nur aus moralischer 
Verpflichtung heraus (Rosin 1876, Sacks 1992, Müller 
1997).

     Jede Form von Beschämung der Hilfesuchenden 
muss vermieden werden. Aus diesem Grund lehnten 
die späteren, in der Wohlfahrtspflege tätigen Sozial-
reformerinnen mit jüdischer Herkunft auch die tradi-
tionellen bürgerlichen Wohltätigkeitsbazare, Tanz
veranstaltungen und Armenspeisungen zugunsten 
Notleidender bewusst ab. Denn ihr berufsethisches 
Credo war nicht reine Wohltätigkeit, sondern sie 
wollten grundlegende gesellschaftliche Veränderun-
gen – heute würden sie vielleicht von gesellschaftli-
cher (Um-)Verteilungsgerechtigkeit sprechen. Danach 
bedeutet Fürsorge nicht die Ausübung von „Gnaden-
akten“. Sondern soziale Verantwortung bedeutete für 
sie die Erfüllung von gesellschaftlichen Pflichten, 
denen man sich gar nicht entziehen kann.

     Hier sei vor allem auf die erste, sechste und achte 
Stufe der Skala hingewiesen. Auf der ersten Stufe 
differenzierte Maimonides zwischen dem Ideal, alle 
Hilfsbedürftigen in die Lage zu versetzen, auf Dauer 
wieder unabhängig sein zu können, und schließlich 
der ethisch niedrigsten achten Stufe, auf der Besser-
gestellte zwar Hilfe leisten, dies aber lediglich unwil-
lig aus moralischem Zwang heraus tun. Ein direkter 
Zusammenhang kann zwischen der sechsten Stufe 
der Skala und heutiger Sozialer Arbeit als Profession 
hergestellt werden. Danach gewährt unsere Profession 
zwar Formen kodifizierter sozialstaatlicher Unterstüt-
zungsleistungen. Sie leistet diese aber immer erst 
dann, nachdem die sozialen Problemlagen bereits 
eingetreten sind. Rund acht Jahrhunderte nach Mai­

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


184

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

monides finden wir nun einen vergleichbaren Leis-
tungskatalog in unserem Sozialgesetzbuch wieder. 
Nach § 27 SGB XII sind der notwendige Lebensunter-
halt (Ernährung, Unterkunft, Kleidung, Körperpflege, 
Hausrat, Heizung, persönliche Bedürfnisse des tägli-
chen Bedarfs) und nach § 8 SGB XII die Hilfe in be-
sonderen Lebenslagen kodifiziert. 

     Jüdische Sozialethik als Transformations-
fundament für die Professionalisierung | Die 
Zehn Gebote wurden später sowohl die ethischen 
Grundelemente der neuen, im Judentum wurzelnden 
jüdisch-christlichen Gemeinschaften als auch des seit 
dem Ende des 4. Jahrhunderts sich zur Weltreligion 
entwickelnden Christentums. Rabbinen wie Kirchen-
väter betonten gleichermaßen, dass der Mangel an 
Barmherzigkeit der „Gottlosigkeit“ gleichkomme 
und es im Fürsorgedienst um ein „Nachahmen der 
Barmherzigkeit Gottes“ gehe (Müller 1997, S. 375). 
Somit sind jüdische und christliche Sozialethik in ihren 
biblischen Grundpositionen sowie auch in praktisch-
fürsorgerischen Maßnahmen in den meisten Aspek-
ten identisch geworden, wie am Beispiel der Sozial-
lehren der Konfessionen erkennbar wird. 

     Differenzierungen zwischen jüdischer und 
christlicher Sozialethik | Können damit überhaupt 
noch feststellbare Differenzierungen zwischen jüdi-
scher und christlicher Sozialethik konstatiert werden? 
Diese Frage kann meines Erachtens dann bejaht wer-
den, wenn wir uns über die biblisch ethischen Grund
lagen hinaus die Schwerpunktsetzungen in den kon-
kreten Auslegungen der Ethik der Bibel durch die 
Rabbinen im Talmud und die historisch bedingten 
strukturellen Unterschiede dieser beiden Religionsge-
meinschaften vor Augen halten. Diakonisches Sozial-
handeln ist mit dem antiken Judentum strukturell 
spätestens ab dem Zeitpunkt kaum noch vergleichbar, 
als kirchliche Fürsorgeeinrichtungen in frühe Formen 
sozialstaatlicher Strukturen überführt wurden wie 
zum Beispiel durch das mittelalterliche Anstaltwesen. 
Und jüdische Gemeinden mussten dann nach und 
nach gesellschaftlich ausgegrenzte, schließlich ver-
folgte Minderheiten unter einer christlichen Staats-
kirche allein vertreten und betreuen. 

     Ein weiterer Unterschied zwischen jüdischen und 
christlichen Fürsorgetraditionen liegt in der über Jahr-
hunderte währenden, wenig ausgeprägten Verknüp-
fung von sozialer Verantwortung mit „Kategorien so-

zialrechtlicher Verbindlichkeit“ (Sozialpolitik) durch 
kirchliche Institutionen. Dies dokumentiert sich zum 
Beispiel durch das Fehlen von konkreten Rechtsan-
sprüchen der bedürftigen Klientel auf Hilfe durch die 
Gemeinschaft. Den Kirchenvätern wäre die Idee völlig 
fremd gewesen, das Elend mit weltlichen Rechtsmit-
teln lindern zu wollen. Der Zustand der Armut wird 
im Christentum durch das Prinzip einer „imitatio 
Christi“ unter heilsgeschichtlichen Dimensionen ge-
wertet. Demgegenüber muss die kategoriale Verknüp-
fung von Zedaka (Gerechtigkeit) und sozialen Maß-
nahmen zur Beseitigung von gesellschaftlichen Not-
ständen für das rabbinische Judentum als konstitutiv 
angesehen werden (Müller 1997, S. 378 f.). 

     Durch die talmudischen Prämissen einer Gerechtig-
keitsethik und Traditionen jüdischer Wohlfahrtsarbeit 
flossen aus dem jüdischen Umfeld einige nicht un-
wesentliche strukturelle und konzeptionelle (berufs-)
ethische Schwerpunkte in den Professionaliserungs
prozess Sozialer Arbeit in Deutschland ein. Dies führt 
zu der These, dass sich christliche (Sozial-)Ethik durch 
eine ideelle Verknüpfung vom Dienst am Nächsten 
und Barmherzigkeit (Caritas und diakonisches Han-
deln) fokussieren lässt, während jüdische Ethik durch 
die ideelle Betonung vom Dienst am Nächsten und 
Gerechtigkeit (Zedaka) charakterisierbar ist.

     Nach rabbinischer Auffassung erfolgt grundsätz-
lich auch keine Geringschätzung materieller, weltli-
cher Güter. Askese und Selbstverzicht werden nicht 
als ideelle Werte an sich gesehen. Vielmehr wird im 
Talmud ein „pfleglicher Umgang“ immer auch mit 
der eigenen (in unserem Fall helfenden) Person kons-
tatiert (Müller 1997, S. 280 f.). Heute sprechen wir in 
der Sozialen Arbeit von der Gefahr einer Überidenti-
fizierung mit der Klientel oder vom Helfersyndrom, 
welches professionellem Handeln entgegensteht. 
Eine den angenehmen Seiten des Lebens abgeneigte 
Lebenseinstellung wird als Verleugnung dieser (von 
Gott geschaffenen) Welt mit all ihren Gütern inter-
pretiert. Vor diesem Hintergrund kann auch professio-
nelle Soziale Arbeit berufsethisch nicht mit fragwür-
digem und der Klientel wenig nutzendem Altruismus 
gleichgesetzt werden. Die eigene Person des Helfen-
den braucht nicht vernachlässigt zu werden.

     Soziale Arbeit und rabbinische Gerechtig-
keitsethik | Bei der jüdischen Wohlfahrtspflege ha-
ben wir es also bereits seit vielen Jahrhunderten mit 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


185

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

systematisch ausgefächerten biblischen Sozialmaß-
nahmen und ihren konkreten rabbinischen Umset-
zungsprinzipien zu tun. Seit dem Mittelalter war in 
Deutschland die anfangs selbstgewählte, später zu-
nehmend durch die christlichen Machthaber erzwun-
gene Ghettosituation der jüdischen Minderheit zur 
notwendigen strukturellen Voraussetzung eigener 
Armenbetreuung geworden. Pogrome, Armut und In-
fektionsgefahren sowie die ständige Bedrängnis durch 
Behörden und die Willkür der jeweiligen Machthaber 
zwangen jüdische Gemeinden zum Aufbau eigener 
Hilfsstrukturen. 

Das starke soziale Engagement galt und gilt dabei 
als ein besonderes Charakteristikum der jüdischen 
Frau. Engagierte Töchter, die aus dem gehobenen 
deutsch-jüdisch assimilierten Bürgertum kamen, 
wollten ihren persönlichen Aktionsradius im Zusam-
menhang mit den sozialen Bewegungen des 19. 
Jahrhunderts über die jüdischen Gemeinden hinaus 
erweitern und setzten Sozialtraditionen fort. Sie 
nahmen die Chance wahr, in überkonfessionellen 
Organisationen, wie zum Beispiel in der Frauen
bewegung und in Vereinen, tätig zu werden.

     Vor dem Hintergrund der oben skizzierten Prämis-
sen biblischer und rabbinischer Sozialethik und jahr-
hundertealter Erfahrungen in der Betreuung Bedürfti-
ger und sozial Ausgegrenzter ergab sich die logische 
Konsequenz, das verkrustete Armenpflegesystem 
preußischer Kommunen durch systematischen Struk-
turenwechsel reformieren zu wollen. Und darüber 
hinaus konnten gerade Frauen, da sie nicht gleichbe-
rechtigt waren, nachvollziehen, was es heißt, gesell-
schaftlich ausgegrenzt zu sein. Ihr soziales Engage-
ment besaß allein schon aus diesem Grund keinen 
missionarischen Charakter oder den Duktus individu-
eller, die eigentlichen, vor allem ökonomischen Ursa-
chen von gesellschaftlichem Elend nicht problemati-
sierender Barmherzigkeit.

     So erscheint das sozialreformerische Engagement 
der jüdischen Protagonistinnen professioneller Sozia-
ler Arbeit an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert 
über das Ziel systematischer Umstrukturierungen des 
Almosenwesens berufsethisch logisch nachvollziehbar. 
Vor allem ihre Suche nach den Ursachen sozialen 
Elends, ihr leidenschaftlicher Einsatz für grundsätz
liche Systemveränderungen, die Betonung der dezi-
diert sozialpolitischen Funktion kommunaler Wohl-

fahrtspflege und die Bereitstellung immer besser 
ausgebildeter sozialer Fachkräfte haben in der 
biblisch-talmudischen Gerechtigkeitsethik und 
-tradition ihre Wurzeln. 

     Neben dem in Deutschland vergessenen großen 
spanischen Humanisten jüdischer Herkunft Juan Luis 
Vives (1492-1540), der mit seiner Denkschrift „De 
subventione pauperum“ (1526) zum ersten Fürsor-
getheoretiker und auch ersten (Sozial-)Pädagogen 
der frühen Neuzeit wurde, reformierten sozial enga-
gierte Frauen des ausgehenden 19. Jahrhunderts wie 
Lina Morgenstern (1830-1909), Jeanette Schwerin 
(1852-1899), Alice Salomon (1872-1948) aus der 
Bürgerlichen Frauenbewegung heraus und später 
auch Hedwig Wachenheim (1891-1969) und Sidonie 
Wronsky (1883-1947) die unprofessionelle bürgerliche 
Wohltätigkeit mit ehrenamtlich tätigen Armen- und 
Polizeipflegern zwischen 1893 und 1925 zu einem 
staatlich anerkannten Berufszweig. Sie wollten keine 
Almosen verteilen, sondern die Idee des Zedaka mit 
Professionalität verknüpfen.

     Jüdische Gründerpersönlichkeiten professioneller 
Sozialer Arbeit in Deutschland waren:
▲ Juan Luis Vives (1492-1540): Erstes systematisier-
tes Konzept („De subventione pauperum“ von 1526) 
der frühen Neuzeit zur strukturellen Reform der 
öffentlichen Armenpflege in Europa;
▲ Lina Morgenstern (1830-1909): Gründung der ers-
ten genossenschaftlich organisierten Berliner Volks
küchen (1866), Organisation des ersten Internatio
nalen Frauenkongresses;
▲ Emil Muensterberg (1855-1911): Leitung der Berliner 
Armenstatistik, programmatische wissenschaftliche 
Schriften zur deutschen Armengesetzgebung, Initiator 
von Reformen und Neuorganisationen in der Armen-
pflege, Gründung der „Auskunftsstelle für Wohltätig-
keit“ (1895), Leitung der „Zentralstelle des Deutschen 
Vereins für Armenpflege und Wohltätigkeit“ (1906);
▲ Albert Levy (1862-1922): Ab 1900 Mitglied in der 
städtischen Armenkommission Berlin und in der von 
Emil Muensterberg errichteten „Zentralstelle des 
Deutschen Vereins für Armenpflege und Wohltätig-
keit“ (heute Deutscher Verein), Gründungsmitglied 
der „Deutschen Gesellschaft für ethische Kultur“ 
(1892) und des „Archiv für Wohlfahrtspflege“ (1893, 
heute Deutsches Zentralinstitut für soziale Fragen), 
Erster Vorsitzender der „Centrale für private Fürsorge 
e.V.“ („Auskunftsstelle“ 1899/1906);

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


186

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

▲ Jeanette Schwerin (1852-1899): Gründung der ersten 
Ausbildungskurse für „soziale Hilfsarbeit“ (1893/99), 
Gründerin der Berliner „Auskunftsstelle“ der „Deut-
schen Gesellschaft für ethische Kultur“ (1892/93);
▲ Alice Salomon (1872-1948): Gründung der ersten 
zweijährigen überkonfessionellen „Sozialen Frauen-
schule“ (1908), Initiierung der ersten „Konferenz So-
zialer Frauenschulen Deutschlands“ (1917), Gründung 
der „Deutschen Akademie für soziale und pädagogi-
sche Frauenarbeit“ (1925), Herausgabe erster Lehr-
bücher (1909/1921/23/26), Formulierung einer ersten 
„Theorie des Helfens“ (1926), Gründung des „Inter-
nationalen Komitees Sozialer Schulen“ (1929);
▲ Sidonie Wronsky (1883-1947): Geschäftsführerin 
des Berliner „Archiv für Wohlfahrtspflege“ (1908), 
Herausgabe von Lehrbüchern (1926/32), Gründerin 
der ersten Ausbildungsstätte für Soziale Arbeit in 
Palästina (1934);
▲ Hedwig Wachenheim (1891-1969): bei Alice Salo­
mon ausgebildete Fürsorgerin, 1916 Initiatorin der 
ersten gewerkschaftlichen Berufsorganisation für die 
„Sozialbeamtinnen“ in Deutschland (DVS), Leiterin 
der ersten Ausbildungsstätte der Arbeiterwohlfahrt 
(1928);
▲ Gisela Konopka (1910-2003): Studierte Pädagogik, 
engagierte sich in der Heim- und Fürsorgeerziehung 
und Gewerkschaftsarbeit. In der Emigration speziali-
sierte sie sich als Professorin auf die Methoden des 
Case Work und vor allem im Social Group Work und 
schrieb zahlreiche Fachbücher für die Soziale Grup-
penarbeit.

     Zusamenfassend lässt sich sagen, dass über die 
Gründung programmatischer sozialer Institutionen 
beziehungsweise Organisationen und die Entwick-
lung innovativer Konzepte für die berufliche Soziale 
Arbeit durch Persönlichkeiten aus dem religiös-libera-
len jüdischen Umfeld des ausgehenden 19. Jahrhun-
derts spezifische Elemente biblisch-talmudischer, das 
heißt rabbinischer Sozialethik in den Aufbau professio-
neller Konzeptionen der Sozialen Arbeit in Deutsch-
land eingeflossen sind. Dabei ist einmal davon aus-
zugehen, dass die Töchter und Söhne auch aus assi-
milierten Familien unter den prägenden Einflüssen 
der jüdischen Sozialtradition und Kultur standen. Zum 
anderen bot das soziale Engagement, da es vor allem 
in die nicht jüdische Umgebung hineinwirkte, den 
Frauen zweifellos auch eine bedeutende Möglichkeit 
zur Erlangung von Selbstständigkeit und die Verbin-
dung zur bürgerlichen Frauenbewegung, da die jüdi-

schen Gemeinden für emanzipatorische Bestrebungen 
keinen Rahmen zur Verfügung stellten. Über diesen 
komplexen berufshistorischen Prozess hat die biblisch-
talmudische Sozialethik durch die jüdischen Sozialre-
formerinnen die Professionalisierung in Deutschland 
von der Armenpflege hin zur modernen Sozialen Ar-
beit maßgeblich beeinflusst.

     Nachdem die 1937 aus Deutschland vertriebene 
Alice Salomon noch vor dem Ersten Weltkrieg 1908 
ihre erste zweijährige überkonfessionelle „Soziale 
Frauenschule“ in Deutschland gegründet hatte, ließen 
sich auch zahlreiche sozial engagierte jüdische Frauen 
und Männer zu staatlich anerkannten Fürsorgerinnen 
und Fürsorgern an den Sozialen Frauenschulen (den 
Vorläufereinrichtungen unserer heutigen Studien-
gänge für Soziale Arbeit) ausbilden. 1917 entstand 
die Zentralwohlfahrtsstelle der deutschen Juden 
(ZWST), die sich nach der Shoa ab 1951 wieder neu 
gründen musste. Auf der Grundlage der hier skizzier-
ten sozialethischen und historischen Prämissen nahm 
in Deutschland das Bemühen um die Entwicklung 
einer modernen Sozialen Arbeit schließlich seinen 
Ausgangspunkt.

     Historische Entwicklung Jüdischer Wohl-
fahrtspflege und Sozialarbeit bis 1955 | 
1250 v.Chr. bis 70 n.Chr.: Einfache agrarische 
Gesellschaftsstrukturen; biblische Vorschriften für 
Sozialmaßnahmen;
70 n.Chr. bis zum Ende des 18. Jahrhunderts: 
Jüdische Existenz war durch den Status als gesell-
schaftliche Minderheit gekennzeichnet durch Dul-
dung, noch häufiger aber durch Bedrohung, Aus-
grenzung, Diskriminierung, Vertreibung, Vernichtung 
oder auch durch Zwangstaufen unter der Inquisition 
in der frühen Neuzeit. Im spanischen Exil des Mittel-
alters zwischen dem 11. und dem 15. Jahrhundert gab 
es Bruderschaften für die Belange verarmter jüdischer 
Gemeindemitglieder. Träger sozialer Maßnahmen 
waren allein die jüdischen Gemeinden, deren Hilfen 
sich zum Beispiel zu Almosenkassen („Schüssel“ für 
Lebensmittel oder „Korb“ beziehungsweise „Kupah“), 
Armenherbergen und -spitälern, zur Hinterbliebenen- 
und Wandererfürsorge sowie zur Krankenfürsorge 
entwickelten.
1778: Gründung von Bildungseinrichtungen wie Frei-
schulen für mittellose Kinder, Handwerkervereinen, 
Brautausstattungsvereinen, Beerdigungsbruderschaf-
ten, Begräbnishilfen sowie Vereinen für die Fürsorge 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


187

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

von Armen, Kranken, Witwen, Pogromflüchtlingen, 
Durchwandernden, Obdachlosen, gefangenen jüdi-
schen Kaufleuten und Studierenden.
1871: formale bürgerliche Gleichstellung der Juden 
im Deutschen Reich. Es differenzierte sich der Selbst-
hilfegedanke in der jüdischen Fürsorge weiter aus und 
führte zum Beispiel zur Gründung eigener Kredit- und 
Darlehenskassen, Stipendienstiftungen, Mietvereini-
gungen, speziellen Behindertenheimen und zur eige-
nen Jugendwohlfahrtsarbeit.
1867: Gründung des Deutsch-Israelitischen Gemein-
debundes (DIGB).
1881/83 und 1903/05: Pogrome gegen Juden in Ost-
europa. Ausbau der Wanderer- und Waisenfürsorge.
1904: Gründung des Jüdischen Fauenbundes durch 
Bertha Pappenheim.
1917: Gründung der Zentralwohlfahrtsstelle der 
deutschen Juden (ZWST).
1933: Gründung der Zentralstelle für jüdische Wirt-
schaftshilfe auch als politische Repräsentanz der Ju-
den im nationalsozialistischen Deutschland und die 
Einrichtung der Reichsvertretung der deutschen Juden.
1939: zwangsweise Überführung dieser Vertretung 
in die Reichsvereinigung der Juden in Deutschland. 
Eine eigene jüdische Fürsorgeabteilung dieser Reichs-
vereinigung existierte noch bis zu deren von den 
Nationalsozialisten erzwungenen Auflösung 1943.
1951: (Wieder-)Aufbau der Zentralwohlfahrtsstelle 
der Juden in Deutschland (ZWST).
1953: Einrichtung eines eigenen Sozialreferats der 
ZWST.
1955: Errichtung der Hauptgeschäftsstelle der ZWST 
in Frankfurt am Main.

     Harry Maòr (1914-1982) | Im Rahmen der oben 
aufgeführten jüdischen Sozial- und Religionsge-
schichte muss nun das Lebenswerk einer in Verges-
senheit geratenen Persönlichkeit in der deutschen 
Sozialgeschichte verstanden werden. Der Soziologe, 
Jugendreferent und spätere Hochschullehrer für Sozi-
alarbeit Harry Maòr prägte die Geschichte der Zent-
ralwohlfahrtsstelle der Juden in Deutschland (ZWST) 
sowie die frühe Theoriebildung für die Profession 
Sozialer Arbeit mit. Ihn gilt es wieder zu entdecken. 

     Harry Maòr, Sohn von Joseph Gischner und Amalia 
Obermayer, wurde am 27. Mai 1914 in München ge-
boren. Die Mutter kam aus einer Schaustellerfamilie 
in Böhmen. Die Familie väterlicherseits stammte aus 
Czernowitz in der zur österreichisch-ungarischen 

Monarchie gehörenden Bukowina mit großem jüdi-
schen Bevölkerungsanteil. Viele fühlten sich geistig 
der Haskala, der jüdischen Aufklärungsbewegung 
des 18. Jahrhunderts, zugehörig. Die Verehrung für 
den großen Dichter Harry Heine (1779-1856, später 
Heinrich) drückt sich in der Namensgebung von Harry 
Maòr aus. Die Eltern trennten sich und die weitere 
Ausbildung des jungen Harry an der Religionslehrer- 
und Kantorenausbildungsstätte in Höchberg bei Würz-
burg wurde finanziell durch die Jüdische Gemeinde 
München unterstützt. Sein Enkel Julian Levinson be-
richtete später, dass Harry mit seinen linkszionisti-
schen Vorstellungen eines jüdischen Nationalstaates 
die Idee der Aufhebung von gesonderten National-
staaten überhaupt verfolgte.

     Als Maòr im April 1933 auf einer für Juden nicht 
zugelassenen Versammlung der Nationalsozialisti-
schen Betriebszellen-Organisation das Wort ergriff, 
wurde er von anwesenden Schlägertrupps der natio-
nalsozialistischen Sturmabteilung (SA) überwältigt, 
der Polizei übergeben und durch ein Schnellgerichts-
verfahren zu zehn Tagen Haft verurteilt. Da er als 
Jude und Angehöriger der zionistischen Bewegung in 
Deutschland nun nicht mehr sicher war, entschloss er 
sich, zunächst eine einjährige Lehre auf einem Bau-
ernhof in der Slowakei zu absolvieren. Die landwirt-
schaftliche Ausbildung war eine der Bedingungen, 
um ein Visum in das damals noch britische Mandats-
gebiet Palästina zu erhalten. Nach seiner Emigration 
soll er zunächst im Kibbuz Tel-Joseph in einem Kuh-
stall tätig gewesen sein, wo die Vorgesetzten aller-
dings wenig Verständnis dafür gehabt hätten, dass 
er auch beim Melken Bücher las. Maòr übersiedelte 
schließlich nach Haifa, wo er seine Existenz als Tage-
löhner auf Baustellen und mit Privatstunden für 
Hebräisch sicherte. Dort lernte er Arabisch und soll 
für einige Monate in Beirut als Redakteur für eine 
deutschsprachige Zeitung gearbeitet haben.

     Schließlich hatte er begonnen, sich auch auf sozia-
lem Gebiet zu engagieren, und arbeitete, so berich-
tete sein Enkel, als Leiter des Sozialamtes der Stadt 
Ramla in der Nähe von Tel Aviv. Da die Kommune 
vorübergehend sein Gehalt und die Bürokosten nicht 
mehr zahlen konnte, nahm er das Angebot des Her-
ausgebers der in Düsseldorf erscheinenden Jüdischen 
Allgemeinen Wochenzeitung für eine Redakteursstelle 
an und ging mit seiner Familie 1953 nach Deutsch-
land zurück. Zwei Jahre später ergab sich für Harry 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


188

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

Maòr ein Tätigkeitsfeld im Nachkriegsdeutschland, 
das seinen weiteren Lebensweg bestimmen sollte. Er 
wurde Jugendreferent bei der Zentralwohlfahrtsstelle 
der Juden in Deutschland (ZWST) in Frankfurt am 
Main. Neben der Organisation von Seminaren für 
jüdische Jugendliche beschäftigten ihn zunehmend 
Fragen der jüdischen Identität nach 1945.

     In Mainz promovierte er 1961 mit dem Thema 
„Über den Aufbau der Jüdischen Gemeinden in 
Deutschland seit 1945“ zum Doktor der Soziologie. 
Zwischenzeitlich war Maòr als Lehrer und Übersetzer 
von Fachbüchern in Israel und Kanada tätig. 1969 
habilitierte er in Heidelberg mit einer religionssoziolo-
gischen Arbeit über die Säkularisation des deutschen 
Judentums seit Moses Mendelssohn (1729-1786), um 
dann 1970 als Privatdozent an der Heidelberger Uni-
versität und schließlich bis 1979 als Professor an der 
Gesamthochschule Kassel zu lehren. In die Zeit seiner 
Hochschullehrertätigkeit in Kassel fallen seine beiden 
bekannt gewordenen Standardwerke Soziologie der 
Sozialarbeit (1975) und das Lexikon der Sozialarbeit 
(1978), dessen Mitherausgeber er war. Nach Beendi-
gung seiner aktiven Berufslaufbahn kehrte Maòr nach 
Israel zurück, wo er drei Jahre später starb. Maòr soll 
ein inspirierender Lehrer gewesen sein, der seine pä-
dagogischen Aufgaben im Spannungsfeld zwischen 
jüdischer Tradition, der Shoa und dem modernen Nach-
kriegsdeutschland verankert sah (Levinson 2003).

     Jüdische Sozialarbeit als identifikatorische 
Kulturarbeit | Für den Jugendreferenten Harry Maòr 
war die Sozialarbeit der Zentralen Wohlfahrtsstelle 
der Juden nicht nur Service, nicht nur religiös moti-
vierte soziale Dienstleistung, sondern er definierte 
sie im weitesten Sinne auch als notwendige „identi-
fikatorische“ Sozialarbeit im Sinne einer „identitäts-
erhaltenden Kulturarbeit“ für eine gesellschaftliche 
Minderheit, deren Existenz immer bedroht war. Er 
schrieb dazu, das Judentum sei „keine rein religiöse 
Kategorie. Ein Jude kann gegen sämtliche [...] Religi-
onsgesetze verstoßen, sie ignorieren, er bleibt Jude. 
Keinesfalls so formell, wie ein Katholik oder Protes-
tant, der nur nicht aus der Kirche ausgetreten ist. Es 
handelt sich hier um ein jüdisches Säkularisations
phänomen ganz eigentümlicher Art, das sich in der 
jüdischen Sozialarbeit als ein Prozeß jüdischer Identi-
fikation darstellt “ (Maòr 1975, S. 57). Maòr begrün-
dete seine These mit Bezug auf biblische und histori-
sche Quellen, das israelitische Volk habe immer – wie 

beispielsweise schon der Erzvater Abraham, der mit 
Gott über die Zerstörung Sodoms „diskutiert“ habe 
– seinem Schöpfer gegenüber auch eigenständige 
Positionen bezogen (1. Buch Mose 18: 21-33) und 
die Israeliten seien bereits in biblischen Zeiten un-
missverständlich aufgerufen worden, ein „heiliges“ 
Volk im Sinne von Vorbild oder Licht für andere Völ-
ker zu sein (2. Buch Mose 19: 6). Vor allem diese bei-
den Aspekte – Eigenständigkeit und Vorbildfunktion 
– hatten auch für den linkszionistisch orientierten, 
aus Deutschland vertriebenen Jugendreferenten der 
ZWST und Hochschullehrer Harrry Maòr konkrete 
Konsequenzen für eine politische und soziale Exis-
tenz des jüdischen Volkes.

     Die Erfahrungen im andauernden Exil beziehungs-
weise in der Diaspora mussten Juden notwendig zu 
einem besonders entwickelten Misstrauen gegenüber 
jedweder staatlicher Machtausübung und ihren Legi-
timationsideologien führen. Die jüdische Identität 
charakterisierte sich für Maòr demnach durch ihre 
historisch zwangläufig entwickelte tiefe Skepsis ge-
genüber öffentlichen Institutionen und ihren Organen. 
Denn diese waren allzu häufig zur Bedrohung der 
jüdischen Gemeinschaft geworden. Juden waren bis 
zur Gründung des Staates Israel 1948 als Volk ohne 
ein eigenes Staatswesen ganz besonders auf den Zu-
sammenhalt der jüdischen Gemeinschaft angewiesen.

     Nach Maòr existiert im jüdischen Politikverständ-
nis somit auch die starke Orientierung an konkreten 
Lebens- und oft genug auch Überlebensbelangen 
der Gemeinschaft. Die Fokussierung sozialer Unter-
stützung durch jüdische Gemeinden auf Gemeinsinn 
und soziale Verantwortung, gestützt durch eine bib-
lisch-talmudisch verankerte Verpflichtungsethik, hat 
in den existenzbedrohenden Exilerfahrungen ihrer 
Mitglieder wie auch der nach 1933 aus Deutschland 
vertriebenen jüdischen Fürsorgerinnen und Fürsorger 
ihre Wurzeln (Wieler; Zeller 1995).

     Durch die bürgerliche Emanzipation der jüdischen 
Minderheit im 19. Jahrhundert, die eine Art „sekun-
därer Sozialisationsprozess“ darstellte, musste sich, 
so bilanzierte Maòr, eine Verschmelzung zwischen 
Religion und dem Erhalt jüdischer Kultur vollziehen. 
In diesem Sinnkontext verstand Maòr jüdische Sozial-
arbeit als „identifikatorische Kulturarbeit“, die von 
einem jüdischen Selbstverständnis her notwendig 
auch zu einer „öffentlich-jüdischen Sozialpolitik“ 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


189

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

führte. Folglich sei dann auch, bei zahlreichen identi-
schen Aspekten mit den jeweiligen christlichen Sozial-
lehren und sozialer Praxis, eine jüdische Sozialarbeit 
„jüdischer“ als die christliche Sozialarbeit „protestan-
tisch“ oder „katholisch“ (Maòr 1975, S. 58 f.). 

     Jüdische Sozialarbeit habe nach Maòr neben den 
sozialen Dienstleistungen, die oft genug das nackte 
Überleben der jüdischen Gemeinschaft sichern muss-
ten, immer auch religiöse Pflichten, Traditionen, Riten, 
Feste und Lebensweisen zu transportieren, um eine 
jüdische Identität bewahren zu können. Juden konn-
ten und können aus dem jüdischen Schicksal nicht 
austreten. Die existenziellen Bedrohungen trafen und 
treffen bei Verfolgungen mittellose wie wohlhabende 
Schichten gleichermaßen. Jeder konnte in soziale Pro-
blemlagen geraten, in denen er dann auf die Leistun-
gen der jüdischen Wohlfahrtspflege angewiesen war. 
Die Synagoge war in den Diasporagemeinden des 
christlichen Europa also nicht nur Gebets- und Lern-
ort oder ein Platz, an dem die jüdischen Feste gefei-
ert wurden. In Notzeiten mussten sie auch als Asyl, 
Suppenküche, Kleiderkammer etc. zugleich dienen. 
Das Jüdische an der jüdischen Sozialarbeit war nach 
Maòr nicht nur eine Sache spezifischer jüdisch-ethi-
scher Grundwerte allein, sondern diente und dient 
bis heute auch der Erhaltung jüdischer Identität der 
Gemeinschaft, die unter den äußeren Bedrohungen 
jahrhundertelang immer auf sich selbst gestellt war.

     Der Publizist und derzeitige Chefkorrespondent 
der ARD-Nahostberichterstattung aus Israel, Richard 
Chaim Schneider, formulierte diese Zusammenhänge 
und Fragen jüdischer Identät in seinem 1997 erschie-
nenen Buch „Fetisch Holocaust“ einmal resümierend: 
„Das Leben wählen – aus diesem Grundgedanken 
des jüdischen Gesetzes entwickelte sich die jüdische 
Lebensethik, der Fremdenschutz, die Heiligkeit des 
Lebens. [...] das christlich geprägte Europa [...] konn-
te [aber] das jüdische Gesetz nicht ertragen. Wir Ju-
den sind und bleiben für die nichtjüdische Welt eine 
Provokation. Selbst wenn wir als Individuen die Ge-
setze der Thora nicht mehr einhalten, erinnert unsere 
Präsenz doch an den radikalen, monotheistischen, 
götzenfeindlichen Humanismus, den das Judentum 
der Welt geschenkt hat. Dieser Humanismus ist die 
eigentliche Provokation, die eigentliche Herausforde-
rung, der wir uns alle zu stellen haben“ (Schneider 
1997, S. 282). Diese besondere Herausforderung gilt 
dann auch für eine Jüdische Soziale Arbeit.

     Schlussfragen | Da dieser Beitrag zu weiteren 
Forschungen unter anderem auch über Harry Maòr 
anregen will, sollen am Schluss noch weiterführende 
Fragen aufgeworfen werden, denen nachzugehen 
sich in einem größeren Forschungsrahmen lohnen 
würde:
▲ Was bedeuten diese oben skizzierten biblisch-tal-
mudischen und sozialhistorischen Implikationen für 
den Staat Israel? Braucht es dort eine „jüdische“ So-
zialarbeit in dem von Maòr intendierten identifikato-
rischen Sinnkontext überhaupt noch? Ist eine speziell 
Jüdische Sozialarbeit in einem jüdisch gepägten Staat 
insofern obsolet, weil sich in Israel die Soziale Arbeit 
zur (Menschenrechts-)Profession wie in anderen Län-
der auch entwickeln konnte?
▲ Oder führt die anhaltende Bedrohungssituation 
Israels unvermeidbar zur Beibehaltung der Prinzipien 
einer sozialethisch normativ „jüdisch“ begründeten 
Sozialen Arbeit als „identifikatorische Kulturarbeit“, 
heute allerdings nur unter anderen gesellschaftspoli-
tischen Vorzeichen, weil die Existenz des Staates 
weiterhin durch äußere wie innere Entwicklungen 
und Zerreißproben bedroht ist?
▲ Welche Menschenbilder, ethischen und religiösen 
Prinzipien würden sich bei unseren Kolleginnen und 
Kollegen in Israel dokumentieren lassen, die über die 
berufsethischen Prinzipien der International Federation 
of Social Workers (Code of Ethics des IFSW) und der 
internationalen Menschenrechtsinstrumente (Sozial- 
und Zivilpakt 1966) und Konventionen hinausgehen? 

     Antike

Ägypten und Babylon 
„Das Totenbuch“ der Ägypter, „Rechenschafts
berichte“ der Pharaonen
„Sozialmaßnahmen“ antiker Hochkulturen
„Codex Hammurabi“ (ca. 1700 v.Chr. „Kasuistisches 
Rechtssystem“)

Biblische Ethik des Judentums
„Apodiktisches Rechtssystem“ der Hebräischen Bibel 
(Zehn Gebote) (ca. ab 1250 v.Chr. );
Gottesliebe – Nächstenliebe, Fremden- und Feindes-
liebe; Ethik der Propheten; erste „Sozialgesetzgebung“ 
im antiken Israel „Zedaka“/Gerechtigkeitsgedanke

Griechische Philosophie
(ca. ab dem 4. Jh. v.Chr. )

Entwicklung der abendländischen Sozialethik 
und Sozialpolitik 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


190

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

Sokrates; Platon; Aristoteles
Erste „Unterscheidungs-, Vernunftsethik“; „sozial“-
politische Maßnahmen im antiken Athen

Hellenistisch-römische Philosophie
Die Stoiker (ca. ab dem 3. Jh. v.Chr. )
Ethik des Seneca (um unsere Zeitenwende),
„sozial“politische Maßnahmen im antiken Athen 
und Rom

Entstehung des Christentums
Christliche Ethik: Grundprinzip der Hinwendung zum 
Nächsten und Barmherzigkeit

     Mittelalter

Rabbinische Ethik: Grundprinzip der Hinwendung 
zum Nächsten und Gerechtigkeit
Moses Maimonides (Acht-Stufen-Skala der Wohltätig-
keit/Zedaka)

Entstehung des Islam (622)

Spätmittelalterliche Almosenlehre
durch die scholastische Philosophie des Thomas von 
Aquin

     Neuzeit

Humanismus (E. von Rotterdam; Th. Morus; J.L. 
Vives) Reformation/Arbeitsethik

Erste Armenpflegekonzeption der frühen Neu-
zeit (1526) von Juan Luis Vives mit vier Grundprinzi
pien sozialstaatlichen Denkens: Kommunalisierung, 
Bürokratisierung, Rationalisierung, Pädagogisierung

Aufklärung, Formulierung der Menschenrechte 
1776 (Bill of Rigths of Virginia) 
1789 franz. Menschen- und Bürgerrechtserklärung

Nach dem Zweiten Weltkrieg: Demokratie/ 
Grundrechte/Grundgesetz

Sozial- und Zivilpakt 1966 (ratifiziert: BGBl 1973 
II 1553 und 1969), Soziale Arbeit als eine (Menschen-
rechts-)Profession

     Geschichte des jüdischen Volkes | 
Zweites Jahrtausend v.Chr. (Zeit der Erzväter): 
Die Patriarchen Abraham, Isaak und Jakob in Mesopo-
tamien. Israelitische Stämme ziehen aus historisch 
noch nicht eindeutig geklärten Gründen nach Ägyp-
ten, in welchem sie später unter den Pharaonen zu 
Sklaven werden.

um 1250 v.Chr. (Moses, Zeit der Landnahme): 
Unter dem Religionsstifter Moses erfolgt die Auswan
derung der Josephsstämme aus Ägypten mit langjäh-
rigem Aufenthalt in den Wüsten Südpalästinas. Die 
nun beginnende Landnahme Palästinas geschieht 
unter schweren Kämpfen.

1020-930 v.Chr. (Zeit der Könige): Zeit der Könige 
unter Saul und David, der Jerusalem zur Hauptstadt 
macht, und Salomo, der den ersten Tempel bauen 
lässt. Ausdehnung des Reiches bis in das heutige 
Jordanien und Syrien.

931-605 v.Chr. (Das geteilte Land): Nach der 
Regierungszeit Salomos zerfällt das Reich in das 
Nordreich Israel mit der Hauptstadt Sichem, später 
Samaria, und das kleinere Südreich Juda mit dem 
Hauptsitz Jerusalem. Ab 722 v.Chr. Zerfall des Nord-
reiches Israel, das assyrische Provinz wird. Weiterbe-
stehen des Südreiches Juda, bis es 605 in den Macht-
bereich der Babylonier fällt.

597-538 v.Chr. (Zeit des Babylonischen Exils): 
Zweimal, 597 und 587, erobert Nebukadnezar II Jeru-
salem, zerstört es und verschleppt Teile der Bevölke-
rung in die „Babylonische Gefangenschaft“ (586-
538 v.Chr.). Andere Bevölkerungsteile fliehen nach 
Ägypten. Das Südreich Juda ist endgültig zerfallen.

538-63 v.Chr. (Persische, hellenistische und 
hasmonäische Zeit): Rückwanderung der im baby-
lonischen Exil nicht assimilierten Juden in die inzwi-
schen von Persien besetzte Provinz Judäa. Wieder-
aufbau des Tempels in Jerusalem und der jüdischen 
Gemeinschaft. 332 v.Chr. fällt das Gebiet in den 
Machtbereich Alexander des Großen (356-323 v.Chr.) 
mit der Folge der Gründung großer jüdischer Diaspo-
ragemeinden und entsprechenden Einflüssen des 
Hellenismus auf das Judentum (Uneinigkeit vor allem 
zwischen Pharisäern und Sadduzäern). Aufstand des 
Judas Makkabäus 164 v.Chr. Wiedereinweihung des 
durch Besatzer geschändeten Tempels.

63 v.Chr. bis 636 n.Chr. (Römische und byzan-
tinische Zeit): Verlust der Souveränität des jüdischen 
Staates, der vollständig unter römische Herrschaft 
fällt. Herodes aus Südpalästina erobert 37 v.Chr. mit-
hilfe der römischen Besatzer Jerusalem und wird 
König von Judäa, Idumäa und Samaria. 66-73 n.Chr. 
Aufstand gegen die römische Herrschaft, der auf der 
Bergfeste Massada am Toten Meer mit dem Freitod 
von jüdischen Widerstandskämpfern endet. Im Jahr 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178


191

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

Literatur
Alexander-Ihme, Esther: Die religiösen Grundlagen der 
Zedaka und ihre Praxis. In: Jüdisches Museum Frankfurt am 
Main (Hrsg): a.a.O. 1992
Baeck, Leo: Das Wesen des Judentums. Wiesbaden 1995
Buber, Martin; Rosenzweig, Franz: Die fünf Bücher der Wei-
sung. Stuttgart 1992
Fachhochschule Erfurt: Modulkatalog des Bachelorstudi-
engangs „Jüdische Sozialarbeit“ der Fakultät für Angewandte 
Sozialwissenschaften. Erfurt 2013. In: http://www.fh-erfurt.
de/soz/so/juedische-sozialarbeit (Abruf am 13.3.2013)
Jüdisches Museum Frankfurt am Main (Hrsg): Zeda-
ka? Jüdische Sozialarbeit im Wandel der Zeiten. 75 Jahre 
Zentralwohlfahrtsstelle der Juden in Deutschland 1917-1992. 
Ausstellungskatalog. Frankfurt am Main 1992
Levinson, Julian: Die jüdische Wanderschaft des Harry Maòr. 
In: http://www.harrymaor.com/wanderings_german.htm 
(Abruf am 15.7.2012). Los Angeles 2003
Maimonides, Moses: Wegweisungen für Geschenke an 
Arme, Hilkhot Mattenot Aniím 10, 7-14. Zitiert nach Sacks, 
Jonathan: Wohlstand und Armut: Eine jüdische Analyse. In: 
Jüdisches Museum Frankfurt am Main (Hrsg): a.a.O. 1992
Maòr, Harry: Soziologie der Sozialarbeit. Stuttgart 1975
Maòr, Harry; Deutscher, Ruth; Fieseler, Gerhard (Hrsg.): 
Lexikon der Sozialarbeit. Stuttgart 1978
Müller, Klaus: Diakonie im Dialog. Von der sozialen Ver-
antwortung im Gespräch zwischen Judentum und Christen-
tum. Unveröff. Habilitationsschrift an der Theologischen 
Fakultät der Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg 1997 
(später erschienen als: Müller, Klaus: Diakonie im Dialog. 
Von der sozialen Verantwortung im Gespräch zwischen 
Judentum und Christentum. Heidelberg 1999)

Professor Dr. Susanne Zeller ist Dipl.-Sozialar­
beiterin und Dipl.-Pädagogin, sie lehrt Theorien, 
Professionalisierungsgeschichte sowie Ethik der 
Sozialen Arbeit am Fachbereich Sozialwesen der 
Fachhochschule Erfurt. E-Mail: zeller@fh-erfurt.de

70 n.Chr. erfolgt die Zerstörung Jerusalems durch 
Titus und Vertreibung des größten Teils der jüdischen 
Bevölkerung. Entstehung neuer jüdischer Diaspora
gemeinden vor allem in Kleinasien und Ägypten und 
Gründung frühchristlicher Gemeinden. 132-135 n.Chr. 
erneuter Aufstand in Palästina unter Simon Bar Kochbá 
gegen die römische Herrschaft, der niedergeschlagen 
wird. Juden wird der Zutritt der Stadt Jerusalem ver-
boten. Ab 391 n.Chr. wird das Christentum zur römi-
schen Staatsreligion erklärt. Beginn der Verfolgungen 
von Juden durch Christen.

ab 638-1917 (Arabische, mameluckische, osma-
nische Zeit): Eroberung Palästinas durch die Araber 
mit wechselndem Schicksal der jüdischen Bevölkerung 
unter muslimischer, mameluckischer und osmanischer 
Herrschaft.

ab 1095/99 bis Ende des 14. Jahrhunderts (Zeit 
der Kreuzzüge und Verfolgungen in Europa): 
Erster Kreuzzug mit Massakern an der Bevölkerung 
Jerusalems (1099). Pogrome gegen Juden im Rhein-
land. 1182 erste Vertreibung aus Frankreich. 1290 Ver-
treibung aus England. 1298 Massaker an Juden in 
Süddeutschland. 1306 zweite Vertreibung aus Frank-
reich. 1336/37 erneute Massaker in Süddeutschland. 
1348 Pest in Europa mit Judenpogromen. 1394 dritte 
Vertreibung aus Frankreich.

900 bis zum Ende des 15. Jahrhunderts (Spa
nien und Vertreibung): „Goldenes Zeitalter“ der 
Juden in Spanien unter islamischer Herrschaft (900-
1050) mit einer Blüte von jüdischer Kunst und Wis-
senschaft. 1492 Rückeroberung des maurischen Spa-
niens durch die Christen mit der Folge von Vertreibung 
der Juden aus Spanien oder Zwangstaufen (Marra-
nen).

16.-17. Jahrhundert (Neuzeit und Errichtung 
von Ghettos): Zwangsweise Ghettoisierung der 
Juden in europäischen Städten durch die christlichen 
Machthaber. 1648 Chmielnizki-Massaker an polni-
schen Juden.

18. Jahrhundert (Zeit der Aufklärung): Aufklä-
rung mit beginnender Toleranz gegenüber der jüdi-
schen Minderheit. 1776 bürgerliche Gleichstellung 
der Juden in den Vereinigen Staaten von Amerika.

19. Jahrhundert (Zeit der Emanzipation): 
Schrittweise Emanzipation und Assimilation der Juden 
in europäischen Staaten. 1897 erster Zionistenkon-
gress durch Theodor Herzl in Basel.

20. Jahrhundert: 1917 Balfour Deklaration für die 
Errichtung einer nationalen Heimstätte für das jüdi-
sche Volk in Palästina. Verstärkte Einwanderung in 
das britische Mandatsgebiet Palästina. 1933-1940 
zunächst gesellschaftliche Ausgrenzung und Vertrei-
bung der jüdischen Bevölkerung durch das national-
sozialistische Deutschland. 1940-1945 die organisierte 
Vernichtung des europäischen Judentums als größte 
historische nationale Katastrophe des jüdischen Vol-
kes mit Millionen Opfern (Shoa). 1947 spricht die UNO 
sich für die Gründung eines eigenen jüdischen Staa-
tes durch eine Teilung Palästinas in einen jüdischen 
und einen arabischen Teil aus. 1948 Gründung des 
Staates Israel und in Folge Konflikte und Kriege mit 
den Nachbarstaaten.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.fh-erfurt.de/soz/so/juedische-sozialarbeit
http://www.fh-erfurt.de/soz/so/juedische-sozialarbeit
http://www.harrymaor.com/wanderings_german.htm
mailto:zeller@fh-erfurt.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178
http://www.fh-erfurt.de/soz/so/juedische-sozialarbeit
http://www.fh-erfurt.de/soz/so/juedische-sozialarbeit
http://www.harrymaor.com/wanderings_german.htm
mailto:zeller@fh-erfurt.de


192

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

Prijs, Leo: Die Welt des Judentums. Religion, Geschichte, 
Lebensweise. München 1984
Radday, Yehuda T.; Schultz, Magdalena: Nächstenliebe nach 
jüdischer Auffassung. In: Universitas. Zeitschrift für Wissen-
schaft, Kunst und Literatur 39/1984 
Rosin, David: Die Ethik des Maimonides. In: Jahresbericht 
des jüdisch-theologischen Seminars Fraenckel´scher Stiftung. 
Breslau 1876
Sacks, Jonathan: Wohlstand und Armut: Eine jüdische Ana-
lyse. In: Jüdisches Museum Frankfurt am Main (Hrsg): a.a.O. 
1992
Schneider, Richard Chaim: Fetisch Holocaust. München 
1997
Wieler, Joachim; Zeller, Susanne (Hrsg.) Emigrierte Sozial-
arbeit. Porträts vertriebener SozialarbeiterInnen. Freiburg im 
Breisgau 1995

weiterführende Literatur
Baeck, Leo: Jüdische Wohlfahrtspflege. In: Handwörterbuch 
der Wohlfahrtspflege. Berlin 1929
Ben-Chorin, Schalom: Jüdische Ethik. Tübingen 1983
Caspari, Eugen: Von jüdischer Wohlfahrtspflege. Berlin 1922 
Maòr, Harry: Jüdische Jugend in Deutschland. In: Deutsche 
Jugend 3/1956, S. 102 ff.
Maòr, Harry: Jugend in Israel. In: Deutsche Jugend 7/1956, 
S. 311 ff.
Maòr, Harry: Über den Wiederaufbau der jüdischen Gemein-
den in Deutschland seit 1945. Mainz, Phil. F., Diss. 16. Juli 
1960, 245 Seiten
Maòr, Harry; Mühlmann, Wilhelm: Der gefährdete Mensch 
in der Sicht des Soziologen. In: Krimm, Herbert: Der gefähr-
dete Mensch in der Sicht der Wissenschaften. Stuttgart 1970, 
S. 11
Schilling, Johannes; Zeller, Susanne: Soziale Arbeit. 
Geschichte, Theorie, Profession. München 2012
Zeller, Susanne: Geschichte der Sozialarbeit als Beruf. Bilder 
und Dokumente (1893-1939). Pfaffenweiler 1994
Zeller, Susanne: Juan Luis Vives (1492-1540), (Wieder-)Ent-
deckung eines Europäers, Humanisten und Sozialreformers 
jüdischer Herkunft im Schatten der spanischen Inquisition. 
Freiburg im Breisgau 2006
Zeller, Susanne: Der Humanist Erasmus von Rotterdam 
(1469-1536) und sein Verhältnis zum Judentum. Ein ver-
drängter Aspekt der Geschichte des Humanismus in Europa? 
In: Kirche und Israel 1/2006, S. 17-28

     Zusammenfassung | Der Beitrag rekons
truiert anhand narrativer Interviews die Lebens-
geschichte und die Bewältigungsstrategien trau-
matisierter Opfer des Holocaust und der stalinis-
tischen Verfolgung. Die Autorin weist nach, dass 
es mannigfaltige psychotherapeutische Ansätze 
zur Behandlung jüdischer Opfer gab, der adä
quate Umgang aus sozialarbeiterischer Sicht 
jedoch nicht gefunden wurde.

     Abstract | The article reconstructs biogra-
phies of victims of the shoah and stalinist perse
cution, thus using the method of narrative in-
terviews. The author demonstrates that psycho-
therapy used multiple modes of treament to solve 
jewish clients’ problems whereas an adequate 
approach by social work has not been found.

Schlüsselwörter  Trauma  Coping 
 Biographiearbeit  UdSSR  Judentum  Opfer 

     1 Einleitung | Mein Vater, Mark Agranovsky, ein 
Physikdozent, war im Krieg Offizier der Roten Armee. 
In der Nacht vom 7. auf den 8. Dezember 1942 schrieb 
er in sein Notizbuch: „Das Schicksal hat mich in die 
Steppe Stalingrads verschlagen. Ich sitze in einer Erd-
hütte. [...] Schon eineinhalb Jahre lang verwüstet der 
Orkan des Krieges die Erde und alles, was Menschen 
geschaffen haben. [...] Alles, was vor eineinhalb Jah-
ren war, scheint mir weit entfernt [...] Im Laufe der 
Zeit sind wir zu der Überzeugung gelangt, dass nicht 
nur die Geschichte unseres Volkes von geringer Be-
deutung ist, sondern dass auch die Familiengeschich-
te, sämtliche Traditionen und Bräuche für uns den 
Wert verloren haben.“

     Die Geschichte meiner Familie, meine persönliche 
Konfrontation mit der Erinnerungskultur in der ehe-
maligen Sowjetunion und mein neues Leben hier in 
Deutschland haben dazu geführt, dass ich bewusst 
oder unbewusst mit den Themen Holocaust und 
Trauma konfrontiert war. Während meines Bachelor-
studiums „Jüdische Sozialarbeit“ an der Fachhoch-

Sowjetische Bürger 
werden zu russischen 
Juden | Interviews mit Über­
lebenden des Holocaust
      Bella Liebermann

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:43:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-178

