Rezensionen

Probleme. GroBere Schwierigkeiten aus der eigenen Ju-
gend erwihnt Bernard Ominayak, Gemeindeprisident
der Lubicon-Cree, nicht. Allerdings beendetete er die
Schule nicht, weil er sie nicht mochte und lieber auf der
Fallenstrecke war. Als eigentlich guter Schiiler wurde er
jedoch von den Altesten zur Gemeindearbeit angeregt.
Seine Kinder ermuntert er zum Schulbesuch; da sie in
der Gemeinde bleiben wollen, betreffen ihn die geringen
Beschiftigungsmoglichkeiten dort auch personlich. Der
letzte Beitrag des aus dem Pueblo Jemez stammenden
Joe S. Sando stimmt den Leser wieder optimistischer.
Seiner Meinung nach hat ihm die Schule nicht allzu-
viel gebracht, er nutzte aber die aus seiner Teilnahme
am 2. Weltkrieg resultierenden finanziellen Moglichkei-
ten zum Collegebesuch und studierte spiter. Von sei-
ner eigentlichen medizinischen Ausrichtung kam er ab,
als er den Mangel an Unterrichtsmaterialien iiber die
Geschichte nordamerikanischer Ureinwohner erkannte.
Heute schreibt er iiber die Pueblo-Indianer und hilt Vor-
lesungen an verschiedenen Institutionen. Der berufliche
Bereich ist nur ein Teil der euro-amerikanischen Welt,
in der er lebt, so wie die Beherrschung seiner Mutter-
sprache und die Partizipation an Pueblo-Zeremonien nur
eine Facette seiner indianischen Welt darstellt.

Das Buch schlieit mit einem kurzen Anhang, der
die Bildlegenden zu den Illustrationen von John Fadden
Kahionhes, ein Glossar, Anmerkungen der Herausgeber
und ein Literaturverzeichnis enthilt. Bei der Publikation
handelt es sich im Unterschied zu anderen thematisch
verwandten um eine Sammlung von sehr verschiedenen
Beitridgen. So kommen sowohl alte als auch junge Indi-
viduen zu Wort, deren Schulbesuche in unterschiedliche
Perioden fallen und die zudem teils eher positive oder
negative Erinnerungen bzw. Erfahrungen beziiglich ih-
rer Kindheit und Jugend haben. Aulerdem @uflern sich
Personen, die sich z.B. beruflich mit dem Fachgebiet
beschiftigen. Dadurch erhilt der Leser eine gute all-
gemeine Einsicht in die Materie und die damit ver-
bundenen Probleme. Daher kann man das Buch jedem
empfehlen, der sich fiir das Thema interessiert.

Dagmar Siebelt

Gonzalez Carré, Enrique: Ritos de transito en el
Pert de los Incas. Lima: Lluvia Editores; IFEA, 2003.
143 pp. ISBN 9972-627-50-0. (Coleccion Biblioteca
Andina de Bolsillo, 18)

Este nuevo libro de Enrique Gonzdlez Carré estd
dedicado a los ritos de paso en el Pert incaico. La
premisa bésica que subyace cada una de sus paginas
es que existié un ciclo ritual fuertemente establecido,
cuyo patrén general se hallaba plenamente difundido y
tan solo sufria ligeras variaciones locales en cada pueblo
que componia el Tawantinsuyu. En un proceso altamente
institucionalizado de modelado de la persona, estos ritos
regulaban los pasajes del individuo desde el nacimiento
hasta la muerte, marcando en cada una de las etapas de la
vida el reconocimiento colectivo de una nueva categoria
social. Si bien la mecanica formal de estas practicas se
encuadra sin mayores problemas en las formulaciones

Anthropos 100.2005

untersagt,

601

clasicas de Van Gennep — separacién del estatus previo,
estado liminal ambiguo y finalmente incorporacion al
nuevo estatus — Gonzalez Carré enfatiza particularmente
los procesos de educacién y socializacién que pone en
escena el rito.

El primer capitulo trata las practicas relativas al naci-
miento describiendo los cuidados a los que se sometian
las mujeres embarazadas para asegurar la normalidad
y el buen crecimiento de nifio: ayunos, abstenciones
sexuales y oraciones a las huacas. También expone
una serie de creencias y nociones con respecto a la
concepcion, el papel desempefiado por el semen en
la gestacion, el uso curativo del cordén umbilical y
las asociaciones simbdélicas entre la menstruacién y los
cultivos. Segin Gonzilez Carré, se ponian en juego
ciertos conocimientos de medicina y terapéutica popular
en el momento del parto, pero en lineas generales se
trataba de un procedimiento sencillo. Luego se presen-
taba el nifio a los familiares y amigos en un rito llamado
aylluskay, durante el cual se le imponia al nifio su primer
nombre personal, que era provisorio. No habia grandes
cuidados especificos mds alld de bafiar al recién nacido
(aqui el autor desarrolla una disquisicion algo confusa
sobre nociones como “profilaxis” o “purificaciéon”, que
no parecen discriminar del todo entre los significados
atribuidos al rito por los observadores misioneros y por
los indigenas). En cuanto a la conformacién progresiva
de la persona del nifio, Gonzélez Carré documenta, por
un lado, las asociaciones simbdlicas entre la abstencion
del sexo por parte de la madre y la lactancia exitosa;
y, por el otro, la préctica de la deformacién craneana
(por mds que el autor dé la impresion, por momentos, de
pensarla mds como una préctica “salvaje” que como una
técnica cultural de modelado del cuerpo). Finalmente,
se detallan las costumbres relativas al tratamiento de los
hijos deformes y mellizos, que Gonzélez Carré prefiere
explicar por las consideraciones econdémicas y politicas
expansionistas del imperio mds que por concepciones
morales o éticas (37).

El ritual del rutuchikuy ocupa el segundo capitulo. La
misma etimologia del término (rutuy: cortar, chukcha:
cabello) describe el evento: tras el destete, es decir el
paso de alimentacion sobre la base de leche materna
hacia otros alimentos, los padres del nifio organizaban
una fiesta invitando a parientes y amigos. Un tio anciano
cortaba el pelo y las ufias del nifio — que, como en
alguna pagina de Frazer, se guardaban celosamente para
evitar que algin malintencionado pudiera dafiar al nifio
mediante brujerias. El tio ofrecia luego un regalo que
simbolizaba el nacimiento simultdneo de dos relaciones:
la primera con su sobrino (padrinazgo), la segunda con
los padres (compadrazgo). Una vez mds se imponia un
nuevo nombre, que el nifio llevaria hasta la adultez
y era elegido por los padres o los abuelos debido
a algin acontecimiento significativo para ellos. Segin
Gonzédlez Carré, en ocasiones se elegian los nombres
de los padres o los abuelos del nifio. Sin embargo,
no queda claro si el autor se inclina por explicar esta
costumbre como una mera conmemoracién; o como
una creencia en la reproduccién de las virtudes del

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 09:28:42. @ Urheberrachtlich geschiltzter Inhalt.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-601

602

antepasado prestigioso; o si, en cambio, prefiere la
hipétesis de una reencarnacién stricto sensu, en la cual
la homonimia es signo de una identificacién plena entre
el nifio y su ancestro.

El tercer capitulo describe las pruebas de iniciacion
durante la pubertad, mediante las cuales los jovenes
ganan su pasaje al estatus de madurez; y, lo que
es mds o menos lo mismo, la condicién de aptitud
matrimonial. En el caso de las mujeres, se trata del
rito llamado kikuchikuy. En particular, se describe la
qquicun huarmi, la primera menstruacién de las nifias,
y el gquicuchicuni, una borrachera festiva con que los
familiares acostumbraban celebrar esta ocasion. Luego
de someter a la muchacha a un ayuno de tres dias, su
padrino le explicaba los deberes femeninos, y luego
le imponia su nombre definitivo. En el caso de los
muchachos, se celebraban unas grandes borracheras
llamadas warachikuy, durante las cuales los padrinos
les colocaban los primeros waras de adorno. También
les imponian un nombre definitivo (generalmente de
antepasados prestigiosos) que deberian llevar hasta la
muerte. Luego los azotaban recorddndoles sus deberes
de valentia en la guerra, veneracion a las huacas
y obediencia al Inca; y los obligaban a demostrar
todo el tiempo una gran resistencia fisica frente al
ayuno, el suefio y el acoso del enemigo. Finalmente
un bafio ceremonial sellaba el pasaje de los jovenes
hacia el mundo adulto. Gonzalez Carré explica estas
costumbres por el cardcter expansionista y militar del
estado cuzqueilo, y las vincula con la rica tradicién oral
relativa a los hermanos Ayar.

La influencia econémica y militar del estado cuz-
queiio en la vida ceremonial también se hace sentir en el
matrimonio, que convertia a la persona en ciudadano in-
caico con plenos derechos, facultades y obligaciones. En
el cuarto capitulo, en efecto, se analiza la reunion entre
los parientes de ambas familias, en la cual los parientes
mayores informaban a la joven pareja de sus deberes
y obligaciones conyugales; las ocasiones en que habia
un periodo de servicio postmarital; la finalidad politica
del matrimonio, que iba mds all4 a los eventuales lazos
afectivos entre los conyuges; y finalmente el sirvinakuy,
generalmente llamado “matrimonio de prueba”.

El dltimo capitulo estd dedicado a la funebria. Al
describir como se embalsamaban a las momias y se
las enterraba con sus pertenencias, Gonzdlez Carré
apoya su argumentacién sobre datos provenientes de
la arqueologia, rastreando el origen de estas practicas
y creencias relativas a la vida ultraterrena en culturas
como Chavin, Moche y Nasca. En el velorio, llamado
pacaricuy, los familiares y amigos se reunian a comer y
a beber relatando las hazafias mds notorias del difunto en
un tono lastimero; también habia lamentaciones rituales,
muchas veces a cargo de lloronas especialistas. Si el
muerto era muy querido, o gozaba de una alta posicién
social, podia suceder que la gente embriagara y luego
enterrara con el difunto a algunos de sus parientes,
mujeres o sirvientes. Luego se acostumbraba a quemar
o tirar a un rio las ropas del muerto. Finalmente todos se
bafiaban, se ponian vestimentas oscuras y se abstenian

untersagt,

Rezensionen

de manifestar alegria en publico. En algunos casos,
incluso, los parientes se cortaban el pelo. El mes de
noviembre se dedicaba especialmente a atender a los
ancestros. El autor, en este sentido, hace especial énfasis
en demostrar como las diferencias entre las diversas
clases sociales se proyectaba hacia la vida ultraterrena,
originando diversos tipos de “culto a los muertos” (138).

Para concluir diremos que, si bien son copiosas las
referencias a fuentes como Blas Valera, Garcilaso de la
Vega, Guaman Poma de Ayala, Martin de Murua, Fer-
nando de Montesinos, Bernabé Cobo, Betanzos, Cieza
de Ledn, De las Casas o Cristobal de Molina, llama
poderosamente la atencion la ausencia casi absoluta de
la literatura andinista. Murra, Zuidema o Urton brillan
por su ausencia, y ni siquiera los trabajos de Maria
Rostworowski — que prologa el volumen — son utiliza-
dos. No se trata aqui de aferrarse dogmaticamente a un
academicismo inflexible, sino Ginicamente de sugerir que
la argumentacion bien pudo haberse beneficiado de los
datos acopiados por otras investigaciones que trataron
los mismos temas elegidos por Gonzalez Carré. Por citar
tan sélo un ejemplo, la discusién hipersimplificada de
la alianza matrimonial entre el pueblo, la nobleza y el
Inca, plagada de expresiones como “endogamia clasista”
(104), “castas” (114) o “pureza de sangre” (115), pali-
dece ante una obra como “Inca Civilization in Cuzco”,
que revela la dificultad de incurrir en simplificaciones
excesivas (por €j. el pueblo es mondgamo, la poligamia
una prerrogativa de la nobleza, etc.).

Exactamente lo mismo puede decirse con respecto
a la analitica explicativa y el bagaje tedrico y concep-
tual empleados por Gonzélez Carré. En general no hay
una utilizacién cabal — y por momentos ni siquiera
parcial — de la literatura antropoldgica, ni una pro-
blematizacién de los conceptos mas bdsicos. El em-
pleo de epitetos como “mégico” o “supersticioso” como
conceptos analiticos no habla bien del arsenal conceptual
sobre el cual se sustenta la investigacién, compuesto
por diccionarios de sociologia y antropologia mas que
por obras relevantes sobre temas como el padrinazgo,
el compadrazgo, el parentesco y la alianza, el mito, el
ritual o el estudio comparado de las religiones. Pese al
interés innegable de su temdtica, todo indica entonces
que “Ritos de transito en el Pert de los Incas” tendra mas
fortuna como obra de divulgacién que como referente
indispensable para la literatura antropoldgica sobre las
culturas andinas. Diego Villar

Gottlieb, Alma: The Afterlife Is Where We Come
from. The Culture of Infancy in West Africa. Chicago:
The University of Chicago Press, 2004. 404 pp. ISBN
0-226-30502-3. Price: $ 25.00

A. Gottlieb, professeur d’anthropologie a I’Université
de I'Illinois, s’est fait connaitre depuis une vingtaine
d’années par des publications sur les Beng, une ethnie
minoritaire de Cote d’Ivoire, implantée au Nord-Est du
monde baoulé, a la limite de la zone forestiere et de
la savane. Le présent ouvrage, dont le titre ne manque
pas d’intriguer, est consacré a la “culture de 1’enfance”

Anthropos 100.2005

1P 216.73.216111, am 12.01.2026, 09:28:42. @ Urheberrachtlich geschiltzter Inhalt.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-601

