
Rezensionen 601

Probleme. Größere Schwierigkeiten aus der eigenen Ju-
gend erwähnt Bernard Ominayak, Gemeindepräsident
der Lubicon-Cree, nicht. Allerdings beendetete er die
Schule nicht, weil er sie nicht mochte und lieber auf der
Fallenstrecke war. Als eigentlich guter Schüler wurde er
jedoch von den Ältesten zur Gemeindearbeit angeregt.
Seine Kinder ermuntert er zum Schulbesuch; da sie in
der Gemeinde bleiben wollen, betreffen ihn die geringen
Beschäftigungsmöglichkeiten dort auch persönlich. Der
letzte Beitrag des aus dem Pueblo Jemez stammenden
Joe S. Sando stimmt den Leser wieder optimistischer.
Seiner Meinung nach hat ihm die Schule nicht allzu-
viel gebracht, er nutzte aber die aus seiner Teilnahme
am 2. Weltkrieg resultierenden finanziellen Möglichkei-
ten zum Collegebesuch und studierte später. Von sei-
ner eigentlichen medizinischen Ausrichtung kam er ab,
als er den Mangel an Unterrichtsmaterialien über die
Geschichte nordamerikanischer Ureinwohner erkannte.
Heute schreibt er über die Pueblo-Indianer und hält Vor-
lesungen an verschiedenen Institutionen. Der berufliche
Bereich ist nur ein Teil der euro-amerikanischen Welt,
in der er lebt, so wie die Beherrschung seiner Mutter-
sprache und die Partizipation an Pueblo-Zeremonien nur
eine Facette seiner indianischen Welt darstellt.

Das Buch schließt mit einem kurzen Anhang, der
die Bildlegenden zu den Illustrationen von John Fadden
Kahionhes, ein Glossar, Anmerkungen der Herausgeber
und ein Literaturverzeichnis enthält. Bei der Publikation
handelt es sich im Unterschied zu anderen thematisch
verwandten um eine Sammlung von sehr verschiedenen
Beiträgen. So kommen sowohl alte als auch junge Indi-
viduen zu Wort, deren Schulbesuche in unterschiedliche
Perioden fallen und die zudem teils eher positive oder
negative Erinnerungen bzw. Erfahrungen bezüglich ih-
rer Kindheit und Jugend haben. Außerdem äußern sich
Personen, die sich z. B. beruflich mit dem Fachgebiet
beschäftigen. Dadurch erhält der Leser eine gute all-
gemeine Einsicht in die Materie und die damit ver-
bundenen Probleme. Daher kann man das Buch jedem
empfehlen, der sich für das Thema interessiert.

Dagmar Siebelt

González Carré, Enrique: Ritos de tránsito en el
Perú de los Incas. Lima: Lluvia Editores; IFEA, 2003.
143 pp. ISBN 9972-627-50-0. (Colección Biblioteca
Andina de Bolsillo, 18)

Este nuevo libro de Enrique González Carré está
dedicado a los ritos de paso en el Perú incaico. La
premisa básica que subyace cada una de sus páginas
es que existió un ciclo ritual fuertemente establecido,
cuyo patrón general se hallaba plenamente difundido y
tan sólo sufrı́a ligeras variaciones locales en cada pueblo
que componı́a el Tawantinsuyu. En un proceso altamente
institucionalizado de modelado de la persona, estos ritos
regulaban los pasajes del individuo desde el nacimiento
hasta la muerte, marcando en cada una de las etapas de la
vida el reconocimiento colectivo de una nueva categorı́a
social. Si bien la mecánica formal de estas prácticas se
encuadra sin mayores problemas en las formulaciones

clásicas de Van Gennep – separación del estatus previo,
estado liminal ambiguo y finalmente incorporación al
nuevo estatus – González Carré enfatiza particularmente
los procesos de educación y socialización que pone en
escena el rito.

El primer capı́tulo trata las prácticas relativas al naci-
miento describiendo los cuidados a los que se sometı́an
las mujeres embarazadas para asegurar la normalidad
y el buen crecimiento de niño: ayunos, abstenciones
sexuales y oraciones a las huacas. También expone
una serie de creencias y nociones con respecto a la
concepción, el papel desempeñado por el semen en
la gestación, el uso curativo del cordón umbilical y
las asociaciones simbólicas entre la menstruación y los
cultivos. Según González Carré, se ponı́an en juego
ciertos conocimientos de medicina y terapéutica popular
en el momento del parto, pero en lı́neas generales se
trataba de un procedimiento sencillo. Luego se presen-
taba el niño a los familiares y amigos en un rito llamado
aylluskay, durante el cual se le imponı́a al niño su primer
nombre personal, que era provisorio. No habı́a grandes
cuidados especı́ficos más allá de bañar al recién nacido
(aquı́ el autor desarrolla una disquisición algo confusa
sobre nociones como “profilaxis” o “purificación”, que
no parecen discriminar del todo entre los significados
atribuidos al rito por los observadores misioneros y por
los indı́genas). En cuanto a la conformación progresiva
de la persona del niño, González Carré documenta, por
un lado, las asociaciones simbólicas entre la abstención
del sexo por parte de la madre y la lactancia exitosa;
y, por el otro, la práctica de la deformación craneana
(por más que el autor dé la impresión, por momentos, de
pensarla más como una práctica “salvaje” que como una
técnica cultural de modelado del cuerpo). Finalmente,
se detallan las costumbres relativas al tratamiento de los
hijos deformes y mellizos, que González Carré prefiere
explicar por las consideraciones económicas y polı́ticas
expansionistas del imperio más que por concepciones
morales o éticas (37).

El ritual del rutuchikuy ocupa el segundo capı́tulo. La
misma etimologı́a del término (rutuy: cortar, chukcha:
cabello) describe el evento: tras el destete, es decir el
paso de alimentación sobre la base de leche materna
hacia otros alimentos, los padres del niño organizaban
una fiesta invitando a parientes y amigos. Un tı́o anciano
cortaba el pelo y las uñas del niño – que, como en
alguna página de Frazer, se guardaban celosamente para
evitar que algún malintencionado pudiera dañar al niño
mediante brujerı́as. El tı́o ofrecı́a luego un regalo que
simbolizaba el nacimiento simultáneo de dos relaciones:
la primera con su sobrino (padrinazgo), la segunda con
los padres (compadrazgo). Una vez más se imponı́a un
nuevo nombre, que el niño llevarı́a hasta la adultez
y era elegido por los padres o los abuelos debido
a algún acontecimiento significativo para ellos. Según
González Carré, en ocasiones se elegı́an los nombres
de los padres o los abuelos del niño. Sin embargo,
no queda claro si el autor se inclina por explicar esta
costumbre como una mera conmemoración; o como
una creencia en la reproducción de las virtudes del

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-601 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 09:28:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-601


602 Rezensionen

antepasado prestigioso; o si, en cambio, prefiere la
hipótesis de una reencarnación stricto sensu, en la cual
la homonimia es signo de una identificación plena entre
el niño y su ancestro.

El tercer capı́tulo describe las pruebas de iniciación
durante la pubertad, mediante las cuales los jóvenes
ganan su pasaje al estatus de madurez; y, lo que
es más o menos lo mismo, la condición de aptitud
matrimonial. En el caso de las mujeres, se trata del
rito llamado kikuchikuy. En particular, se describe la
qquicun huarmi, la primera menstruación de las niñas,
y el qquicuchicuni, una borrachera festiva con que los
familiares acostumbraban celebrar esta ocasión. Luego
de someter a la muchacha a un ayuno de tres dı́as, su
padrino le explicaba los deberes femeninos, y luego
le imponı́a su nombre definitivo. En el caso de los
muchachos, se celebraban unas grandes borracheras
llamadas warachikuy, durante las cuales los padrinos
les colocaban los primeros waras de adorno. También
les imponı́an un nombre definitivo (generalmente de
antepasados prestigiosos) que deberı́an llevar hasta la
muerte. Luego los azotaban recordándoles sus deberes
de valentı́a en la guerra, veneración a las huacas
y obediencia al Inca; y los obligaban a demostrar
todo el tiempo una gran resistencia fı́sica frente al
ayuno, el sueño y el acoso del enemigo. Finalmente
un baño ceremonial sellaba el pasaje de los jóvenes
hacia el mundo adulto. González Carré explica estas
costumbres por el carácter expansionista y militar del
estado cuzqueño, y las vincula con la rica tradición oral
relativa a los hermanos Ayar.

La influencia económica y militar del estado cuz-
queño en la vida ceremonial también se hace sentir en el
matrimonio, que convertı́a a la persona en ciudadano in-
caico con plenos derechos, facultades y obligaciones. En
el cuarto capı́tulo, en efecto, se analiza la reunión entre
los parientes de ambas familias, en la cual los parientes
mayores informaban a la joven pareja de sus deberes
y obligaciones conyugales; las ocasiones en que habı́a
un perı́odo de servicio postmarital; la finalidad polı́tica
del matrimonio, que iba más allá a los eventuales lazos
afectivos entre los cónyuges; y finalmente el sirvinakuy,
generalmente llamado “matrimonio de prueba”.

El último capı́tulo está dedicado a la funebria. Al
describir cómo se embalsamaban a las momias y se
las enterraba con sus pertenencias, González Carré
apoya su argumentación sobre datos provenientes de
la arqueologı́a, rastreando el origen de estas prácticas
y creencias relativas a la vida ultraterrena en culturas
como Chavı́n, Moche y Nasca. En el velorio, llamado
pacaricuy, los familiares y amigos se reunı́an a comer y
a beber relatando las hazañas más notorias del difunto en
un tono lastimero; también habı́a lamentaciones rituales,
muchas veces a cargo de lloronas especialistas. Si el
muerto era muy querido, o gozaba de una alta posición
social, podı́a suceder que la gente embriagara y luego
enterrara con el difunto a algunos de sus parientes,
mujeres o sirvientes. Luego se acostumbraba a quemar
o tirar a un rı́o las ropas del muerto. Finalmente todos se
bañaban, se ponı́an vestimentas oscuras y se abstenı́an

de manifestar alegrı́a en público. En algunos casos,
incluso, los parientes se cortaban el pelo. El mes de
noviembre se dedicaba especialmente a atender a los
ancestros. El autor, en este sentido, hace especial énfasis
en demostrar cómo las diferencias entre las diversas
clases sociales se proyectaba hacia la vida ultraterrena,
originando diversos tipos de “culto a los muertos” (138).

Para concluir diremos que, si bien son copiosas las
referencias a fuentes como Blas Valera, Garcilaso de la
Vega, Guamán Poma de Ayala, Martı́n de Murúa, Fer-
nando de Montesinos, Bernabé Cobo, Betanzos, Cieza
de León, De las Casas o Cristóbal de Molina, llama
poderosamente la atención la ausencia casi absoluta de
la literatura andinista. Murra, Zuidema o Urton brillan
por su ausencia, y ni siquiera los trabajos de Marı́a
Rostworowski – que prologa el volumen – son utiliza-
dos. No se trata aquı́ de aferrarse dogmáticamente a un
academicismo inflexible, sino únicamente de sugerir que
la argumentación bien pudo haberse beneficiado de los
datos acopiados por otras investigaciones que trataron
los mismos temas elegidos por González Carré. Por citar
tan sólo un ejemplo, la discusión hipersimplificada de
la alianza matrimonial entre el pueblo, la nobleza y el
Inca, plagada de expresiones como “endogamia clasista”
(104), “castas” (114) o “pureza de sangre” (115), pali-
dece ante una obra como “Inca Civilization in Cuzco”,
que revela la dificultad de incurrir en simplificaciones
excesivas (por ej. el pueblo es monógamo, la poligamia
una prerrogativa de la nobleza, etc.).

Exactamente lo mismo puede decirse con respecto
a la analı́tica explicativa y el bagaje teórico y concep-
tual empleados por González Carré. En general no hay
una utilización cabal – y por momentos ni siquiera
parcial – de la literatura antropológica, ni una pro-
blematización de los conceptos más básicos. El em-
pleo de epı́tetos como “mágico” o “supersticioso” como
conceptos analı́ticos no habla bien del arsenal conceptual
sobre el cual se sustenta la investigación, compuesto
por diccionarios de sociologı́a y antropologı́a más que
por obras relevantes sobre temas como el padrinazgo,
el compadrazgo, el parentesco y la alianza, el mito, el
ritual o el estudio comparado de las religiones. Pese al
interés innegable de su temática, todo indica entonces
que “Ritos de tránsito en el Perú de los Incas” tendrá más
fortuna como obra de divulgación que como referente
indispensable para la literatura antropológica sobre las
culturas andinas. Diego Villar

Gottlieb, Alma: The Afterlife Is Where We Come
from. The Culture of Infancy in West Africa. Chicago:
The University of Chicago Press, 2004. 404 pp. ISBN
0-226-30502-3. Price: $ 25.00

A. Gottlieb, professeur d’anthropologie à l’Université
de l’Illinois, s’est fait connaı̂tre depuis une vingtaine
d’années par des publications sur les Beng, une ethnie
minoritaire de Côte d’Ivoire, implantée au Nord-Est du
monde baoulé, à la limite de la zone forestière et de
la savane. Le présent ouvrage, dont le titre ne manque
pas d’intriguer, est consacré à la “culture de l’enfance”

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-601 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 09:28:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-601

