Die Wahrnehmung der Natur
im frithen tiirkischen Istanbul-Roman

Erika Glassen, Bollschwetl

Eines der grofSten Wunder der Schopfung ist das Fleckchen Erde, wo die Meer-
enge des Bosporus Europa und Asien trennt und das Schwarze Meer mit dem
Marmarameer verbindet und wo in dieser von der Natur begiinstigten Lage sich
im Laufe der Geschichte eine Stadt zum zivilisatorischen Mittelpunkt entwickeln
konnte, die ihren Bewohnern bis heute eine einzigartige Lebenswelt bietet.

Wie haben nun die Menschen einer bestimmten historischen Epoche, nimlich
die Istanbuler im 19. Jahrhundert, diese ihre natiirliche Lebenswelt wahrgenom-
men, wie hat sie die Lebensformen der Gesellschaft geprigt und die psychischen
Befindlichkeiten von Individuen beeinflusst? Diese Fragen will ich nicht an alle
moglichen historischen Quellen stellen, vielmehr mochte ich versuchen, nur eine,
wie ich meine, ergiebige literarische Quelle zu nutzen, die sich erst im 19. Jahr-
hundert manifestiert hat, nimlich den tiirkischen Roman.! Bekanntlich wurde das
literarische Genre des Romans im 19. Jahrhundert, wie andere westliche Institu-
tionen auch, etwa militdrische Strukturen, neue Schulen und Hochschultypen, im
Zuge der Tanzimat-Reformen?, die eine Offnung zur westlichen Kultur begiinstig-
ten, ins Osmanische Reich importiert. Zunichst wurden vor allem franzosische
Romane ins Tiirkische iibersetzt, doch bald bedienten sich tiirkische Literaten
selbst dieser beim Publikum beliebten Gattung. Die intellektuellen Reformerper-
sonlichkeiten sahen in dem Roman vor allem ein Mittel, die Verhiltnisse reali-
stisch zu beschreiben, und den heilsamen Zwang, die komplizierte osmanische
Schriftsprache zu vereinfachen, um breitere Leserschichten zu erreichen. Die Ver-
westlichung der osmanischen Gesellschaft, ein zivilisatorischer Wandel, lief also
parallel zur Entwicklung des tiirkischen Romans, und beide Prozesse standen in
einer Wechselbeziehung zueinander. Der Roman spiegelte im Sinne der frithen
Autoren die sich wandelnde Wirklichkeit, vermittelte den Lesern westliche Sitten
und Moralvorstellungen, kritisierte aber gleichzeitig die tbertriebene Nachah-
mung als Westomanie. Die Leser, und vor allem auch die Leserinnen, konsumier-
ten den Roman als ein unterhaltsames Medium, wurden aber in threm Verhalten
auch davon geprigt.? Mit ganz wenigen Ausnahmen war die osmanische Metro-
pole der Schauplatz der frithen tiirkischen Romane. Die Romanhelden waren Is-
tanbuler Typen, und die Handlung war ganz eng in den natiirlichen und zivilisa-
torischen Lebensraum eingebunden, den diese wunderbare Stadt bietet. Fur die

1 Zu den Anfingen des tiirkischen Romans sieche Dino 1973 und 1978; Evin 1983.
2 Zur osmanischen Geschichte siche Matuz 1985; Faroghi 2001; Kreiser/Neumann 2005.
3 Uber die Rezeption der frithen Romane siehe Strauss 1994 und 2003; Glassen 2006.

https://dol.org/10.5771/6783856506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [() Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 ERIKA GLASSEN

turkischen Autoren, die sich dieser neuen Prosagattung bedienen wollten, war es
nicht leicht, sich von der osmanischen literarischen Tradition zu 16sen, die seit
Jahrhunderten der Poesie uneingeschrinkt Vorrang einriumte und eng in die is-
lamische Poesiegemeinschaft mit den Arabern und Persern eingebunden war.

Die wohl prominenteste Reformerpersonlichkeit war Namik Kemal (1840-1888),
der schon in jungen Jahren in der staatlichen Ubersetzer- und Dolmetscher-
Schule (terciime odast) beschiftigt war, aber ofter in der Verbannung leben musste,
weil er in seinen Gedichten und Dramen brisante Themen wie Freiheit und Va-
terland (biirriyet, vatan) behandelte. Namik Kemal hat auch einen der ersten tiir-
kischen Romane verfasst. In manifestartigen Vorworten zu seinen Werken hat er
seine kritische Haltung gegentiber der osmanischen hofischen Literatur und seine
modernen Ideen dargelegt. So hat er etwa die hypertrophe Bildersprache der Di-
vanliteratur, die die osmanischen Poeten besonders von den Persern tibernom-
men hatten, in der berthmten Vorrede zu dem Drama Celileddin Harzemsah
(1880) ironisch abgekanzelt (Kemal 1969: 8; Ozon 1985: 52). Die alten Literaten
lebten nach seiner Auffassung ganz auflerhalb der Wirklichkeit in einer absolut
fantastischen, kiinstlichen Welt, die dem Verstand widersprach. Er sagt: Wer un-
sere Divanlyrik liest, und das, was sie an fantastischen Bildern und Vorstellungen
enthilt, in seinem Bewusstsein zu verlebendigen sucht, glaubt, er befinde sich in
einer Welt von Riesenmonstern (gulyabaniler dlemi); einer Welt, die bevolkert ist
von hoch gepriesenen Helden/Mizenen (kabramanlar/memdihlar) mit eisernen
Pranken und Meeresaugen, die ihren Fuff auf den Berg des Saturn setzen und ihr
Schwert in die Brust des Mars bohren, einer Welt voller Liebender (dsiklar), die
das Himmelsgewdlbe umstiirzen und als Trinkglas vor sich hinstellen und die ei-
ne in Flammen lodernde Hoélle in ihrer Brust bergen. Wenn sie schreien, erzittert
der Himmelsthron und wenn sie weinen, ertrinkt die Welt in Blutstromen. Einer
Welt voller Geliebter (masuqlar), deren Gestalt schlanker emporragt als die Zy-
presse, deren Taille diinner scheint als ein Haar, deren Mund winziger ist als ein
Staubkorn, die Augen haben wie Rehe und Haare wie Schlangen.

Agih Sirm Levend duflert sich unter dem Stichwort 7abiat (Levend 1984: 576)
Uber die Naturdarstellung der alten Poeten: Fiir den Divandichter bedeute Natur
nur ein Mittel, seine Kunst und raffinierte Meisterschaft zu zeigen. Es gehe nicht
darum, die natiirlichen Phinomene mit eigenen Augen anzuschauen und real zu
erfassen, sondern er sehe alles nur durch das Medium von Biichern, d. h. mit den
Augen der fritheren Meister. Wolle der Dichter also Sonne und Mond am Him-
melszelt beschreiben, brauche er sie nicht in der Realitit zu betrachten, sondern
nur die Verse seiner Vorginger zu lesen, die als klassische Beispiele galten, und sich
bemiihen, andere Worter einzusetzen und dadurch die Bilder abzuwandeln.

Mit dieser Methode und dieser Metaphorik, die nach Namik Kemal kaum
noch einen Sinn des Ganzen durchschimmern lisst, konnte man keine Beschrei-

4 Eine differenziertere Wiirdigung der Divandichtung bei Andrews 1985.

https://dol.org/10.5771/6783856506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [() Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WAHRNEHMUNG DER NATUR IM FRUHEN TURKISCHEN ISTANBUL-ROMAN 29

bung der Wirklichkeit erreichen. Namik Kemal begab sich auf das Experimentier-
feld des Romans, der ja bei den tiirkischen Literaten als Medium der realistischen
Beschreibung galt. Sein erster Roman Intibah veya Ali Beyin Sergiizesti (Das Erwa-
chen oder das Abenteuer Ali Beys)®, in der Verbannung geschrieben, erschien,
nicht ohne Eingriffe der Zensur, im Jahre 1876 (zunichst anonym) unter dem Ti-
tel Son Pismanlik (Letzte Reue). Dieser Titel wurde verboten. Es handelt sich um
eine tragische Liebesgeschichte, die melodramatisch endet. Aber Intibah ist auch
ein Istanbul-Roman. Uns interessiert hier vor allem dieser Aspekt. Nach einem
aufschlussreichen Vorwort zur ersten Fassung, das spiter meist weggelassen wur-
de, in dem der Autor sich mit der Kritik an der alten osmanischen Prosa und
programmatisch mit den Aufgaben einer modernen, realistischen Prosa befasst,
beginnt der Roman im ersten Kapitel mit einer poetischen Frithlingsbeschrei-
bung (9-12). Es handelt sich um ein allgemeines Lob des Frithlings, das der sog.
Babhariyye dhnelt, die in den klassischen Gattungen der Kaside (Lobgedicht) und
des Mesnevi (lyrischen Epos) als Einleitungsteil (rzasib) diente. Wir spiiren, wie
schwer es dem bewussten Neuerer fillt, sich aus der traditionellen Bildwelt zu 16-
sen. Er reflektiert in dem Text seine Lage, wenn er in Klammern einfligt:

»(Liegt es an der orientalischen Einbildungskraft oder an der ibermifligen Gewohnung,
wenn ich von der Rose spreche, kommt mir gleich die Nachtigall in den Sinn. Dabei
weifl ich natiirlich, dass die Nachtigall die Rose nicht lieben kann.)* (Namik Kemal
1944: 10).

Doch wie seine Interpreten einrdumen (Dino, Ozon), kann man diesen Text
durchaus als prirealistische Beschreibung gelten lassen. Er verwendet zwar die alten
Bilder, aber es gelingt Namik Kemal, sie vorsichtig aus ihrer metaphorischen Isola-
tion zu erlsen, konkreter zu visualisieren und in den Gesamtzusammenhang ei-
nes umfassenden Friihlingsbildes vom Erwachen der Natur zu stellen. Und ent-
scheidend scheint mir, dieses Frithlingsbild wird eindeutig lokalisiert. Der Frithling
erblitht im Park von Camlica, damals einem der beliebtesten Ausflugsorte Istan-
buls. Er liegt hoch iiber dem asiatischen Ufer des Bosporus und wurde von Uskii-
dar aus mit Kutschen und Pferden erreicht. Der Park wurde von dem agyptischen
Prinzen Mustafa Fazil Paga neu angelegt und war seit 1870 fiir das allgemeine Pu-
blikum zuginglich.® Der Park von Camlica mit seinem beriihmten Brunnen spielt
in dem Roman als Schauplatz eine wichtige Rolle.

Nach diesem Friihlingskapitel folgt im zweiten Kapitel ein Lob auf Istanbul
insgesamt (im Ton der klassischen Sebrengiz) (Kemal 1944: 13-15). Namik Kemal
zitiert einen Vers Nedims, der Istanbul ,den reinen Diamanten zwischen zwei
Meeren® nennt, und spricht von der schonen Meeresjungfrau, die auf der ganzen

5 Die erste Lateinschriftfassung mitsamt der Vorrede Son Pismanhk’in Mukaddemesi legte

Oz6n 1944 vor (Ankara: Akba). Auf diese beziehe ich mich. Inzwischen gibt es viele dar-
auf basierende Ausgaben. Terzioglu 2007: 13f findet zehn Ausgaben von Intibah auf dem
Markt. Der Roman ist also immer noch populir.

6 Siche Camlica in Diinden Biigiine Istanbul Ansiklopedisi 11 (1993), S. 464 f.

https://dol.org/10.5771/6783856506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [() Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 ERIKA GLASSEN

Welt nicht ihresgleichen habe. Dann wird er konkreter: Camlica sei der einzige
Aussichtspunkt, von dem aus man mit einem Blick das ganze Panorama dieser
Istanbul genannten Zusammenballung (mecmua) aller Schonheiten umfassen
konne. Nichts konne sich diesem Rundblick von Camlica aus entziehen, weder
die groflen Waldstiicke noch die kleinen Buchten am Bosporus, aber auch die
dicht besiedelten, kultivierten Bezirke der Hauptstadt — er nennt Beyoglu, Gala-
ta, Babiali und Beyazit — kdnne man von hier aus erspihen, wie selbst die ein-
zelnen antiken Stitten und berithmten Bauwerke.

Auf dem Hintergrund der oben skizzierten raffinierten Methode der Dichter,
die Welt nur durch die Folie einer kiinstlich fabrizierten Metaphorik zu sehen
und auf den realen Augenschein ganz zu verzichten, scheint es fast revolutionir,
wenn Namik Kemal versucht, die visuelle Wahrnehmung durch das menschliche
Auge niher zu beschreiben, er bemerkt:

»Gamlica ist ein lehrreicher Aussichtspunkt. Denn wenn man im Frithling bis zum
Brunnen hinaufsteigt, den Kopf hebt und sich umschaut, erscheint vor unseren Augen
eine ganz andere Welt, die aus hunderttausend Arten natiirlicher (¢4b:7), kiinstlicher (s-
nai) und technischer (fenni) Wunderwerke (bedayi) zusammengefiigt ist. Offenbar ver-
wandelt sich die Pupille des menschlichen Auges mit hdchster Meisterschaft in eine
Landkarte (barita) dieser Welt der Wunderwerke, die auf einen winzigen Punkt zusam-
mengedringt wird. Wenn aber das Auge sich nach unten neigt, sieht es einen blithenden
Garten, wo sich alle Arten von Blumen der ganzen Welt versammelt haben, und der
Blick setzt sich wie eine Honigbiene fiir eine Minute auf eine Bliite, in der nichsten Se-
kunde auf eine Frucht, und wihrend er langsam herab an die Kiiste gleitet, verliert er
allmahlich seine Kraft.”

Namik Kemal preist Camlica als einen Flecken des Paradieses, der auf die Erde
herabgestiirzt sei. Doch dann erinnert er daran, dass man in Camlica auch schon
die Schattenseiten der modernen Zivilisation (medeniyet) erleben miisse, weil es
an den Feiertagen vom allgemeinen Publikum vollig tberlaufen sei. Plotzlich
bricht es aus ihm hervor (Namik Kemal 1944: 14, paraphrasiert):

»lch mag diese Ausflugsorte nicht. Ich weif nicht, was es flir Genuss bereiten kann, sich
an den Feiertagen eine Krawatte um den Hals zu schniiren, die man eher einen gefirb-
ten Henkersstrick nennen miisste, und sich in ein paar enge Halbschuhe zu zwingen,
sodass die Beine wirken wie verzierte Holzklotze. Und so vom Morgen bis zum Abend
listern und frustriert hinter einer Kutsche (mit herausgeputzten Damen) herzulaufen.
Um sich dann vom Abend bis zum Morgen mit Halsweh, das man Angina nennt, und
schmerzenden Hithneraugen im Bett herumzuwilzen. Und wie geht das erst, will man
an einem Freitag oder Sonntag ins liebliche Tal von Kégithane gelangen, dann muss
man sich bei Unkapani ein kleines Boot mieten, wird unterwegs 80 Boote anrempeln
und in 90 gefihrliche Strudel geraten ...“ Ja, es sei das Bediirfnis des Menschen, sinniert
der Autor, auch wenn er sich an alle Bequemlichkeiten des zivilisierten Lebens gewohnt
habe, ab und zu aus der dicht bevolkerten Stadt mit ihrer verpesteten Luft und den un-
schicklichen Sitten zu fliechen und die reine Natur zu genieflen. Das kénne man aber,
wenn man den Massen der Ausfliigler entgehen wolle, nur auflerhalb der Feiertage. Die-
se Erfahrung habe auch sein Held Ali Bey gemacht (...).

https://dol.org/10.5771/6783856506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [() Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WAHRNEHMUNG DER NATUR IM FRUHEN TURKISCHEN ISTANBUL-ROMAN 31

Namik Kemal skizziert hier also zwei kontrire Arten der Naturwahrnehmung:
Einmal die kollektive Wahrnehmung der Natur als 6ffentliches Areal fir gesellige
Begegnungen im Griinen; andererseits die subjektive Wahrnehmung der Natur als
Refugium der Einsamen, Spiegel der Seelenzustinde des Individuums. Die kollek-
tive Wahrnehmung und damit gleichzeitig die Vereinnahmung der natiirlichen
Umwelt Istanbuls als Tummelplatz fiir Volksbelustigungen an den Feiertagen voll-
ziehen sich im Laufe des 19. Jahrhunderts. In den fritheren Phasen der osmani-
schen Geschichte waren die beliebten Ausflugsziele in der Umgebung Istanbuls,
wie Camlica auf der Hohe iiber Uskiidar, Kigithane am Ausgang des Goldenen
Horns und das Goksu-Tal bei Anadolu Hisari am asiatischen Ufer des Bosporus,
Orte der Reprisentationskultur der hofischen Kreise, wo Lustschldsser, Brunnen
und Parkanlagen errichtet und heitere Feste gefeiert wurden. Seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts wurden diese Ortlichkeiten mehr und mehr fiir die Offentlichkeit
zugénglich.

Das Jahr 1876, in dem Namik Kemals Roman Intibah erschien, markiert das
Ende der Zeit der Tanzimét-Reformen. 1876 wurde die erste osmanische Verfas-
sung verkiindet, die allerdings nach anderthalb Jahren von Sultan Abdiilhamid I,
der sie eingesetzt hatte, schon wieder auf unabsehbare Zeit auler Kraft gesetzt
wurde. Das gesellschaftliche Leben befand sich im stindigen Wandel. Es hatte sich
eine neue Elite herausgebildet. Das Saray hatte Kompetenzen ans Babuili (Die
Hohe Pforte) abgeben miissen. Der kdtib (Sekretir) wurde nun fir die jungen
Minner, die westlich orientierte Schulen besucht und Franzosisch gelernt hatten,
ein beliebter Beruf. Fast alle Helden der frithen Romane iiben diesen Beruf aus.
So auch Namik Kemals Ali Bey. Nach Beendigung des Krimkriegs 1856 wurde das
Osmanische Reich in das europiische Staatensystem aufgenommen. Europdische
Botschaften etablierten sich in Pera/Beyoglu. Der Einflufl des Westens nahm zu.
Beyoglu mit seinen Konditoreien, Kaufhiusern, Hotels, Nachtclubs und Theatern
entwickelte sich zu Klein-Paris. Neue Verkehrsmittel wurden erschlossen. Am 18.
Januar 1875 wurde die kurze Untergrundzahnradbahn, der Tiinel, erdftnet. Beyog-
lu war nun von der Galata-Briicke her leicht zu erreichen. Der Tiinel miindete so-
zusagen auf der Grande Rue de Péra, auf der die verwestlichten Dandys (alafranga
ziippeler) (Mardin 1974; Guth 2003) flanierten. Sie mischten sich aber an den Fei-
ertagen auch immer ins Getimmel der Ausflugsorte, wie Namik Kemals drastische
Passage zeigt. Die 1860er Jahre hatten fiir Istanbul eine gewisse Prosperitit ge-
bracht. Der Handel bliihte, es gab reiche Kaufleute. Die schone Mahpeyker, in die
sich der Held Ali Bey leidenschaftlich verliebt, ist eine leichte Dame, eine Konku-
bine, die von dem alten, reichen syrisch-arabischen Kaufmann Abdullah ausgehal-
ten wird, der ihr ein luxuridses Yali (Sommerresidenz) am Bosporus eingerichtet
hat. Sein Geld hat er in Agypten verdient. Die Beys, Paschas und deren weiblicher
Anhang aus der Familie Mehmet Ali Paschas lieflen sich damals in Istanbul nieder
und trieben die Immobilienpreise in die Hohe. So hatte sich Mustafa Fazil Pascha
in Camlica ein Lustschloss errichten lassen, in dem einer der ersten spektakuliren

https://dol.org/10.5771/6783856506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [() Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 ERIKA GLASSEN

Bille veranstaltet wurde. Die Dorfer am Bosporus und die Prinzeninseln waren
durch den regen Dampferverkehr der Sirket-1 Hayriye dann auch leichter zu errei-
chen. Vorortzige (banliyi trenleri) verkehrten seit 1873 auf der asiatischen und seit
1888 auf der europiischen Seite. Diese offentlichen Verkehrsmittel als 6ffentliche
Riume fiir Begegnungen der Figuren spielen in der tirkischen Romanliteratur ei-
ne grofle Rolle. Wer es sich leisten konnte — und das waren nun nicht mehr nur
die Paschafamilien —, mietete oder erbaute sich eine Sommerresidenz (yals oder
kdsk) in schoner Lage. So etablierte sich in der Tanzimat-Zeit eine Sommerwelt am
Busen der Natur und eine Winterwelt, die durch das gesellige Leben in den Ver-
gniigungsstitten von Beyoglu bestimmt wurde. Ich habe zufillig einen Vers von
dem mir unbekannten Dichter Saffet (Levend 1984: 614) gefunden, der diese
neue Mode erwihnt:

(Etwa:
Bilirsiin germ-ii serd-debri Du kennst das Auf und Ab der Zeit -
Soyle emr-i Tanzimat es sei Gebot der heilsamen Reformen —
Kugin Istanbul’a gelmek Winters nach Istanbul zu kommen Sommers —
Yazin gitmek mi yalya. in die Bosporus-Villa zu ziehen.)

Eingeftihrt in die turkische Literatur wurde der Typus des alafranga ziippe, der das
Leben in Beyoglu/Klein-Paris in vollen Ziigen geniefit, sich aber wegen seiner
tbertriebenen Nachiffung westlicher Mode oft licherlich macht und mit der
halbseidenen Aktrice Polini das ererbte Vermogen durchbringt, also auch den
Typ des mirasyedi, des Erbprassers, verkorpert, mit Ahmet Mithats (1844-1912)
Roman Feldtun Bey ile Rikim Efendi, der fast gleichzeitig (1875)7 mit Namik Ke-
mals [ntibah erschien. Es gibt in diesem Roman eine kostliche Szene, wo an ei-
nem Freitag im Ausflugsort Kigithane die prichtige Kutsche mit der aufgetakel-
ten Polini und der elegante Felatun Bey hoch zu Ross die Blicke tausender Aus-
flugler auf sich ziehen. Ahmet Mithat geiflelt diesen Missbrauch der schonen Na-
tur durch den Andrang der Massen, die an einem herrlichen Platz wie Kigithane
die Wiesen und Auen zertrampeln und belagern, sodass kein Griin mehr zu se-
hen ist, auch weil alles in Staubwolken gehiillt ist, die von den Kutschen und
Reitern aufgewirbelt werden. Die Menschen ziehe es ja gar nicht an diese Orte,
weil sie das Griin und die frische Luft genieflen wollten, doziert er, sondern aus
Neugier, um die anderen Leute zu bestaunen und selbst gesehen zu werden (Ah-
met Mithat Efendi 1994: 91 ff).

Ahmet Mithat hat aber neben dem Dandy Feldtun Bey in der Figur des Rikim
Efendi noch einen ganz anderen Typ des verwestlichten Osmanen geschaffen,
der von den europdischen Sitten und Wissenschaften sich nur das aneignet, was
ithm niitzlich ist, sonst aber in der Ostlichen Kultur tief verwurzelt bleibt.

7 Mir steht die Ausgabe von 1994, in Lateinschrift ediert von Dr. Mehmet Agar (Istanbul:
Enderun), zur Verfuigung.

https://dol.org/10.5771/6783856506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [() Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WAHRNEHMUNG DER NATUR IM FRUHEN TURKISCHEN ISTANBUL-ROMAN 33

Auch Rikim Efendi unternimmt einen Ausflug nach Kagithane, er mochte
dort in der freien Natur Erholung finden von seinem anstrengenden Alltag und
die Schonheiten der idyllischen Landschaft geniefien. Deshalb plant er den Aus-
flug griindlich, denn er mochte den beiden weiblichen Wesen, die seinen Haus-
stand bilden, der schwarzen Amme dad: kalfa und der kleinen tscherkessischen
Sklavin Canan sowie seiner zirtlichen Freundin, der levantinischen Klavierlehre-
rin Yosefino, etwas ganz Besonderes bieten. Etwas, was er, der sich aus kleinen
Verhiltnissen hochgearbeitet hat zum kdtib, Ubersetzer und Journalisten, sich
jetzt von seiner Arbeit leisten kann. Rakim Efendis Ausflug nach Kigithane wird
von Ahmet Mithat als vorbildhaft lehrreiche Version der Wahrnehmung der Na-
tur geschildert (73-90). An einem Mittwoch im Monat Mirz besteigt die kleine
Gruppe frihmorgens das Boot des Osman Amca an der Anlegestelle Salipazar
bei Tophane, wo Rikims bescheidenes Haus liegt, lidt den Picknickproviant ein
und beobachtet den Sonnenaufgang iiber Uskiidar. Da es an dem Mirzmorgen
noch kiihl ist, hat man Pelze umgelegt. Die Bootsfahrt wird im Detail beschrie-
ben. Man passiert unter den Briicken durch ins Goldene Horn. Dann machen sie
einen Abstecher zu der Molkerei im Ali-Bey-Tal, wo es frisch gemolkene Schafs-
milch zu trinken gibt. Schliefllich erreicht man Coban ¢esmesi (Schiferquelle),
wo sie landen und ihren Proviant ausladen, um unter einem Baum das Lager
aufzuschlagen. Osman Amca errichtet eine Feuerstelle, wo sie Kaffee kochen
konnen, um ein kleines Frithstiick einzunehmen. Auf einem Spaziergang durch
die Auen jauchzen Canan und Yosefino vor Gliick wie die Kinder. Man singt
und musiziert bis schlieflich das Gippige von dad: kalfa vorbereitete Picknick ver-
zehrt wird. Dabei genehmigen sich Rakim und Yosefino einen Raki. Auffer ihnen
kampiert nur noch eine armenische Familie in der Nihe. Nach dem Essen wird
ein langer Mittagsschlaf gehalten, und langsam macht man sich dann auf die
Heimfahrt, kurz vor dem Abend-ezan legt das Boot wieder in Salipazari an. Die-
ses bukolische Naturerlebnis begeistert die Levantinerin so, dass sie Rakim fir
den gelungenen Plan in den hochsten Ténen preist und sich zu der Auferung
hinreiflen lisst, auf so etwas wiren Europder nie gekommen. Rikim wehrt be-
scheiden ab und weist darauf hin, dass man sein Gliick nur finde, wenn man die
Gnadenbeweise Gottes zu schitzen wisse, und zu diesen Gnaden des Schopfers
gehore auch der idyllische Ort Kagithane.

Ahmet Mithat, der mit seinen Romanen immer lehrhaft wirken wollte und
ganz der Sprache und dem Geist der meddah (mimischen Erzihler) verbunden
blieb - er habe nie literarische Kunstwerke schaffen wollen, bemerkt er einmal -,
hat der kollektiven Vereinnahmung der natiirlichen Umwelt als Rummelplatz fir
massenhafte Volksbelustigungen ganz bewusst als Kontrast diese bukolische Vari-
ante einer individuellen Wahrnehmung der Natur als Gottes Schopfung entge-
gengesetzt. Doch Rikim Efendi ist ein niichterner, pragmatischer Mensch. Er ist
einfach gliicklich, weil er mit sich selbst und seinen Nichsten in Harmonie lebt
und es durch Fleiff und Willenskraft zu etwas gebracht hat. Die Frauen mogen

https://dol.org/10.5771/6783856506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [() Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 ERIKA GLASSEN

thn und machen ithm Avancen, er genieflt ihren vertrauten Umgang, ohne sich
je, wie Namik Kemals Ali Bey, in tddliche Leidenschaften zu verstricken.

Diese beiden frithen Romane von 1875/76 leisten noch nicht, was Namik Kemal
in seinem programmatischen Vorwort zu Intibah von den tiirkischen Autoren
auch fordert, wenn er an seinen westlichen Vorbildern, ihren Theaterstiicken und
Romanen, die Fihigkeit bewundert, in die geheimsten Winkel des menschlichen
Herzens einzudringen und dadurch die menschliche Natur (tabiat-1 begeriye) zu er-
forschen (Namik Kemal 1944: 6). Erst um 1900 werden Seelenzustinde von In-
dividuen differenziert beschrieben. Dabei wird dann oft ein nahezu osmotisches
Verhaltnis zwischen Mensch und Natur hergestellt.

Mit einem Ausblick auf die Romane Agk-1 Memnu von Halid Ziya Usakligil
(1865-1945) und Eyliil von Mehmet Ra’uf (1875-1931), beide um die Jahrhun-
dertwende 1900/01 erschienen, mochte ich meinen Beitrag schliefRen.

Ask-1 Memnu (Verbotene Liebe, 1900)8 ist der erste raffiniert durchkomponierte
tiurkische Roman, ein Psychodrama als Kammerspiel, denn das Personal be-
schrinkt sich fast ganz auf die Bewohner eines Yali an der asiatischen Seite des
Bosporus, das iibrigens im Sommer und Winter bewohnt wird. Die Auflenwelt
ist nur mit dem Dampfer zu erreichen, aber durch einige Exkurse durchaus pri-
sent. Wenn Namik Kemal und Ahmet Mithat ihre eigenen Figuren mit morali-
schen Vorurteilen belasten und ihr Verhalten kommentieren, gehorchen Halid
Ziyas Protagonisten ihrem eigenen Gesetz, ihre Charaktere sind ein komplexes
Gebilde, durch Naturanlagen, Herkunft und Erziehung geprigt, kurz es sind In-
dividuen. Und - das ist wohl ein romantischer Zug — sie hingen an der Nabel-
schnur der sie umgebenden Natur. Sie erfahren die Natur nicht nur jauchzend
vor Glick wie Rakim Efendis kleine Schar angesichts der gniddigen Schopfung
Gottes, sondern sie sind ein untrennbarer Teil von ihr: Ein Spiel von jedem
Druck der Luft. Als Kostprobe mochte ich eine kleine Szene aus dem Roman an-
fithren. Bihter ist die weibliche Hauptfigur, eine Schonheit etwas zwielichtiger
Herkunft, Ehefrau des Hausherrn Adnan Bey, der als ilterer Witwer seine junge
Frau sexuell nicht befriedigen kann, sodass sie leichte Beute seines Neffen Behlil
wird, der als Bonvivant und Weiberheld ihr aber nicht lange die Treue halt. Sie
ahnt, dass diese Beziehung, die sie fiir ihre grofle Liebe hilt, nun zu Ende geht,
was ihren Stolz verletzt und sie in eine seelische Katastrophe stiirzt. Sie steht am
Fenster des Yalr und wartet auf die Riickkehr des Geliebten:

»Als sie jetzt davon tiberzeugt war, dass alles zu Ende sei, schaute sie aufs Wasser, das lei-
se murmelnd an die Ufermauern schwappte. Dieses Wasser, das Wasser des Bosporus,
das ihr schon als winziges Baby Schlaflieder gesungen hatte, schien mit der Vertrautheit
eines alten Freundes, der die Geheimnisse des Herzens kannte, zu wiederholen: ,Ja! Al-
les, alles ... .

8  Usakligil selbst hat zu Lebzeiten noch eine lateinschriftliche Fassung hergestellt, vgl.

Usakligil 1945. Ubersetzt wurde nach der kritischen Ausgabe, Usakligil 2005.

https://dol.org/10.5771/6783856506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [() Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WAHRNEHMUNG DER NATUR IM FRUHEN TURKISCHEN ISTANBUL-ROMAN 35

Wihrend ihres ganzen Lebens, das sie am Ufer dieser Meerenge verbracht und dabei das
Lied des Wassers vernommen hatte, das in einem unaufhérlichen Flieffen die Ufer be-
deckte und wer weifl wie viele Gedanken und Gespriche belauscht hatte, war ihr das
Meer noch nie so sehr zum Vertrauten ihres Gewissens und zum intimen Freund ihrer
Erinnerungen geworden.

Die einbrechende Dunkelheit hatte ganz allmihlich die Aussicht verschleiert ... und das
gegeniiberliegende Ufer in Nebel getaucht. Auf dem Hiigel stand ein Haus mit zwei
Fenstern, die der Sonnenuntergang mit seinen letzten Flammen wie zwei rote Augen
hatte aufleuchten lassen, doch nun hatte die Finsternis ithren rubinfarbenen Blick schon
lingst ausgeloscht. Auch am Ufersaum von Kanlica leuchteten noch einige Augen, die
sicherlich gleich verldschen wiirden. Langsam senkten sich Schweigen und Stille vom
Himmel, die das Gemiit mit Ruhe erfiillten, als wiirde der Natur ein stummes Wiegen-
lied gesungen. Ein Ton, der mit einem Mal die ruhige Stimmung zerriss, eine schrille
Schiffssirene, lief Bihter zusammenzucken. Vielleicht kiindigte er so sein Kommen an.
Etwas in threm Herzen versicherte ihr, dass er kommen wiirde, andererseits fliisterte ihr
eine Stimme ein: ,Du irrst dich, er wird nicht zuriickkommen. Es ist zu Ende. Alles, alles
..." Dann wiederholten die Wellen ... mit heimlichen Lachen: ,Alles, alles ....“ (Usakligil
2007: 328f.)

Mehmet Rauf (1874-1931) stand ganz im Banne Halid Ziyas. Sein erster Roman
Eyliil (September) (1900) wurde zum Kultroman seiner Generation (Usakligil
1955: 281ff; Karaosmanoglu 1969: 13ff). Er blieb immer der Eylil yazar: (Autor
des Eyliil), seine spiateren Werke konnten die Leser nicht dhnlich faszinieren. Wie
schon im Titel angedeutet, wird in Ey/il die Natur mit ihrem Rhythmus der Ta-
ges- und Jahreszeiten und ihrem Einfluff auf die menschliche Seele zum zentra-
len Thema. Die Spannung der Erzihlung ist ganz nach innen verlegt. Das Perso-
nal ist gegeniiber Agk-1 Memnu noch weiter reduziert: Siireyya, seine Ehefrau Suat
und sein Freund Necip erleben eng verbunden einen Sommer im Gleichklang
mit der Natur am Bosporus. Necip verehrt Suat, doch seine Gefiihle verwandeln
sich in Liebe, die Suat erwidert. Sie unterdriicken ihre Leidenschaft, um den
Freund und Ehegatten nicht zu verletzen. Im Winter in der Stadt kommt es zur
Katastrophe. Als Necip Suat aus dem brennenden Konak retten will, sterben bei-
de in den Flammen.

Auf einem Spaziergang erkennt Suat im Wesen des September ihre eigene see-
lische Lage. Das kommt ihr in einer Selbstreflexion zu Bewusstsein. Ich para-
phrasiere einen Auszug aus dieser Schliisselstelle des Romans:

»Der September ist der Monat der Melancholie und der Trauer®, sagte Siireyya. Da kam
es Suat plotzlich so vor, als sei sie im September ihres Lebens. Denn, wenn der Septem-
ber auch ein paar schone Tage brachte, fiir die man dankbar sein musste, weil andere Ta-
ge schon den Ansturm des Winters erahnen lieflen, so spiirte man doch deutlich, dass
der stetige Sommer nun vergangen war. So war es auch mit ihrem Leben: Nach der an-
genehmen Atmosphire der letzten Tage war sie jetzt wieder der Hilflosigkeit, der Melan-
cholie und Traurigkeit ausgeliefert. Das ist mein September! Noch gab es Farben und
Diifte, doch die Fiille der Farben des Frithlings waren unmerklich verblasst. Die Blatter
waren welk geworden, fielen zu Boden und verrotteten im Modder, den der Regen ver-
ursacht hatte. Allmihlich vermoderte und verweste alles, alles. Die Seele der Natur hatte
den Kampf aufgegeben, sich mit der Trauer und Einsamkeit abgefunden, die sie nieder-

https://dol.org/10.5771/6783856506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [() Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 ERIKA GLASSEN

driickten. Der Winter wiirde siegen. So war der September der Monat, der dem Men-
schen das Gefthl der Verginglichkeit nahe brachte ... Er beugte demiitig den Nacken
voll Sehnsucht nach den schonen unwiederbringlichen Tagen, die voriiber geglitten wa-
ren, ohne dass sie das Gliick genossen hatten, auf das sie immer noch warteten. Auch sie
wirden vermodern, wie alles, alles in der Natur ... (Mehmed Rauf 1962: 126f.)

In der turkischen Literatur hatte man damals die Frauenseele (kadin rubu) ent-
deckt. Nicht mehr die Levantinerinnen, Konkubinen und Sklavinnen waren die
weiblichen Hauptfiguren®, sondern die freie Frau. Das weibliche Herz wurde bis
in die verborgensten Winkel ausgelotet, wie Namik Kemal es gefordert hatte, um
etwas iber die menschliche Natur zu erfahren. Die Vorginge in der menschli-
chen Psyche sind in diesen Romanen unauflosbar mit der subjektiven Wahrneh-
mung der Naturphinomene verkniipft. Nur so werden sie darstellbar. Der
Mensch bemichtigt sich in der Selbstreflexion der Natur und verleiht aus seinem
Innern heraus dem Aufleren der Natur Bedeutung. Er entdeckt die Unendlich-
keit der Natur, der er als Individuum scheinbar verloren gegentibersteht. Dabei
ereignet sich gleichzeitig die Erschlieung geistig-seelischer Bereiche, die zuvor
unbekannt waren. Diese intensive, subjektive Wahrmehmung der Natur ermog-
licht erst den psychologischen Roman. Agk-1 Memnu und Eylil sind in der ttrki-
schen Literatur die ersten Beispiele daftr.

Literatur

Adanir, Fikret 1995. Geschichte der Republik Tiirkei. Mannheim.

Ahmed Mithat Efendi 1994. Feldtun Bey ve Rikim Efendi. Hazirlayan Dr. Mehmet
Emin Agar. Istanbul.

Andrews, Walter G. 1985. Poetry’s Voice, Society’s Song. Ottoman Lyric Poetry. Se-
attle/London.

Coruk, Ali Siikrii 1995. Cumburiyet Devri Tiirk Romaninda Beyoglu. Istanbul.

Dino, Guzine 1973. La genése du roman turc. Paris.

Dino, Giizin 1978. Tiirk Romaninin Dogugu. Istanbul.

Evin, Ahmet O. 1983. Origins and Development of the Turkish Novel. Minneapolis.

Faroqhi, Suraiya 2001. Geschichte des Osmanischen Reiches. Miinchen.

Glassen, Erika 2006. Politische und literarische Positionen tiirkischer Schriftstelle-
rinnen in historischer Sicht. In: Dragana Tomasevic/Birgit Polzl/Robert
Reithofer (Hrsg.). Frauen Schreiben. Positionen aus Siidosteuropa. Graz: 174-186.

— 2007. Die Tirkische Bibliothek. In: Inamo (52): 58-59.

Guth, Stephan 2003. Briickenschlige. Eine integrierte ,turcoarabische* Romangeschichte
(Mitte 19. bis Mitte 20. Jahrbundert). Wiesbaden.

Karaosmanoglu, Yakup Kadri 1969. Genglik ve Edebiyat Hatiralar:. Ankara.

9 Zu den Sklavinnen in der frithen Romanliteratur siche Sagaster 1997.

https://dol.org/10.5771/6783856506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [() Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE WAHRNEHMUNG DER NATUR IM FRUHEN TURKISCHEN ISTANBUL-ROMAN 37

Kreiser, Klaus/Neumann, Christoph K. 2003. Kleine Geschichte der Tiirkei. Stutt-
gart.

Levend, Agah Sirrt 1984. Divan Edebiyati. Kelimeler ve Remizler. Mazmunlar ve Mef-
humlar. Istanbul.

Matuz, Josef 1985. Das Osmanische Reich. Grundlinien seiner Geschichte. Darmstadt.

Mehmed Rauf 1962. Eylil. Istanbul.

Namik Kemal 1944. Intibah veya Ali Beyin Sergiizestri. Mustafa Nihat Ozon ta-
rafindan bir 6nsdzle notlar ilave edilmistir. Istanbul.

— 1969. Celdaleddin Harezmsah. Hazirlayan Hiiseyin Ayan. Istanbul.

Oz6n, Mustafa Nihat 1985. Tiirkcede Roman. Hazirlayan Alpay Kabacali. Istan-
bul.

Sagaster, Borte 1997. ,,Herren“ und ,,Sklaven®: Der Wandel im Sklavenbild tiirkischer
Literaten in der Spitzeit des Osmanischen Reiches. Wiesbaden.

Steinbach, Udo 2000. Geschichie der Tiirkei. Miinchen.

Strauss, Johann 1994. Romanlar, ah! O romanlar! Les débuts de la lecture mo-
derne dans ’empire ottoman (1850-1900). In: Turcica, Revue des études turques
(26): 125-163.

— 2003. Who Read What in the Ottoman Empire (19th-20th Centuries)? In:
MEL (6/1): 39-76 (Meyers Enzyklopadisches Lexikon).

Terzioglu, Oykii 2007. Intibah’ta Kadin Bedeni ve Dogayla Erkek Zihni ve
Medeniyetin Karsithigi: In: Varlik (6): 13-16.

Timur, Taner 1991. Osmanl-Tiirk Romaninda Tarih, Toplum ve Kimlik. Istanbul.

Usakligil, Halid Ziya 1945. Ask-1 Memnu. Milli Roman. Istanbul.

— 1955. Sanata Dair I11. (Tiirk Sair ve Edipleri). Istanbul.

— 1987 [1923]. Kurk Yil. Istanbul.

— 20055 [1900]. Agk-1 Memnu. Istanbul.

— 2007. Verbotene Lieben. Ubers. Wolfgang Riemann. Ziirich.

https://dol.org/10.5771/6783856506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - [() Imm—


https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783858506741-27 - am 28.01.2026, 20:47:24.



https://doi.org/10.5771/9783956506741-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

