
216 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

er eine Transformation erfährt. Er beginnt zu verstehen,welcheHerausforderungen die

neue Art vonWerken bereithält. Es folgt die ›Inkorporationsphase‹, in der er mit seinen

neuen Erfahrungen wieder zurück in die Gesellschaft kommt und seine Erlebnisse teilt.

Nach und nach bürgern sich die neuen Bedingungen ein, die ein Kunstwerk stellt. Im

metaphorischen Sinn kehrt der Handelnde der historisch gewordenen Betrachtungs-

weise von Kunst buchstäblich den Rücken.

3.2 Gehstück, Sockel (# 2, 1963/64)

Während sich das ersteWerkstück aufgrund seiner traditionellen Position an der Wand

mit dem Status des modernen Tafelbildes beschäftigt, geht es im zweitenWerkstück um

den Skulpturbegriff. Im Fokus der Umwälzungen bezüglich der modernen und zeitge-

nössischen Skulptur steht vor allem die Frage nach der Rolle des Sockels, wie sie im

20. Jh. gestellt wird. Das Gehstück, Sockel ist insofern interessant für die vorliegende Ge-

dankenführung als der Sockel ein immer wiederkehrendes Motiv in Walthers Œuvre

ist und besonders in denWZ ausführlich behandelt wird. Die Sockel, so die Formulie-

rung Boehms, »bringen eine besonders ruhige Handlungsform ins Spiel, die eine Art

›skulpturaler‹ Selbstauffassung der Person ermöglicht.«22 Einer Aussage des Künstlers

zufolge ist die Voraussetzung bei den Sockelarbeiten, »dass der Benutzer ein Bewusst-

sein seiner Körperlichkeit als Volumen hat, als Masse in Beziehung zum Umraum«23.

Wie sich bereits in den frühen PapierexperimentenWalthers gezeigt hat, hat sich seine

Kunst von ihren Begrenzungen (Rahmen und Sockel) befreit. Man könnte sagen, die

Hand und die Handlung haben die Rolle der Untersockelung und der Rahmung über-

nommen. Die Arbeiten sind nach und nach von der Wand auf den Boden gewandert,

der frontale Blick hat sich nach unten verlagert und so mit dem alltäglichen Lebens-

raum verbunden. Auf dem Boden – dem neuen Sockel – sind die Werke beweglich und

können immer wieder neue Konfigurationen annehmen.

Beim Gehstück, Sockel (Abb. 56) handelt es sich um eine Matte aus einem dunkelgrü-

nen Planenstoff mit den Maßen 10 x 88 x 60 cm, in deren Innerem auf einem waage-

rechten Kreuz 88 Holzkugeln aufgezogen wurden. Der Handelnde kann barfuß auf der

gepolsterten Matte gehen und stehen. Jeder Schritt, so Lange,

appelliert an das Balancegefühl des Benutzers. Eine eingeschobene Schaumstoffmatte

schwächt zwar den direkten Kontakt zu den Holzkugeln ab, Rundungen und Einbuch-

tungenbleiben dennoch spürbar und können, entsprechendderGewichtsverlagerung,

Auskunft über die eigene Körperbeweglichkeit geben.24

Der Handelnde nimmt sich als bewegliche Skulptur wahr, dasWerkstück bekommt Po-

destcharakter.Miklós berichtet in einer Ausstellungsbesprechung zuWalthers »Leihob-

jekten« bei Heiner Friedrich 1967 mit ironischem Unterton, dass das »Gehobjekt« laut

des Galeristen äußerst kompliziert sei.

22 Boehm 1985, Anm. 23, S. 21.

23 Walther in: Lingner 1982, S. 10.

24 Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 217

[Es will] wohl einfachste und häufigste Menschentätigkeiten mittels Demonstration

aus ihrer Selbstverständlichkeit lösen. Wer das schaumgummigefütterte Gehobjekt

[…] nach des Schöpfers Vorschrift (›Begehen nicht unter 10 Minuten‹) begeht, der wird

Gelegenheit haben, über das ›Gehen‹ zu meditieren. Darum geht es bei diesem Hap-

pening – und das ist ziemlich viel.25

 

 
Schmidt-Wulffen beschreibt die Werkerfahrung mit dem Gehstück seinerseits so:

DerWahrnehmung bietet sich nur eine Art dunkelgrüneMatratze dar.Wer siemit blo-

ßen Füßen betritt, erlebt eine Dimension jenseits bloßer Betrachtung. Sein Gang wird

erschwert durch Kugeln, die unter dem Überzug verborgen sind. Deren Lage und Zahl

erschließt sich allein beim Begehen. Der Schritt verändert sich bei diesem unsiche-

ren Suchen, er wird vielleicht selbst überhaupt erst bewußt. […] Mit der Handlung des

Rezipienten wird das intime Denken veräußerlicht, objektiviert.26

Diese Veräußerlichung übernehmen auch dieWZ, was durch einen Kommentar Vogels

bekräftigt wird: »War vorher das Denken gleichsam nach innen gerichtet, wendet es

sich hier nach außen«27. DieWZ können zeichnerisch enthüllen, was die Aktionen ver-

bergen. Somit wird erneut deutlich, dass beide eine komplementäre Beziehung haben.

Wie aus beiden Zitaten hervorgeht: es geht um eine basale menschen-typische Tätig-

keit: das Gehen, der Schritt und letztlich das Stehen auf einem Untergrund (Sockel).

3.2.1 Werkzeichnungen zum Gehstück, Sockel

Während sich der Handelnde beim erstenWerkstück zunächst mit der Stirn an das Ob-

jekt annähert (vom ›Oben‹, dem Bereich des Geistes), sind es beim Gehstück, Sockel die

Füße (das ›Unten‹) in Kontakt mit dem Stoffsockel, die im Fokus stehen. Von Kopf bis

Fuß soll der Handelnde verstehen, was es bedeutet selbst zur Skulptur zu werden, wie

dieWZ Der Schritt modelliert von 1971 (Abb. 57a–b) deutlich macht. Der mit Bleistift, ro-

tem Farbstift und Wasserfarbe »im Sinne der Renaissance«28 realistisch gezeichnete

Fuß mit Unterschenkel in Frontalansicht steht auf der grünen Matte, die in der Zeich-

nung die halbe Fläche einnimmt, die andere Papierhälfte ist ockergelb gehalten. Auf

den skizzierten Zehen steht mit Bleistift in Antiqua der schwer lesbare Ausdruck (weil

sich die Schrift transparent über den gezeichneten Fuß legt) PLASTIK und verrät damit

das künstlerische Programm: In dem Moment, in dem der Fuß dasWerkstück berührt,

eine geistige Schwelle übertritt und den künstlerischen Vorstellungsraum betritt, wird

der Handelnde zur Skulptur, d.h. er setzt sich den Erfahrungen einer Kontextverschie-

bung aus. Auf der Rückseite der WZ sind Fuß und Bein farblos wiederholt. Das Wort

PLASTIK erscheint in roter affirmativer Antiqua. An der linken Ecke steht vertikal ge-

schrieben: IN SCHRITTEN PLASTIK. Wir haben es hier also nicht mit einem statischen

25 Miklós 1967, S. 102.

26 Schmidt-Wulffen 1990, S. 136.

27 Vogel 1976, S. 50.

28 Walther in: Schreyer 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Werk zu tun, das einem Betrachter als feste, immobile Form in Stein gemeißelt gegen-

übersteht (denn, wie es der Künstler an anderer Stelle ausgedrückt hat, »Körper aus

Stein sind jetzt nicht zu gebrauchen«29), sondern die Plastik entsteht schrittweise im

wahrsten Sinne des Wortes in der körperlichen Bewegung und damit im metaphori-

schen Überschreiten des gewohnten Skulpturbegriffs. Walther verwendet sowohl den

Ausdruck Skulptur in denWZ als auch den etwas klassischeren Begriff der Plastik. Bei-

de werden im allgemeinen Gebrauch weitgehend deckungsgleich verwendet:

›Plastik‹ [bezeichnet] im engeren Sinne die Herstellungstechnik eines Bildwerks […],

dessen Form durch ›Antragen‹ von weichemMaterial entsteht, vom Kern aus von innen

nach außen wölbend. […] Dagegen handelt es sich bei der eigentl. Skulptur (lat. scul-

pere ›schnitzen, meißeln‹) um das ›Abtragen‹ harten Materials von außen nach innen

in den Block aus Stein u.a.30.

Im Falle Walthers werden die Prinzipien der Härte und Dauer des Geformten aufge-

hoben. Derjenige, der die Plastik formt, setzt vorrangig den Bewegungssinn ein. Dazu

muss er die optische Distanz aufgeben und eine taktile Verbindung finden. Die Model-

lierung beginnt mit den Füßen.Walther bemerkt hierzu: »Diese ›Formen‹ zu ›erfahren‹

löst auch den ästhetischen Formbegriff aus seiner Mimesis an das in sich abgeschlos-

sene, ›versteinerte‹ Bildwerk; sie zu ›begreifen‹ heißt, mit ihnen einen ›Bogen über das

Materielle und Immaterielle zu spannen‹«31. Indem dieWerkstücke also tatsächlich ›be-

griffen‹ werden,wird imKontaktmit demMaterial imGeiste eine unstoffliche Formung

angeregt. Auch hier vereinigen sich die offensichtlichen Gegensätze.

Wie schon bei den sich ähnelnden WZ zum Stirnstück sind die beiden WZ Körper-

modellierung II + I (Abb. 58a–b, 59a–b) von 1964/65 mit Schreibmaschine getippt, wobei

in regelmäßigen Abständen einzelne Wörter geschwärzt sind, wodurch ein Muster und

eine eigene optische Ebene entsteht. In beiden Blättern steht das wie ein Säulenschaft

vertikal aufragende rechteckige Textfeld auf einem grünen plinthenförmigen Rechteck,

das die Matte desWerkstücks in Seitenansicht darstellt. Darunter sehen wir einen brei-

ten beigen Balken, der bis zu den Seitenrändern reicht und den Boden repräsentiert.

In der Körpermodellierung II erstreckt sich das rechteckige Feld in Rot mittig über die

Bildfläche. Es grenzt am unteren Rand an den grünen Balken und endet am Textbe-

ginn. Eine Figur aus weißer Transparentfarbe legt sich über das Text- und Farbfeld.

Weiterhin schichten sich mehrere vertikal und rot geschriebene Wörter über die ver-

schiedenen Elemente. Dreht man das Blatt um 90 Grad gegen den Uhrzeigersinn, kann

man von oben nach unten lesen: AKTEUR BILDWERKWERK ZEIT BEGRIFF EINSICHT

ENTWICKLUNG VERHÄLTNIS. Die roten Ausdrücke sowie der Schreibmaschinentext

werden von der grünen Matte untersockelt. So bildet nicht nur der Körper des Han-

delnden, sondern die Wörter selbst eine Skulptur im erweiterten Sinn. Auffällig an der

getippten Textpassage ist die Plastizität der Sprache, die mit der Vorstellung einher-

geht, Begriffe, ebenso wie Zeit, Raum und Körper als skulpturales Material zu benut-

zen.

29 Vgl. Winkler 1990, S. 79.

30 Olbrich u.a. 2004, S. 634.

31 Walther zit. in: Winkler 1990, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 219

Walther betont, dass sich die bestehenden Begriffe der Dinge abgegriffen haben. Durch

diese Abnutzung haben sie ihre Griffigkeit verloren und damit in gewisser Weise auch

ihren Sinn. Gemeint ist der Skulpturbegriff, die traditionelle Definition einer Skulptur,

die für den Künstler keine Gültigkeit mehr hat. Im Rahmen des gesellschaftlichen und

kulturellen Wertewandels, der sich im 20. Jh. vollzogen hat, verliert er seine Konturen.

Walther versucht mit seinem Handlungsvorschlag sowie denWZ, den Kunstbegriff zu

erweitern. Zunächst behauptet er, es könne bei einem Kunstwerk nicht mehr darum

gehen, Farben und Linien auf der Leinwand zueinander (funktional) in Verbindung zu

setzen. Die Entstehungszeit eines Werks könne nicht mehr unabhängig von der Zeit-

lichkeit des Handelnden gesehen werden. Auch die ursprüngliche Intention und sozial-

psychologische Funktion eines zeitlich weit zurückliegenden Bildwerks könne nur un-

zureichend nachvollzogen werden. Die Lücken im Text verweisen möglicherweise auf

diesen geschichtlichen Kontinuitätsbruch und damit auf die Unmöglichkeit einer fina-

len Klärung des Werks.

Walther appelliert an die Kunst, sich selbst zu vernichten, da es keinen Vater, sprich

keine verbindliche Tradition, mehr gäbe, die als Vorbild dienen könne. Der Künstler

selbst hat sich mit den eingangs beschriebenen diversen ikonoklastischen Akten von

dem befreit, was die ältere Generation an (skulpturalen) Glaubensbildern errichtet hat.

Ein neuer Adam solle aus der Asche der alten bürgerlichen Kunst erwachsen. Konventio-

nelle Begriffe wie Schönheit undÄsthetik seien in der neuen Kunst nicht mehr brauchbar.

Walther animiert dazu, Fragen zu stellen, denn angesichts der Komplexität einer plu-

ralistischen, nicht mehr hierarchisch geordneten Welt im permanenten Wandel müsse

man davon ausgehen, dass der Betrachter sich nicht mehr mit etwas Gegebenem zu-

friedengeben kann. Denn abgeschlossene Kunst sei Ausdruck eines Subjekts und habe

daher nur begrenzten Wert. Außerdem sei diese traditionelle Kunst auf eine Zeichen-

sprache angewiesen, die vom Betrachter gelesen werden müsse.

Der Text ist nicht immer leicht entzifferbar, er enthält viele Fragmente. Automatisch

versucht man Brücken herzustellen, die verdeckten Wörter mit der Imaginationskraft

zu erraten. So wird ein fürWalthersŒuvre charakteristischer Aspekt deutlich: Die ein-

zelnen Teile können sich erstmithilfe eines aktiven Betrachters zu einemGanzen fügen.

Als Verständnishilfe kann hier wieder ergänzend die Körpermodellierung I herangezogen

werden.Dieser Umstand verweist auf die Komplementarität derWZ untereinander. Auf

der Rückseite der Körpermodellierung II richtet sich in großen roten Antiquabuchstaben

der Ausdruck KÖRPER vertikal auf dem grünen Sockel auf. Noch einmal wird mani-

festartig klar: Nicht nur der Körper selbst ist Werkmaterial, auch die Begriffe werden

skulptural. Des Weiteren werden abermals einige zentrale Wörter aus dem Schreib-

maschinentext herausgegriffen, an entsprechender Stelle mit Bleistift wiederholt und

mit Ockerfarbe ›untersockelt‹. Darunter findet man:Weiterentwicklung Begriffe Werk Zeit

Verhältnis Bild Maße Bildwerk […] Akteur Material Einsicht […] Objekt deduktiv zentral Worte

Bereich. Durch diese fragmentarischen Eckpfeiler kann im Geiste noch einmal das auf

der Vorderseite Gesagte nachklingen.

DieWZ Skulptur retten von 1965/69 (Abb. 60a–b) ist einWERKMANIFEST, wie es am

oberen Rand der Vorderseite geschrieben steht – neben anderen Wörtern wie SKULP-

TUR KÖRPER und ENTSTOFFLICHUNG DER PLASTISCHEN MATERIALIDEE, die eine

Art Rahmen um die Zeichnung bilden. Am unteren Rand des Blattes steht umgekehrt

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

der Ausdruck SOCKEL. Darunter ist ein Fuß auf der grünen Matte in Seitenansicht ge-

zeichnet. Hinter der Figur scheint ein transparentes grünes Rechteck hervor, das an der

gezeichneten Nase beginnt, in der Mitte der Unterschenkel endet und farblich durch

die Gestalt hindurch wirkt. Die Form enthält ein kleineres dunkelgrünes Rechteck. Ex-

emplarisch zeigt sich hier erneut, dass die WZ multiperspektivisch angelegt sind und

so verschiedene Ansichten gleichzeitig vereinen können. Von Kopf bis Fuß erstreckt

sich horizontal der rote Antiquaschriftzug ich bin die Skulptur. Damit ist nicht allein

der Künstler gemeint, wie die Ausführungen von Isabelle Graw vermuten lassen.32 Je-

de beliebige Person kann sich in die Rolle des Ichs versetzen, insofern sie in sich eine

»skulpturale Vorstellung«33 aufbaut. In einem Gespräch mit Liebelt bemerkt Walther

dazu:

Ich habe nicht sagen wollen, daß nur ich die Skulptur sein kann und lediglich stellver-

tretend für die anderen handele. Jeder, der sich in diesen Zusammenhang begibt und

das Bewußtsein dafür entwickelt, wird Skulptur sein können. […] Er kann berechtigter-

weise sagen: Ich bin künstlerisches Material, ich modelliere mich. Das ist schon etwas

anderes, als in einer ungeformten Situation zu stehen.34

Auch bei denWZ handelt es sich zwar um subjektive Zeichnungen, aber auch hier kön-

nen die Erfahrungen von jedem Benutzer nachvollzogen werden. Selbst wenn der Kör-

per plastisches Material ist, im Sinne des Ausspruchs »Der Mensch ist Träger der Sub-

stanz«35, ist das eigentliche Werk auf eine besondere Weise immateriell, körperlos, also

entstofflicht. So bemerkt Lingner, die Aussage habe »einen verborgenen imperativen

Charakter, der […] für das Gleichnis typisch ist. […] Ich soll eine Skulptur sein bzw. wer-

den.«36 Es geht also nicht darum, dass der Handelnde schlagartig zur Skulptur wird, die

skulpturale Vorstellungsfigur muss vom Rezipienten entwickelt werden. Auch Dubost

äußert sich zu dem vielzitierten Satz:

Wer mit diesen Worten die ganze Identitätsproblematik (samt ihren Aporien) nicht

mithört, hat taube Ohren. […] Denn dieser Satz ist […] kein Satz der Identität. […] Der

Satz formuliert aber […] nachträglich […]: für eineWeile habe ich den Ort bezogen, den

man ›Werk‹ nennt. […]Das Prinzip vonDuchamp – der Betrachtermacht das Bild – wird

beibehalten. Es erfährt jedoch eine interneDrehung: […] indemer ›es‹ nicht betrachtet,

sondern bewohnt.37

Auf der Rückseite der WZ Skulptur retten sehen wir vier Beispiele von Positionen des

handelnden Körpers auf dem Gehstück, das jeweils in Miniatur in Draufsicht ausge-

führt wurde. Im unteren Abschnitt der Zeichnung steht in großer beiger Antiquaschrift,

32 »I am the sculpture, it declares, as though to proclaim the artist’s determination to be

his own work.« Graw 2010, S. 57.

33 Vgl. Walther in: Lingner 1987, S. 6.

34 Ders. in: Liebelt 1994, S. 12f.

35 Ders. in: Winkler 1990, S. 88.

36 Ders. in: Lingner 1987, S. 6.

37 Dubost 1990, S. 327.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 221

sozusagen als Sockel der Zeichnung, das Wort ZEITSKULPTUR. Ein Aspekt von Walt-

hers erweiterter Idee von Skulptur ist ihr Verhältnis zur Zeit, das mit dem Moment

der Verweildauer in der traditionellen Kunstbetrachtung wenig zu tun hat. Durch die

Handlung vergeht Zeit, auch diese ist Baustoff. Sie gilt in Walthers Œuvre als »›vierte

Dimension‹, als individuelle Bewußtseinserfahrung«38. Boehm erklärt, dass auch der

Handelnde als ein zeitlich Determinierter gemeint ist.

Seine Person ist primär in ihrer temporalen Verfassung angesprochen. Zeit ist präsent

im Laufen, Gehen, Schreiten, Stehen, Liegen, sie wird demHandelnden darin bewusst,

weil er sich imHinblick auf die Anordnung desWerksatzes auch selbst entwirft. In dem

Maße wie sein Denken, seinWahrnehmen, sein Fühlen strukturell (d.h. als Vermögen)

angesprochen sind, liegen darin auch Potentialitäten, Prozesse. Die mögliche Einheit

von Werk und Handlung liegt – in all dem Spielraum, den sie gewährt – in einer ge-

meinsamen zeitlichen Verfassung. […] Der Rahmen bzw. der Horizont, den das Objekt

setzt, und der Horizont, der in der endlichen Lebenserfahrung dessen steckt, der han-

delt, interferieren39.

Zeit bedeutet für Walther »Knetmaterial«40. Dubost erinnert den Künstler an:

›die Transformation des Bäckers‹ […]: So wie ein Blätterteig das Ergebnis einer langen,

zugleich geometrischen (aus Einfaltungen bestehenden) und physisch-dynamischen

(Zeit und Temperatur einschließenden) Kette von Operationen ist, artikuliert bei Dir

die Konstruktion ihre bisherigen Phasen.41

Aus der Aussage lässt sich ableiten, wie die Zeitlichkeit der Materialprozesse in der

Bäckerei sich in die künstlerischen Gesten Walthers eingeschrieben hat, wie Biografi-

sches und Künstlerisches auch zeitlich ineinanderwirken und skulpturale Züge anneh-

men.Die Zeit im Sinne von Entwicklung spielt auch eine Rolle bei der Rezeption: Früher

wurde demWS und denWZ ein starkes Unverständnis entgegengebracht. Heute ist die

›ästhetische Erziehung‹ so weit fortgeschritten und eine zeitliche Distanz vorhanden,

dass sich Künstler und Publikum treffen können.

Auf der Vorderseite derWZ Körper spricht (Abb. 61a–b) steht in roten aquarellierten

Buchstaben eines skizzierten Körpers, der mittig auf der grün gemaltenMatte im Profil

positioniert ist, geschrieben:DERKÖRPERBAUTDIEPLASTISCHEFORM•DIEGEGEN-

WART DER SKULPTURALEN HANDLUNG OHNE ERINNERUNG AN DIE GESCHICHTE

DES SOCKELSKANNDASWERKNICHTSEIN •ORT. Um die Figur, die von einem dunk-

len Schatten begleitet ist, baut sich von den Rändern des Werkstücks ausgehend nach

oben bis zum Kopf eine Art Skulpturraum auf: ein hellrot aquarellierter Bereich, der die

Figur in einen imaginären Raum einschließt.Die Linie ist an den Seiten gerade gezeich-

net und findet nach oben hin einen welligen Abschluss, der die runde Form des Kopfes

aufnimmt und gleichzeitig die Weichheit der Matte veranschaulicht. Links hinter der

Figur schimmern rote Buchstaben durch das Papier. Es handelt sich um den gleichen

38 Brömme 1982, S. 11.

39 Boehm 1985, S. 18.

40 Walther in: Lingner 1987, S. 18.

41 Dubost 1990, S. 334.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Text, der auf der Rückseite der WZ – die die Figur spiegelverkehrt darstellt – wieder-

holt wird. Der Schatten befindet sich auch hier vor der leer gelassenen Figur, durch

die die Buchstaben der Vorderseite scheinen. Der Text lässt die Absicht erkennen, dass

der Körper als ein Werkzeug angesehen wird, das die Plastik erschafft. Die skulpturale

Handlung findet im Präsens statt und wird durch die Handelnden immer wieder re-

aktualisiert. Dementsprechend betont Walther, dass die Erinnerung an die Geschichte

des Sockels eine Rolle spielt, denn ohne diese Sensibilität für das Vergangene kann das

Werk nicht bestehen. Insofern wird »Geschichte als Werksockel«42 verstanden, auf dem

sich das neue Werk errichtet: Dabei geht es darum, »den Bestand [zu] erhalten«43.

Auch der Ort, an dem die jeweilige Handlung stattfindet, ist von Bedeutung. Der

Schatten auf beiden Blattseiten könnte so interpretiert werden: Jeder Mensch hat eine

eigene Vergangenheit und kann sich dieser nicht entziehen. Auch wenn er »sich aus der

Geschichte«44 bewegt, begleitet sie ihn wie ein Schatten. Walther ist der Überzeugung,

»dass er als Wertkonservativer, stehend auf dem Sockel der Kunstgeschichte, versuchen

müsse, der Kunst jene Funktion zu erhalten, die sie immer hatte: dem Menschen ei-

ne Mitte zu geben, ihn in seiner Ganzheit zu erfassen.«45 In einer späteren Arbeit des

Künstlers mit dem Titel Gang, aus der Serie derWortwerke (1974-1986), heißt es: »Soli-

dität der Geschichte. Keine Rauchzeichen.«46 Richardt bemerkt zu dieser Werkgruppe,

sie würden »das ›eigentliche‹ Erbe« derWZ antreten. »In ihnen wird die Arbeit an der

Sprache fortgesetzt«47.

Auch hier wird deutlich, dass die Geschichte im Werk des Künstlers als eine stand-

feste Basis angesehen wird, die das Fundament für die Zukunft bildet. Winkler zufolge

entzünde die Gegenwart in der Kunst Walthers

an dem Funken ihrer Geschichtlichkeit ein Feuer […], das den tradierten Kunst-Zusam-

menhang zum ›plastischen‹ Formen einer umfassenden, neuen ›Inkarnation‹ anregt.

[…] Keine Skulptur im traditionalen Verständnis, sondern ein ›Skulptur‹-›Werk‹, das […]

nicht aus dem […] (Form-)Material der Geschichte geformt wird. Denn es formt sich in

der Geschichte – zugleich auch sie formend, während es gegen die Geschichte geformt

wird […]. Zugleich aber formt es sich […] aus ihr herausstellend, auf ihr: auf der Ge-

schichte als einem ›Sockel‹48.

Walther sieht, dass dem Menschen im Zuge der verschiedenen technischen Revolutio-

nen der Zugang zu seinen Seins-Grundlagen verloren gegangen ist.49 Darum versucht

er, das, was der Mensch als Ganzes ist, in Erfahrung zu bringen und »es nicht bloß bild-

haft [zu] beschwören, sondern ganz real besitzen und weitergeben [zu] können.« Dazu

brauche er »den ›Sockel der Geschichte‹, [um] den Gesamtzusammenhang zu erhal-

42 Walther zit: in: Winkler 1990, S. 79.

43 Ebd., S. 84.

44 Ebd., S. 85.

45 Beck 1997, S. 117.

46 Walther 1987b, S. 13.

47 Richardt 1997, S. 192.

48 Winkler 1990, S. 92.

49 Vgl. Walther in: Lingner 1985, S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 223

ten.«50 Denn wie er gegenüber Winkler sagt, »Verwerfung bekommt den Säulen nicht«

oder »das alte Material muß mitgeschleppt werden.«51 Hier kommt ein Paradox zum

Ausdruck. Während der Künstler explizit in seinen Zeichnungen »auf einer ›Idee‹ von

Geschichte besteh[t], [fährt er] in seiner als avantgardistisch behaupteten Arbeit fort«52.

Damit ist er zugleich »Attentäter und Klassiker«: DieWerkstücke »sind das Attentat auf

den traditionellen Werkbegriff; die Aufzeichnungen […] suchen dagegen nach der her-

kömmlichen Werkgestalt aus Liebe zur Kontinuität und zum Bestandteil der Geschich-

te«53. So appellieren die WZ an das historische Bewusstsein, während sie gleichzeitig

innovative Wahrnehmungsweisen eröffnen.

Während es in derWZKörper spricht um den Sockel geht, fokussiert dieWZDer Kör-

per ist Skulpturkern von 1965/69 (Abb. 62a–b) die Skulptur. Vom Kopfende der gezeich-

neten Figur in Seitenansicht auf der Vorderseite geht eine blaue Linie aus, unter der

rückwärts geschrieben steht: die gesamte Skulpturgeschichte in Erinnerung. Sichtlich ge-

schichtlich ist der Bezug zur klassischen Proportionslehre, die Figur ist realistisch idea-

lisierend gezeichnet. So ist auch diese Skulptur durch die Erinnerung imHandlungsakt

formbar. Die Erfahrung zeigt, dass Handlungs-Ausführung und die rückblickende Re-

flexion getrennte Bewusstseinssphären sind, die aber in der Verbindung von WS und

WZ miteinander verschmelzen und den Zwiespalt von Vergangenheit und Zukunft in

der Gegenwärtigkeit unseres Körpers aufheben. DieWZ sind auch ein Index für Erin-

nerung ganz allgemein, die für Walther Arbeitsmaterial ist, mit dem geformt wird.54

Der Künstler bemerkt hierzu:

Wichtig ist diese Feststellung, dass man Vorstellung und Realität nie in Übereinstim-

mung bringen kann. Wenn ich diesen Zusammenhang, der da war, als Zeichnung be-

schreibe, ist das Bestandteil dieser Arbeit. Die Aufzeichnung ist eine Rekonstruktion

von real wahrgenommenen Situationen und von Vorstellungen. Indem ich das auf-

zeichne, wird die Erinnerungsfigur zur Realität. Das Diagramm stellt die Wirkung dar,

das Ganze, wie ich es erinnere, ist dann die Realität: Ort – Richtung – Zeitdauer – Ener-

gie.55

Damit wird über die Verwendung der Zeitlichkeit, die im Verhältnis von Reflexion und

Realisation Gestalt findet, und über den menschlichen Körper, der in seiner leibseeli-

schen Ganzheit Substanz der Skulptur wird, eine Sichtweise geschaffen, in der auch die

WZ selbst als Plastik existieren. So kann jede Vorderseite als Sockel der Rückseite – und

umgekehrt – verstanden werden. Nehmen wir dieWZ in die Hand, wird das Blatt zum

Sockel, die Hand zur Skulptur.

In gewissem Sinne sind auch dieWZ und ihre konzeptionellen Inhalte ein Sockel für

die Realisation in der Werkhandlung und umgekehrt. Auf der Rückseite der WZ sieht

50 Ebd., S. 59.

51 Ders. zit. in: Winkler 1990, S. 99.

52 Ebd., S. 83.

53 Lingner 1987, S. 12.

54 Vgl. Walther in: Liebelt 1994, S. 12.

55 Walther in: Bott 1977, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

man die Unterschenkel und Füße sowie den Kopf der skulptural handelnden Modell-

person, die nun in die andere Richtung blickt, dazwischen steht in rot aquarellierten

Antiquabuchstaben das Wort SKULPTUR. Weiterhin ist die gezeichnete Figur von hell-

roten Farbfeldern durchdrungen, ihre vage Textur lässt rückwärts geschriebene Wörter

vermuten. Es entsteht ein Bild, das einen Wechselstrom materialisierender und dema-

terialisierender Impulse wiedergibt und Körper und Geist in ein dynamisches Gleich-

gewicht bringt. Überlagerung, Vielschichtigkeit und Durchlässigkeit sind Prinzip. Die

Erinnerung bekommt hier plastischen Charakter und kann sich als imaginäres Volu-

men im Raum entfalten. Die Spiegelschrift verweist auf die Vorderseite, auf der die

vorher nur beiläufig wahrgenommene Verdeckung des Textes einen neuen Sinn erhält.

Vielleicht hilft die Erinnerung an die eigene Handlung, um die Begriffe zu erraten.

Der Text bleibt rätselhaft und veranschaulicht damit das Gedächtnis selbst, das selbst

schichtend und verdeckend verfährt. Der Körper ist ein historischer Ort, an dem sich

die Wege der Erinnerung und der Vision kreuzen. Durch die Bewegung der Handeln-

den werden skulpturale Eigenschaften und Qualitäten hergestellt, die Geschichte der

Skulptur wird in Rückbindung an ihren Ursprung in der Gegenwart des Lebens erneu-

ert und mit jedem Schritt, den der Handelnde auf dem grünen Sockel-Kissen ausübt,

wird die Plastik verdichtet, spürbarer, sichtbarer.

Auf der Vorderseite derWZ Körper füllt von 1967 (Abb. 63a–b) sieht man wieder den

grünen, waagrecht liegenden Farbbalken, der das Werkstück wiedergibt und zugleich

das schmale untere Segment eines Feldes ist, das um ein Vielfaches aufragt und in

strahlendemOcker ausgeführt ist. An dessen Außengrenzen steht in der gleichen leuch-

tenden Farbe: ALL OUTSIDE OF THE PEDESTAL IS NOT PART OF THEWORK. Das letz-

te Wort steht auf dem Kopf innerhalb des Feldes und auf dem grünen Farbsockel. Es

ist in dunklerem Ton leicht abgehoben. Das Binnenfeld bezeichnet den Raum, der die

Skulptur auf dem Sockel definiert. Außerhalb dieses Bereichs hört die Arbeit den Wor-

ten zufolge auf, wie es der Einschluss des Ausdrucks WORK suggeriert. Der Rest des

Satzes bildet einen aureoleartigen Rahmen um das Werkfeld, dessen Strahlen jedoch

im weitesten Sinn das Bewusstsein, das an dem grünen Element festgemacht ist, auf

den Umraum ausweitet. Das Wort PEDESTAL, die Bezeichnung für Sockel, steht auf

der oberen Feldkante, sozusagen an der Stirnstelle, und verbindet in der Parallelität

zum grünen Balken Kopf und Fuß zu einer Ganzheit, in der Motorik und Bewusst-

sein untrennbar miteinander verbunden sind. Die wellige Linie deutet erneut auf die

weiche Eigenschaft des Sockels hin. Die ehemals mit Statik und Härte in Verbindung

gebrachten Charakteristiken desselben greifen hier nicht mehr. Unterhalb des grünen

Balkens kann man in grauer Farbe lesen: THE BODY CONVERTS INTO A SCULPTURE.

Dabei steht die Person nicht fest an einer Stelle, sie kann innerhalb des begrenzten Be-

wegungsradius ihren Platz verändern. Solch verschiedene Positionen werden in kleinen

Bleistiftzeichnungen angedeutet, die hinter den farbigen Elementen der Zeichnung zu-

rücktreten. Der Handelnde befindet sich in einem Möglichkeitsraum, der hier mathe-

matisch betrachtet eng erscheint, inmentaler Hinsicht aber grenzenlos.Demnach kann

auch etwas Grundlegendes über die räumliche Wahrnehmung ausgesagt werden: Der

unendliche Raum wird nicht von einer feststehenden wissenschaftlichen Perspektive

aus konstatiert, die seit der Renaissance bis heute unsere Sehgewohnheiten prägt. Die

Raumvorstellung, auf die Walther verweist, spielt stattdessen auf eine Rezeptionsform

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 225

an, in der das ganzheitliche Involviertsein des Körpers in der Welt als Erkenntnisquelle

wiederentdeckt wird. Dreht man das Blatt, liest man an selber Stelle am unteren Blatt-

rand in der gleichen Farbe und Typografie: THE BODY DEFINES THE SCULPTURE AT.

Der Binnenraum über dem grünen Balken bleibt diesmal weiß, wobei die Buchstaben

und der Ockerton auf der Vorderseite durch das Papier schimmern. Die Farbe wird an

den Rändern verstärkt und strahlt besonders kräftig nach außen. Wurde auf der Vor-

derseite der innere Werkraum betont, so wird hier auf den Außenraum aufmerksam

gemacht, der, wie vorher erwähnt, nicht mehr als Skulptur definiert ist. Der Betrachter

hat die Möglichkeit, wie in den Rahmenzeichnungen sich imaginativ in das leere Feld zu

platzieren und selbst zur konzeptuellen Skulptur und darin zum Symbol einer neuen

Sehweise zu werden, die den Horizont der herkömmlichen Augenkultur überschreitet.

In dieser WZ bilden Sockel und Rahmen (der das Skulpturfeld nach innen und außen

abgrenzt) eine Einheit. Beides sind Dispositive, die Kunst definieren lassen und einen

Raum bieten, über Skulptur oder Zeichnung/Malerei nachzudenken.

Auf der Rückseite der WZ Fragt nach Skulptur von 1964 (Abb. 64a–b) sehen wir die

mehrfach variierte abstrakte Rechteck-Figur erneut auf dem grünen Werkstück ruhen.

Sie ist von einer rot aquarellierten fließenden Umrisslinie eingefasst und mit Ausbeu-

lungen versehen – und in diese weiche, haptische Masse des Rechtecks, dessen Geome-

trie sich ins Organische und Amorphe verliert, ist mittig ein nach rechts schreitender

Akt basreliefartig eingeformt. Darunter ist mit einer Bleistiftlinie der Boden festgelegt,

unter den Walther ein biografisches Detail notiert, nämlich seine damalige Adresse:

Talstraße 69 Düsseldorf. Daneben kann man lesen: Gehmanifest Skulpturmanifest, September

1964.Die organischen Lineamente veranschaulichen denBewegungsfluss des Körpers in

der Zeit. Das Gebilde erinnert nicht zufällig an das Non-Finito-Prinzip der klassischen

Bildhauerei, wie es durchMichelangelos Arbeiten berühmt geworden ist und in der Blü-

tezeit des Humanismus demonstrierte, dass das endgültige Bild des Menschen das der

Menschwerdung ist. Walther verstärkt diese alte Idee der Unabschließbarkeit, indem

er den skulpturalen Block mit einem Gitter senkrechter und waagrechter Schriftzü-

ge überzieht, die entsprechend der Gesamtidee ebenfalls offen deutbar sind: Masse Ort

zeitlich Richtung AuflösungManifest Gegenwart Verdichtung. Auf der Vorderseite des Blattes

sind nahezu alle zeichnerischen und malerischen Elemente wiederholt, der Text än-

dert sich. Auf der durch das Blatt schimmernden roten Linie steht: ich formuliere die

Antwort auf den traditionellen Skulpturbegriff mit dem Körper. Walthers partizipative Wer-

ke suchen eine Kommunikation mit dem Betrachter, und zwar auf einer nonverbalen

Ebene. DieWerkstücke sind Instrumente für das Zwiegesprächmit sich selbst, aber auch

mit anderen Handelnden und der Umwelt. Der agierende Körper ist Ausdruck dieses

Weltbezugs. Er antwortet, wenn man ihn lässt, auf die Gegebenheiten der skulpturalen

Situation. Dadurch entsteht ein produktiver Dialog über die Körpersprache, über Emp-

findungen von Nähe, Distanz, Richtung und Zeit. In diesem Prozess übernehmen alle

Teilnehmer einzeln Verantwortung für die sich entwickelnde Form. In gewisser Weise

erhält hier Martin Bubers Dialogisches Prinzip Beachtung: »Echte Verantwortung gibt es

nur, wo es wirkliches Antworten gibt. […] Auf das, was einem widerfährt, was man zu

sehen, zu hören, zu spüren bekommt.«56 Und später: »Dem Augenblick antworten wir,

56 Buber 1979, S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

[…], wir verantworten ihn.«57 Der jeweilige Handelnde ist entscheidend an der Erwei-

terung der Werkkonzepte beteiligt. Diese Formungsprozesse werden vom Künstler an-

gestoßen. Walther sagt einmal, der Künstler sei heute derjenige, »der als einziger noch

dazu imstande ist, sowohl die Frage nach der Form zu stellen als auch Form zu geben.«58

›Der Körper antwortet‹ ist ein Leitsatz, der sich durch Walthers gesamtes Œuvre zieht.

Der Künstler geht davon aus, dass der Betrachter, sofern er sich bewusst einem seiner

benutzbaren Kunstwerke zugewandt hat, zwangsläufig antwortet, im Zusammenhang

eines Reiz-Reaktions-Musters, aber auch hinsichtlich seiner kulturellen Sozialisation.

Die Grundlage dafür ist die dem Körper eigene Interaktivität, eine Notwendigkeit, die,

so Mersch,

keine Gleichgültigkeit zuläßt. […] Das Ereignis zwingt zu seiner Anerkenntnis […]. Es

nötigt zur Re-Aktion, noch bevor es […] begriffen worden ist: Es ersucht Antwort. […]

[D]ie Struktur der ›Rezeption‹ in performativen Künsten [beruht] auf der Unausweich-

lichkeit des Respons. Im Sprung vom ›Werk‹ zum ›Ereignis‹ ist insofern der Sprung von

der Intentionalität zur Responsivität inbegriffen. […] Die Spezifik des Antwortens be-

deutet daher immer schon eine ethische Tat. […] Jede reactio ist schon actio59.

Mersch sieht eine »genuin moralische Dimension [in] der Ästhetik des Performativen.

Sie fußt weniger auf einer rein ästhetischen Beziehung […] als vielmehr auf einer we-

sentlich praktischen.« Damit unterscheidet sie sich vom abstrakten Expressionismus,

der Minimalkunst oder der l’art pour l’art: »Diese verbleiben allein in der contemplatio,

der Meditation, während jene die Wahrnehmung zu einer Ethik der Responsivität wen-

det.«60 Antwort geben, soMersch, habe zwei Seiten: »Selbstzurücknahme undOffenheit

für das Andere.«61Wie sich bereits in Kapitel 2.1.14 über die Verantwortungslosigkeit der

Fotografie herausgestellt hat, geht den technischen Medien diese Antwortstruktur ab.

Mersch sieht das Problem darin begründet, dass »das technisch Mediatisierte den Mo-

dus des Antwortens, indem er das jeweils Begegnende in ein wiederholbares Zeichen

[…] verwandelt, […] eingebüßt hat.«62 Aufgrund dieses Mankos kann die (dokumenta-

rische) Fotografie weder die Komplexität der Handlung wiedergeben noch reflexiv auf

die Fragen der Kunst antworten.DieWZ hingegen können diese vielschichtigen Ebenen

zeichnerisch und sprachlich vermitteln. Die zwei Blattseiten, die einander antworten

und dialogisch aufeinander Bezug nehmen, sind nur ein Beispiel ihres responsiven Po-

tentials.

3.2.2 Erweiterter Skulpturbegriff

In Folgendem sollen die Einsichten aus denWZ zum Gehstück, Sockel zu einer dichteren

Zusammenfassung von Walthers Skulpturbegriff führen. Die Erfahrung, so drückt es

57 Ebd., S. 163.

58 Lingner 1988, S. 2.

59 Mersch 2002, S. 238f.

60 Ebd., S. 239.

61 Ebd., S. 53.

62 Ebd., S. 107.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 227

der Künstler aus, ist tiefer und reicher, »wenn ich als Beobachter bzw.Handelnder plas-

tische Vorstellungen von innen heraus entwickle und ich (mich) selbst als Skulptur defi-

niere und empfinde, als wenn ich eine von jemand anders geschaffene Plastik lediglich

äußerlich wahrnehme«63. An die Stelle »der modellierten Körper tritt die Selbstmodel-

lierung der Körper, das im Umgang mit dem 1. Werksatz neu skulpturierte Bewusstsein

des Menschen.«64 Der Mensch ist also Werkzeug und Werk in einem, außerdem wird

sein Geist plastisch modelliert. Walthers Handlungen explorieren den Raum. In ihnen

und in den WZ materialisieren sich Stehen, Gehen, Sitzen, Liegen und Halten. Das

skulpturale Werk wird nicht nur vom verwendeten Material bestimmt, sondern eben-

so vom Raum (der landschaftlichen Situation), der Atmosphäre und allen Einzelheiten

der Umgebung. Auch die emotionelle Bezugnahme auf die eigene Tätigkeit und deren

Ergebnis sowie die Tageszeit und das Licht bestimmen die Bedeutung, die dem Werk

beigemessenwird.DieQualität derHandlung – beispielsweise geprägt durch dieHoch-

rhön als Sockel, durch die Weite der Landschaft – wirkt sich sicherlich anders auf die

Erfahrungen aus als die Enge eines institutionellen Ausstellungsraums (White Cube).

Das Handeln ist für den Künstler ein Mittel, um die Beziehungen zwischen Zeit, Di-

stanz,Geografie undMaß zu erkunden, und zwar in Form der Aisthesis, von derMersch

gesprochen hat, einer sinnlichen Rationalität, die die Subjekt-Objekt-Beziehung um-

dreht und den Handelnden fragt: Was bist du für das Kunstwerk?

In dem Text »Plastik als Handlungsform« von Manfred Schneckenburger (Kunstfo-

rum 1979), der die amerikanischen Kunstentwicklungen der Minimal Art und des Post-

minimal zusammenfasst, geht er als wichtige Referenz für die deutsche Kunst auch auf

Walther ein. Der Kunsthistoriker stellt fest, dass erste Beispiele einer solchen Plastik

um 1965 datieren. Erkennbar sei die Parallelität zu Happening und Performance, da

hier bereits die Plastik als Instrument und Katalysator (auch für soziale Veränderung

im Namen von Kunst) eingesetzt werde. In diesem Umfeld werden Realraum und -zeit

ebenso bedeutsamwie der Einbezug von Alltagswirklichkeit. Die neue Raumauffassung

sei verbundenmit Begriffen wie »Weg, Achse, Ort, Innen-Außen« imGegensatz zu »den

traditionellen termini von Material, Masse, negativem Volumen, Rhythmus, Komposi-

tion.« Schneckenburger führt den Begriff der »horizontalen Plastik« ein, der »auf ein

neues Gewicht von Boden und Umgebung [zielt], die ein Teil der Plastik werden.« Die

vertikale Orientierung der klassischen figurativen, abstrakten oder architektonischen

Skulptur wird ersetzt durch eine horizontale Ausrichtung am Boden, im Raum und in

der Umgebung. »Horizontale Plastik hieß deshalb zwangsläufig, daß ›äußere Lebens-

entfaltung‹ ein integrierender Bestandteil der plastischen Konzeption werden konnte.

[Sie] steckt Operationsfelder ab, die eine aktive Erschließung erfordern.«65 Am Bei-

spiel der Minimal Art, die die Plastik auf den simplen Kubus reduziert hat, erläutert

Schneckenburger weiter, dass die Skulptur, besonders bei Morris66, Teil eines räumlich-

zeitlichen Erfahrungszusammenhangs sei. »Wichtig für ihre Erscheinung ist nicht ihre

63 Walther in: Schweinebraden 1997, S. 13f.

64 Rüdiger 1996, S. 7.

65 Schneckenburger 1979, S. 23.

66 Vgl. Morris 1968, S. 33-35.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Struktur, sondern ihre Situation.«67 Der Autor argumentiert, dass Walther seit 1966 ge-

genüber »den psychisch dramatisierten Raumsituationen der Amerikaner« weiter »bei

den Grundlagen körperräumlicher Existenz«68 verharre. Der innere Raum des Men-

schen solle erweitert werden.

Folgerichtig erwächst aus dem Schritt vomObjekt zum Raum der Schritt vom Betrach-

ter zum Handelnden, vom passiven Sehen zum Tun oder Sein. Unser physisches Enga-

gement wird zu einem notwendigen Bestandteil der plastischen Struktur, die erst in

der symbiotischen Interaktion vonWerk und Rezipient voll zu sich selber kommt. Die-

se Plastik will benutzt, durchschritten, erstiegen, ertastet werden. Sie will nicht nur,

wie frühere Kunstwerke, in einer ästhetischen oder geistigen Auseinandersetzung er-

lebt, sondern – wörtlich – gelebt werden. […] Damit ist auch […] der ganze Körper als

Organ der Raumerfahrung erkannt69.

Nicht nur äußerlich korrespondieren dieMerkmale der ›Plastik als Handlungsform‹mit

Walthers Œuvre. Auch inhaltlich setzen sich die Werkhandlungen und -zeichnungen

mit skulpturspezifischen Fragestellungen auseinander. Das Gehstück, Sockel und die da-

zugehörigen Zeichnungen verhandeln z.B. das Gegensatzpaar fest/beweglich. Der So-

ckel steht für Solidität und Statik und repräsentiert damit den eingebürgerten Begriff

von Skulptur. Das Gehen auf dem Stoffsockel (hier findet bereits eine ›Verweichlichung‹

statt) macht auf Walthers Begriff der mobilen Skulptur aufmerksam, der in das »erwei-

terte Feld« im Sinne Rosalind Krauss’ gehören könnte: Im Kontext der Kunstkritik der

amerikanischen Nachkriegskunst, so die Kunsthistorikerin,

sind Kategorien wie Skulptur undMalerei in einer außergewöhnlichen Demonstration

von Elastizität geknetet […] worden – ein Beispiel, wie ein kultureller Begriff so lange

erweitert werden kann, bis er so gut wie alles umfasst. Und obwohl dieses Ziehen und

Zerren eines Begriffs wie Skulptur vordergründig im Namen der Avantgarde-Ästhe-

tik – der Ideologie des Neuen – unternommenwird, ist seine verborgene Botschaft die

des Historismus. Das Neue wird […] als etwas gesehen, das schrittweise aus den For-

men der Vergangenheit entstanden ist.70

Krauss bedient sich zur Veranschaulichung ihrer These dem Vokabular eines Bildhau-

ers, um so plastisch verständlich zu machen, wie sich Begriffe ›modellieren‹ lassen.

Ähnliches macht Walther in seinen Sprachwerken, besonders in denWZ und denWort-

werken, die zeigen, wie Sprache skulptural eingesetzt wird. Auch Walther ist der Bezug

zur Vergangenheit eminent wichtig. Er drückt terminologisch und zeichnerisch aus,

dass sein neuer Skulpturbegriff auf dem Fundament der Geschichte erschritten wird.

Mit dem elastischen Stoff der Werkstücke und dem Denk- und Fühlmaterial der WZ,

wird jener Begriff stetig weiterentwickelt. Wie Krauss treffend beschreibt, scheinen die

kunstgeschichtlichen Begriffe selbst, wie eine Skulptur, immer wieder neu behauen,

geknetet bzw.modelliert worden zu sein. Das geschieht auch mit dem Bewusstsein der

67 Schneckenburger 1979, S. 24.

68 Ebd., S. 26.

69 Schneckenburger 1979, S. 28ff.

70 Krauss 2000, S. 331.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 229

Handelnden, so wie es Walther vorsieht. Krauss definiert Skulptur weiterhin als eine

»historisch determinierte« Kategorie, die auch

untrennbar mit der Logik des Denkmals verbunden [ist]. Kraft dieser Logik ist eine

Skulptur eine Repräsentation, die an etwas erinnert. Sie steht an einem besonderen

Ort und spricht in einer symbolischen Sprache über die Bedeutung […] dieses Ortes.

[…] [I]hre Sockel sind ein wichtiger Teil ihrer Struktur, denn sie vermitteln zwischen

dem tatsächlichen Standort und dem repräsentierenden Zeichen.71

Dieser klassische Skulptur- bzw. Denkmalbegriff erfahre im späten 19. Jh. eine Wende.

Nach und nach werde der Raum betreten und damit der Eintritt der Skulptur in dieMo-

derne eingeleitet. Die Skulptur werde nomadisch, ort- oder heimatlos und weitgehend

selbstreferentiell.

Durch die Fetischisierung des Sockels orientiert sich die Skulptur nach unten, nimmt

das Postament in sich selbst auf und zieht es vom tatsächlichen Ort ab; und durch die

Repräsentation ihres eigenen Materials […] veranschaulicht [sie] ihre eigene Autono-

mie.72

Das Nomadische einer Skulptur ist auch ein Charakteristikum von Walthers Arbeiten.

Die Werkstücke sind zum Großteil transportabel und reisen um die Welt. Der Ort der

Platzierung ist nicht mehr wie beim Denkmal an einen Standpunkt gebunden. Tradi-

tionellerweise wird der Sockel einer Skulptur als selbstverständlich angenommen und

gleichsam übersehen. Das Gehstück, Sockel rückt ihn explizit in den Fokus, sozusagen

als das Fundament für die Handlung und das (unsichtbare) Werk. Der Körper, der auf

diesem Sockel agiert, wird zur bewegten Skulptur. Krauss nennt eine Reihe von Künst-

lern, die zwischen 1968 und 1970 in diesem erweiterten Feld der Skulptur arbeiteten,

wie z.B. Morris, Smithson, Michael Heizer, Serra, de Maria, Robert Irwin, LeWitt und

Nauman.73 Ihre Skulpturen nennt sie postmodern, denn in ihnen »haben die klar um-

grenzten Bedingungen der Moderne einen logisch determinierten Bruch erlitten.«74

Es ist erstaunlich, dass Walther hier keine Erwähnung findet, wo doch im 1. WS,

1969 beendet, entschieden an einer Erweiterung der Skulptur gearbeitet wird75 und alle

von ihr diskutierten Merkmale der modernen und zeitgenössischen Skulptur auch auf

seinen erweiterten Skulpturbegriff zutreffen. Auch Zeit wird als elementarer Bestand-

teil der Skulptur neu verstanden. Das Zeitmoment wird »aktives Arbeitsmittel, wäh-

rend es sonst als Zeitdauer zur Rezeption auftritt.«76 Kern unterscheidet bei Walther

»die tatsächliche, objektiv meßbare Zeit des Handelns mit dem Objekt, die psychische,

subjektive Zeit der Benutzung, […] und die Zeit als Thema einer Benutzung.«77 In den

71 Ebd., S. 334f.

72 Krauss 2000, S. 335f.

73 Vgl. ebd., S. 343.

74 Ebd., S. 344.

75 Fraglich ist, ob Krauss die Ausstellung Spaces imMoMa (1969) gesehen hat, bei derWalthers Stücke

einem breiteren Publikum vorgestellt wurden. Sie schreibt zu einem Zeitpunkt (New York 1978),

an dem sich Walther schon wieder in Deutschland aufhält.

76 Meyer 1972, S. 271.

77 Kern 1976, S. 18f.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

WZ werden zeitliche Vorgänge oder andere subjektiv erlebte Erscheinungsformen ob-

jektiviert. Dabei handele es sich, wie Kern aus denWZ entnimmt, »um den ›Versuch der

Verstofflichung von Zeit‹«, »um ›Zeit als Gegenstand‹« – Walther verwende »›Zeit als Materi-

al wie Holz und Eisen‹«78. Zwar greift Kern wichtige Konzepte aus den WZ auf; indem

er aber ihre Materialität, Farbigkeit und Beidseitigkeit ignoriert, entgeht ihm, was er

selbst intellektuell zu erfassen sucht, wenn er z.B. davon spricht, dass Zeit ›verstoff-

licht‹ wird. Bezüglich des zeitlichen Entwicklungsprozesses des Werkes stellt Walther

die berechtigte Frage, wo das Werk verifizierbar als solches anfängt und wo es aufhört:

im Vorfeld, wo eine Konzeption entworfen wird, »im Prozeß, wo sich Handlung entwi-

ckelt«, im Nachfeld, wo sich »Erfahrungen auswirken, Formulierungen ergeben«, »in

der Aufzeichnung des gesamten Vorganges« oder in »der Wirkung bei anderen.«79 Zeit

ist letztlich in all diesen Aspekten skulptural wirksam.

InGermanoCelants bekannter Schrift (1969) zu denMerkmalen der Arte Poverawird

der Körper als Werkstoff angepriesen: Der Künstler gebrauche sich selbst als Mensch,

als Subjekt-Objekt, er entdecke neben seinem Körper, als skulpturales Material80, auch

sein Gedächtnis, seine Bewegungen und seine Zeitlichkeit. Die Aussage von Bildern

werde obsolet, das künstlerische Produkt spiele keine Rolle mehr, es gehe nicht mehr

um die Darstellung des Lebens, allein der Schaffensprozess werde gelebt. Im Fokus ste-

he das Wesentliche. Ein solches als ›arm‹ bezeichnete Handeln und Denken beschäftige

sich »mit den Menschen, der Umwelt, dem Raum und der Zeit, den sozialen Verhält-

nissen…«81 Auch wenn Walther sich nicht dezidiert zur Arte-Povera-Gruppe zählt, gibt

es einige Charakteristika, die sich auf seine Arbeit übertragen lassen: Der Körper wird

als formbares Material gebraucht, dabei geht es nicht um Repräsentation oder ein Pro-

dukt, sondern darum, das Schaffen zu leben, um die Wahrnehmung und das Erleben

der Wirklichkeit. Demzufolge würde sich das eigentliche Werk erst im Umgang mit

dem bereitgestellten Werkzeug konstituieren,

das dem Publikum eine Art Taxonomie einfacher Handlungen vorgab: durch eine phä-

nomenologischeBewusstwerdungdes ›allgemeinMenschlichen‹ körperlicher undpsy-

chologischer Erfahrung und ihrer ›Umweltbedingungen‹ in der zeitlichen und räumli-

chen Erschließung der Arbeit82.

In CelantsManifest äußert sich auchWalther selbst über seine Kunstauffassung: er sehe

die Forderung an den Menschen seine eigenen kreativen Fähigkeiten verantwortlich

einzusetzen in den konventionellen Medien wie Malerei, Plastik,Theater oder Literatur

nicht enthalten. Der Rezipient solle zum Produzenten werden, der Künstler die dafür

notwendigen Instrumente bereitstellen. Die Fähigkeiten des Menschen, seine

78 Ebd., S. 19.

79 Kern 1976, S. 26.

80 Als einen früheren Erneuerer der Skulptur kann man Manzoni hinzufügen. In seinen Lebenden

Skulpturen (1961) werden Körper von Personen durch seine Signatur in ein Kunstwerk verwan-

delt. DieMagische Basis (1961) lässt gewöhnliche Körper auf einem hölzernen Sockel zu lebendigen

Skulpturen werden. Mit Sockel der Welt (1962) wird die ganze Erde an der Basis ausgestellt. Vgl.

Celant 2009.

81 Ders. 1969, S. 229.

82 Walther 2003, S. 1086.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 231

Phantasie, Imaginationskraft, Urteilskraft, Improvisationsgabe, bildnerische Kraft, Zu-

sammensetzen, Sich-fallen-lassen, Meditierenkönnen, Gefühl für Relationen, Erleb-

nisfähigkeit […] etc. waren und sind nur noch sehr verkümmert vorhanden – und zu-

dem an Nützlichkeit und Effektivität orientiert. […] Wichtig sind nicht die Objekte,

sondern das, was man damit tut83.

Der Gedanke, den alten Dualismus von Form und Stoff (Inhalt) zu überwinden, sowie

die Betonung des Prozessualen, beschäftigt zu Beginn der 60er-Jahre viele Künstler. Bei

Morris z.B. besitzt die Skulptur auch kein starres Formvolumen mehr. Seine Filzarbei-

ten entstehen aus der Flexibilität des Materials mit der Schwerkraft und der Aktivität

des Künstlers. Während Morris von »›Physical Art‹« spricht, die sich als Antithese zur

»›Conceptual Art‹«84 versteht, so Walter Kambartel, könne man Walthers Arbeiten als

»art of human shape« bezeichnen, sie seien, so die Formulierung Growes, »Menschen-

werk in wörtlichem Sinn.«85

Bei Morris heißt es: »›Was die Kunst jetzt in ihrer Hand hat, ist veränderbarer Stoff,

[…]. […] Die Vorstellung, daß Arbeit ein unumkehrbarer Prozeß ist, der ein statisches,

ikonenhaftes Objekt hervorbringt, ist nicht länger von Bedeutung.‹«86 Damit sind auch

Walthers künstlerische Fragestellungen umschrieben.

Beuys’ erweiterter Kunstbegriff zielt ebenso auf jenes prozessuale Verständnis von

Plastik. Er agiert mit demMaterial, das im Kontext der Kunst metaphorischen Charak-

ter erhält, um es zu verwandeln und seine Energien freizusetzen. Im Unterschied zu

Beuys aber, bei dem es um die »Symbolkraft des Materials«87 geht, will Walther nichts

codieren, was man entschlüsseln muss. Trotz der Differenzen gibt es einige Gemein-

samkeiten der beiden kritisch aufeinander blickenden Künstler. Walthers Handlungs-

begriff lässt sich mit dem Begriff der Arbeit bei Beuys vergleichen, »dem elementaren

Be-Wirken, der ›Evolution‹ des Menschen durch die Kunst.«88 Es geht beiden Künstlern

um ein Tätigsein, oder um die Bildung eines Gegenübers im Umgang mit dem Ande-

ren. So siehtWalther analog zu Beuys ein Ideal von Demokratie, das auf demMenschen

als »homo creator, als das universell schöpferische Wesen«89 gründet. Dabei produziert

dieser nicht nur Artikel, sondern wird im Sinne Beuys’ Bildhauer oder Architekt am ge-

samten sozialen Organismus.90 Es müsse zu einem Kräftebündnis kommen, »zu einer

Integrität, zum inneren Ethos eines sozialen Ganzen«, »wo der Begriff der Kunst die

Menschen in ihrem Zentrum aufrichtet.«91 Sowohl Beuys als auch Walther verfolgen

damit ein humanistisches Ideal: »In der Mitte steht der Anthropos.«92 Der Begriff der

83 Ders. in: Celant 1969, S. 174.

84 Kambartel 1971, S. 26.

85 Growe 1990, S. 120.

86 Morris zit. in: Kambartel 1971, S. 6.

87 Growe 1990, S. 120.

88 Mersch 2002, S. 268.

89 Ebd., S. 269.

90 Vgl. Beuys 2003, S. 1089.

91 Beuys in: Burckhardt 1986, S. 153.

92 Ebd., S. 100.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Skulptur ist hier so stark erweitert, so heißt es bei Beuys, »daß man auf diesen anthro-

pologischen Punkt kommt, wo Denken bereits eine Kreation und ein Kunstwerk ist,

also plastischer Vorgang«93

Plastik wird in diesem Sinne als Verschränkung von körperlichem und gesellschaft-

lichem Denken verstanden. Der Mensch mit seinem kreativen Potential wird in den

vorgestellten Ansätzen ganzheitlich als künstlerisches sich selbst formendes Material

und Organismus gesehen, in dem Geist und Körper in psychosomatischer Wechselbe-

ziehung stehen und eine funktionelle Einheit bilden. Analog zum Papier, das ›spricht‹,

bekommt der Mensch hier eine Stimme, er wird modelliert und transformiert. Dabei

geht es auch um die Etablierung einer eigenen Sprache, sei es im Sinne von gespro-

chener Sprache während der Handlung oder der Kunstsprache anschließend in den

WZ, die die Vorgänge kommunizierbar machen. Walther verwendet in den Zeichnun-

gen Sprache »wie etwa ein Bildhauer Stein und Eisen«94. Die (letztlich immaterielle)

Plastik, die Walther hier schafft, ist erweitert: Sie setzt sich aus Zeit, Raum, Körper,

Geschichte, Erinnerung, Sprache, Bewegung und anderen Komponenten zusammen.

3.3 Blindobjekt (# 12, 1966)

Kommen wir auf Walthers Schlüsselerlebnis Anfang der 60er-Jahre im Städelmuseum

zurück. Die Quintessenz dieses Ereignisses bestand in der Relation zwischen der Besu-

cherin und dem Gegenstand (dem Rechteck als Tafelbild). Walther schenkt dem Inhalt

des Gemäldes, der Blendung Simsons, keine weitere Beachtung. Er bemerkt, dass ein Bild

an und für sich nicht sehr viel aussagt, erst vor demHintergrund der Geschichte, die es

erzählt und die man kennen muss, erlangt es Bedeutung. Bei der Rezeption taucht das

Sehen in Korrelation mit dem Wissen auf und beide werden in ein Verhältnis gesetzt.

Jappe wagt einen historischen Rückgriff, um die Thematik des Sehens/Wissens näher

zu beleuchten:

Aristoteles sagte: ›alle Menschen streben ihrer Natur nach, gesehen zu haben‹ und

dieses Passiv […] ist im Griechischen zugleich aktives Verbum für ›wissen‹. […] Ande-

rerseits sagte Goethe: ›ich sehe erst, was ich weiß.‹ In dieserWiderspruchszone siedelt

sich doch irgendwie dein Werk an?95

Walther nimmt dazu Stellung: Anfangs habe er einen Widerspruch empfunden zum

Anspruch der Kunst, weitgehend über das Auge erfahren zu werden. Für ihn habe es

mindestens genauso wichtige andere Kräfte gegeben, die an der Erfahrung von Formen

und Bildern beteiligt sind. Über das Optische allein sei das nicht möglich gewesen, da-

her wolle er auf die Wahrnehmung über das Auge verzichten und stattdessen auf Wis-

sen (von realen Verhältnissen im Umraum oder von Verhältnissen, die jeder Mensch in

sich selbst trage) zurückgreifen.Wissen bedeutet fürWalther gleichzeitig das Nachden-

93 Beuys in: Harlan 1986, S. 81.

94 Walther in: Lingner 1985, S. 43.

95 Jappe in: Bott 1977, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018 - am 14.02.2026, 22:13:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

