
Wolfram Mauser 

»Die geistige Grundfarbe des Planeten« 
Hugo von Hofmannsthais »Idee Europa«I 

»Meine Heimat habe ich behalten«, schrieb der 52jährige Hofmanns­
thai 1926 an den Schweizer Diplomaten CarlJakob Burckhardt, »aber 
Vaterland habe ich keins mehr, als Europa« - und er fügte hinzu: »ich 
muß dies fest erfassen, nur die Klarheit bewahrt vor langsamer Selbst­
zerstörung.« Selbstzerstörung meint: »den Rest [des] Lebens in un­
fruchtbarer Verbitterung«2 darüber zu verlieren, daß mit dem Zusam­
menbruch Österreichs so viel Erhaltenswertes und Bewahrenswertes 
vernichtet wurde. Das Kriegsende hatte Hofmannsthai tief erschüttert: 
»Welche Welt, in die wir geraten sind«, schrieb er: »Das nackte Gebälk 
tritt hervor und zittert bis in die Grundfeste.«3 In denjahren, die folgten, 
wurde ihm zur Gewißheit, daß sich nicht nur die europäische Landkarte 
verändert hatte, sondern daß die politischen und sozialen Umwälzun­
gen, die dem verlorenen Krieg gefolgt waren, eine neue geistige Fundie­
rung des alten Kontinents erforderten. Unablässig bewegte ihn die 
Frage: Was kann politisch und kulturell den Weg in die Zukunft weisen? 
Die Antwort führte ihn immer wieder zu Europa. Die >Idee Europa< 
wurde für ihn zum >>umfassendsten und wichtigsten Begriff« seiner 
Existenz: »[ ... ] ich sehe nicht, welcher der Ströme des wirklichen 
geistigen Lebens [ ... ] nicht durch eine mutige und nüchterne Geistes­
operation gezwungen werden könnte, in das Becken dieses großen 
Begriffes zu münden.« (GW RA 111, 79) 

Der dies schrieb, war ein anderer Hofmannsthai als der bis dahin 
allen vertraute. Mit seinem Namen verband sich damals noch weithin 
die Vorstellung des frühbegabten Dichters, der als Gymnasiast Verse von 
betörender Schönheit schrieb, der in poetischer Prosa dem nachspürte, 
was durch die erregten Nerven zittert, der lustvoll hinhörte auf die 

I Erweiterte Fassung eines Vortrags, den ich am 2. Oktober 1992 in der Europäischen 
Kultur- und Bildungsstätte Schloß Ettersburg, Weimar, gehalten habe. - Martin Stern danke 
ich für wichtige Hinweise. 

2 BW Burckhardt (1957), S. 227. 
3 Ebd., S. 14. 

Hofmannsthais »Idee Europa« 201 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nuancen der Empfindungen und auf die Modulation der Sinne, und der 
den verführerischen Reiz des Sensitiven zugleich wehmütig in Frage 
stellte. Aber man erinnerte sich gewiß auch an die frühen Tragödien des 
Dichters (»Elektra«, »König Ödipus«), in denen er sich als scharfsinniger 
Analytiker des Psychischen zeigte, und an Komödien wie »Cristinas 
Heimreise«, »Der Rosenkavalier«, »Der Schwierige«, die etwas von dem 
Ernst, dem Geheimnis und dem Zauber zu vergegenwärtigen vermoch­
ten, der dem leicht anmutenden geselligen Spiel innewohnt, etwas von 
dem, was an Unaussprechbarem zwischen den Menschen vor sich geht. 

Und der solches schrieb, war Österreicher, dessen Stücke aber meist 
nicht in Wien oder Salzburg, sondern in Berlin, München, Dresden und 
Paris uraufgeführt wurden, war ein Dichter, durch den die deutsche 
Literatur wie durch keinen zweiten Anteil an der europäischen Kunst­
und Kulturperiode der Jahrhundertwende hatte: am Impressionismus 
und am Symbolismus. 

Wie viele seiner Zeitgenossen neigte auch Hofmannsthai zunächst 
dazu, Staat und Politik, wenn er sie überhaupt in den Blick nahm, als 
ästhetische Phänomene zu verstehen.4 Für einen solchen Autor mußte 
der August 1914 zu einer großen persönlichen Herausforderung wer­
den. Ihm war klar, daß in einem Krieg die nationalen Bewegungen den 
Vielvölkerstaat Österreich der härtesten Zerreißprobe aussetzen wür­
den. Ästhetisch war die Gewalt des Geschehens aber nicht zu fassen 
oder gar aufzulösen. Der Versuch, sich mit ihr geistig-moralisch ausein­
anderzusetzen, ließ ihn zum politischen Schriftsteller werden, oder 
besser: zu einem Kulturkritiker, in dessen Überlegungen Staat und 
Politik einen wichtigen Platz einnahmen. Zunächst war Hofmannsthai 
wie viele mitgerissen von der allgemeinen Euphorie, erfüllt von einem 
österreichischen Patriotismus, der die innere Gemeinsamkeit mit der 
österreichischen Armee bewußt einschloß, in der Deutschösterreicher 
Seite an Seite mit Ungarn, Kroaten und Bosniern kämpften (RA II, 
415). Doch schnell, schon 1915, drängte die Frage in den Vordergrund, 

4 Auch Hofmannsthai hatte seinen Nietzsche gelesen, aber nicht nur durch ihn Anschluß 
an den europäischen Ästhetizismus gefunden. In den zwanziger Jahren distanzierte er sich 
deutlich von einer Auffassung, die das Historische und Soziale dem Erscheinungsbild 
gegenüber vernächlässigte, so in einem Brief an Josef Nadler vom 4. August 1922: »Mir ist 
Nietzsche [ ... ] immer der geistreiche u. bedeutende Alt-philolog, das übrige liegt mir fern.« 
(Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 18, 1974, S. 78). 

202 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wofür dieses Österreich eigentlich stehe, was an ihm, dem Vielvölker­
staat, erhaltenswert sei, wo die raison d'etre dieses eigentümlichen 
Gebildes >Österreichisch-Ungarische Monarchie< liege. 

Unabhängig von seinem Bedürfnis, sich in der veränderten Welt 
zurechtzufinden, standen Hofmannsthais Aufsätze der Kriegszeit auch 
im Zusammenhang seiner besonderen Aufgabe. Bei Kriegsausbruch 
wurde er als Landsturmoffizier nach Istrien einberufen, über Vermitt­
lung des österreichischen Politikers J osef Redlich wurde er aber (ähnlich 
wie Rilke) beurlaubt und dem Kriegsfürsorgeamt im Kriegsministerium 
zugewiesen. Dies geschah wohl in der Erwartung, daß sich der Dichter, 
als >Streiter mit der Feder< gleichsam, für die Sache Österreichs einsetze. 
Seine zahlreichen Aufsätze zum »geschichtlichen Augenblick«, vor 
allem in der liberalen Wiener Zeitung »Neue Freie Presse«, fanden 
vielfache Aufmerksamkeit. Natürlich unterlagen auch sie, wie alles 
Geschriebene im Krieg, der Zensur, die in seinem Falle freilich eher 
dezent ausgeübt wurde.5 

Die Pressearbeit eines österreichischen Publizisten, die auf eine 
Rechtfertigung des Krieges zielte, war nicht leicht. Die deutsche Presse 
deutete den Krieg als Verteidigungskampf des Deutschen Reiches gegen 
die Einschließungsversuche der Alliierten. Aus der Sicht der alliierten 
Presse ging es darum, die Vormachtstellung Deutschlands in Mitteleu­
ropa (Hegemoniedenken) und in der Welt (Kolonialanspruch) zu verhin­
dern. Weder das eine noch das andere konnte der Tenor der österreichi­
schen Argumentation sein. Für Österreich ging es um die Erhaltung des 
Staatsgebildes und um eine besondere, den Großmächten ebenbürtige 
Funktion, was freilich nicht auf eine Gegnerschaft dem verbündeten 
Deutschland gegenüber hinauslaufen konnte. In den Jahren 1915 bis 
191 7 reiste Hofmannsthai in politischer Mission, dienstlich sozusagen, in 
die besetzten Gebiete im Osten, nach Polen (Krakau, Warschau), nach 
Brüssel und Berlin, in die Schweiz (Zürich, Bern), nach Skandinavien 
(Oslo, Stockholm) und in die Tschechoslowakei (Prag). In einer Reihe 
von Städten hielt er Vorträge, über deren Inhalt wir nur indirekt 
Kenntnis haben (Rede-Notizen, Zeitungsberichte). Die Aufsätze dieser 
Jahre, vor allem aber seine »Aufzeichnungen zu Reden in Skandina-

5 Dazu vor allem: Heinz Lunzer, Hofmannsthais politische Tätigkeit in den Jahren 
1914-1917. Frankfurt a. M./Bern 1981 (Analysen und Dokumente 1), bes. S.113- 122, 
228- 254. 

Hofmannsthais »Idee Europa« 203 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vien«, zeigen, wie sich allmählich feste politische Vorstellungen heraus­
bildeten, Gedanken, die er dann in den Notizen »Die Idee Europa« 
(1917), in den »Wiener Briefen I-V« für die amerikanische Zeitschrift 
»The Diai« (1922-1924) und in den Reden anläßlich des »Internationa­
len Kongresses der Kulturverbände« in Wien (1926) darlegte. Das 
Thema Europa ließ Hofmannsthai nicht mehr los. Seine publizistischen 
Arbeiten der Zwanzigerjahre kreisten vielfach auch dann um Europa, 
wenn es um Gegenstände der Literatur oder des Theaters im engeren 
Sinne ging. Man spürt in der Tat, wie sehr >Europa< das »geistige 
Fundament« (RA 11, 262) seines Lebens geworden war. 6 

Doch welches Europakonzept stand einem gebildeten, konservativen 
Intellektuellen um und nach 1914 zur Verfügung? Was bedeutete es, 
Europa von Österreich her zu denken?7 

Zunächst: Europa stellte die Jahrhunderte über keine eindeutig 
bestimmbare Einheit dar.8 Nicht geographisch: Die Frage, ob England, 
Rußland oder die Türkei dazugehören sollten oder nicht, wurde je nach 
politischer Absicht so oder so beantwortet. Im Osten war eine natürliche 
Grenze kaum auszumachen. Ethnisch war Europa als Einheit noch 
weniger zu fassen. Etwas anders lagen die Dinge in geistig-mentalitätsge­
schichtlieher Hinsicht. Antikes Erbe, christliches Weltverständnis und 
arabisch-orientalische Wissenschaft waren zu einer Kultur von unge­
wöhnlicher Dynamik zusammengewachsen, allerdings mit wechselnder 
Dominanz des einen oder anderen Elements. Insofern lag es nahe, 
Europa vor allem als kulturelle Einheit zu denken. Doch das kulturelle 

6 An der Konzeption und an Formulierungen zur >Idee Europa< war Rudolf Borchardt 
beteiligt. Vgl. dazu: Jürgen Prohl, Hugo von Hofmannsthai und Rudof Borchardt. Bremen 
1973, S. 220ff. 

7 Weiterführende Angaben zu diesem und anderen Komplexen in dem vorzüglichen 
Bericht von Hans-Albrecht Koch, Hugo von Hofmannsthal. Darmstadt 1991 (Erträge der 
Forschungen 265). 

8 Aus der großen Fülle der Literatur zu >Europa< sei nur genannt: Der Begriff Europa. In: 
Kindlers Kulturgeschichte des Abendlandes. 22 Bde. Darmstadt 1978, Bd. 13, S. 365-383. 
Rolf:Joachim Sattler, Europa. Geschichte und Aktualität des Begriffs. Braunschweig 1971. 
Federico Chabod, Der Europagedanke von Alexander dem Großen bis Zar Alexander I. 
Stuttgart 1963. Werner Weidenfeld (Hg.), Die Identität Europas. Bonn 1985 (Bundeszentrale 
für politische Bildung, Bonn, Bd. 225). Edgar Morin, Europa denken. Frankfurt a. M. 1992. 
Freiburger »Dies Universitatis«, Europa als Idee und Wirklichkeit. Vorträge. Freiburg 1954/ 
55. Le desir d'Europe. (Les cahiers de Strasbourg). Paris 1992 (Tagung, Manifest 1991 
Carrefour des Litteratures Europeennes). Hagen Schulze, Die Wiederkehr Europas. Berlin 
1990. 

204 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antlitz Europas wandelte sich entscheidend mit den jeweiligen politisch­
gesellschaftlichen Veränderungen. Gleichgültig an welche der großen 
Epochen Europas - die griechisch-römische Antike, das weströmische 
Reich, das Mittelalter, die Renaissance - man anzuknüpfen versuchte, 
immer war damit auch eine politische Aussage verbunden. Zudem war 
Europa zu keiner Zeit so etwas wie eine politische Einheit. Und ist 
Europa im ganzen nicht eher durch Zwist, durch Kontroversen, durch 
Kämpfe und durch Kriege gekennzeichnet? Sind Verfolgung, Inquisi­
tion und Völkermord nicht markantere historische Ereignisse als Zeug­
nisse der Zusammengehörigkeit und der Gemeinsamkeit? Beflügelte die 
Idee Europa die Phantasie der Menschen nicht vor allem in Zeiten der 
Bedrohung, in Katastrophen? Man fand zusammen: gegen die Nicht­
christen im Mittelalter, gegen die Araber in Spanien und Frankreich, 
gegen die Türken vor Wien, gegen die Gewaltherrschaft einzelner 
(Napoleon, Ritler), gegen die wirtschaftliche Übermacht bestimmter 
Länder (Japan, USA). Europa ein regulierender und konstruktiver 
Faktor vor allem in der Abwehr von Bedrohung? Andererseits: Auch in 
Bruderkriegen waren sich die Kontrahenten darin einig, Europäer zu 
sein, und dies nicht nur aus Gründen der geographischen Nähe. 

Die Europa-Forschung stimmt im wesentlichen darin überein, daß 
die wissenschaftlich-technisch-industrielle Entwicklung ein prägendes 
europäisches Spezifikum darstelle; und dies trotz der Tatsache, daß sie 
auch das Leben außerhalb Europas weithin bestimmt. Gemeint ist im 
einzelnen: kritische Vernunft, Beherrschung der Natur, Wertsetzung 
der menschlichen Arbeit, konsequente Organisation seiner Tätigkeit, 
Erschließung von Energiequellen, Expansion, und verbunden damit: 
Natur- und Völkerrechtsvorstellungen, Individualismus, Autonomie, 
Gleichheitsprinzip, Liberalismus, Freiheitsideen. Unter solchen Voraus­
setzungen hat sich das formiert, was man später als Kapitalismus und 
Sozialismus bezeichnete, hat sich Macht in Nationalstaaten und Staats­
apparaten verdichtet, ist es aber auch gelungen, Parlamentarismus, 
Demokratie und soziale Reformen durchzusetzen; all dies begleitet von 
Literatur und Kunst, die trotz ihrer nationalen Besonderheiten als 
europäisch empfunden wurden und werden. 

Mit dem Bewußtsein, in einer langen, bedeutenden und verpflichten­
den europäischen Tradition zu stehen, aber auch erfüllt von einer tiefen 
Abneigung technokratischen Lösungen und demokratischen Bestrebun-

Hofmannsthais »Idee Europa« 205 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen gegenüber entfaltete Hofmannsthai Gedanken zu Europa, die trotz 
ihrer konservativen Grundorientierung Zukunftweisendes enthalten und 
auch heute noch Beachtung verdienen. Diese Ideen Hofmannsthais 
knüpften einerseits an Europa-Vorstellungen des 19. Jahrhunderts an, 
gingen zum anderen aber unmittelbar aus einer kritisch-produktiven 
Auseinandersetzung mit dem Zerfall der alten Ordnung hervor. Dazu 
einige Erläuterungen: 

Am Beginn des 19.Jahrhunderts9 stand die überragende Gestalt 
Napoleons. »Er ist das letzte große europäische Phänomen« (RA 11, 
466), schrieb Hofmannsthai; das ganze 19. Jahrhundert hindurch sei die 
europäische Phantasie in einer Mischung von Angst und Faszination von 
ihm erfüllt gewesen. Aber nicht nur dies: Es war Napoleons Ziel, Europa 
neu zu ordnen, und zwar auf der Grundlage von Eroberung, Hegemo­
nie und feudal-patriarchalischem Machtdenken. Napoleon knüpfte pro­
grammatisch an Karl den Großen an, an den rex pater Europae, und 
damit auch an alle späteren Versuche, von einem Machtzentrum her 
den Kontinent zu beherrschen, oder, wie man vorgab: mit Leben zu 
erfüllen. Aber auch die Gegenmodelle, wie deutsche Romantiker sie 
gegen Napoleons Übermacht entwarfen, hielten an einem Unitätsden­
ken fest, das starr und im Grunde rückwärtsgewandt war; im Zeitalter 
des Nationalismus konnte sich daraus aber eine gefahrliche Dynamik 
entwickeln. Novalis (»Die Christenheit oder Europa«) und Friedrich 
Schlegel (Zeitschrift »Europa«, 1803 in Paris) zielten auf ein Europa, das 
sie das >eigentliche< nannten, das die kritische Rationalität der Aufklä­
rung hinter sich lassen und sich zunehmend an Rom und der katholi­
schen Kirche orientieren sollte. Andere, wie Franz von Baader, sahen in 
der russisch-orthodoxen Kirche eine Quelle der Erneuerung Europas. 

Das zweite Modell, über das im 19.Jahrhundert intensiv nachgedacht 
wurde, war aufklärerisch und pragmatisch-institutionell orientiert. Es 
mündete, grob gesprochen, in das Völkerbund-Konzept der Nachkriegs­
zeit ein. Zu den Träumen der Aufklärer gehörte auch jener des 
>immerwährenden Friedens in Europa<. Schon früh, 1 713, tauchte bei 
dem französischen Abt Castel de Saint-Pierre ein »Projet d'une paix 

9 Dazu vor allem: Paul Michael Lützeler (Hg.), Europa. Analysen und Visionen der 
Romantiker. Frankfurt a. M. 1982. Ders., Die Schriftsteller und Europa von der Romantik bis 
zur Gegenwart. München 1991. - Wolfram Mauser, Karl Hillebrand. Revolutionär, Grenz­
gänger, Europäer. In: Germanica 7, 1990, S. 15- 25. 

206 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


perpetuelle et generale entre toutes les puissances de l'Europe« auf. IO 

Saint-Pierres Vorstellungen der Friedenssicherung gingen - abgewandelt 
- in Rousseaus staatstheoretische Überlegungen ein und fanden in 
Kants Schrift »Zum ewigen Frieden« (1795) eine der deutschen Spätauf­
klärung gemäße Ausgestaltung. I1 In der Zeit der napoleonischen Kriege 
nahm die Opposition, nicht nur in den deutschsprachigen Ländern, 
diese frühen Völkerbund-Ideen interessiert auf. So Ernst Moritz Arndt 
in seiner Schrift »Germanien und Europa«, die 1803 in Schweden 
entstand, und Friedrich von Gentz, der über Arndt hinausging, indem er 
einen Friedensplan entwarf, dem der Gedanke der Gleichgewichtspolitik 
zugrunde lag, Vorstellungen, die viele im 19.Jahrhundert teilten, nicht 
zuletzt die Akteure des Wiener Kongresses. 

Alles, was in Deutschland an völkerorganisierenden Ideen entwickelt 
wurde, blieb hinter dem zurück, was zwei französische Philosophen, 
Claude Henri de Saint-Simon und Augustin:Jacques-Nicolas Thierry 
entwarfen, ein Projekt nämlich »Von dem Wiederaufbau der europäi­
schen Staaten-Gesellschaft« (1814). Im Unterschied zu den deutschen 
Plänen stützten sie sich auf die Menschenrechte und den Gesellschafts­
vertrag. Parlamente in jedem Einzelstaat und in Gesamteuropa sollten 
sicherstellen, daß die Menschenrechte auch respektiert werden. Dies 
freilich werde nur gelingen, wenn sich ein europäischer >Patriotismus< 
entfalte, ein gemeinsamer >Geist<, ein Bewußtsein des Miteinander. 12 

10 Das Werk erschien in mehreren Auflagen. Eine deutsche Ausgabe: Castel de Saint 
Pierre, Der Traktat vom ewigen Frieden. 1713. Hg. und mit einer Einleitung versehen von 
Wolfgang Michael. Berlin 1922. - Vgl. auch: »Mon reve ou Projet de Paix« (0. O. 1793), 
11 Seiten. In: Sammlung französischer Flugschriften aus den Jahren 1786-1815. 

11 Die Herzog-August-Bibliothek in Wolfenbüttel verwahrt eine Flugschrift aus dem 
18.Jahrhundert unter dem Titel: »Projekt, einen immerwährenden Frieden in Europa zu 
unterhalten«, in der ein europäisches Parlament und Tribunal gefordert werden. Die 
Nachschrift lautet: »Nachdem ich dieses geschrieben habe, finde ich inJonas Lostwaters Reise 
nach Mikroskeuropien, die zu Glückstadt in diesem Jahr herausgekommen, einen dem 
meinigen nicht ganz unähnlichen Entwurf, welchen meine Leser daselbst, S. 72 nachlesen 
können. Es soll auch der Abt de St. Pierre ein Projekt zu einem beständigen Frieden bekannt 
gemacht haben, das mir aber nicht zu Gesichte gekommen ist.« (S. 84). Der Hinweis bezieht 
sich auf die heute vergessene satirische Utopie von Johann Jacob Hertel, Lostwaters, Jonas, 
eines Holländischen Schiflbarbiers Reise nach Mikroskeuropien, einem neuerer Zeit entdeck­
ten Weltkörper. Glückstadt 1758, 189 S. 

12 So wie schon die Flugschriften des I 8. Jahrhunderts nehmen auch die neueren >Projekte< 
England zum Vorbild. Am Anfang eines demokratischen Europa sollte die Union zwischen 

Hofmannsthais »Idee Europa« 207 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


All dies waren Überlegungen und Entwürfe, deren Chancen mit der 
Restauration nach 1848, den Kriegen der sechziger Jahre und dem 
deutsch-französischen Krieg 1870/71 schwanden. Der Kontinent trieb 
auf die große Auseinandersetzung der Nationalstaaten zu. Die Span­
nung entlud sich 1914, und erst nach Ende des Krieges erwachte der 
Völkerbund-Gedanke neu. 

Ein patriarchalisch-totalitär organisiertes Europa entsprach nicht 
Hofmannsthais Vorstellungen. Aber auch der Völkerbundgedanke übte 
auf ihn keine Anziehungskraft aus. Dies galt auch für die Paneuropa­
Bewegung, die Richard von Coudenhove-Kalergie 1923 in Wien ins 
Leben gerufen hatte. Die Gründe liegen, wie mir scheint, nahe. Der 
Völkerbund, der 1919 beschlossen wurde, stand, jedenfalls aus der Sicht 
der Mittelmächte, in unverkennbarer Verbindung zum Versailler Ver­
trag, der ja nicht auf einen Ausgleich in Europa zielte, sondern weithin 
dem Willen der Sieger entsprach; im übrigen war die Besonderheit 
Europas auch nicht etwas, was den Völkerbund, seiner Programmatik 
gemäß, interessieren konnte. Die paneuropäische Bewegung anderer­
seits war betont >antibolschewistisch< ausgerichtet. Sie war gedacht als 
Bollwerk gegen die zu erwartende Bedrohung aus dem Osten.1 3 Hof­
mannsthai war natürlich kein Fürsprecher der Sowjetunion, jede Form 
der Ausgrenzung des Ostens, des slawischen Elements aber war mit 
seinen Vorstellungen von Europa unvereinbar. 

Die Auseinandersetzung mit den Europa-Modellen des 19.Jahrhun­
derts half Hofmannsthai jedoch bei dem Versuch, den eigenen komple­
xeren Vorstellungen Profil zu geben. Für ihn zählten weder geographi­
sche noch klimatische, weder ethnische noch politisch-taktische Argu­
mente (Gleichgewichtspolitik). Er sah in der europäischen Einheit auch 
nicht das Wirken einer volonte generale; »alles in Form des contrat social 
Erschlichene« (RA 11, 43) sei ohnehin am Zusammenbrechen; die 
Entwicklung zeige allerorten, daß der Gesellschaftsvertrag die Welt nicht 
vorangebracht habe. Und dem technisch-zivilisatorischen Fortschritt, 

England und Frankreich stehen. Das Modell des Europa-Parlaments sollte dem Muster 
Englands folgen, mit Känigshaus, Oberhaus und Unterhaus. 

13 Richard Coudenhove-Kalergi: Paneuropa 1922-1966. Wien 1966. In der Schrift 
»Paneuropa ABC« (Leipzig- Wien 1931 ) nennt Coudenhove-Kalergi drei Gründe für die 
Notwendigkeit der Paneuropa-Bewegung: die Verhinderung eines neuen Weltkriegs, die 
Vermeidung einer allgemeinen Verelendung und die Abwehr des Bolschewismus. (S. 4) 

208 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Europa, meist kolonisierend, in die Welt getragen hatte, begegnete 
er mit größter Skepsis. Um das unverwechselbar Europäische an Europa 
zu kennzeichnen, griff Hofmannsthai immer wieder zu dem Worte 
>Geist<, es fiel ihm aber nicht leicht zu verdeutlichen, woran das 
Charakteristische des europäischen Geistes zu erkennen sei, das, was ihn 
von anderen Kulturkreisen unterscheidet. In wiederholten Ansätzen 
versucht er, sich an eine Bestimmung des europäischen Geistes, an den 
»geistigen Grundgestus« Europas (RA 111, 49) heranzuformulieren. Statt 
einzelne Äußerungen Hofmannsthais nun gegeneinander abzuwägen 
und die Veränderung der Akzente im einzelnen zu beschreiben, 14 geht es 
mir im folgenden darum, die Grundlinien seiner >Idee Europa<15 näher 
zu erläutern. 

Allem voran ist Europa für Hofmannsthai ein Raum des Miteinander 
von Germanischem, Slawischem und Romanischem (das er häufig auch 
das Lateinische nennt). Er wählt diese Bezeichnungen mit Bedacht, 
denn sie weisen für ihn auf ein vereinigungsfähigeres Substrat hin, als es 
die Nationen sind. Dem Christlichen, dessen Fähigkeit zu integrieren er 
nicht verkennt, traut er die Kraft nicht zu, Europa zu einen. Das 
eigentlich Trennende in der säkularisierten Welt sieht er nicht in den 
Konfessionen, sondern in der Überbetonung des Nationalen. Eine 
»Überwindung des Nationalen«, sei geboten, »nicht nur als eines 
Beschränkten, sondern eines Unsittlichen« (RA 11, 45), heißt es in den 
Notizen »Die Idee Europa«. Man erinnert sich an Grillparzers bekann­
ten Aphorismus »Der Weg der neuern Bildung geht/ Von Humanität/ 

14 Eine Darstellung, die die Genese und den Wandel von Hofmannsthai Europa-Idee im 
einzelnen nachzeichnen wollte, müßte den Gedankenaustausch vor allem mit Rudolf Pann­
witz und Harry Graf Kessler einbeziehen. 1917 veröffentlichte Pannwitz sein dreiteiliges Werk 
»Die Freiheit des Menschen«, dessen erstes Buch »Die Krisis der europäischen Kultur« einen 
weiträumigen Überblick über die Geschichte des Europagedankens gibt und ein an östlicher 
Philosophie orientiertes, kosmisch-ganzheitliches Konzept entwirft, das sich von Hofmanns­
thais Ideen allerdings deutlich unterscheidet. 1918 folgte Pannwitz' Buch »Deutschland und 
Europa«. Auch Harry Graf Kessler, der sich unter dem Eindruck von Krieg und Zusammen­
bruch in den Dienst der Völkerbundsidee stellte, war für Hofmannsthai gewiß ein wichtiger 
Gesprächspartner. 

15 Neben Hofmannsthais Vortragsnotizen »Die Idee Europa« (RA II, 43-54) und zahlrei­
chen gelegentlichen Äußerungen stellt auch der Bericht der »Neuen Zürcher Zeitung« vom 
3. April 1917 »Die europäische Idee. Nach einem Vortrag von Hugo von Hofmannsthai« 
(Lunzer, Anm. 5, S. 231-233) eine wichtige Quelle dar. 

Hofmannsthais »Idee Europa« 209 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Durch Nationalität/ Zur Bestialität«. 16 Hofmannsthai will die Nationen 
oder Staaten nicht abgeschafft, wohl aber von einem umfassenderen 
Konzept her in die Schranken gewiesen sehen. 

Zur Beschreibung des Miteinander von Germanischem, Slawischem 
und Romanischem benutzt Hofmannsthai gelegentlich den Begriff des 
Ausgleichs, meist aber meidet er ihn, da es ihm nicht um irgendeine 
Form der Nivellierung geht, sondern um ein wechselseitiges Geben und 
Nehmen, das den Charakter des Regionalen nicht schwächt, sondern 
stärkt. Für die Art des notwendigen Kompromisses »zwischen Mächten, 
d. h. nationalen Egoismen« (RA 11,47) findet er eine Formulierung, die 
ich für nützlich halte (auch wenn man heute eher den Begriff >Struktur< 
wählen würde): »>Europa< [werde, so Hofmannsthais Wunsch, W M.] 
nicht mehr als Integrale über den einzelnen Komponenten empfunden, 
sondern als System der Lagerung der Komponenten untereinander« 
(RA 11, 47). Dies gelte zwar auch für die Bereiche der Ökonomie, des 
Geldes, des Wohlstands und der Sicherheit, von höchster Bedeutung sei 
es aber für die Kultur und für die kultur- und geistschaffenden Indivi­
duen. In diesem Sinne sei z. B. Rudolf Kassners »Traum vom Mittelal­
ter« »ein starkes Glied in der Kette der intereuropäischen Verständigung 
und wechselweisen Anziehung« (RA 11, 189).17 

Die Verwirklichung dieses »Systems der Lagerung der Komponenten 
untereinander« bedürfe eines neuen europäischen Ichs (RA 11, 52), das 
nicht auf »errechenbare Macht, nicht auf die Wucht des nationalen 
Daseins« (RA 11, 54) setzt, sondern auf »Begreifen, Ertragen, Verzei­
hen«. Postuliert sei damit nicht nur Europa, sondern »namens Europa 
die Menschheit« (RA 11, 46). Zu diesem Ich gehöre ein »neuer geläuter­
ter Freiheitsbegriff« (RA 11, 40), der sich nicht von der Vorstellung eines 
Vertragsverhältnisses (Naturrecht) herleitet, sondern aus einem Kultur­
begriff, der an der Unabhängigkeit und Eigenständigkeit des Individu­
ums festhält, am Beispiel einer Persönlichkeit, die sich freiwillig dem 
Gesetz unterwirft und aus Einsicht in die Ordnung fügt. (Deutlich lebt 

16 Franz Grillparzer, Sämtliche Werke. Hg. von Peter Frank und Karl Pörnbacher. 
München 1960, Bd. 1, S. 500. 

17 Hofmannsthai bezieht sich auf Rudolf Kassners Buch ))Englische Dichter« (Sämtliche 
Werke, Bd. 3, Pfullingen 1976), das ein Kapitel mit dem Titel ))Der Traum vom Mittelalter« 
(S. 544-557) enthält. Kassner bespricht vor allem Werke der englischen Präraffaeliten. 

210 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hier ständisch-patrizisches Denken fort, wie es z. B. auch C.]. Burck­
hardt vertrat.) 

Immer wieder betont Hofmannsthal, daß der Gedanke >Europa< aus 
Schmerz, Leiden und Not geboren sei. Das »gemeinsam Erlittene« 
werde »in den Völkern und ihren wahren Führern« Kräfte entbinden, 
»ohne die der Verstand nur eine Scheinmacht ist« (RA 11, 419). Leiden 
bedeutet aber nicht nur Schmerz über den Krieg der europäischen 
Staaten gegeneinander, sondern auch über das Ausmaß an Zerstörung, 
Unterdrückung und Demütigung, das von diesem Kontinent ausgegan­
gen ist: »Grauen vor Europa«, notiert er, »vor dem Individualismus, 
Mechanismus, Merkantilismus [ ... ] Tolstojs Grauen vor Europa, Ro­
main Rollands Grauen vor dem Geldwesen.« (RA 11, 51) Angesichts der 
Ungeheuerlichkeit der Schrecken in der europäischen Geschichte wird 
das Leiden für ihn zu einem quasi-religiösen Begriff (»Leiden als 
göttliches Prinzip«, RA 11, 52), dessen Verabsolutierung freilich die 
Gefahr in sich birgt, in den Dienst der Politik genommen zu werden. 
Wie schwierig es für einen konservativen Intellektuellen des frühen 
20. Jahrhunderts war, denkerische und emotionale Energien vom Begriff 
der Nation auf den Europas zu übertragen, zeigt eine Äußerung 
Hofmannsthals, die Ideen des 19 . Jahrhunderts weiterführt: 

Im Vergleich mit den großen, die Epoche beherrschenden Begriffen fehlt 
diesem Begriff [Europa] das Furchteinflößende, aus dem allein die Ehr­
furcht entspringt. Er kann dieses [das Furchteinflößende] nur gewinnen, 
wenn er einen gewaltigen, furchteinflößenden Begriff unserer Zeit, den 
der Nation, sich integriert, ihn sich dienstbar macht, ohne ihn zu entadeln. 
(RA III, 17) 

An Stellen wie dieser zeigt sich die innere Widersprüchlichkeit von 
Hofmannsthals Vorstellungen besonders deutlich. Die Überzeugung, 
daß sich die Idee >Europa< auf schmerzhafte Erfahrungen und auf die 
Fähigkeit zur Anerkennung gegenseitigen Verletztseins gründe, unter­
scheidet seine Forderungen nach einer neuen Qualität des Miteinander 
von fast allen anderen Versuchen der Zeit, Europa eine geistig-emotio­
nale Fundierung zu geben. Indem er aber davon ausgeht, daß sich die 
großen Begriffe einer Epoche aus einer Art des Furchteinflößens erge­
ben, wie Nationen sie für sich fordern, läßt er für den Respekt vor den 
Leiden und vor der Not des jeweils anderen wenig Raum. Der Staats­
bürger von heute, der sich allem voran als Verfassungspatriot versteht, 

Hofmannsthais »Idee Europa« 211 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird das Epochebeherrschende einzelner Begriffe wohl kaum von der 
»Ehr-furcht« ableiten und schon gar nicht von Furchteinflößendem, das 
Nationen gegeneinander aufzubieten suchen, sondern von einem En­
semble von Wertvorstellungen, wie sie sich aus der aufgeklärt-staats­
rechtlichen Tradition ergeben. Doch diesen Schritt konnte Hofmanns­
thai noch nicht vollziehen. 

Der zweite Gedanke Hofmannsthais, den ich für wichtig halte, ist der 
der Mannigfaltigkeit in der Einheit. Er ist deshalb so bemerkenswert, 
weil Hofmannsthai ihn nicht aus dem organismischen Denken (Goethe, 
Herder) ableitet, dem er bis dahin gefolgt war, sondern aus seiner 
Erfahrung, aus seiner unmittelbaren Anschauung. Schon 1907 hatte er 
in (damals unveröffentlichten) Notizen das »unabsehbare Hereinströ­
men der inkongruenten ungeheueren Gegenwart« beklagt, die Auflö­
sung des »baren Zeitgefühls«, das unheimliche Ineinanderstürzen der 
geistigen Welten (RA I, 86, »Vom dichterischen Dasein«). Die Krise der 
überkommenen Verstehenskategorien (Ganzheit, Einheit, Harmonie, 
gedacht nach biologischen Verstehensmustern) war schon vor dem 
Ersten Weltkrieg allenthalben erkennbar. Sie radikalisierte sich durch 
den Krieg und den Zusammenbruch der alten Ordnung und wurde zu 
einer ernsthaften Bedrohung der geistigen Existenz des Dichters. In 
einem mühsamen und wechselvollen selbstkritischen Prozeß, der nicht 
frei von Widersprüchen war, rang sich Hofmannsthai in den Nachkriegs­
jahren zu der Einsicht durch, daß das Gegensätzliche, das Unverein­
bare, das Spannungsvoll-Unauflösbare, mit dem er sich nun konfrontiert 
sah, nicht nur als etwas Unvermeidbares hinzunehmen, sondern als 
etwas Geistgemäßes anzuerkennen seien. Dazu gehörte Mut. (Beispiel 
Pragbesuch 1917: Beklommenheit und FaszinationI8.) Für das, was er das 
»System der Lagerung der Componenten untereinander« nannte, fand 
er nun Begriffe, die das Geistig-Kreative an den unauflösbaren Gegen­
sätzen festhalten: Treiben und Beharren, Gestaltung und Handlung 
(RA 11, 21 7), Ordnung und Verwandlung (RA 11, 35-36; RA 111, 15-16), 
Chaos und Eros (RA 11, 40), Freiheit und Gesetz (RA 11, 40), Held und 
Opfer (RA 111, 15-16). Gewiß, diese Begriffspaare ließen sich unschwer 
auf Herder und die Klassik zurückführen, entscheidend ist indes, daß sie 
im neuen Wahrnehmungs-, Denk- und Empfindungszusammenhang 

18 Dazu Lunzer (Anm. 5), S. 246. 

212 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine veränderte Bedeutung annehmen. Sie bezeichnen nicht mehr das 
wechselseitige Bedingen und Ermöglichen innerhalb eines harmonisch 
gedachten Ganzen, sondern ein Sowohl! Als-Auch in einer Welt, die 
weithin von Inkongruentem und Heterogenem bestimmt ist. 

Auf dem Weg zu einem veränderten Denken steht Hofmannsthais 
kurzer, wenig beachteter Aufsatz »Die Ironie der Dinge« (1921), gleich­
sam als geistiger Leuchtturm in einer dunklen, bewegten Zeit, in der die 
Orientierung schwer fällt. Er zeigt, wie im Fortgang der technisch­
industriellen und der sozialen Entwicklung neue Sachverhalte die vor­
handenen Begriffe >ironisieren<, d. h. relativieren, in ihrer umfassenden 
Geltung außer Kraft setzen, diese zugleich aber auch in einen neuen 
Zusammenhang ziehen. Die »ironische Macht des Geschehens« (RA 11, 
140) werde den Besiegten eher als anderen bewußt. Dieser Prozeß 
schmerze, aber: »Wer an das bittere Ende einer Sache gelangt ist, dem 
fallt die Binde von den Augen, er gewinnt einen klaren Geist und kommt 
hinter die Dinge.« (RA 11, 140)19 

Sich einzulassen auf ein Sowohl! Als-Auch - aus der Einsicht in die 
>Ironie der Dinge< gewonnen - veränderte die Denkweise Hofmanns­
thais und damit auch den Blick auf die Welt, die den Menschen umgibt. 
Wie sehr sich dabei ungewohnte Perspektiven eröffneten, zeigt z. B. der 
Versuch, den Geist der Stadt Salzburg zu vergegenwärtigen. In seinem 
Aufsatz über »Die Salzburger Festspiele« (1919) schreibt er: 

Das Salzburger Land ist das Herz vom Herzen Europas. Es liegt halbwegs 
zwischen der Schweiz und den slawischen Ländern, halbwegs zwischen dem 
nördlichen Deutschland und dem lombardischen Italien; es liegt in der Mitte 
zwischen Süd und Nord, zwischen Berg und Ebene, zwischen dem 
Heroischen und dem Idyllischen; es liegt als Bauwerk zwischen dem Städti­
schen und dem Ländlichen, dem Uralten und dem Neuzeitlichen, dem 
barocken Fürstlichen und dem lieblich ewig Bäuerlichen: Mozart ist der 
Ausdruck von alledem. Das mittlere Europa hat keinen schöneren Raum, 
und hier mußte Mozart geboren werden. (RA II, 261) 

19 Der Aufsatz »Die Ironie der Dinge« zeigt, wie stark der Impuls zu progressiven Ideen 
war, den die Erschütterung über den Zusammenbruch Altösterreichs ausgelöst hatte. Der neu 
gewonnene Blick führte aber kaum zu Konzepten, die der Situation der zwanziger Jahre 
angemessen gewesen wären; viele Überlegungen der folgenden Jahre lesen sich wie eine 
Rücknahme gewonnener Positionen. Ohne Zweifel aber kam die >Öffnung< des Dichters der 
>Idee Europa< zustatten . 

Hofmannsthais »Idee Europa« 213 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wer so etwas schreibt, kann Europa neu denken als em Europa der 
Regionen, deren Reichtum in ihrem Kolorit, ihrem Charme, ihrem 
historischen Eigenwert und ihrem Selbstbewußtsein liegt. Nicht im 
Ausleben der Gegensätze, nicht im Zusammenzwingen zu einer unge­
wollten Einheit, nicht im Gegeneinander-Aufrechnen von Leistung oder 
Schuld wird sich ein solches Europa seiner Identität bewußt, sondern in 
der Fähigkeit des gegenseitigen Wahrnehmens und des Anerkennens des 
jeweils Anderen; im Zeichen von: »Begreifen, Ertragen, Verzeihen« 
(RA 11, 46; »Idee Europa«, 1917). Wenn Nationen, so Hofmannsthai 
1926, sich darauf verstehen, »ihre Kultur mit wechselseitiger Sympa­
thie« zu umfassen, finden sie über ihr nationales Dasein hinaus zu einer 
»größeren Einheit« (RA 111, 20); diese konnte für ihn nur Europa sein. 
Alles, was dem Ziel dient, dieses neue Europa auf den Weg zu bringen, 
bezeichnet er als >Europäismus< (ein Wort der Spätaufklärung). C.]. 
Burckhardts Buch »Kleinasiatische Reise«, eigentlich der Bericht über 
eine Reise im Auftrag des Roten Kreuzes (1923), begrüßte Hofmanns­
thai als »hohen Europäismus einer heraufziehenden Generation« 
(RA 111, 218). 

Hofmannsthais Aufsätze und Notizen zu den Salzburger Festspielen 
der Jahre 1919 und 1921 waren ohne die Kenntnis der Literaturge­
schichte J osef N adlers nicht denkbar. »Weit über die als Zitate gekenn­
zeichneten Passagen hinaus ist N adler wörtlich oder paraphrasiert 
gegenwärtig, hat Hofmannsthai dessen Fakten, Ansichten und Urteile 
verarbeitet.«20 Die Faszination, die Nadlers Werk in Hofmannsthai 
auslöste, ist trotz seiner kritischen Äußerungen vor allem in späteren 
Jahren (1924-1928) aus heutiger Sicht nur schwer verständlich. Im 
Zusammenhang der hier geführten Überlegungen wird zumindest einer 
der Ansatzpunkte Hofmannsthais deutlich erkennbar. So, wenn er 1919 

an EIsa und Hugo Bruckmann schreibt, daß Nadlers Werk auf »einen 
wunderbar particularistisch-unitarischen Gedanken« aufbaue, der es 
ermögliche, »Vergangenheit als Gegenwart« in erstaunlicher Weise zu 

20 Zu Hofmannsthai undJosefNadler grundlegend: Werner Volke, Hugo von Hofmanns­
thai und Josef Nadler in Briefen. In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 18, 1974, 
37-38; Zitat S. 39. Der hier vor allem zugrunde gelegte Aufsatz ))Festspiele in Salzburg« wurde 
in der Steinerschen Ausgabe datiert: ))wohl 1919 geschrieben« (P III, S. 517), die GW geben 
die Jahreszahl 1921 an ())erschienen im August 1921 «). 

214 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfassen und darzustellen.2! Jedenfalls sah Hofmannsthai in der Litera­
tur- und Kulturgeschichtsschreibung seiner Zeit keinen Ansatz, der so 
wie Nadlers Orientierung an den Stämmen und Landschaften das 
Regionale und das Gemeinsame zugleich in den Blick zu nehmen 
vermochte. Dies zu versuchen, erschien Hofmannsthai in den Jahren 
allgemeiner Zerrüttung als eine der großen nationalen Aufgaben, als 
eine eminente Herausforderung an den >Geist<. Es kann jedoch nicht 
übersehen werden, daß sich der Dichter im Verlauf der Jahre und 
besonders in den beiden letzten Lebensjahren verstärkt bemühte, die 
Einheit nicht so sehr im spannungsvollen Miteinander in sich unverein­
barer Faktoren zu sehen, als vielmehr in universellen Ideen, die die 
Geltung des Ganzen verbürgen. 

Viele der Gedanken Hofmannsthais waren ohne Zweifel der zeitge­
nössischen Diskussion und der Entwicklung voraus, manche seiner 
Anschauungen blieben aber dem 19.Jahrhundert verpflichtet. So rea­
gierte der Dichter, der einer österreichisch-jüdischen Familie ent­
stammte und in der Welt des gehobenen Bürgertums heranwuchs, auf 
die Herausforderungen der sozialen Frage in der Kriegszeit und noch in 
den zwanziger Jahren mit der Verteidigung eines individualistisch­
elitären Bildungsideals und einer Überbewertung des Ästhetischen. Der 
Krieg und der Zusammenbruch 1918 bestärkten ihn in einem wertkon­
servativ-Iebensphilosophisch orientierten Denken, das dem Gesetz, der 
Ordnung, dem Gehorsam besonderen Rang zuwies. Sein Theorem der 
>conservativen Revolution<, das er auf Einladung Karl Vosslers, des 
Rektors der Universität München, 1927 in seiner Rede »Das Schrifttum 
als geistiger Raum der Nation« entfaltete, war dann aber doch der 
Versuch, die überkommenen geistig-kulturellen Werte in einer neu zu 
schaffenden Ordnung zur Wirkung zu bringen.22 Dichterischer Aus­
druck dieser Anstrengung, die das Wort konservativ nur unzulänglich 
fassen kann, ist das große Drama »Der Turm«, dessen letzte Fassung 
eine Art Vermächtnis darstellt. Mit einer Radikalität, die nicht nur die 
Zeitgenossen verwirrte, stellte Hofmannsthai Tradiertes ebenso in Frage 
WIe die Denkangebote der Zeit. Er näherte sich dabei sowohl dem 

21 Ebd., S. 57. 
22 Koch (Anm. 7), S. 140. Gerhard Schuster: » ... das in deutschem Sinn Conservative.« In: 

Bärsenblatt für den deutschen Buchhandel 95, 1984, B 129 - B 138, und HF 8, 1985, 
S.263- 276. 

Hofmannsthais »Idee Europa« 215 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


katholischen Weltbild Calderons als auch einem utopischen Sozialismus, 
entfernte sich von beiden aber wieder mit großer Entschiedenheit. Es 
gelang ihm nicht, das aus seiner Sicht Bewahrenswerte, die gewaltigen 
Veränderungen der Nachkriegszeit und die Umrisse einer vorstellbaren 
besseren Zukunft miteinander in Einklang zu bringen. Verzweiflung 
darüber und Resignation begleiteten die letzten zwei Lebensjahre. 

Zu den Eigentümlichkeiten von Hofmannsthals politischen Ideen 
gehört auch sein Festhalten an einer deutschen und zugleich europäi­
schen Mission Österreichs. In das Konstrukt einer Kulturnation 
Deutschland vermochte er ohne Schwierigkeiten Österreich mit einzu­
beziehen. Niemand wird heute noch die Meinung vertreten, daß es 
Österreich aufgetragen sei, jene besondere Aufgabe zu erfüllen, »die 
dem deutschen Geist in Europa gestellt ist« (RA II, 393). Überhaupt: 
Hofmannsthals Beharren auf einer europäischen Sendung Österreichs 
über diejahrhunderte hin ist mit den historischen Tatsachen nur schwer 
in Übereinstimmung zu bringen. Eher peinlich klingt seine Österreich­
Europa-Apotheose am Ende des Aufsatzes »Die Idee Europa« (1917): 
»Wer sagt Österreich, der sagt ja: tausendjähriges Ringen um Europa, 
tausendjährige Sendung durch Europa, tausendjähriger Glaube an 
Europa.« (RA II, 54) 

Hätte man während des Krieges, aber auch in den Zwanzigerjahren 
Ungarn, Italiener, Tschechen, Slowenen, Kroaten oder gar Serben nach 
der Mission Österreichs in Europa gefragt, sie hätten den Meinungen 
Hofmannsthais aufs heftigste widersprochen, und gewiß auch mit Recht. 
Die Verwaltungspraxis der alten österreichisch-ungarischen Monarchie 
ging von der unbezweifelbaren Dominanz des deutschsprachigen Ele­
ments aus, und der Staat wußte sie auch durchzusetzen. Abgesehen 
davon lösen beim heutigen Leser bestimmte Formulierungen Befremden 
aus, so wenn er, offenbar mit dem Bedürfnis einer transzendenten 
Verankerung seiner politischen Ideen, im Zusammenhang der »Ge­
meinbürgschaft der gesitteten Völker [ ... ] als eines ungeschriebenen rein 
europäischen Kodex« von der »Heiligkeit des Sittlichen« (RA II, 45) 
spricht oder davon, daß sich im Leiden ein »göttliches Prinzip« (RA II, 
52) erfülle. 

In dem Ausmaß, in dem Hofmannsthai für seine >Idee Europa< eine 
höhere Beglaubigung sucht, nähern sich seine Vorstellungen - bei allem 
Realitätssinn im einzelnen - einem Mythos Europa, dies wohl auch 

216 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewußt, denn Hofmannsthai war davon überzeugt, daß der Mythos die 
Kraft besitze, die Wirklichkeit zu verändern. 

So stehen in Hofmannsthais Denkgebäude moderne Aspekte neben 
Vorstellungen, die sich als nicht zukunftsfahig erwiesen haben. Wie oft in 
der Geschichte, so zeigt sich auch hier: Bestimmte Elemente eines Denk­
und Empfindungszusammenhanges, der im weiteren Gang der Entwick­
lung seine Wirksamkeit und seine Verbindlichkeit als Ganzes verliert, 
überleben diesen und gewinnen in veränderten Denk- und Empfin­
dungszusammenhängen eine neue Funktion und damit eine neue Be­
deutung. Für ein vertieftes Verständnis solcher überdauernder Elemente 
bleibt es aber wichtig zu sehen, mit welchem Erlebnishintergrund und 
mit welchen Begründungsbedürfnissen sie ursprünglich verbunden wa­
ren, welche Art von Erfahrung in ihnen niedergelegt ist. 

Die Konsequenz, die ich aus all dem ziehe, lautet: Nicht trotz der für 
uns heute manchmal fremden, ja absonderlichen Überlegungen und 
Überzeugungen Hofmannsthais interessiert uns seine >Idee Europa<, 
sondern wegen dieser. Ich sagte schon: Den Schritt zu einem übernationa­
len Ordnungskonzept vollzog Hofmannsthai von der schmerzhaften 
und bitteren Einsicht in die Widersprüche und in die fatalen Folgen 
nationalen Denkens und Handelns her. Es waren also nicht so sehr die 
genutzten, als vielmehr die ungenutzen Möglichkeiten des Vielvölkerstaa­
tes, die ihn die Vision eines Miteinander des Germanischen, Slawischen 
und Romanischen und die Vorstellung eines Kontinents finden ließen, 
auf dem Mannigfaltigkeit einen ebenso hohen Wert besitzen und einen 
ebenso starken Reiz ausüben sollte wie Einheitlichkeit. Ich denke, dies 
hätte anderswo kaum so gedacht werden können, denn kaum ein 
anderes Land Europas war von so unüberbrückbaren Gegensätzen, von 
so offen und versteckt wirksamen Feindschaften und vom Aufeinander­
prallen so konträren politischen Willens geprägt wie diese alte österrei­
chisch-ungarische Monarchie. Und kein anderes wurde nach jahrhun­
dertelanger Blüte so von Grund auf zerstört wie diese. Nicht nur das 
Mißliebige, und es gab genug davon, auch die überdauernden kulturel­
len Leistungen erklären sich, wie ich meine, zu einem guten Teil aus den 
Spannungen, die das Zugleich von so Diversem mit sich gebracht hatte. 

Im Unterschied zum österreichischen Vielvölkerstaat, dessen Zusam­
menhalt weitgehend auf dynastischen Verflechtungen beruhte, die frei­
lich durch wirksame machtpolitisch-administrative Maßnahmen - bis 

Hofmannsthais »Idee Europa« 21 7 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hin zum gemeinsamen Wehrdienst der diversen Völkerschaften - abgesi­
chert waren, geht es Hofmannsthai um den klaren Vorrang des Geistig­
Kulturellen, dem aus seiner Sicht die eigentliche Schrittmacherfunktion 
für große geistig-politische Veränderungen zukommt oder zukommen 
sollte. Die Fähigkeit zum Miteinander in Mannigfaltigkeit ist für ihn zu 
allererst eine geistig-kulturelle Errungenschaft. Wenn es eine »geistige 
Grundfarbe des Planeten« (RA II, 53) gibt, so liegt sie darin. Diese 
geistig-kulturelle Errungenschaft kann, so Hofmannsthai, Maßstab sein, 
an dem »das jeweilig Nationale immer wieder [ ... ] gemessen und 
korrigiert« (RA 11, 53) wird. Was Hofmannsthai mit der planetarischen 
Dimension meint, hat natürlich nichts mit der Vorstellung einer Kolo­
nialisierung der Welt zu tun, mit jenem unsäglichen Europa-Dünkel, der 
der (Dritten) Welt so viel Unheil gebracht hat. Indem Hofmannsthai auf 
dem absoluten Vorrang der Idee, des Geistes, der Kultur und auf deren 
humaner Bestimmung beharrt, formuliert er aber doch ein Prinzip, dem 
er universelle Gültigkeit zuschreibt. 

Den Gedanken des Planetarischen greift ein lesenswertes Buch des 
französischen Publizisten Edgar Morin auf: »Europa denken«, das 1991 
auf Deutsch erschienen ist. In dem »befruchtenden Aufeinandertreffen 
von Unterschieden, Antagonismen, Konkurrenzen und Komplementa­
ritäten«, das er »Dialogik« nennt, bewähre sich die »kulturelle Identität« 
Europas; entfalte sich ein »planetarisches Bewußtsein«, das aus födera­
tiv-regionalen Strukturen seine Kraft zieht und sich als Beitrag Europas 
zu einer neuen Weltkultur verstehen darf. 

Von einer Weltkultur auf der Grundlage der Wiedergeburt Europas 
spricht, fast zeitgleich mit Hofmannsthai, auch Ossip Mandelstarn in 
seinen Essays »Über Dichtung« (erstmals 1928; entstanden 1910 bis 
1923).23 In diesen Aufsätzen, die neben einer summa poetica ein 
kulturphilosophisches Programm entwickeln, tritt Mandelstarn - in 
striktem Gegensatz zu Stalins Russifizierungspolitik - für eine transna­
tionale >Kultur des Diversen< (Divergierenden) in Europa ein, für ein 
Mutter-Europa-Bewußtsein, das für das >Fremde< offen und empfänglich 
sein sollte, ohne es gleich integrieren zu wollen und das jede Form des 

23 Ossip Mandelstam: Über Dichtung. Essay. Leipzig und Weimar 1991. - Dazu: Felix 
Philipp Ingold, Kultur des Diversen. Ossip Mandestams >europäische Idee<. In: »Neue 
Zürcher Zeitung« 25.126.Juli 1992, S. 51, und Ralph Dutli, Europa und der Stier. Überle­
gungen zu Ossip Mandelstams Europa. In: »Neue Zürcher Zeitung« 27.128. Februar 1993, 
S.67. 

218 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nationalismus weit hinter ich zurückläßt: »Die Scham des Messianismus 
von gestern [= Nationalismus] brennt noch auf den Gesichtern der 
europäischen Völker, und nach allem, was geschehen ist, kenne ich keine 
brennendere Scham. Jede nationale Idee ist im modernen Europa zum 
Scheitern verurteilt, solange sich nicht Europa als Ganzes wiederge­
winnt, sich als sittliche Person empfindet.«24 

Mandelstams Evokation einer europäischen Kultur des Diversen als 
Gegenrnacht gegen die Hegemonie Rußlands innerhalb der Sowjet­
union trifft sich mit Hofmannsthais Idee Europa in der politischen und 
zugleich das Politische überschreitenden Absicht. Sich auf Kultur beru­
fen , bedeutet weder Politik mit anderen Mitteln (durch die Hintertür 
gleichsam) noch ästhetische Unverbindlichkeit oder Beliebigkeit. Gewiß, 
in der praktischen Politik erhält die Kultur gelegentlich die Funktion 
einer flankierenden Maßnahme, wird sie zum Signal guten Willens (oder 
soll sie diesen vortäuschen); ein Kulturabkommen ist offenbar leichter 
auszuhandeln als die politisch-wirtschaftliche Zusammenarbeit bei oft 
konträren Interessen. Eine solche Funktionalisierung der Kultur ist aber 
gerade nicht gemeint. 

Das Miteinander des Divergierenden geistig-kulturell fundieren, an 
einem gemeinsamen >geistigen Grundgestus< teilhaben, bedeutet für 
Hofmannsthai und zugleich in einer über ihn hinausweisenden Perspek­
tive für viele Europäer zweierlei: zum einen die Orientierung an einem 
Ensemble von Wertvorstellungen, das unterschiedliche Gewichtungen 
erlaubt, sich aber im Rahmen eines Grundrechtskatalogs bewegt (z. B. 
Menschenwürde, individuelle Freiheit, Unverletzlichkeit der Person, 
Meinungsfreiheit, Gleichheit vor dem Gesetz usw.); und zum anderen 
die Vertrautheit mit einer Vielfalt formaler Lösungen (des Darstellens, 
des Vermittelns, des Vergegenwärtigens) im Alltag, in der Gesellschaft, in 
der Kunst; das Anteilhaben an Stil, Geschmack, Konvention, Gebär­
densprache, an der Art, sich zu geben, an den Umgangsformen, an den 
Sitten und Gebräuchen, also an dem im weitesten Sinn Ästhetischen. 
Dazu gehört: das Empfinden für die Diskrepanz von Eigenem und 
Fremdem, das aber das Gefühl der Zusammengehörigkeit nicht aufhebt, 
sondern sich als Diskrepanz im Variationsfeld der gemeinsamen Kultur 
versteht und akzeptiert. Dies bedeutet freilich auch, daß es jenseits des 

24 Ebenda, S. 148 (»Menschen-Weizen«, 1923). 

Hofmannsthais »Idee Europa« 2 19 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Horizonts der gemeinsamen Kultur einen Grad an Fremdheit gibt, der 
die Grenze zum anderen Kulturkreis markiert, was aber nicht heißt, daß 
Fremdheit Feindseligkeit oder gar Verfolgung begründen oder rechtferti­
gen könne. Im Gegenteil: Der Beitrag zu einer Weltkultur, den Europa ­
das neue Europa - unter anderem leisten könne, liegt, so Hofmannsthai, 
im Bereich des Geistigen, im Modell eines Miteinander in der Vielfalt. 

Europäische Kultur orientiert sich danach nicht an biologischen 
Kategorien. Sie ermöglicht auch nicht nur »Gegenerlebnisse« zur Welt 
der Zweckmäßigkeit, der Funktionalität, der Kosten-Nutzen-Rechnung, 
der Herrschaft über den Menschen (durch Staat, Kirche oder Wirt­
schaft). Über alles Trennende (durch Nation, Kirche und Wirtschaft) 
hinweg vermittelt sie - über Wertvorstellungen und Formen - das 
Gefühl dazuzugehören. Wer sich in ihr wiedererkennt, ist auch bereit, in 
Gefahren zu ihr zu stehen, wie der Chefredakteur der ungarischen 
Presseagentur MTI, dessen letzte überlieferte Worte beim Ungarnauf­
stand 1956 lauteten: »Wir sterben für Ungarn und für Europa.«25 

Den inneren Widerspruch, der mit kultureller Gemeinsamkeit unver­
meidbar gegeben ist und den Hofmannsthai in die Antinomie von 
Regionalismus, Nation und Einheit Europas faßt, bringt T. S. Eliot, der 
amerikanische Europäer, auf den Begriff der >komplementären Unter­
schiedlichkeit< : 

In der kulturellen Gemeinschaft zählt nicht die Gleichheit, sondern die 
komplementäre Unterschiedlichkeit. Die Menschen suchen bei ihren Nach­
barn etwas, das verwandt genug ist, um verstanden zu werden, fremdartig 
genug, um Aufmerksamkeit zu erregen, und groß genug, um Bewunderung 
zu fordern. 26 

Meine Überlegungen haben an einen Punkt geführt, an dem deutlich 
wird, daß Hofmannsthai mit seiner >Idee Europa< nicht nur tragfähige 
Kategorien benennt (Miteinander, Mannigfaltigkeit), sondern auch auf 
dem Vorrang der Kultur als einigendem Faktor besteht. Damit ist 
zugleich deutlich gemacht, daß sich die ModelIierung eines Europa, das 
in der Zukunft eine Chance haben soll, auf Werte gründen muß, die 
gemeinsam vertreten werden. Hätte Hitler den Krieg gewonnen, oder 

25 Zitiert nach: Egon Schwarz, Cosa la Mitteleuropa e e non e. In: Iniziativa isontina. 
Gorizia (Gärz) 85, S. 9 (»Moriamo per l'Ungheria e per l'Europa.«). 

26 Zitiert nach Fran<;:ois Bondy, Selbstbesinnung, Selbstbestimmung: Kultur und Integra­
tion. In: Weidenfeld (Anm. 8), S. 66-79, Zitat S. 69. 

220 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wäre es Stalin gelungen, den Machtbereich bis zum Atlantik auszuwei­
ten, das aktuelle Europa-Konzept und die Europa-Diskussion, wenn es 
sie geben könnte, sähen anders aus, ebenso die Vorstellung von Einheit­
lichkeit, die die politisch-kulturelle Ordnung bestimmt. Europa bejahen, 
bedeutet heute, zur politischen Organisation der Freiheit, der Men­
schenrechte, der Freizügigkeit, der Selbstbestimmung, des sozialen Aus­
gleichs, des Friedenswillens und der Demokratie (nach westlichem 
Verständnis) zuzustimmen. Damit ist ein normativer Europa-Begriff 
gesetzt, die Idee eines »Europa als eines Kristallisationspunktes politi­
scher Kultur«27. Gemessen an ihr ist keine Kategorie so überholt wie die 
des Nationalen als Leitgedanke des HandeIns. 

Dies alles klingt theoretisch, wenn man sich im Europa von heute 
umsieht. Und doch, das Europa von heute steht, trotz aller Schwächen 
und Mängel, dem Europa, das HofmannsthaI nur in eine Vision zu 
fassen vermochte, näher, als man gemeinhin annimmt. Gewiß, die 
innere Freiheit, die Mannigfaltigkeit auch im Dissens, in der Kontro­
verse, ja im Streit zu leben, und die Gewißheit, auf diese Weise das 
Miteinander nicht zu schwächen, sondern zu festigen, ist eine Errungen­
schaft erst unserer Generationen. Diese Errungenschaft gehört, so meine 
ich, zu den wichtigsten Gütern eines neuen Europa. Es fragt sich aber, 
ob es je möglich gewesen wäre, solche Fertigkeiten auszubilden, hätten 
sich nicht wenigstens einzelne vor uns die Überzeugung erarbeitet, daß 
das Widersprüchliche, das Unauflösbare, das Diskrepante etwas Geist­
gemäßes sei, auf dem sich Gemeinsamkeit begründen läßt. 

Doch ich weiß, während ich dies hier ausspreche, versuchen in einem 
anderen Teil Europas ethnische Gruppen mit unfaßbarer Brutalität, 
einander zu vertreiben oder auszurotten. Die Kontroverse zwischen der 
Forderung nach nationaler Selbständigkeit und dem formalrechtlichen 
Argument für die Erhaltung einer bestehenden staatlichen Einheit (in 
Jugoslawien, aber nicht nur dort) setzt ein erschreckendes Maß an Haß 
frei. Eine Berliner Zeitung sieht gute Gründe, eine Serie »Europa im 
Krieg« zu bringen. Und der ungarische Autor IstVn Eörsi schreibt in 
dieser Reihe zu den Vorgängen in Jugoslawien: »Immer unvorstellbarer 

27 Weidenfeld (Anm. 8), S. 23. 

Hofmannsthais »Idee Europa« 2 21 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird das Europa memer Träume, wo das Wort Nation nur emen 
kulturellen Sinn hat.«28 

Die Gespenster des Nationalismus, die sich allerorten erheben, und 
die Aufgeregtheiten der Diskussion um die Gestalt des zukünftigen 
Europa sollen uns nicht vergessen lassen, daß Denker und Dichter aller 
europäischen Nationen den Traum eines anderen Europa geträumt 
haben. So auch HofmannsthaI. 1926 wurde er dazu eingeladen, den 
großen »Internationalen Kongreß der Kulturverbände Europas« als 
Festredner zu eröffnen. Man berief ihn gleichsam in die Reihe der 
homines europaei, die sich aus »Sorge um die Idee Europa« (RA III, 1 7) 
in Wien zu intensiven Beratungen trafen. Was die Teilnehmer zusam­
menführte, war die Gewißheit, (die Hofmannsthai, als Motto gleichsam, 
so formulierte): »Ideen sind lebende Mächte höherer Ordnung.« 
(RA III, 1 7) Einer der Hauptredner war Paul Valery; ich füge eine 
Äußerung Valerys an, von der ich mir wünsche, daß Hofmannsthai sie 
gekannt haben möge, zugestimmt hätte er gewiß: 

Le jugement le plus pessimiste sur l'homme, et les choses, et la vie et sa valeur, 
s'accorde merveilleusement avec Faction et toptimisme qu'elle exige. - Ceci est 
europeen.29 

28 In der Rubrik »Europa im Krieg« der Berliner ))tageszeitung« ())Was ist aus der Höhe 
nicht zu sehen?« 22. September 1992) antwortet der Lukacs-Schüler, Kritiker und Dramaturg 
Istvilll Eörsi, der als Teilnehmer am Ungarn-Aufstand inhaftiert war und dann das Land 
verlassen mußte, kritisch auf einen Artikel György Konrads (8. August 1992), in dem der 
serbische Publizist formaljuristisch gegen die Unabhängigkeitserklärungen jugoslawischer 
Nachfolgestaaten argumenierte. Angesichts des Kampfes der ethnischen Einheiten gegenein­
ander sieht Eörsi in dieser Region den Europa-Gedanken im besten Falle auf den kulturellen 
Aspekt reduziert. 

29 Paul Valery, CEuvres. Hg. vonJean Hytier. Bd. 2. Paris 1960 (Bibliotheque de la Pleijade. 
148), S. 950. 

222 Wolfram Mauser 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

