Wolfram Mauser

»Die geistige Grundfarbe des Planeten«
Hugo von Hofmannsthals »ldee Europa«!

»Meine Heimat habe ich behalten, schrieb der 52jahrige Hofmanns-
thal 1926 an den Schweizer Diplomaten Carl Jakob Burckhardt, »aber
Vaterland habe ich keins mehr, als Europa« — und er fiigte hinzu: »ich
mub dies fest erfassen, nur die Klarheit bewahrt vor langsamer Selbst-
zerstorung.« Selbstzerstorung meint: »den Rest [des] Lebens in un-
fruchtbarer Verbitterung«® dariiber zu verlieren, dall mit dem Zusam-
menbruch Osterreichs so viel Erhaltenswertes und Bewahrenswertes
vernichtet wurde, Das Kriegsende hatte Hofmannsthal tief erschiittert:
»Welche Welt, in die wir geraten sind«, schrieb er: »Das nackte Gebilk
tritt hervor und zittert bis in die Grundfeste.« In den Jahren, die folgten,
wurde ihm zur GewiBheit, daf3 sich nicht nur die europiische Landkarte
verindert hatte, sondern dal die politischen und sozialen Umwilzun-
gen, die dem verlorenen Krieg gefolgt waren, eine neue geistige Fundie-
rung des alten Kontinents erforderten. Unablissig bewegte ihn die
Frage: Was kann politisch und kulturell den Weg in die Zukunft weisen?
Die Antwort fithrte ihn immer wieder zu Europa. Die »>ldee Europas
wurde fiir ihn zum »umfassendsten und wichtigsten Begriff« seiner
Existenz: »[...] ich sehe nicht, welcher der Stréome des wirklichen
geistigen Lebens [...] nicht durch eine mutige und niichterne Geistes-
operation gezwungen werden konnte, in das Becken dieses grollen
Begriffes zu miinden.« (GW RAIII, 79)

Der dies schrieb, war ein anderer Hofmannsthal als der bis dahin
allen vertraute. Mit seinem Namen verband sich damals noch weithin
die Vorstellung des frithbegabten Dichters, der als Gymnasiast Verse von
betérender Schénheit schrieb, der in poetischer Prosa dem nachspiirte,
was durch die erregten Nerven zittert, der lustvoll hinhérte auf die

I Erweiterte Fassung eines Vortrags, den ich am 2. Oktober 1992 in der Europiischen
Kultur- und Bildungsstitte SchloB Ettersburg, Weimar, gehalten habe. - Martin Stern danke
ich fiir wichtige Hinweise,

? BW Burckhardt (1957), S. 227.

Y Ebd., S. 14

Hofmannsthals »ldee Europax 201

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nuancen der Empfindungen und auf die Modulation der Sinne, und der
den verfithrerischen Reiz des Sensitiven zugleich wehmiitig in Frage
stellte. Aber man erinnerte sich gewil auch an die frithen Tragodien des
Dichters (»Elcktra«, »Konig Odipus«), in denen er sich als scharfsinniger
Analytiker des Psychischen zeigte, und an Komdodien wie »Cristinas
Heimreise«, »Der Rosenkavalier«, »Der Schwierige«, die etwas von dem
Ernst, dem Geheimnis und dem Zauber zu vergegenwirtigen vermoch-
ten, der dem leicht anmutenden geselligen Spiel innewohnt, etwas von
dem, was an Unaussprechbarem zwischen den Menschen vor sich geht.

Und der solches schrieb, war Osterreicher, dessen Stiicke aber meist
nicht in Wien oder Salzburg, sondern in Berlin, Miinchen, Dresden und
Paris uraufgefithrt wurden, war ein Dichter, durch den die deutsche
Literatur wie durch keinen zweiten Anteil an der europiischen Kunst-
und Kulturperiode der Jahrhundertwende hatte: am Impressionismus
und am Symbolismus.

Wie viele seiner Zeitgenossen neigte auch Hofmannsthal zunichst
dazu, Staat und Politik, wenn er sie itberhaupt in den Blick nahm, als
dsthetische Phianomene zu verstehen.* Fiir einen solchen Autor mufite
der August 1914 zu einer groBien personlichen Herausforderung wer-
den. Ihm war klar, dal3 in einem Krieg die nationalen Bewegungen den
Vielvolkerstaat Osterreich der hartesten ZerreiBprobe aussetzen wiir-
den. Asthetisch war die Gewalt des Geschehens aber nicht zu fassen
oder gar aufzuldsen. Der Versuch, sich mit ihr geistig-moralisch ausein-
anderzusetzen, lie3 ihn zum politischen Schriftsteller werden, oder
besser: zu einem Kulturkritiker, in dessen Uberlegungen Staat und
Politik einen wichtigen Platz einnahmen. Zunichst war Hofmannsthal
wie viele mitgerissen von der allgemeinen Euphorie, erfiillt von einem
osterreichischen Patriotismus, der die innere Gemeinsamkeit mit der
osterreichischen Armee bewuBt einschloB, in der Deutschésterreicher
Seite an Seite mit Ungarn, Kroaten und Bosniern kampften (RA I,
415). Doch schnell, schon 1915, dringte die Frage in den Vordergrund,

* Auch Hofmannsthal hatte seinen Nietzsche gelesen, aber nicht nur durch ihn Anschlufl
an den europidischen Asthetizismus gefunden. In den zwanziger Jahren distanzierte er sich
deutlich von einer Auffassung, die das Historische und Soziale dem Erscheinungsbild
gegeniiber vernichlissigte, so in einem Brief an Josef Nadler vom 4. August 1922: »Mir ist
Nietzsche [...] immer der geistreiche u. bedeutende Alt-philolog, das tibrige liegt mir fern.«
(Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 18, 1974, S. 78).

202  Wolfram Mauser

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wofiir dieses Osterreich eigentlich stehe, was an ihm, dem Vielvolker-
staat, erhaltenswert sei, wo die raison d'étre dieses eigentiimlichen
Gebildes »Osterreichisch-Ungarische Monarchie« liege.

Unabhingig von seinem Bediirfnis, sich in der verinderten Welt
zurechtzufinden, standen Hofmannsthals Aufsatze der Kriegszeit auch
im Zusammenhang seiner besonderen Aufgabe. Bei Kriegsausbruch
wurde er als Landsturmoffizier nach Istrien einberufen, iiber Vermitt-
lung des ésterreichischen Politikers Josef Redlich wurde er aber (dhnlich
wie Rilke) beurlaubt und dem Kriegsfirsorgeamt im Kriegsministerium
zugewiesen. Dies geschah wohl in der Erwartung, daf sich der Dichter,
als »Streiter mit der Feder« gleichsam, fiir die Sache Osterreichs einsetze.
Seine zahlreichen Aufsitze zum »geschichtlichen Augenblicks, vor
allem in der liberalen Wiener Zeitung »Neue Freie Presse«, fanden
vielfache Aufmerksamkeit. Natiirlich unterlagen auch sie, wie alles
Geschriebene im Krieg, der Zensur, die in seinem Falle freilich eher
dezent ausgeiibt wurde.”

Die Pressearbeit eines osterreichischen Publizisten, die auf eine
Rechtfertigung des Krieges zielte, war nicht leicht. Die deutsche Presse
deutete den Krieg als Verteidigungskampf des Deutschen Reiches gegen
die EinschlieBungsversuche der Alliierten. Aus der Sicht der alliierten
Presse ging es darum, die Vormachtstellung Deutschlands in Mitteleu-
ropa (Hegemoniedenken) und in der Welt (Kolonialanspruch) zu verhin-
dern. Weder das eine noch das andere konnte der Tenor der ésterreichi-
schen Argumentation sein. Fir Osterreich ging es um die Erhaltung des
Staatsgebildes und um eine besondere, den GroBmichten ebenbiirtige
Funktion, was freilich nicht auf eine Gegnerschaft dem verbtindeten
Deutschland gegeniiber hinauslaufen konnte. In den Jahren 1915 bis
1917 reiste Hofmannsthal in politischer Mission, dienstlich sozusagen, in
die besetzten Gebiete im Osten, nach Polen (Krakau, Warschau), nach
Briissel und Berlin, in die Schweiz (Ziirich, Bern), nach Skandinavien
(Oslo, Stockholm) und in die Tschechoslowakei (Prag). In einer Reihe
von Stidten hielt er Vortrage, iiber deren Inhalt wir nur indirekt
Kenntnis haben (Rede-Notizen, Zeitungsberichte). Die Aufsitze dieser
Jahre, vor allem aber seine »Aufzeichnungen zu Reden in Skandina-

o Dazu vor allem: Heinz Lunzer, Hofmannsthals politische Titigkeit in den Jahren
1914-1917. Frankfurt a. M./Bern 1981 (Analysen und Dokumente 1), bes. S. 113-122,
228-254.

Hofrannsthals »ldee Europa« 203

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vien«, zeigen, wie sich allmahlich feste politische Vorstellungen heraus-
bildeten, Gedanken, dic er dann in den Notizen »Die Idee Furopac
(1917), in den »Wiener Briefen I-V« fiir die amerikanische Zeitschrift
»The Dial« (1922-1924) und in den Reden anlidfilich des »Internationa-
len Kongresses der Kulturverbinde« in Wien (1926) darlegte. Das
Thema Europa liel Hofmannsthal nicht mehr los. Seine publizistischen
Arbeiten der Zwanzigerjahre kreisten vielfach auch dann um Europa,
wenn es um Gegenstande der Literatur oder des Theaters im engeren
Sinne ging. Man spirt in der Tat, wie sehr >Europac das »geistige
Fundament« (RA II, 262) seines Lebens geworden war®

Doch welches Europakonzept stand einem gebildeten, konservativen
Intellektuellen um und nach 1914 zur Verfigung? Was bedeutete es,
Europa von Osterreich her zu denken?’

Zunachst: Europa stellte die Jahrhunderte uber keine eindeutig
bestimmbare Einheit dar.® Nicht geographisch: Die Frage, ob England,
Ruflland eder die Tiirkei dazugehoren sollten oder nicht, wurde je nach
politischer Absicht so oder so beantwortet. Im Osten war eine natiirliche
Grenze kaum auszumachen. Ethnisch war Europa als Einheit noch
weniger zu fassen. Etwas anders lagen die Dinge in geistig-mentalitatsge-
schichtlicher Hinsicht. Antikes Erbe, christliches Weltverstandnis und
arabisch-orientalische Wissenschaft waren zu einer Kultur von unge-
wéhnlicher Dynamik zusammengewachsen, allerdings mit wechselnder
Dominanz des einen oder anderen Elements. Insofern lag es nahe,
Europa vor allem als kulturelle Einheit zu denken. Doch das kulturelle

% An der Konzeption und an Formulierungen zur »Idee Europac war Rudolf Borchardt
beteiligt. Vel. dazu: Jirgen Prohl, Hugo von Hofmannsthal und Rudof Borchardt. Bremen
1973, S. 22011,

7 Weiterfihrende Angaben zu diesem und anderen Komplexen in dem vorziiglichen
Bericht von Hans-Albrecht Koch, Hugo von Hofmannsthal. Darmstadt 1991 (Ertrige der
Forschungen 265).

8 Aus der grofien Fiille der Literatur zu »Europac sei nur genannt: Der Begrifl Europa. In:
Kindlers Kulturgeschichte des Abendlandes. 22 Bde. Darmstadt 1978, Bd. 13, 8. 365-383.
Rolf-Joachim Sattler, Europa. Geschichte und Aktualitit des Begriffs. Braunschweig 1971,
Federico Chabod, Der Europagedanke von Alexander dem GroBien bis Zar Alexander I
Stuttgart 1963. Werner Weidenfeld (Hg.), Die Identitat Europas. Bonn 1983 (Bundeszentrale
fiir politische Bildung, Bonn, Bd. 225). Edgar Morin, Europa denken. Frankfurt a. M. 1992,
Freiburger »Dies Universitatis«, Europa als Idee und Wirklichkeit. Vortrige. Freiburg 1954/
55. Le désir d’Europe. (Les cahiers de Strasbourg). Paris 1992 (Tagung, Manifest 1991
Carrefour des Littérawres Européennes). Hagen Schulze, Die Wiederkehr Europas. Berlin
1990.

204  Wolfram Mauser

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTa—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antlitz Europas wandelte sich entscheidend mit den jeweiligen politisch-
gesellschaftlichen Veranderungen. Gleichgiltig an welche der groBien
Epochen Europas — die griechisch-rémische Antike, das westromische
Reich, das Mittelalter, die Renaissance — man anzukniipfen versuchte,
immer war damit auch eine politische Aussage verbunden. Zudem war
Europa zu keiner Zeit so etwas wie eine politische Einheit. Und ist
Europa im ganzen nicht eher durch Zwist, durch Kontroversen, durch
Kiampfe und durch Kriege gekennzeichnet? Sind Verfolgung, Inquisi-
tion und Vélkermord nicht markantere historische Ereignisse als Zeug-
nisse der Zusammengehorigkeit und der Gemeinsamkeit? Befliigelte die
Idee Europa die Phantasie der Menschen nicht vor allem in Zeiten der
Bedrohung, in Katastrophen? Man fand zusammen: gegen die Nicht-
christen im Mittelalter, gegen die Araber in Spanien und Frankreich,
gegen die Tirken vor Wien, gegen die Gewaltherrschaft einzelner
(Napoleon, Hitler), gegen die wirtschaftliche Ubermacht bestimmter
Lander (Japan, USA). Europa ein regulicrender und konstruktiver
Faktor vor allem in der Abwehr von Bedrohung? Andererseits: Auch in
Bruderkriegen waren sich die Kontrahenten darin einig, Europier zu
sein, und dies nicht nur aus Griinden der geographischen Nihe.

Die Europa-Forschung stimmt im wesentlichen darin tiberein, daf}
die wissenschafilich-technisch-industrielle Entwicklung ein pragendes
europaisches Spezifikum darstelle; und dies trotz der Tatsache, daB3 sie
auch das Leben aulierhalb Europas weithin bestimmt. Gemeint ist im
einzelnen: kritische Vernunft, Beherrschung der Natur, Wertsetzung
der menschlichen Arbeit, konsequente Organisation seiner Titigkeit,
ErschlicBung von Energiequellen, Expansion, und verbunden damit:
Natur- und Volkerrechtsvorstellungen, Individualismus, Autonomie,
Gleichheitsprinzip, Liberalismus, Freiheitsideen. Unter solchen Voraus-
setzungen hat sich das formiert, was man spiter als Kapitalismus und
Sozialismus bezeichnete, hat sich Macht in Nationalstaaten und Staats-
apparaten verdichtet, ist es aber auch gelungen, Parlamentarismus,
Demokratie und soziale Reformen durchzusetzen; all dies begleitet von
Literatur und Kunst, die trotz ihrer nationalen Besonderheiten als
europiisch empfunden wurden und werden.

Mit dem BewulBtsein, in einer langen, bedeutenden und verpflichten-
den europiischen Tradition zu stehen, aber auch erfiillt von einer tiefen
Abneigung technokratischen Losungen und demokratischen Bestrebun-

Hofmannsthals »ldee Europa« 205

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen gegeniiber entfaltete Hofmannsthal Gedanken zu Europa, die trotz
ihrer konservativen Grundorientierung Zukunftweisendes enthalten und
auch heute noch Beachtung verdienen. Diese Ideen Hofmannsthals
kniipften einerseits an Europa-Vorstellungen des 19. Jahrhunderts an,
gingen zum anderen aber unmittelbar aus einer kritisch-produktiven
Auseinandersetzung mit dem Zerfall der alten Ordnung hervor. Dazu
einige Erlauterungen:

Am Beginn des 19. Jahrhunderts® stand die iiberragende Gestalt
Napoleons. »Er ist das letzte groBe europiische Phinomen« (RAII,
466), schriecb Hofmannsthal; das ganze 19. Jahrhundert hindurch sei die
europiische Phantasie in einer Mischung von Angst und Faszination von
ihm erfiillt gewesen. Aber nicht nur dies: Es war Napoleons Ziel, Europa
neu zu ordnen, und zwar auf der Grundlage von Eroberung, Hegemo-
nie und feudal-patriarchalischem Machtdenken. Napoleon kniiplte pro-
grammatisch an Karl den Groflen an, an den rex pater Europae, und
damit auch an alle spateren Versuche, von einem Machtzentrum her
den Kontinent zu beherrschen, oder, wie man vorgab: mit Leben zu
erfiillen. Aber auch die Gegenmodelle, wie deutsche Romantiker sie
gegen Napoleons Ubermacht entwarfen, hielten an einem Unitatsden-
ken fest, das starr und im Grunde riickwirtsgewandt war; im Zeitalter
des Nationalismus konnte sich daraus aber eine gefihrliche Dynamik
entwickeln. Novalis (»Die Christenheit oder Europa«) und Friedrich
Schlegel (Zeitschrift »Europa, 1803 in Paris) zielten auf ein Europa, das
sie das »eigentliche« nannten, das die kritische Rationalitit der Aufkla-
rung hinter sich lassen und sich zunehmend an Rom und der katholi-
schen Kirche orientieren sollte. Andere, wie Franz von Baader, sahen in
der russisch-orthodoxen Kirche eine Quelle der Erneuerung Europas.

Das zweite Modell, itber das im 19. Jahrhundert intensiv nachgedacht
wurde, war aufkldrerisch und pragmatisch-institutionell orientiert. Es
miindete, grob gesprochen, in das Vilkerbund-Konzept der Nachkriegs-
zeit ein. Zu den Traumen der Aufklirer gehorte auch jener des
simmerwihrenden Friedens in Europa<. Schon friih, 1713, tauchte bei
dem franzosischen Abt Castel de Saint-Pierre ein »Projet d’une paix

¥ Dazu vor allem: Paul Michael Liitzeler (Hg.), Europa. Analysen und Visionen der
Romantiker. Frankfurt a. M. 1982. Ders., Die Schrifisteller und Europa von der Romantik bis
zur Gegenwart. Minchen 1991, — Wolfram Mauser, Karl Hillebrand. Revolutionir, Grenz-
ganger, Europier. In; Germanica 7, 1990, 5. 15-25.

206  Wolfram Mauser

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

perpétuelle et générale entre toutes les puissances de I'Europe« auf.!?
Saint-Pierres Vorstellungen der Friedenssicherung gingen — abgewandelt
— in Rousseaus staatstheoretische Uberlegungen ein und fanden in
Kants Schrift »Zum ewigen Frieden« (1795) eine der deutschen Spatauf-
klarung gemalle Ausgestaltung.' In der Zeit der napoleonischen Kriege
nahm die Opposition, nicht nur in den deutschsprachigen Landern,
diese frithen Volkerbund-Ideen interessiert auf. So Ernst Moritz Arndt
in seiner Schrift »Germanien und Europa«, die 1803 in Schweden
entstand, und Friedrich von Gentz, der iiber Arndt hinausging, indem er
einen Friedensplan entwarf, dem der Gedanke der Gleichgewichtspolitik
zugrunde lag, Vorstellungen, die viele im 19. Jahrhundert teilten, nicht
zuletzt die Akteure des Wiener Kongresses.

Alles, was in Deutschland an volkerorganisierenden Ideen entwickelt
wurde, blichb hinter dem zurtick, was zwei franzésische Philosophen,
Claude Henri de Saint-Simon und Augustin-Jacques-Nicolas Thierry
entwarfen, ein Projekt namlich »Von dem Wiederaufbau der europii-
schen Staaten-Gesellschaft« (1814). Im Unterschied zu den deutschen
Planen stiitzten sie sich auf die Menschenrechte und den Gesellschafis-
vertrag. Parlamente in jedem Einzelstaat und in Gesamteuropa sollten
sicherstellen, dal} die Menschenrechte auch respektiert werden. Dies
freilich werde nur gelingen, wenn sich ein europiischer »Patriotismus«
entfalte, ein gemeinsamer »Geist¢, ein BewuBtsein des Miteinander.”

1" Das Werk erschien in mehreren Auflagen. Eine deutsche Ausgabe: Castel de Saint
Pierre, Der Trakiat vom ewigen Frieden. 1713, Hg. und mit einer Einleitung versehen von
Wolfgang Michael. Berlin 1922. - Vgl. auch: »Mon réve ou Projet de Paix« (0. O. 1793),
11 Seiten. In: Sammlung franzésischer Flugschriften aus den Jahren 1786-1815.

' Die Herzog-August-Bibliothek in Wolfenbiittel verwahrt eine Flugschrift aus dem
18. Jahrhundert unter dem Titel: »Projekt, einen immerwihrenden Frieden in Europa zu
unterhalten«, in der ein curopiisches Parlament und Tribunal gefordert werden. Die
Nachschrift lautet: »Nachdem ich dieses geschrieben habe, finde ich in Jonas Lostwaters Reise
nach Mikroskeuropien, die zu Gliickstadt in diesem Jahr herausgekommen, einen dem
meinigen nicht ganz unahnlichen Entwurl, welchen meine Leser daselbst, S. 72 nachlesen
kénnen. Es soll auch der Abt de St. Pierre ein Projekt zu einem bestindigen Frieden bekannt
gemacht haben, das mir aber nicht zu Gesichte gekommen ist.« (S. 84). Der Hinweis bezieht
sich auf die heute vergessene satirische Utopie von Johann Jacob Hertel, Lostwaters, Jonas,
eines Hollindischen Schiffbarbiers Reise nach Mikroskeuropien, einem neuerer Zeit entdeck-
ten Weltkérper. Glickstade 1758, 189 S,

' So wie schon die Flugschriften des 18. Jahrhunderts nehmen auch die neueren »Projektec
England zum Vorbild. Am Anfang eines demokratischen Europa sollte die Union zwischen

Hofmannsthals »Idee Europa« 207

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

All dies waren Uberlegungen und Entwiirfe, deren Chancen mit der
Restauration nach 1848, den Kriegen der sechziger Jahre und dem
deutsch-franzosischen Krieg 1870/71 schwanden. Der Kontinent trieb
aul die groBe Ausecinandersetzung der Nationalstaaten zu. Die Span-
nung entlud sich 1914, und erst nach Ende des Krieges erwachte der
Volkerbund-Gedanke neu.

Ein patriarchalisch-totalitir organisiertes Europa entsprach nicht
Hofmannsthals Vorstellungen. Aber auch der Vilkerbundgedanke iibte
aul ihn keine Anzichungskralt aus. Dies galt auch fir die Paneuropa-
Bewegung, die Richard von Coudenhove-Kalergie 1923 in Wien ins
Leben gerufen hatte. Die Griinde liegen, wie mir scheint, nahe. Der
Vilkerbund, der 1919 beschlossen wurde, stand, jedenfalls aus der Sicht
der Mittelmichte, in unverkennbarer Verbindung zum Versailler Ver-
trag, der ja nicht auf einen Ausgleich in Europa zielte, sondern weithin
dem Willen der Sieger entsprach; im tbrigen war die Besonderheit
Europas auch nicht etwas, was den Volkerbund, seiner Programmatik
gemal, interessieren konnte. Die paneuropiische Bewegung anderer-
seits war betont »antibolschewistisch« ausgerichtet. Sie war gedacht als
Bollwerk gegen die zu erwartende Bedrohung aus dem Osten."” Hof-
mannsthal war nattirlich kein Fursprecher der Sowjetunion, jede Form
der Ausgrenzung des Ostens, des slawischen Elements aber war mit
seinen Vorstellungen von Europa unvereinbar.

Die Auseinandersetzung mit den Europa-Modellen des 19. Jahrhun-
derts half Hofmannsthal jedoch bei dem Versuch, den eigenen komple-
xeren Vorstellungen Profil zu geben. Fir ithn zéhlten weder geographi-
sche noch klimatische, weder ethnische noch politisch-taktische Argu-
mente (Gleichgewichtspolitik). Er sah in der europiischen Einheit auch
nicht das Wirken einer volonté générale; »alles in Form des contrat social
Erschlichene« (RAII, 43) sei ohnehin am Zusammenbrechen; die
Entwicklung zeige allerorten, dafl der Gesellschaftsvertrag die Welt nicht
vorangebracht habe. Und dem technisch-zivilisatorischen Fortschritt,

England und Frankreich stehen. Das Modell des Europa-Parlaments sollte dem Muster
Englands folgen, mit Kanigshaus, Oberhaus und Unterhaus.

'3 Richard Coudenhove-Kalergi: Paneuropa 1922-1966. Wien 1966. In der Schrift
»Paneuropa ABC« (Leipzig-Wien 1931) nennt Coudenhove-Kalergi drei Griinde fiir die
Notwendigkeit der Pancuropa-Bewegung: die Verhinderung eines neuen Weltkriegs, die
Vermeidung einer allgemeinen Verelendung und die Abwehr des Bolschewismus. (S. 4)

208  Wolfram Mauser

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Europa, meist kolonisierend, in die Welt getragen hatte, begegnete
er mit groBter Skepsis. Um das unverwechselbar Europiische an Europa
zu kennzeichnen, griff Hofmannsthal immer wieder zu dem Worte
»Geiste, es fiel thm aber nicht leicht zu verdeutlichen, woran das
Charakteristische des europiischen Geistes zu erkennen sei, das, was ihn
von anderen Kulturkreisen unterscheidet. In wiederholten Ansitzen
versucht er, sich an eine Bestimmung des europiischen Geistes, an den
»geistigen Grundgestus« Europas (RA I11, 49) heranzuformulieren. Statt
einzelne AuBerungen Hofmannsthals nun gegeneinander abzuwagen
und die Veranderung der Akzente im einzelnen zu beschreiben,'* geht es
mir im folgenden darum, die Grundlinien seiner >Idee Europa<'? niher
zu erlautern.

Allem voran ist Europa fiir Hofmannsthal ein Raum des Miteinander
von Germanischem, Slawischem und Romanischem (das er hiufig auch
das Lateinische nennt). Er wihlt diese Bezeichnungen mit Bedacht,
denn sie weisen fir ihn aul ein vereinigungsfihigeres Substrat hin, als es
die Nationen sind. Dem Christlichen, dessen Fahigkeit zu integrieren er
nicht verkennt, traut er die Kraft nicht zu, Europa zu einen. Das
eigentlich Trennende in der sakularisierten Welt sieht er nicht in den
Konfessionen, sondern in der Uberbetonung des Nationalen. Eine
»Uberwindung des Nationalen«, sei geboten, »nicht nur als eines
Beschrinkten, sondern eines Unsittlichen« (RA 11, 453), heiBt es in den
Notizen »Die ldee Europa«. Man erinnert sich an Grillparzers bekann-
ten Aphorismus »Der Weg der neuern Bildung geht/ Von Humanitit/

" Eine Darstellung, die die Genese und den Wandel von Hofmannsthal Europa-Idec im
einzelnen nachzeichnen wollte, miiBite den Gedankenaustausch vor allem mit Rudolf Pann-
witz und Harry Graf Kessler einbeziehen. 1917 veréffentlichte Pannwitz sein dreiteiliges Werk
»Die Freiheit des Menschens, dessen erstes Buch »Die Krisis der europiiischen Kultur« einen
weitraumigen Uberblick iiber die Geschichte des Europagedankens gibt und ein an sstlicher
Philosophie orientiertes, kosmisch-ganzheitliches Konzept entwirft, das sich von Hofmanns-
thals Ideen allerdings deutlich unterscheidet. 1918 folgte Pannwitz” Buch »Deutschland und
Europa«. Auch Harry Graf Kessler, der sich unter dem Eindruck von Krieg und Zusammen-
bruch in den Dienst der Vilkerbundsidee stellte, war fiir Hofmannsthal gewiBl ein wichtiger
Gespriichspartner.

' Neben Hofmannsthals Vortragsnotizen »Die Idee Europa« (RA 11, 43-54) und zahlrei-
chen gelegentlichen AuBerungen stellt auch der Bericht der »Neuen Ziircher Zeitung« vom
3. April 1917 »Die europiische Idee. Nach einem Vortrag von Hugo von Hofmannsthal«
(Lunzer, Anm. 5, 8. 231-233) eine wichtige Quelle dar.

Hofmannsthals »ldee Europa« 209

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTa—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Durch Nationalitat/ Zur Bestalitit.'® Hofmannsthal will die Nationen
oder Staaten nicht abgeschallt, wohl aber von einem umfassenderen
Konzept her in die Schranken gewiesen sehen.

Zur Beschreibung des Miteinander von Germanischem, Slawischem
und Romanischem benutzt Hofmannsthal gelegentlich den Begriff des
Ausgleichs, meist aber meidet er ihn, da es thm nicht um irgendeine
Form der Nivellierung geht, sondern um ein wechselseitiges Geben und
Nehmen, das den Charakter des Regionalen nicht schwicht, sondern
starkt. Far die Art des notwendigen Kompromisses »zwischen Miachten,
d. h. nationalen Egoismen« (RA II, 47) findet er eine Formulierung, die
ich fiir niitzlich halte (auch wenn man heute cher den Begrifl »Struktur«
wihlen wiirde): »Europa« [werde, so Hofmannsthals Wunsch, W. M. ]
nicht mehr als Integrale tiber den einzelnen Komponenten empfunden,
sondern als System der Lagerung der Komponenten untereinander«
(RA 1, 47). Dies gelte zwar auch fiir die Berciche der Okonomie, des
Geldes, des Wohlstands und der Sicherheit, von hichster Bedeutung sei
es aber fiir die Kultur und fiir die kultur- und geistschaffenden Indivi-
duen. In diesem Sinne sei z. B. Rudolf Kassners » Traum vom Mittelal-
ter« »ein starkes Glied in der Kette der intereuropaischen Verstandigung
und wechselweisen Anzichung« (RA I, 189)."7

Die Verwirklichung dieses »Systems der Lagerung der Komponenten
untereinander« bediirfe eines neuen europiischen Ichs (RA 11, 52), das
nicht auf »errechenbare Macht, nicht auf die Wucht des nationalen
Daseins« (RA I, 54) setzt, sondern auf »Begreifen, Ertragen, Verzei-
hen«. Postuliert sei damit nicht nur Europa, sondern »namens Europa
die Menschheit« (RA I, 46). Zu diesem Ich gehére ein »neuer gelauter-
ter Freiheitsbegriff« (RA II, 40), der sich nicht von der Vorstellung eines
Vertragsverhiltnisses (Naturrecht) herleitet, sondern aus einem Kultur-
begrifl, der an der Unabhingigkeit und Eigenstindigkeit des Individu-
ums festhalt, am Beispiel einer Perstinlichkeit, die sich freiwillig dem
Gesetz unterwirft und aus Einsicht in die Ordnung fiigt. (Deutlich lebt

& Franz Grillparzer, Samtliche Werke. Hg. von Peter Frank und Karl Pornbacher.
Miinchen 1960, Bd. 1, S. 500.

17 Hofmannsthal bezieht sich auf Rudolf Kassners Buch »Englische Dichter« (Samtliche
Werke, Bd. 3, Plullingen 1976), das ein Kapitel mit dem Titel »Der Traum vom Mittelalter«
(S. 544-557) enthilt. Kassner bespricht vor allem Werke der englischen Priraffacliten.

210  Wolfram Mauser

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hier standisch-patrizisches Denken fort, wie es z. B. auch C. J. Burck-
hardt vertrat.)

Immer wieder betont Hofmannsthal, daB der Gedanke >Europac aus
Schmerz, Leiden und Not geboren sei. Das »gemeinsam Erlittene«
werde »in den Vélkern und ihren wahren Fithrern« Krifte entbinden,
»ohne die der Verstand nur eine Scheinmacht ist« (RA 11, 419). Leiden
bedeutet aber nicht nur Schmerz iiber den Krieg der europiischen
Staaten gegeneinander, sondern auch iiber das Ausmafl an Zerstérung,
Unterdriickung und Demiitigung, das von diesem Kontinent ausgegan-
gen ist: »Grauen vor Europa«, notiert er, »vor dem Individualismus,
Mechanismus, Merkantilismus [...] Tolstojs Grauen vor Europa, Ro-
main Rollands Grauen vor dem Geldwesen.« (RA 11, 51) Angesichts der
Ungeheuerlichkeit der Schrecken in der europiischen Geschichte wird
das Leiden fiir ihn zu einem quasi-religivsen Begriff (»Leiden als
gottliches Prinzip«, RAII, 52), dessen Verabsolutierung freilich die
Gefahr in sich birgt, in den Dienst der Politik genommen zu werden.
Wie schwierig es fiir einen konservativen Intellektuellen des frithen
20. Jahrhunderts war, denkerische und emotionale Energien vom Begrifl
der Nation auf den Europas zu ibertragen, zeigt eine Auflerung
Hofmannsthals, die Ideen des 19. Jahrhunderts weiterfiihrt:

Im Vergleich mit den groflen, die Epoche beherrschenden Begriffen fehlt
diesem Begriff [Europa] das FurchteinfloBende, aus dem allein die Ehr-
furcht entspringt. Er kann dieses [das FurchteinfléBende] nur gewinnen,
wenn er einen gewaltigen, furchteinfloBenden Begrifl' unserer Zeit, den
der Nation, sich integriert, ihn sich dienstbar macht, ohne ihn zu entadeln.
(RATII, 17)

An Stellen wie dieser zeigt sich die innere Widerspriichlichkeit von
Hofmannsthals Vorstellungen besonders deutlich. Die Uberzeugung,
daB sich die Idee »Europac auf schmerzhafte Erfahrungen und auf die
Fahigkeit zur Anerkennung gegenseitigen Verletztseins griinde, unter-
scheidet seine Forderungen nach einer neuen Qualitit des Miteinander
von fast allen anderen Versuchen der Zeit, Europa eine geistig-emotio-
nale Fundierung zu geben. Indem er aber davon ausgeht, daf} sich die
groBlen Begriffe einer Epoche aus einer Art des FurchteinfloBens erge-
ben, wie Nationen sie fiir sich fordern, laBt er fiir den Respekt vor den
Leiden und vor der Not des jeweils anderen wenig Raum. Der Staats-
biirger von heute, der sich allem voran als Verfassungspatriot versteht,

Hofmannsthals »ldee Europas 211

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTa—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird das Epochebeherrschende einzelner Begriffe wohl kaum von der
»Ehr-furcht« ableiten und schon gar nicht von FurchteinfloBendem, das
Nationen gegeneinander aufzubieten suchen, sondern von einem En-
semble von Wertvorstellungen, wie sie sich aus der aufgeklart-staats-
rechtlichen Tradition ergeben. Doch diesen Schritt konnte Hofmanns-
thal noch nicht vollzichen.

Der zweite Gedanke Hofmannsthals, den ich fur wichtig halte, ist der
der Mannigfaltigkeit in der Einheit. Er ist deshalb so bemerkenswert,
weil Hofmannsthal ithn nicht aus dem organismischen Denken (Goethe,
Herder) ableitet, dem er bis dahin gefolgt war, sondern aus seiner
Erfahrung, aus seiner unmittelbaren Anschauung. Schon 1907 hatte er
in (damals unveroffentlichten) Notizen das »unabsehbare Hereinstro-
men der inkongruenten ungeheueren Gegenwart« beklagt, die Auflo-
sung des »baren Zeitgefiihls«, das unheimliche Ineinanderstiirzen der
geistigen Welten (RA I, 86, »Vom dichterischen Dasein«). Die Krise der
tiberkommenen Verstehenskategorien (Ganzheit, Einheit, Harmonie,
gedacht nach biologischen Verstehensmustern) war schon vor dem
Ersten Weltkrieg allenthalben erkennbar. Sie radikalisierte sich durch
den Krieg und den Zusammenbruch der alten Ordnung und wurde zu
einer ernsthaften Bedrohung der geistigen Existenz des Dichters. In
einem miihsamen und wechselvollen selbstkritischen ProzeB3, der nicht
frei von Widerspriichen war, rang sich Hofmannsthal in den Nachkriegs-
jahren zu der Einsicht durch, daB das Gegensiitzliche, das Unverein-
bare, das Spannungsvoll-Unauflésbare, mit dem er sich nun konfrontiert
sah, nicht nur als etwas Unvermeidbares hinzunehmen, sondern als
etwas GeistgemiBes anzuerkennen seien. Dazu gehorte Mut. (Beispiel
Pragbesuch 1917: Beklommenheit und Faszination'®.) Fiir das, was er das
»System der Lagerung der Componenten untereinander« nannte, fand
er nun Begriffe, die das Geistig-Kreative an den unauflgsbaren Gegen-
siatzen festhalten: Treiben und Beharren, Gestaltung und Handlung
(RA I, 217), Ordnung und Verwandlung (RA II, 35-36; RA 111, 15-16),
Chaos und Eros (RA I, 40), Freiheit und Gesetz (RA II, 40), Held und
Opfer (RAIII, 15-16). GewiB, diese Begriffspaare lieBen sich unschwer
auf Herder und die Klassik zuriickfithren, entscheidend ist indes, daB sie
im neuen Wahrnehmungs-, Denk- und Empfindungszusammenhang

' Dazu Lunzer (Anm, 5), S. 246.

212 Wolfram Mauser

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine veranderte Bedeutung annchmen. Sie bezeichnen nicht mehr das
wechselseitige Bedingen und Erméglichen innerhalb eines harmonisch
gedachten Ganzen, sondern ein Sowohl/Als-Auch in einer Welt, die
weithin von Inkongruentem und Heterogenem bestimmt ist.

Auf dem Weg zu einem veranderten Denken steht Hofannsthals
kurzer, wenig beachteter Aufsatz »Die Ironie der Dinge« (1921), gleich-
sam als geistiger Leuchtturm in einer dunklen, bewegten Zeit, in der die
Orientierung schwer fallt. Er zeigt, wie im Fortgang der technisch-
industriellen und der sozialen Entwicklung neue Sachverhalte die vor-
handenen Begrifle >ironisieren¢, d. h. relativieren, in ihrer umfassenden
Geltung auller Kralt setzen, diese zugleich aber auch in einen neuen
Zusammenhang ziehen. Die »ironische Macht des Geschehens« (RA 11,
140) werde den Besiegten eher als anderen bewuBt. Dieser Prozel3
schmerze, aber: »Wer an das bittere Ende einer Sache gelangt ist, dem
fallt die Binde von den Augen, er gewinnt einen klaren Geist und kommt
hinter die Dinge.« (RA II, 140)"

Sich einzulassen auf ein Sowohl/Als-Auch — aus der Einsicht in die
Ironie der Dinge« gewonnen — veranderte die Denkweise Hofmanns-
thals und damit auch den Blick auf die Welt, die den Menschen umgibt.
Wie sehr sich dabei ungewohnte Perspektiven erdfineten, zeigt z. B. der
Versuch, den Geist der Stadt Salzburg zu vergegenwirtigen. In seinem
Aufsatz tiber »Die Salzburger Festspiele« (1919) schreibt er:

Das Salzburger Land ist das Herz vom Herzen Europas. Es liegt halbwegs

zwischen der Schweiz und den slawischen Landern, halbwegs zwischen dem

nordlichen Deutschland und dem lombardischen Italien; es liegt in der Mitte
zwischen Siid und Nord, zwischen Berg und Ebene, zwischen dem

Heroischen und dem Idyllischen; es liegt als Bauwerk zwischen dem Stadt-

schen und dem Liandlichen, dem Uralten und dem Neuzeitlichen, dem

barocken Firstlichen und dem lieblich ewig Bauerlichen: Mozart ist der

Ausdruck von alledem. Das mittlere Europa hat keinen schéneren Raum,

und hier muBte Mozart geboren werden. (RA 11, 261)

' Der Aufsatz »Dice Ironie der Dinge« zeigt, wie stark der Impuls zu progressiven Ideen
war, den die Ers(‘hullcrung iber den Zusammenbruch Altésterreichs ausgrlnsl hatte. Der neu
gewonnene Blick fihrte aber kaum zu Konzepten, die der Situation der zwanziger Jahre
angemessen gewesen wiren; viele Uberlegungen der folgenden Jahre lesen sich wie eine
Riicknahme gewonnener Positionen. Ohne Zweifel aber kam die »Offnungs des Dichters der
sldee Europa« zustatten.

Hofmannsthals »ldee Europax 213

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTa—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wer so etwas schreibt, kann Europa neu denken als ein Europa der
Regionen, deren Reichtum in ihrem Kolorit, ihrem Charme, ihrem
historischen Eigenwert und ihrem SelbstbewuBtsein liegt. Nicht im
Ausleben der Gegensatze, nicht im Zusammenzwingen zu einer unge-
wollten Einheit, nicht im Gegeneinander-Aufrechnen von Leistung oder
Schuld wird sich ein solches Europa seiner Identitit bewuBt, sondern in
der Fahigkeit des gegenseitigen Wahrnehmens und des Anerkennens des
jeweils Anderen; im Zeichen von: »Begreifen, Ertragen, Verzeihen«
(RA 11, 46; »ldee Europa«, 1917). Wenn Nationen, so Hofmannsthal
1926, sich darauf verstehen, »ihre Kultur mit wechselseitiger Sympa-
thie« zu umfassen, finden sie iiber ihr nationales Dasein hinaus zu einer
»groferen Einheit« (RA 11, 20); diese konnte fiir ihn nur Europa sein.
Alles, was dem Ziel dient, dieses neue Europa auf den Weg zu bringen,
bezeichnet er als >Europiismus< (ein Wort der Spataufklarung). C. J.
Burckhardts Buch »Kleimasiatische Reise«, eigentlich der Bericht iiber
eine Reise im Auftrag des Roten Kreuzes (1923), begriiBte Hofmanns-
thal als »hohen Europidismus einer heraufzichenden Generation«
(RAIII, 218).

Hofmannsthals Aufsitze und Notizen zu den Salzburger Festspielen
der Jahre 1919 und 1921 waren ohne die Kenntis der Literaturge-
schichte Josef Nadlers nicht denkbar. »Weit iiber die als Zitate gekenn-
zeichneten Passagen hinaus ist Nadler wortlich oder paraphrasiert
gegenwirtig, hat Hofmannsthal dessen Fakten, Ansichten und Urteile
verarbeitet.«? Die Faszination, die Nadlers Werk in Hofmannsthal
ausléste, ist trotz seiner kritischen AuBerungen vor allem in spiteren
Jahren (1924-1928) aus heutiger Sicht nur schwer verstindlich. ITm
Zusammenhang der hier gefithrten Uberlegungen wird zumindest einer
der Ansatzpunkte Hofrnannsthals deutlich erkennbar. So, wenn er 1919
an Elsa und Hugo Bruckmann schreibt, dal Nadlers Werk auf »einen
wunderbar particularistisch-unitarischen Gedanken« aufbaue, der es
ermégliche, »Vergangenheit als Gegenwart« in erstaunlicher Weise zu

2 Zu Hofmannsthal und Josef Nadler grundlegend: Werner Volke, Hugo von Hofmanns-
thal und Josel Nadler in Briefen. In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft 18, 1974,
37-38; Zitat 8. 39. Der hier vor allem zugrunde gelegte Aufsatz »Festspiele in Salzburg« wurde
in der Steinerschen Ausgabe datiert: »wohl 1919 geschrieben« (P 111, 8. 517), die GW geben
die Jahreszahl 1921 an (»erschienen im August 1921«).

214 Wolfram Mauser

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erfassen und darzustellen.” Jedenfalls sah Hofmannsthal in der Litera-
tur- und Kulturgeschichtsschreibung seiner Zeit keinen Ansatz, der so
wie Nadlers Orientierung an den Stimmen und Landschaften das
Regionale und das Gemeinsame zugleich in den Blick zu nehmen
vermochte. Dies zu versuchen, erschien Hofmannsthal in den Jahren
allgemeiner Zerriittung als eine der groflen nationalen Aufgaben, als
eine eminente Herausforderung an den »Geist«. Es kann jedoch nicht
iiberschen werden, dafi sich der Dichter im Verlaufl der Jahre und
besonders in den beiden letzten Lebensjahren verstirkt bemiihte, die
Einheit nicht so sehr im spannungsvollen Miteinander in sich unverein-
barer Faktoren zu sehen, als vielmehr in universellen Ideen, die die
Geltung des Ganzen verbiirgen.

Viele der Gedanken Hofmannsthals waren ohne Zweifel der zeitge-
nossischen Diskussion und der Entwicklung voraus, manche seiner
Anschauungen blieben aber dem 19. Jahrhundert verpflichtet. So rea-
gierte der Dichter, der einer 6sterreichisch-jiidischen Familie ent-
stammte und in der Welt des gehobenen Biirgertums heranwuchs, auf
die Herausforderungen der sozialen Frage in der Kriegszeit und noch in
den zwanziger Jahren mit der Verteidigung eines individualistisch-
elitiren Bildungsideals und einer Uberbewertung des Asthetischen. Der
Krieg und der Zusammenbruch 1918 bestiarkten ihn in einem wertkon-
servativ-lebensphilosophisch orientierten Denken, das dem Gesetz, der
Ordnung, dem Gehorsam besonderen Rang zuwies. Sein Theorem der
rconservativen Revolution, das er auf Einladung Karl Vosslers, des
Rektors der Universitat Miinchen, 1927 in seiner Rede »Das Schrifttum
als geistiger Raum der Nation« entfaltete, war dann aber doch der
Versuch, die iiberkommenen geistig-kulturellen Werte in einer neu zu
schaffenden Ordnung zur Wirkung zu bringen.*? Dichterischer Aus-
druck dieser Anstrengung, die das Wort konservativ nur unzulinglich
fassen kann, ist das groBle Drama »Der Turme, dessen letzte Fassung
eine Art Vermichtnis darstellt. Mit einer Radikalitit, die nicht nur die
Zeitgenossen verwirrte, stellte Hofmannsthal Tradiertes ebenso in Frage
wie die Denkangebote der Zeit. Er ndherte sich dabei sowohl dem

* Ebd., 8. 57.

2 Koch {Anm. 7), 8. 140. Gerhard Schuster: ». .. das in deutschem Sinn Conservative.« In:

Borsenblatt fir den dewtschen Buchhandel 95, 1984, B 129 - B 138, und HF 8, 1985,
S. 263-276.

Hofmannsthals »ldee Europac 215

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

katholischen Weltbild Calderons als auch einem utopischen Sozialismus,
entfernte sich von beiden aber wieder mit grofer Entschiedenheit. Es
gelang ihm nicht, das aus seiner Sicht Bewahrenswerte, die gewaltigen
Veranderungen der Nachkriegszeit und die Umrisse einer vorstellbaren
besseren Zukunft miteinander in Einklang zu bringen. Verzweiflung
dariiber und Resignation begleiteten die letzten zwei Lebensjahre.

Zu den Eigentiimlichkeiten von Hofmannsthals politischen Ideen
gehort auch sein Festhalten an einer deutschen und zugleich europai-
schen Mission Osterreichs. In das Konstrukt einer Kulturnation
Deutschland vermochte er ohne Schwierigkeiten Osterreich mit einzu-
beziehen. Niemand wird heute noch die Meinung vertreten, dall es
Osterreich aufgetragen sei, jene besondere Aufgabe zu erfiillen, »die
dem deutschen Geist in Europa gestellt ist« (RA II, 393). Uberhaupt:
Hofmannsthals Beharren auf einer europiischen Sendung Osterreichs
iiber die Jahrhunderte hin ist mit den historischen Tatsachen nur schwer
in Ubereinstimmung zu bringen. Eher peinlich klingt seine Osterreich-
Europa-Apotheose am Ende des Aufsatzes »Die Idee Europa« (1917):
»Wer sagt Osterreich, der sagt ja: tausendjihriges Ringen um Europa,
tausendjahrige Sendung durch Europa, tausendjihriger Glaube an
Europa.« (RAII, 54)

Hitte man wahrend des Krieges, aber auch in den Zwanzigerjahren
Ungarn, Italiener, Tschechen, Slowenen, Kroaten oder gar Serben nach
der Mission Osterreichs in Europa gefragt, sie hatten den Meinungen
Hofmannsthals aufs heftigste widersprochen, und gewil3 auch mit Recht.
Die Verwaltungspraxis der alten Gsterreichisch-ungarischen Monarchie
ging von der unbezweifelbaren Dominanz des deutschsprachigen Ele-
ments aus, und der Staat wullte sie auch durchzusetzen. Abgesehen
davon lgsen beim heutigen Leser bestimmte Formulierungen Befremden
aus, so wenn er, offenbar mit dem Bediirfnis einer transzendenten
Verankerung seiner politischen Ideen, im Zusammenhang der »Ge-
meinbiirgschaft der gesitteten Vélker [...] als eines ungeschriebenen rein
europiischen Kodex« von der »Heiligkeit des Sittlichen« (RA II, 45)
spricht oder davon, daB sich im Leiden ein »géttliches Prinzip« (RA 1,
52) erfiille.

In dem Ausmal, m dem Hofmannsthal fiir seine »Idee Europac eine
hohere Beglaubigung sucht, nihern sich seine Vorstellungen — bei allem
Realititssinn im einzelnen — einem Mythos Europa, dies wohl auch

216 Wolfram Mauser

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bewuBt, denn Hofmannsthal war davon tiberzeugt, dafl der Mythos die
Kraft besitze, die Wirklichkeit zu veriandern.

So stehen in Hofmannsthals Denkgebiiude moderne Aspekte neben
Vorstellungen, die sich als nicht zukunftsfihig erwiesen haben. Wie oft in
der Geschichte, so zeigt sich auch hier: Bestimmte Elemente eines Denk-
und Empfindungszusammenhanges, der im weiteren Gang der Entwick-
lung seine Wirksamkeit und seine Verbindlichkeit als Ganzes verliert,
iiberleben diesen und gewinnen in veranderten Denk- und Empfin-
dungszusammenhingen eine neue Funktion und damit eine neue Be-
deutung. Fiir ein vertieltes Verstiandnis solcher tiberdauernder Elemente
bleibt es aber wichtig zu sehen, mit welchem Erlebnishintergrund und
mit welchen Begriindungsbediirfnissen sie urspriinglich verbunden wa-
ren, welche Art von Erfahrung in ihnen niedergelegt ist.

Die Konsequenz, die ich aus all dem ziehe, lautet: Nicht trofz der fir
uns heute manchmal fremden, ja absonderlichen Uberlegungen und
Uberzeugungen Hofmannsthals interessiert uns seine »ldee Furopa,
sondern wegen dieser. Ich sagte schon: Den Schritt zu einem tbernationa-
len Ordnungskonzept vollzog Hofmannsthal von der schmerzhafien
und bitteren Einsicht in die Widerspriiche und in die fatalen Folgen
nationalen Denkens und Handelns her. Es waren also nicht so sehr die
genutzten, als vielmehr die ungenuizen Moglichkeiten des Vielvolkerstaa-
tes, die ihn die Vision eines Miteinander des Germanischen, Slawischen
und Romanischen und die Vorstellung eines Kontinents finden liefen,
auf dem Mannigfaltigkeit einen ebenso hohen Wert besitzen und einen
cbenso starken Reiz ausiiben sollte wie Einheitlichkeit. Ich denke, dies
hatte anderswo kaum so gedacht werden konnen, denn kaum ein
anderes Land Europas war von so uniiberbriickbaren Gegensiitzen, von
so offen und versteckt wirksamen Feindschaften und vom Aufeinander-
prallen so kontriren politischen Willens geprigt wie diese alte dsterrei-
chisch-ungarische Monarchie. Und kein anderes wurde nach jahrhun-
dertelanger Bliite so von Grund auf zerstort wie diese. Nicht nur das
MiBliebige, und es gab genug davon, auch die iiberdauernden kulturel-
len Leistungen erkliren sich, wie ich meine, zu einem guten Teil aus den
Spannungen, die das Zugleich von so Diversem mit sich gebracht hatte.

Im Unterschied zum osterreichischen Vielvilkerstaat, dessen Zusam-
menhalt weitgehend auf dynastischen Verflechtungen beruhte, die frei-
lich durch wirksame machtpolitisch-administrative MaBnahmen — bis

Hofmannsthals »ldee Europac 217

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hin zum gemeinsamen Wehrdienst der diversen Volkerschaften — abgesi-
chert waren, geht es Hofmannsthal um den klaren Vorrang des Geistig-
Kulturellen, dem aus seiner Sicht die eigentliche Schrittmacherfunktion
fir groBBe geistig-politische Veranderungen zukommt oder zukommen
sollte. Die Fihigkeit zum Miteinander in Mannigfaltigkeit ist fiir ihn zu
allererst eine geistig-kulturelle Errungenschaft. Wenn es eine »geistige
Grundfarbe des Planeten« (RAII, 53) gibt, so liegt sie darin. Diese
geistig-kulturelle Errungenschaft kann, so Hofmannsthal, MafBstab sein,
an dem »das jeweilig Nationale immer wieder [...] gemessen und
korrigiert« (RA 11, 53) wird. Was Hofmannsthal mit der planetarischen
Dimension meint, hat natiirlich nichts mit der Vorstellung einer Kolo-
nialisierung der Welt zu tun, mit jenem unsaglichen Europa-Diinkel, der
der (Dritten) Welt so viel Unheil gebracht hat. Indem Hofmannsthal auf
dem absoluten Vorrang der Idee, des Geistes, der Kultur und auf deren
humaner Bestimmung beharrt, formuliert er aber doch ein Prinzip, dem
er universelle Giiltigkeit zuschreibt.

Den Gedanken des Planetarischen greift ein lesenswertes Buch des
franzosischen Publizisten Edgar Morin auf: »Europa denken«, das 1991
aul Deutsch erschienen ist. In dem »befruchtenden Aufeinandertreffen
von Unterschieden, Antagonismen, Konkurrenzen und Komplementa-
rititen, das er »Dialogik« nennt, bewihre sich die »kulturelle Identitit«
Europas; entfalte sich ein »planetarisches BewuBtsein«, das aus fédera-
tiv-regionalen Strukturen seine Kraft zieht und sich als Beitrag Europas
zu einer neuen Weltkultur verstehen darf.

Von einer Weltkultur auf der Grundlage der Wiedergeburt Europas
spricht, fast zeitgleich mit Hofmannsthal, auch Ossip Mandelstam in
seinen Essays »Uber Dichtung« (erstmals 1928; entstanden 1910 bis
1923).% In diesen Aufsitzen, die neben einer summa poetica ein
kulturphilosophisches Programm entwickeln, tritt Mandelstam — in
striktem Gegensatz zu Stalins Russifizierungspolitik — fiir eine transna-
tionale >Kultur des Diversen«< (Divergierenden) in Europa ein, fir ein
Mutter-Europa-BewuBtsein, das fiir das »Fremde« offen und empfinglich
sein sollte, ohne es gleich integrieren zu wollen und das jede Form des

# Qssip Mandelstam: Uber Dichtung. Essay. Leipzig und Weimar 1991, - Dazu: Felix
Philipp Ingold, Kultur des Diversen. Ossip Mandestams >europdische Idee«. In: »Neue
Ziircher Zeitung« 25./26. Juli 1992, 8. 51, und Ralph Dutli, Europa und der Stier. Uberle-
gungen zu Ossip Mandelstams Europa. In: »Neue Ziircher Zeitunge 27./28. Februar 1993,
8. 67.

218 Wolfram Mauser

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nationalismus weit hinter ich zuriicklaBt: »Die Scham des Messianismus
von gestern [= Nationalismus] brennt noch auf den Gesichtern der
europiischen Vélker, und nach allem, was geschehen ist, kenne ich keine
brennendere Scham. Jede nationale Idee ist im modernen Europa zum
Scheitern verurteilt, solange sich nicht Europa als Ganzes wiederge-
winnt, sich als sittliche Person empfindet.«*

Mandelstams Evokation einer europiischen Kultur des Diversen als
Gegenmacht gegen die Hegemonie Rufllands innerhalb der Sowjet-
union trifft sich mit Hofmannsthals Idee Europa in der politischen und
zugleich das Politische iiberschreitenden Absicht. Sich auf Kultur beru-
fen, bedeutet weder Politik mit anderen Mitteln (durch die Hintertiir
gleichsam) noch asthetische Unverbindlichkeit oder Beliebigkeit. Gewil,
in der praktischen Politik erhalt die Kultur gelegentlich die Funktion
einer flankierenden MaBnahme, wird sie zum Signal guten Willens (oder
soll sie diesen vortiuschen); ein Kulturabkommen ist offenbar leichter
auszuhandeln als die politisch-wirtschaftliche Zusammenarbeit bei oft
kontriren Interessen. Eine solche Funktionalisierung der Kultur ist aber
gerade nicht gemeint.

Das Miteinander des Divergierenden geistig-kulturell fundieren, an
einem gemeinsamen sgeistigen Grundgestus¢ teilhaben, bedeutet fiir
Hofmannsthal und zugleich in einer tiber ihn hinausweisenden Perspek-
tive fiir viele Europaer zweierlei: zum einen die Orientierung an einem
Ensemble von Wertvorstellungen, das unterschiedliche Gewichtungen
erlaubt, sich aber im Rahmen eines Grundrechtskatalogs bewegt (z. B.
Menschenwiirde, individuelle Freiheit, Unverletzlichkeit der Person,
Meinungsfreiheit, Gleichheit vor dem Gesetz usw.); und zum anderen
die Vertrautheit mit einer Vielfalt formaler Losungen (des Darstellens,
des Vermittelns, des Vergegenwiirtigens) im Alltag, in der Gesellschalft, in
der Kunst; das Anteilhaben an Stil, Geschmack, Konvention, Gebir-
densprache, an der Art, sich zu geben, an den Umgangsformen, an den
Sitten und Gebriuchen, also an dem im weitesten Sinn Asthetischen.
Dazu gehort: das Empfinden fiir die Diskrepanz von Eigenem und
Fremdem, das aber das Gefiihl der Zusammengehérigkeit nicht authebt,
sondern sich als Diskrepanz im Variationsfeld der gemeinsamen Kultur
versteht und akzeptiert. Dies bedeutet freilich auch, dal es jenseits des

 Ebenda, S. 148 (»Menschen-Weizen«, 1923).

Hofmannsthals »ldee Europax 219

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Horizonts der gemeinsamen Kultur einen Grad an Fremdheit gibt, der
die Grenze zum anderen Kulturkreis markiert, was aber nicht heif3t, daf
Fremdheit Feindseligkeit oder gar Verfolgung begriinden oder rechtferti-
gen konne. Im Gegenteil: Der Beitrag zu einer Weltkultur, den Europa -
das neue Europa — unter anderem leisten konne, liegt, so Hofmannsthal,
im Bereich des Geistigen, im Modell eines Miteinander in der Vielfalt.

Europiische Kultur orientiert sich danach nicht an biologischen
Kategorien. Sie erméglicht auch nicht nur »Gegenerlebnisse« zur Welt
der ZweckmiBigkeit, der Funktionalitat, der Kosten-Nutzen-Rechnung,
der Herrschaft tiber den Menschen (durch Staat, Kirche oder Wirt-
schaft). Uber alles Trennende (durch Nation, Kirche und Wirtschaft)
hinweg vermittelt sie — tiber Wertvorstellungen und Formen - das
Gefiihl dazuzugehoren. Wer sich in ihr wiedererkennt, ist auch bereit, in
Gefahren zu ihr zu stehen, wie der Chefredakteur der ungarischen
Presseagentur MTI, dessen letzte tiberlieferte Worte beim Ungarnauf-
stand 1956 lauteten: »Wir sterben fiir Ungarn und fiir Europa.«®

Den inneren Widerspruch, der mit kultureller Gemeinsamkeit unver-
meidbar gegeben ist und den Hofmannsthal in die Antinomie von
Regionalismus, Nation und Einheit Europas faBt, bringt T. S. Eliot, der
amerikanische Europier, auf den Begrifl’ der >komplementaren Unter-
schiedlichkeit«

In der kulturellen Gemeinschaft zihlt nicht die Gleichheit, sondern die
komplementire Unterschiedlichkeit. Die Menschen suchen bei thren Nach-
barn etwas, das verwandt genug ist, um verstanden zu werden, fremdartig
genug, um Aufimerksamkeit zu erregen, und grofl genug, um Bewunderung
zu fordern.*

Meine Uberlegungen haben an einen Punkt gefiihrt, an dem deutlich
wird, dafl Hofmannsthal mit seiner »Idee Europa< nicht nur tragfihige
Kategorien benennt (Miteinander, Mannigfaltigkeit), sondern auch auf
dem Vorrang der Kultur als einigendem Faktor besteht. Damit ist
zugleich deutlich gemacht, dafi sich die Modellierung eines Europa, das
in der Zukunft eine Chance haben soll, auf Werte griinden mulf3, die
gemeinsam vertreten werden. Hatte Hitler den Krieg gewonnen, oder

= Zitiert nach: Egon Schwarz, Cosa la Mitteleuropa ¢ ¢ non é. In: Iniziativa isontina.
Gorizia (Gorz) 85, S. 9 (»Moriamo per I'Ungheria ¢ per I'Europa.«).

# Zitiert nach Frangois Bondy, Selbstbesinnung, Selbstbestimmung: Kultwr und Integra-
tion. In: Weidenfeld (Anm. 8), 5. 66-79, Zitat S. 69.

220  Wolfram Mauser

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wire es Stalin gelungen, den Machtbereich bis zum Adantik auszuwei-
ten, das aktuelle Europa-Konzept und die Europa-Diskussion, wenn es
sie geben konnte, sihen anders aus, ebenso die Vorstellung von Einheit-
lichkeit, die die politisch-kulturelle Ordnung bestimmt. Europa bejahen,
bedeutet heute, zur politischen Organisation der Freiheit, der Men-
schenrechte, der Freiziigigkeit, der Selbstbestimmung, des sozialen Aus-
gleichs, des Friedenswillens und der Demokratie (nach westlichem
Verstindnis) zuzustimmen. Damit ist ein normativer Europa-Begriff
gesetzt, die Idee eines »Europa als eines Kristallisationspunktes politi-
scher Kultur«”. Gemessen an ihr ist keine Kategorie so tiberholt wie die
des Nationalen als Leitgedanke des Handelns.

Dies alles klingt theoretisch, wenn man sich im Europa von heute
umsieht. Und doch, das Europa von heute steht, trotz aller Schwiichen
und Mingel, dem Europa, das Hofmannsthal nur in eine Vision zu
fassen vermochte, niher, als man gemeinhin annimmt. Gewil3, die
imnere Freiheit, die Mannigfaltigkeit auch im Dissens, in der Kontro-
verse, ja im Streit zu leben, und die GewiBheit, auf diese Weise das
Miteinander nicht zu schwichen, sondern zu festigen, ist eine Errungen-
schaft erst unserer Generationen. Diese Errungenschaft gehort, so meine
ich, zu den wichtigsten Giitern eines neuen Europa. Es fragt sich aber,
ob es je méglich gewesen wiire, solche Fertigkeiten auszubilden, hitten
sich nicht wenigstens einzelne vor uns die Uberzeugung erarbeitet, daB
das Widerspriichliche, das Unauflésbare, das Diskrepante etwas Geist-
gemiilles sei, aul dem sich Gemeinsamkeit begriinden 1a6t.

Doch ich weil}, wihrend ich dies hier ausspreche, versuchen in einem
anderen Teil Europas ethnische Gruppen mit unfaBbarer Brutalitit,
einander zu vertreiben oder auszurotten. Die Kontroverse zwischen der
Forderung nach nationaler Selbstindigkeit und dem formalrechtlichen
Argument fiir die Erhaltung einer bestehenden staatlichen Einheit (in
Jugoslawien, aber nicht nur dort) setzt ein erschreckendes Mal3 an Hal}
frei. Eine Berliner Zeitung siecht gute Griinde, eine Serie »Europa im
Krieg« zu bringen. Und der ungarische Autor Istvn Eorsi schreibt in
dieser Reihe zu den Vorgingen in Jugoslawien: »Immer unvorstellbarer

27 Weidenfeld (Anm. 8), 8. 23.

Hofmannsthals »ldee Europa« 221

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird das Europa meiner Triume, wo das Wort Nation nur einen
kulturellen Sinn hat.«*

Die Gespenster des Nationalismus, die sich allerorten erheben, und
die Aufgeregtheiten der Diskussion um die Gestalt des zukiinftigen
Europa sollen uns nicht vergessen lassen, daB3 Denker und Dichter aller
europaischen Nationen den Traum eines anderen Europa getraumt
haben. So auch Hofmannsthal. 1926 wurde er dazu eingeladen, den
groBBen »Internationalen Kongref3 der Kulturverbinde Europas« als
Festredner zu eroflnen. Man berief ithn gleichsam in die Reihe der
homines europaei, die sich aus »Sorge um die Idee Europa« (RA 111, 17)
in Wien zu intensiven Beratungen trafen. Was die Teilnehmer zusam-
menfiihrte, war die GewiBheit, (die Hofmannsthal, als Motto gleichsam,
so formulierte): »ldeen sind lebende Michte hoherer Ordnung.«
(RAIIL 17) Einer der Hauptredner war Paul Valéry; ich fige eine
AuBerung Valérys an, von der ich mir wiinsche, daB Hofmannsthal sie
gekannt haben mége, zugestimmt hitte er gewil:

Le jugement le plus pessimiste sur 'homme, et les choses, et la vie et sa valeur,
s’accorde merveilleusement avec {action et [oplimisme qu’elle exige. — Ceci est
européen.”

* In der Rubrik »Europa im Krieg« der Berliner ntageszeitung« (»Was ist aus der Hohe
nicht zu sehen?« 22, September 1992) antwortet der Lukacs-Schiiler, Kritiker und Dramaturg
Istvan Eorsi, der als Teilnehmer am Ungarn-Aufstand inhaftiert war und dann das Land
verlassen multe, kritisch auf einen Artikel Gyorgy Konrads (8. August 1992), in dem der
serbische Publizist formaljuristisch gegen die Unabhangigkeitserklarungen jugoslawischer
Nachfolgestaaten argumenierte. Angesichts des Kampfes der ethnischen Einheiten gegenein-
ander sieht Eérsi in dieser Region den Europa-Gedanken im besten Falle aul den kulturellen
Aspekt reduziert.

# Paul Valéry, (Buvres. Hg. von Jean Hytier. Bd. 2. Paris 1960 (Bibliothéque de la Pléijade.
148), 8. 950.

222 Wolfram Mauser

https://dol.org/10.5771/97830968217086-201 - am 18.01.2026, 00:46:48. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217086-201
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

