
8. Fallstudie Italienischbünden

Die vorhandene Forschungsliteratur zu Italienischbünden ist überschaubar.NebenAus-

einandersetzungen mit der lokalen Sprache und Kultur der einzelnen Talschaften (vgl.

z.B. Tognina 1967; Lardi & Semadeni 1994; Bianconi 1998; Agustoni 1996), wurde die so-

ziolinguistische Situation Italienischbündens lediglich in zwei umfassenderen Studi-

en untersucht (vgl. Picenoni 2008, Grünert et al. 2008). Auch zur spezifischen und von

sprachlichen Herausforderungen geprägten Phase der Transition von der Oberstufe in

die Mittelschule oder in die Berufslehre, in der ein Grossteil der jungen Erwachsenen

erstmals ihre Talschaften verlassen und in die deutschsprachigen Zentren ziehen, sind

bereits einzelne Untersuchungen publiziert worden (vgl. QGI Picenoni 2008, Todisco

et al. 2020b). Während Letztere vorwiegend auf die Spracherfahrungen von Jugendli-

chen fokussierten, erweitert die hier vorliegende Studie den betrachteten biografischen

Zeitraum, indem sie das Spracherleben junger erwachsener Italienischbündner*innen

in den Blick nimmt. Dabei werden deren Erfahrungen und Deutungen auch im Zusam-

menhang mit dem Übertritt ins Studium oder in das Berufsleben erforscht. Des Weite-

ren stellt diese Studie eine noch nicht untersuchte Sprachgruppe ins Zentrum des For-

schungsinteresses: jungemehrsprachige Erwachsene aus Italienischbünden, diemit ei-

ner weiteren Familiensprache neben dem Italienischen aufwachsen. Angesichts ihrer

mehrsprachigen Repertoires interessieren dabei vorwiegend soziale Positionierungen

und Zugehörigkeitskonstruktionen im Zusammenhang mit familiären Hintergründen,

im Umgangmit Peers sowie in (aus)bildungsbezogenen Kontexten.

Anhand des erhobenen biografischen Datenmaterials soll herausgearbeitet werden,

wie das Spracherleben die individuellenHandlungsspielräumeder jungenErwachsenen

determiniert. Denn Sprache(n) und Sprechen kommt in solchen Verhandlungsprozes-

sen eine subtil wirkende und subjektivierende Macht zu, welche die jungen Erwachse-

nen sozial positioniert und ihre Agency dadurch erweitert oder begrenzt.Mit der folgen-

den Präsentation von neun exemplarischen Fällen aus der Studie wird eine Annäherung

an die angesprochene Komplexität machtbezogener Verhandlungen sprachlicher Praxis

im spezifischen Kontext Italienischbündens versucht. Eingangs erfolgt jeweils die Vor-

stellung des angefertigten Sprachenportraits mit einer kurzen Darlegung soziobiogra-

fischer Anhaltspunkte zur Person und ihren Sprachen. Anschliessend folgt die Darstel-

lung ihrer identitären (Selbst-)Verortung in Form einer verdichteten Gesamterzählung,

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

welche die Chronologie der Erzählstruktur beibehält. Grundlage hierfür bilden neben

den originalen Audiodaten und deren Transkripten auch die kategorisierten Daten aus

den in Kapitel 7.6 beschriebenen Positionierungs- und Zugehörigkeitsanalysen. Erzähl-

passagen, die auf besonders evidente identitäre Verhandlungen imZusammenhangmit

Sprache(n) und Sprechen verweisen, finden in Form von Originalzitaten Platz und sind

in deutscher Übersetzung im Anhang nachzulesen. Im letzten, die Fallarbeit abschlies-

senden InterpretationsschrittwerdendieErzählungen inBezugauf die ihrenSprache(n)

innewohnende Wirkmacht reflektiert. Letztere wird in dieser Arbeit – im Sinne eines

Konglomerats aus Selbstverortungen und (Nicht-)Zugehörigkeiten – als resultierende

sprachliche Handlungs(ohn)macht vorgestellt.

Neben den skizzierten Analyseschritten gilt es auf der Basis der Erzählungen und

der verfassten Interviewprotokolle auch dem Verhältnis von Forschenden und Infor-

mant*innen Rechnung zu tragen, da dieses ebenso von machtvollen Zusammenhängen

mitstrukturiert ist. Während die Autorin von einigen Informant*innen als Mitarbei-

terin der Pädagogischen Hochschule Graubünden wahrgenommen wurde, die sich

im Rahmen ihrer Forschungsarbeit für mehrsprachige Menschen oder für ihre bil-

dungsbiografischen Erfahrungen interessiert, wurde sie von anderen eher auf ihre

Verwurzelung mit Italienischbünden bzw. dem Puschlav angesprochen. Auch die in

den Sprachbiografien hergestellten Bezüge zum eigenen Spracherleben präsentierten

sich äusserst unterschiedlich. Zum einen verwendeten Interviewpartner*innen in der

Erzählung dialektale Ausdrücke, um bestimmte Gefühle und Emotionen eingehender

zu verdeutlichen. Dies impliziert, dass diese Interviewten der Autorin – ohne es sicher

zu wissen – neben dem Italienischen auch sprachliche Kompetenzen im lokalen Dialekt

attestierten. Zum anderen sprachen Interviewte der Autorin aufgrund der Puschlaver

Herkunft ihrer Eltern einen gewissen Wissensvorsprung für dieses Tal zu, nahmen in

Bezug auf die anderen drei Talschaften aber weitere talschaftsbezogene Explikatio-

nen vor. Gerade vor dem Hintergrund dieser situativen gegenseitigen Beeinflussung

und eines aus einer Ko-Konstruktion hervorgegangenen Datenmaterials wurde im

Anschluss an jede Fallpräsentation jeweils auch eine Kontextualisierung des Interviews

hinzugefügt, die ebenso auf offensichtliche Momente während der Erzählung eingeht,

in denen eine Interaktion zwischen Forschenden und Interviewten stattgefunden hat.

Dabei wird lediglich auf die evidentesten Passagen eingegangen, da eine ausführlichere

Analyse solcherWechselwirkungen den Rahmen dieser Arbeit gesprengt hätte.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 179

8.1 Yvette – »Il peso del tedesco«

Abb. 20: Yvettes Sprachenportrait

Yvette wächst mit ihrem jüngeren Bruder und ihren Eltern in einem Dorf im Misox

auf. IhrVater verbringt seineKindheit undeinenGrossteil seines Lebens selbst indiesem

Tal und spricht mit den KindernMisoxer Dialekt. Yvettes Mutter immigriert als 20-jäh-

rige Frau aus Bolivien ins Misox und spricht vorwiegend Spanisch mit der Familie. Die

Eltern trennen sich während Yvettes Primarschulzeit und der zweisprachige Familien-

alltag verliert sich dadurch zugunsten des Italienischen, das ab diesem Zeitpunkt auch

von derMutter als primäre Umgangssprache übernommenwird. Die gesamte obligato-

rische Schulzeit verbringt Yvette im Misox. Mit 15 Jahren wechselt sie ans Gymnasium

nach Chur, in dem sie einerseits in mehreren Fächern Unterricht auf Italienisch besu-

chen kann, andererseits aber auchmit einer vorwiegend deutschsprachigen Umgebung

konfrontiert ist. Nach der Matura macht Yvette ein Zwischenjahr in Zürich und arbeitet

als Abwaschhilfe in einerKantine.Parallel dazu bereitet sie sich auf denEignungstest für

das Medizinstudium vor. ImHerbst 2019 wechselt sie den Sprachraum ein weiteres Mal

und zieht für das Studium nach Fribourg.

8.1.1 Identitäre (Selbst-)Verortung

Yvette beginnt ihre Erzählung bereits mit einer zweigeteilten Beschreibung ihrer Fami-

lie(n). Sie führt aus, dass sie zwei Familien hat, mit denen sie einen unterschiedlichen

Kontakt pflegt. Zur Familie mütterlicherseits, die in Bolivien lebt, hat Yvette dank ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Mutter, dem Telefon und den Möglichkeiten über die sozialen Medien seit jeher einen

beständigen Kontakt. Yvette erzählt von mehreren Reisen nach Bolivien und davon, wie

sie über die Jahre der bolivianischen Kultur nahe geblieben ist. Trotz der geografischen

Entfernung fühlt sie seit jeher eine enge familiäre Zugehörigkeit, die es ermöglicht, sich

trotz jahrelangemNichtsehen nicht fremd zu sein. Bis Yvette 10 Jahre alt ist, spricht ihre

Mutter zuHause ausschliesslich Spanisch.Nach der Scheidung der Eltern und demDa-

zustossen des italienischsprachigen Lebensgefährten der Mutter tritt Spanisch in den

Hintergrund und der Familienalltag spielt sich vorwiegend auf Italienisch ab. Yvette be-

tont an dieser Stelle der Erzählung, dass sie Spanisch weiterhin versteht und sich an die

Wörter erinnert, sich aber schämt, diese Sprache zu sprechen,weil sie von sich selbst er-

wartet,mit einer spanischsprachigenMutter diese viel fliessender sprechen zu können.

Dies verweist auf eine von Yvette verinnerlichte normative Setzung, dass Nachkommen

die Sprache(n) der Eltern beherrschen sollten. Ein Zusammenfallen von Sprachkompe-

tenz und Identitätserwartungen also, die Yvette aus ihrer eigenen Perspektive heraus

nicht erfüllt. Mit der Mutter spricht Yvette heute Italienisch, was sie selbst bedauert,

denn damit verliert sie eine bedeutende Lern- und Übungsquelle für ihr Spanisch. Nur

wenn sie gemeinsam in Bolivien sind und alle ausschliesslich Spanisch sprechen, fallen

sie und die Mutter nicht ins Italienische zurück. Die Kommunikation zwischen Yvette

und ihrer Mutter zeichnet sich daher eher durch eine situative Anpassungsleistung an

die Umgebungssprache aus, als dass sie familiäre Sprachaneignungs- oder -erhaltungs-

fragen in den Vordergrund stellt.

Die Familie väterlicherseits lebt imMisox und der Vater spricht mit beiden Kindern

MisoxerDialekt. In diesemZusammenhang folgt eine längere Passage in der Erzählung,

in der Yvette über ihre Beziehung zumMisoxer Dialekt spricht. Sie erklärt, dass ihr Va-

ter die einzige Person ist, mit der sie sich nicht schämt, Dialekt zu sprechen. Dass sie

selbst immer beim Italienischen geblieben ist, erklärt sich Yvette mit der Präsenz des

Spanischen in der Familie. Die Tatsache, dass sie mit ihrer Familie imMisox Italienisch

sprechen muss und nicht auf den Dialekt zurückgreifen kann, geht für Yvette mit dem

Gefühl einher, anders zu sein, nicht vollständig dazuzugehören. Sie versteht sich zwar

– mit Verweis auf Mecherils Konzept sozialer Zugehörigkeit – auf formeller Ebene als

vollwertiges Mitglied der Familie, kann hingegen aufgrund ihrer eingeschränktenMög-

lichkeiten imDialektsprechenauf der informellenEbenenicht von einer lückenlosenZu-

gehörigkeit ausgehen.

»[…] parlare dialetto è come cantare una canzone che non so bene, no_ che vuoi, ma

non puoi del tutto. Cioè sai le parole, sai che ce le hai in testa, ma non ti vengono fuori

bene. Quindi evito, sai […], a me dispiace tantissimo questa cosa di non parlar dialetto.

Perché appunto […] ai pranzi di famiglia loro parlavano tutti dialetto, parlavanodialetto

tutto il tempo e io sono lì e dico lamia cosa in italiano, peròmi sento quasi, non scema_

non saprei come dirti, però non del tutto inclusa. Solo che iniziare a parlar_ […] parlarlo

dal nulla, mi sembrerebbe ancora più strano. […] tipo io, lo capisco benissimo e anche

mi pesa un po’ quando mi guardano, iniziano a parlarmi in italiano con quell’accento

un po’ da, sai parlano dialetto tutta la vita […]. Dunque appunto ti senti un po’ escluso

se non parli_ perché veramente è una lingua, anche se vi capite, sei fuori_ stoni nel

contesto.« (Y:Z1)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 181

Wenn ihreVerwandten sichYvette auf Italienisch zuwenden,obwohl sie gewöhnlichDia-

lekt mit anderen Familienmitgliedern sprechen, betreiben sie – ohne Absicht – ein sub-

tilesDoingDifference, das YvettesWirksamkeitsgefühle tangiert. Yvette wägt für sich das

Übernehmen des Dialekts als mögliche Handlungsalternative ab, muss aber aufgrund

ihrer habitualisiertenDisponiertheit alsNichtdialektsprachigedavonabsehenundmuss

diese Positionierung als »besonderes«Mitglied der Familie annehmen. Lediglichmit ih-

remVater, bei dem sich Yvette offenbar bedingungsloser anerkannt fühlt, ist für sie dies-

bezüglich eine Transformation der diskursiven Ordnung in Bezug auf ihre Dialektspra-

chigkeit denkbar. Interessanterweise fühlt sich Yvette innerhalb ihres Freundeskreises

diesbezüglich – im Unterschied zu den geschilderten Familiensituationen – nie anders

als die Anderen. Dies begründet sie damit, dass im Misox in ihrer Generation nur noch

wenige Menschen Dialekt sprechen und die Verwendung der Standardsprache Italie-

nisch in dieser Alterskohorte der Normalitätsvorstellung entspricht.

Yvette bezeichnet das Misox in ihrer Erzählung als ihr Zuhause, in dem sie heute

aber eher wie in den Ferien lebt. Nach Hause zurückzukehren bedeutet für sie, sich zu

entspannen und keinen Stress zu haben. Für Yvette ist es zum Zeitpunkt der Erzählung

aber unvorstellbar, längerfristig insMisox zurückzukehren. Sie beschreibt dasMisox als

schönen Ort zum Aufwachsen. Aufgrund fehlender Karriereperspektiven kann sie es als

möglichen Wohnort aber nicht mehr in Erwägung ziehen. Eine soziogeografische und

emotionale Verbundenheit also, auf die Yvette für ihre Selbstverwirklichung aber nicht

angewiesen ist.Ihr sei es nie schwergefallen, sich vom Tal loszulösen. Möglicherweise

sei dies unbewusst auch dem Vorbild ihrer Mutter geschuldet, die ihr eigenes Zuhause

ebenso als junge Erwachsene verlassen hat und nun ein »gutes Leben« im Misox führt.

Yvette erzählt von einem persönlichen Denkwandel bezüglich des Spanischen, der sich

bei ihr erst während der Sekundarschuljahre zugetragen habe.Dabei sei ihr bewusst ge-

worden, was für ein grosses Glück sie hat, eine zweite Familie auf der anderen Seite der

Welt zu haben und sich zu zwei unterschiedlichen Kulturen zugehörig fühlen zu kön-

nen. Diese Argumentation lässt darauf schliessen, dass Yvette diese doppelte identitäre

Eingebundenheit nicht seit jeher als schätzenswerte Komponente ihrer Persönlichkeit

betrachtet. Erst im jugendlichen Kontext, in demmöglicherweise Interkulturalität und

Mehrsprachigkeit als Ressource verhandelt werden, beginnt sich Yvette als diesbezüg-

lich privilegiert zu erachten. An der Kantonsschule in Chur wählt sie aus diesem Grund

Spanisch als Schwerpunktfach undmisst demSpanischen vondiesemZeitpunkt anwie-

der grössere Bedeutung zu. Um diese wiedergewonnene emotionale Verbundenheit zu

bekräftigen, kehrt Yvette an dieser Stelle der Erzählung auf einen spezifischen Aufent-

halt in Bolivien bei ihrer Grossmutter zurück, während dessen sie sich – ihrer eigenen

Einschätzung nach – von der Angst, Spanisch zu sprechen, befreien konnte. Yvette ver-

gleicht in der Erzählung ihre beiden Kulturen und konstruiert sie als sehr unterschied-

lich. Zum Beispiel äussert sie, dass sie zu Hause – im Vergleich zu ihren Freund*innen

im Misox – andere Dinge isst. Sie bemerkt, dass sie und ihre Familie manchmal auch

andere Umgangsformen pflegen. Ausserdem spürt sie eine starke Verbindung zu latein-

amerikanischerMusik, die so viel erzählen kannund vielmehr ist als nurRaeggeton.Für

Yvette ist es gerade die Musik, die es ihr möglich macht, ihrer bolivianischen Seite nahe

zu bleiben und sich deren Essgewohnheiten und Traditionen in Erinnerung zu rufen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

»[…] per me era normale, sai arrivavo a casa e c’era mia mamma e parlava spagnolo e

era divertentissimo, perché io ero in fermata del bus e sentivi la musica a sballo, pro-

prio musica latina […], dall’altra parte del paesino e arrivavo e c’era mia mamma che

era lì a ballare e quello mi dava più gioia_ cioè vedere magari le mamme magari un

po’ più normali […], più normali del posto, più svizzerotte, però vedere mia mamma

così era anche bello, no, vedere questa cultura. Cioè è un bel ricordo che mi è rimasto

dell’infanzia, di quello. […] il rapporto che ho con lamusica comunque ha influito tanto

l’avere una mamma latina […], c’ho totalmente un altro rapporto della gente che qua

ascolta lamusica latina […], perché pensano solo al Reggaeton e io sono sempre: »No, è

che c’è tanto altro dietro.« E quindi anche lì c’è, tipo, tutto unmondo a parte […].« (Y:Z2)

In dieser Interviewpassage konstruiert Yvette gewollt einen Teil ihrer Identität als sol-

chen, der sie von anderen unterscheidet und sie über Komponenten, die sie auf positive

Art undWeise mit der bolivianischen Kultur verbindet, mit einem zusätzlichen Privileg

ausstatten. Für ihr Zwischenjahr nach der Matura ist Yvette zur Erhaltung dieses Privi-

legs absichtlich zu ihrer spanischsprachigen Tante nach Zürich gezogen, um das Spani-

sche weiterhin pflegen und aktiv halten zu können. Ihre starke emotionale Verbindung

zu Bolivien ist für Yvette aber nicht ausreichend, um sich selbst als Bolivianerin bezeich-

nen zu dürfen.

»[…] dico spesso che mia madre è boliviana, cioè non dico mai di essere io, boliviana,

perché non mi sento_ cioè so di avere la_ questa parte di cultura boliviana, però quasi

per rispetto dei boliviani non dico di essere boliviana, perché non_ non sono cresciuta

lì, non_ non sono boliviana. […], però ho sangue boliviano. Cioè c’è questa distinzione

nell’essere boliviana e avere parte di te boliviana. […] sento di avere un forte rapporto

con la Bolivia e di avere un’altra cultura, un altro paese, ma non sento di essere bolivia-

na.« (Y:Z3)

Dieses Zitat verweist auf eindrückliche Weise auf das machtvolle Verhältnis zwischen

Diskurs und Subjekt und dessenWechselwirkungsprozesse. Yvette hat ihre abweichen-

de Position innerhalb des diskursiven Raums Boliviens inkorporiert, indem sie für ih-

re eigene identitäre Selbstverortung von einer eingeschränkten Berechtigung ausgeht,

sich selbst als Bolivianerin verstehen zu dürfen. Demzufolge darf sich als Teil der kol-

lektiven Identität und als Bolivianer*in nur jemand definieren, der die Gemeinsamkeit

des Aufwachsens in Bolivien teilt. Dass Yvette dazu nicht legitimiert ist, verdeutlicht sie

auch mit der Erklärung, dass sie in ihrer bolivianischen Familie als gringita1 bezeichnet

wird. Gleichwohl ergänzt sie, in Bolivien wiederholt auch auf ihre gute Spanischkompe-

tenz angesprochenwordenzu sein. Ihr ungezwungener südamerikanischerAkzent habe

den Leuten vor Ort sogar Anlass gegeben, bei ihr nachzufragen, ob sie einheimisch sei.

Über ihre sprachliche Performanz im Spanischen also, die sie bei Bedarf sogar mit der

legitimen lokalen Färbung versehen kann, sieht Yvette Möglichkeiten, ihre Handlungs-

spielräume zu erweitern und in ihrer persönlichen Positionierung als »Person mit boli-

1 Mit gringo/gringawerden immittel- und südamerikanischenRaumMenschenbezeichnet, die nicht

romanischer Herkunft sind. Der Zuschreibung liegt eine abwertende Konnotation inne, die auch

eine sprachlich-kulturelle Abgrenzung hervorhebt.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 183

vianischem Blut« anerkannt zu werden. Eine positive Zugehörigkeitserfahrung, die für

Yvette mit grosser Freude und Genugtuung verbunden ist.

An späterer Stelle der Erzählung schlussfolgert Yvette, dass Spanisch für sie eine Art

Accessoire ist, das sie gerne trage, das ihr aber in ihrem italienischbündnerischen Kind-

heitskontext aufgrund des fehlenden Distinktionsprofits nicht viel gebracht habe. Von

einer anders resultierenden Agency geht Yvette hingegen aus, wenn sie z.B. Deutsch als

FamiliensprachenebendemItalienischgehabthätte.Yvettebezeichnet Italienischals ih-

re Sprache und als die Sprache, in der sie sich ambesten ausdrücken kann undwomit sie

ihre individuelle Handlungsfähigkeit sichern kann. In Chur bleibt sie daher auch immer

in ihrer italienischsprachigen »Blase« (bolla degli italofoni), wo sie sich in sicheren Aner-

kennungsverhältnissen bewegen kann. Diese bewusste Vermeidung von Kontakten, bei

denen sie – aufgrund bisheriger biografisch bedingter Verinnerlichungen –möglicher-

weisemit neuen negativen Zugehörigkeitserfahrungen rechnenmuss, begründet Yvette

mit dem Argument menschlicher Bequemlichkeit, die einen dazu bewegt, sich lieber zu

isolieren, als mit Anderssprachigen zu kommunizieren.

Wiewirkungsreich unddauerhaft solche biografischen Sedimentierungen sind,macht

Yvettedeutlich, indemsie erzählt,dass ihrGleichesheute auch inFribourgpassiert.Dort

verbringt sie die meiste Zeit mit den vielen Tessiner*innen. Aus diesem Grund ist es für

Yvette in Fribourg einfacher zu sagen, dass sie Tessinerin ist, obwohl sie sich selbst als

Bündnerin verstanden wissen will.

»[…] tante volte è più facile dire ticinese, perché stare lì a spiegare che sei grigionese,

ma che vieni da una valle italofona, non è così_, cioè è un po’ uno sbatti come dicono i

ticinesi […]. Però sì, cioèmi sentomesolcinese. […] qua che son tutti ticinesi, sono l’unica

grigionese e: »Io sono grigionese, non sono ticinese come voi«. Però se proprio così,

non è che mi pesa dover rinunciare al mio essere mesolcinese per un attimo. Cioè gli

dico […]_ mi sembra quasi un po’ estremo dover stare lì a ogni persona_ ovvio che se

parliamo un po’ di più glielo spiego […].« (Y:Z4)

Diese widersprüchliche identitäre Positionierung lässt sich wohl damit erklären, dass

Yvette im sozialen Kontext mit den Tessiner*innen eher nicht von einer Konstruktion

als Bündnerin profitieren kann. Lieber ist ihr, einfach als Italienischsprachige wahrge-

nommen zu werden und damit das »Zugangsticket« für diese Gruppe zu erhalten. Vor

der Autorin als Forschende ist es ihr aber wichtig, ihre identitäre Zugehörigkeit als Ita-

lienischbündnerin zu verdeutlichen. Möglicherweise auch, um der angenommenen Er-

wartungshaltung, eine mehrsprachige Misoxerin zu sein, entsprechen zu können.

Yvette erzählt, dass ihr Leben grundsätzlich in einerWelt stattfindet, in der nicht ih-

re Sprache gesprochen wird. In einer italienischsprachigen Welt zu leben, sei gar nicht

mehrTeil ihrerWahrnehmung.SchonwährendderSchulzeit imMisox sprechenalledar-

über,nachChurgehenzuwollen.Sie erinnert sich,dass geradedieAufnahmeprüfungan

die Bündner Kantonsschule in Chur als besonders grosse Hürde im Tal verhandelt wor-

den sei. Wegen des Deutschen gelinge es nur wenigen, die Prüfung zu bestehen. Yvette

erzählt, dass sie es damals als persönliche Herausforderung gesehen und viel Mühe und

Energie in die Vorbereitung der Aufnahmeprüfung investiert hat. Sie äussert an dieser

Stelle auch,dass eswohl die beste Entscheidung für sie gewesen ist, nachChur zu gehen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Während der Primarschule ist Deutschlernen für Yvette mit Freude verbunden, obwohl

ihr schon damals aufgefallen ist, dass Deutsch ganz anders ist als Italienisch und es –

im Vergleich auch zum Spanischen – viel schwieriger ist, sich die Wörter zu merken.

Yvettes Sprachraumwechsel nach Chur ist daher zunächst mit grossen Schwierigkeiten

für sie verbunden. Am Anfang traut sich Yvette nicht, ein Wort auf Deutsch zu sagen.

Das Deutschsprechen ist immer mit der Angst verbunden, etwas nicht richtig sagen zu

können oder es nicht zu verstehen.

»[…] andando a Coira poi ho intrapreso anche la strada del tedesco, che io ho avutomol-

ti bassi_ cioè io_ nonmi piaceva il tedesco, non_ non riuscivo […] questo anche_ qua ho

fatto un peso, il peso del tedesco, ha pesato tantissimo il dover essere in un ambien-

te tedesco, sapere che dovrei parlarlo. […] a Coira era una costante ansia a volte dover

parlar_ a dover socializzare in tedesco, avere lì i tedeschi che ti parlano e fanno battute,

non sai se era una domanda_ cioè questa situazione per me è proprio quotidiana […],

che ti parlassero e »he-eee« e non sai cosa fare.« (Y:Z5)

Yvette formuliert hier auf eindrückliche Weise, wie Sprache(n) und Sprechen mit dem

Gefühl von Handlungsohnmacht verbunden sein können. Ihre sprachlichen Ressourcen

reichen im Churer Kontext nicht aus, um sich in sozialen Interaktionssituationen mit

Deutschsprachigen zurechtzufinden. In diesem sozialen Raum, zu dem sie sich nicht

zugehörig fühlt, sieht sich Yvette in Gesprächsmomenten gezwungen, sich tagtäglich

machtlos ihrer Angst und ihrer Hilflosigkeit aussetzen zu müssen. Als wäre dies nicht

schon belastend genug,wird in Yvettes Aussage ausserdem deutlich, dass auch eine dis-

kursive,verinnerlichteErwartungshaltungmitschwingt,eigentlichDeutsch sprechenzu

müssen. Denn nur über ein regelmässiges Sprechen der Sprache kann sie sich aus die-

ser für sie desolaten Situation befreien. Lange Zeit findet sich Yvette nur mit Standard-

deutsch zurecht. Erst im letzten Jahr vor der Matura beginnt sie zwischendurch ein we-

nig Schweizerdeutsch zu sprechen. Das Schweizerdeutsche hebt sie in ihrer Erzählung

als zusätzliche sprachliche Hürde hervor. Sie bemerkt im Verlaufe der Zeit auch, dass

Deutschschweizer*innen nicht gerne Standarddeutsch sprechen, und verinnerlicht das

Gefühl, Schweizerdeutsch lernen zumüssen, um anderen nicht zur Last zu fallen.

»Sembra quasi un insulto a_ non so come dire_ cioè parlare Hochdeutsch a uno svizze-

ro-tedesco_ non so perché c’è questa cosa che non voglio pretendere da uno svizzero-

tedesco chemi parli Hochdeutsch, tipo non […] è la tua lingua, sono io chemi devo ad-

attare, anche se all’inizio non capisco niente. […] cioè gli parlo Hochdeutsch, ma non

pretendo che loro me lo parlino, perché so_ cioè io vedo che questo è quasi un peso

per loro […] non è la loro lingua, cioè non lo so, non mi sembra, non è la loro lingua del

cuore, perché è veramente diverso lo Schwizerdütsch e Hochdeutsch.« (Y:Z6)

Diese Erzählpassage verweist einerseits auf die machtvolle diskursive Situiertheit von

Yvette in einem Kontext, in dem sie sich als Sprecherin einer Minderheitensprache an-

zupassen hat und zudem keinesfalls erwarten darf, dass man ihr mit Standarddeutsch

entgegenkommt.Umden (Schweizer-)Deutschsprachigen nicht zur Last zu fallen,muss

Yvette also eine doppelte Hürde überwinden: Sie muss einerseits die sprachliche Kom-

fortzone des Italienischen verlassen undDeutsch sprechen und andererseits Schweizer-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 185

deutsch verstehen, denn die Anderen vermitteln ihr das Gefühl, dass das Sprechen der

Standardsprache ihnen zuwider ist. Yvette erzählt auch von bestimmten Situationen in

ihrem schulischen Alltag in Chur, in denen Mitschüler*innen Italienischsprachige als

»dumme Italos« bezeichnen. Sie betont, dass sie sich selbst auch so definiert und damit

dieser Bezeichnung unterwirft, da sie der Bewertung zustimmt, dass sie – ohne gute

Deutschkompetenz – tatsächlich nicht gleich viel leisten kann wie die Anderen. Hier

kommen daher linguizistische Differenzpraktiken zur Sprache, die für Yvette in Diskri-

minierungserfahrungenmünden. Auch die Romanischsprachigen haben gemäss Yvette

den Italienischsprachigen im Deutschen einiges voraus. Obwohl sich Yvette identitär

deutlich von ihnen abgrenzt, bemerkt sie, dass imKontext der Kantonsschule Chur über

das geteilteNichtdeutschsprachig-Sein eine engereVerbindung zudenRomanischspra-

chigen besteht.

»[…] con loro però c’era comunque questo_ essendo in convitto ha fatto tantissimo, cioè

lo stare in internato tutti assieme, cioè ti sentivi di non essere tedesco_ cioè di non

essere tedescofono e parlare comunque la tua lingua madre diversa.« (Y:Z7)

Die Erfahrungen mit der deutschen Sprache lassen Yvettes Erzählungen nochmals zu-

rück ins Misox kehren. Ab dem Zeitpunkt, an dem die deutsche Grammatik Einzug in

den Schulunterricht hält, wird Deutsch für Yvette – und auch für alle ihre italienisch-

sprachigen Mitschüler*innen – zu einer grossen Last. Yvette erklärt, dass unter Italie-

nischsprachigen eine Art allgemeine Auflehnung gegen das Deutsch aufkommt. Eine

Form von Gruppendruck, der dazu führt, dass niemand Deutsch mag und es somit un-

bewusst auch niemand lernen will. Als besonders belastend beschreibt Yvette die Situa-

tion imErgänzungsfach anderKantonsschule, inwelcher dieKlassen gemischt sindund

der ganzeUnterricht ausschliesslich aufDeutsch stattfindet. AlleMitschüler*innen sind

deutschsprachig und Yvette verbringt Stunden damit, Texte zu übersetzen, um den Un-

terrichtsinhalten folgen zu können. Yvette betont, dass es nicht das Fach an sich ist, das

ihren Leidensdruck entstehen lässt, sondern die fehlende Sprachkompetenz. Prüfungs-

situationen im Ergänzungsfach assoziiert Yvette deshalb mit grosser Versagensangst.

»[…] per esempio avevobiologia Ergänzungsfach edè la prima volta chemi son confron-

tata veramente col dover sapere una lingua straniera e dover_ dovere saperla, perché

sennò non capivo niente. […] lì soffrivo tantissimo […] sì c’erano degli esami_ tra che

era tantissima roba […] e non era tanto la materia stessa che mi faceva soffrire […], era

proprio il tedesco che non saperlo_ non_ cioè se tu non sai una parola, la leggi allora la

concettualizzi subito in testa e ti rimane molto di più, invece la devi prima imparare a

memoria, è un’ansia andare a quegli esami, ricordo, proprio assurda.« (Y:Z8)

Angstgefühle imZusammenhangmit der deutschen Sprache bezeichnet Yvette als Preis,

den sie dafür zahlen muss, um mit ihren Freund*innen in Chur eine gute Zeit verbrin-

gen zu dürfen. Denn Chur ist auch Treffpunkt aller Italienischsprachigen aus den vier

Talschaften. Trotz der zahlreichen erzählten negativen Zugehörigkeitserfahrungen hebt

Yvette an dieser Stelle die Zeit in der Bündner Hauptstadt als glückliche Jahre hervor

und erinnert sich belustigt auch an sprachliche Differenzkonstruktionen zwischen den

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Italienischsprachigen selbst. Die Art, wieman spricht, der »Slang«, Akzente und dialek-

taleWörter unterscheiden sich deutlich voneinander.Yvette unterstreicht, dass sie sogar

ihr eigenes Italienisch an die Art angepasst hat, wie Puschlaver*innen Italienisch spre-

chen. Grundsätzlich sieht sie mehr Ähnlichkeiten zwischen Puschlaver*innen und Ber-

geller*innen, die in ihren Talschaften beidemit einer – aus ihrer Perspektive – isolierte-

ren Realität konfrontiert sind. Misoxer*innen erscheinen ihr durch die Anbindung ans

Tessin anders, vielleicht städtischer zu sein. Yvette hebt aber hervor, dass in Chur, unge-

achtet der talschaftlichen Unterschiede, alle als Italienischsprachige anerkannt werden.

Dies lasse eine enge emotionale Verbindung zwischen Italienischsprachigen entstehen

und bilde gleichzeitig das Selbstverständnis, Teil der Bündner Italianità zu sein, heraus.

Das Zwischenjahr in Zürich bezeichnet Yvette als ein für die Sprachen gut investier-

tes Jahr.Sie begründet das damit,dass der Lebenspartner ihrer spanischsprachigenTan-

te, bei der sie wohnt, Deutscher ist und siemit ihm das »richtige« Deutsch sprechen ler-

nen muss. Ausserdem helfen ihr die Vorbereitungen für den Numerus clausus und der

deutschsprachige Arbeitsalltag in der Abwaschküche dabei, ihre fortwährend präsenten

Hemmungen beim Deutschsprechen abzubauen und ihre Sprachkompetenz zu verbes-

sern.

»[…] la cosa divertente è che in realtà […] ero quella che lo sapeva parlare meglio, per-

ché lì è pieno magari_ cioè di marocchini o così_ prendono tante persone aiuto cucina

o Abwaschkuche o così_ io quindi con loro ho iniziato_ ti senti quasi più tranquilla a

parlarlo, […], bene o male eravamo_ cioè io ero una delle poche Svizzere in realtà […],

ma non parlavo tedesco, quindi era questo ambiente dove sì, si parlava tutti tedesco,

ma non era la lingua di nessuno. […] è stato più facile per me, per parlare tedesco, ti_ ti

vergogni di meno.« (Y:Z9)

Besonders interessant erscheint indieser Interviewpassage,dassYvette innerhalbdieses

multiplennatio-ethno-kulturellenRaumsderAbwaschküche, in demniemandgutDeutsch

spricht, eine tiefere Hemmschwelle beimDeutschsprechen erlebt. Dies ist wohl der Tat-

sache geschuldet, dass in diesem Kontext für Yvette ausnahmsweise nicht die Sprache

die anerkennungsrelevante Differenzkategorie ist.

Selbst belustigt über dieseWandlung erzählt Yvette, dass sie es heute in Fribourg fast

herbeisehnt, Deutsch sprechen zu dürfen, denn mit der französischen Sprache komme

sie nochnicht zurecht.Manchmal–erzählt Yvette abschliessend–kommen imuniversi-

tärenUmfelddie altbekanntenVersagensängstewieder hoch.Yvette betont aber,dass sie

es heute anders erlebt als damals in Chur. Das Gewicht, das früher dem Deutschen zu-

kam, nimmt heute eine neue Bedeutung ein. In Fribourg zwingt Yvette niemand, Fran-

zösisch zu sprechen, denn sie kann es – dank dem Deutschen – ohne Schwierigkeiten

vermeiden, Französisch sprechen zu müssen. Ihre Tessiner Freund*innen in Fribourg

bewundern sie sogar dafür, dass sie so gut Deutsch spricht. Im Gegensatz zu ihr haben

sie anderUniversität grosseMühe,dendeutschsprachigenVorlesungenzu folgen.Yvette

versteht sich imVergleich zu den Französischsprachigenmit ihrem sprachlichen Reper-

toire im Studium heute sogar als bevorzugt, denn sie spricht bereits mehrere Sprachen.

Vor demHintergrund ihrer Erfahrungen, dass ein mehrsprachiges Repertoire eine Res-

source im Leben darstellt, nimmt sich Yvette vor, auch wieder bewusst deutschsprachi-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 187

ge Freundschaften zu suchen, um ihrDeutsch nicht zu verlieren. Französisch betrachtet

Yvette als einen Neuanfang. Sie weiss, dass es damit wieder seine Zeit brauchen wird,

und sie weiss gleichzeitig auch, dass, wenn sie sich nicht darum bemüht, sie es nie ler-

nen wird.

»[…] adesso bramo parlar tedesco, quando si parla francese. Cioè è una cosa assurda.

Prima odiavo l’idea di dover parlar tedesco, mi metteva ansia, adesso non mi mette_

il francese non mi mette assolutamente ansia, cioè non_ non lo vivo male per nulla

[…]. […] ho fatto così tanta fatica a imparare il tedesco, adesso che lo so, mi ritrovo col

francese […]. […], lo vedo come una cosa graduale, però so che se lo lascio andare, non

lo imparerò mai […].« (Y:Z10)

8.1.2 Resultierende Handlungsmacht

In Yvettes Erzählung können viele Stellen ausgemacht werden, in denen sie selbst aus-

formuliert,wie sich ihre Erfahrungenmit Sprache(n) und Sprechen auf ihreHandlungs-

möglichkeiten ausgewirkt haben.Beispielsweise erklärt Yvette,dassderZwang,Deutsch

sprechen zumüssen,mit einer grossen Belastung für sie einhergegangen ist und ihr oft

dasGefühl gegebenhat,derSituationohnmächtig ausgeliefert zu sein.Gleichzeitig sieht

sie aber gerade in der Wiederholung ebendieses Zwangs auch neue Befähigung. Die-

se wiederholte Auslieferung an Situationen sprachlicher Überforderung geht für sie mit

einem Abbau von Ängsten und gleichzeitig mit einem sprachlichen Kompetenzzuwachs

einher.

»[…] facendo questo anno sabbatico l’ho imparato molto molto meglio, perché ero

costretta_ costretta a doverlo imparare, comunque devi comunicare […] e a furia di

parlare e parlare l’ho imparato. E questo peso lo collego a questa cosa di sentirmi più

forte_ cioè magari questo tirar dietro un peso, alla fine ti rende più forte, perché co-

munque è un peso che però ti […] impari la lingua e hai come un’arma in mano. Quindi

mi sento veramente adesso_ perché posso dire di sapere parlare tedesco.« (Y:Z11)

Die fortwährende Last, die sie mit der deutschen Sprache verbindet – und die sie in

ihrem Sprachenportrait mit der Fussfessel darstellt –, hat sie bestärkt und ihre Hand-

lungsspielräume, z.B. im universitären Alltag in Fribourg, erweitert. Dieses Weiterma-

chennach bedrückendenund vonHandlungsohnmacht geprägtenSituationen interpre-

tiert Yvette als neu gewonnene Stärke, die ihr heute das Gefühl vermittelt, im Alltagmu-

tiger, offener, lernfähiger und vielseitiger sein zu können.

»E ti togli anche questa paura, a furia di dover affrontare situazioni come a Coira, di_

all’inizio non riesci neanche a ordinare la coca-cola al bar e poi prendi coraggio. Penso

proprio questo continuare alla fine ti fa diventare più aperto_ anch_ impari più facilm-

ente. Quindi io, se vado in giro, diciamo a viaggiare mi rende più versatile. […] penso

che comunque anche tutto questo passato con le lingue mi aiuta adesso a avere ques-

ta, magari, mentalità di voler imparare_ cioè sapere che non è impossibile imparare

un’altra lingua e comunque funziona. […] boh, in fondo è un bel vantaggio avere ’sto

bagaglio linguistico. Però alla fine non è_ […], sì, si può ammirare, ma non_ devo dire

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

che è stato veramente più fortuna, caso. E la sequenza di esperienze […]. Però mi fa

sentire forte comunque, perché è bello. Cioè so che posso arrangiarmi con le lingue e

quindi, sì.« (Y:Z12)

Die Tatsache, dass ihre Vergangenheit mit Sprache(n) bei ihr heute ein Gefühl von Befä-

higung und Empowerment hinterlässt, ist für Yvette der Abfolge glücklicher, zufälliger

Lebenserfahrungen geschuldet. Heute kann Yvette dem Erlernen einer neuen Sprache

und den damit einhergehenden Unzulänglichkeiten mit mehr Zuversicht entgegentre-

ten. In ihrer Erzählung reflektiert Yvette aus heutiger Perspektive auch die Bedeutung

ihres (selbst)konstruierten kulturellen Andersseins.Durch ihren familiärenKontext, der

sich –wie sie schildert – von dem ihrer Peers imMisox unterscheidet, spricht sich Yvette

eine mental offenere Haltung Neuem gegenüber und eine erweiterte Anpassungsfähig-

keit zu. Sie reproduziert damit gleichzeitig auch erneuten Unterscheidungsraum und

positioniert Menschen imMisox als unnahbar und verschlossener als sie.

»[…] infatti qui nel disegno metto anche_ cioè nel cuore la famiglia e i diversi rapporti

e anche nel_ collegato a diverse abitudini in generale, quanto io so adattarmi più fa-

cilmente a tante situazioni, rispetto magari ai miei amici o così, e io ho sempre avuto

anche questa cosa, per esempio del cibo, magari a casa iomangiavo cose_ […], altre co-

se, che qua non si mangiano, o maniere_ e quello mi ha aiutato anche molto coll’aper-

tura mentale. […] perché anche mia mamma, essendo_ lei è arrivata qua a vent’anni e

ha sempre avuto_ in generale i miei genitori, devo dire che hanno una mente molto

aperta, anche mio papà, uomo della Valle, che potrebbe essere molto più chiuso, ma

mi ha sempre insegnato tipo_ cioè a essere aperta al nuovo.« (Y:Z13)

Yvette ist überzeugt davon, dass sie mit ihrem sprachlich-kulturellen Repertoire heute

an vielen Orten der Welt allein zurechtkommen würde und von niemandem mehr ab-

hängig seinmuss. Trotz dieser für sie wertvollen neu erobertenHandlungsfähigkeit gibt

es wirkmächtige Aspekte im Zusammenhang mit Sprache(n), die Yvette weiterhin oder

erst in heutiger Betrachtung als einschränkend beurteilt. Der zwangsläufige Vorrang,

welcher der jeweiligen Lokalsprache an Yvettes neuen Lebensorten zukommt, hat für sie

z.B. auch einen Attritionsprozess in ihrem Italienisch evoziert. Das wird auch vor dem

Hintergrund verständlich, dass Italienisch für Yvette heute nicht mehr die formale Bil-

dungssprache darstellt, sondern vorwiegend als von Codeswitching und Slang geprägte

Umgangssprache Verwendung findet.

»[…] con tutto questo imparare le lingue ho notato che ho perso tanto in italiano_ cioè

tante volte non mi vengono le parole in italiano e devo usarle in un’altra lingua_ cioè

mi rendo conto che parlando, boh, dico le solite cavolate sai, uso lo slang, o proprio mi

vengono in_ le parole in tedesco, o in generale questo insieme di lingue_ avevo già un

po’ una confusione_ ovviamente è molto più ordinato di prima, però sì.« (Y:Z14)

Als weiteren beschwerlichen Aspekt ihrer Mehrsprachigkeit fügt Yvette zudem den Um-

stand an, dass ihre Freund*innen ihre sprachlichen Kompetenzen manchmal ausnüt-

zenwürden. Sie werde zumSprechen vorgeschoben, damit die Anderen –wie sie früher

selbst – der sprachlichen Herausforderung entfliehen können.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 189

»Magari ti sfruttano un po’ a_ i miei amici mi sfruttano abbastanza tanto con queste

competenze […], è che io sono anche come persona più estroversa. Quindi non_ non

mi faccio problemi a parlare con la gente, quindi anche lì, se c’è la possibilità di far

parlare me, poi fanno parlare me, no […], col tedesco stessa cosa, lì i miei amici un po’

se ne approfittano […].« (Y:Z15)

Abschliessend nimmt Yvette noch Stellung zur institutionellen Sprachpolitik der Bünd-

nerKantonsschule. Sie schreibt der Schule einen adäquatenUmgangmit der kantonalen

Dreisprachigkeit zu und wertschätzt die Führung rein italienisch- und romanischspra-

chiger Klassen als entgegenkommende und sinnvolle paritätische Lösung im Umgang

mit der verschiedensprachigen Schülerschaft. Gleichzeitig beurteilt sie für die Entwick-

lung vonHandlungsfähigkeit der Italienischsprachigen aber gerade dieses institutionel-

le Entgegenkommen als nicht nur positiv, behindert es doch den weiteren Ausbau der

Deutschkompetenz.

»[…] di mantenere […] questo trilinguismo a scuola, che comunque c’è. Cioè è la causa

principale per cui non impariamo bene il tedesco, però in fondo in realtà è una buona

cosa, perché tengono comunque su l’italiano […], per tenere l’italiano a scuola. Quindi

cioè, è come dover rinunciare a qualcosa, per qualcos’altro.« (Y:Z16)

Als besonders vorteilhaft für die Bündner Italianità schätzt Yvette zweisprachige Klassen

ein, in denen Deutsch- und Italienischsprachige gemischt sind. Die Italienischsprachi-

gen profitieren so einerseits davon, dass auch das Schweizerdeutsche bereits von An-

beginn im schulischen Alltag präsent ist und ein damit hürdenfreieres Zusammenleben

der Sprachgruppen gefördertwird.Parallel dazu entwickeln die deutschsprachigenMit-

schüler*innen selbst eine so gute Italienischkompetenz,dass gegebenenfalls beideSpra-

chen im Dialog zur Verfügung stehen.

8.1.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Ich erhalte Yvettes Kontakt von Sabrina, die ebenso an der Studie teilnimmt. Als ich

Yvette schreibe, ist sie bereits über die Studie informiert und bestätigt mir ihre Teilnah-

me. Im Juli 2019 schreibe ich ihr perWhatsapp, dass ich ihr Terminvorschläge für das In-

terview und einen Online-Fragebogen per E-Mail gesendet habe. Yvette und ich einigen

uns darauf, das Interview am23.November 2019 in Zürich zu führen.Als Yvette gegen 10

Uhr in meiner Wohnung ankommt, frage ich sie, da es ein Samstag ist, ob sie aufs Aus-

schlafen habe verzichtenmüssen. Yvette antwortet humorvoll, dass es schon früh für sie

sei, aber es wohl Schlimmeres gebe. Ich mache Yvette einen Tee und wir sprechen über

die Universität Freiburg, an der sie aktuell studiert und auch ich einige soziolinguisti-

sche Veranstaltungen besuche. Yvette erklärt mir, wo sie in Freiburg wohnt, und meint

desWeiteren, dass das Medizinstudium anders aufgebaut sei als an der Universität Zü-

rich. Ich frage sie, weshalb sie sich für ein Studium in Freiburg entschieden hat, worauf

siemir die Situationmit demNumerus clausus2 erklärt. Anschliessend erzähle ich Yvette,

2 Je besser die Prüfungsleistung ist, destomehr Freiheiten bestehen bezüglich der bevorzugtenUni-

versitätswahl. Ich gehe aufgrund ihrer Schilderungen im Interview davon aus, dass Yvette lieber

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

worum es in der Studie geht, und bedanke mich bei ihr, dass sie sich diese Zeit für das

Projekt nimmt. Während Yvette ca. 18 Minuten mit dem Sprachenportrait beschäftigt

ist, treffenmeine Forschungskollegin und ich Absprachen bezüglich der weiteren anste-

henden Interviewtermine. Yvette erzählt von Anbeginn sehr viel und nimmt oft Bezug

auf das Sprachenportrait. Sie spielt während des Sprechens mit den Farbstiften und ich

überlege mir, ob die Geräusche die Aufnahme stören könnten bzw. ob ich Yvette darauf

aufmerksammachen sollte.Um ihren Erzählfluss nicht zu unterbrechen undweil Yvette

etwas angespannt auf mich wirkt, entscheide ich mich dagegen. Yvette möchte ihre Er-

zählung möglichst passend gemäss meiner Erzählaufforderung strukturieren. Sie be-

ginnt mit Erinnerungen zu ihrer Kindheit und verliert danach kurz den Faden bzw. ist

verunsichert, ob das, was sie gerade erzählt, dem entspricht, was wir hören wollen.

»[…] dovrei raccontare più o meno sulla lingua e non in generale sulle cose?« (Y:Z17)

Ich versichere ihr, dass alles seine Richtigkeit hat, und versuche ihr mit nonverbalen

Gesten wie regelmässigem Nicken und Lächeln ein angenehmes Gefühl zu vermitteln.

Im weiteren Verlauf des Interviews kommen Yvette immer wieder Ergänzungen in

den Sinn, die sie zu zuvor ausgeführten Lebensepisoden zurückkehren lassen. In den

ersten Minuten der Erzählung oszillieren Yvettes Ausführungen zwischen Familien-

erinnerungen, der Primarschulzeit im Misox, Reisen nach Bolivien und Erfahrungen

in der Kantonsschule hin und her. Das Sprachenportrait scheint Yvette immer wieder

von Neuem Halt zu geben und löst zudem wertvolle Erzählpassagen in Bezug auf iden-

titäre (Selbst-)Verortungen aus. Als ich beginne, Yvette Nachfragen zu stellen, wirkt

sie gelöster und bringt sich immer wieder auch auf humorvolle Weise ins Gespräch

ein. Ich frage beispielsweise bei Yvette nach, ob sie im Misox jeweils auf Dialekt oder

Italienisch angesprochen werde. Diese Frage löst bei Yvette das Bedürfnis aus, mich

ausführlicher über die gegenwärtige Realität im Misox zu informieren und diese den

Gegebenheiten im Puschlav gegenüberstellen zu wollen. Yvette geht aufgrund meiner

Frage möglicherweise davon aus, dass ich mir die Situation im Misox ähnlich wie im

Puschlav vorstelle. Sie entschuldigt sich für ihre aufklärenden Ausführungen.

»La_ in Mesolcina è molto diversa da Poschiavo, scusa [no, certo_] e in Mesolcina è

veramente_ anche lì che non_ già proprio_ proprio anche il fatto per quello è che pro-

babilmente non parlo dialetto, è proprio la mia generazione in Mesolcina pochissimi

parlano giù dialetto, hanno perso tantissimo. […] Perché io so a Poschiavo, li senti an-

che solo a scuola, al liceo, parlano tutti dialetto fra di loro.« (Y:Z18)

Auch an späteren Stellen zieht sie mehrmals das Puschlav als Vergleichsgrösse zum

Misox bei. Interessanterweise spricht Yvette das Bergell hingegen kaum an.

»Mh_ eh quando, io non ricordo quando ho iniziato a sentire di Coira, perché proba-

bilmente a Poschiavo inizi a sentirlo prima, perché da noi c’è_ è che ti chiedi proprio

in Zürich studiert hätte, aufgrund ihres Prüfungsergebnisses aber einen Studienplatz in Freiburg

erhalten hat.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 191

alle medie: »Allora cosa farò? Voglio andare a studiare? Voglio andare a fare un ap-

prendistato?« e avevo saputo di questa Coira […]« (Y:Z19)

»[…] il concetto di Schwizerdütsch è entrato proprio solo dopo_ cioè non ce l’hai pri-

ma, infatti tanti non sanno_ anche adesso in Ticino o in Mesolcina, pensano che è un

dialetto come da noi, no. Boh, a Poschiavo è già diverso, però da noi il dialetto c’è,

però c’è anche l’italiano. Lì pensano che c’è lo Schwizerdütsch, ma si parla tedesco.«

(Y:Z20)

»Ma vabbè, coi_ coi poschiavini anche ho fatto_ ho un rapporto fantastico e con loro

è divertente, perché adesso vedo la differenza_ cioè io parlo_ solo la differenza che

hai in Ticino, no, tra Lugano e il Bellinzonese, vai nelle Valli e trovi proprio l’accento,

lo slang, la maniera di parlare cambia tantissimo. In più io, andando a Coira, aven-

do poschiavini_ cioè tutte queste parole dialettali o questa maniera di parlare_ io ho

cambiato tantissimo […], però ho sempre parlato italiano coi poschiavini o coi brega-

gliotti. Cioè, magari ogni tanto, per scherzare sparavo qualcosa in poschiavino, però

non è che ce la facevo veramente […].« (Y:Z21)

Die Kontrastierungenmit dem Puschlav sind einerseits sicherlich der Tatsache geschul-

det, dass Yvette über meine familiäre Anbindung an das Puschlav Bescheid weiss und

sich deshalb dazu veranlasst sieht. Es wäre aber andererseits ebenso denkbar, dass es

in Yvettes Klasse in Chur mehr Puschlaver*innen als Bergeller*innen gab und sie de-

ren Sprachsituation entsprechend besser kennengelernt hat. Eine weitere Interpretati-

onwäre, dass sie die Verhältnisse imPuschlav ähnlichwie jene imBergell einschätzt und

deshalb der Einfachheit halber vorwiegend das Puschlav vorbringt, aber das Bergell da-

bei mitdenkt.

Das Interview mit Yvette dauert ca. 90 Minuten. Anschliessend trinken wir noch-

mals einen Tee und Yvettemöchte wissen,was wir beide studiert haben undwie es dazu

kommt, dass wir uns in dieser Studie engagieren. Wir geben ihr weitere Hintergrund-

informationen.Danach reden wir noch ein wenig über Bolivien. Kurz bevor Yvette geht,

kommen wir auch nochmals auf Freiburg zu sprechen. Yvette schlägt vor, dass wir uns

mal auf einen Kaffee vor Ort treffen könnten.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

8.2 Riccardo – »Palàdi sü la schéna«

Abb. 21: Riccardos Sprachenportrait

Aufgrund befristeter Arbeitsverhältnisse der Eltern verbringt Riccardo die ersten

Jahre seines Lebens jeweils während neun Monaten in der Schweiz in einem Dorf im

Puschlav. In den verbleibenden drei Monaten des Jahres lebt die Familie in einer Stadt

in Portugal. Die Familiensprache ist Portugiesisch. Die Eltern gehen einer saisonalen

Arbeit im Bau- und Gastgewerbe nach. Mit Riccardos Eintritt in den Kindergarten

verschiebt die Familie den Wohnsitz nach Italienischbünden und Riccardo kommt

von diesem Zeitpunkt an mit der offiziellen Ortssprache Italienisch in Kontakt. Von

Anbeginn spielt auch der regionale Dialekt eine Rolle in Riccardos Erfahrungen mit

Sprache. Riccardo besucht die Primar- und die Oberstufe im Puschlav und wechselt

für die Berufslehre zum Polymechaniker anschliessend in die deutschsprachige Region

des Kantons Graubünden. Sowohl die Berufsschule wie auch sein Arbeitsumfeld sind

während der ersten beiden Jahre der Berufslehre vorwiegend deutschsprachig. Für

das dritte Lehrjahr zieht Riccardo zurück zu seinen Eltern ins Puschlav. Nach dem

Lehrabschluss nimmt er eine Arbeitsstelle bei einem auf Medizinaltechnik spezialisier-

ten Unternehmen in einer deutschsprachigen Region an, was für Riccardo mit einem

erneuten Sprachraumwechsel verbunden ist. Während der Woche lebt Riccardo in der

Nähe seiner Arbeitsstelle. Die Wochenenden verbringt er gewöhnlich im zweieinhalb

Autostunden entfernten Puschlav.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 193

8.2.1 Identitäre (Selbst-)Verortung

Riccardos Erzählung beginnt mit seinen ersten Erinnerungen an ein Leben, das sich so-

wohl inderSchweizals auch inPortugal abspielt.Dabeihebt erdieUnterschiedlichkeiten

dieser Länder hervor und spricht von einem Leben in zwei verschiedenenWelten.

»Allora i primi nove mesi li passavo qua e parlavo sempre_ imparavo l’italiano e così o

no e vivevo la cultura della_ di qua, di P., che è ben differente a quella di_ del Porto-

gallo. E poi gli altri tre mesi andavamo in Portogallo e lì cambiava completamente. Era

tutta un’altra lingua, e amemi sembravano un po’ come duemondi un po’ diversi o no,

perché ci sono due culture veramente diverse.« (R:Z1)

Wenn Riccardo über seine Kindheit spricht, beschreibt er Portugal als sein Zuhause, als

Sphäre der Anerkennung, als einen Ort, wo seine ganze Familie lebt und man sich zum

Spielen und Diskutieren trifft. Das Puschlav konstruiert er im Gegensatz dazu als dis-

kursiven Raum, innerhalb dessen er mit Ausnahme seiner Eltern und eines Onkels kei-

ne weiteren Bekanntschaften hat. Riccardo erzählt, dass das Ziel seiner Eltern –wie bei

drei Vierteln der portugiesischen Immigranten – hauptsächlich das Geldverdienen ist,

um sich in Portugal ein Haus bauen zu können. Sie haben nicht vor, sich länger in der

Schweiz niederzulassen. Mit Riccardos Eintritt in das obligatorische Schulsystem sieht

sich die Familie gezwungen, während des ganzen Jahres in der Schweiz zu bleiben. Ric-

cardo beschreibt dies als eine für ihn beschwerliche, von Nichtzugehörigkeit geprägte

Zeit.

»[…] però all’inizio non è stato facile, perché c’erano un po’ di problemi sull'_ eh_ mi

vedevano un po’ diverso, perché parlavo un’altra lingua e loro sapevano solo_ i miei

colleghi_ i miei compagni ne sapevano solo una, no. Allora mi separavano un po’ dal

gruppo e a me non piaceva, mi sentivo un po’ triste, perché era quella cosa un po’ da

bambini, »Tu sai un’altra lingua, sei un estraneo per noi e ti lasciamo da parte«.« (R:Z2)

Riccardo beschreibt hier Prozesse der sprachlich-kulturellenDifferenzherstellungdurch

seineMitschüler*innen,die das Ablehnungsverhältnismarkieren, innerhalb dessen ihm

Zugehörigkeit zur Gruppe abgesprochen wird.Mit dem Schulstoff hingegen hat Riccar-

do keine grossen Schwierigkeiten, da Portugiesisch und Italienisch für ihn ähnlich sind

und er von AnbeginnUnterstützung durch eine Förderlehrperson erhält. Riccardos Aus-

führungen thematisieren unmittelbar mehrschichtige soziale und sprachbedingte Ex-

klusionserfahrungen im schulischen Kontext. Während ausserhalb der Schule alle den

ortsüblichenDialekt sprechen, fühlt sichRiccardo,der gerade noch Italienisch lernt, von

seinenMitschüler*innen ausgeschlossen.

»[…] appunto a scuola, dopo che c’è stato quel problema, che non mi accettavano […],

prima abitavo a S. […] e lì tutti parlavano poschiavino […] era proprio una legge […] o

parli il poschiavino_ l’italiano, via, via via! Allora ho iniz_ ho imparato il poschiavino.«

(R:Z3)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Riccardo lernt deshalb den regionalen Dialekt und erhofft sich über diese Anpassungs-

leistung grössere Akzeptanz bei seinen Mitschüler*innen zu erfahren. Er erzählt, dass

soziale Anerkennung und Zugang zur Gruppe sogar entlang verschiedener Nuancen im

Sprechen des Dialektes vergeben werden. Die Verwendung eines bestimmten dialekta-

lenWorteswird– innerhalb dieses geltenden sprachlichenMarktes–als spezifischeher-

kunftsmarkierende Komponente verstanden, aufgrund derer schliesslich soziale Hier-

archisierungen vorgenommenwerden.ZurDurchsetzung und Legitimierung der einzig

legitimen Sprachewird nicht lediglich eine Person ausgeschlossen, die (auch) eine ande-

reSprache spricht.AuchwernichtdieseganzbesondereFormdieserSprache spricht,die

als einzig legitime Sprachpraxis gilt,mussmit symbolischen sozialen Sanktionierungen

rechnen.

»[…] c’è un po’ quella divisione tra Poschiavo e Brusio o, poi eh te che dici un_ una pa-

rola in dialetto di Brusio, che ti picchiavano_ solo per scherzo no, però c’è un po’ quella

divisione.« (R:Z4)

An späterer Stelle der Erzählung hebt Riccardo mit Stolz hervor, dass er mit Freund*in-

nen aus dem Tal heute vorwiegend Dialekt spricht und er sich damit aus dieser unter-

drückenden sozialen Situiertheit befreien konnte.

Mit portugiesischen Freunden imPuschlav spricht er hingegenweiterhin Italienisch

oder Portugiesisch,weil diese nieDialekt gelernt haben.Mit dieser Aussage eröffnet Ric-

cardo ein neues hierarchisches Verhältnis, durch das seine portugiesischen Freund*in-

nen, die im Unterschied zu ihm diese Anpassungsbemühungen nicht geleistet haben,

in eine inferiorisierte Position hineingerufen werden. Ebensolche ungenutzten Anpas-

sungschancen lassen nach Erachten der Autorin auch eine Verschiebung machtvoller

diskursiverOrdnungen auf den individuellenVerantwortungsbereich hervortreten.Wer

richtig dazugehören möchte, muss diesen Dialekt in all seinen Färbungen lernen und

flexibel dem Ort und der Situation angemessen anwenden können. Verpasst man die-

senBefreiungsschlag,sogilt es, sichmitderhierarchisiertenPositionierungabzufinden,

dennman hätte ja die (vermeintliche) Wahl gehabt, sich davon distanzieren zu können.

Riccardo positioniert sich in seinen Schilderungen wiederholt zwischen dem Pu-

schlav und Portugal und erläutert seine Verbundenheit zu den beiden Sprachen, denOr-

ten und den Menschen. In diesen Aussagen markiert Riccardo neben emotionalen Bin-

dungen ebenso moralische Verpflichtungen.

»[…] posso parlare un po'_ il legame tra queste due lingue, due paesi anche. […] Oggi […]

vedo un po’ la differenza e così tra se mi trovo qua o in Portogallo. Ho sempre voglia di

tornare in Portogallo, perché c’ho lì la famiglia […], c’è la lingua che a me piace_ piace

molto. Però mi trovo bene anche qui, perché son cresciuto qua, ho amici qua.« (R:Z5)

Riccardo erzählt, dass er heute versucht, möglichst oft nach Portugal zu gehen, weil er

das Portugiesische sonst verliert. Er fühlt sich – im Unterschied zu seinem Bruder, der

fast nur noch Italienisch spricht – immer noch sehr mit Portugal verbunden und pflegt

aktiv den Kontakt mit seinen Verwandten in Portugal. Er betont dabei, dass ihm die

Sprache seiner Eltern wichtig ist. Auch Fussballspiele schaut er ausschliesslich auf Por-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 195

tugiesisch und seine Herzensmannschaft ist Lisboa e Benfica, ein Fussballclub aus Lissa-

bon. Im Puschlav sagt man ihm heute, dass er gar nicht Portugiese, sondern Schweizer

sei, was sicherlich auch der Tatsache geschuldet ist, dass Riccardo sich über den Erwerb

der Schweizer Staatsbürgerschaft auch mit einer formellen Mitgliedschaft ausweisen

kann. Auf informeller Ebene stimmt Riccardo dieser Aussage aber nicht ohne Vorbehalt

zu. Zwar ist das Puschlav das Tal, in dem er geboren und hauptsächlich aufgewachsen

ist, und Italienisch die Sprache, die ihm ammeisten Handlungsmöglichkeiten eröffnet

hat. Damit verdeutlicht er, dass er sich biografisch auf den Zugehörigkeitsraum des Pu-

schlavs eingelassen hat und sich damit in erster Linie als Puschlaver versteht. Trotzdem

möchte er auch an einer deutlichen identitären Zugehörigkeit zu Portugal festhalten.

»[…] boh, sì e no, perché ho le mie origini lì, però sono anche legato al mio paese, dei

miei genitori, poi ogni anno cioè andiamo là con imiei genitori, è da quando sono nato

che ci vado in Portogallo, praticamente le nostre vacanze son sempre state lì. […] potrei

dire: »Boh, sono portoghese o no«, potrei_ boh, io sono portoghese, però dico: »No,

son poschiavino«, perché son nato lì e son cresciuto lì e allora dico che son poschiavino.

Poi se facciamo conoscenza dico: »Guarda, ho i genitori portoghesi« e allora ho origini

portoghesi, sennò al primo impatto dico che sono poschiavino, sì.« (R:Z6)

Interessanterweise ergänzt Riccardo anschliessend, dass er die eben geschilderte iden-

titäre Verortung in Portugal anders vornehmen würde.

»E invece in Portogallo dico: »Sono portoghese, però vivo in_ sono emigrante«. […] Cam-

bia un po’ in Portogallo, perché, non so il perché, ma dico sempre che son portoghese,

però vivo all’estero. Perché è la stessa cosa che dicono i miei geni_ […]. […] Se sono in

Portogallo dico: »Guarda son portoghese, però ho_ abito_ vivo in Svizzera«.« (R:Z7)

Riccardos Erzählung bringt auch Rassismus- und Diskriminierungserfahrungen zur

Sprache, mit denen er und seine Eltern sowohl im Puschlav als auch in Portugal kon-

frontiert sind. Dabei beschreibt er zuerst die soziale Situiertheit seiner Eltern durch

andere im Puschlav. Anschliessend geht er auch auf persönliche Erfahrungen mit

Diskreditierungen seiner Person ein.

»Boh, in_ all’inizio […] di sicuro erano un po’ discriminati in valle, perché diciamo che la

valle di Poschiavo è ancora un po’ chiusamentalmente. […] »Ah, t’és al purtughés«, han

detto in dialetto. »Tornate in paese« era sempre la tipica battuta che dicevano. »Vieni

qui_ ta végnas chilò a laurà, a robà al lauréri« o no, dicevano così. […] ah, e a Poschiavo,

non so se lo sai, c’è un po'_ il portoghese […] viene chiamato un po’ »fodes« o no […],

però tradotto in portoghese non vuol dire niente, è una parolaccia che in italiano vuol

dire vaffanculo o fottiti. […] io un periodo propriomi incazzavo […]. Diciamo che io sono

una persona pacifista, nonmi piace fare a botte e tento sempre il dialogo […]. C’è stato

proprio un periodo che proprio tutti lo facevano e adesso hanno smesso, lo fanno solo

quelli diciamo chiusi mentalmente, che non sono mai usciti dalla valle e sono un po’

razzisti. E ce ne sono a Poschiavo di razzisti, uff, ce ne sono ancora troppi per il giorno

d’oggi.« (R:Z8)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

In dieser Erzählpassage wird zum einen deutlich, dass die (Arbeits-)Migrationserfah-

rungenderElternnicht vergessen sindunddamit auf subtileWeise auch eineBedeutung

in Riccardos Leben einnehmen. Des Weiteren verweist Riccardo auf eigene Rassismus-

erlebnisse, die zu dieser Zeit und in dieser Häufigkeit bei ihm Wut bzw. Aggressivität

auslösen. Riccardo versteht Rassismus als Abwertungspraxis, die lediglich von mental

verschlossenen Menschen angewandt wird, die aber im Puschlav nach wie vor präsent

ist. Riccardo erzählt auch von einem Berufsbildner, der sich während der Lehrzeit über

seineportugiesischeHerkunftundWesensart lustigmacht.BeimanchenSprüchenkann

Riccardo selbst mitlachen, andere empfindet er als herabsetzend. Aus Angst, die Stelle

zu verlieren, traut er sich aber nie, seinem Vorgesetzten etwas zu sagen.

Auch in Portugal ist Riccardos Familie mit sozialen Abwertungen konfrontiert, die

den sozialenZugehörigkeitsraumder Familie undderenWirksamkeitserfahrungenwei-

ter begrenzen.

»E in Portogallo posso dire che c’è un po’ di discriminazione tra i portoghesi che sono

là e i portoghesi che sono qua. Hanno un po’ di invidia dato che noi_ là diciamo che […]

il salario minimo sono 600 euro, diciamo che è rubare. […] E appunto c’è un po’ quella

discriminazione o no […], perché noi torniamo là per_ i miei genitori tornano là per la

malinconia, per il posto e arrivi là che ti sfottono […]: »Ah, venite qua con un ego della

madonna, che lavorate là e siete pieni di soldi« e così.« (R:Z9)

Seinen Eltern schreibt Riccardo in der Erzählung zu, dass sie ihm und seinem Bruder

nicht zu spüren gebenwollen, dass sie ihreHeimat vermissen oder nostalgische Gefühle

haben. Sie betonen eher,wie glücklich sie in der Schweiz sind und dass sie nun einHaus

und ein gutes Leben haben. Riccardo führt des Weiteren aus, dass der frühere offizielle

Aufenthaltsstatus der Familie aufgrund einiger vergangener politischer Volksinitiativen

bei ihm auch Gefühle der Angst, die Schweiz vielleicht irgendwann wieder verlassen zu

müssen, hervorgerufen hat. Er betont, dass er selbst die treibende Kraft innerhalb der

Familie war, sich in der Schweiz um Einbürgerung zu bemühen. Riccardo erzählt mit

Stolz,dass erheutediedoppelte Staatsbürgerschaft besitzt,was–wiebereits ausgeführt

– nochmals verdeutlicht, welche Bedeutsamkeit Riccardo der formellen Mitgliedschaft

für sein Zugehörigkeitsverständnis zumisst.

»E posso dire che ho anche la doppia nazionalità, ho sia quella svizzera, che portoghe-

se. L’ho fatta due anni fa, perché boh, diciamo che_ non è per convenienza, ma dato

che son nato qua, penso che è d’obbligo averla e poi sono passate un paio di leggi un

po’ strane, che hanno chiuso un po’, e allora abbiamo deciso: »Ah, è meglio farlo, no,

che può succedere quel giorno che ci mandano via e voi siete cresciuti qua e adesso in

Portogallo c’è un casino, c’è un po’ di crisi e tornar là e essere abituati alla vi_ lo standard

di vita qua e tornar giù in Portogallo non è facile« […]. […] allora ho iniziato a_ diciamo

a continuare a stufare un po’ i miei genitori di farla, perché io sono nato qua e non tor-

nerò_ tornerò in Portogallo, ma in vacanza, non è che mi trasferisca a_ e allora hanno

detto: »Ah sì, hai ragione« e ci han pensato un attimo e l’abbiamo fatta.« (R:Z10)

An vielen Stellen der Erzählung geht Riccardo auch auf Erfahrungen imZusammenhang

mitderdeutschenSpracheunddemLeben imdeutschsprachigenUmfeld ein.Erbeginnt

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 197

in der Primarschule Deutsch zu lernen und betont, dass dies für ihn von Anfang an sehr

schwierig ist. Die noch grössere Herausforderungmit demDeutschen tritt für Riccardo

während der Berufslehre ein, welche mit dem Umzug in die deutschsprachige Region

und der ersten Begegnungmit dem Schweizerdeutschen einhergeht.

»No, per me il tedesco è stato proprio, diciamo: »Una pala_ na palàda sü la schéna, sa

dis« […]. […] i primi due anni li facevi a L. o no,_ allora lì all’inizio ho avuto un po’ di fat_

[…]. Tutto in tedesco, non avevi nessuno che parlava_ […], tipo tre o quattromesi o così,

è stato un po’ difficile o no, farsi capire. E loro parlavano veramente in tedesco […] ver-

amente veloce e tu sei abituato a parlare quel tedesco veramente piano […]. Poi c’era il

problema del Svizzerdütsch, ancora in più […]. […] prima parlavano tutti Hochdeutsch,

allora andava. Riuscivo a capirlo, però all’inizio è stato veramente difficile, mi facevo

capire_ eh, mi salvavo, però tante volte non riuscivo a farmi spiegare, perché non ero

abituato a parlarlo.« (R:Z11)

Schweizerdeutsch stellt in Riccardos Arbeitsalltag nach wie vor eine Erschwernis dar.

Er muss die Leute bitten, Standarddeutsch mit ihm zu sprechen, damit er sie versteht.

Die Deutschsprachigen konstruiert Riccardo als verschlossenere und weniger hilfsbe-

reite Menschen als die Italienischsprachigen. Ausserdem erklärt er, werde man als Pu-

schlaver in Chur schnell als Chaot angesehen,weil denGymnasiast*innen aus den italie-

nischsprachigen Tälern dieser Ruf anhaftet. Riccardo distanziert sich deutlich von die-

sem Bild, das Deutschsprachige von Italienischsprachigen in Chur haben, und eröffnet

damit gleichzeitig ein Unterscheidungsverhältnis zwischen Italienischbündner*innen,

die das Gymnasium besuchen, und solchen, die eine Berufslehre absolvieren.

» […] qua no, prima ti vogliono conoscere, poi forse ti aiutano. […] diciamo che sono

un po’ chiusi, perché […], boh l’ho notato, invece no, gli italiani e i poschiavini se hai

bisogno di qualcosa ti aiutano subito. […]. L’ho notato a fare amicizia con un collega di

lavoro […] delmio stesso anno. C’era un bregagliotto […] che abbiamo fatto un corso per

in sé conoscerci a Sursee, che ho detto, lui con me è stato subito come se lo conoscessi

da anni, o no. Abbiamo subito iniziato a parlare e così, senza problemi e invece con

quelli che parlavano la lingua tedesca c’è voluto ben un mese per iniziare a parlarci e

salutare, perché proprio ci scartavano e dicevano: »Eh, sono poschiavini« […]. […] poi

c’è quel problema di Coira […], se sei un poschiavino […], qua il poschiavino è un po’ il

casinista, che fa bordello e spacca tutto, no_ e non so, viene riconosciuto un po’ così,

perché ci sono tan_ un casino di poschiavini alla Kanti e c’è il Coro italiano, no_ e vanno

giù alla Bierhalle e fanno solo casino, no. […] Io non sono così, però.« (R:Z12)

Trotz dieser Distanzierung trifft Riccardo gerne andere Italienischbündner*innen in

Chur. Wenn sie untereinander sind, ist es unwichtig, ob man eine Berufslehre macht

oder die Kantonsschule besucht. Jeweils am Donnerstagabend treffen sich die Italie-

nischsprachigen aus den verschiedenen Tälern zum Ausgehen, man lernt sich kennen

und es entstehen neue Freundschaften. Untereinander versteht man sich grundsätzlich

sehr gut, aber manchmal kommt es zu Diskussionen, in denen die Talschaften gegen-

einander ausgespielt werden. Neben den unterschiedlichen Dialekten geht es dabei

entweder um die Jagd oder um den Sport. Riccardo hebt insbesondere ein Konkur-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

renzverhältnis zwischen Puschlaver*innen und Bergeller*innen hervor. Misoxer*innen

seien weniger in diese Plänkeleien involviert bzw. man messe sich als Puschlaver*in

weniger mit denMisoxer*innen.

»[…] c’era un po’ una sfida tra dialetti o no. […] dicevamo sempre che: »Varda c’al pus’cia-

vin, l’é al dialett migliùr e valtri fe_ al vòss al fa cagà«. Detto proprio in poschiavino, no.

E loro dicevano la stessa cosa di noi. Però diciamo che tra poschiavini e mesolcinesi

c’era meno sfida no, invece tra bregagliotti e poschiavini […]. Diciamo che è questione

di calcio e anche hockey. […] Poi c’è anche un po’ di sfida anche penso alla caccia. A me

non piace la caccia […] a P. son tutti fanatici di caccia. […] io proprio, non me ne frega

niente. Mangio la carne e basta.« (R:Z13)

Was die Diskussionen über die Dialektunterschiede betrifft, fühlt sich Riccardo mit-

spracheberechtigt, da er sich inzwischen als kompetenter Sprecher des Puschlaver

Dialekts versteht, der die lokalen Verschiedenheiten kennt. Von Konkurrenzen, die

hingegen die Jagd betreffen, kann sich Riccardo ohne Bedenken distanzieren, was

die Vermutung nahelegt, dass er durch seine Nichtteilnahme an der Jagdpraxis keine

Zugehörigkeitsrestriktionen fürchtenmuss, weil diese nicht Teil seines Zugehörigkeits-

verständnisses ist.

8.2.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Riccardos Erzählungen sind eng an die Erfahrungen seiner Eltern geknüpft, die sich im

Puschlav nicht willkommen fühlen. Als immigrierte Familie sehen sie sich verpflichtet,

sich den örtlichen Gepflogenheiten anzupassen, um daseinsberechtigt zu sein. Seine

primäre Herausforderung sieht Riccardo darin, sich mit den beiden in der Familie prä-

senten Welten Portugal und der Schweiz zurechtzufinden. Einerseits soll er ein Portu-

giese sein und das kulturelle Erbe der Eltern mit- und weitertragen, andererseits muss

er sich als Kind im Puschlav ein eigenes soziales Umfeld aufbauen, ohne dabei auf grös-

sere, bereits bestehende soziale Netzwerke der Eltern zurückgreifen zu können. Riccar-

do betont in seiner Erzählung, dass er sich seit jeher selbst zu helfen wissen muss, weil

die Eltern ihn schulisch und in Bezug auf soziale Ressourcen nicht unterstützen kön-

nen. Riccardo und seine Familie durchlebenmit derMigrationserfahrung einhergehen-

de Verschiebungen und Verfremdungen in ihren natio-ethno-kulturellen (Selbst-)Positio-

nierungen und müssen diese in beiden Lebensrealitäten verteidigen und legitimieren.

In Portugal wird von der Familie einerseits erwartet, dass sie sich – trotz eines haupt-

sächlich in der Schweiz verbrachten Lebens – nach wie vor als Portugies*innen verste-

hen oder zumindest den portugiesischen Nationalstolz weitertragen. Weil sie aber an

Privilegien teilhaben, diemit einer Arbeitstätigkeit und einemLeben in der Schweiz ver-

bunden sind, und sie bürgerliche Pflichten,wie z.B. Steuern zahlen, der Schweiz zugute

kommen lassen, wird ihnen in Portugal nicht mehr dieselbe soziale Anerkennung und

Wertschätzung zugesprochen. Das führt auch dazu, dass die Verwirklichung eines gu-

ten Lebens in Portugal sogar für Riccardos Eltern nur noch schwer vorstellbar ist. Im

Puschlav hingegen beschreibt Riccardo Diskriminierungserfahrungen, die er während

der Schulzeit einerseits aufgrund seines sprachlich-kulturellen Andersseins, aber auch

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 199

aufgrund körperlicher Merkmale erleidenmuss. Er macht in seiner Erzählung deutlich,

dass er solche verletzenden Herablassungen oft über eigene Anpassungsleistungen be-

wältigt, beispielsweise durch eine Gewichtsabnahme, durch das Lernen der legitimen

Ortsprache mit all ihren Nuancen oder durch Übernahme von im Tal anerkannten Frei-

zeitbeschäftigungen. Riccardo beschreibt im Zusammenhang mit der herabwürdigen-

den Bezeichnung »fodes«, der er im Puschlav eine gewisse Zeit ausgesetzt ist, auch ei-

nenMoment in seinem Leben, in dem er sich in der Situation aktiv gegen Entwertungen

dieser Art auflehnen kann und dadurch zur Verschiebung diskursiver Grenzziehungen

beiträgt. Riccardos Erzählung thematisiert an vielen Stellen persönliche Bemühungen,

soziale Zugehörigkeit zu erwerben,die in seinerBiografiemitwiederkehrendenWidrig-

keiten und Prekaritäten einhergehen und ihm immer wieder verdeutlichen, weshalb er

den Ansprüchen des Kontextes (noch) nicht genügen kann. Riccardo lernt mehr als ein-

mal in seinem Lebensverlauf, dass gerade das Sprechen der »richtigen« Sprache ihm zu

mehr Anerkennung und Teilhabe verhelfen kann. Er schliesst dies aus seinen Nichtzu-

gehörigkeitserfahrungenwährend der Kindergarten- und Schulzeit, die aus seiner Sicht

dem Unvermögen geschuldet waren, gleich gut wie die Anderen Italienisch sprechen

und verstehen zu können. Als eigentliche »Sprache der Zugehörigkeit« betrachtet Ric-

cardo aber vorwiegend den lokalen Dialekt, dem ausserhalb der Bildungsinstitutionen

in seiner Peergruppe zentrale soziale Anerkennung zukommt. Im Kontext der Haupt-

stadt Chur versteht sich Riccardo – anders als im Puschlav selbst – als Puschlaver. Ei-

ne identitäre Selbstverortung, die er damit legitimiert, heute wie die Anderen Dialekt

sprechen zu können sowie imTal geboren und aufgewachsen zu sein.AndereGepflogen-

heiten, denen in den Talschaften ebenso gesellschaftliche Anerkennung zugesprochen

wird, wie z.B. die Jagd, übernimmt Riccardo hingegen nicht. Wenn in Chur – über die

Talschaftenhinweg–Diskussionendarüber geführtwerden,will Riccardobewusst nicht

mitsprechen, weil es ihn nicht interessiert. Inwiefern dies bei ihm dennoch ein Gefühl

noch nicht vollständig erreichter Zugehörigkeit auslöst oder er es heute vielmehr als ab-

sichtliche und selbstgewählte Abgrenzung bewertet, lässt sich nicht abschliessend aus

seinen Schilderungen lesen. Dass er sich heute aber weitgehend als anerkanntes Mit-

glied der bündnerischen Italianità versteht, verdeutlicht Riccardomit Ausführungen zu

gemeinsam verbrachten Abenden in Chur, die einige vorbehaltlose Freundschaften ha-

ben entstehen lassen, die er heute noch pflegt.

Den Sprachraumwechsel und die Herausforderungen mit dem Deutschen verhan-

delt Riccardo – mehr als die eigentlichen schulischen Hürden – ebenso in Bezug auf

sprachlich-kulturelle Unterschiede, die ihm anfänglich den Zugang zur Gruppe verweh-

ren.Den sozialen Ausschliessungsmechanismen im Zusammenhangmit seinemNicht-

deutschsprachig-Sein begegnet Riccardo aber nicht mehr erleidend – eine Haltung, die

er an früherenStellen seinerBiografie annahm–, sondern selbstbewusster.Er geht hier-

für eher von einer geteilten Verantwortungmit den Deutschsprachigen aus bzw. erwar-

tet ein gewisses Entgegenkommen ihrerseits, ihn als Sprecher einer gleichberechtigten

Kantonssprache anzuerkennen und ihn bei der Bewältigung des deutschsprachigen All-

tags zuunterstützen.DiesesErlebeneinernicht immererfülltenErwartunggeht fürRic-

cardo mit der Schlussfolgerung einher, dass Deutschsprachige weniger offen und hilfs-

bereit sind als Italienischsprachige. Er verdeutlicht dies auch in Erzählpassagen zu sei-

nemErlebenmit demSchweizerdeutschen, das Riccardo auch heute noch als restringie-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

rende Hürde sieht. Er muss in seinem Arbeitsumfeld darum bitten, dass man ihn mit

Standarddeutsch anspricht, was sowohl von ihm als auch von den Deutschsprachigen,

die grundsätzlich Schweizerdeutsch präferieren, als beschwerlich empfundenwird.Ric-

cardo äussert am Ende seiner Erzählung auch die Sorge, nie ausreichend gut Deutsch

zu lernen, da er einerseits sein Deutsch im dritten Lehrjahr aufgrund von dessen gerin-

ger Präsenz im Puschlav schon wieder verlernt habe. Andererseits erlebt Riccardo Chur

als Zentrum, in dem mehrere Kulturen aufeinandertreffen und man migrationsgesell-

schaftlichen Verhältnissen grundsätzlich offener gegenübersteht. Dies geht zum einen

mit einer grösseren Akzeptanz seiner Herkunft gegenüber einher. Zum anderen ist das

multikulturelle undmehrsprachigeArbeitsumfeld fürRiccardoaber auchmitderKonse-

quenz verbunden, dass er seine Deutschkompetenz nicht wie vorgesehen weiterentwi-

ckeln kann, weil er bei Bedarf auf die anderen ihm zur Verfügung stehenden Sprachen

ausweichen kann. Riccardo kann in Chur davon profitieren, bereits früh in seiner Bio-

grafie mit zwei für ihn unterschiedlichen Kulturen konfrontiert gewesen zu sein. Das

hat ihn nach eigener Ansicht offener und flexibler werden lassen und ihm die Möglich-

keit gegeben, sich mit seinem sprachlich-kulturellen Erfahrungswissen erfolgreich im

neuen Arbeits- und Lebensumfeld integrieren zu können.

Besonderes Gewicht in Riccardos Erzählung erhalten die Wertvorstellungen der El-

tern und ihre Lebenserfahrungen im Puschlav und in Portugal. An gewissen Stellen tritt

Riccardo auf sehr eindrückliche Weise für seine Eltern ein. Dies legt den Schluss nahe,

dass er einige seiner Handlungsentscheidungen auch vor dem Hintergrund einer Art

Dankbarkeitsverpflichtung ihnen gegenüber trifft, da sie ein schwieriges Leben auf sich

genommen haben, umden beiden Söhnen das Bestmögliche zu bieten.Obschon Riccar-

do das Puschlav in seiner Erzählung als »Loch« bezeichnet, wo es für junge Menschen

nichts zu tun gebe, äussert er gleichzeitig die Absicht, zurück ins Puschlav zu ziehen,

um dort eine eigene Familie zu gründen. Diese Entscheidung ist – wie Riccardo selbst

formuliert – der Tatsache geschuldet, dass die Eltern ein Haus im Puschlav für ihn und

seinen Bruder gekauft haben, womit einem Leben im Puschlav neben einer emotiona-

len Bindung undmoralischen Verpflichtung nun auch einematerielle Gebundenheit an-

haftet. Seine heutige Mehrsprachigkeit, seinen authentischen Puschlaver Dialekt, seine

doppelte Staatsbürgerschaft unddenBesitz vonzweiHäusern–eines inPortugal undei-

nes in Italienischbünden–bewertet Riccardo alsmühevoll erarbeitete, aber befähigende

Ressourcen für sein Leben, die ihm heute einen Vorsprung gegenüber anderen geben.

8.2.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Über einenKontaktmeinerCousine aus demPuschlav,die selbst nicht ander Studie teil-

nehmen möchte, erhalte ich Riccardos E-Mail-Adresse und schreibe ihn bezüglich der

Studie an. Riccardo schickt mir seine Telefonnummer und meint, dass es für ihn einfa-

cher sei, wenn wir uns via Whatsapp kurzschliessen. Ich erkläre Riccardo, worum es in

der Studie geht, und versuche, ihn als Teilnehmer zu gewinnen.Riccardo antwortetmir,

dass er es sich während der Ferien überlege und sich wieder bei mir melde. Da ich bis

Ende August nichts mehr von Riccardo höre, erlaube ichmir,mich nochmals bei ihm zu

melden. Riccardo sagt zu und wir vereinbaren, uns am 3. Oktober 2019 in Chur für das

Interview zu treffen. Riccardo erreicht das Haus meiner Forschungskollegin mit dem

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 201

Auto. Er klingelt und fragt etwas nervös wirkend, wo er das Auto lassen darf. Ich beglei-

te ihn zum Parkplatz. Dabei bemerke ich einen Kleber auf der Rückseite seines Wagens

und erinnere mich, dass dies das Logo des Puschlaver Fussballvereins ist, in dem auch

mein Cousin spielt. Ich spreche Riccardo direkt darauf an und er antwortet mir humor-

voll mit: »Eh, bisogna fare un po’ di pubblicità!«Obwohl diese Interaktion die Stimmung et-

was auflockert,wirkt Riccardo sehr angespannt. Ich frage ihn, ob er etwas trinkenwolle.

Er verneint und wir gehen direkt in den ersten Stock. Ich erkläre ihm, worum es in der

Studie geht und dass esmich sehr freut, dass er sich die Zeit nimmt,mir etwas über sich

zu erzählen. Ich betone mit Absicht, dass alles, was er mir erzählt, für mich wichtig ist

undes somit keineEinschränkungengibt.Als ich ihmdieAufgabe zumSprachenportrait

erkläre, wirkt Riccardo nochmals verunsichert. Er schaut den schriftlich formulierten

Auftrag lange an. Danach fragt er, ob er schon beginnen dürfe. Ich nicke und versuche

ihmnochmals ein gutes Gefühl zu geben, in dem ich ihm versichere, dass es kein Richtig

oderFalschgebe, sondern er sichganz frei fühlendürfe.MeinEindruck ist,dassRiccardo

nicht so richtigweiss,was ermit der Silhouette anfangen soll.Meine Forschungskollegin

und ich versuchen die Aufmerksamkeit mit einem einfachenNebengespräch über einen

Kindergeburtstag weg von Riccardo zu lenken. Riccardo lächelt und beginnt dann mit

seiner Zeichnung. Nach ca. zehn Minuten informiert er mich, dass er fertig sei. Ich er-

kläre ihm, dass er das Sprachenportrait –wenn es ihm helfe – als Unterstützung für die

Erzählungbrauchenkönne.Riccardobeginnt bei seinerKindheit undgeht rasch auf sehr

persönliche Lebenserfahrungen ein. Er erzählt detailliert und ergänzt sich selbst immer

mit Beispielen. Ich erfahre viel über seine Familie und sein Leben als »Migrationsanderer«.

Auchmeine Nachfragen generieren erneut längere Erzählpassagen.

In Riccardos Erzählung lassen sich mehrere Stellen ausfindig machen, in denen er

mich direkt anspricht bzw. Bezüge zu unserer geteilten, gemeinsamen Herkunft her-

stellt. Im Verlaufe des Interviews wirkt Riccardo immer entspannter, er lehnt sich im

Sessel zurück, verwendet eine »jugendlichere« Sprache und führt, nach dem ich ihm ei-

neNachfragedazu stelle, auchAusdrücke ausdemPuschlaverDialekt in seineErzählung

ein. Riccardo verwendet die Redewendungen aus demDialekt oft als humorvolle Erzäh-

lelemente,umseineAusführungen lebendigwerden zu lassen bzw.mir damit verbunde-

ne Gefühle genauer vermitteln zu können. Möglicherweise möchte er damit auch unter

Beweis stellen,dass er sichdenPuschlaverDialekt tatsächlichzueigengemachthat.Hier

einige Beispiele davon, die im Anhang dieser Arbeit sinngemäss übersetzt nachgelesen

werden können.

»Ah, t’és al purtughés […], ta végnas chilò a laurà, a robà al lauréri.«, »Ma tìrum sü li

braghi«, »na palàda sü la schéna, sa dis«, »ah, non c’è niente, l’é an böcc«, »varda c’al

pus’ciavin l’é al dialett migliùr e valtri fe_ al voss al fa cagà.« (R:Z14)

ImVerlaufe des Interviews kommt beimir dasGefühl auf, dass Riccardo sichmitmir, als

Person mit Puschlaver Wurzeln, auf freundschaftliche Art und Weise verbunden fühlt.

Da Riccardo in seiner freien Erzählung bereits von sich aus auf viele Themen eingeht,

kann ich einige meiner Nachfragen auslassen. Riccardos biografische Ausführungen

dauern über 90 Minuten und als wir das Gespräch beenden und ich mich sehr für seine

Bemühungen bedanke, sagt er: »Trovo bellissimo che qualcuno si occupi di questo tema, potrei

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

raccontarti ancora molto di più«.Wir reden noch ein bisschen über gemeinsame Bekannt-

schaften und ich frage ihn nochmals, ob er nicht doch noch etwas trinken möchte. Er

verneint. Auf dem Weg zur Haustür meint Riccardo, dass wir uns sicherlich mal in

Poschiavo über den Weg laufen. Ich bestätige ihm, dass ich immer wieder im Tal sei,

bedanke mich nochmals und verabschiede mich von ihm.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 203

8.3 Eleonora – »Non voglio arrivare a un punto dove non parlo più né italiano,
né norvegese«

Abb. 22: Eleonoras Sprachenportrait

Eleonora wächst mit zwei Geschwistern und ihren Eltern in einem kleinen Dorf im

Bergell auf.Bis zu ihrem sechsten Lebensjahr verbringt die Familie vier bis sechsMonate

im Jahr in Norwegen. Erst als Eleonoras ältere Schwester in die Schule kommt,wird das

Bergell zumHauptwohnort der Familie. EleonorasMutter ist in Oslo aufgewachsen und

spricht mit den Kindern ausschliesslich Norwegisch, während der Vater Italienisch mit

denKindern spricht.DieKommunikationssprache zwischendenEltern ist hingegen zu-

erst Englisch, dann Schweizerdeutsch.Eleonora besucht sowohl die Primar- als auch die

Sekundarschule im Bergell und zieht anschliessend für die Mittelschulzeit nach Chur.

Sie absolviert zuerst das Fachmittelschuldiplom und wechselt dann in die gymnasiale

Abteilung. Zum Zeitpunkt des Interviews befindet sie sich im ersten Studiensemester

der Rechtswissenschaften an der Universität Zürich.

8.3.1 Identitäre (Selbst-)Verortung

Auch Eleonora beginnt ihre Erzählung mit Erinnerungen an die eigene Kindheit, in de-

nenNorwegen sehr präsent ist. Es ist vorwiegend dieMutter, welche diemeiste Zeit mit

dendrei Kindern zuHause verbringt undbesonderenWert darauf legt,dass sie Eleonora

und ihren Geschwistern nicht nur die norwegische Sprache, sondern auch norwegische

Lebens-undDenkweisenweitergebenkann.Eleonora erzählt,dass dieMärchen,dieGu-

te-Nacht-Geschichten, die Kinderlieder, die Fernsehsendungen, ganz grundsätzlich die

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Atmosphäre zu Hause für sie seit jeher sehr norwegisch geprägt gewesen sei. Bereits

von Anbeginn konstruiert Eleonora über die sprachliche Hervorbringung von Differenz

– im Vergleich zu anderen Familien im Bergell – eine deutliche identitäre Anbindung

an ihrNorwegisch-Sein und verdeutlicht damit verschiedene Dimensionen ihres Zugehö-

rigkeitsverständnisses. Sie verstärkt diese Selbstpositionierung mit der Erzählung von

mehrmonatigenAufenthalten inNorwegen imHaus derGrossmuttermütterlicherseits.

Spannenderscheint dabei,dassEleonoradie Familien ihrerMitschüler*innen imBergell

als »Othering-Folie« verwendet, um sich selbst bewusst als das von der Normalität Abwei-

chende darzustellen.

»Eh, però mi son sempre sentita molto legata comunque al fatto di essere norvegese.

Andavamo ogni anno in vacanza in Norvegia, guardavo sempre ancora la televisione

in norvegese e non homai guardato per esempio televisione italiana o quandomagari

altri bambini a scuola parlavano non so di che, serie tv o così, io tipo: »Bohh, non lo so«.

E, boh, avevamo anche queste tradizioni un po’ speciali della Norvegia, per esempio

che noi festeggiamo Santa Lucia e mi ricordo che andavamo all’asilo e ci mettevamo

le corone e queste cose qua e che gli altri bambini pensavano fosse strano, per me era

una cosa normale. O che noi balliamo attorno all’albero di Natale, tutte ste cose qua,

che io da piccola magari non capivo che era diverso dagli altri […].« (E:Z1)

Dies lässt darauf schliessen, dass Eleonora darum von diesem identitären Anderssein –

das sie als Kind nicht wirklich wahrnimmt – erzählt, weil sie es heute als Privileg ver-

steht und erhalten möchte. Mit dem Eintritt in die Schule nehmen sowohl die italieni-

sche Sprache als auch die im Bergell aufgebauten Freundschaften eine immer grössere

Bedeutung in ihremLeben ein und es kommennebenNorwegen auch andere, neue Feri-

enorte für Eleonora infrage.Diesmarkiert eine emotionale Annäherung an ihre Bezugs-

personen im Bergell, die auch andere Reiseziele vorschlagen. Im schulischen Leistungs-

kontext hebt Eleonora aber wieder die Ressource ihres anderssprachigen Hintergrunds

hervor, der ihr ein einfacheres Lernen sowohl mit dem Deutschen in der Primarschu-

le als auch mit dem Englischen in der Sekundarschule ermöglicht. Der erste »Schock«

mit der Sprache tritt für Eleonora mit demWechsel nach Chur ein, wo alle nur Schwei-

zerdeutsch sprechen. Eleonora wird als einzige Italienischsprachige in eine vollständig

deutschsprachige Klasse eingeteilt und erinnert sich, dass sie anfangs nichts versteht

und nur noch zurück ins Bergell will.

»Mi ricordo tutta l’estate che volevo come se passasse per iniziare a Coira, per essere_

per sentirsi adulti, venire a Coira che bella cosa, una città e così e mi ricordo il primo

giornodi scuola […], alcunimagari si conoscevano già proprio di Coira o comunque Thu-

sis e così e tu eri tipo: »Boh_« e poi provavi magari a parlare con qualcuno ed era strano

perché ti rispondevano comunque in Svizzerdütsch ed eri tipo: »Okay_«, e ricordo […]

volevo solo andare a casa, perché […] facevo molto fatica a capire perché comunque ci

sono tutti questi Fachbegriffe […], sìmi ricordo che_ o anche tanta paura di nonpassare,

che leggevomagari lo stesso foglio tipo venti volte, proprio capirlo e stavo là a tradurre

tantissimo emi ricordo che era stata dura_ che nonmi piaceva proprio. […] Poi anche ti

vergognavi magari che_ o che facevi errori, che non è grave, però magari_ non ti diri_

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 205

non ti deridevano, però comunque dicevano: »Oh, che carina, non si dice così«, no_ e

tu ti sentivi sempre: »Non è carino! […].« (E:Z2)

Diese Textpassage enthält einerseits den Verweis auf diskursive Verhandlungen im Zu-

sammenhangmit Prozessen des Erwachsenwerdens, die in Eleonoras Bergeller Jugend-

kontext – über das Verlassen des Elternhauses –mit demWechsel in die Kantonshaupt-

stadt Chur in Verbindung stehen. Andererseits spricht Eleonora hiermit auch bedeu-

tende negative Zugehörigkeitserfahrungen an, die sich zum einen in für sie erschwer-

ten schulischen Umständen zeigen und Versagensängste auslösen. Zum anderen geht

es ebenso um die diskursive Anrufung in eine erbarmungswürdige soziale Position »Oh,

che carina_«, die Eleonora zwar vehement zurückweist, aber ihren sprachlichen Umstän-

den nach ohnmächtig annehmen muss. Erst einige Zeit später, mit einer Einladung zu

einem Fest des Coro italiano, realisiert Eleonora, dass in der Stadt auch viele andere Ita-

lienischsprachige leben, was ihre Einsamkeitsgefühle schmälern kann.

Während dieser Zeit in Chur sei – wie Eleonora erzählt – auch erstmals die Frage

aufgeflammt,ob sie nichtwie ihre Schwester nachNorwegen ziehen solle.Eleonora kon-

struiert ihre Schwester dabei als persönliches Vorbild, dem sie immer schon nacheifert,

weshalb sie auch für sich selbst über längere Zeit in Erwägung zieht, in ein Gymnasium

nach Norwegen zu wechseln. Eleonora entscheidet sich aber, in Chur zu bleiben, holt

dort die gymnasialeMaturität nach undbeginnt–obwohl sie als Kind immerPrimarleh-

rerin werden wollte – anschliessend ein Studium der Rechtswissenschaft in Zürich. In

diesem Zusammenhang kehrt Eleonora auch wieder zu ihrer Beziehung zur deutschen

Sprache zurück. Schweizerdeutsch habe im Verlaufe ihres Lebens eine immer grössere

Bedeutung eingenommen und sowohl das Italienische wie auch dasNorwegische je län-

ger, je mehr in den Hintergrund treten lassen. Eine Wandlung, die sie über die Äusse-

rung einer starken emotionalen Verbindung zu deutschsprachigen Menschen als heute

für sie wichtigste Menschen in ihrem Leben verständlich werden lässt.Obwohl Eleono-

ra diese emotionale Verbundenheit mit den Deutschsprachigen fühlt und ihr Mitglied-

schaft und Partizipation in diesem Zugehörigkeitsraum zugestanden werden, gesteht

sich Eleonora –gemäss ihrem eigenen Zugehörigkeitsverständnis –nicht zu, ihr identi-

täres Selbstkonzept auf ein Deutschsprachig-Sein zu erweitern. Denn dafür müsste sie

sich aufDeutsch gleich gutwie die deutschsprachigen Anderen ausdrücken können.Die

nachfolgende Textstelle zeigt nach Erachten der Autorin auf repräsentative Weise auf,

was sich unter situativer Identitätsarbeit oder auch acts of identity verstehen lässt und wie

stark Eleonora Sprache als identitätsstiftende Dimension betrachtet.

»[…] adesso sono qua e la cosa che mi piace di più della mia vita è che prima era tanto

norvegese e tanto italiano, anche tutti i miei amici erano tutti_ parlavamo tutti italia-

no, ascoltavamomusica italiana e inglese e non ascoltavamomaimusica tedesca e così,

invece adesso alla fine le persone più importanti nella mia vita par_ son tutti di madre

lingua tedesca ed è_ […], sì a volte mi accorgo che magari vuoi dire qualcosa e che ma-

gari non pos_esprimo al cento per cento come voglio io, perché non è comunque la_

la mia lingua. Però mi accorgo sempre di più che anche quando parlo l’italiano e così

con i miei amici, mi accorgo sempre che a volte ti mancanomagari quelle parole o così

perché alla fine adesso leggi all’università tantissimo solo in tedesco, Netflix guardo in

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

inglese e sì anche il norvegese alla fine magari ci vado una volta all’anno, però non è

più la stessa cosa […].« (E:Z3)

Während dieses situativ hergestellten identitären Suchprozesses muss Eleonora sich

eingestehen, dass ihr auch auf Italienisch manchmal die passenden Worte fehlen, um

Dinge genauso sagen zu können, wie sie es möchte. Diese Einsicht führt sie schliesslich

– als quasi letztmögliche identitätsstiftende Instanz – zum Klärungsversuch, ob das

Norwegische hier befreiend eintreten kann. Obwohl Eleonora mit ihrer Mutter und

ihren Geschwistern weiterhin hauptsächlich Norwegisch spricht, merkt Eleonora bei

Reisen nach Norwegen, dass es nicht mehr das Gleiche ist. Die Erzählstelle ist insofern

beeindruckend, als sie Eleonora trotz ihres so vielfältigen sprachlichen Repertoires hier

auf subtile Art undWeise nahezu als sprach- oder identitätslos hervortreten lässt.Mit so

vielen Sprachen gleichzeitig umgehen zumüssen, konstruiert Eleonora als emotionalen

Overload, der imBedürfnismündet, sich identitär wieder zuordnen zu können.Wie her-

ausfordernd es sich für Eleonora darstellt, sich überlagernden Zugehörigkeiten stellen

zu müssen, macht sie weiter deutlich, indem sie erzählt, dass – seit ihr Bruder und sie

nach Chur gezogen sind – die Eltern mit ihnen manchmal – wenn sie amWochenende

ins Bergell zurückkehren – Schweizerdeutsch sprechen. DieseTatsache ärgert Eleo-

nora, weil die Familiensprachen gemäss ihrem familiären Zugehörigkeitsverständnis

Norwegisch und Italienisch sind.

»[…] mi sono accorta che da quando io e mio fratello siamo a Coira e torniamo a casa e

a volte loro parlano_ parlano con mio fratello e con me Svizzerdütsch, allora io quasi

mi arrabbio, perché dico: »No, noi parliamo a casa italiano e norvegese, perché non

voglio perdere quella parte di_ sì.« (E:Z4)

Ihrer identitärenBedrängnis begegnetEleonora inder Interviewsituationmit einerwei-

teren von Wehmut erfüllten Passage zu einer möglichen Rückkehr nach Norwegen, die

sie mit ihren Kindheitserinnerungen verbindet. Darüber stellt Eleonora für sich wieder

einewohltuende imaginierte Zugehörigkeit her, die ihremSelbst situativ auchwieder zu

einem Zuhause verhilft.

»[…] è un po’ un senso come di arrivare a casa, perché non lo so, per esempio solo

l’odore che c’è all’aeroporto, che tu senti_ pensi: »Oh, casa!« o perché io sono cresciuta

[…] sì, in Svizzera, però tutta l’atmosfera, tutte le cose erano come norvegesi e che non

riesco a legare con qualcuno a parlare delle_ dei ricordi della mia infanzia […], perché

non ho quella parte di italiano in me, o tedesca, e dunque quando arrivo là e incontro

persone, poi parli della stessa cosa o della hit che c’è stata quest’estate e così e riesci a

legare. Dunque per me la Norvegia rimane come casa. Anche quest’anno ho pensato

di magari tornare su a fare l’università […].« (E:Z5)

In dieser Sehnsucht nach einem Ort, an dem sich Eleonora richtig zugehörig fühlen

kann, flammt bei Eleonora auch derWunsch wieder auf, erneut für eine bestimmte Zeit

inNorwegen leben zuwollen.Die rationale Abwägung eines solchen »Fluchtplans« führt

Eleonora in der Erzählung aber wieder zurück auf den Boden der Realität. Sie ist sich

sicher, dass sie aufgrund der Sprache und des anders funktionierenden norwegischen

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 207

Bildungssystems Nachteile für den Eintritt in die Universität hätte. Ausserdem sei es

in Norwegen nicht mehr wie früher, als sie alle gemeinsam noch im grossen Haus der

Grosseltern wohnten.

»[…] mio nonno aveva costruito una grande casa e mia mamma è cresciuta in questa

casa e così, e poi quando mio nonno è morto hanno diviso la casa che mia nonna vi-

veva come nell’appartamento sotto e mia zia con la sua famiglia sopra. E poi però,

sette anni fa, mia nonna si è risposata e lei è andata via da questa casa, l’ha presa

interamente mia zia […]. E adesso mia, tra_ due anni fa, mia zia ha venduto la casa e

adesso vivono tutti in appartamenti un po’ piccoli, dunque quando noi veniamo, […]

stiamo un po’ da mio zio, poi da mia zia e da mia nonna, oppure andiamo in albergo,

dunque anche questo è uno dei motivi per cui non andiamo più così tanto, perché non

è che è la stessa cosa, perché prima avevi come il tuo appartamento e era anche bello

festeggiare il Natale e così. Invece adesso ci si sente un po’ come un intruso […]. […]

perché ti lega proprio quella casa, come sì da bambina, eh sì.« (E:Z6)

In diesen Ausführungen wird einerseits ersichtlich, dass sich Zugehörigkeiten – neben

menschlicher Verbundenheit – auch über emotionale Anhaftungen anmaterielle Objek-

te wie das Haus der Grosseltern ergeben können. Andererseits kommt darüber auch die

Veränderlichkeit solcher Beziehungen zur Geltung. Eleonora qualifiziert ihr Verhältnis

zu diesem einst für sie so wichtigen Haus als nicht mehr gleichwertig. Durch diesen

von ihr vorgenommenen »Akt der symbolischenBezeichnung« ist das damaligeGemein-

schafts-undZugehörigkeitsgefühl verblasst undkonfrontiertEleonoraausheutigerPer-

spektive vielmehr mit der Frage, ob sie überhaupt noch willkommen ist. Auch ihre Be-

ziehung zum Bergell hat sich verändert, wie Eleonora in ihren weiteren Ausführungen

verdeutlicht. Während sie zur Anfangszeit in Chur noch jedes Wochenende zurück ins

Bergell kehrt, dort alle ihre Freund*innen hat und sich auf ihre Familie und ihr Zuhause

freut, geniesst sie im Verlaufe der Zeit die erweiterten Möglichkeiten des Lebens in der

Stadt, freundet sich in Churmit ihrenMitschüler*innen an und verzichtet immer öfters

– auch aufgrund der langen Reisezeit – darauf, ins Bergell zurückzufahren.

ImZusammenhangmit demAufbauen vonFreundschaften inChur verhandelt Eleo-

nora ihr sprachliches Repertoire wieder als Ressource. Sie positioniert sich diesbezüg-

lich als »Sonderfall«, dennwährend Italienischsprachige normalerweise in ihrer eigenen

Sprachgruppe bleiben, kann sie Freundschaften sowohl mit den Italienisch- wie auch

mit den Deutschsprachigen aufbauen.

»[…] io son sempre_ c’ho sempre avuto le amiche tedesche, le amiche italiane e riuscivo

anche per esempio quando avevo compleanno a invitarle tutte e due assieme, perché

tante volte è un po’ difficile […]. […] e ci andava bene, però mi accorgevo di essere un

po’ un caso speciale, perché le_ le mie altre amiche italofone, volevano solo feste solo

con italo_ cioè non legavano così tanto con i tedeschi come facevo io […].« (E:Z7)

Eleonoras sprachlicher Habitus ermöglicht ihr, dabei sogar als Verbindungsglied zwi-

schen den beiden normalerweise »inkompatiblen« Sprachgruppen zu wirken. Dass es

ihr darüber ausserdemmöglich ist, sprachlicheHerausforderungen imZusammenhang

mit (Schweizer-)Deutsch einfacher zu überwinden, konkretisiert Eleonora auch in der

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Zugehörigkeitsverhandlung ihrer besten Freundin, die in Chur aufgewachsen ist und

mit der sie lediglich Schweizerdeutsch spricht. Eleonora hebt einerseits mit Stolz her-

vor, dass man in ihrem Schweizerdeutsch fast nicht mehr hört, dass sie eigentlich nicht

deutschsprachig ist.Gleichzeitig bedauert sie gerade diese Tatsache auch,weil sie damit

nicht mehr als Italienischsprachige wahrgenommen wird.

»[…] quando si fa_ si chiede: »Di dove sei?« e così, poi dici: »Eh, son della Bregaglia e

tu? […] una valle italofona«, e poi quando dico che, eh, la mia madre lingua è italiano

e norvegese fanno: »Ah, ma, non si se_ non avrei detto«, cioè si sente un po’ magari

una volta […], ma che non avrebbero mai detto che […] sono italofona. E alla fine è un

complimento, però dall’altra parte pensi, no_ eh, sì. […] eh, perché penso: »Ma no, io

non sono nata_ cioè non tedesca« per dire, e però dall’altra parte è anche un compli-

mento, perché alla fine vuoi saper la lingua e integrarti e sì, dunque quando la gente

comunque te lo dice è_ […] dico: »Ah grazie.« (E:Z8)

Betrachtet man die Gesamterzählung, legen diese Äusserungen zum einen nahe, dass

Eleonora hier erneut mit identitären Erschütterungen zu kämpfen hat. Sie möchte von

den Anderenweiterhin als Nichtdeutschsprachige wahrgenommenwerden. Ihre ausge-

zeichneten Sprachkompetenzen im (Schweizer-)Deutschen–die sowohl über das Italie-

nische als auch dasNorwegische hinwegsehen lassen – verdecken aber gleichzeitig auch

sämtliche dahinterstehenden Mühen und Beschwernisse, die Eleonora in Bezug auf die

Sprache(n) auf sich nehmen musste und wofür sie letztlich gerne (mehr) Anerkennung

durch die Anderen erhalten würde. Diese Deutung begründet auch, weshalb Eleonora

anschliessend erneut über Erlebnisse aus ihrem Leben spricht, als sie noch Verständnis-

schwierigkeiten mit dem Schweizerdeutschen hatte.

»[…] la bambina della mia, ehm, madrina, lei anche parlava Svizzerdütsch conme emi

ricordo che una volta aveva detto »disegna un Rössli« no, e io »Rösli« era una donna

anziana che viveva nel nostro villaggio. Io non riuscivo a capire come lei potesse cono-

scerla, no e invece non lo sapeva, invece le_ cioè: »Perché disegni una donna anziana?«

no, e […] poi appunto lei ha disegnato un cavallo e io non capivo.« (E:Z9)

Damit verweist sienochmals vehement auf ihrenicht selbstverständlicheLeistung,–un-

ter gegebenen Umständen – heute so Schweizerdeutsch sprechen zu können, dass jeg-

liche Färbung bedingt durch die Nutzung anderer Sprachen unbemerkt bleiben kann.

Die alltägliche Präsenz desDeutschenmacht Eleonora bewusst, dass sie heute die italie-

nischsprachigen Kontakte besonders pflegen muss, um die Sprache nicht zu verlieren,

denn schliesslich ist Italienisch fundamentaler Teil ihrer Identität.

»Per la lingua, ma anche per la mia identità. Perché io, cioè non mi sento tedesca,

cioè non è che c’è una grande differenza, però comunque un po’ della mentalità, un

po’ nei modi di fare, comunque vedo che è differente e poi con queste persone qua […]

comunque siamo stati a Coira tutti assieme e così e credo che è un punto della vita

dove ci si lega tanto […].« (E:Z10)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 209

Dabei geht es Eleonora nicht hauptsächlich darum, Italienisch als eine ihrer Sprachen

bewahren zu können. Vielmehr möchte sie dieses zusammengehörigkeitsstiftende An-

derssein als die Deutschsprachigen, das siemit allen Italienischsprachigen in Chur teilt,

nicht aufgeben.Denn dieswürde zumeinen damit einhergehen, dass sie die Zugehörig-

keit zu den ihr wichtigen Menschen infrage stellen müsste. Zum anderen sähe sie sich

auch nicht mehr dazu legitimiert, sich die positiven Handlungsweisen zuzuschreiben,

die sie mit einem Italienischsprachig-Sein verbindet. Erleichternd wirken deshalb ihre

nachfolgenden Schilderungen zum universitären Alltag in Zürich, wo man sich wieder

trifft und hin und wieder auch gemeinsam etwas trinken geht. Nichtsdestotrotz bevor-

zugt Eleonora es, den kompetitiven universitären Alltag vorwiegend mit den Deutsch-

sprachigen zusammen zu bestreiten, denn innerhalb dieser Gruppe kann sie einfacher

auf die für das Studium relevanten sprachlichen Ressourcen zurückgreifen. Wenn sie

aber gefragt werde, woher sie kommt, betont sie ihre italienischsprachige Herkunft aus

einem Tal in der Nähe des Engadins. Sie formuliert es bewusst so, weil die Leute einer-

seits fast nie wissen, wo das Bergell ist, und andererseits auch, weil es manchmal doch

nochSituationengibt, indenen sienicht alles versteht, sie aber auf keinenFall als dümm-

lich wahrgenommen werdenmöchte.

»[…]. Perché appunto tante volte la gente non si accorge che non sono di madre lingua,

però a volte dicono magari delle cose così che non capisco, dunque magari loro pensa-

no: »Ma questa è stu_ cioè è stupida che non capisce« e dunque sì lo aggiungo sempre

[…].« (E:Z11)

Manchmal würde Eleonora wie ihre Schwester gerne sagen können, dass sie Norwege-

rin ist.Das klinge schöner, als sagen zumüssen, dassman Schweizerin ist. InNorwegen

müsse sie aber ohnehin sagen, dass sie Schweizerin ist, weil man es beim Sprechen her-

aushöre. Gerade weil Eleonora Sprache(n) und Sprechen als fundamental für ihre Iden-

tität bewertet, weiss sie auch, dass sie das Norwegische und Italienische weiterhin aktiv

halten muss.

»[…] e appunto questa cosa col tedesco […], che è molto più importante nella mia vita,

non solo scolastica, ma tutto e che appunto_ che il norvegese già sempre_ da semp-

re un po’ che dimentichi così che va un po’ indietro, però adesso mi sono già accorta

quest’ultimo anno che anche il mio italiano sta magari tra virgolette peggiorando, e sì.

Però appunto che io provo comunque a tenere in vita, perché perme è importante che_

comunque per me la lingua l’associo molto all’identità e dunque non voglio perdere_

cioè non voglio arrivare a un punto nella mia vita che non mi ricordo né [l’italiano], né

il norvegese e che_ e non puoi neanche più dire: »Sì, in sé son della_«, cioè sarebbe

strano.« (E:Z12)

ImNachfrageteil des Interviews positioniert sich Eleonora auch sprachpolitisch und be-

urteilt, dass die Sprachen im Kanton Graubünden nicht gleich behandelt werden bzw.

nicht dieselbe Wichtigkeit haben. Deutsch nimmt ihres Erachtens eine deutliche Vor-

machtstellung ein und Eleonora findet es lächerlich, dass die Italienischsprachigen, die

nach Chur kommen, genauso lange Deutsch gelernt haben wie die Deutschsprachigen

Italienisch, aber Letztere eigentlich kein richtigesWort Italienisch sprechen.Eine Tatsa-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

che, die widerspiegle, dass für die Deutschsprachigen Italienisch keineWichtigkeit hat,

was Eleonora in gewisserWeise auch verstehen kann.Denn wer in der Schweiz Deutsch

kann, geniesst ein machtvolles Privileg. Dementsprechend würde sie aber mehr Ver-

ständnis für die Situation der Italienisch- und Romanischsprachigen erwarten, die oh-

neDeutsch nicht zurechtkommen und – imUnterschied zu denDeutschsprachigen, die

sich diese Mühe sparen können – gezwungen sind, es zu lernen. Auch in Zürich werde

den beiden Landessprachen Italienisch und Romanisch nurwenig Bedeutung zugemes-

sen. Sie würden in Vorlesungen nie erwähnt. Vielmehr werde auf die Wichtigkeit des

Französischen hingewiesen, das sie wegen des Deutschen selbst nie lernen konnte und

was sie heute – trotz ihres umfangreichen sprachlichen Repertoires – im Vergleich zu

den Anderen im Studium benachteilige. In Zürich sei es gar nicht in derWahrnehmung

der Leute, dass nicht alle gleich gut Deutsch sprechen können. Ihre Zukunft sieht Eleo-

nora zum Zeitpunkt des Interviews eher in der Schweiz als in Norwegen, wobei sie aber

das Bergell als längerfristigenWohnort ausschliesst. ImBergell aufzuwachsen sei schön

gewesen.Aber für ihr Leben heute sähe sie statt des Bergells eher eine grössere Stadtwie

Chur vor. Es würde ihr gefallen, wenn es ein Ort wäre, in demman Italienisch sprechen

kann.

8.3.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Eleonoras Erzählung zeigt auf bemerkenswerte Weise auf, wie biografische Erfahrun-

gen und veränderte Lebensumstände Momente identitärer Verunsicherung und Orien-

tierungslosigkeit auslösen können. Eleonoras Sprachbiografie lässt sich als Abhandlung

multipler identitärerKonflikte lesen,mit denen sie sich imVerlaufe ihres Lebens ausein-

andersetzen muss. Eleonora setzt ihr identitäres Selbstbild an vielen Stellen direkt mit

Sprache(n) undSprechenunddamit einhergehendenErfahrungen inBezug. IhreErzäh-

lung verdeutlicht in zahlreichenPassagendieBeschwernis,über die Sprachehergestellte

identitäre (Selbst-)Verortungen am Leben halten zu können. Eleonora wächst im Ber-

gell in einer Familie auf, die kulturell sehr norwegisch geprägt ist. Sowohl die Selbst- als

auch die Fremdwahrnehmung ist im Tal die, dass sie sich als Familie von anderen, klas-

sischeren Bergeller Familien unterscheiden. Sie leben andere Traditionen und sprechen

eine für das Bergell »exotische« Sprache. Eleonora erzählt von besonderen Traditionen

rund um die Feierlichkeiten zuWeihnachten und am »Lucia-Tag«, die für Bergeller*in-

nen gänzlich fremd sind, und von Momenten im Kindergarten, in denen die anderen

Kinder sie nicht richtig verstehen und mit ihr und ihrer Schwester – im Unterschied zu

allen anderen–nur Italienisch undkeinenBergellerDialekt sprechen.Eleonora erinnert

sich zwar daran, nicht bei allenThemenmit den anderen Kindern des Tals mitsprechen

zu können, da sie andere Medien und Musik konsumiert. Dieses Anderssein beschreibt

sie aber nicht als belastend,geradeweil diesennorwegischenKindheitserinnerungen ei-

ne für sie fundamentale emotionale Anhaftung zukommt, die sie erhaltenmöchte. Eleo-

noramacht in der Erzählung anmehrerenStellen die für sie grosseBedeutung ihrer nor-

wegischen Identität deutlich.Diese Schilderungen lassen sich wie eine Art verzweifeltes

Festhalten an einer Zugehörigkeit lesen, deren langsamen und unaufhaltbaren Verlust-

prozess sie aber – bedingt durch sprachliche Attrition – im Verlaufe der Jahre schmerz-

lich erfahrenmuss.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 211

Später inChur versteht sichEleonora auchalsMitgliedder bündnerischen Italianità,

die nebenderdeutschsprachigenMehrheit imschulischenKontextmit leistungsbezoge-

nenHerausforderungen und Benachteiligungen konfrontiert ist. Die Immersion in eine

gänzlich deutschsprachige Klasse geht für Eleonora mit Gefühlen von Leistungsdruck

undVersagensangst einher, denn imKontext der Bündner Kantonsschule bestimmt ihre

mangelndeDeutschkompetenz neben gewichtigen sozialenEin- undAusschlussprozes-

sen auch über ihr schulisches Gelingen. Ebenso macht Eleonora auch die missliche Er-

fahrung, dass sie ausschliesslich mit Hochdeutsch, welches sie in ihrer Wahrnehmung

imBergell gut gelernt hat, inChurnichtmehr zurechtkommt,weil dieAlltagssprache vor

Ort Schweizerdeutsch ist. Sie erzählt von Situationen, in denen sie sich beim Sprechen

schämtund indenen sie–wennauchauf liebevolleArt–beim fehlerhaftenSprechen von

ihrenMitschüler*innen belächelt und korrigiertwird.AuchwennEleonora die anfängli-

che Zeit in Chur als beschwerlich beschreibt, ist es – ummit Bourdieu zu sprechen – ihr

inkorporierter sprachlich-kulturellerHabitus, auf den sie zurückgreifen kann, um Anschluss

zu finden. Eleonora lernt innerhalb eines Schuljahres so gut Schweizerdeutsch, dass die

Leute – wie sie sagt – nicht mehr annehmen, dass sie eigentlich italienischsprachig ist.

Dies löst bei Eleonora einmal mehr einen inneren Konflikt aus, weil sie sich selbst mit

ihrer Mentalität und Denkweise näher bei den Italienischsprachigen fühlt, aber nicht

mehr so wahrgenommen wird. Einen bitteren Nachgeschmack hinterlässt für sie auch

die Tatsache, dass durch die Dominanz des Deutschen in ihrem Alltag auch ihr Italie-

nisch schlechter geworden ist und sie damit keine ihrer beiden Familiensprachen mehr

so gut beherrscht, dass eine für sie stimmige sprachlich-kulturelle Zugehörigkeit ge-

rechtfertigt ist und sie sich selbst in ihren persönlichen Bedeutsamkeiten treu bleiben

kann. Ihre grösste Befürchtung ist, dass sie aufgrund eines substanziellen Sprachkom-

petenzverlustes imNorwegischen und im Italienischen nichtmehr dazu legitimiert sein

könnte zu sagen, dass sie Bergellerin oder Norwegerin ist. Eleonoras offensichtliches

Talent für Sprachen und die durch ihre Biografie gewonnene Mehrsprachigkeit stehen

insofern in deutlichem Widerspruch zu ihrer Ohnmacht, eine für sie zufriedenstellen-

de Identität festlegen zu können. Sie spricht zwar mehr Sprachen als viele andere ihrer

Kommiliton*innen an der Universität, trotzdem verbleibt bei ihr weiterhin das Gefühl,

keine Sprache richtig zu können und damit in ihrer Handlungsfähigkeit eingeschränkt

zu sein. Gerade im Kontext der Universität ist das Beherrschen der deutschen Sprache

auf hohem Niveau eine bedeutende Voraussetzung, weil Sprache sich auf das gesam-

te formale Leistungsvermögen auswirkt und damit ein essenzielles Selektionskriterium

im schweizerischen Bildungssystem darstellt. Ist davon die Rede, dann stört sich Eleo-

nora eher an ihrer Mehrsprachigkeit und würde sich wünschen, lieber nur eine Sprache

richtig gut zu können.

Obwohl Eleonora die Option, nach Norwegen zu ziehen, über die ganze Erzählung

hinweg in Betracht zieht, ist sie sich auch bewusst, dass die Umsetzung eines norwegi-

schen Lebensentwurfs – wie ihn ihre Schwester lebt und wie ihn vielleicht auch Eleo-

noras Mutter eher für sie vorgesehen hätte – im Verlaufe der Zeit für sie immer un-

wahrscheinlicher wird.Dies fühlt sich für Eleonora in gewisserWeise auch als verpasste

Chance an, denn eswürde ihr viel bedeuten,nachwie vor sagen zu können,dass sieNor-

wegerin ist. Eleonora merkt, wenn sie über ihre Sprache(n) spricht, dass sie ihr Selbst

nicht mehr lediglich entlang der beiden Sprachen Norwegisch und Italienisch verhan-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

deln kann.Das (Schweizer-)Deutsche hat sich – auf Kosten all ihrer anderen Sprachen –

in ihr Dasein eingeschlichen und be- und verdrängt in kleinen Schritten alle ursprüng-

lichen identitären Stabilitäten. Gerade weil das Norwegische immer weniger Teil von

Eleonoras Alltag einnimmt und das Schweizerdeutsche sogar in ihr Familienleben ein-

zudringen beginnt, das für sie die verbleibende »norwegische Hochburg« darstellt, ver-

sucht Eleonora mit aller Kraft, an ihren norwegisch geprägten Kindheitserinnerungen

festzuhalten.

Wie schwierig es für Eleonora ist, sich mit ihren vielfältigen natio-ethno-kulturellen

Mehrfachzugehörigkeiten zurechtzufinden, macht sie abschliessend auch nochmals mit

den Ausführungen deutlich,welche Sprache siemit etwaigen eigenen Kindern sprechen

würde. So sagt sie, dass sie ihnen einerseits gerne das Norwegische weitergeben würde,

sich aber nicht dazu befähigt sieht, denselben starken Bezug herstellen zu können, wie

sie ihn selbst erlebt hat. Andererseits würde sie auch am Italienischen festhaltenwollen,

da dies – ohne das Bergell als Wohnort – ja auch verloren ginge. Dieser omnipräsente

innere Konflikt kann als exemplarisch für die identitären Herausforderungen angese-

hen werden, denen sich Menschen stellen müssen, die in Verhältnissen von doppelter

sprachlicher Minderheit3 leben. Für Eleonora könnte dies in Zukunft z.B. bedeuten,

dem Italienischen zuliebe auf dasNorwegische, und damit auf einen Teil ihrer Identität,

verzichten zumüssen.

Eleonora äussert sich auch als dankbar für ihre Mehrsprachigkeit, denn diese hat

ihr auch zu einigen Vorteilen in ihrem bisherigen Leben verholfen. Zum Beispiel be-

schreibt sie, dass sie sich früher nie hätte vorstellen können, mit jemandem eine emo-

tionale Beziehung aufbauen zu können, der nicht ihre Sprache(n) spricht. Heute habe

sie aufgrund ihres sprachlichen Repertoires einen einfacheren Zugang zu unterschiedli-

chenMenschen, diversen Kulturen und jedesMal,wenn sie in die Ferien gehe,werde ihr

bewusst, dass sie dadurch von grossen Vorteilen profitieren könne. Eleonora beschreibt

es selbst als eine Art indirekten Effekt, der sich als resultierende Handlungsfähigkeit im

Umgangmit Differenz interpretieren lässt.

»[…] la nostra società è sempre più globalizzata […] così che alla fine hai grande vant-

aggio a sapere più lingue e che è anche […] come un effetto non diretto, ma tipo più in-

diretto, che si è magari anche più aperti sapendo di più_ cioè io son piuttosto_ sta cosa

che iomi sentomolto una persona più aperta chemagari altri e io penso che questo sia

anche un po’ per la lingua, che indirettamente quando tu sai un’altra lingua, sai dopo

della cultura e così e sei più aperta a cose nuove, a culture nuove, a persone nuove […].«

(E:Z13)

Obschon Eleonora durch ihre Erzählung unmissverständlich deutlich machen konnte,

dass sich Zugehörigkeiten über Sprache(n) und Sprechen nicht trivial entlang einzelner

(körperlich-leiblicher) Bereiche ergeben, lassen sich bereits aus Eleonoras Sprachenpor-

trait viele Verflechtungenherauslesen.FürEleonora bleibtNorwegischdie Sprache ihres

3 Mit »doppelter sprachlicher Minderheit« ist im Kontext von Eleonora einerseits das Bergell ge-

meint, das als italienischsprachiges Tal zu einer kantonalen Sprachminderheit Graubündens ge-

hört. Andererseits ist mit dem Norwegischen, als nicht angestammte Sprache des Bergells, eine

weitere Minderheitensituation angesprochen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 213

Herzens, über die sie Gefühle und Emotionen wahrnimmt und über die sie (un)glückli-

chen Lebensmomenten nahe sein kann. Italienisch stellt sie vorwiegend als Sprache ih-

res Intellekts dar; die Sprache, in der sie lesen und schreiben gelernt hat. Und Deutsch

wird je länger, jemehr die Sprache, die beides – ihr Herz und ihren Geist – durchdringt.

8.3.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

ImApril 2019 treffe ichmichmitmeiner Schwester und einer ihrer Arbeitskolleginnen in

Zürich zumMittagessen.Da die Kollegin selbst aus demBergell kommt, frage ich sie, ob

sie vielleicht jemanden mit entsprechendem Profil kenne. Sie gibt mir zwei Namen an

und schreibt den beiden direkt eine Nachricht. Sowohl Eleonora als auchMirco antwor-

ten ihr, dass sie mir ihre Telefonnummern weiterreichen darf. Ich kontaktiere Eleonora

noch amselbenTag.Sie erklärt sich gerne bereit, einGesprächmitmir zu führen. ImAu-

gust informiere ich sie schliesslich, dass ich ihr Terminvorschläge per E-Mail zugesen-

det habe. Eleonora schickt mir den Online-Fragebogen zu und bestätigt den Freitag, 22.

November 2019 als passenden Interviewtermin.Eleonorameldet sich knapp eine Stunde

vor dem Interview perWhatsapp beimir. Sie fragt, ob sie auch schon etwas früher kom-

men könne, und erklärt, dass sie sehr früh von zu Hause losgegangen sei, weil sie sich

erfahrungsgemäss in Zürich verlaufe. Glücklicherweise sind meine Forschungskollegin

und ich schon bereit und Eleonora klingelt eine Viertelstunde später an meiner Woh-

nungstür in Zürich. Mit Eleonora kommt unmittelbar eine lustige Stimmung auf, weil

wir darüber sprechen, wie gut man sich in Zürich verlaufen kann. Eleonoras Wohnung

ist am Stadtrand bei Witikon, wo ich selbst – als ich von Chur nach Zürich gezogen bin

– auch mehrere Jahre gewohnt habe. Wir verstehen uns von Anbeginn sehr gut und die

Stimmung ist entsprechend entspannt. Wir sprechen über die Weihnachtsbeleuchtung

an der Zürcher Bahnhofstrasse, die an diesem Tag in Zürich eingeschaltet wird und den

Namen »Lucy« trägt. Eleonora meint, dass dies gut zum »Lucia-Feiertag« in Norwegen

passe. Ichverstehenichtgenau,was siedamitmeint,nehmemiraber vor,michnachdem

Interview genauer darüber zu informieren. Mir fallen Eleonoras schneller Sprechfluss

und die Art undWeise auf, wie sie Konsonanten ausspricht. Teilweise scheint mir auch,

dass sie Wörter verschluckt bzw. nicht vollständig ausspricht. Ich merke, dass ich mich

aktiv auf den Inhalt ihrer Aussagen konzentrierenmuss, um nicht abgelenkt zu wirken.

Im Verlaufe des Interviews stellt sich ein Gewöhnungseffekt ein, denn diese Nuancen in

ihrer Sprache fallenmir irgendwann nichtmehr auf.Nach dem Interview frage ichmei-

ne Forschungskolleginnach ihrerEinschätzungdarüber.Auch sie hört etwasBesonderes

in Eleonoras Italienisch. Wir diskutieren darüber, können aber auch bei mehrmaligem

Anhören der Aufnahme dieses »Besondere« nicht genauer definieren.

Eleonora arbeitet ca. 15 Minuten am Sprachenportrait und erzählt anschliessend

fünf Minuten ohne Unterbrechung meinerseits. Auch bei meinen Nachfragen ist Eleo-

nora sehr gesprächig und ich empfinde unser Interview, das insgesamt 55 Minuten

dauert, als sehr angenehm. Eleonoras Antworten folgen meist postwendend auf mei-

ne Fragen. Deshalb sticht eine Erzählpassage besonders hervor, als Eleonora länger

überlegen muss. Ich frage sie, ob es Momente in ihrem Leben gegeben habe, in denen

sie besonders froh um die Tatsache war, mehr als eine Sprache zu können. Eleonora

überlegt zuerst während neun Sekunden und beginnt schliesslich mit:

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

»Non lo so. Cioè, so che sono sempre stata contenta, però al primo momento dici, sì

o_« (E:Z14)

Anschliessend überlegt sie nochmals sechs Sekunden lang, bis ihr einfällt, was sie dazu

sagenmöchte.

»Ah sì, magari quando ho cercato lavoro per la prima volta, che ho scritto la Bewer-

bung e ricordo che ero tutta fiera che avevo potuto scrivere quattro lingue e sì che

pensi comunque: »Ah sì, è un vantaggio« e sì. Ma non so proprio in generale, lo penso

quando posso connettere con così tante persone diverse, di culture diverse, lo trovo

sempre un vantaggio_ anche ogni volta che vado in vacanza penso: »Oh, quanto sono

fortunata«, cioè sì_ di poterlo fare.« (E:Z15)

Neben der Tatsache, dass Eleonora ihre Mehrsprachigkeit aufgrund ihrer identitären

Konflikte wohl eher nachteilig erlebt und deshalb möglicherweise länger über die Fra-

ge nachdenken muss, gehe ich für diese spezifische Frage auch davon aus, dass meine

Formulierung bei Eleonora die Vorstellung hat aufkommen lassen, dass alle Sprachen

zum selben Zeitpunkt eine Bedeutung haben müssen. Hätte ich die Frage anders for-

muliert, z.B.wenn ich anstatt »mehr als eine Sprache zu können«gesagt hätte »mehrsprachig

zu sein«,wäre es für Elenoramöglicherweise einfacher gewesen, eine Antwort zu finden.

Ihre Antwort wirkt fürmich hier durchmeine Formulierung hervorgerufen.Damit wird

mir nochmals bewusst,welchenEinflussmeine Formulierungen auf die Antwortenmei-

ner Informant*innen haben können, und ich nehmemir vor, bei den anstehenden Inter-

views ganz besonders auf die Formulierungmeiner Fragen zu achten.

Eleonora fragt uns nach dem Interview, wo wir arbeiten, und als wir die Pädagogi-

sche Hochschule Graubünden erwähnen, wiederholt Eleonora, dass sie eigentlich auch

Primarlehrerin werden wollte, weil sie immer sehr gerne Zeit mit Kindern verbringe.

Wir sprechen anschliessend auch noch einige Zeit über ihr Jurastudium. Danach ver-

abschieden wir uns mit einer kurzen Umarmung und ich freue mich darüber, Eleonora

kennengelernt zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 215

8.4 Thomas – »Prima studio la persona, poi forse gli dico che sono anche
libanese«

Abb. 23:Thomas’ Sprachenportrait

Thomas’ Vater flüchtet aufgrund des libanesischen Bürgerkriegs aus seiner Heimat

Libanon zuerst nach Frankreich, später nach Italien. Er studiert Medizin und nimmt

schliesslich in der Schweiz eine Stelle als Assistenzarzt an. Nach der Hochzeit verlässt

auchThomas’ Mutter den Libanon, um zum Vater in die Schweiz zu ziehen. Die Familie

lebt einige Jahre im Bergell, wo auch Thomas’ älterer Bruder geboren wird, und siedelt

danach–erneut aufgrundderArbeit desVaters– insMisoxum.Thomasund seinBruder

verbringen ihre Kindheit und Jugend in einemMisoxer Dorf, eine halbe Autostunde von

der Tessiner Kantonsgrenze entfernt. Die Mutter spricht mit beiden Söhnen Arabisch.

Der Vater hingegen spricht vorwiegend Italienisch mit den Kindern. Nach der Sekun-

darschule ziehtThomas in die Kantonshauptstadt Chur, um dort das Gymnasium in der

italienischsprachigen Abteilung zu absolvieren. Zum Zeitpunkt des Interviews bereitet

sichThomas auf den Numerus clausus für den Eintritt ins Medizinstudium vor.

8.4.1 Identitäre (Selbst-)Verortung

Thomas eröffnet seine Erzählungmit der Beschreibung, dass es seinenEltern sehrwich-

tig ist, beiden Söhnen ein Aufwachsen mit zwei Sprachen, Arabisch und Italienisch, zu

ermöglichen. Einerseits möchten sie damit ihre eigenenWerte und Traditionen weiter-

geben. Andererseits geht es ihnen auch darum, ihren Kindern, die in einer italienisch-

sprachigen Umgebung aufwachsen, möglichst sprachbedingte (Bildungs-)Nachteile zu

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

ersparen. Zur Sicherstellung beider Sprachen entscheiden die Eltern sich für den tra-

ditionellen Ansatz »Une personne, une langue«.4 Thomas erzählt, dass er sich nicht mehr

an seine Kindheit mit beiden Sprachen erinnern kann. Er präferiert darüber zu spre-

chen,wie sehr er heute dankbar dafür ist, dass seine Eltern diesen Entscheid zugunsten

seiner Zweisprachigkeit getroffen haben. In seinen Ausführungen gehtThomas auf den

Gebrauch beider Sprachen in seinem derzeitigen Alltag ein und expliziert seine eigene

Kompetenz in beiden Sprachen dahingehend, dass er Arabisch lediglich sprechen kann,

aber nie lesen und schreiben gelernt hat.Auf Italienisch hingegenwisse er immer,was er

gerade sage, obwohl andere manchmal hören würden, dass er nicht ausschliesslich ita-

lienischsprachig ist. Im Arabischen beurteilt Thomas die Semantik hingegen als für ihn

anspruchsvoller. Wenn Thomas Arabisch spricht, weiss er zwar, welchen Inhalt er ver-

mittelt. Er hat aber keine Vorstellung davon,was das einzelneWort tatsächlich für einen

Bedeutungsumfang hat. Er ist lediglich vertraut damit, gewisse Wörter in einem ganz

bestimmten Kontext zu verwenden.

»[…] ormai uso solo l’italiano e il tedesco nella mia vita attuale, l’arabo lo uso solo a ca-

sa. […] nellamia carriera scolasticammhèuna lingua che nonhamolto influsso, perché

non è una lingua parlata ovviamente o che si studia qua e quindi l’italiano è la mia lin-

gua, credo che lamia lingua principale è l’italiano; la lingua anche in cui so esprimermi

meglio è sicuramente l’italiano, imparato a scuola anche a esprimermi e così, mentre

in arabo so proprio l’essenziale per un piccolo dialogo. […]. […] L’arabo non lo so scrivere

e né leggere. Leggere, mmh pian piano, […] ci metterei magari tre orette. […] non l’ho

mai imparato, non me l’hanno mai insegnato […]. So solo parlare. […] quando parlo in

arabo, so cosa sto trasmettendo di messaggio, ma non ho la minima idea di cosa signi-

fica davvero la parola che sto usando, perché sono abituato a usarla in un contesto.«

(T:Z1)

Thomas verhandelt in diesen ausdifferenzierten Schilderungen über die Nutzung des

Italienischen und Arabischen auch, welche der beiden Sprachen »seine Sprache« ist.

Er entscheidet sich unter Vorbehalt, den er mit »credo« ausdrückt, für das Italieni-

sche. Einerseits, weil dieser Sprache eine grössere Anerkennung und Bedeutung in

seinem gegenwärtigen Lebens- und Bildungskontext zukommt, es andererseits aber

auch die Sprache ist, über die sich Thomas am besten ausdrücken kann. Das Arabische

kann Thomas in seinem Churer Alltag hingegen nicht oft nutzen, weil er nicht viele

arabischsprachige Menschen kennt und auch zu Hause bei seinen Eltern heute eher

ein Sprachgemisch den familiären Alltag prägt. Trotz dieses nachvollziehbaren In-den-

Hintergrund-Tretens des Arabischen führen ihn die Verhandlungen zu »seiner Sprache«

dazu, seine Erzählungmit einer Passage zu Erinnerungen an den Libanon und an seine

Familie fortzuführen, die er mit der Sprache Arabisch verbindet.

4 Diese Strategie im Umgang mit familiärer Zweisprachigkeit geht auf den französischen Linguis-

ten Maurice Grammont zurück, der Anfang des 20. Jahrhunderts erstmals vorschlug, dass jeder

Elternteil in der Kommunikation mit den Nachkommen bei einer Sprache bleibt und diese – trotz

Kommunikation in anderer Sprachemit dem zweiten Elternteil – konsequent beibehält (vgl. Brett-

eny & de Klerk 2008, S. 6).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 217

»Soprattutto tra famigliari ho imparato a gestirmi, a parlare con gli zii, i nonni. […] L’ar-

abo mi ricorda molt_quando sento l’arabo tro_ mi sento a_ molto a mio agio quando

sento l’arabomagari per strada a Coira o così, o quando sono in vacanze e sento qualcu-

no parlare arabo,mi fa salire un po’ la nostalgia del Libano emi fa anche s_ sicuramente

salire bei ricordi del Libano, dei famigliari,ma anche brutti ricordi del Libano perché ho

dovuto_ o una volta abbiam dovuto, beh, fuggire dalla guerra in Libano e appunto ogni

tanto l’arabo mi fa anche ricordare quei, quei brutti momenti. […] mentre all’italiano

non collego molte emozioni sinceramente, mentre all’arabo riesco a collegare tante

emozioni e ricordi, mentre l’italiano, essendo la lingua che mastico ogni giorno, non ci

collego dei ricordi o delle emozioni. […].« (T:Z2)

Thomas spricht mit diesen Ausführungen vorwiegend die emotionale Beziehung an,

die er zur arabischen Sprache hat. Der Klang dieser Sprache löst bei Thomas vertraute

und anheimelnde Zugehörigkeitsgefühle aus, die ihn an Lebensmomente im Libanon

erinnern. Thomas beschreibt wirkungsvoll, wie das Hören der Sprache nicht nur schö-

ne Nostalgien aufkommen lässt, sondern auch von Unsicherheit und Angst geprägte

Lebensmomente in Erinnerung rufen kann. Dem Italienischen schreibt Thomas im

Vergleich dazu eine eher zweckdienliche Komponente des alltäglichen »Durchkauens«

zu, die bei ihm keine besonderen Gefühle auszulösen vermag. Thomas nimmt hierbei

eine persönliche symbolische Bewertung der beiden Sprachen vor, welche die Vor-

machtstellung des Italienischen in seinem Leben wieder relativieren soll, weil sie nicht

vollumfänglich mit seinen emotionalen Bedeutsamkeiten übereinstimmt.

In einer weiteren Erzählpassage stellt Thomas seine Zugehörigkeit zum Libanon in-

frage und hebt die Schweiz als Ort hervor, wo er in Sicherheit leben kann. Besonders

eindrücklich erscheinen auchThomas’ Erläuterungen zu seiner identitären Selbstveror-

tung in der Interaktion mit anderen. Thomas möchte sich in erster Linie als Schweizer

und nicht als Libanese verstanden wissen.

»[…] non abbiam quasi più nessun legame con il Libano non_ appunto io mi sento più_

molto; sicuramente mi sento svizzero e non libanese. […] È la Svizzera che mi ha eh re-

galato diciamo il poter andare a scuola e queste cose, un tetto sopra la casa e così. […]

se la persona è interessata dico che sono libanese. Eh quello l_ lo dico_ quello prima

studio un po’ la persona e poi glielo dico, perché c’è gente che lo apprezza e c’è gen-

te che magari si sente un po’ a disagio anche dopo. […] non ho mai subito razzismo_

so_ insulti e così da_ alle medie, ma non è razzismo è semplicemente stupidità, direi

quello. Anche il razzismo è stupidità, ma quello è_ proprio infantilità era. Vero è pro-

prio razzismo è rara_ raramente nel_ nella mia gioventù proprio quando ero piccolino.

Adesso invece molto di più appunto per quel movimento tra i giovani nazionalista che

sta salendo lentamente, però vero razzismo, ringrazio Dio, mai, mai. Non ho mai do-

vuto stare male perché ero libanese.« (T:Z3)

Ererklärt,dassdasPreisgeben seines libanesischenHintergrundsbei seinemGegenüber

auch unangenehme Reaktionen auslösen kann, womit er einerseits auf vorherrschende

rassistische, vielleicht islamfeindliche Diskursordnungen verweist. Da Thomas in die-

sem Zusammenhang bereits ablehnende Erfahrungen gemacht hat, sieht er sich ande-

rerseits dazu veranlasst, sorgfältig abzuwägen, ob er im Gespräch zu seinen Wurzeln

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Stellung nehmenmöchte oder lieber darauf verzichtet. Eine Entscheidung, die wohlbe-

dacht sein muss, da sie schliesslich Thomas’ soziale Positionierung mitbestimmt und –

ganz im Sinne des wirkmächtigen sprachlichenMarktes –möglichst hohen Profit abwer-

fen soll. Gerade die schleichende Verschiebung diskursiver Machtverhältnisse ruft Tho-

mas umsomehr ins Bewusstsein, dass solcheDifferenz- und Fremdheitskonstruktionen

für ihnmit negativen Konsequenzen verbunden sein könnten.

Thomas’ Erinnerungen an den Libanon stehen vorwiegend mit politischen Diskus-

sionen in Verbindung, die ausschliesslich unter Männern stattfinden. Thomas erzählt,

dass er diesen Meinungsaustauschen zuhört und gelegentlich selbst versucht, den poli-

tischenWortschatz in seinen eigenen Äusserungen einzusetzen. Er unterstreicht dabei,

dass er sich beim Arabischsprechenmit Libanes*innen aber nie richtig wohlgefühlt hat.

»Non mi son mai sentito a mio agio a parlare arabo con_ in Libano con gente che

parla_ che è libanese. Mentre qua a Coira invece, parlare l’arabo con qualcuno che è

venuto in Svizzera, s_ mi sento già un attimo più_ più tranquillo, perché so che anche

loro magari non lo parlan bene, perché son venuti qua. Mentre comunicare con i miei

zii, i miei cugini e i miei nonni in Libano era sempre un po’ un disagio. […].« (T:Z4)

In einem Kontext, in dem Arabisch die Umgebungssprache darstellt und entsprechend

vertieftere Sprachkompetenzen gefordert sind, ist Sprechen für Thomas – trotz der

familiären Anbindung – mit einem Gefühl sprachlicher Befangenheit verbunden. Mit

seinen mitgebrachten habituellen sprachlichen Dispositionen kann Thomas sich darin

nicht ausreichend selbstwirksam erleben, was sein Zugehörigkeitsgefühl gezwunge-

nermassen schmälert. Anders empfindet Thomas es, wenn er hingegen in der Schweiz

auf jemanden trifft, der Arabisch spricht. Durch die geteilte biografische Erfahrung des

»In-die-Schweiz-Kommens« geht Thomas von anderen Anspruchsgegebenheiten aus.

Einerseits sprichtThomas diesenMenschen zu, dass sie sich biografisch bereits auf den

schweizerischen Zugehörigkeitsraum einlassen mussten und aufgrund ihrer eigenen

Erfahrungen eher Verständnis für seine sprachlichen Unzulänglichkeiten aufbringen.

Andererseits geht Thomas davon aus, dass der migrationsbedingte Sprachkontakt ihr

Arabisch ebenso bereits gefärbt hat. In der Interaktion mit diesen Menschen fällt der

beidseitige Anspruch an eine sprachliche Korrektheit insofern milder aus, was die

Situation fürThomas entspannter werden lässt.

Das Misox bezeichnetThomas in seiner Erzählung als sein Zuhause. Obwohl er sich

inzwischen auch beim Dialektsprechen wohlfühle, sprechen ihn die meisten Leute im

Tal nach wie vor vorwiegend auf Italienisch an. Betreffend seine Beziehung zumMiso-

xer Dialekt führt Thomas aus, dass er diesen – auch wenn er ihn erst ab der Oberstufe

zu sprechen beginnt – heute so verinnerlicht hat, dass er Dialekt seit jeher als eine sei-

ner Sprachen betrachtet. Er habe in seiner Jugend für sich entschieden, aufgrund der

im Tal aufgekommenen nationalistisch geprägten Diskurse, die den Erhalt lokaler Wer-

te und Traditionen propagieren, selbst auch Dialekt zu sprechen. Damit verweist Tho-

mas auf dieWirkmächtigkeit vorherrschenderDiskurse, die ihn über das ihm anhaften-

deDifferenzmerkmal desNichtdialektsprechens unddes Libanesisch-Seins in eine infe-

riore Position hineinrufen. Seine Äusserungen zeigen aber ebenso auf, dass sichThomas

über diese sprachliche Anpassungsleistung bzw.über diesen performativenAkt gegen die-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 219

se Fremdpositionierung auflehnt und sich partiell von dieser Identitätszuschreibung di-

stanzieren kann. InChurwollen seine Freunde aberwiedermehr über diese »exotische«,

weit entfernte Sprache wissen und stellen in diesem Zusammenhang erneutes Othering

her. Thomas sieht sich des Öfteren gezwungen, seine libanesische Herkunft zu thema-

tisieren, was sein Gefühl des Andersseins, seine Einverleibung als Migrationsanderer si-

cherlich nicht mindert.

Auf andere für ihn wichtige Sprachen angesprochen, nimmt Thomas zu seinen

Erfahrungen mit (Schweizer-)Deutsch Stellung. Als Primarschüler lernt Thomas ger-

ne Deutsch und spricht von guten Erinnerungen an den Fremdsprachenunterricht.

Schweizerdeutsch ist bis zu seinem Umzug nach Chur völlig unbedeutend, denn im

Unterricht imMisox lernt er lediglich Hochdeutsch.Thomas geht an späterer Stelle der

Erzählung darauf ein, dass Hochdeutsch und Svizzerdütsch für ihn heute eine Hauptrolle

spielen und für seine weitere »Berufskarriere« fundamental wichtig sind. Auch dem

Englischen spricht Thomas eine grosse Wichtigkeit für seine berufliche Zukunft zu,

denn er möchte – wie sein Vater und auch sein Bruder – Medizin studieren. Thomas

ergänzt diesbezüglich, dass der Lebensentwurf seines Bruders oft auch sein eigenes

Leben vorzeichnet, denn die Eltern treffen dieselben Entscheidungen – wenn sie beim

Bruder Früchte getragen haben – oft auch für ihn. Für Thomas steht insofern von

Anbeginn fest, dass er nach Chur zieht und dort das Gymnasium besucht. Man habe

ihm hierbei kein grosses Mitspracherecht eingeräumt. Ein Entscheid der Eltern, der

auch der Tatsache geschuldet sei, dass man im Tessin zu wenig gut Deutsch lerne.Die

Jahre in Chur verbringt Thomas vorwiegend im Kreise der Bündner Italianità, in der

Deutschsprechen laut seiner Erzählung keine Alternative darstelle. Ausserhalb dieses

Zugehörigkeitsraums gibt es fürThomas vorwiegend im ersten Jahr noch unangenehme

Momente, wenn er die Leute drei- oder viermal um Wiederholung oder gar um ein

Umstellen aufs Hochdeutsche bitten muss. Erst als Thomas’ Bruder ihm nahelegt, auch

Freundschaften mit Deutschsprachigen zu schliessen, beginnt Thomas sich im Alltag

auch mit (Schweizer-)Deutsch wohlzufühlen. Er meint hierzu, dass man die Anstren-

gung, mit deutschsprachigen Menschen zu sozialisieren, auf sich nehmen müsse, um

sich selbst eine gute Zukunft aufbauen zu können. Mehrere Sprachen zu sprechen ist

für Thomas eine unabdingbare Anforderung, ohne die man im Berufsleben nicht weit

komme.

An der Bündner Kantonsschule sei die Italianità gut vertreten, obwohl man manch-

mal dafür kämpfen müsse, mehr gehört zu werden. Thomas beschreibt z.B. alltägliche

Situationen, indenendie Italienischsprachigendie Lehrpersonenwiederholt darumbit-

ten müssen, im Unterricht Hochdeutsch zu sprechen. Thomas selbst spricht mit den

Lehrpersonen über alle Jahre hinweg lediglich Hochdeutsch, um sich – wie er sagt –

nicht zu blamieren. Ausserhalb des schulischen Leistungskontextes traut sich Thomas

aber mehr Schweizerdeutsch zu sprechen. Er nennt es sein eigenes Schweizerdeutsch,

das eine Mischung zwischen Hoch- und Schweizerdeutsch darstelle.

Thomas positioniert sich zudem als (sprach)politisch interessiert und verdeutlicht

seine entsprechenden Haltungen an mehreren Stellen seiner Erzählung. Beispielsweise

bezeichnet Thomas die vorherrschende sprachlich-kulturelle Pluralität in Chur und

auch in der Schweiz als grossen Vorzug und grosse Stärke für das helvetische Land.

Chur sei das Herz des Kantons Graubünden, damüsse es Platz für alle drei angestamm-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

ten Sprachen haben. Thomas ist zudem davon überzeugt, dass die Sprache auch durch

menschliche Verhaltensweisen geprägt ist. So macht er Aussagen zu unterschiedlichen

Daseinsformen innerhalb der einzelnen italienischsprachigen Talschaften. Er erwähnt

z.B. die Tatsache, dass sich die Leute imPuschlav und imBergell zwangsläufig eher nach

demEngadin oder Chur ausrichten und sie alsMisoxer*innen hingegen näher zumTes-

sin stehen. Das habe einen grossen Einfluss auf die Persönlichkeit und die Lebensart

derMenschen.Während sie sich alsMisoxer*innen eher wie Tessiner*innen benehmen,

würden Puschlaver*innen und Bergeller*innen hingegen eher deutschschweizerische

Verhaltensweisen annehmen.

»[…] anche per il fatto che Poschiavo e Bregaglia devono_ sono più orientate verso il_

verso Coira no, sono più spinte verso il Grigioni,mentre noiMesolcinesi siamopiù verso

il Ticino, no. E questo secondome fa già una grandissimadifferenza nella_ nel carattere

e nel modo di vivere che noi mesolcinesi ci atteggiamo un po’ in modo ticinese mentre

Bregaglia e Poschiavo sono un po’ più, eh, svizzero-tedesche, diciamo, o romance an-

che.« (T:Z5)

Thomas konstruiert Bergeller*innen und Puschlaver*innen als andere Italienischbünd-

ner*innen und spricht ihnen – zumindest bezüglich der Verhaltensweisen – ein Stück-

chen Italianità ab. Sich selbst verhandelt er als den Tessiner*innen ähnlicher, wobei er

sich aber keinesfalls als Tessiner verstandenwissenmöchte.Entsprechend äussert er die

Erwartung an Misoxer*innen, dass diese gut Deutsch lernen sollten, da sie eben Bünd-

ner*innen und keine Tessiner*innen seien.

»[…] spesso a noi mesolcinesi ci dicono: »Eh, ma voi siete dal Ticino no, siete ticinesi« e

si risponde: »No, noi non siam ticinesi, siam grigionesi.«_ okay, però dobbiamo anche

un po’ dimostrarlo magari imparando la lingua_ una lingua del nostro cantone, non

solo l’italiano.« (T:Z6)

Damit verweist Thomas aufgrund seiner biografischen Erfahrungen darauf, dass man

erst als Bündner*inwahrgenommenund legitimiert ist,wennman (Schweizer-)Deutsch

spricht. Es liesse sich insofern davon ausgehen, als sein Spracherleben gleichzeitig sei-

ne sprachpolitischeHaltung substanziiert, die allen drei Sprachen imKanton ihrenPlatz

einräumenmöchte.Thomaspositioniert sich einerseitsmit Stolz alsmehrsprachige Per-

son. Den arabischsprachigen Teil seines mehrsprachigen Repertoires versteht er aber

andererseits auch als eine Art Damoklesschwert, das ihn als Person kategorisieren und

abwerten könnte. Er erwartet in diesem Zusammenhang aber keine besonderen Aner-

kennungsbemühungen, denn in der Schweiz gibt es bereits vier Nationalsprachen und

die Herausforderungen damit sind gemässThomas gross genug. Entsprechend versteht

er es als persönliche Verpflichtung, als Migrationsanderer die hiesigen Sprachen zu ler-

nen,um sich damit integrieren zu können.Gerade die Italianità als nationaleMinderheit

sei in den Parlamenten z.B. unterschiedlich gut vertreten undThomas verortet weiteren

Bedarf an sprachpolitischenAnerkennungsbemühungen vorwiegend indiesemBereich.

Manmüsse sich für eine grössere Sichtbarkeit des Italienischen als Sprache der Schweiz

und Graubündens einsetzen. Diese sprachpolitischen Äusserungen sind einerseits si-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 221

cherlich durch die exmanenten Fragestellungen der Forschenden hervorgerufen, geben

aber andererseits Einsicht in die Verwobenheit diskursiver Kategorisierungen, mit den

für die einzelne Person resultierendenPrivilegien, imZusammenhangmitmultiplen na-

tio-ethno-kulturellenMehrfachzugehörigkeiten.

Neben seiner ausgeprägten Aufmerksamkeit für sprachpolitische Geschehnisse in

Graubünden, die in der Erzählung sicherlich auch wegen des Interviewkontextes so de-

zidiert zur Sprache gekommen ist, betontThomas, dass sich seine Familie auch sehr für

die Ereignisse im Libanon interessiert und bei ihnen zu Hause die ganze Zeit Nachrich-

ten auf Arabisch zu hören sind. Das löse angeregte und weitreichende Auseinanderset-

zungen bezüglich der aktuellen weltpolitischen Entwicklungen aus.

»[…] in questi periodi che abbiamo la_ la primavera libanese e la tele_ i miei guardano

solo la tele in arabo. […] in questimomenti di rivoluzione sonomolto attaccato a vedere

cosa succede, perché_ sì, alla fine son svizzero, ma il cuore mi fa diciamo compassio-

ne diciamo il Libano, perché è_ era la Svizzera del Medio Oriente e adesso è diventata

quel che è diventata. […] il tema principale è politica […], che parliamo di_ di come è

il Medio Oriente, di cosa si può fare, cosa succederà, sempre politica da noi. O politica

o medicina. Però il tema principale da noi è sempre il Libano, Medio Oriente, Russia,

America e così.« (T:Z7)

In dieser Erzählpassage verortet sichThomas nochmals als Schweizer, der über die Her-

kunft seiner Eltern aber eine tiefe emotionale Verbundenheit zum Libanon spürt und

aufgrund dort vorherrschender prekärer Geschehnisse Mitleid für die Menschen emp-

findet. Er äussert insofern – in einer Art zuschauenden Rolle – eine anerkennende Teil-

nahme am Leiden dieser Menschen, verweist aber auch darauf, dass er sich selbst die-

semKontext nicht (mehr) zugehörig fühlt. Seine eigene Zukunft siehtThomasweiterhin

im Misox. Sollten sich im Tal für ihn keine beruflichen Möglichkeiten ergeben, kann er

sich eher vorstellen, im Tessin als in der Deutschschweiz zu arbeiten. Möglichen eige-

nen Kindern möchte Thomas dieselben Bildungschancen ermöglichen, wie er und sein

Bruder sie hatten. Obwohl sichThomas bewusst ist, dass es für ihn schwierig sein wird,

die arabische Sprache weitergeben zu können, steht für ihn fest, dass auch seine Kin-

der Libanesen sein werden und er ihnen sicherlich die Traditionen seiner Eltern und die

muslimische Philosophie weitervermitteln wird.

»[…] insegnerò ai miei figli l’arabo, però la vedo molto difficile […], però sicuramente

ai miei figli tramanderò la tradizione e saranno anche loro libanesi, perché_ perché è

così, perché voglio così e sì, anche spero che i miei figli siano mussulmani, anche se

io alla religione non sono molto attaccato, però la filosofia, non la religione, la filoso-

fia mussulmana mi piace molto e credo che come insegnamento ai bambini sia_ sia

ottima, sì.« (T:Z8)

In Bezug auf die religiöse Zugehörigkeit und vor allem die damit einhergehenden Tra-

ditionen positioniert sich Thomas – im Widerspruch zur oberen Erzählpassage – aber

wieder deutlich als Libanese und damit alsmuslimisch sozialisierte Person. Eine Identi-

tätskonstruktion, der er eine besondere Relevanz für sein eigenes Leben zuschreibt und

an der er auch über dieWeitergabe an seine Kinder festhalten möchte.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

8.4.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

In Thomas’ Erzählung spielt das Aufwachsen in einer bildungsnahen Familie eine es-

senzielle Rolle. Thomas verdeutlicht die Aspirationen und Erwartungen der Eltern an

mehreren Stellen der Erzählung. Sein Bruder und er sollen die bestmöglichen Bildungs-

chancen erhalten und für ihreweitere Ausbildungslaufbahn kommen vorrangig jene Bil-

dungsinstitutionenmit den grössten Vorzügen für ihr künftiges Studien- und Berufsle-

ben infrage.Thomas soll folglich zweisprachig aufwachsen,gute Leistungen inder Schu-

le erbringen, weitere karriererelevante Sprachen wie Französisch und Englisch lernen

und schliesslich nach Chur ins Gymnasium eintreten, um dort möglichst gut Deutsch

zu lernen. DaThomas selbst von den Vorzügen des für ihn vorgezeichneten Lebensent-

wurfs überzeugt ist, entwickelt er sich zu einem angepassten, engagierten Schüler, der

diesen Plan möglichst gut umzusetzen versucht.

»[…] questo bilinguismo a casa devo dire che mi ha sempre aiutato nella vita. Mi ha

insegnato a gestire le lingue, a imparare nuove lingue, a essere un po’ più flessibili di-

ciamo col cambio_ cambiare la lingua di colpo durante un discorso. E sono molto or-

goglioso, fiero di avere questo background e mi sento molto fortunato di sapere una

lingua in più a quelle nazionali.« (T:Z9)

Als Mitglied einer kantonalen Sprachminderheit und als Gymnasiast an der Bündner

Kantonsschule istThomas nahe am kantonalen sprachpolitischen Geschehen und kennt

die dominierendenDiskurse rund umAnerkennungs- und Emanzipationsbemühungen

der Italianità innerhalb und ausserhalb der BKS.Die BKS sieht sich als einziges vollstaat-

liches Gymnasium im Kanton seit jeher mit der sprachlichen Pluralität ihrer Schüler-

schaft konfrontiert und pflegt heute einenmöglichst paritätischenUmgangmit den drei

im Kanton angestammten Sprachen. Obwohl innerhalb der Schule bezüglich Sprachen

–gemässThomas – für die beidenMinderheitensprachen und die herausfordernden Si-

tuationen für deren Sprecher*innen schon grosse Sensibilisierung gegeben ist, positio-

niert sichThomas in der Erzählung als eine Art schulinterner sprachpolitischer Aktivist,

der die Interessen der Italianitàweiterhin verteidigt sehenmöchte.

»Ehm, per esempio l’anno scorso, se non sbaglio per quelle votazioni del_ dell_

dell’italiano no, che abbiam dovuto votare a livello grigionese. Lì, eh, diciamo che ho

fatto un po’ propaganda tra i miei compagni_ »Dite ai vostri genitori che è_ l’italia-

nità è importante e così«. E abbiam dovuto lottare […] per far parlare gli insegnanti

Hochdeutsch […] e attualmente stiamo lottando per il fatto che a noi vogliono_ […]

hanno adesso introdotto che noi italofoni, solo gli italofoni, devono fare un esame

di tedesco C1 e quindi in_ io sto alzando lentamente la voce per far capire_ »Okay,

perché solo noi italofoni dobbiamo far il C1 in tedesco? Perché i tedescofoni che fanno

come seconda lingua l’italiano non devono fare anche loro un esame?«.« (T:Z10)

AnderBündnerKantonsschule engagieren sich viele Lehrpersonen,diederBündner Ita-

lianità nahestehen, auch in politisch-kulturellen Vereinen wie z.B. der Pro Grigioni Ita-

liano. Eine sprachpolitische Haltung und kollektive Identitätskonstruktion, die unwei-

gerlich –mit mehr oder weniger Absicht – auch auf die Schülerschaft abfärbt. An vielen

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 223

Stellen der Erzählung wird in Thomas’ Aussagen deutlich, dass er als pflichtbewusster

und bemühter Schüler den schulinternen – um mit Bourdieu zu sprechen – »Habitus

der Italianità« bereits einverleibt hat und diesen über seinen Aktivismus ebenso repro-

duziert. Diesem Narrativ beipflichtend beinhaltet »echtes Bündner*in-Sein« für Tho-

mas zwingend die Fähigkeit, mehr als eine Kantonssprache sprechen zu können. Ent-

sprechend hat die Bündner Hauptstadt auch dreisprachig zu sein. Dieses gezeichnete,

diskursiv geprägte Idealbild der städtischen Realität verdeutlicht nochmals, wie Tho-

mas sich sprachpolitisch positioniert verstandenwissenmöchte und inwelchemWider-

spruch diese Haltung zu seinen persönlichen Erfahrungen in Chur steht.

»[…] sicuramente principalmente è il tedesco_ […] quando io parlo con qualcuno e gli

dico che sono italofono qua a Coira, ma c’è stupore: »Ah, sei italiano?«, Sì, ma perché

stupore? Sono a 70 chilometri da qua, nemmeno oltre il San Bernardino, sono anch’io

grigionese, è una tua lingua anche, non è solo la mia lingua, è anche una tua lingua,

perché anche tu sei grigionese, quindi […] dev’essere tolto questo fatto del stupore

quando si sente l’italiano, perché questo_ que_ Coira è tanto tedesca, quanto italiana,

quanto romancia, secondo me.« (T:Z11)

Thomas positioniert sich in der Erzählung alsmehrsprachig, wobei er die Bedeutung je-

der Sprache neben dem Arabischen vorwiegend nach ihrem Mehrwert und Nutzen für

seinen schulischen und beruflichen Erfolg verhandelt. Italienisch ist für ihn nach wie

vor die Sprache, in der er sich am besten ausdrücken kann und die er bezüglich ihrer

Ausstrahlung und ihres Charmes am meisten schätzt. Dem (Schweizer-)Deutsch, Eng-

lisch und Französisch misst Thomas – wie auch aus seinem Sprachenportrait ersicht-

lich wird – im nationalen Kontext der Schweiz eine besondere Bedeutung zu und er er-

achtet es als unentbehrlich, diese Sprachen zu beherrschen. Das Arabische nimmt für

Thomas hingegen eine andere Bedeutung ein. Für ihn steht, wenn er an das Arabische

denkt, nicht die eigentliche Sprache im Vordergrund, sondern die für ihn damit einher-

gehende sprachlich-kulturelle und religiöse Zugehörigkeit. Er bezeichnet Arabisch als

eine seiner Sprachen, die er vorwiegendmit seinenWurzeln, seinen Emotionen, seinen

Erinnerungen und seinem Zuhause im Misox verbindet. Es ist die Sprache, die in sei-

nem familiären Bezugsrahmen, vorwiegend in der Kommunikation mit seiner Mutter,

bedeutsam bleibt. In anderen Bereichen seines aktuellen Lebens nimmt das Arabische

hingegen eine geringere Relevanzals andere Sprachen ein. Der arabischen Sprachge-

meinschaft anzugehören hat inThomas’ Biografie auch schon eine herabsetzendeDiffe-

renzkomponente angehaftet, deren Bedeutungshintergrund in engem Zusammenhang

mit vorherrschenden Dominanzordnungen steht. Thomas verweist darauf, dass Spre-

cher*innen von Sprachen, denen in der Schweiz geringeres Prestige zukommt oder mit

denen vielleicht auch eine islamnahe Konnotation besteht, ehermit symbolischen Sank-

tionen –wie z.B.Misstrauen hegenden Blicken – zu rechnen haben.

»[…] Magari quando noi parliamo l’arabo tra di noi in famiglia, che siamo in giro, no,

magari ogni tanto qualche sguardo un po’ strano si_ si vede in giro così. […] magari

sapere una lingua che crea disagio_ sapere una lingua in più come l’arabo, il turco o

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

così, può creare disagio alle persone, però non_ per me non è uno svantaggio. […] Non

credo sia uno svantaggio.« (T:Z12)

Thomas distanziert sich davon, sein Arabischsprachig-Sein für sich persönlich als Nach-

teil zu sehen, denn es ist Teil seines Selbstverständnisses und seines subjektiven Identi-

tätskapitals.Erweiss aber zugleich,dass ernicht eigenmächtigdarüberbestimmt,welche

(Nicht-)Anerkennung für ihn daraus resultieren kann.

Eine besondere Stellung inThomas’ Leben nimmt auch derMisoxer Dialekt ein. Ob-

wohl er imMisox aufgewachsen ist und seit jehermit demDialekt inKontakt gekommen

ist, spricht ihn niemand damit an. Thomas wird unmittelbar auf Italienisch angespro-

chen,was für ihn einer Adressierung alsMigrant, Ausländer bzw.Nicht-Misoxer gleich-

kommt. Dass solche Zuschreibungsprozesse für Thomas auch mit Unsicherheiten be-

züglich seiner Daseinsberechtigung bzw. seiner Anerkennung im Tal einhergehen, ver-

deutlicht er mit dem zweifachen Verweis auf diese – wie er es nennt – aufkommende

»nationalistischeModeerscheinung«, die ihn auf subtileWeise auffordert, selbst Dialekt

sprechen zu wollen und dessen Bedeutung für sich persönlich anzupassen. Die Erwar-

tung an sich selbst, sich dem Dominanzkontext anzupassen, verdeutlicht Thomas auch

an anderen Stellen der Erzählung.

»[…] io penso che veramente siamo meglio noi in tedesco che loro in italiano […], tra

l’altro secondo me è a_ perché siamo noi in casa_ diciamo in casa loro.« (T:Z13)

Thomas macht am Schluss seiner Ausführungen eine bemerkenswerte Aussage im Zu-

sammenhangmit Sprache(n), die in Anbetracht seiner Gesamterzählung unterschiedli-

che Deutungen zulässt.

»[…] Eh, sembrava stupido, ma a me piacerebbe che tornasse l’esperanto […], creare

veramente quella lingua_ questo è quello_ sarebbe il mio desiderio a livello no, mon-

diale. A livello più regionale l’italianità e le minoranze linguistiche.« (T:Z14)

Überraschenderscheint zuerst,dassThomasdarin eineArtPlädoyer für eineglobaleEin-

heitssprache hält. Eine Aussage, die vor demHintergrund seiner sprachpolitischen Ein-

stellung rund um die Anerkennung und Erhaltung der Minderheitensprachen, wie z.B.

das Italienische inGraubünden, als nicht sonderlich förderlich und entsprechendwider-

sprüchlich einzuschätzen ist. Es darf aber angenommen werden, dass esThomas damit

vielmehr darum geht, mit einer »Sprache für alle« internationale sprachlich-kulturelle

Verstehenshürden, die er möglicherweise mit seinem arabischsprachigen Hintergrund

an der eigenenHaut erfahren hat, abbauen zu können. Interessant ist zudem– vor dem

Hintergrund des kantonalen Minderheitensprachdiskurses aber auch nachvollziehbar

–,dassThomasmit Absicht nicht Englisch alsmöglicheWeltsprache vorschlägt, sondern

vielmehr eine Art Esperanto als bevorzugte Option sieht. Esperanto kann in der Laien-

wahrnehmung als eine Mischung aus mehreren Sprachen beschrieben werden, die mit

Absicht erschaffen und verbreitetwurde, um sich auf globaler Ebene besser verstehen zu

können.AllerWahrscheinlichkeit nach siehtThomasmehrere Sprachen undderen Spre-

cher*innen darin repräsentiert.Hierbei darf insofern auch ein gewisser Gerechtigkeits-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 225

gedanke imDiskurs umsprachlicheMehr- undMinderheiten angenommenwerden,der

bei Thomas’ Wunschvorstellung mitschwingt. Mit seinem letzten Satz kommt Thomas

zurück auf die Italianità zu sprechen und hebt damit seine Positionierung als Verfech-

ter der Bündner Minderheitensprachen ein letztes Mal deutlich hervor. Dies einerseits

zweifelsohne, weil ihm die Italianità am Herzen liegt. Andererseits erscheint aber ge-

nausowahrscheinlich, dass er sich damit nochmals als gewissenhafter, angepasster und

sprachpolitisch aufmerksamer Bündner Gymnasiast selbstverorten und als ebensolcher

anerkannt werdenmöchte.

8.4.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

An der Schule, an der mein Vater tätig war, führen die Schüler*innen des Grigionitalia-

no ein Theaterstück auf. Ich begleite meinen Vater zur Aufführung und lerne Thomas

nach der Vorstellung kennen.Thomas hat sich im Rahmen des Coro italiano als Theater-

regisseur engagiert. Sein Nachname deutet auf eine nichtschweizerische Herkunft hin.

Mein Vater erzählt mir, dass Thomas zu Hause arabisch spricht. Zwei Jahre später, als

ich auf der Suche nach passenden Informant*innen für diese Studie bin, kommt mir

Thomas’ sprachlicher Hintergrund wieder in den Sinn. Ich bitte meinen Vater, Thomas

auf die Studie anzusprechen und ihn zu fragen, ob ich ihn diesbezüglich kontaktieren

darf. Im April 2019 schreibe ichThomas eineWhatsapp-Nachricht. Er sagt mir noch am

selben Tag zu und bietet an, auch bei anderen seiner Mitschüler*innen diesbezüglich

nachfragen zu können. Ich bedankemich für seine Bereitschaft und bestätige ihm, dass

ich dankbar um jede Suchhilfe bin. Im Juni schicke ich Thomas eine E-Mail mit dem

Online-Fragebogen, denThomas mir unmittelbar via Whatsapp zurückschickt. Für das

Interview einigen wir uns auf Donnerstag, den 31. Oktober 2019. Das Interview findet

in Chur, im Haus meiner Forschungskollegin statt. Als Thomas bei uns ankommt, trin-

ken wir zuerst Kaffee und sprechen über die Kantonsschule. Anschliessend gehen wir in

den oberen Stock, wo ich das Büro meiner Forschungskollegin bereits für das Interview

vorbereitet habe. Ich erkläre Thomas nochmals in groben Zügen, worum es in der Stu-

die geht, und überlasse ihn schliesslich mit dem Sprachenportrait erstmals seiner Ge-

dankenwelt. Thomas arbeitet ca. sieben Minuten am Sprachenportrait und erzählt an-

schliessend während vierMinuten ohne Unterbruch undNachfragenmeinerseits. Nach

dem Interview sprechen wir noch ein bisschen über dasTheater.Thomas erwähnt, dass

er letztes Jahr nicht mehrmitgemacht habe, weil er sich lieber auf seinen Abschluss und

den Numerus clausus für das anstehende Medizinstudium konzentrieren wollte. Weil

nach Thomas noch ein weiterer Informant meiner Forschungskollegin kommt, müssen

wir uns rasch nach dem Interview vonThomas verabschieden.

Mir fällt sofortThomas’ gewählte Sprache auf.SeineAusdrucksweise ist sehr bedacht

und gemäss meinem Ermessen sprichtThomas ausgezeichnetes Italienisch. Ich merke,

dass ich aufgrund dessen im Verlaufe des Interviews auchmeine eigene Sprache anpas-

se und teilweise gewähltere Ausdrücke verwende,wie z.B.Plurilinguismo, die ich bei vor-

herigen Interviews eher zu vermeiden versucht habe, um bei den Teilnehmenden jeg-

liches Unbehagen zu vermeiden. Mir geht des Weiteren durch den Kopf, dass Thomas’

Eltern offenbar hohe Bildungserwartungen an ihn und seinen Bruder stellen. Ich ge-

he deshalb davon aus, dass Thomas aus einem sehr bildungsaffinen familiären Umfeld

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

kommen muss. Seine Lebensgeschichte fasziniert mich und ich freue mich über diese

Möglichkeit,Thomas in meinem Sample zu haben. Im letzten Interviewteil, als Thomas

politisch wird, erwähnt er kurzmeinen Vater und schreibt ihm besonderes Engagement

für die Bündner Italianità zu. Mir ist das etwas unangenehm, weil ich darin eine Ver-

pflichtungshaltung vernehme. Interessant erscheint mir im Nachhinein, dass Thomas

von »Il Signor Sala« spricht, obwohl er weiss, dass ich seine Tochter bin.

»Io che conosco che lotta davvero per l’italianità sono appunto il Signor Sala e con i

suoi colleghi maestri della Kanti, è l’unica gente che conosco che davvero lotta per

l’italianità e la PGI. […].« (T:Z15)

Möglicherweise versteht er die Interviewsituation als formellen Rahmen, innerhalb des-

sen er seine ehemaligen Lehrpersonen siezt und sie in ihrer Berufsrolle darstellenmöch-

te. Andererseits ist ebenso vorstellbar, dass er damit die Bemühungen meines Vaters

und dessen Kolleg*innen vor mir hervorheben möchte, auch um seine eigene Position

als Verfechter dieser kollektiven sprachpolitischen Identitätskonstruktion zu verdeutli-

chen. Nach umfangreicher Beschäftigung mit Thomas’ Interview gelange ich zur Über-

zeugung, dass die Kontaktherstellung über meinen Vater ausschlaggebend dafür war,

was Thomas mir im Interview erzählt hat bzw. wie er sich mir gegenüber positioniert

hat. Seine politischen Äusserungen erinnern mich an das Narrativ, das ich von PGI-na-

hen Akteur*innen kenne. Ich gehe davon aus, dass Thomas mir dieselbe sprachpoliti-

sche Haltung wie die meines Vaters zuspricht und er sich deshalb – als pflichtbewuss-

ter und angepasster Schüler – veranlasst sieht, ins gleiche Horn blasen zu müssen. Ob-

wohl ich sicher bin, dass seine Aussagen auch tatsächlich seinen eigenen Überzeugun-

gen entsprechen,bleibt fürmich eine gewisse Evidenz,dass die Jahre anderBKSunddie

dort vorgelebte und perzipierte »Solidarietà Grigonitaliana«Thomas in seiner Meinungs-

bildung stark geprägt haben.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 227

8.5 Lena – »Ci siamo anche noi!«

Abb. 24: Lenas Sprachenportrait

Lenas Vater flüchtet während des Kosovokriegs Ende der 1990er-Jahre in die West-

schweiz und nimmt dort eine Arbeit imBaugewerbe an. Lenas Eltern lernen sich in Lau-

sannekennen.DiegemeinsameSprache ist Französisch.DieFamilie verbringtdie ersten

Familienjahre in Lausanneundzieht danach insHeimatdorf derMutter insBergell. Lena

als Älteste von drei Geschwistern wächst vorwiegend im Bergell auf. Lenas Mutter führt

imTal ein Restaurant, der Vater arbeitet während derWoche in der BündnerHauptstadt

Chur. Die Mutter spricht mit den Kindern ausschliesslich Bergeller Dialekt. Lenas Vater

bleibt beim Französischen. Obwohl die Familie mehrmals im Jahr nach Albanien zu den

Verwandten reist, lernt keines der drei Kinder Albanisch. Lena entscheidet sich nach der

Oberstufe zuerst für eineLehreals FachangestellteGesundheit.Anschliessendnimmtsie

eine zweite Lehre alsMedizinische Praxisassistentin auf. Sie arbeitet imEngadin und im

Bergell und pendelt für die Berufsschule zweimal in der Woche vom Bergell nach Chur.

Mit den öffentlichen Verkehrsmitteln dauert die Reisemindestens dreieinhalb Stunden.

8.5.1 Identitäre (Selbst-)Verortung

Lena beginnt ihre sprachbiografische Erzählung mit ersten Erinnerungen in Bezug auf

ihre Sprache(n). Bis zum Umzug der Familie zurück ins Bergell spielt Italienisch keine

Rolle in Lenas Leben, denn sie wächst zu Hause mit Französisch und Bergeller Dialekt

auf.Die erstenErfahrungen imKindergarten sindgemäss LenasErzählung vonMomen-

ten sprachlicher Verwirrung geprägt.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

»Ehm, parlando italiano_ era una lingua in più che io facevo fatica, dato che parlavo, sì

bregagliotto e italiano e francese e non capivo più niente. Mi ricordo anche la maestra

che mi diceva: »Ma Lena, ma cosa dici?«. Vabbè.« (L:Z1)

Lena thematisiert damit unmittelbar ihre Erfahrungen mit sprachlicher Herausforde-

rung, die ihre gesamte weitere Erzählung prägen. So äussert sie beispielsweise, dass ihr

nicht italienischsprachiger Hintergrund beim Sprechen sofort erkennbar gewesen sei,

denn durch das Französische und den Bergeller Dialekt sei in ihrem Italienisch ein aus-

geprägtes »Rachen-R« hörbar gewesen. Dafür sei sie zu jener Zeit bespöttelt und belä-

cheltworden.MitHilfe von italienischsprachigemFernsehen versucht Lena sich vondie-

sem Differenzmerkmal zu befreien und sich ein – in ihren Augen – schönes, rollendes

R anzutrainieren, das sie von solchen Herabsetzungen der Anderen befreien kann.Wie

Lena auch in ihrem Sprachenportrait verschriftlicht, ist die Aussprache ihres unüber-

hörbaren, markanten »R« aber auch in späteren Jahren in Chur Teil von Lenas sozialen

Zugehörigkeitsverhandlungen.Sie verweist dabei auf die Romanischsprachigen,die das

»R« ihrer Beurteilungnach auchnicht »sauber« aussprechen.Ein gemeinsamer »Makel«,

der sie damit nicht alleine dastehen lässt.

»[…] a me il france_ il fra_ francese non piaceva, perché appuntomi dava_ anche il bre-

gagliottomi dava, come ho scritto qua_ la Rmoscia e_ tempi fa avevo una R bella, bella

potente e che tutti ovviamente mi prendevano in giro, ormai vabbè […], quindi a me_

l’it_ volevo l’italiano, volevo una R bella, bella italiana e quindi guardavo solo, solo it_

televisione ital_ italiana […]. […] avevo dellemie compagne di classe che venivano dalle

zone romance e quindi ogni tanto […], magari ogni tanto ero_ ero contenta che anche

loro avevano un po’ la R da_ bregagliotta, e io ero felice che c’erano anche loro.« (L:Z2)

Lena kommt hiernach unverzüglich auch auf ihre Beziehung zum (Schweizer-)Deut-

schen zu sprechen. Bereits von Anbeginn macht Deutsch als Sprache Lena das Leben

schwer und sie sieht sich in der Schule aufgrund dessen innert kurzer Zeit mit Leis-

tungsdruck konfrontiert. Viele ihre Bergeller Mitschüler*innen sprechen schon ein

bisschen Deutsch, weil die Eltern entweder Engadiner*innen sind, in Maloja gelebt

haben oder einen Elternteil aus der Deutschschweiz haben. Lena hingegen beginnt am

Deutschunterricht teilzunehmen, ohne auch nur ein einzigesWort Deutsch zu kennen.

Sie erinnert sich an viele Hausaufgaben, viel Grammatik und daran, dass sie sich nicht

mal Farbbezeichnungen wie z.B. »rot« merken konnte, weil ihr diese Sprache derartig

fremd ist. Im Unterricht versucht Lena, Deutsch zu sprechen. Sobald eine Leistungs-

komponente wie z.B. eine mündliche Präsentation an das Deutschsprechen geknüpft

ist, steht sie unter Druck und fragt sich aufgrund ihrer Misserfolge nur noch, weshalb

Deutsch überhaupt existiert. Sie beschreibt Deutsch als eine weitere Sprache, der sie

nicht ausweichen kann und die sie unter Druck gezwungenermassen lernenmuss.

»[…] sapevo che dovevo studiarla per andare a scuola, eravamo tutti obbligati_ questo

anche è stato brutto, perché eravamo obbligati a sup_ a saperlo a scuola […]. […] ho

dovuto studiare, perché ho capito che ci mettevano pressione e […] non ero comunque

molto brava in cert_ sapevo par_ capivo il tedesco, ma non ero quella brava, no_ e ho

fatto_ capito_ ho fatto molte difficoltà a capire proprio […].« (L:Z3)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 229

Lena spricht in ihrer Erzählung zahlreiche negativ geprägte Erfahrungen an, mit de-

nen sie während der Schulzeit aufgrund ihrer nicht ausreichenden Deutschkompetenz

konfrontiert ist. Sie erzählt von Lehrpersonen, die sie vor ihrenMitschüler*innen bloss-

stellen, die nicht an ihre Fähigkeiten glauben und ihre Daseinsberechtigung als Lernen-

de infrage stellen. Sie schreibt ihnen insofern eine linguizistische Praxis zu, die Lena zu

einer nicht-bildungssprachigen Anderen werden lässt, ihr soziale Anerkennung abspricht

und damit eine erfolgreiche Teilhabe am Lernen verunmöglicht hat.

»[…] ho avuto tanti insegnanti, anche a scuola che sono, mmh, non sono razzisti_ sono

contro le persone che vengono dalle valli italiane, poschiavini, bregagliotti, mesolci-

nesi_ avevo l’insegnante che non era cattivo, ma prendeva di mira proprio quella per-

sona, che in quel caso ero l’unica nella mia classe, che mi prendeva in giro, perché non

sapevo bene gli articoli del_ delle cose o parlavo in modomal_ male_ parlavo in modo

incorretto il tedesco e ti_ hm ti_ ti faceva vergognare davanti alla classe_ magari nelle

presentazioni, o così ti diceva: »Ma lo sai il tedesco?, Ma capisci? […] non passerai mai

la scuola, non lo sai il tedesco. Cosa fai qui? […]«. Anche la mia Berufsbildnerin […] mi

aveva quasi obbligato ad andare in Ticino, perché non avevo grandi competenze nel

tedesco e quindi mi voleva far smettere di andare a Coira e andare in Ticino […], come

dire, non mi_ non approvava, invece di tirarmi su, ti_ ti diceva: »Non ce la farai mai« e

così […]. […] mi dicevano: »Dov’è la Bregaglia, è in Ticino?«, che io ogni tanto: »Ehm, eh

cosa? Cioè la Bregaglia è in_ è nei Grigioni è lì, non è chissà dove.« Lì mi sentivo un po’

c_ ma ti sentivi un alieno. È vero, perché nessuno sapeva dov’era_ dov’è la Bregaglia.

Dici: »È lì, io so dov’è Coira, perché tu non sai dov’è la_ […]?« Ti sentivi un po’ escluso.«

(L:Z4)

Sie macht mit diesen Äusserungen zudem deutlich, wie wenig man in Chur das Bergell

als zu Graubünden gehörende Talschaft wahrnimmt. Dies sei mit essenzialisierenden

Abwertungen von Italienischsprachigen als Andere, Nicht-Bündner*innen bzw. nicht

gleichwertige Bündner*innen verbunden. Lena beschreibt Deutsch einerseits als grosse

schulische Hürde nicht nur für sie, sondern auch für viele ihrer Freund*innen, die aus

dem Bergell stammen. In der Schule im Tal lerne man viel Grammatik, übe aber das

Sprechenkaum,was sie angesichts der abrupten Immersion in einendeutschsprachigen

Unterricht als wenig hilfreich erlebt. Andererseits kommt gemäss Lena erschwerend

hinzu, dass im Bergell lediglich Hochdeutsch gelernt werde, sich der Alltag in Chur aber

vorwiegend auf Schweizerdeutsch abspiele. Damit kommt der Sprache neben einer

belastenden Leistungskomponente gleichzeitig eine begrenzende und exkludierende

soziale Bedeutung zu. Ihre erste Zeit in der Hauptstadt Graubündens verhandelt Lena

als einen von Gefühlen der Fremdheit, Ohnmacht und Nichtzugehörigkeit geprägten

Abschnitt ihres Lebens.

»Devo dire che noi a scuola abbiamo sempre_ sempre_ sempre imparato il Hoch-

deutsch. E all’inizio ho fattomolta fatica. […] molta fatica a capire cosa dicevano questi

qua […], proprio il Schwi_ il Schwizerdütsch io all’inizio ho fatto una_ tanta difficoltà

proprio a capirlo e a parlarlo. Dicevano_ dici: »Gehen« e l’altro mi dice: »Gohn«, »Cosa

vuoi_ cioè? Perché parli così?« Poi quando magari arrivavano da_ da altri posti, non so,

altri_ da Zurigo arriva con un altro dialetto, che già non sai il dialetto di qui e mi parli

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

eh_ tanti mi parlavano Hochdeutsch, cambiavano. Anche a scuola mi sentivo sempre

una tambèrla, perché ci chiedevano: »Meglio Hochdeutsch o Schwizerdütsch?«, e io

dovevo dire per forza Hochdeutsch sennò la lezione non la capivo e quindi ogni tanto

ti sentivi un po'_, perché le altre preferiscono lo Schwizerdütsch […].« (L:Z5)

Lena stellt in ihrenSchilderungenaucheinenZusammenhangzwischenderSprach-und

der Bildungspolitik Graubündens her und eröffnet signifikante Gerechtigkeitsfragen im

Umgangmit den autochthonenKantonssprachen.Auchwährend ihrer ersten Erfahrun-

gen im Berufsfeld erlebt Lena viele Patient*innen, die ausschliesslich Deutsch sprechen

wollen und dies auch von ihr erwarten. Lena fühlt sich hinsichtlich des Umgangs mit

den drei Sprachen im Kanton durchwegs ungerecht behandelt. Die (Aus-)Bildungsvor-

aussetzungen seien nicht für alle Bündner Lernenden gleich. Während von Italienisch-

sprachigen verlangt werde, dass sie Deutsch auf einem hohen Niveau lernen, könnten

sichdieDeutschsprachigen imGegenzugohne ein einzigesWort Italienisch,geschweige

denn Französisch, gut durchschlagen. Lena bekräftigt weiter, dass Italienischsprachige

nicht nur generell mit eingeschränkteren Möglichkeiten bezüglich nahegelegener Aus-

bildungsinstitutionen konfrontiert seien. Für ihre Lehre als Fachangestellte Gesundheit

im Besonderen gebe es im ganzen Kanton überhaupt keine italienischsprachige Option.

»[…] vado a Coira che le persone sanno solo il tedesco, sinceramente. E io arrivata a

scuola che non sapevano un_ una parola di italiano, ho detto ma_ cioè giù noi ci fac-

ciamo il culo per insegnare il tedesco e voi non sapete una parola e lì io trovo_ ho fatto

un discorso con una mia amica che non trovavamo giusto, che a Coira, o cioè_ parlia-

mo di Coira, perché non conosco gli altri posti, che non insegnano un_ o non gliene

frega niente delle altre lingue, persone che hanno fatto l’italiano, arrivo lì, non sanno

una parola, non sanno fare una frase, o il francese, neanche lì non sanno dire niente e

noi siamo lì qua_ quattro anni a, eh sì, studiare, perché se non_ noi non abbiamo il te-

desco, noi non abbiamo futuro, come ci dicono […]. […] non ci sono scuole bilingui […],

ho capito che siamo a Coira, però siamo nei Grigioni e ci son tre lingue […], appunto

non sono bilingue, son solo_ solo in tedesco, non c’è la possibilità di fare una scuola

da me i_ nei Grigioni in italiano. Ehm, devo andare per forza in Ticino. Se io volevo

fare FaGe dovevo andare in Ticino a farlo in italiano e non penso che a tutti piaccia

andare in un altro cantone, lontano da tutti, lontano da_ da chi conosci, soprattutto

se hai_ appena uscita dalla scuola e hai quindici anni […] Sembra che sia basato solo

sul tedesco, non trovo tanto giusto. Perché alla fine siamo in tanti, qua nei Grigioni

che parliamo italiano […].« (L:Z6)

Lena versteht sich identitär aber genauso als Bündnerin wie die Deutschsprachigen und

damit zugleich berechtigt, mit ihrem sprachlichen Repertoire vollumfänglich vom bil-

dungsinstitutionellen Angebot profitieren zu können. Sie kommt aber aufgrund ihrer

ErfahrungenzumSchluss,dass die gesetzlich verankerteAnerkennungdes Italienischen

als eine gleichwertige Sprache Graubündens von deutschsprachigen Bündnerinnen zu

wenig wahrgenommen wird und sich ebenso wenig auf institutioneller Ebene in den

angebotenen (Aus-)Bildungsmöglichkeitenwiderspiegelt.Wie Lena in ihrenAusführun-

gen ausdrücklich schildert, stellt das Tessin keine valable (Aus-)Bildungsoption für Ber-

geller*innen dar. Zum einen, weil man von Lenas Heimatdorf bis z.B. in das tessineri-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 231

sche Bellinzona eine ziemlich lange Reise auf sich nehmenmuss.5 Zum anderen spricht

sie damit eine diskursive symbolische Bewertung und Hierarchisierung der jugendli-

chen Leistungsbereitschaft an, die mit der Auswahl einer Ausbildung in Graubünden

oder dem Tessin zusammenhängt. Im Bergell betrachte man das Tessin als »Italien der

Schweiz«, als eine Art einfachste Option für die Jugendlichen, die sich der Herausforde-

rung einer Berufslehre, die an ein Deutschlernen geknüpft ist, nicht stellen wollen.

»[…] mia mamma me lo diceva, anche i_ a scuola ci dicevano_ […]: »No, il Ticino non

ti porta niente«. Dicevano che le scuol_ dicevano che era l'_ l’Italia della Svizzera, di-

cevano. E quindi non s_ se_ se andavi un po'_ se andavi in Ticino semb_ eri quasi visto

come uno sfigato […]. »Non sai nemmeno il tedesco, non vai neanche in una scuola un

po’ difficile, vai in Ticino«. Era un po'_ boh. […] Anche mia mamma diceva: »No, tu in

Ticino non ci vai!« Perché voleva_ non so magari il tedesco_ okay, ci son più posti che

sanno il tedesco_ in Svizzera è parlato tanto il tedesco e l’italiano magari meno, però

quindi appunto in Ticino non potevi andare. Proprio l’han tolto come opzione, non_ ti

mettevano delle opzioni, il Ticino non c’era.« (L:Z7)

Lena erzählt – um ihre Ausführungen diesbezüglich weiter zu verdeutlichen – auch die

Geschichte einesFreundes,welcher letztlich insTessinwechselnmuss,weil er beträchtli-

che Schwierigkeitenmit demDeutschen hat und die Berufslehre imBergell nicht erfolg-

reich beenden kann. Infolge der Auffassung ihrer Eltern ist für Lena das italienischspra-

chige Tessin keine Option, was zwangsläufig das nächstgelegene Engadin zur Diskussi-

on stellt. Lena äussert in ihrerErzählung sehr vehement,dass ihr dasEngadinüberhaupt

nicht gefällt und sie sich dort nicht zurechtfindet.Dort seien die Leute verschlossen und

Lena kann sich unter keinen Umständen vorstellen, längerfristig im Engadin zu arbei-

ten, geschweige denn zu leben.

Ihr französischsprachiger Hintergrund – erzählt Lena – ist während der Schulzeit

im Bergell mit keiner besonderen Aufmerksamkeit verbunden. Diese Tatsache wird vor

dem Hintergrund verständlich, dass Französisch innerhalb des sprachlichen Marktes des

Bergells eher keinenDistinktionsprofit abwirft.Nicht ohne Bedauern stellt Lena fest, dass

sie heute fast nur noch mit ihrem Vater Französisch spricht, was für sie auch mit einem

immer öfters von Codeswitching geprägten sprachlichen Attritionsprozess verbunden

ist.WährendLenaüber ihrenVater spricht,nimmt sie auchgenauer zu seiner nicht fran-

zösischsprachigen Herkunft Stellung.

»[…] lui in teoria non è di qua.Mio papà è albanese. Però noi non abbiamomai avuto_ i _

cioè_ noi non abbiamomai avuto a che fare con l’albanese, perchémio papà ha sempre

parlato francese. Infatti arriviamo in Albania che abbiamo un po’ di difficoltà, eh. Però

i miei nonni, i miei zii son tutti venuti qua in Svizzera e, o il tedesco, o il francese, o

5 Die Reise vom Bergell ins Tessin ist entweder via Chiavenna über Italien möglich und dauert ca.

dreieinhalb Stunden mit den öffentlichen Verkehrsmitteln. Wählt man hingegen den Weg über

den Malojapass ins Engadin und schliesslich die Route via San Bernardino, dauert die Fahrt mit

den öffentlichen Verkehrsmitteln knapp fünf Stunden. Aufgrund eingegrenzter Fahrzeiten der öf-

fentlichenVerkehrsmittel und der kurvigen Bergstrassenweichen junge Bergeller*innen und auch

Puschlaver*innen oft auf private Mitfahrgelegenheiten aus.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

l’italiano lo sanno. Quindi, sì mio papà no_ non so perché non hamai voluto parlarci in

albanese.« (L:Z8)

Den Entscheid,weshalb ermit seinen Kindern Französisch und nicht Albanisch spricht,

erklärt sich Lena damit, dass ihreMutter kein Albanisch verstanden hätte. Der Vater ha-

bedazunie erklärendStellunggenommen.Vorstellbarwäre einerseits,dassnegativeZu-

gehörigkeitserfahrungen des Vaters,möglicherweise auch im Zusammenhangmit dem

Krieg, diesen Entscheid geprägt haben. Andererseits ist ebenso eine prestigebegründe-

te Erklärung naheliegend, denn im Kontext der Schweiz können die Kinder mehr davon

profitieren, wenn sie Französisch anstatt Albanisch sprechen. Diesem Entscheid wohnt

sowohl für Lena als auch für ihren Vater eine latente Schwermut inne.

»Mi dispiace che non l’abbia mai insegnato a noi. Perché poi dice: »Non lo sapete«.

»Mmh_ non lo sappiamo, perché tu non ci hai mai parlato in albanese«. Non perché

io non ho mai voluto studiarlo.« (L:Z9)

Lena erzählt, dass ihre Familie ein- bis zweimal jährlich Ferien in Albanien verbringt

und dort die ganze Familie väterlicherseits trifft. Vor Ort greifen sie für die gemeinsame

Kommunikation eher auf die Sprachen zurück, die alle in der Schweiz gelernt haben. In-

nerhalb dieses familiären Zugehörigkeitsraums fühlt sich Lena wohl; weitet sich dieser

hingegen auf ein Leben in Albanien ausserhalb der Familie aus, erlebt sich Lena in ihrer

Selbstbefragung diesem Kontext als nicht zugehörig.

»Con mio nonno e mia nonna parliamo francese, perché anche loro son_ si sono tras-

feriti qua, poi sono tornati. Ehm, i miei zii lavorano anche a Losanna, quindi francese

con loro, ehm, anche i miei cugini e così, perché loro sono cresciuti qua e quindi sanno

benissimo la lingua. Eh, ci son cugi_ zii di mio papà_ eh sì, fratelli di mio papà che sono

in Ticino, quindi italiano e zii_ sono a San Gallo quindi tedesco. Quindi comunichiamo

con tutti alla fine. […] Mi piace_mi piace vedere i cugini, mi piace parlare con loro tutto

quanto però anche mio papà ha det_ cioè mi aveva chiesto_ no, io non riuscirei mai a

viverci, non mi sento_ perché non so la lingua, non mi sento_ con loro.« (L:Z10)

Zum Zeitpunkt des Interviews arbeitet Lena im Bergell, besucht die Berufsschule in

Chur und kehrt bei jederMöglichkeit ins Tal zurück. ImBergell fühlt sich Lenawohl und

schätzt es, dass sie die Leute kennt und Bergeller Dialekt sprechen kann. Sie äussert in

ihren Ausführungen aber auch das Gefühl, sich für ihr Verbleiben im Tal rechtfertigen

zumüssen, womit sie wiederum auf diskursive Verhandlungen im Tal verweist.

»[…] e invece lavoro in Bregaglia, mi trovo bene, parlo bregagliotto, conosco le persone,

le persone mi conoscono. Io mi trovo bene qua, la gente anche se mi dice: »Ma se

rimani in Bregaglia, ma dai_«, io mi trovo bene qua. […]. […] Adesso mmh a me piace

qua, quindi vorrei rimanere qua, anche se mi dicono che è un po’ da_ perché ormai

tanti vanno via, sono una delle uniche che sta facendo l’apprendistato qua in Bregaglia

e dicono: »Cosa fai qui?«. Ame piace qua_ in città a Coira dopo un po’ iomi stufo, invece

qua_ […]. Sì, mi sen_ sì mi sento a casa.« (L:Z11)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 233

Damit verdeutlicht Lena zugleich ein Gefühl von selbstreferenzieller, sozialer und

sprachlicher Zugehörigkeit zum Bergell. Mit ihrer Äusserung »mi sento a casa« verdeut-

licht sie eine emotionale Betroffenheit zum Tal als für sie sicheren Zugehörigkeitsraum,

wo sie sich als vollwertig anerkanntesMitglied derGemeinschaft betrachtendarf undwo

ihr alle Formen von Partizipation zugestanden werden. Innerhalb dieses Raums verfügt

Lena ausserdem über die Handlungsfähigkeit, derer sie bedarf, um ihren Vorstellungen

entsprechend ein für sie gutes Leben verwirklichen zu können.

Am Schluss ihrer Erzählung wünscht sich Lena, dass Bergeller*innen im Kanton

nicht vergessen werden, dass sie von den Deutschsprachigen mehr wahrgenommen

werden und ihnen in den Schulenmehr Verständnis für ihre besondere Situation entge-

gengebracht wird. Diese nahezu anklagend anmutende Äusserung kann einerseits als

Protest- und zugleich als Hilfeschrei für das gesamte Bergeller Jugendkollektiv gelesen

werden. Andererseits streicht sie Lenas von Erschwernissen und Hürden geprägtes

Spracherleben nochmals auf pointierte Art undWeise heraus.

»[…] che quelle persone capiscano che ci siamo anche noi_ se son_ sembriamo proprio

che torn_ veniamo da_ da chissà che mondo, ma appunto che capiscano che ci siamo

anche noi e abbiamodifficoltà, anche gli insegnanti. Parlo per le scuole che_ le persone

che capiscano che ci siamo anche noi, che noi veniamo per imparare e non da buttarci

giù, così proprio da_.« (L:Z12)

8.5.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Lenas Sprachbiografie ist in grossen Teilen von negativen Erfahrungen, Zwang und Un-

gerechtigkeiten geprägt, die bereits früh in Lenas Kindheit ihren Lauf nehmen. Lenas

Leben beginnt in der Westschweiz, wo ihre primäre Sozialisation innerhalb der Familie

mit Bergeller Dialekt und Französisch erfolgt. Obwohl Lena die Lokalsprache des Ber-

gells spricht, erlebt sie schon beimEintritt in den Kindergarten imBergell die ersteHer-

ausforderung mit der Standardsprache Italienisch. Viele Kinder ihres Jahrgangs lernen

gemäss Lena – obwohl sie im Bergell aufwachsen – gar keinen Bergeller Dialekt und

sprechenausschliesslich Italienisch.Aufgrundder zweitenFamilienspracheFranzösisch

funktioniert derWechsel vom Bergeller Dialekt zur Standardsprache Italienisch für Le-

na nicht ganz so selbstverständlich und automatisch, wie das bei vielen anderen Bergel-

ler*innen geschieht. Lena bemerkt schnell, dass die frühe Konfrontation mit mehreren

Sprachen für sie mit einemDurcheinander im Kopf einhergeht. Sie stört sich zudem an

der Aussprache ihres markanten »Rachen-R«, das sowohl ihrem französischsprachigen

Hintergrundals auchdemdesBergellerDialekts geschuldet ist.Sie erlebtdiesebesonde-

re sprachliche Artikulationsart als Unterscheidungskategorie, die ihr Anerkennung ab-

spricht undmit einer subtilen Abwertung ihrer Persönlichkeit einhergeht. Umdem ent-

gegenzuwirken, konsumiert Lena ausschliesslich italienischsprachiges Fernsehen. Das

habe ihr sehr geholfen, einerseits ihr markantes »Rachen-R« modifizieren zu können.

Andererseits sei heutedeswegenauch ihr Italienischbesser als z.B.das ihrerMutter oder

ihrer Schwester.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

»[…] la televisione mi ha aiutato tanto a imparare l’italiano. Anche per la_ la gram-

matica, vedo mia sorella che congiuntivi e così boh_, anche mia mamma la vedo che

congiuntivi li_ niente, perché guarda_ guardano la televisione in francese.« (L:Z13)

Obwohl das Italienische imVerlaufe ihrer Biografie auf dieselbe Ebene getreten ist, fühlt

sich Lena mit dem Bergeller Dialekt nach wie vor am wohlsten, weil sie damit am we-

nigsten Fehler macht und in Kommunikationssituationen – mehr als in jeder anderen

Sprache – in gewünschter Art undWeise präsent sein und teilhaben kann.

Ihre sprachlichen Nichtzugehörigkeitserfahrungen verhandelt Lena hingegen oft

auch mit der Begründung äusserer Zwangsverhältnisse. Die im Bergell vorherrschen-

den Norm- undWertevorstellungen und die eingeschränkten beruflichen Perspektiven,

welche mit der Abgeschiedenheit des Tals einhergehen, zwingen Lena, sich nach Chur

auszurichten, und verschliessen ihr gleichzeitig die Option, ins italienischsprachige

Tessin gehen zu dürfen. Für Lena selbst wäre es, abgesehen von der geografischen

Distanz, wohl kein Problem gewesen, ins Tessin zu gehen, denn dort hätte sie sich aus

sprachlicher Perspektive sicherlich wohler gefühlt und wäremöglicherweise auch schu-

lisch erfolgreicher gewesen.Mit demWissen, dass Lena nach Chur gehenmuss, kommt

– in noch zugespitzterer Weise als bereits während Lenas Schulzeit – der Zwang auf,

Deutsch lernen zu müssen, um eine Berufslehre absolvieren zu können. Sie sieht sich

verpflichtet, Deutsch und auch Englisch zu lernen, um sich eine – wie alle behaupten –

respektable (berufliche) Zukunft aufbauen zu können. Lena räumt in ihrer Erzählung

auchmehrfach ein, dass es aus heutiger Perspektive sicherlich nützlich war, Deutsch zu

lernen.Diese Aussagen sind aber nicht als eigene innereÜberzeugung zu lesen, sondern

als Zeichen von Ermüdungserscheinungen im fortwährenden Ringen um Erlaubnis,

eigene Entscheidungen treffen zu dürfen. Lenas Bedürfnis nach Befreiung aus diesen

Zwangsverhältnissen macht sie – in einer fast rebellischen Art – schon von Anbeginn

ihrer Erzählung deutlich.

»[…] non mi piaceva studiare, perché era_ era un obbligo e a me non piace fare le cose

che mi dicono e quindi, però alla fine ho_ ho dovuto studiare, perché ho capito che ci

mettevano pressione […]« (L:Z14)

In Lenas Sprachbiografie können nur wenige Stellen ausfindig gemacht werden, in de-

nen sie von intrinsischer Motivation bewegte Äusserungen im Zusammenhang mit der

Bedeutung ihrer Sprache(n)macht. Lena ist es in erster Linie wichtig, dass sie ihre Spra-

chen dafür nutzen kann, um mit ihren Patient*innen in Kontakt treten zu können und

um deren Bedürfnisse besser zu verstehen. In diesem Zusammenhang hat sich für sie

der –wie andere denken–»unnützliche« Bergeller Dialekt bis anhin als amnützlichsten

erwiesen.

»[…] do tanta importanza alle lingue, soprattutto per comunicare e sapere cosa vuole

una persona, che cosa ha bisogno e perché e anche qui ho scritto_ un giorno sta_ ho

lavorato ehm centro sanitario Bregaglia, nel reparto demenza e mmh, purt_ e giù da

noi […] ci sono tanti dipendenti italiani, che quindi vengono dall’Italia e il bregagliot-

to non lo sanno e invece giù abbiamo tante persone malate di demenza qui in valle e

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 235

una signora mi aveva tanto ringraziata, perché sono la unica che sa il bregagliotto e ha

detto: »Grazie m_molto che sai il bregagliotto, che sai di qua e grazie di aiutarmi«. Ho

capito che_ che è bello sapere anche il bregagliotto, perché sembra un p_ magari una_

una cavolata, ma alla fine a delle persone serve_ ho capito che più par_ più so più so

parlare, più so interagire, mmh più riesco a far felice una persona, più posso essere in

empatia con lei.« (L:Z15)

Lenas Beziehung zur deutschen Sprache ist hingegenmit vielenNichtzugehörigkeitser-

fahrungen verbunden. Sie beschreibt das Deutschlernen einerseits als grosse, fast nicht

meisterbare Herausforderung, weil es eine so andere Sprache ist als Italienisch und

Französisch. Besonders die anspruchsvolle Grammatik, derwährend der Schulzeit ihres

Erachtens zu viel Bedeutung beigemessen wird, ist für Lena nur schwer erlernbar. Den

Tropfen auf den heissen Stein stellt für Lena aber der plötzliche und offenbar unerwar-

tete Wechsel vom Hochdeutschen zum hauptsächlich schweizerdeutschen Alltag dar.

Während ihrer erstenBerufslehre, als Fachangestellte Gesundheit, erlebt Lena dasDeut-

sche als besonders grosse Hürde. Einerseits, um schulisch zu reüssieren, andererseits

auch, um Zugang zu ihren Mitschüler*innen in Chur zu finden. Ihre negativen Erleb-

nisse im Zusammenhang mit dem Deutschen sind einerseits sicherlich der Tatsache

geschuldet, dass Lena während dieser ersten Jahre in Chur noch um einiges schlechter

Deutsch spricht als heute in ihrer zweiten Lehre als Medizinische Praxisassistentin.

Andererseits hebt Lena aber auch in einem deutlichen Tonfall, der die Wichtigkeit

dieses Anliegens bekräftigt, hervor, dass der sehr unterschiedliche Umgang mit den

kantonalen Sprachen innerhalb der beiden Berufsschulen viel zu ihrem (Un-)Wohl-

befinden beigetragen hat. Während man in der einen Berufsschule kaum Rücksicht

auf eine anderssprachige Schülerschaft nimmt und sowohl die Lehrpersonen als auch

Berufsbildner*innen Lenas Daseinsberechtigung aufgrund der nicht ausreichenden

Deutschkompetenz infrage stellen, pflegt die zweite Berufsschule einen respektvolleren

und selbstverständlicheren Umgangmit Anderssprachigkeit und Lena kann sich – trotz

anhaltender Schwierigkeiten im Deutschen –willkommener und anerkannter fühlen.

Lena lernt im Churer Alltag rasch, dass ihre deutschsprachigen Mitschüler*innen

das Schweizerdeutsche präferieren,undheute niemandmehrwegen ihr aufsHochdeut-

sche umstellen. Überraschenderweise spreche sie heute selbst auch lieber Schweizer-

deutsch, denn da bestehe der Anspruch nach fehlerfreiem Sprechen nicht.

»[…] sento che se fai un errore grammaticale non_ non gliene frega niente, invece se

inizio già a parlare Hochdeutsch, okay, devo stare attenta al_ devo di_ diminutivo, al

nominativo devo_ al congiun_ devo fare tutti gli articoli e der, das, dem. Schwizer-

dü_ Schwizerdütsch non gliene frega niente a nessuno, invece Hochdeutsch sei già lì:

»Oddio, devo essere_«.« (L:Z16)

Lena positioniert sich in der Erzählung auch –was imWiderspruch zur obigen Aussage

steht – als Person, die sich heute frei zu sprechen traut und die ihren Fehlern keine Be-

deutung zumisst. In besonderen Situationen, z.B. wenn fremdsprachige Touristen ins

Spital kommen, sieht Lena heute auch die Vorteile, die ihre Mehrsprachigkeit mit sich

bringe. Sie kann z.B. oft aushelfen, wenn ihre Kolleg*innen sich die sprachliche Her-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

ausforderung mit den fremdsprachigen Patient*innen nicht zutrauen bzw. keine Lust

darauf haben.

»[…] anche solo in ospedale quando ci sono turisti: »Lena, vai tu, sai tu_ sai tu la lin-

gua, chiama tu, fai tu«, perché le altre, boh non c’hanno vogl_ o non c’hanno voglia

di studiare o_ quindi lo trovo un vantaggio, cioè più lingue sai, più hai un vantaggio

incredibile, secondo me.« (L:Z17)

Trotz dieser bemächtigenden Situationen ist Lenas Spracherleben eher von tiefgreifen-

den Herausforderungen gekennzeichnet. Auch ihre Familiensprache Französisch erlebt

Lena in ihremeigenenLebenskontextnichtunmittelbar alsRessource, sondern sieht sich

damit ehermit erschwerten Bedingungen konfrontiert.Während ihrer Kindheit imBer-

gell bekommt sie dafür nicht besondere Aufmerksamkeit, denn Französisch spielt im

Bergeller Kontext keine Rolle, sondern verstärkt lediglich ihr Rachen-R, das sie nicht ha-

benmöchte. Lässt man Lenas Gesamterzählung Revue passieren,wird ausserdem deut-

lich, dass Französisch auch in Lenas aktuellem Leben nicht an Wichtigkeit gewinnen

konnte. Lena erkennt darin keinen bedeutenden zusätzlichen Vorteil für ihr Leben. Sie

sieht Französisch als eine ihrer »Muttersprachen«, die zu ihr gehört und die sie wäh-

rend der Ferien in Frankreich gut brauchen kann, die sie sonst aber nur noch wenig

spricht. Vor demHintergrund des Sprachenprestiges, das dem Französischen im natio-

nalen Kontext der Schweiz zugesprochenwerden kann, hätteman für Lena in Bezug auf

die (Aus-)Bildungschancen einen gewissen sprachlichen Vorteil annehmen können. Für

Lena spielt aber der prestigelosere Bergeller Dialekt eine viel gewichtigere Rolle. Mögli-

cherweise wäre für sie sogar mit dem Albanischen mehr Handlungsfähigkeit resultiert,

z.B. während der alljährlichen Familientreffen im Herkunftsland des Vaters. Mit ihrem

die Erzählung abschliessenden Appell, »Ci siamo anche noi!«, an die Bündner Schulen und

die dort involvierten Bildungsakteur*innen macht Lena nochmals vehement deutlich –

mehr, als dass sie sich damit als sprach- und bildungspolitisch interessierte Person po-

sitionieren möchte –, dass ihre (Sprach-)Geschichte die Geschichte von vielen Bergel-

ler*innen ist und es nicht geschehen darf, dass Menschen trotz vollwertiger kantonaler

Zugehörigkeit im eigenen Kanton mit Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen

konfrontiert sind.

8.5.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Ich erzähle einer meiner Freundinnen vom anstehenden Studienprojekt. Sie erwähnt,

dass sie in Chur mit zwei Bergellerinnen zur Schule gegangen ist und diese bezüglich

möglicher Interviewteilnehmer*innen kontaktieren könnte. Eine der beiden ehemali-

gen Mitschülerinnen antwortet und schickt meiner Freundin die Telefonnummer einer

Bekannten, bei der wir nachfragen können. Ich melde mich telefonisch bei dieser Per-

son und finde heraus, dass sie in der Deutschschweiz aufgewachsen ist und erst seit ei-

nigen Jahren im Bergell wohnt. Sie passt deshalb nicht wie vorgesehen ins Studiensam-

ple. Sie gibt mir aber einen weiteren Kontakt an, der mich schliesslich zu Lena führt.

Im Mai 2019 schreibe ich Lena zum ersten Mal per Whatsapp. Sie fragt nach, worum

es sich beim Interview handelt. Ich erkläre ihr die Hintergründe der Studie und sie be-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 237

stätigt ihre Teilnahmebereitschaft. Drei Monate später schreibe ich Lena nochmals mit

Terminvorschlägen für das Interview. Lena antwortet vorerst nicht. Ich versuche es ei-

nige Tage später nochmals per E-Mail, worauf sie rasch antwortet und erklärt, dass ihr

Mobiltelefon nicht richtig funktioniert. Leider passt für Lena keiner der von mir vorge-

schlagenen Termine, da sie nur jeweils donnerstags in Chur ist und am Abend wieder

ins Bergell fährt. Ich biete Lena an, sie im Bergell zu treffen, und wir findenmit dem 13.

Oktober 2019 einen passenden Termin. Ich frage Lena noch, ob sie im Tal einen ruhigen

Ort kenne,wowir das Interview führen können, und sie schlägtmir einHotel im Tal vor.

Dankbar für diesenVorschlag rufe ich imHotel an und frage nach einerMöglichkeit, uns

einen ruhigen,passendenOrt für das InterviewzurVerfügungzu stellen.Manversichert

mir, dass dies kein Problem sei. Als meine Forschungskollegin und ich imHotel ankom-

men, begrüsst uns eine Frau sehr freundlich und stellt sich als Mutter von Lena vor. Ich

erfahre, dass sie das Hotel selbst führt. Sie richtet uns aus, dass Lena noch zu Hause ist,

aber in den nächsten Minuten nachkommen sollte. Wir werden in den oberen Stock, in

einen grösseren Saalmitmehreren Tischen begleitet.Wir bedanken uns undwarten, bis

Lena einige Minuten später eintrifft. Lena und ich kennen uns nicht und treffen für das

Interview das erste Mal aufeinander. Meine Forschungskollegin und ich stellen uns vor

und beschreiben, dass wir während der kommenden vier Jahre an dieser Studie arbeiten

werden. Ich erkläre Lena, dass ichmich fürMenschen aus Italienischbünden interessie-

re und meine Forschungskollegin sich mit Romanischbündner*innen beschäftigt. Lena

entschuldigt sich, dass sie ein bisschenmüde sei,weil sie amTag zuvor an der »Castagna-

ta«, amKastanienfest des Tals, bis spät in dieNacht gefeiert habe.Lena arbeitet knapp 20

Minuten am Sprachenportrait und beginnt danach ihre freie Erzählung, die 14 Minuten

dauert. Lena wirkt sehr offen und authentisch auf mich. Sie hat einen emotionalen Er-

zählstil. Bereits während des Interviewswirdmir klar, dass Lena in Zusammenhangmit

Sprache(n) viele Diskriminierungserfahrungen erlebt hat. Das gesamte Interview dau-

ert 53 Minuten. Danach verabschieden wir uns von Lena und ihrer Mutter und nehmen

die kurvige Fahrt zurück ins Engadin auf.

Bei der Analyse von Lenas Interview tritt für mich deutlich hervor, dass es Lena von

Anbeginn ein Anliegen ist, uns ihre Situation möglichst entschlossen und ehrlich zu

schildern, um die gegenwärtigen Gegebenheiten damit vielleicht verändern zu können.

In ihrer Emotionalität schwingt die Hoffnung bzw. leise Erwartungmit, dass ihre Reali-

tät gehört wird und –mittels dieser Studie – den für Lena offensichtlichen sprachlichen

Ungerechtigkeiten im Kanton entgegengewirkt wird. Ihre Vorwürfe richten sich insbe-

sondere ans (Aus-)Bildungssystem und an die daran beteiligten Akteur*innen, wie z.B.

Lehrpersonen oder Ausbildner*innen. Gerade ihre Erfahrungen im Zusammenhang

mit der Sprache Deutsch sind unmissverständlich negativ geprägt, sodass es umso

überraschender wirkt, als Lena dem Deutschen an einzelnen Stellen – wenn auch nur

widerwillig und ohne intrinsische Überzeugung – doch zuspricht, eine schöne Sprache

zu sein. Deren Nutzen ausserhalb der Schweiz stellt Lena aber weiterhin in Zweifel.

»[…] adesso mi piace_ è una_ è carina come lingua, dai, un po’ tosta, però è bella, ehm,

comunque do tanta importanza al tedesco, perché ho capito che è molto importante

saper il tedesco_ qui in Svizz_ qua in Svizzera e poi andando via non serve a niente.«

(L:Z18)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Möglicherweise fühlt sich Lena aus einem Anstandsgefühl heraus verpflichtet, weil wir

als Forschungsteam untereinander Schweizerdeutsch gesprochen haben, auch etwas

Anerkennendes über die Sprache Deutsch vorbringen zumüssen, oder sie schreibt dem

Deutschen inzwischen eine zweckmässigeDaseinsberechtigung in ihremLeben zu. Ihre

AversiongegendasDeutsche verdeutlicht Lenas desWeiteren auch in einer ablehnenden

Haltung dem für sie deutschsprachigen Oberengadin gegenüber. Lenas Einstellung ist,

was dies betrifft, wiederum so gefestigt und unverrückbar, dass sie sich auch imWissen

um die Herkunft meiner Forschungskollegin ihr lediglich entschuldigend zuwendet,

aber bei ihrer Überzeugung bleibt.

»L’Engadina, io mi dispiace, ma non mi piace. Anche mia mamma mi diceva: »Ma vai

a lavorare in Engadina«, »No!«_ Non_ non mi_ non mi ci trovo nell’Engadina. Non_

anche_ mi sembra che le persone siano chiuse, in Engadina, senza offesa. […] non_

non mi piace proprio, uno come posto, e come le persone non mi piacciono_ quando

ho lavorato una settimana a Samedan mi sembrava proprio di_ che noia, che_ che

palle. […].« (L:Z19)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 239

8.6 Samanta – »La tua lingua è un po’ quella cosa che ti rimane dentro«

Abb. 25: Samantas Sprachenportrait

Die ersten zehn Lebensjahre verbringt Samanta in einer kleineren Stadt in Bosnien-

Herzegowina.Der Vater nimmt, als Samanta vier Jahre alt ist, eine Arbeit in der Schweiz

an und lebt lediglich einige Monate im Jahr mit der Familie in Bosnien-Herzegowina.

Weil auch die Mutter noch mitten im Studium ist und arbeitet, wachsen Samanta und

ihr jüngerer Bruder vorwiegendmit denGrosselternmütterlicherseits auf, die im selben

Hauswohnen.Die Familiensprache istKroatisch.Samantanenntdie Familiensprache in

ihrer Erzählung manchmal auch Serbokroatisch oder Bosnisch. Im Sommer des Jahres

2010 zieht die Familie in die Schweiz zum Vater und lässt sich in einem Dorf im süd-

lichen Misox nieder, nahe der Tessiner Grenze. Nach der Primar- und Sekundarschule

absolviert Samanta die Aufnahmeprüfung für das Gymnasium und zieht mit 16 Jahren

schliesslich nach Chur. In der Hauptstadt besucht sie die italienischsprachige, gymna-

siale Abteilung der Bündner Kantonsschule. Nach derMatura schreibt sich Samanta für

das StudiumderRechtswissenschaften in Zürich ein.ZumZeitpunkt des Interviews lebt

sie seit wenigen Monaten in einer Wohngemeinschaft mit zwei anderen befreundeten

Misoxerinnen in Zürich und steht kurz vor den ersten Semesterprüfungen an der Uni-

versität.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

8.6.1 Identitäre (Selbst-)Verortung

Samantas Erzählung beginnt mit Erinnerungen ans Fernsehen bei den Grosseltern zu

Hause in einer Gemeinde Bosnien-Herzegowinas.Die Filme und TV-Serien, die Saman-

ta damals schaut, sind –wie sie erzählt – nie in ihrer Sprache, sondern werdenmit Un-

tertiteln übersetzt.Zudieser Zeit kannSamantanochnicht lesenund versteht den Inhalt

der Sendungen jeweils nur, wenn ihr jemand die Untertitel vorliest. Daneben verbringt

Samanta viel Zeit mit ihrem ein Jahr jüngeren Bruder, mit dem sie seit jeher eine sehr

innige Beziehung pflegt.

»[…] noi due eravamo cresciuti insieme, eravamo inseparabili come dei gemelli che

quando io dovevo partire per la scuola, abbiamo_ abbiamo vissuto quasi un trauma

[…], perché comunque eravamo molto uniti e ci siamo sempre sostenuti a vicenda.«

(S:Z1)

Diese Verbundenheit zu ihrem Bruder spielt eine grosse Rolle in Samantas Erzählung.

Sie konstruiert beide als unzertrennliche Gemeinschaft, die – auch in schwierigen Zei-

ten–amgemeinsamenCommitment des »Zueinanderhaltens« festhält.Bis zumEndeder

fünften Primarschulklasse bleiben die Geschwister und dieMutter in Bosnien-Herzego-

winaundziehen fürdasdarauffolgendeSchuljahr zumVater indie Schweiz, ins bündne-

rische Misox. Samanta spricht von ersten Erinnerungen an die Ankunft in der Schweiz

und davon, dass sie sich sehr auf dieses neue Leben als wiedervereinte Familie freut.

Samanta und ihr Bruder besuchen im Sommer einen Sprachkursmit zwei anderen Kin-

dern aus Brasilien, um mit basalen sprachlichen Vorkenntnissen in die Schule eintre-

ten zu können. Trotz des Altersunterschieds werden Samanta und ihr Bruder imMisox

in dieselbe Primarklasse eingeteilt, worüber Samanta sich sehr freut. Die erste Zeit in

der Schweiz beschreibt sie als eine lange, harte Zeit, denn die Realität in der Schule ent-

spricht nicht imGeringsten der Vorstellung, die sie sich von einem glücklichen Leben in

der Schweiz gemacht hatte.

»[…] all’inizio è stato molto difficile, perché ero sempre abituata a partecipare, all’ini-

zio i primi giorni non capivo veramente niente, stessa cosa mio fratello […]. Più che al-

tro ho avuto tanti problemi con amicizie, perché a undici anni, dodici, è un po’ quell’età

in cui tutti i ragazzi si erano già creati dei gruppi e non avevano nessuna intenzione

di conoscere qualcuno di nuovo, appena arrivato e che non parla la lingua ed aveva

una cultura abbastanza diversa da quella che_ che caratterizzava loro, quindi erano

tutti molto scettici e non_ non ci parlavano mai e c’erano sempre un po’ i soliti bul-

letti, che ci prendevano in giro, se dicevamo qualcosa di sbagliato, quando tentavamo

di parlare in classe, iniziavano a prenderci in giro per quello che dicevamo oppure so-

prattutto per l’accento, perché avevamo un accento molto molto marcato, che ormai

è rimasto però è_ hanno_ era davvero difficile perché ero abituata, ero_ mi piaceva

avere comunque tanti amici e così e mi ero sempre fatta delle aspettative diverse sul-

la Svizzera, perché l’ho sempre visto come un posto in cui avrei incontrato la felicità

totale, dato che siamo uniti con il padre e pensavo che sarebbe stato tutto facile. Non

ho mai pensato che ci sarebbero state queste difficoltà. L’unica difficoltà che preve-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 241

devo era la lingua e la scuola, però non_ neanche in ambito delle amicizie. Per un bel

po’ è stata dura.« (S:Z2)

Samanta, die sich bis anhin als gute Schülerin betrachtet und viele Freund*innen hat,

erlebt in der Schule imMisox eine Erschütterung dieses Selbstbildes. Sie kann aufgrund

der für sie fremdenSprache demUnterricht nicht folgen undnichtwie gewünscht daran

partizipieren.Was sie aber noch entmutigender empfindet, ist die nicht vorhandeneBe-

reitschaft und Offenheit der Anderen, sie und ihren Bruder kennenlernen zu wollen. Sie

hebt in der Erzählung die Unterschiedlichkeiten, die sie damals so vehement zu spüren

bekommt, hervor und positioniert sich selbst als sprachlich-kulturelle Andere. Gerade

die Unterschiede im Sprechen, insbesondere ihr markanter Akzent, verweisen auf Sa-

mantas eingeschränktes sprachliches und soziales Kapital, um sich in diesem Kontext

Anerkennung verschaffen zu können. Die Art undWeise, wie sie spricht, wird von ihren

Mitschüler*innen mit herkunftsmarkierenden Annahmen versehen und schreibt sie als

Migrationsandere fest, mit denen niemand etwas zu tun haben möchte.Mit ihren ergrei-

fenden Ausführungen macht Samanta deutlich, wie sehr ihre damaligen Vorstellungen

eines glücklichen Lebens in der Schweiz im Widerspruch zu ihrem tatsächlichen Erle-

ben imMisox stehen.Eine bedrückende Zeit, die sie auch in ihremSprachenportraitmit

einem schwarzen Kreis in der Herz- undMagengegend der Silhouette abbildet.

Samanta erinnert sich, dass sie zu dieser Zeit das Lesen für sich entdeckt und

merkt, dass sie damit rasch Italienisch lernen kann. Sie verschlingt also dicke Bücher in

wenigen Tagen und bereits für das erste Semesterzeugnis schafft Samanta es, alle ihre

Schulnoten zu verbessern. Damit verdeutlicht Samanta ihre Auflehnung gegen diesen

Positionierungszwang als »schlechte Schülerin« und als Migrationsandere. Sie erzählt,

dass sie sich damit von gewissen Identitätszuschreibungen distanzieren kann, denn

mit dem Aneignen sprachlicher Fähigkeiten entschärft sich die Situation mit ihren

Mitschüler*innen ein bisschen. Mit einigen Kindern kann Samanta Kontakt aufbauen,

andere bleiben aber weiterhin misstrauisch und geben ihr und ihrem Bruder keine

Chance, sich besser kennenzulernen. Der Umstand, dass ihre Mitschüler*innen Dialekt

untereinander sprechen, erschwert es Samanta zusätzlich, sich ins soziale Geschehen

einfügen zu können.

»Più che altro era un po’ complicato, perché quando non_ era ancora più difficile da

capire, perché loro, dato che comunque è una valle, a Roveredo parlavano quasi tutti

in dialetto fra di loro e io lì ero persissima, perché se sapevo qualcosa di italiano non

riuscivo comunque a seguir bene tutti i discorsi, perché con il dialetto non ero per

niente, eh, abituata e a conoscenza e mi ricordo che c’erano anche un paio di maestri

che ogni tanto avevano questo vizio, per così dire, di parlarci in dialetto alle lezioni e

era anche un po’ un problema, perché già dovevo imparare l’italiano e poi ogni tanto

diceva qualcosa in dialetto e io mi perdevo ancora di più.« (S:Z3)

Diese Erzählpassage macht sowohl aus sozialer als auch institutioneller Perspektive

deutlich, wie sich von Diglossie geprägte sprachliche Verhältnisse machtvoll auf die

einzelne Person auswirken können. Im Fall von Samanta bringen diese sie weiter in

Bedrängnis und verstärken ihre Orientierungslosigkeit und ihr Gefühl, nicht dazuzu-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

gehören. In den verbleibenden zwei Primarschuljahren gelingt es Samanta nicht – wie

sie erzählt –, sich in ihrer Klasse in eine Gruppe zu integrieren oder Freundschaften

aufzubauen. Sie verbringt ihre Zeit vorwiegend mit ihrem Bruder und den beiden bra-

silianischen Knaben, die sie aus dem Sprachkurs kennt. Mit ihnen sei es von Anbeginn

einfacher gewesen, sich anzufreunden. Denn auch sie sind »Ausländer«, genau wie sie

und ihr Bruder.

»[…] con loro abbiamo creato un bel rapporto, perché poi comunque quando tornavo

da scuola e così con loro, dato che erano tutti stranieri […], essendo già loro stranieri

avevano un po’ una mentalità diversa rispetto ai ragazzi della mia scuola che comun-

que volevano tanto stare per loro_ per i loro fatti e non conoscere qualcuno di nuovo e

di diverso, diciamo, mentre loro erano diversi, come noi per così dire. Quindi con loro

ci siamo integrati subito. E giocavamo sempre insieme ed è anche grazie a loro che ho

imparato in fretta la lingua, perché comunque a parlare ti aiuta tanto […].« (S:Z4)

Samanta konstruiert hier über das gemeinsame »Anderssein« undgeteilteNichtzugehö-

rigkeitserfahrungen ein neues »Wir«, das ihr und ihrem Bruder zu dieser Freundschaft

verhilft. Sie schreibt den beiden brasilianischen Knaben aufgrund ihrer Migrationser-

fahrung zu, offener Neuem gegenüber zu sein. Eine Eigenschaft, die sie auch ihrem ei-

genen Selbstverständnis zuschreibt.In dieser Wir-Gruppe ist die gemeinsame Sprache

Italienisch, was für Samanta ein gutes, hemmungsloseres Übungsfeld darstellt.

Samanta erzählt auch von schönen Erfahrungen, die sie imMisox macht. Sie findet

z.B. unerwartet Zugang zur Natur. Eine Landschaft, die sich sehr von der unterscheide,

die Samanta aus ihrer Heimat in Bosnien kennt.Sie erinnert sich, dass sie zu dieser Zeit

viele Spaziergänge unternimmt.

»[…] era tutto così tanto pulito, perché comunque ero abituata a vedere un po’ di spor-

cizia ovunque, mentre qua non c’è niente per terra, neanche una singola carta, almeno

in Mesolcina è davvero molto pulito, ed ero un po’ scioccata da questa cosa e poi an-

che la natura, le montagne, ad esempio dove abitavo in Bosnia non avevamo dei bei

sentieri, in cui andare a fare delle passeggiate o sì, più che altro si andava a passeg-

giare la sera un po’ per le vie del paese, ma non_ oppure si andava in città a far le

passeggiate la sera in piazza, ma non nel bosco, come fanno qua. E anche lì mi_ mi

era molto piaciuto_ piaciuta la natura, avevo iniziato a_ a fare anche spesso delle pas-

seggiate, perché comunque […] in tutta la Mesolcina ci sono un sacco di sentieri belli

e lì ho iniziato a passeggiare tanto.« (S:Z5)

Samanta stellt Differenzen zwischen Bosnien und der Schweiz dar, die sich einerseits

in das stereotypisierte Narrativ der »ordentlichen, sauberen Schweiz« einordnen lassen.

Gleichzeitig verweisen sie auch auf eine von ihr auf andereWeise perzipierte Lebenswei-

se.WährendMenschen in der Schweiz – in Samantas Perspektive – eher die Natur bzw.

denWaldaufsuchen,umSpaziergängeundWanderungenzumachen,wähltman inBos-

nien-Herzegowina das Stadtzentrum.Mit derÜbernahme solch »schweizerischer« Frei-

zeitbeschäftigungen möchte Samanta verdeutlichen, dass sie sich auf diesen »neuen«

Zugehörigkeitsraum eingelassen hat und Gefallen daran findet.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 243

InderOberstufe eröffnet sich fürSamanta eineneueMöglichkeit, sozialenAnschluss

zu finden, weil die Jugendlichen aus dem ganzen Tal in unterschiedliche Klassen ein-

geteilt werden und die bestehenden Gruppen neu gemischt werden. Endlich gelingt es

Samanta, sich sozial einzufügen und Freundinnen zu finden. In der Erzählung unter-

streicht sie insbesondere die veränderte Beziehung zu einer Freundin, mit der sie nach

der Sekundarschule das Zimmer in Chur teilt und die ihr heute besonders wichtig ist.

Früher sei genau diese Freundin eine der Mitschülerinnen gewesen, die Samanta in der

Primarschule meiden und nie mit ihr sprechen.Weil sie in der Sekundarschule aber die

beiden Einzigen sind, die sich bereits aus der Primarschule kennen und nach Chur ins

Gymnasiumwechseln, sehen sie sich gezwungenZeit,miteinander zu verbringen.Dank

dieser Umstände entdecken die beiden jungen Frauen die positiven Seiten voneinander,

was in einer bis heute währenden Freundschaft mündet.

InChur angekommen, sieht sich Samanta zwar auchmitHerausforderungen imZu-

sammenhangmit demDeutschen konfrontiert. ImUnterschied zu vielen anderenMiso-

xer*innen sieht sie diesen aufgrund ihrer früheren Erfahrungenmit dem Italienischler-

nen aber mit einer gewissen Unbeschwertheit entgegen.

»[…] a Coira pensavo: »Vabbè, tre anni qua, entrerà benissimo il tedesco«, ma mi so-

no un po’ sbagliata per il fatto che eravamo una classe italiana ed eravamo sempre

insieme e uniti, comunque ho conosciuto un po’ di gente tedesca e ci giravo con loro

così ogni tanto, però ad ogni modo stavo molto di più con quelli che abitavano in con-

vitto che facevano parte del Coro italiano e quindi alla fine la lingua_ nessuno di noi

non l’ha imparata chissà quanto bene […], noi comunque siamo molto rimasti sempre

uniti, anche a scuola, alla fine non avevamo tantissime lezioni di tedesco, la maggior

parte era in italiano oppure i maestri parlavano l’italiano e […] quindi alla fine, eh, il

tedesco non_ non avevo imparato benissimo, nel senso ero migliorata a rispetto come

era alle medie però, non che dopo la Kanti lo sapevo parlare perfettamente come mi

immaginavo all’inizio, perché pensavo che sarebbe stato uguale, come per la lingua

italiana, che l’avrei imparato in qualche mese, ma è stato un po’ diverso, diciamo.«

(S:Z6)

Obwohl Samanta diese trügerische Sorglosigkeit bezüglich des Deutschen nochmals

aufgreift, beschäftigt sie zu diesem Zeitpunkt der Erzählung weniger die Situation mit

den Sprachen, sondern die Beziehung zu ihrem Bruder. Diese erfährt durch die örtli-

che Trennung der Geschwister eine erste einschneidende Belastungsprobe. Während

Samanta in Chur selbstständig wird und ihr Leben selbst organisieren muss, verbleibt

ihr Bruder imMisox bei den Eltern. Samanta erinnert sich, dass es für beide einige Zeit

braucht, um sich mit der neuen Situation zurechtzufinden. Erst das erneute Teilhaben-

lassen an persönlichen Erlebnissen führt die Geschwister wieder näher zueinander.

»Ci siamo un po’ staccati quando io sono andata a Coira […], quando sono arrivata a

Coira per un certo periodo non avevamo_ cioè parlavamo ancora, però non eravamo

così tanto legati e lui non conosceva anche tutte le cose che io facevo a Coira e io

non sapevo nemmeno cosa combinava lui e così. Poi però dopo, diciamo verso l’inizio

della sesta, quindi dopo i primi due anni a Coira, abbiamo legato, perché più che altro

anche lui è cresciuto e_ perché era_lui era sempre un po’ rimasto di quella mentalità

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

da bambino e io dato che ero a Coira comunque av_ avevo già un’altra mentalità, poi

però quando ero in sesta e lui era già molto più simile a me, in questo senso, e quindi

potevamo parlare di tutto e gli raccontavo ogni singola cosa e sapevo che era proprio

la persona che non mi avrebbe mai giudicata e sarebbe sempre stata lì pronta a darmi

una mano e quello è stato bello.« (S:Z7)

In diesem Zitat konstruiert Samanta ein Differenzverhältnis zu ihrem Bruder, der zu

Samantas Zeiten in Chur nicht mehr zu ihrer »Wir-Gruppe« gehört. Sie legitimiert

diese emotionale Distanzierung damit, dass ihr Brudermit demVerbleiben im Tal nicht

an diesem Prozess des Erwachsen-Werdens teilnimmt, das im Tal diskursiv mit dem

»Nach-Chur-Gehen« verhandelt wird. Trotz dieser kurzfristigen emotionalen Entfer-

nung verdeutlicht Samanta,dass sie dieses »Zusammengehörigkeits-Commitment«mit

ihrem Bruder als unerschütterlich betrachtet. Jetzt, wo Samanta in Zürich lebt, gelinge

es ihnen besser, mit der Distanz umzugehen, weil sie die Situation – getrennt vonein-

ander zu sein – bereits kennen. Ihr Bruder habe Samanta bereits in Zürich besucht und

sie würden sich nach wie vor sehr nahestehen.

Was Samanta aber in verschärfter Weise erst in Zürich realisiert, ist, dass sie viel

schlechter Deutsch kann als ihre Kommiliton*innen. Gerade das Studium der Rechts-

wissenschaft ist in Samantas Augen besonders »sprachlastig« und erfordert einen ganz

spezifischenSprachcode.ImVergleichzu ihrenMitstudierendenmussSamanta sehr viel

Zeit für die Lektüre vonTexten investieren,weil sie vieleWörter übersetzenmussunddie

genauen Textinhalte erst nach wiederholtem Lesen richtig erfassen kann. Dazu kommt

das Schweizerdeutsche, das für Samanta eine weitere sprachliche Hürde darstellt, die

sie in Zürich – anders als in Chur – noch nicht erfolgreich überwinden kann.

»[…] ho conosciuto un’amica che parla tedesco e parliamo in Hochdeutsch per intanto,

più che altro perché qui a Zurigo è un po’ uno svizzero-tedesco diverso e a volte ho

paura che_ già io spesso mi capita di inventare delle parole, se poi devo pure con lo

zurighese, non quello di Coira, ho paura che diventa ancora una_ ancora peggio sto

miscuglio. Quindi per intanto parliamo in Hochdeutsch.« (S:Z8)

Ohne den sicheren Zugehörigkeitsraum, der für Samanta in Chur über die anderen Ita-

lienischsprachigen gewährleistet ist, fühlt sich Samanta in Zürich erneut mit sprach-

lichen Verunsicherungen konfrontiert. Die Standardsprache fungiert hierbei – einmal

mehr – als kommunikativer Rettungsanker. Auf ihre Beziehung zu den anderen italie-

nischsprachigenBündner*innen inZürich angesprochen,machtSamantadeutlich,dass

sie sich einerseits genauso als Italienischsprachige und als Teil der Bündner Italianità

versteht. In ihren Aussagen wird aber andererseits auch deutlich, dass ihrer Zugehörig-

keit bzw. ihrer Mitgliedschaft zu diesem identitären Selbstverständnis, Grigionitaliana

zu sein, auch Grenzen gesetzt sind.

»Sì, sì, è rimasto. Molto simile a Coira, diciamo. […]. […] Una cosa che hanno in comune

è che tutti adorano un po’ prendersi in giro a vicenda per le proprie valli. Quello l’ho

notato. Però trovo anche che_ trovo bello che ognuno abbia un po’ il suo dialetto par-

ticolare e quello è anche interessante. Comunque sentire la differenza, poi mi diverto

anche quando sento parlare in dialetto uno di Mesolcina, uno di Poschiavo […].« (S:Z9)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 245

Werden beispielsweise die Dialekte zur Diskussion gestellt, nimmt Samanta eher eine

unbeteiligte, beobachtende Position ein und es wird verständlich, dass sie sich in die-

sem Zusammenhang – als Nichtdialektsprachige – als nicht ebenbürtiges und partizi-

pationsautorisiertes Mitglied verstehenmuss.

Samanta geht in ihrer Erzählung auch auf ihre heutige Beziehung zu Bosnien ein.

Obwohl ihre Familie immer noch so oft wiemöglich versuche, gemeinsam nach Bosnien

zu fahren, sei es aufgrund der unterschiedlichen Ausbildungs- und Arbeitsverpflichtun-

gen aller Beteiligten immer schwieriger geworden, die Ferien so zu koordinieren, dass

alle zusammen dorthin fahren können. Auch vor Ort ist es für Samanta nicht mehr das-

selbewie früher,weil vieleKontakteaus ihrerKindheit verlorengegangensind.Diemeis-

ten ihrer damaligen Freund*innen sind spätestens für das Studium ins Ausland gezogen

und inkompatible Wertevorstellungen oder unterschiedliche Lebensstile – z.B. bereits

mit 20 Jahren zu heiraten – hätten das Aufrechterhalten dieser Beziehungen erschwert.

Eine tiefgreifende emotionaleVerbundenheit empfindetSamanta vor allemnochmit der

Sprache Bosnisch, die sie immer noch als ihre Sprache bezeichnet und in der sie heute

noch am liebstenMusik hört.

»Sì, eh, la musica la ascolto tanto nella mia lingua. Quello proprio mi è rimasto […].

[…] eh, bosniaco non ha mai perso le_ l’importanza […] è sempre rimasto diciamo la

mia lingua, perché comunque mi ci_ mi son sempre trovata bene […], cioè è un po’

quella cosa che ti rimane dentro […].« (S:Z10)

Samanta verweist in diesem Zitat darauf, dass Sprache(n) und Sprechen im Vergleich

zu anderen emotionalen Anhaftungen, z.B. zu Beziehungenmit Menschen oder Gegen-

ständen, eine dauerhaftere und einprägsamere (Nicht-)Zugehörigkeit effizieren. Wenn

dieLeuteSamanta z.B. fragen,woher sie komme–weilmanden slawischenAkzent beim

Sprechen immer noch vernimmt –, kann sie es aber nicht mehr mit ihrem Selbstver-

ständnis vereinbaren und sagen, dass sie aus Bosnien sei. Sie muss sowohl die Schweiz

als auch Bosnien ins Feld führen, um sich selbst zufriedenstellend identitär verorten zu

können.

»[…] della Val Mesolcina, poi se il discorso proseguemagari poi esce fuori che di origini

sono bosniaca, […] però non dico: »Sono della Bosnia.« […]. Abito in Svizzera direi. Poi

magari direi, di origini sono bosniaca, però abito in Svizzera. Non direi mai sono bo-

sniaca e forse non direi mai nemmeno solo Svizzera, direi comunque a_ aggiungerei

un po’ entrambi, penso.« (S:Z11)

Die Konfliktualität, die ihren identitären Ausführungen inhärent ist, wird noch deutli-

cher nachvollziehbar, als Samanta erzählt, dass sie auch in Bosnien nicht mehr als voll-

wertiges Mitglied der Gemeinschaft wahrgenommen wird. Eine Tatsache, die sie nicht

lediglichnegativ erlebt.Sie hält sich z.B. (bewusst) anOrten auf,dieBosnier*innen–wie

Samanta genau weiss – in der Regel nicht besuchen und an denen nur »Ausländer*in-

nen« anzutreffen sind.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

»[…] penso che se proprio giriamo in città, penso che si nota a guardare un po'_ […] pen-

so comunque si capisce anche se andiamo_ andiamo spesso in un centro commerciale

che a me piace tanto e lì incontri solo gente straniera, non incontri gente nostra_ cioè

bosniaca che va lì a comprare cose, perché comunque non_ tanti sono abituati a com-

perare al mercato o andare in un negozio_ non è una cosa che tanti fanno. E lì incontri

per la maggior parte stranieri come me, che abitano ne_ nei_ cioè lo capisci sia dal

modo in cui si vestono e anche un po’ dall’atteggiamento. […].« (S:Z12)

Das Leben in der Schweiz ermöglicht es Samanta, heute in Bosnien auch Dinge tun zu

können–z.B. sichKleidungsstücke aus einemEinkaufszentrum leisten zukönnen–,die

früher nicht denkbar gewesen wären. Sie geniesst damit Privilegien, die anderen unzu-

gänglich bleiben und auf die sie heute nichtmehr verzichtenmöchte. Samanta kann sich

heute deshalb nicht mehr vorstellen, längerfristig nach Bosnien zurückzukehren. Bos-

nien bleibt für sie ein Ort, an dem sie glücklich ist, der bei ihr schöne Erfahrungen in

Erinnerung ruft und wo sie gerne Ferien verbringt. Die Lebensweise derMenschen aber

ist soweit von ihrer eigenen entfernt, dass sie nichtmehr davon sprechen könne, in Bos-

nien zu Hause zu sein.

»[…] per me resterà sempre un posto in cui andare in vacanza, però tornare a viverci,

quello mai. Anche perché quando sono giù, non_ non è che mi sento davvero a casa

come ad un tempo. Cioè mi sento in un posto in cui sono felice, che comunque mi pia-

ce, perché c’ho i miei ricordi, però non un posto che ritengo proprio casa mia. Perché

comunque spesso mi sento un po’ un’estranea, un_ cioè ogni tanto sent_ poi anche

la mentalità che hanno tanto diversa, non combacia con la mia e io poi sono una di

quelle che si innervosisce se qualcuno la pensa in modo_ che era appunto tanto sba-

gliato […] e quindi devo proprio_ che mi piacerebbe sempre andarci in vacanza, però

mai più di così.« (S:Z13)

Samanta nimmt damit einen bewussten und entschiedenen Akt der Depositionierung vor,

der nochmals klarmacht, dass Bosnien für sie nicht mehr den früheren sicheren Raum

darstellt, wo sie sich zugehörig fühlt und Gemeinsamkeitenmit anderen teilt. Vielmehr

eröffnet sie einen mentalitätsbezogenen Grenzhorizont, der nicht mehr lückenlos mit

ihrem identitären Selbstbild übereinstimmt.

8.6.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Samantas Sprachbiografie ist die Erzählung von unerfüllten Erwartungen und sprach-

lich-kulturellen Nichtzugehörigkeitserfahrungen, die das Thema Freundschaft als pri-

märe Verhandlungsthematik hervortreten lässt. Samanta verhandelt Sprache und Spre-

chen vorwiegend als »Zutrittsticket« zu sozialen Gruppen und als Vehikel zum Aufbau

langfristiger Beziehungen. Ihre Nichtzugehörigkeitserfahrungen in der Primarschul-

klasse im Misox führen Samanta dazu, sich abzulenken und eine erfüllende Beschäfti-

gung finden zu wollen. Einerseits, um dem Leid der Einsamkeit entfliehen zu können,

andererseits, um sich damit möglichst an die Anderen anzupassen und sich so von die-

sen festschreibenden Positionierungen als Fremde und Anderssprachige distanzieren

zu können.Sie entdeckt in Büchern und in der Natur für sie wohltuende Zufluchtsor-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 247

te und bemerkt, dass sie damit auch schneller Italienisch lernen kann und gleichzeitig

die lokalenOrte kennenlernt.Das hilft ihr dabei, sich selbst –auch imUmgangmit ihren

Mitschüler*innen – handlungsfähiger zu fühlen. Während der ganzen Primarschulzeit

schafft es Samanta nicht, ein gänzlich akzeptiertesMitglied einer dieser bereits gebilde-

ten Grüppchen zu werden. Eine Tatsache, die gemäss Samanta nicht nur ihr selbst, son-

dern auch der verschlossenen Haltung ihrer Mitschüler*innen gegenüber Neuem und

vielleicht auch Fremdem zuzuschreiben ist.Samantas Mitschüler*innen haben, als sie

und ihr Bruder imMisox eingeschult werden, ihre sozialeWahl längst getroffen, begeg-

nen ihnenmit Skepsis und xenophobenVerhaltensweisenunddrängen sie damit unmit-

telbar in die Rolle der Fremden. Durch diese Zuschreibung als Andere wird ihr fortlau-

fend Anerkennung abgesprochen.Gerade auch ihrmarkanter Akzent wird als Legitima-

tion genutzt, sie auf ihre Herkunft zu reduzieren und ihr deswegen den Zugang zu den

bereits bestehenden Gruppen zu verwehren.

Samanta kann ihr Leid »glücklicherweise« mit ihrem Bruder teilen, der von densel-

ben Anfeindungen und Herabsetzungen betroffen ist. Samanta verhandelt die Bezie-

hung zu ihrem Bruder als Rettungsanker während einer für sie schweren Lebensphase.

Eine Beziehung, die gerade durch das gemeinsame Erleben dieser Ohnmachtsgefühle

besondere Bedeutung und Wertschätzung erhält und ein profundes Zugehörigkeitsge-

fühl stiftet. Besonders stark erscheint in diesem Zusammenhang neben den geteilten

Gemeinsamkeiten dieGegenseitigkeitsdimension, das heisst die Konstruktion dieses immer-

währenden»brüderlichenPakts«,dermit derVerpflichtungeinhergeht, sichnie imStich

zu lassen. Samanta versprachlicht in der Erzählung insofern auch ihre Bemühungen, an

dieser engen Verbundenheit zu ihm festhalten zu wollen. Denn für sie ist zweifelsohne

klar, dass sie es auch ihrem Bruder verdankt, diese schwierige Zeit überstanden zu ha-

ben. Dass dieser Pakt heute noch fortbesteht, verdeutlicht sie mit der Erzählung, dass

ihr Bruder – trotz grosser geografischer Distanz – sie bereits in Zürich besucht hat.

InderGesamterzählung lassen sichmehrereMomenteausmachen, indenenSaman-

ta von ihren Erwartungen irregeleitet wird und das Leben einen für sie unvorhergese-

henen Verlauf nimmt. Dem Umzug in die Schweiz begegnet sie z.B. mit einer positiven

Erwartungshaltung.Sie stellt sich ein gutes,glückliches Leben inder Schweiz vor, inwel-

chem die ganze Familie vereint ist und sie nicht mehr vom Vater getrennt leben muss.

Samanta ist darauf vorbereitet, dass die neue Sprache sie herausfordern wird. Sie geht

aber davon aus, dass sie diese Hürdemit ihrem Fleiss und ihrer Perseveranz bzw. ihrem

Selbstverständnis als gute Schülerin überwinden kann. Womit Samanta aber in keiner

Weise rechnet, ist, dass sprachliche Schwierigkeiten für sie mit sozialen Grenzziehun-

gen und Ausschluss einhergehen und dadurch ihr ganzes Dasein am neuen Ort trüben.

Auch bezüglich des Wechsels nach Chur und der im Tal oft thematisierten Herausfor-

derung mit dem Deutschen greift Samanta auf ihre Vorerfahrungen mit einer fremden

Sprache zurück und erwartet, dass sie Deutsch mit einem dreijährigen Aufenthalt in

Chur sicherlich schnell und erfolgreich lernt, wovon sie sich aus heutiger Perspektive

distanzierenmuss. Samantamacht sich viel eher Sorgen darum, am neuen Ort sozialen

Anschluss finden zu können, und hofft, dass sie nicht wieder mit denselben Ausschlies-

sungen, die sie während ihrer Schulzeit imMisox erfahrenmusste, konfrontiert ist.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

»[…] avevo tantissima paura_ eh più che altro di_ che mi sarebbe mancata tanto la

casa e che sarebbero stati anni difficili, perché ho sentito dire alcuni che sono anni

molto duri e_ ma alla fine è stato tutto al contrario rispetto a quant_ cioè da cui im-

maginavo. Ecco diciamo, prima di arrivare in Svizzera avevo le aspettative molto alte e

poi sono rimasta quasi un po’ delusa da alcune cose, mentre per andare a Coira avevo

delle aspettative negative e dopo però sono state molto belle. E anche cogli amici e

così comunque ho legato subito e per la lingua, come detto, parlavo comunque tanto

italiano e anche a scuola non ho mai scontrato chissà che problemi […].« (S:Z14)

Samantas Priorität ist in Chur nicht die Sprache, sondern vielmehr der Aufbau von

Freundschaften und das Bedürfnis, sich einer Gruppe zugehörig fühlen zu können.

Insofern erlebt sie sprachliche Hürden im Zusammenhang mit der Bildungssprache

Deutsch – im Vergleich zu anderen Italienischbündner*innen – erst später, z.B. in

Zürich, wo jeglicher Unterricht nur noch auf Deutsch stattfindet. Samanta erzählt zwar

auch von Situationen während ihrer Zeit in Chur, in denen sie sich mit ihren noch

spärlichen Kompetenzen im (Schweizer-)Deutschen identitär nicht so darstellen kann,

wie sie es gerne würde bzw. wie sie es auf Italienisch oder Bosnisch könnte. Samanta

versucht z.B. mit einem deutschsprachigen Jungen zu flirten, bemerkt aber, dass die

sprachliche Hürde – insbesondere beim Whatsapp-Schreiben – Missverständnisse

aufkommen lässt und die Flirtversuche schnell zum Scheitern verurteilt sind.

»[…] avevamo conosciuto dei ragazzi che parlavano tedesco e avevo iniziato a scrivere

con uno e all’inizio era una catastrofe, perché parlava in svizzero-tedesco e io ormai

ero un po’ per così dire lesa, perché comunque di sti_ il tedesco_ all’inizio non riuscivo

a capire tanto bene e rispondevo sempre in Hochdeutsch_ eh, all’inizio, eh, non ha

funzionato molto bene con i ragazzi, perché comunque non ci capivamo molto […].«

(S:Z15)

Der humorvolle Unterton, der in diesen Ausführungen Samantasmitschwingt, lässt den

Schluss zu,dass sie diesen expliziten sprachlichenNichtgelingenserfahrungenkeine ne-

gativen Konsequenzen für sich zuschreibt, sondern diese vielmehr als amüsante Episo-

den aus früheren Zeiten in Erinnerung behalten kann.

An einzelnen Stellen der Erzählung spricht Samanta auch Momente in ihrer Schul-

zeit an, in denen ihre sprachlichen Dispositionen ihr einen Vorsprung anderen gegen-

über verschaffen. Als sie imMisox beispielsweise mit demDeutschlernen beginnen, be-

merkt Samanta, dass es für sie und ihren Bruder – imVergleich zu ihren brasilianischen

Freunden, aber auch zu den anderen Italienischsprachigen in ihrer Klasse – einfacher

ist, sich die Deutschvokabeln einzuprägen.

»[…] loro avevano un anno in più rispetto a me, perché lo facevano dalla quarta ele-

mentare, mentre noi essendo arrivati in quinta, non l’avevamo mai fatto prima, però

lì l’abbiamo ripreso abbastanza in fretta. […] io e mio fratello comunque, non so se,

mh, non so se è perché_ per la nostra lingua, già da prima che magari abbiamo avuto

più facilità col tedesco, quello me lo sono sempre chiesta, però siamo riusciti a im-

parare in fretta i vocaboli che gli altri compagni conoscevano già […] e dopo eravamo

allo stesso livello di loro […].« (S:Z16)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 249

Ob sich diese Fazilität tatsächlich auf eine indogermanische Sprachverwandtschaft zu-

rückführen lässt oder eher einemvon Samanta verinnerlichten schulischenHabitus ent-

spricht, der sie fleissig und pflichtbewusst sein lässt, bleibt hier infrage gestellt. Auch

beim Erlernen von Englisch, das zu Samantas Zeiten imMisox erst ab der Oberstufe ge-

lernt wird, kann sie – die bereits zwei Jahre Englischunterricht in Bosnien hatte – von

zuvor erworbenen sprachlichen Ressourcen profitieren.

Italienisch ist heute die Sprache, in der Samanta sich am besten ausdrücken kann,

und ebenso die Sprache, die sie in ihrem Alltag immer noch sehr oft nutzt. Die Kommu-

nikation mit ihrem Bruder ist inzwischen von beiden Sprachen – Italienisch und Bos-

nisch – durchdrungen und von konversationellen Codeswitching-Momenten geprägt, denn

manchmal lassen sich gewisse Ausdrücke gar nicht übersetzen.

»[…] spesso anche ci capita di fare unmisto delle due lingue, ad esempio in una frase ci

inseriamo dentro sia parole in bosniaco che in italiano, perché magari voglio dire una

parola in bosniaco e non mi viene, la dico in italiano e continuo la frase in italiano e

poi riprendo con il bosniaco. Oppure al contrario inizio coll’ italiano, poi c’è una parola

che è tipica bosniaca, che non si può tradurre, allora inizio a parlare in bosniaco e alla

fine se qualcuno ci sente_ sente un miscuglio di lingue mentre parliamo […].« (S:Z17)

Seit Samantas Anfängen in der Schweiz hat sich im Zusammenhangmit ihren Sprachen

vieles geändert. Gewissen Angewohnheiten der Leute schreibt Samanta aber eine fort-

währende Konstanz zu. Obwohl Samanta inzwischen so gut Misoxer Dialekt versteht

wie Italienisch, wechseln die Leute immer noch konsequent aufs Italienische, wenn sie

sich Samanta zuwenden. Diesen Wechsel bzw. diese Anrufung als Nichtdialektsprachi-

ge kann Samanta heute als unnötige, aber freundliche Geste ihr gegenüber interpretie-

ren. Denn heute weiss sie, dass ihre Zugehörigkeit zur bündnerischen Italianità deswe-

gen nicht mehr infrage gestellt ist.

»[…] mi fa un po’ ridere a volte quando_ quando loro parlano dialetto fra di loro, poi si

girano verso di me, mi dicono cose in italiano e tipo è strano, perché sento che cam-

biano apposta e poi son lì: »Ma no, non è che devi cambiare apposta«, e lo trovo anche

carino da parte loro che comunque cercano di_ hanno paura che magari non capisco

tutto e poi cercano sempre anche di tradurmi, anche se non è necessario, però è un

gesto gentile.« (S:Z18)

Mit Samantas Entscheidung, in Zürich und nicht in einer anderen Schweizer Stadt stu-

dieren zu wollen, macht Samanta ihre Bedeutsamkeiten nochmals deutlich. Sie wählt

Zürich als neuen Lebensort nicht in erster Linie, weil ihr die Stadt besonders gut gefällt

oder sie da ihre Studieninteressen ambesten verfolgen kann. Samanta zieht es nach Zü-

rich, weil sie dort schon Leute kennt,mit denen sie bereits freundschaftliche Beziehun-

gen pflegt.

»[…] anche se può sembrare un_ una ragione un po’ stupida_ era perché sapevo che

qua c’erano tante persone che conoscevo, anche tutti quelli della mia classe andavano

qua […] due sono rimaste a Coira a fare la PH, però lamaggior parte sono tutte a Zurigo

[…], quindi ho optato per l’amicizia, anche per l’appartamento, alla fine ora vivo con

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

due amiche in appartamento ed è una cosa molto bella, quindi era sì per amicizia.«

(S:Z19)

Dass Samanta diese Entscheidung nicht bereut,macht sie abschliessend auch verständ-

lich, wenn sie von weiterbestehenden bzw. neu aufgekommenen Schwierigkeiten mit

Deutsch spricht. Ohne den mehrsprachigen Kontext der Bündner Hauptstadt, dem be-

züglich einer italienischsprachigenMinderheit imVergleich zuZürichmehrVerständnis

und Entgegenkommen zugeschrieben werden darf, und ohne ihre Referenzgruppe der

Italienischsprachigen tritt die Vormachtstellung des Deutschen deutlicher hervor. Sa-

manta ist sich aufgrund ihrer biografischen Erfahrungen deshalb sehr genau bewusst,

dass, wenn die Anderen die Umgebungssprache besser können, sie sich umso mehr an-

strengenmuss.Einerseits,um imStudiumerfolgreich sein zukönnen,andererseits aber

auch, um sich eine zufriedenstellende Position auf dem neuen, »sozialen Spielbrett« zu

sichern.Umso bedeutsamer ist es für sie, in dieser Anfangszeit auf ihre Freund- und Be-

kanntschaften aus Chur zurückgreifen zu können.

»[…] qua a Zurigo sto incontrando un po’ di problemi con il tedesco, perché si sente

che_ la mancanza_ eh, i tedeschi sonomessi molto meglio, perché comunque il diritto

si basa anche tanto sulla lingua e hanno anche un lingua un po’ tutta loro, diciamo,

quindi eh_ […]. […] più che per la lingua in generale non è ancora stato molto facile

trovarsi dei_ dei nuovi amici, perché siamo in così tanti […], quindi per intanto non è

ancora facile, da questo lato, però spero che anche lì col tempo migliorerò.« (S:Z20)

Samantas sprachliches Repertoire ist ihrer persönlichen Einschätzung nach reich. Sie

findet es schön, dass sie, wenn sie in Zürich auf jemanden aus Ex-Jugoslawien trifft,

die eigene Sprache nutzen kann. Genauso ist sie dankbar dafür, dass sie Deutsch auch

in Bosnien brauchen kann. Mit ihren Freund*innen aus der Kindheit, die heute in

Deutschland wohnen, bietet Deutsch eine weitere sprachliche Verstehensressource.

Andererseits empfindet Samanta ihr sprachliches Repertoire aber auch als unzurei-

chend und das Lernen der erforderlichen Sprache bzw. des anerkannten Sprachcodes

als Bürde. Jeder »sprachlicheNeuanfang« ist gemäss Samanta insofern beschwerlich, als

es dabei auch sprachlich-kulturelle Hürden zu überwinden gilt, die für die Herstellung

sozialer Beziehungen fundamental sind. Herausforderungen dieser Art dürfen gemäss

Samanta – trotz ihres persönlichen Spracherlebens – aber keinesfalls die Legitimation

für eine Einheitssprache darstellen, dennmit einer solchen wäre dieWelt monoton. Sie

findet, dass andere Sprache(n) und Kulturen bzw. das Unterschiedlich-Sein diese Welt

bereichern. Dafür ist man aber besonders alsMigrationsandere darauf angewiesen – und

das hat Samanta in ihrem Lebenmit Sicherheit verinnerlicht –, dass die Anderen bereit

sind, diese Unterschiede kennenzulernen und anzuerkennen.

»[…] se tutti parlassero solo una lingua, sarebbe tutto uguale, a mio parere, un po’

monotono, mentre così anche ad avere delle differenze è bello, perché ognuna ha un

po’ la sua cultura, i suoi modi di dire […]. E comunque è bello che ci siano comunque

queste differenze. […] E spero che questo non porti poi a far diventare tutto una lingua

unica e spero che comunque restino sempre un po’ queste origini, queste basi e che

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 251

semplicemente si conoscano di più, ma non che si unisca tutto e diventi una lingua

sola.« (S:Z21)

8.6.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Im Jahr 2018 führt der Coro italiano (Vereinigung der Schüler*innen des Grigionitaliano

an der BKS) die Komödie La Locandiera von Carlo Goldoni als Theaterstück an der BKS

auf. Samanta spielt die Hauptrolle der »Mirandolina«. Im Anschluss an die Vorstellung

gratuliere ich Samanta für ihre Leistung. Als ich zwei Jahre später für diese Studie nach

passenden Informant*innen suche, kommt mir Samanta wieder in den Sinn. Im Mai

2019 kontaktiere ich Samanta mit einer E-Mail-Nachricht und erkläre ihr, woher wir

uns kennen undworum es in der Studie geht. Sie antwortet sehr schnell und schicktmir

gleichzeitig die Telefonnummer vonMariangela und Sabrina, die aufgrund ihrer Famili-

ensprachenmöglicherweise auch ins Studiensample passen könnten. Ich bedankemich

bei Samanta und schicke ihr während der Sommerpause mögliche Interviewtermine.

Wir einigen uns auf den Dienstagabend, 29. Oktober 2019. Das Interview mit Saman-

ta findet bei mir zu Hause in Zürich statt. Als Samanta ankommt, ist es bereits nach 19

Uhr. Samanta erklärt, dass sie direkt von der Universität komme. Sie erzählt vor dem

Interview, wie anspruchsvoll es für sie im Studium ist. Sie ist von Anbeginn sehr offen,

erzählt viel und trägt selbst viel zu einer entspannten Atmosphäre bei. AmSprachenpor-

trait arbeitet sie während 13Minuten.Die freie Erzählung dauert im Anschluss 18Minu-

ten.Meine Nachfragen generieren viel weitere Erzählzeit und ich habe das Gefühl, dass

sich Samanta sehr bemüht,mir einenmöglichst genauen und vielseitigen Einblick in ihr

Lebenzugeben.Das Interviewdauert insgesamt 73Minuten.Samanta spricht offenüber

ihre Gefühle, sie verdeutlicht ihre Aussagen mit Beschreibungen von spezifischen Epi-

soden und hat keine Hemmungen, auch schwierige Phasen ihres Lebens anzusprechen.

Nach dem Interview sprechen wir noch ein bisschen und es kommt eine sehr freund-

schaftliche Stimmung auf.

Während der Analyse von Samantas Interview kommen bei mir Unsicherheiten be-

züglich der Bezeichnung von Samantas Familiensprache auf. Samanta benennt ihre Fa-

miliensprache im Interview auf unterschiedliche Weise, manchmal nennt sie es Kroa-

tisch, Serbokroatisch oder Bosnisch. Ich stellemir Fragen bezüglich deren Unterschied-

lichkeit bzw. ob Samanta die Bezeichnungen bewusst einsetzt, um auf etwas Spezifi-

sches, z.B. soziale Machtverhältnisse, zu verweisen. Ich versuche, mir mit Sekundar-

literatur eine soziohistorische Übersicht zu Ex-Jugoslawien zu verschaffen, und kom-

me vorerst zum Schluss, dass Samanta die unterschiedlichen Bezeichnungen rein zu-

fällig wählt, aber mit allen dreien dasselbe meint. Beim wiederholten Ergründen des

Interviews fällt mir auf, dass Samanta im narrativen Teil nie »Bosnisch« als Bezeich-

nung für die eigeneSprachewählt, sondernnur z.B. von »bosnischen« bzw.»serbischen«

(Trick-)Filmen und Bosnien als Land spricht. Die Sprache hingegen benennt sie vorerst

als »la mia lingua«. Ich bin es, die mit meiner ersten Nachfrage zu Samantas Erzählung

»Bosnisch« als Sprachbezeichnung einführt.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

»[…] Eh, facciamo un salto indietro ancora ai tempi in Bosnia, mi hai detto che andavi

a scuola con il tuo fratellino, che è più piccolo di te, vero? [Sì.]. Ehm, lì avete imparato

altre lingue, a parte il bosniaco?« (S:Z22)

Kurzdarauf frage ichnochkonkreter bezüglich ihrer Familiensprachenachundbenenne

die Sprache ein weiteres Mal »Bosnisch«.

»Eh, nella vostra famiglia però in Bosnia, però è sempre stato il bosniaco la vostra

lingua comune? […]« (S:Z23)

AbdiesemZeitpunkt übernimmtauchSamantadieBezeichnung »Bosnisch«undverwen-

det sie immer wieder auch in späteren Ausführungen.Möglicherweise ist dies lediglich

dem Zufall geschuldet, es könnte aber ebenso sein, dass Samanta mir aufgrund mei-

ner Forschungsarbeit eine gewisse Sprachexpertise zuschreibt und deshalb meine Be-

zeichnung als die »korrekte« betrachtet und sich diese ebenso zu eigen macht. Vor dem

Hintergrund dieser These ziehe ich weiteres zur Verfügung stehendes Quellenmaterial

zurate und konsultiere den Online-Fragebogen, den alle Teilnehmenden zur Erfassung

erster soziografischerDaten jeweils vor demInterviewausgefüllt haben.Dieser klärt zu-

mindest, was das Elizitiert-Sein der Sprachbezeichnung durch mich betrifft. Denn zur

Frage: »Mit wem bist du aufgewachsen und mit wem sprichst du welche Sprache?« schreibt Sa-

manta: »Durante lamia infanzia inBosnia sono cresciuta con i nonni, il fratello e lamamma, ades-

so in Svizzera vivo con entrambi i genitori e il fratello e parlo bosniaco e italiano.«

Im Sprachenportrait wählt Samanta die Farbe Gelb für die Herzregion der Silhouet-

te und verschriftlicht »colore della felicità, croato, rappresenta la Bosnia, perché è il posto a cui

associo l’emozione della felicità« (vgl. Samantas Sprachenportrait).

Meine Forschungskollegin bittet Samanta nach dem Interview, nochmals kurz auf

das Sprachenportrait einzugehen. Samanta nimmt in ca. zwei Minuten nochmals spe-

zifisch Stellung dazu und verdeutlicht:

»[…] in mezzo c’ho messo il colore giallo che è il colore della felicità e rappresenta il

serbo-croato, perché comunque la Bosnia rappresenta un come_ ho_ in ogni modo un

posto in cui io sono felice […]« (S:Z24)

DieseweiterenÜberprüfungen lassenmich zumeiner Anfangsthese zurückkehren,dass

Samanta die Sprachbezeichnungen »Bosnisch«, »Kroatisch« und »Serbokroatisch« syn-

onym und zufällig verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 253

8.7 Corrado – »Una sola lingua per tutto il mondo sarebbe magari la
soluzione«

Abb. 26: Corrados Sprachenportrait

Corrado kommt 1999 als Sohn einer Honduranerin und eines Schweizers im Bergell

zur Welt. Die Eltern trennen sich, als Corrado die ersten Primarschuljahre im Bergell

besucht.DieMutter, die ausschliesslich Spanischmit Corrado spricht, nimmt anschlies-

send eine Berufslehre im Gesundheitsbereich im Tessin an. Corrado bleibt vorerst beim

Vater unddenGrosseltern im fast 100Kilometer entferntenBergell. IndiesemUmfeld ist

die Alltagsprache vorwiegend Bergeller Dialekt. Corrados Mutter beschliesst nach ihrer

Lehre längerfristig ins Tessin zu ziehen und nimmt Corradomit nach Lugano, wo er die

letzten Primarschuljahre und die Oberstufe absolviert. Jedes zweite Wochenende ver-

bringt Corrado bei seinem Vater im Bergell. Für die Berufslehre als Elektriker entschei-

det er sich– trotz desWiderstands derMutter –wieder zurück ins Bergell zu ziehen,um

im Engadin auch Deutsch lernen zu können. Zum Zeitpunkt des Interviews geht Corra-

do temporären Arbeiten als Elektriker im Engadin und im Bergell nach undmuss in den

darauffolgendenWochen nach Fribourg in denMilitärdienst einrücken.

8.7.1 Identitäre (Selbst-)Verortung

Corrados Sprachbiografie ist die Erzählung von wiederholten Neuanfängen. Aufgrund

seiner familiären Situation muss Corrado in seiner Kindheit und Jugendmehrfach um-

ziehen.Erwechseltmehr als einmal die Schule,muss jedesMal sein soziales Umfeld ver-

lassen und sich in neuen sozialen Gruppen wieder einfinden. Anpassungsprozesse, die

sich für Corrado nicht ohne Erschwernisse und sprachlich-kulturelle Hürden zutragen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

»Ehm, poi il secondo anno mi hanno tra_ abbiamo trasferito ancora una volta e siamo

andati in un’altra scuola media e lì ho dovuto di nuovo riambientarmi con tutti, ho

sempre frequentato gli amici dell’altra scuola, però tu_ ormai non li vedevo tutti i

giorni e quindi dovevo anche ambientarmi con quelli lì.« (C:Z1)

Die Umgebungssprache spielt beimWohnortwechsel vorerst keine vordergründige Rol-

le,dennCorradozieht vomBergell ins Tessin,woer sich aufgrunddes Italienischennicht

von seinenneuenMitschüler*innenunterscheidet.Vielmehr ist es sein spanischsprachi-

ger Hintergrund, der in der neuen Umgebung eine andere Bedeutung erhält. Im Bergell

spricht Corrado den lokalen Dialekt und wird damit als vollwertiges Mitglied der Tal-

gemeinschaft wahrgenommen. Seine zweite Familiensprache Spanisch nimmt insofern

keinenEinfluss auf Corrados Zugehörigkeitserfahrungen und spielt imKontext des Ber-

gells keine besondere Rolle.

»[…] non ha mai cambiato niente, nel senso »non è che è una cosa speciale« […]. Per

esempio lo spagnolo e così, magari ti vengono a chiedere, sennò se sol_ non è che vai

lì a vantarti, perché sai parlare lo spagnolo o sai parlare il tedesco […]. Ormai le lingue

sono_ sai parlare il dialetto, puoi comunicare con me e va bene e basta.« (C:Z2)

Im Tessin hingegen – erzählt Corrado – habeman ihm trotz seiner Italienischsprachig-

keit in verstärkterWeise das Gefühl gegeben, »nicht einheimisch« zu sein. Corradowird

durch seinen spanischsprachigenHintergrund auch als fremdsprachigwahrgenommen

und damit in den Augen seiner Tessiner Mitschüler*innen teilweise auch in der Grup-

pe der »Ausländer*innen« verortet. Interessanterweise steht für Corrado von Anbeginn

fest, dass es die Anderen sind, die darüber entscheiden, welcher (Sprach-)Gruppe er zu-

geteilt wird. Gerade weil Corrado mehrsprachig ist, sei es bei ihm – auch später im En-

gadin–aber nicht immer eindeutig, zuwelchenGruppen er eine »Zutrittsberechtigung«

erhält und wo er sich hingegen nicht einfügen darf.

»[…] poi giù a Lugano ci sono tante persone che venivano da tanti diversi posti, quindi

c’è quella cosa lì, ci sono di più quei gruppi lì, per esempio spagnolo o slavi o non so

cosa sia. E ci_ ehm appunto, ci sono più questi gruppi che si_ quindi te lo fanno più

notare, no. Nei paesi un po’ più grandi te lo fanno notare, per esempio anche qua in

Engadina è un po’ più grande della Bregaglia e si vede che ci sono quei gruppetti lì, di

lingue. O, mmh_ sì appunto anche giù a Lugano c’è più gente che viene da altre parti e

appunto, come ho detto, e si vede di più. […] questa differenza delle lingue_ decidono

loro tra_ praticamente dove andrai a finire te, in che_ in che gruppetto vai a finire te.

[…] io parlavo spagnolo e italiano e il tedesco, quindi ero un po’ […].« (C:Z3)

Nebenden sprachbedingtenKomponenten,die im sozialenGeschehender neuenSchule

im Tessin für Corrado relevant werden, beschreibt er auch soziokulturelle Unterschiede,

die einen vorherrschenden Stadt-Land-Diskursmarkieren undCorrado denZugang zur

Gruppe verwehren.

»Ehm, sono andato alla scuola elementare, giù a G., si chiamava. Lì ho avuto un po’

di difficoltà a raggiungere un po’ il gruppo, perché è sempre una differenza di_ come

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 255

si dice, cultura. Giù nella città in un modo e qua in un altro modo_ tutt’altra storia.«

(C:Z4)

So sei es für seine Mitschüler*innen im Tessin das Wichtigste gewesen, teure Kleidung

zu tragen und diese zur Schau zu stellen. Auch im Slang ihres Italienischs habeman das

Städtische, fast Mailändische raushören können. Corrado distanziert sich bewusst und

aktiv von diesem für ihn überheblichen und grossspurigen urbanen Sprach- und Klei-

dungsstil und verdeutlicht, dass für ihn Kleidung vorwiegend eine bestimmte Funktion,

wie z.B. den Körper warmhalten, erfüllen soll und ihm die aussehensrelevanten Aspek-

te weniger wichtig sind. In diesen Aussagen positioniert sich Corrado unmissverständ-

lich als bescheidenerer Bergeller und grenzt sich damit deutlich von den Tessiner*innen

ab. Er identifiziert sich insofern mit dieser Positionierung als kulturell »Anderer«, sieht

diese aber weniger seinem sprachlichen Repertoire geschuldet. Vielmehr konstruiert er

einen Stadt-Land-Grabenmit je unterschiedlichen Lebensweisen. Innerhalb dieser Ver-

handlung weiss Corrado genau, auf welcher Seite er sich identitär verortet sehen will.

»Ts_ diverso nel senso che noi siamo qua in Bregaglia, nelle valli, anche Poschiavo e

siamo più semplici. Invece giù avere la_ vestiti di quattrocento franchi è la cosa più

importante che esiste. Invece qua basta che tenga caldo. […]. Sì dopo il modo di essere,

come si comportano, come parlano, da Milanés, propri. »Ue zio_!« e quella roba lì.«

(C:Z5)

Die Beziehung zu seiner Mutter ist während der Zeit im Tessin von vielen Unstimmig-

keiten undmühseligen Aushandlungen geprägt. Corrado geht an einer Stelle der Erzäh-

lung genauer darauf ein und erläutert, dass ebendieses belastende Verhältnis einer der

Beweggründe für ihn ist, wieder zurück ins Bergell zu ziehen und eine Lehrstelle im En-

gadin anzunehmen. Ein bedeutsamer Entscheid für Corrado, denn damit sieht er sich

gezwungen, sich den Herausforderungen einer deutschsprachigen Berufslehre zu stel-

len. Corrado trifft in dieser Hinsicht aber –wie er beschreibt – glücklicherweise auf viel

Unterstützung. Sowohl seineMitschüler*innen,Berufsschullehrpersonenwie auch sein

Cousin Mirco, der familiär bedingt bereits sehr gut Deutsch spricht, stehen ihm dabei

unterstützend zur Seite. Trotzdem stellt Corrado den Wechsel vom Tessin ins für ihn

hauptsächlich deutschsprachige Engadin aus (berufs)schulischer Perspektive vorerst als

grosse Herausforderung dar. Obwohl Corrado mit der Familie seines Cousins bereits

während seiner Kindheit im Bergell ein bisschen Deutsch gelernt hat, versteht er in der

Berufsschule anfänglich kaum etwas. Corradomuss sichmit Hilfe desWörterbuchs und

verschiedenenÜbersetzungstools durchschlagen. Aus sozialer Perspektive erlebt Corra-

do den Sprachraumwechsel hingegen nicht als besonders belastend, denn durch seinen

Cousin, der vor ihm bereits im Lehrlingshaus wohnt und viele Leute kennt, findet er am

neuen Ort schnell Anschluss. Ausserdem trifft Corrado im Engadin auf frühere, italie-

nischsprachige Bekanntschaften aus seiner Kindheit im Bergell.

»[…] sono andato a vivere nel Lehrlingshaus e lì c’era anche il Mirco e dopo ci sono

altri bregagliotti e così, quindi all’inizio non è che dire, come dire, diretto contatto con

quelle che parlano solo tedesco […]. Qua conoscevo appunto mio cugino e un casino di

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

altre persone, che parlavano già_ che parlano l’italiano, che vengono dalla Bregaglia,

che vengono da Poschiavo.« (C:Z6)

Corrado erzählt, dass er neben den Italienischsprachigen – dank seines Cousins – auch

schnell Zugang zu den Deutschsprachigen im Lehrlingshaus findet. Abgesehen davon,

dass die deutschsprachige Gruppe Corrado sympathischer ist, gibt es darin auch mehr

junge Frauen, die ihn interessieren undmit denen er Zeit verbringenmöchte.

»Ecco il Lehrlingshaus_ c’è normalmente il gruppo degli italiani […] e quelli che parla-

no tedesco e io ero più dalla parte di quelli che parlavano tedesco, perché volevo im-

parare e uno perché mi sono più simpatici. C’erano anche più ragazze e quindi_ qua

non c’era_. Erano solo maschi praticamente. Ehm, vabbè_ io e mio cugino eravamo

sempre da quest_ da parte dei tedeschi, perché appunto lui parlava tedesco, magari

io non capivo, però gli chiedevo […] e sempre la stessa storia, io chiedevo_ chiedevo a

lui e alla fine mi ha aiutato un bel po’.« (C:Z7)

Die Mitgliedschaft bei den Deutschsprachigen stellt Corrado in seiner Erzählung als ei-

nen von ihm bewusst gewählten Entscheid dar. Einerseits geht es ihm darum, so schnell

wie möglich Deutsch lernen zu können. Andererseits möchte er die jungen Frauen ken-

nenlernen, die dieser Gruppe zugehören. Möglicherweise entsteht diese Anbindung zu

denDeutschsprachigenaber auch auf latentereWeise als vonCorradoangenommenund

ist vielmehr der bereits etablierten Zugehörigkeit seines Cousins geschuldet, der Corra-

doüberallmitnimmtund ihmdenZugangzurGruppeerst ermöglicht.Corrados soziales

Umfeld beschränkt sich aber nicht lediglich auf die bereits vorhandenenKontakte seines

Cousins. Auch er trägt zur Erweiterung des gemeinsamen Freundeskreises bei, denn bei

der Arbeit im Engadin trifft Corrado aufgrund seines spanischsprachigenHintergrunds

auch auf Menschen, die gerade wegen der geteilten gemeinsamen Sprache mit ihm ins

Gespräch kommen.

»[…] gente che conoscevo in giro qua per esempio_ a San Moritz ho conosciuto gen-

te che lavorava negli hotel e che ho_ vedevo lì e dopo ha_ hanno iniziato a parlare

spagnolo con me e allora_ e lì abbiam conosciuti e sì. […] Eh, io appunto ho avuto la

possibilità appunto di conoscere le persone che parlavano spagnolo e dopo, tramite

loro che erano già lì, in quell’ambiente lì, dopo ho iniziato a parlare e loro mi hanno

presentato e dopo, sì.« (C:Z8)

Anmehreren Stellen der Erzählung macht Corrado verständlich, dass es ausserhalb des

Bergells gerade sein spanischsprachiger Hintergrund ist, dermit einer besonderen Auf-

merksamkeit für seinePersoneinhergeht.Auchnicht spanischsprachigeMenschenwür-

den sich oft dafür interessieren. Den Leuten gefalle die Sprache, was Corrado als spa-

nischsprachige Person unmittelbar mit einem symbolischen Privileg ausstattet. Auch

Corrado selbst verbindet Spanisch mit etwas Schönem. So hört er z.B. nach wie vor am

liebsten spanischsprachige Musik.

»[…] Perché lo spagnolo va, come si dice, piace alle persone. E quindi tante persone

sanno parlare con me o così. Proprio solo, eh, perché parlo spagnolo, no. Perché vo-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 257

gliono imparare, perché gli piace, perché, non lo so. […] è diverso dalle altre. L’italiano

lo parlano tutti più o meno, o lo capiscono tutti. Vabbè, l’italiano o lo spagnolo non c’è

chissà che differenza, però spagnolo lo associo a qualcosa di più bello, secondo me.«

(C:Z9)

Obwohl sich Corrado sicher ist, dass man Italienisch aus beruflicher Perspektive in der

Schweiz besser brauchen kann als Spanisch, verhandelt er sein Spanischsprachig-Sein

fast an jeder Stelle der Erzählung als persönliche Ressource. Da Corrado seit jeher in ei-

nemUmfeld lebt, in demer die Lokalsprache spricht oder erwie z.B. imEngadin zumin-

dest auf viele italienischsprachige Bekannt- und Freundschaften zurückgreifen kann,

sind es nicht die Sprachen an sich, die zu einer vielbedeutendenDifferenzkategoriewer-

denund die über Corrados (Nicht-)Zugehörigkeitserfahrungen entscheiden.Wenn er in

seinem Leben bis anhin negative Zugehörigkeitserfahrungen gemacht hat – z.B. Mühe

hat, sozialen Anschluss zu finden –, dann geschieht dies vielmehr aufgrund anderer re-

levanter sozialer Kategorisierungen, die ihmden Zugang zu bestimmten sozialen Grup-

pen erschweren oder gar verwehren. Genau in solchen Situationen haben sich Corrados

honduranischeWurzelnals hilfreich erwiesen.Sein spanischsprachigerHintergrunder-

öffnet ihmeinerseits denZugang zu anderen spanischsprechendenMenschen,die er so-

wohl im Tessin als auch imEngadin antrifft. Andererseits erhält er damit auch Zugangs-

berechtigung zur Gruppe der »Anderssprachigen«, die im Tessin zwar als die »Auslän-

der*innengruppe« gilt und damit auf einer hierarchisch inferioren Position verortet ist,

die aber für Corrado eine soziale Gruppe darstellt, die ihm einen weiteren wählbaren

Zugehörigkeitsraum anbietet.

8.7.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

ImBergell ist Corrado zuHause, denn er spricht BergellerDialektwie alle anderen.Dass

er nebenbei noch zentralamerikanischeWurzeln hat undSpanisch spricht, spielt vorerst

keine Rolle. Ohne diesen vertrauten Kontext des Bergells wird Corrados Hintergrund

aber in bedeutsamerer Weise relevant gesetzt. Da Corrado mehrsprachig ist, kann man

ihn aufgrund seiner Sprache(n) nicht direkt einer bestimmten Sprachgruppe zuordnen

bzw. ist auch für Corrado selbst nicht immer eindeutig, welcher Gruppe er sich zugehö-

rig fühlen darf bzw. will. Während er im Tessin sofort als Zücchin6 abgestempelt wird,

weil er bereits ein bisschen Deutsch spricht, wird er im Engadin als Italienischsprachi-

ger sofort als Tschinggali7 bezeichnet. Damit sind die Spielregeln, entlang derer auf dem

»Markt der Zugehörigkeit« gehandelt wird, von Anbeginn deutlich gemacht. Corrado

6 »Zücchin« kommt vom italienischenWort »zucca« (Kürbis) undmeint mit abwertender Absicht die

Deutschschweizer*innen, denen die Italienischsprachigen eine sture, dickköpfige und unflexible

Wesensart zuschreiben.

7 »Tschingg« stammt vom Ausruf »cinque la mora!«. Das ist ein altes italienisches Zählspiel namens

Mora, das bereits die alten Römer spielten. Die vielen immigrierten Italiener*innen bringen das

Mora-Spiel mit in die Schweiz. Aus dem Ausruf »Cinque la mora!« ist über das Schweizerdeutsche

die Bezeichnung »Tschinggelimoore« entstanden, eine abschätzige, rassifizierende Wortkombina-

tion zwischen »Tschingg« und »Moore« (Italienierschwein). »Tschinggali«, wie es Corrado in seiner

Erzählung ausspricht,die eine Verniedlichung von »Tschingg« darstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

entwickelt aufgrund seines auch deutschsprachigen Teils der Familie im Bergell bereits

in der Kindheit ein erleichtertes Verständnis des Schweizerdeutschen und kann sich da-

mit im Vergleich zu seinen Tessiner Mitschüler*innen im Deutschunterricht auszeich-

nen. Verschiebt sich der Vergleichskontext diesbezüglich ins Engadin, sieht es für Cor-

radomit demDeutschen aber ganz anders aus.

»Io lì ero molto bravo, giù a Lugano. Nel senso che tutti gli altri non sapevano proprio

niente di tedesco […], era tabu_ era mmh, non sapevano cos’era, difficoltà e_ […] pra-

ticamente per me era: »Dico non so parlare il tedesco«, vedendo mio cugino il Mirco

come lo parla, dicevo: »Non so parlarlo«. Però comunque per lo_ per giù lì quello che

parlavo io era già abbastanza per dire che ero sì, mi è_ non e_ ero male.« (C:Z10)

Im Kontext des Oberengadins bezeichnet man Corrado, der sich selbst als Bergeller ver-

steht, als Tschinggali. Eine Zuschreibung, die er aber offenbar nicht als abwertend emp-

findet, denn sie hindert ihn nicht daran, sich – zusammen mit seinem Cousin Mirco –

mit der deutschsprachigen Gruppe im Lehrlingshaus solidarisieren zu können.

Im Verlaufe seines Lebens entwickelt Corrado aufgrund seiner Vorerfahrungen mit

Sprache(n) undSprechen eine besondereAnpassungsfähigkeit, sich flexibel inmehreren

(Sprach-)Gruppen zurechtzufinden. Für ihn spielt es – wie er erzählt – keine Rolle, in

welche Gruppe er schlussendlich eingeteilt wird. Er kommtmit allen gut zurecht. Dabei

spielt für ihn die sprachlich-kulturelle Herkunft seiner Gruppenmitglieder keine Rolle.

»Sì, un po'_ ero_ per me era uguale alla fine se uno parla il tedesco o una parla slavo,

per me è uguale, anzi mi_ mi piace magari chiedere a qualcosa: »Come si dice quello,

come si dice quell’altro?« e sono abbastanza interessato su quello, sennò_.« (C:Z11)

Viel bedeutsamer ist, dass man sich unabhängig von der Sprache gut miteinander ver-

steht. Damit distanziert sich Corrado bewusst von natio-ethno-kulturellen Unterschieds-

konstruktionen, die in seinen Augen lediglich Feindschaften reproduzieren.

»No, io non trovo differenze, nel senso per me_ io vado d’accordo con tutti. Normal-

mente con tutti, cerco di andare d’accordo con tutti e non cerco di farmi nemici, perché

nemici non servono a niente.« (C:Z12)

Eine Aussage, die auch mit seiner abschliessenden Wunschvorstellung einer globalen

Einheitssprache zusammengedacht,nachvollziehbar erscheint.Corradoverhandelt eine

einzige Sprache für alle – neben dem Potenzial, alltägliche Verständnishürdenmindern

zu können – als Lösung für ebensolche sozialen Grenzziehungen.

»Io direi di fare una lingua per tutto il mondo, sarebbe più facile per viaggiare, sarebbe

più facile per eh_ per tutto, praticamente. Una sola lingua per tutto il mondo sarebbe

magari la soluzione, perché capire anche tutte le persone che ti parlano e così e_, non

ci sarebbero più problemi_ Google traduttore potrebbe sparire.« (C:Z13)

Es wäre eine Lösung, die möglicherweise auch ihm persönlich das Leben in Bezug auf

(Nicht-)Zugehörigkeit vereinfachen würde. Denn auch wenn er sich als anpassungsfä-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 259

higund rassismuskritischePerson versteht, ist dieses »Mit-allen-zurechtkommen-Müs-

sen« zweifelsohne auchmit gewissen Beschwerlichkeiten seinerseits verbunden. Corra-

do verhandelt Sprache(n) im Zitat vorwiegend als Mittel zum Zweck. Einerseits geht es

ihm darum, über Sprache(n) mit anderenMenschen in Kontakt treten und sich auf Rei-

sen im Ausland durchschlagen zu können. Andererseits bieten Sprachen für ihn auch

Zugang zu mehreren und vielfältigeren Arbeitsmöglichkeiten, weil das Leben ja – wie

Corrado sagt–vorwiegendausArbeit besteht.Corrado ist sichbewusst,dass sein gegen-

wärtiges Deutsch nicht wirklich »sauber« ist und eher eine Mischung zwischen Schwei-

zerdeutschundHochdeutschdarstellt.Damit kann er sich aber auf derArbeit gut durch-

schlagen und verständlich machen, was für ihn einzige Wichtigkeit hat. Ein pragmati-

scher Umgang mit Sprache(n), den sich Corrado künftig auch für seinen kleinen Bru-

der im Tessin wünscht. Dieser sollte seinem Ermessen nach besser Italienisch lernen

und weniger Spanisch sprechen, denn in der Schule und für die Arbeit später brauche

er Italienisch. Corrados utilitaristische Perspektive auf Sprache(n) und Sprechen lässt

sein Spracherleben letztlich doch in einem diffusen, ambiguen Licht erscheinen.Mehr-

sprachig zu sein bzw. einen zusätzlichen anderssprachigen Hintergrund zu haben hat

ihm – gemäss seiner Erzählung – in vielen Lebenssituationen geholfen und sich oft als

zuträglich erwiesen. Aber weshalb alle damit einhergehenden Beschwerlichkeiten und

Bürden in Kauf nehmen, wenn es die Möglichkeit gäbe, eine und dieselbe Sprache für

alle zu haben? Würde Corrado diese Wahl zur Verfügung stehen, hätte er sich wohl für

eine einzige, aber in allen Lebensbereichen nützliche Sprache entschieden.

8.7.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Der Kontakt zu Corrado wird über einen anderen Teilnehmer der Studie hergestellt.

Mirco, der selbst im Bergell mit Schweizerdeutsch und Bergeller Dialekt als Familien-

sprachen aufwächst, erzählt im Interview von seinem Cousin Corrado, der es mit dem

Deutschen schwerer hatte als er. Er erwähnt dabei, dass es bei diesem Cousin »speziell«

mit den Sprachen sei, denn seine Mutter komme aus Honduras und er spreche deshalb

auchSpanisch.MitBewunderungmeintMirco anschliessend,dassCorradoheute Italie-

nisch, Bergeller Dialekt, Spanisch und durch die Berufslehre heute sogar auch Deutsch

spreche. Am Ende des Interviews frage ich bei Mirco nochmals bezüglich seines Cou-

sins nach. Als wir feststellen, dass Corrado als Studienteilnehmer infrage käme, bietet

Mirco gerne an, Corrado davon zu erzählen und nachzufragen, ob ermir seine Kontakt-

daten vermitteln darf.Bereits amnächstenTag schicktmirMircoCorrados Telefonnum-

mer. Corrado erklärt sich bereit, an der Studie teilzunehmen, und schlägt vor, das Inter-

view im Engadin, wo er gerade arbeitet, durchzuführen.Nach längeren Aushandlungen

einigen wir uns auf den 14. November 2019. Das Interview findet in einem Hotelzim-

mer in Sils im Engadin statt. Corrado kommt direkt nach der Arbeit zu uns und äus-

sert Bedenken aufgrund desWetters. Er hat keine Schneeketten dabei und imRadio hät-

ten sie bereits darüber berichtet, dass der Malojapass im Verlaufe des Abends aufgrund

der Rutschgefahrmit einem Schneekettenobligatorium versehen oder ganz geschlossen

werden könnte. Ich versichereCorrado,dass das Interviewnicht länger als zwei Stunden

dauern wird, und frage nach, ob er das Interview lieber verschieben möchte. Corrado

entschliesst sich dafür, das Interview durchzuführen. Um keine weitere Zeit zu verlie-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

ren,beginnenwir ohne grosseVorgesprächedirektmit derGestaltungdes Sprachenpor-

traits, das Corrado als einziger Studienteilnehmer nur mit schriftlichen Erläuterungen

versieht. Die Silhouette lässt er vollständig unberührt. Das Interview dauert insgesamt

55Minuten,wovonCorradodie ersten siebenMinuten ohneNachfragenmeinerseits frei

erzählt.Nach dem Interview sprechenwir noch einigeMinuten über seinenCousinMir-

co undüber denMilitäreinsatz in derWestschweiz, der für Corrado in den nächstenWo-

chen ansteht. Da sich dieWetterlage nicht verbessert und es nach wie vor stark schneit,

frage ich bei Corrado nach, ob er sich zutraut, jetzt noch ins Bergell zu fahren. Corrado

meint humorvoll, dass er mir gerne Bescheid gebe, wenn er zu Hause angekommen sei.

Ich bedanke mich für seine Zeit und wünsche ihm eine gute Fahrt.

In Corrados Erzählung lassen sich nur wenige Stellen ausmachen, in denen eine Be-

einflussung durch uns Forschende deutlich ersichtlichwird.Mir fällt einerseits auf, dass

Corrado seinen Cousin Mirco mehrmals im Interview anspricht. Dies ist sicherlich der

Tatsache geschuldet, dass Corrado weiss, dass ich Mircos sprachliche Situation bereits

kenne, und er geht möglicherweise davon aus, dass mich ein Vergleich zwischen ihm

undMirco interessierenkönnte.Andererseits nimmtCorradogegenEndederErzählung

Stellung zumRätoromanischen,das seiner Ansicht nach zunichts führt undkeinenSinn

hat. Corradomerktmöglicherweise an unsererMimik oder vielleicht auch durch die Be-

tonung meines »Mmh«, dass man bezüglich seiner Aussage auch eine andere Position

haben kann. Er erweitert seine Positionierung unmittelbar mit der Ergänzung:

»Eh, può essere magari per parlare con la famiglia o così, può essere buono. Per parl-

are con le persone del paese, però non puoi andare giù in Italia per esempio e parlare

romancio.« (C:Z14)

Als meine Forschungskollegin verwundert nachfragt, ob man im Bergell wirklich zwi-

schen Rätoromanisch und Französisch in der Schule wählen könne, ist Corrado verunsi-

chert undmeint:

»Mi sembra. Boh, romantsch neanche_. […] Adesso nonmi ricordo più, non sono nean-

che andato a scuola qua, non saprei dire esattamente.« (C:Z15)

Ab dieser Stelle ist Corrado vorsichtiger in seinen Aussagen über das Rätoromanische,

weil er berechtigterweise annimmt, dass seine Aussagen dazu überprüft werden.Corra-

do perzipiert, dass er einerseits zu wenigWissen darüber hat bzw. eine andere Haltung

vertritt. Er spricht sich deshalb an einer späteren Stelle im Interview – fast schon mit

einer Art wiedergutmachender Absicht – für das Rätoromanische aus und meint, dass

man sich vielleicht dochmehr für das Rätoromanische einsetzenmüsste.

»[…] appunto il romancio è una lingua parlata poco_ è parlata_ cioè adesso non so se è

solo parlata in Svizzera o_ comunque èmagari l’unica lingua che_ che distingue la Sviz-

zera da_ dagli altri paesi, quindi magari dovrebbe rimanere un po’ di più il romancio

[…].« (C:Z16)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 261

Das legt die Vermutung nahe, dass diese Stellungnahme durch diesen abträglichen Ein-

wurf unsererseits hervorgerufenwurde und eher nicht Corrados persönlicher Einstel-

lung entspricht. Diese Positionierung vermag einmal mehr aufzuzeigen, innerhalb wel-

cherwirkmächtigerVerhältnisse derKo-Konstruktionder befragtenPersonundder For-

schenden sich sprachbiografische Interviews vollziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

8.8 Sabrina – »Tutti cercano un po’ qualcuno che gli assomigli«

Abb. 27: Sabrinas Sprachenportrait

Sabrina wächst als jüngste von vier Geschwistern im Misox auf. Ihre Eltern ziehen

aufgrund des Kosovokriegs Ende der 1990er-Jahre in die Schweiz. Die Familiensprache

ist vorwiegend Albanisch. Mit ihren Geschwistern und Cousins, die ebenso alle in der

Schweiz geboren sind, spricht Sabrina oft auch Italienisch. Sabrinas Eltern sprechen

auch sehr gut Serbisch, mögen die Sprache aber nicht. Nach der Oberstufe legen die

Eltern Sabrina nahe, die Mittelschule in Chur zu absolvieren, um gleichzeitig Deutsch

lernen zu können. Für die Aufnahmeprüfung an die Kantonsschule lernt Sabrina viel.

Nach erfolgreich bestandener Prüfung zieht siemit 15 Jahren schliesslich in die Bündner

Hauptstadt und schliesst 2018 die gymnasialeMaturität ab.Anschliessendnimmt sie ein

Psychologiestudium an der Universität Zürich auf. ZumZeitpunkt des Interviews befin-

det sie sich bereits im dritten Studiensemester.

8.8.1 Identitäre (Selbst-)Verortung

Sabrina beginnt ihre Erzählung mit Erläuterungen zu ihrem Sprachenportrait. Dabei

verhandelt sie die Sprache Italienisch als ihre »Lebensbasis«, als die Sprache, die sie im-

mer begleiten wird, in der sie vorwiegend denkt und die sie am besten beherrscht. Al-

banisch hingegen definiert sie als ihre zweite Sprache, die sie mit ihren Eltern und Ver-

wandten im Misox und im Kosovo spricht. Im Unterschied zu ihren Geschwistern, die

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 263

noch von einemZusatzunterricht inHeimatlicher Sprache undKultur8 profitieren können,

lernt Sabrina als jüngste der Familie Albanisch ausschliesslich beim Sprechen mit ihren

Eltern. Die albanische Orthografie bringt sie sich –wie sie sagt – später selbst bei.

»Dopo homesso l’albanese a punto, la seconda lingua per me è l’albanese e l’ho impa-

rato a casa e a differenza dei miei_ di mia sorella e mio fratello, loro sono stati portati

a una scuola per impararlo, perché ai tempi c’era in Mesolcina e adesso invece non c’è

più e quindi l’ho imparato solo parlando con i miei genitori e coi miei cugini, perché

andavo anche molto spesso in Kosovo appunto e la cosa strana qua_ ad esempio che

nessuno mi ha insegnato tipo a scriverlo, ma l’ho imparato da sola in un_ cioè que-

sto non mi sono mai riuscita bene a spiegare come ho fatto a imparare a scriverlo.«

(Sab:Z1)

An verschiedenen Stellen der Erzählungmacht Sabrina deutlich, dass Albanisch vorwie-

gend die Sprache ihrer Eltern und derwichtigen Personen in ihremLeben ist. Sie hierar-

chisiert das Albanische im Vergleich zum Italienischen als eine Sprache, zu der sie per-

sönlich eine zwiespältige Beziehung hat. Sabrina betrachtet es aber seit jeher als Ver-

pflichtung, die Sprache zu beherrschen, ummit ihren Liebsten sprechen zu können.

»[…] l’albanese è_ cioè da sentire e così non mi dà chissà che_ come magari dicevo

dell’italiano che è bello da sentire, non mi dà questa emozione, però è una lingua che

comunque, non so,mi sen_ è sempre stata un po'_ sentita in dovere un po’ di impararlo,

proprio per comunicare con que_ con le persone più importanti, come i famigliari […].«

(Sab:Z2)

Auch Sabrinas Äusserungen bezüglich ihrer emotionalen Verbundenheit zum Her-

kunftsland der Eltern erscheinen kontrovers. Einerseits unterstreicht sie eine tiefe

identitäre Zugehörigkeit zum Kosovo und den Mitgliedern ihrer dortigen Familie, die

ihrem Ermessen nach viel stärker ist als bei anderen befreundeten Secondas9, die sie

kennt.

»[…] ci vado comunque molto volentieri e penso che è proprio dovuto al fatto che ci

andavo proprio fin da bambina, perché anche mia nonna è là […], adesso proprio vuoi

andare per visitare soprattutto i membri della tua famiglia […]. […] perché ho comun-

que altre amiche che_ di altre nazionalità, che loro ad esempio non vannomai diciamo

da dove viene la loro madre o il loro padre […] e comunque quando io magari parlo

del Kosovo_ cioè per me è pari_ è pari merito come la Svizzera quasi. Mentre che per

loro, lo vedo_ cioè lo sento da come parlano, che non è la stessa cosa, ma forse anche

perché non sono stati abituati fin dall’inizio.« (Sab:Z3)

8 Die HSK-Kurse, die in jedem Schweizer Kanton angeboten werden, richten sich an Schüler*innen,

welche die Sprache und Kultur ihres Herkunftslandes lernen oder erweitern wollen. Diese Kurse

werden von unterschiedlichen Trägerschaften,meistens von den Konsulaten, Botschaften oder El-

ternvereinen organisiert (vgl. Webpage AVS).

9 Die Selbstpositionierung als Migrantin zweiter Generation wird hier aus Sabrinas Zitat übernom-

men und mit dem Begriff Secondo/Seconda expliziert.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Sabrina bekräftigt zudem, dass der Kosovo für sie fast die gleiche Bedeutung hat wie die

Schweiz. Sie verhandelt ihn als Zugehörigkeitsraum,wo sie gerne Zeit verbringt undwo

für siewichtigeMenschenwie z.B. ihreGrossmutter leben. Sabrina äussertwährend der

Erzählung ebenso die Absicht, ihren künftigen eigenenKindernAlbanisch beibringen zu

wollen, denn die Sprache ist für Sabrina etwas, das sie und ihre Familie verbindet und

einen Teil ihres identitären Selbstverständnisses darstellt, den sie weitergebenmöchte.

»[…] credo che se un domani dovessi avere tipo dei figli gli insegnerei comunque l’al-

banese, secondo me, hai dei_ c’hai dei vantaggi, no, da una parte. Diventa una cosa

che riguarda un po’ te e la tua famiglia, che non è da perdere, secondo me. Come ma-

gari non so, i romanci_ […] non penso che sarebbero felici di perdere magari proprio

la loro lingua o così, di punto in bianco e dire non parlano più romancio. Secondo me,

è una cosa che fa un po’ parte di te.« (Sab:Z4)

Andererseits kann sich Sabrina zugleich unter keinenUmständen ein längerfristiges Le-

ben im Kosovo vorstellen, denn die dortigen Lebensverhältnisse sind aus ihrer heutigen

Perspektive zu prekär.

»Mh, no quello proprio in Albania mai, perché comunque non_ cioè io vengo proprio

dal Kosovo quindi è molto povero, non hai_ non hai una buona sanità, non hai delle

buone scuole, non hai una_ cioè non ci sono delle grosse assicurazioni comunque è

una realtà molto diversa da qua. E proprio il fatto che comunque tu scegli dove le con-

dizioni di vita sono le migliori, quindi sì in Svizzera, comunque anche in paesi magari

l’Europa o l’America, però non là, no.« (Sab:Z5)

Sie stellt insofern ein hierarchisiertes Verhältnis zwischen den beiden Ländern her, das

ihr es vordemHintergrund ihrer habituellenDispositionen verunmöglicht, sichdieRea-

lisierung eines »guten Lebens« auch im Kosovo ausmalen zu können. Sie möchte und

kann nicht mehr auf die Privilegien verzichten, die mit einem Leben in der Schweiz ver-

bunden sind.Mit der Formulierung »la seconda lingua per me è l’albanese« geht Sabrina in-

sofern nicht von einer chronologischen Abfolge ihres Spracherwerbs aus, sondern ver-

weist damit vielmehr auch auf die zu den obigen Zitaten passende persönliche Bedeu-

tungszumessung. Denn ihre erste Sozialisation findet innerhalb der Familie mit dem

Albanischen statt.

ImKindergarten imMisox spricht Sabrinanochkein Italienischund sie erinnert sich

an Situationen, in denen sie niemanden hat, mit dem sie sprechen kann. Sie freundet

sich vorwiegend mit Kindern an, die ebenso wie sie anderssprachig sind. Es entspricht

SabrinasNormalitätsvorstellung, dassman in solchen notgedrungenen Situationen sei-

nesgleichen sucht.

»[…] all’inizio all’asilo per esempio non sai magari benissimo l’italiano e può influen-

zarti un po’, perché non hai pe_ con cui parlare, con qualcuno puoi parlare allora_ però

anche lì sono stata fortunata, perché avevo un’amica domenicana e anche_ cioè erava-

mo più omeno allo stesso livello, quindi penso che sia un po’ normale che tutti cercano

un po’ qualcuno che gli assomigli, magari anche lì ci siamo trovate.[…] è che comunque

proprio inizio, inizio non ho legato appunto con svizzere svizzere, però comunque con

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 265

altre persone che parlano anche un’altra lingua a casa e questo non so bene com’è suc-

cesso, però è successo e basta. […] Però comunque era sempre bello, perché_ cioè era

facile legare senza_ senza dirsi niente, proprio veniva automatico proprio. […] Credo

che in base era proprio quello_ cioè senza saperlo da bambini […]. […] a quei tempi è

diventato quasi più facile, comunque ci si staccava. Ad esempio […] cioè c’era tipo uno

staccamento normale forse […], perché a loro sembra un po’ un altro mondo, come se_

se venissi da qualche altra parte, non lo so.« (Sab:Z6)

Sabrina verortet sich hier insofern als Migrationsandere, die über das geteilte Nicht-

Schweizerin-Sein bzw. Nichtitalienischsprachig-Sein eine Mitgliedschaft bei ihres-

gleichen sucht. Sie beschreibt den Aushandlungsprozess dieses zugehörigkeitsstiftenden

Commitments als unausgesprochenes Geschehen, das sich automatisch ergeben habe.

Durch diese Aneignung, sich gemeinsam von den Anderen zu distanzieren, verweist

Sabrina darauf, dass die Anrufung und geforderte Positionierung als Migrationsandere

wirkmächtigwar und sich in Sabrinas identitäres Selbstverständnis eingeschrieben hat.

Die Zuschreibung als Anderssprachige im Misox erfährt Sabrina auch im Zusammen-

hang mit dem lokalen Dialekt. Obwohl sie den Misoxer Dialekt gut versteht, sprechen

sie alle Leute im Tal auf Italienisch an. Eine Tatsache, die aus Sicht der Anderen auch

so bleiben soll, denn wenn Sabrina vereinzelt versucht Dialekt zu sprechen, finden ihre

Freund*innen es ungewöhnlich und befremdend.Das verweist auf diskursive Ordnun-

gen, die festschreiben, dass Migrationsandere per se nicht dialektsprachig sind. Sabrina

weiss, dass eine ebenbürtige talschaftliche Zugehörigkeit auch vom Dialektsprechen

abhängt, verinnerlicht aber aufgrund der Reaktionen ihrer Mitmenschen im Misox,

dass es für sie wohl »unnatürlich« ist, wenn sie den Dialekt übernimmt. Damit schreibt

sich ihre Sprache, ihre Nichtdialektsprachigkeit unmissverständlich als soziale Ka-

tegorisierung fest, die für sie mit einem unveränderlichen, charakterisierenden und

herkunftsmarkierenden Merkmal einhergeht und die sozialen Demarkationslinien

ihrer Mitgliedschaft imMisox nachzeichnet.

»[…] lo capisco, però comunque anche, ne parlo anche qualche volta con i miei amici

di là e mi dicono_: »Per me sarebbe strano sentirti parlare in dialetto, perché non l’hai

mai fatto«, infatti è così, però da una parte forse sarebbe stato bello quasi anche par-

larlo, però non so. Non è mai venuto. Ad esempio mia sorella lo parla sempre con una

sua amica di Mesocco, però io mai con nessuno, non_ non mi viene naturale, non lo

so. […] anche le persone […] mi parlano l’italiano, non parlano dialetto subito. O anche

non so il_ non proprio sconosciuti per strada, proprio li conosci di vista, mi parlano

italiano e con altre persone parlano il dialetto, no.« (Sab:Z7)

Auf ihre Herkunft reduziert zu werden, kennt Sabrina nicht lediglich aus dem Miso-

xer Kontext. Dies geschieht ihr auch im Ausland.Wenn sie dort gefragt wird, woher sie

kommt,und sie sich selbst dann in der Antwort lediglich als Schweizerin oder Italienerin

bezeichnet, fragen die Leute aufgrund ihres Aussehens nach genaue-ren Explikationen

und Sabrina sieht sich gezwungen, ihren ex-jugoslawischenHintergrund preiszugeben.

»[…] in generale svizzera, poi non_ non so se starei lì a spiegare esattamente da dove.

Direi svizzera […], forse direi anche italiana. Poi certi, proprio come struttura facciale

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


266 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

o così, mi dicono: »Ma sei magari anche dei Balcani?«, e così, sì, inizio a dirgli anche

da dove vengo, proprio dei miei genitori e così.« (Sab:Z8)

In diesen identitären Verortungsverhandlungenmacht Sabrina auf eindrücklicheWeise

verständlich, in welch verwobenem Verhältnis Sprache(n) und Körper stehen und dass

dieHerstellung sozialenOtherings entlangmultipler, sich überkreuzender Differenzlini-

en erfolgt, was Menschenmit ungewollten Positionierungszwängen konfrontiert.

Im Kontext der Bündner Hauptstadt darf sich Sabrina wiederum ohne Vorbehalt in

die Gruppe der Italienischsprachigen einordnen, denn innerhalb dieser Gemeinschaft

ist die geteilte Eigenschaft dasNichtdeutschsprachig-Sein.DiesesMitgliedschaftskrite-

rium erfüllt Sabrina genausowie alle anderen Italienischsprachigen vollumfänglich. Sa-

brinas kosovarischer Hintergrund nimmt in diesem Kontext keine vordergründige Be-

deutung ein, sondern entkräftet sich im Selbstverständnis, sich der Gruppe »Wir als Gri-

gionitaliani« zugehörig fühlen zu können.

»Poi era bello perché comunque il Coro italiano ci si trovava sempre, quindi alla fine

diventavi un po’ amica, un po’ di tante persone e poi sì, i teatri secondo me hanno

aiutato molto […], cioè non rimaneva magari quella base tipo: »Ciao, come va?«, ma

proprio che è diventato un amici e amici, infatti mi è successo con_ con poschiavini,

con quella bregagliotta che_, siamo diventati proprio amici amici, quello è stato anche

bello.« (Sab:Z9)

Trotz anfänglicher sprachlicher Hürden gelingt es Sabrina in Chur zudem, auch ausser-

halb des Zugehörigkeitsraums des Coro italiano tiefgründige Beziehungen zu deutsch-

sprachigen Bündner*innen aufzubauen. Innerhalb dieser freundschaftlichen Verhält-

nisse, die sie sowohl sprachlich als auch persönlich als bereichernd empfindet, erfährt

Sabrina zudem, dass ausserhalb der Kantonsschule Schweizerdeutsch bzw. Bündner-

deutsch die eigentliche Sprache der Zugehörigkeit darstellt.

»[…] all’inizio ne conoscevo appunto solo uno e avevamo iniziato a parlare e così, poi

man mano ho conosciuto praticamente tutta la sua cerchia di amici, quindi lì è stato

già più facile, perché avevo più persone ed era differente, parlavano tutti anche quasi

sempre Schwizerdütsch. E mi aveva aiutato molto, perché c’è_ ero convinta che fosse

molto importante impararlo e era bello trovare delle cose in comune con un’altra per-

sona di un’altra lingua e comunque riuscire a comunicare. […] ho avuto fortuna, per

aver avuto comunque degli amici molto aperti, quindi, come se mi considerassero già

di lì e mi parlavano spesso Schwizerdütsch. E poi ho proprio iniziato a volere proprio

impararlo […]. […] è stato, non so, proprio una scelta che ho fatto io, non so forse è_

è il fatto di saperti come parte di un gruppo, come parte di qualcosa. […] E secondo

me era proprio il fatto di sentire tutti loro a parlare così fra di loro e magari parlare

con me Hochdeutsch, mi fa_ mi avrebbe fatto sentire un po’ come diversa, proprio e

quindi mi veniva proprio automatico di volerlo parlare.« (Sab:Z10)

Sabrina erhält über diesen einen Jungen formellen Zugang zu einer deutschsprachigen

Gruppe. Damit sich Sabrina darin als ebenbürtiges Mitglied verstehen kann, muss sie

die innerhalb der Gruppe geltende legitime Sprache sprechen lernen. Für Sabrina ist ei-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 267

ne zufriedenstellende Zugehörigkeit insofern erst zu erreichen,wenn ihr auch informelle

Mitgliedschaft zugestandenwird.Dies ist erst dannder Fall,wenndieGruppenmitglieder

sie nicht mehr auf Hochdeutsch ansprechen bzw. sie Schweizerdeutsch sprechen kann.

Sabrina schreibt den Gruppenmitgliedern eine für sie unentbehrliche Offenheit und To-

leranz zu, sie bei diesemAnpassungsprozess unterstützen zuwollen. Innerhalb der BKS

erlebt Sabrina andereDeutschsprachige als weniger zuvorkommendund kollegial, denn

sie schreiben ihr als Italienischsprachige, aufgrund ihrer Deutschkompetenz, ein lang-

sameres Arbeitstempo und vermehrte Hilfsbedürftigkeit zu. Die Mitschülerinnen ver-

mitteln Sabrina das Gefühl, dass ein gemeinsames Arbeiten unter diesen Bedingungen

mehrheitlichals Last empfundenwird.Sabrinaerzählt,dass sie sichwährendderLektio-

nen, in denen sie die vertraute »Blase« der italienischsprachigen Klasse verlassenmuss,

wie in einer fremdenWelt fühlt und dies manchmal auchmit Angstgefühlen verbunden

ist.

»[…] a Ergänzungsfach cercavo comunque, però era più difficile che con gli altri magari,

perché lì […] sono un po’ gruppetti […], quindi lì erano quasi meno disposti, secondo

me_[…], magari nei lavori a gruppi loro dicono: »Eh, eh lei è italiana, ci metteremo di

più o_«, non lo so, »Non capisce bene« o qualcosa così, quindi per loro, lo vedevi anche

un po’, che per loro magari era un peso lavorare con te. […] all’inizio ti sembra che fa

più paura, perché_ perché non lo so, non sei con gente che conosci, sei_ ti sembra di

essere totalmente diverso, sembra che sia Arabia Saudita o non lo so« (Sab:Z11)

Vor demHintergrund des sedimentierten identitären Selbstverständnisses eines »Anders-

seins als die Deutschsprachigen« weitet Sabrina diesen sprachlichen Unterscheidungs-

raum auch auf essenzialisierende Verhaltensweisen zwischen den Sprecher*innen

aus. Sabrina konstruiert markante Charakterunterschiede zwischen Italienisch- und

Deutschsprachigen und versieht diese mit einer symbolischen Bewertung. Während

sie Italienischsprachigen und damit auch sich selbst zuschreibt, offener und zugängli-

cher fremden Menschen gegenüber zu sein, empfindet Sabrina die Deutschsprachigen

manchmal als unnahbar und ablehnend. Gleichzeitig expliziert und bedauert sie, dass

sich die Sprachgruppen innerhalb und ausserhalb der Schule viel zu selten mischen

würden. Bei gemeinsamen Aktivitäten, wie z.B. einem Fussballspiel, besteht für sie

immer eine latente Unsicherheit, ob die Deutschsprachigen überhaupt bereit sind, sich

auf sprachgemischte Gruppen einzulassen.

»[…] molti sono abituati a stare fra di loro, proprio che_ non so bene cosa li blocca,

però è come se, non so, tu per il fatto proprio della lingua che hai, proprio un’altra

lingua madre e così, non_ non vogliono parlarti tanto, cioè poco o niente. […] noi co-

me italofoni secondo me siamo sempre stati pronti a parlare un po’ con chiunque. Io

vedevo anche a Coira comunque molti ci provavano a parlare coi tedeschi […] e loro ci

vedevano un po’, non come stranieri, però come se venissimo un po’ da un altro mon-

do e magari anche quello bloccava un po’. […] si tende a fare quei gruppetti, […] dici

no, facciamo le squadre […], cioè il tedesco sceglieva i tedeschi, non sceglieva gli ita-

lofoni, diciamo. […] da una parte è proprio che tu non sai_ magari tu vuoi mischiarti,

ma non sai se l’altra parte lo vuole, quindi anche questo è il fatto che_ non è che puoi

costringere qualcuno.« (Sab:Z12)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Sabrina spricht von differenzherstellenden, linguizistischen Praktiken der Deutschspra-

chigen,die sie vonVersuchen,mit ihnen inKontakt zu treten, abhaltenund sie bezüglich

ihres Positioniertseins verunsichern. Gerade weil Sabrina diese unterschiedlicheWesens-

art von Italienisch- und Deutschsprachigen selbst verinnerlicht hat, will sie sich auch

später in Zürich weiterhin als Italienischsprachige verstanden wissen. Deutsch nimmt

je länger, je mehr eine so bedeutende Rolle in Sabrinas Alltag ein, dass sie Befürchtun-

gen äussert, künftig so gut Deutsch zu sprechen, dass ihre identitäre Selbstverortung

infrage gestellt werden könnte. Eine Sorge, die Sabrinas Selbstbild beschneidet, denn

sie will sich weiterhin als offene und warmherzige Person verstehen dürfen.Würde ihr

ihre Italienischsprachigkeit abgesprochen, müsste sie sich zwangsläufig mit den Cha-

raktereigenschaften der Deutschsprachigen identifizieren. Davon möchte sie sich aber

deutlich distanzieren.

»[…] anche come ti poni, appunto, come parli con l’altra gente. È che teniamo sempre

magari a dire, non so, gli italiani sono più aperti che i tedeschi […]. Quindi toglier-

la sarebbe secondo me, che ti toglie una parte un po’ della tua identità, diventeresti

magari come io_ non so, definisci una persona tedesca, non so. Quando parli così con

una persona e dici: »Eh, i tedeschi sono un po’ più freddi« e se tu togli l’italiano agli

italofoni è come se dici: »Sei tedesco« o »Diventi freddo«, non lo so. E per quel fatto

di associare, ma un po’ in generale come si fa per tutti, magari una caratteristica a

una persona che parla una determinata lingua o che viene da un determinato luogo.«

(Sab:Z13)

Sabrinas Aussagen verweisen hier auf einen stereotypisierenden, diskursiven Raum,

innerhalb dessen zwischen Sprache(n), Sprechen, Verhaltensweisen, Charaktereigen-

schaften und herkunftsmarkierenden Komponenten Identität ausgehandelt wird.

Sprache(n) und Sprechen sind für Sabrina unmittelbar mit Zugehörigkeitsgefühlen,

aber auchmit spezifischen, unübersetzbaren Emotionen verbunden.Wenn jemand z.B.

die kulturellen Aspekte, diemit einer bestimmten Sprache verbunden sind, nicht kenne,

nicht damit aufgewachsen sei und die Sprache nicht in ihrem Kontext erlebe, werde

sie/er das Angesprochene nie vollends verstehen. Gerade solche nicht überwindbaren

Verständnisbarrieren verhandelt Sabrina auch als einschränkende Komponente, diemit

einer mehrsprachigen Biografie einhergehen kann.

»[…] mi succede propriomagari quando_ una parola, non so, che voglio dirla in italiano

e mi viene in tedesco o in albanese e sono lì a pensarci tutto il tempo […]. […] poi

non so se è proprio collegato alla lingua o proprio al fatto magari di_ secondo me è

anche un po’ da dove vieni, però è un po’ un’emozione anche un po’ in modo diverso.

Non so lì_ cioè ad esempio io magari posso provare_ il fatto che mi manca il proprio

il Kosovo, ma una persona che magari è proprio svizzera e vive in Svizzera non può

provarla questa emozione. E non l’assocerei magari proprio alla lingua, però proprio

forse al posto, da dove vieni. Poi normalmente come sei cresciuto. Però ad esempio ci

sono delle emozioni che magari, non so, in albanese_ cioè hanno un significato, però

nel vocabolario italiano non esiste, quindi anche il fascino, cioè è difficile come dire,

spiegarla dopo quell’emozione. Come fai a dire, come fai a tradurlo, se non c’è una

parola? […] Eh sì, ed è più difficile, perché magari per me è così ovvio cosa significa,

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 269

però è difficile spiegarlo e comunque se non c’è nel vocabolario italiano, non potranno

mai capirmi come in albanese, diciamo.« (Sab:Z14)

Vielleicht sind es gerade diese angesprochenen geteilten Wahrnehmungen der sel-

ben kulturellen Formen oder einander ähnelnden Erlebnisse als Secondas, die Sabrina

eine starke Verbundenheit zu ihrer besten Freundin Samanta (vgl. Kap. 8.6) spüren

lassen. Auch wenn die beiden Freundinnen mit unterschiedlichen Familiensprachen

aufgewachsen sind und ihre gemeinsame Sprache seit jeher Italienisch ist, scheint die

hergestellte ethnisch-kulturelle Zugehörigkeit eine wichtige Grundlage ihrer Freund-

schaft darzustellen. Der für Sabrina gegebene Zusammenhang zwischen Sprache(n)

und der damit einhergehenden spezifischenWesensart lässt für sie auch eine Art Zuge-

hörigkeit zur serbokroatischen Sprache ihrer Freundin entstehen. Obwohl es Sabrina

nicht als eine ihrer Sprachen bezeichnet und ihre Eltern aufgrund soziohistorischer

Unterdrückungsverhältnisse im Kosovo gerade dem Serbischen eher abgeneigt sind,

vergibt Sabrina dieser Sprache in ihrem Sprachenportrait bzw. in ihrem Leben einen

besonderen Platz.

»E poi ho fatto una mano in blu per il serbo-croato, perché mi piace tanto la musica

e anche sono stata vicino a questa lingua negli ultimi tempi, perché la mia migliore

amica appunto è bosniaca e allora, non so, mi piace ascoltarla come lingua e anche

il fatto che i miei genitori a_ comunque ai tempi della guerra eran_ erano obbligati

a imparare anche il serbo a scuola, quindi loro entrambi lo parlano molto bene e mi

piace sentirlo proprio come suona, non so. […] è che non_ non mi viene da parlarlo

con una persona […]. Credo che in sé da una parte, non so bene, però loro che siano

stati costretti a imparare una lingua che in sé non è la loro lingua madre, non gli piace

neanche tanto il fatto, che io lo sappia magari. Cioè forse per i ricordi o non lo so. Però

in generale lo so, ma con loro non mi viene comunque mai da parlare, perché so che

magari gli può dare anche fastidio.« (Sab:Z15)

Die negativ konnotierten biografischen Erfahrungen der Eltern, die mit der serbischen

Sprache zusammenhängen, prägen auch Sabrinas Zugehörigkeitskonzept und lassen die

Verwendung dieser Sprache für sie als Loyalitätsbruch ihren Eltern gegenüber erschei-

nen. Ihr persönliches Zugehörigkeitsverständnis hat sich aber aufgrund eigener biogra-

fischer Bedeutsamkeiten herausgebildet, was es ihr ermöglicht, auch das Serbokroati-

sche auf eine zugehörigkeitsstiftende Weise erleben zu können. Sabrina ist überzeugt

davon, dass – unabhängig vom jeweiligen Prestige, das einer Sprache zukommen kann

–derVerlust der eigenen Sprache unweigerlich auch einen schmerzlichen Identitätsver-

lust herbeiführt.

»[…] secondo me è quello già detto, che perdi un po’ di te stesso, della tua cultura

anche magari o della cultura de_ del paese dei genitori o qualcosa così.« (Sab:Z16)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

8.8.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Sabrina lässt sich als Subjektmoderner Verhältnisse lesen, denn in ihrer Erzählung deu-

ten viele Stellen auf tradierte identitäre Herausforderungen hin, welche viele Migrati-

onsandere zweiter Generation in der Schweiz prägen. Das Aufwachsen und Leben in der

Schweiz und die gleichzeitige starke Verwurzelung mit dem Heimatland der Eltern ge-

hen für siemit vielennatio-ethno-kulturellenZugehörigkeitsverschiebungen einher.DerenBe-

wältigung geschieht – wie Sabrina erzählt – nicht ohne Diskrepanzen in ihrem identi-

tären Selbstverständnis. Durch die gegenwärtige dazukommende Dominanz des Deut-

schen erfährt diesesweiterePrekaritäten.WährendSabrinabereits in ihrer frühenKind-

heit eine Passung zwischen zwei für sie gleichwertigen Welten herstellen muss, treten

mit demSprachraumwechsel nachChur und später nach Zürichweitere subtile Alteritä-

ten in ihr Leben,die sie für sich ordnenmuss.Sabrinas identitäreVerhandlungsprozesse

entfalten sich im Verlaufe ihre Biografie entlang identitärer Dichotomien wie z.B. »Ko-

sovarin-Sein« vs. »Schweizerin-Sein«; »Italienischsprachig-Sein« vs. »Deutschsprachig-

Sein«; »Bündnerin-Sein« vs. »Italienerin- bzw.Tessinerin-Sein«. Innerhalbdieser subjek-

tivierenden Anrufungen erlebt Sabrina Verzerrungen zwischen ihrem bereits bestehenden

Selbstbild und den Fremdpositionierungen durch die Anderen. Sie stellt es in ihrer Er-

zählung als eine Art Zustand innerer Zerrissenheit dar, der sich zwischen einem»Akzep-

tieren der Unaufhaltsamkeit von identitären Veränderungen« und einem »Sich-selbst-

nicht-verlieren-Wollen« ergibt. Eine stete Auseinandersetzung mit dem Gefühl, einer-

seits loslassen zumüssen, aber auch festhalten zu wollen.

WasdasAlbanischebetrifft,mussSabrina einerseits eine gewisseVerpflichtungshal-

tung ihren Familienmitgliedern gegenüber einräumen, die bis heute noch nicht richtig

gut Italienisch sprechen. Von ihrer Familiensprache kann Sabrina andererseits auch in

späteren Lebenssituationen profitieren, beispielsweise beim Englischlernen, bei dem es

ihr – gemäss ihrer Erzählung – immer leichter als ihren Mitschüler*innen gefallen ist,

unter anderem das englische »th« korrekt auszusprechen. Obwohl Sabrina ihre Mehr-

sprachigkeit grundsätzlichwertgeschätzt wissenwill, spricht sie in ihrer Erzählung vor-

wiegend von Lebenserfahrungen, in denen sich gerade das Sprechen mehrerer Spra-

chen für sie als einschränkend erwiesen hat. Wenn sie beispielsweise an ihr Italienisch

denkt, so fehlt Sabrina im Vergleich zu den anderen Italienischsprachigen ein erlese-

nes Vokabular, mit dem sie im Gymnasium qualitativ hochstehende Aufsätze schreiben

kann. Auch bezüglich sozialer Anerkennungsbemühungen sieht Sabrina in der Sprache

ein Hindernis, als sie z.B. im Kindergarten im Misox nicht sofort Anschluss findet und

sich vorwiegend mit Anderssprachigen anfreundet. Begrenzend findet Sabrina zudem

die Tatsache, dass sich gewisse Wörter nicht in alle Sprachen übersetzen lassen bzw.

die Übersetzung davon nicht exakt dasselbe vermitteln kann.Damit spricht sie ganz be-

stimmte Gefühle und Denkweisen an, die insbesondere mit den kulturellen Gegeben-

heiten im »Hinterland« einer Sprache einhergehen. DesWeiteren verdeutlicht Sabrina,

dass man auf die Hilfe und Toleranz der Anderen angewiesen ist, wenn man die Lokal-

sprache eines Ortes nicht bzw. weniger gut kann. Denn gerade in der Interaktion mit

deren Sprecher*innen läge gemäss Sabrina eine zuträglicheMöglichkeit, die Sprache zu

lernen und sich damit rascher sprachlich-kulturell einfinden zu können.Dafürmüssten

die Anderen aber auch bereit sein, gewisse zusätzliche Bemühungen auf sich zu nehmen

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 271

und sich von stereotypen Herabsetzungen Anderssprachigen gegenüber zu distanzie-

ren. Insbesondere mit dem Schweizerdeutsch, das jede*r ein bisschen anders schreibe

und spreche, sei es für viele Nichtdeutschsprachige nicht einfach, das Gemeinte richtig

verstehen zu können. Oft sei man sich in der Schweiz nicht bewusst, dass, wer Deutsch

lernt, vorerst mit der Standardsprache konfrontiert ist. Diese unterscheidet sich in Sa-

brinas Augen aber stark vom schweizerdeutschen Dialekt, der die geläufige Alltagsspra-

che darstellt. Gerade der Wechsel vom Misox nach Chur ist diesbezüglich auch für Sa-

brina anspruchsvoll. Sie beschreibt es als einen für sie drastischen Umbruch, der das

Italienische schlagartig und fast vollständig aus ihrem Alltag verdrängt.

»[…] penso sia_ proprio dal fatto com’è drastico il cambiamento da usare l’italiano al

tedesco, che passi proprio da usarlo sempre, a usarlo praticamente pochissimo […].

Secondo me è un cambiamento quasi forse un po’ troppo drastico, che magari dopo

mmh_ cioè automaticamente lo lasci quasi un po’ da parte l’italiano. […] all’inizio mi

trovavo quasi anche forse un po’ male, nonmale proprio, però un po’ sola magari, forse

anche per il fatto che comunque è diverso che magari andare in Ticino dove, sì, tutti

parlano l’italiano e puoi socializzare con tutti. E all’inizio, sì, era normale avere tante

difficoltà diciamo a socializzare con gli altri. Comunque la classe italofona la cono-

scevo […]. […] il primo anno avevo già fatto le prime amicizie che_ però vedevo che

comunque la lingua mi bloccava un po’ aver_ per parlare con loro. Non era sempre fa-

cile magari spiegare un concetto o parlare di un argomento magari come lo faccio in

italiano […].« (Sab:Z17)

Aufgrund der Dominanz des Deutschen sieht sich Sabrina gezwungen, Italienisch zu

vernachlässigen und sozusagen alle Energie ins Deutschlernen zu investieren, denn le-

diglich damit kann sie diese beschwerlichen sprachlichen Barrieren überwinden. In die-

semZusammenhangweiss Sabrina auch,dassman als Anderssprachige auchmutig sein

und selbst aus der eigenen Komfortzone heraustreten muss, um den Anderen zu signa-

lisieren, dassman die Sprachewirklich lernenwill. ImWiderspruch zu ihren vorherigen

Ausführungenpositioniert sich Sabrina als Person,die sich von sprachlichenHürdennie

hat ausbremsen lassen.

»[…] il tedesco a differenza magari degli altri […] non mi ha mai fermato, diciamo col

socializzare col tedesco, anche se sapevo che magari sbagliavo qualcosa, […] non ho

avuto mai grandi, proprio timori di_ di sbagliare, nel senso, secondo me una lingua

se vuoi impararla devi anche un po’ rischiare. […] era come se dovessi fare un clic in

testa che proprio_ del tedesco […]« (Sab:Z18)

Letztere Ausführungen legen die Vermutung nahe, dass es sich dabei eher um eine dis-

kursiv geprägte Spracheinstellunghandelt, die sich bei Sabrinamehr in einem (unerfüll-

ten) Anspruch an sich selbst manifestiert, als es ihrem tatsächlichen Sprachverhalten-

bzw. -erleben entspricht.

Sie sieht es grundsätzlich als bedauernswert an, dass das schweizerische Bildungs-

system dieMischung von Sprachgruppen nicht mehr fördere, denn da liegt ihres Erach-

tens das ungenutzte Potenzial, um voneinander profitieren zu können. Gemäss Sabrina

gebe es nur ein gering ausgeprägtes Bewusstsein dafür, dass Italienischsprachige in der

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

Schweiz – abgesehen vom Tessin, das aber nicht alle Studienrichtungen anbietet – nur

vereinzelte Optionen haben, ein Studium auf Italienisch absolvieren zu können. Eine

Tatsache, welche die Sprache automatisch zu einemHindernis werden lasse.

»Secondo me è quasi questo che manca un po’ tanto, in generale un po’ ovunque. Il

fatto proprio di mischiarsi con le altre persone, magari anche che sanno benissimo

il tedesco o che sanno benissimo l’italiano […]. […] secondo me l’unica cosa da fare,

sarebbe anche questa, perché se poi_ cioè anche per noi che dopo magari veniamo

qua a Zurigo o Berna o così e se non_ non hai comunque così la_ la lingua così tanto

approfondita, dopo la lingua diventa comunque un ostacolo […]. Proprio il miscuglio

[…] tutti chissà avere un po’ lo stesso livello un po’ di tutto, si sentirebbero anche con

gli stessi magari vantaggi o gli stessi diritti […]. […] secondo me è proprio il fatto di mi-

schiare che porterebbe vantaggio un po’ per tutti, magari anche per i tedeschi proprio

coll’italiano.« (Sab:Z19)

Sabrinas sprachpolitische Äusserungen stehen in engemZusammenhangmit ihrem ge-

genwärtigen Spracherleben, denn in Zürich gestaltet sich der Alltagmit demSchweizer-

deutschen wieder anspruchsvoller als zuletzt in Chur. Fehlt der vertraute und anerken-

nendeZugehörigkeitsraum inChur, kehrt die Schamzurück,die Sabrina beimSprechen

das Gefühl vermittelt, gegen die legitimeNorm zu verstossen. Ein subtiler Aberkennungs-

prozess, der Sabrina in ihre defizitäre und alsmangelhaft empfundene Position zurück-

ruft.

»[…] non mi viene magari come, non so, come parlare a Coira con qualcuno, qua mi

viene un_ già meno, forse anche per il fatto che ci son più persone, è più grande, è già

diverso. […] (Sab:Z20)

Sabrina stellt zudem fest, dass sich die Varietät des Schweizerdeutschen in Zürich sehr

vom Bündnerdeutschen in Chur unterscheidet, was sie in Kommunikationssituationen

verunsichert undzudemdas altbekannteGefühl der Fremdheitwiederaufkommen lässt.

»[…] è come, non so a Mesocco e Roveredo, che hanno parole diverse, è un po’ diverso.

[…] sentivo che parlavo molto differente da magari i zurighesi. Cioè è tutto un altro

tedesco, secondo me, quando_ quando senti me e l’altra persona sembra che parla

una lingua differente.« (Sab:Z21)

Sabrinas sprachliches Repertoire, verwobenmit ihremKörper und ihremNamen, lassen

sie unabhängig vom Kontext – im Misox, in Chur, in Zürich und im Kosovo – unaus-

weichlich als nicht vollumfänglich zugehörig fühlen. Mit dieser Voraussetzung hat Sa-

brina inzwischen gelernt umzugehen, denn sie fühlt sich nicht alleine damit.Sie ist sich

bewusst, dass je nach Umgebung andere Differenzkategorien für sie relevant werden,

was sie für sich nicht lediglich als einschränkend bewerten würde. Innerhalb dieser Ver-

handlungenhaben sich ingewissenLebenssituationenauchVorteile für Sabrina ergeben

und sie geht davon aus, dass sich – aller Voraussicht nach – damit weitere Ressourcen

und Potenziale entfalten können.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 273

»[…] alla fine la lingua è la cosa più importante, perché senza comunicazione non hai

niente. […] sapere un’altra lingua ti sembramagari di ess_ di essere un po’ diversa, però

è che ognuno_ cioè alla fine è un po’ diverso. […] secondo me è importante tenerla

anche per tutti i vantaggi che ci trai dopo. Oltre al fatto di sapere un’altra lingua o

sennò anche come ti poni appunto, come parli con l’altra gente. […] E aiuta secondo

me sapere più lingue proprio, è bello sentirsi di sapere magari: »Ah, posso andare qui,

posso andare qui, posso interagire con più persone_ in lingue diverse.« (Sab:Z22)

AuchwennSabrina über ihre Zukunft nach demStudiumnachdenkt, geht sie davon aus,

dass sie wegen eingeschränkter beruflicherMöglichkeiten Abstriche in der Erfüllung ih-

rer präferierten Lebensvorstellungenmachenmuss.

»[…] da noi associ comunque il lavoro al Ticino e quindi anche il fatto che arrivano

tanti italiani, che c’è più disoccupazione che magari in altre regioni, penseresti quasi

di più a un posto dove si parla tedesco, con più possibilità o opportunità. Mmh, da

una parte mi è sempre piaciuto tanto dove vivo, proprio è che ti senti proprio bene,

hai tutto. Da una parte, sì, devi pensare al futuro e devi pensare proprio a cosa farai. […]

secondo me il fatto che molti magari dalla Mesolcina dicono, non si vedono proprio

in Mesolcina_ proprio per il fatto del lavoro, che tutti hanno paura che un domani

se ci sono_ se c’è così tanta disoccupazione, che succeda anche a loro. Secondo me è

proprio questo il fatto che magari tu pensi proprio cento per cento_ perché magari

non in Mesolcina, però comunque in Ticino mi piacerebbe tanto, lo trovo comunque

un bel Cantone, però è proprio il fatto del lavoro che ti impedisce secondo me proprio

di vederti magari lì al cento per cento.« (Sab:Z23)

Sie schaut aber auch dieser Wirklichkeit mit einer nüchternen Haltung entgegen, denn

anhand ihres sprachlich-kulturellen Kapitals stehen ihr erweiterte Handlungsspielräu-

me zur Verfügung, was ihr die Möglichkeit bietet, sich flexibel an die sich ergebenden

Möglichkeiten anzupassen.Es lässt sogar dieVorstellung zu,möglicherweise auch inder

Deutschschweiz ein erfüllendes (Berufs-)Leben aufbauen zu können. Für Sabrina ver-

bleibt lediglich eine instabile und unberechenbare Komponente: die Offenheit der An-

deren.

. […] io spero che si mantengano tutte, però comunque che si sia sempre molto aperti

magari proprio ad interagire con persone che parlano più lingue o parlano una lingua

diversa, che_ secondo me si trae sempre vantaggio in un modo o nell’altro. Magari

non proprio della lingua, ma i modi di pensare, oppure le culture_ è un’altra cultura

e trai beneficio in qualche modo.« (Sab:Z24)

Dies ist ein starker Verweis auf ein identitäres Selbstverständnis, das Sabrina mehr an-

derssprachig als mehrsprachig erscheinen lässt.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

8.8.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Sabrinas Kontakt erhalte ich von Samanta, die sich bereits als Studienteilnehmerin zur

Verfügung gestellt hat. Als ich Sabrina im Mai 2019 zum ersten Mal per Whatsapp kon-

taktiere, weiss sie von Samanta bereits über die Studie Bescheid und sagt zu. Sabrina

schickt mir zwei weitere Kontakte aus ihrem Bekanntenkreis, die als Teilnehmer*innen

möglicherweise auch infrage kommen. Ich bedanke mich bei Sabrina und kündige an,

mich im Sommer mit konkreten Terminvorschlägen für das Interview zumelden. Nach

Sabrinas Rückkehr von den Sommerferienmeldet sie sich mit einer Antwort zu den von

mir zugesendetenTerminvorschlägen.Wir setzendenNachmittagdes 28.Oktobers 2019

als Interviewtermin fest und treffen uns in Zürich inmeinerWohnung. Ich begrüsse Sa-

brina und wir tauschen uns über ihre aktuelle Lebenssituation aus und setzen uns an-

schliessend in der Wohnküche an einen runden Holztisch. Sie erzählt mir, dass sie Psy-

chologie studiert und es dieses Semester relativ entspannt sei, weil sie nur eine Prüfung

habe. Die Assessmentprüfung könne sie erst im Sommer wiederholen. Ich gebe Sabrina

ein Glas Wasser und erkläre ihr die Hintergründe der Studie noch einmal. Sie arbeitet

knapp zehnMinuten am Sprachenportrait und beginnt dann ihre Erzählung, indem sie

direkt Bezug zum Sprachenportrait nimmt. Ihre freie Erzählung dauert in etwa sechs

Minuten, danach beginne ichmit demNachfrageteil. Das ganze Interview dauert 73Mi-

nuten. Nach dem Interview scheint Sabrina erleichtert und meint, dass Samanta ihr

zwar bereits im Voraus gesagt habe, dass ihr der Interviewanlass gefallen werde. Jetzt,

da sie es selbst erlebt habe, wolle sie uns sagen, dass es noch toller war, als sie es sich

vorgestellt hatte.

In Bezug auf deutlich erkennbare ko-konstruktive Momente zwischen Sabrina und

uns Forschenden kann einerseits angenommenwerden, dass Sabrina bereits durch ihre

Freundin Samanta, die zu einem früheren Zeitpunkt von uns befragt wurde, über den

Ablauf und die ungefähren Inhalte des Interviews informiert wurde. Dementsprechend

ist in einigen von Sabrinas Stellungnahmen – durch ihr Vorwissen – eine subtile Len-

kung erkennbar. Sabrina kommt beispielsweise von sich aus darauf zu sprechen, wel-

che Sprache(n) sie mit allfälligen eigenen Kindern sprechen würde, weil sie möglicher-

weise bereits von Samanta erfahren hat, dass wir diese Frage ansprechen werden. Des

Weiteren fällt auf, dass Sabrina bei Stellungnahmen zum Puschlav bzw. zu Menschen

im Puschlav eher vorsichtige Formulierungen wählt. Dies lässt sich einerseits dahinge-

hend interpretieren, dass Sabrina mir mit ihren Aussagen nicht zu nahe treten möch-

te bzw. »Falschaussagen« über das Puschlav vermeiden möchte. Andererseits könnte es

auch sein, dass ihr die dortige Lebensrealität – trotz ihrer Puschlaver Mitschüler*innen

– tatsächlich fremd ist. Die folgenden zwei Zitatbeispiele illustrieren diese Behutsam-

keit:

»[…] credo quasi più i poschiavini che proprio i mesolcinesi. Forse ci ho fatto più caso,

non lo so, però mi sembra che quasi fossero più i poschiavini a parlare fra di loro il

dialetto.« (Sab:Z25)

»[…] Forse proprio per il fatto del lavoro, magari, non so, magari a Poschiavo è anche

diverso, però da noi associ comunque il lavoro al Ticino.« (Sab:Z26)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 275

Als Sabrina darüber spricht,dassmandieselbe Sprache als gemeinsameVerstehensbasis

haben muss, um sich vollständig zugehörig und wohlfühlen zu können, adressiert sie

eine Aussage auch direkt an uns Forschende.

»[…] non so forse è_ è il fatto di saperti come parte di un gruppo, come parte di qual-

cosa. E magari ti sembra come se_ io ad esempio adesso voi due che parlate italiano,

parlaste tedes_ forse ai tempi mi sembrava anche un po’ così_ un po’ come se fossi

in un’altra lingua, non lo so. Proprio io lo divido, proprio penso nella mia mente in_

proprio in due mondi diversi.« (Sab:Z27)

Sabrina möchte damit vielleicht auch ausdrücken, dass sie durch unsere gemeinsame

Sprache Italienisch bereits von einer Art Vertrauensgrundlage ausgeht bzw. zwischen

uns eine gewisse Verbundenheit als Italienischsprachige annimmt, die ihr die Möglich-

keit gibt, sich wie gewünscht ausdrücken zu können.Wären wir hingegen deutschspra-

chige Forschende, hätte sie in die benannte »andere Welt« wechseln müssen, in der sie

sich möglicherweise anders hätte präsentieren müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

8.9 Loris – »Io mi son sempre sentito medio-fuori«

Abb. 28: Loris’ Sprachenportrait

Loris wächst im Puschlav als Sohn einer Baslerin und eines Puschlavers auf. Loris’

ältere Schwester erlebt den Alltag der Familie noch zweisprachiger als Loris, denn auf-

grund der Arbeit des Vaters bei der Rhätischen Bahn ist dieser beruflich oft unterwegs

und der Familienalltag verschiebt sich im Verlaufe der Zeit zugunsten des Schweizer-

deutschen. Als Loris in den Kindergarten kommt, spricht er noch kein Italienisch. Die

Primarschule besucht Loris in einem kleinen Dorf nahe der italienischen Grenze. Für

die Oberstufe hingegen muss er schliesslich nach Poschiavo wechseln, wo die noch ein-

zigeSekundarschule desTals geführtwird.Nach zwei JahrenSekundarschule und einem

Jahr Preliceale10 verlässt Loris das Puschlav und zieht für die Mittelschule nach Chur. An

der Bündner Kantonsschule wird er in die italienischsprachige Klasse eingeteilt. Im An-

schluss andieMatura absolviert Loris dieRekrutenschule imTessin und entscheidet sich

anschliessend für ein Studium der Rechtswissenschaften in Luzern. Loris ist zum Zeit-

punkt des Interviews auch Mitglied in einer deutschsprachigen Studentenverbindung

und engagiert sich in vielen musikalischen Formationen als Perkussionist.

10 Sekundarschüler*innen, welche die Prüfung zur Aufnahme an die Kantonsschule bestehen, haben

die Möglichkeit, das erste Gymnasiumjahr noch in Poschiavo, in der »classe preliceale«, zu absol-

vieren.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 277

8.9.1 Identitäre (Selbst-)Verortung

Loris beginnt seineErzählungmit einerEpisode,die bereits vor seinemErinnerungsver-

mögen stattfindet und die ihm seine Eltern erzählt haben. Vor dem Hintergrund ihres

persönlichen Zugehörigkeitskonzeptes erzählen die Eltern Loris von seinen Erfahrun-

gen als deutschsprachiges Kind in einem Puschlaver Kindergarten. Weil er sich fremd

fühlt und die Sprache nicht versteht, möchte er sich – gemäss Erzählung – nicht mit

den Anderen in den Gruppenkreis einfügen. Er betrachtet das ganze Geschehen vorerst

lieber aus einer Vogelperspektive und in sicherer Distanz auf einem im Kindergarten

eingerichteten Kajütenbett. Mit dem Erwerb der italienischen Sprache traut sich Loris,

sich demKreis immermehr zu nähern. Das Erreichen des Kreises steht symbolisch – in

der Darstellung der Eltern – für Loris’ Ankommen im Kindergarten.

»[…] all’asilo c’era questo doppio letto e ci incontravamo sempre così nel cerchio da-

vanti e io siccome ero straniero al punto […] rimanevo in alto. Così col passare dei gior-

ni, delle settimane mi avvicinavo sempre di più […], quando sono arrivato al cerchio

coi gli altri sapevo anche l’italiano.« (Lo:Z1)

In Loris’ eigenerDarlegung bleibt dasGefühl, fremd zu sein, auch ausserhalb des forma-

len schulischenKontextes präsent. Bei denGesprächen seinerMitschüler*innen kann er

beispielsweise bei aktuellen Trends aus Italien nichtmitsprechen, denn Loris kennt sich

lediglichmit der deutschsprachigen Popkultur aus. Infolge seines Unvermögens, an den

angesagten Interessen seiner Peers teilhaben zu können, versucht Loris aktiv auf diese

Nichtzugehörigkeit einzuwirken. Er beginnt italienischsprachiges Fernsehen zu konsu-

mieren, bemerkt aber bald, dass dieses ihm nicht entspricht.

»Quello che mi ero accorto fuori dalla scuola intanto è che a Poschiavo, cioè, la gente

guarda il calcio italiano, guarda tele italiana soprattutto e io guardavo la televisione

tedesca. Infatti, se c’era una nuova canzone o così, di qualche cantante italiano. »Pffr,

esiste?«. […] del resto, sapevo che tutte le cose nuove della Germania e della Svizzera

tedesca, ma dell’Italiamai. A parte appunto per il calcio, però. Così era tutto un po’, così

dalla cultura pop devo dire, tutto un altro mondo per me, in confronto ai compagni.

Però c’avevo provato in sé anche a seguire un po’ la televisione italiana, però non mi

è mai piaciuta. Allora era sempre così che c’erano quelle cose che io conoscevo nella

lingua tedesca soprattutto, anche magari dalla regione tedesca arrivavano prima che

in Italia, le sapevo prima io. Tutte le cose, anche gli insider, della cultura italiana di

solito mi mancavano.« (Lo:Z2)

Auch Loris’ Sprache unterscheidet sich von jener seiner Mitschüler*innen im Puschlav.

Ausserhalb der Schule, auf dem Pausenplatz und in der Freizeit sprechen alle Kame-

rad*innen Puschlaver Dialekt untereinander. Loris, der lediglich Italienisch spricht,

kann sich damit nicht als willkommenen Teil der Gruppe verstehen. Er muss sich mit

der Standardsprache Italienisch in das Gruppengeschehen einfügen, was bei den An-

deren aber eher eine ablehnende Haltung ihm gegenüber auslöst. Dies evoziert in Loris

ein Gefühl des Unvollständig-Seins. Er kann dem gegebenen Kontext mit den ihm zur

Verfügung stehenden Dispositionen nicht ausreichend entsprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

»È quello chemimancava a casa, no. Visto che a casa parlavo sempre tedesco, cioè dia-

letto tedesco, non ho mai parlato il dialetto, perché a scuola era italiano normale. Mi

mancava sempre un po’ il dialetto. […]. Soprattutto a Poschiavo alle secondarie maga-

ri mancava un po’ di più a volte. Quando andavamo in pausa la gente sempre parlava

pus’ciavin. E io dovevo mettermi dentro con l’italiano normale, ormai tipo prendi la

lingua, la lingua di classe, che in sé magari non piaceva a tutti. […]« (Lo:Z3)

Die zurückweisende Haltung seiner Mitschüler*innen kann einerseits dahingehend in-

terpretiert werden, dass sie sich von Loris herabgesetzt fühlen, weil sie die Standard-

sprache selbstwenigergutbeherrschenundsieLorisdamit eineArt arrogantesAuftreten

zuschreiben.11 Andererseits könnte sich Loris mit dem Ausdruck »lingua di classe« auch

aufdieSchulsprache Italienischbeziehen,die imUnterricht für alle gleich ist,ausserhalb

der Schule aber als unkonventionell verhandelt wird und Loris damit als Nichteinheimi-

schen bzw. als nicht »richtigen« Puschlaver degradiert. Loris betrachtet seine Kindheit

und Jugend im Puschlav – wie er eindrücklich schildert – gerade auch aufgrund dieser

Erfahrungen nicht als die beste Zeit seines Lebens. Bevor er sich als Puschlaver positio-

niert, bezeichnet er sich deshalb lieber als Bündner. Er fühlt sich dem Puschlav als Ort

zwar formell zugehörig, weil er dort aufgewachsen ist und auch seine väterlichen Wur-

zeln im Tal hat. Auf informeller Ebene hat er aber nie richtig dazugehört. Ein Erleben,

das einenKeil zwischen sein örtliches und emotionales Zugehörigkeitsgefühl gegenüber

dem Puschlav treibt.

»[…] quando qualcuno mi chiede da dove vengo dico sempre in prima linea Grigioni e

seconda linea Valposchiavo. […]. Comunque mi sento sempre appartenente alla Val-

poschiavo. Anche se in sé con la mia infanzia_ era magari la parte più difficile, quella

in Valposchiavo. Quindi, cioè io mi son sempre sentito medio-fuori, però comunque il

senso di appartenenza c’è.« (Lo:Z4)

Erst an der Bündner Kantonsschule findet Loris als Mitglied der Italienischsprachigen

in Chur Zugang zu einer sozialen Gruppe, deren engen Zusammenhalt er mit der Be-

zeichnung »Familie« verdeutlicht. Auch die Zugehörigkeit zu dieser Gemeinschaft wird

von Loris nicht als vollständig bedingungslos beschrieben, denn jede*r soll sich im Co-

ro italiano bzw. innerhalb dieses »Regimes der Zugehörigkeit«mit den eigenen Stärken für

das Kollektiv einbringen.Diese Tatsache betrachtet Loris aber als Selbstverständlichkeit

bzw.moralische Verpflichtung,weshalb er den in diesemZugehörigkeitskontext gelten-

den Erlebens- und Handlungskonsequenzen explizit zustimmt. Im Gegenzug darf er –

vielleicht zum erstenMal in seinem Leben – das Gefühl geniessen, anerkannter und be-

deutsamer Teil einer Peergruppe zu sein bzw. für einmal vollständig dazugehören zu

dürfen.

11 Ähnlich wie beim Diskurs um Schweizerdeutsch vs. Hochdeutsch, in welchem Deutschschwei-

zer*innen Gefühle von Minderwertigkeit gegenüber Sprecher*innen der Standardsprache

Deutsch äussern und damit beim Sprechen des Hochdeutschen verunsichert sind bzw. dieses als

Fremdsprache perzipieren (vgl. z.B. Koller 1992; Werlen 1998; Berthele 2004; Hägi & Scharloth

2005; Coray & Bartels 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 279

»[…] alla Kanti avevamo il Coro italiano e quindi avevam tutti i vantaggi veramente

di quella famiglia, di quell’essere assieme. Infatti, lì anche era una cosa dove essere

bilingue […], se c’era un esame di tedesco o qualcuno doveva scrivere qualcosa in te-

desco, aiutavo volentieri gli altri, com’era sempre, che aiutava chi aveva dei punti forti

[…]. Era una famiglia, il Coro italiano, era bellissimo, infatti ero anche molto attivo […],

quello era sicuramente quella vita che avevo nell’ambiente italiano.« (Lo:Z5)

Vorwiegend positive Zugehörigkeitserfahrungenmacht Loris auch im Rahmenmusika-

lischer Formationen, in denen er für seine Fähigkeiten als Perkussionist besondereAner-

kennung erhält und ihm ein Gefühl des »Gebrauchtwerdens« vermittelt wird.Obwohl er

gerade in diesemKontext auch gewisse erzwungene Anpassungsverhältnisse anspricht,

verhandelt er diese als erforderlichen aber lohnenswerten Preis, um langjährige Freund-

schaften aufbauen zu können.

»[…] con tutte le formazioni musicali quello era tutto in lingua tedesca, con molti ami-

ci che ho sempre ancora, mi vedo regolarmente ancora oggi […], c’è tanta gente che

conosco da lì e che è la gente che mi ha cambiato il dialetto in altra parte, perché io

avevo il dialetto basilese, per via di mia madre, e poi però andare in una Guggenmusik

con quel dialetto, non passi con tutto […]. E allo stesso tempo anche a me piaceva più

il dialetto grigionese e quindi ho adattato. […] Sapevo, vedevo che succedeva, perché

passavo molto tempo con loro, però lo volevo anche e quindi mi impegnavo come a

cambiare il dialetto.« (Lo:Z6)

Die vorerst formelle Mitgliedschaft in den Musikformationen setzt gemäss Loris einen

bündnerdeutschenRahmen voraus.Zutritt zu diesemRaumerhält Loris zunächst durch

seine gefragte musikalische Kompetenz. Das Verbleiben darin ist aber mit der symboli-

schen Zugehörigkeitskomponente verbunden, den »richtigen«Dialekt sprechen zu kön-

nen. Loris, der mit Baslerdeutsch in der Familie sozialisiert wurde, sieht sich gezwun-

gen, seine Sprache bewusst diesem Bezugsrahmen anpassen zumüssen. Ein machtvol-

ler Eingriff in seine Persönlichkeit, den er damit legitimiert, dass er den Bündner Dia-

lekt auch schöner findet als den Basler Dialekt und er sich ohnehin uneingeschränkt als

Bündner wissenmöchte.

»Anche in famiglia, cioè perché mio papà parla tedesco, parla anche più grigionese,

siccome che lui l’ha imparato in Engadina. Quindi quando parliamo tra di noi, io e mio

papà più o meno uguale e mia mamma e mia sorella più o meno uguali, ma dialetti

completamente differenti.« (Lo:Z7)

Loris versteht sich als zweisprachig und verhandelt seine beiden Sprachen als Zugang

zu Freundschaften, die ihm bis heute wichtig sind. Er erfährt sowohl im Coro italiano als

auch in deutschsprachigen Gemeinschaften Zugehörigkeit und Eingebunden-Sein über

die gemeinsame Sprache. Dabei betrachtet Loris den Zugehörigkeitskontext in beiden

Sprachgruppen als Teil seiner selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

»[…] molti nel Coro, visto che è una famiglia che ti dà molto, può anche bastare per

molti. Io son comunque felice che ho avuto tutte e due, perché ho delle amicizie di

tutte e due le parti che mi rimangono ancora fin oggi.« (Lo:Z8)

Erverdeutlicht in seinerErzählungauchderen sprachlich-kulturelleUnterschiedlichkei-

ten, die er einerseits selbst erfährt, andererseits auch über dieWahrnehmung von ande-

ren konstatiert. Für Loris gehören beide Sprachen und die der jeweiligen Sprachgruppe

zugeschriebenen Eigenschaften zu seiner Identität. Eine doppeldeutige Zugehörigkeit,

die ihneinerseits bereichert und ihm–in seinerWahrnehmung–mehr zugebenvermag

als jemandem, der sich lediglich mit einer Sprache identifiziert.Gleichzeitig stellt aber

gerade diese identitäre Ambiguität ein Risiko dar, dasihn auf beiden Seiten verletzbar

macht.

»[…] in sé penso più spesso in tedesco e gran parte del tempo, però quando divento un

po’ più emozionale, soprattutto un po’ parolacce e così […], quando son da solo a casa,

come cioè quando batto il piede contro il comodino, allora italiano. Funzionameglio. E

[…] quando è un po’ più emozionale arriva anche l’italiano. Però mi identifico con tutte

e due le culture, lì è misto. […] Se tra gli italofoni e la gente, non so, va contro […] la

lingua tedesca o la cultura svizzero-tedesca mi sento colpito allo stesso modo come

quando la gente dice qualcosa contro la Svizzera italiana. Mi sento appartenente a

tutte e due. Ho visto tutte e due le parti e quindi in sémi diverto a vedere le differenze,

però comunquemi sento, cioè non voglio essere colpito da tutte e due le parti.« (Lo:Z9)

Loris ist sich bewusst, dass das Sprechen der gleichen Sprache(n) nicht in jedem Fall

mit einer vollumfänglichen Zugehörigkeitserfahrung einhergehenmuss. In Luzern bei-

spielsweise, wo auch viele Tessiner*innen studieren, erlebt Loris, dass ihm als Italie-

nischsprachigem zwar bestimmte Formen von Partizipation in der Gruppe der Tessi-

ner*innen zugesprochenwerden, er sich gleichzeitig aber nicht als vollwertigesMitglied

dieser Gruppe verstehen darf. In Loris’ Darstellung ist dieser Umstand seinen fehlen-

den persönlichen Zeitressourcen geschuldet. Möglicherweise legen aber auch die Tessi-

ner*innen diese formelle Grenzziehung auf subtile Weise fest, indem sie Loris zwar als

Adjutant, z.B. für Übersetzungen zu ihren Gunsten, an gewissen gruppenspezifischen

Anlässen partizipieren lassen, ihm aber trotzdem nicht uneingeschränkten Zugang in

ihre exklusive Gruppe zugestehenmöchten.

»[…] Scusama sei italiano?«, magari era un errore in quel momento di dire di sì, perché

[…], allora a spiegargli cosa ha appena detto il docente e allora così ho conosciuto

molto anche gli studenti ticinesi e a volte, cioè io non faccio molto parte di loro perché

c’hanno anche loro il loro gruppo di studenti ticinesi cioè italofoni. Io non ci ho mai

fatto parte anche piuttosto perché mi manca il tempo […].« (Lo:Z10)

AufgrundderDeutschdominanz imStudium in Luzern ist es Loris ein besonderes Anlie-

gen, auch weiterhin sein Italienisch pflegen zu können. Denn er bemerkt, dass er beim

Italienischsprechen oft auf deutsche Fachbegriffe ausweichenmuss und bei diesen spo-

radischenKontaktenmit denTessiner*innen vonCodeswitching geprägte Sätzewie z.B.

»Cos’è la Rechtfertigung di quel Delikt lì?« entstehen. Dies hält Loris aber auch vor Augen,

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 281

dass bereits ein allmählicher sprachlicher Attritionsprozess im Gange ist. Loris möchte

auf jeden Fall vermeiden, in absehbarer Zeit sein bilinguales Selbstverständnis infrage

stellen zu müssen, und ist deshalb um jede Möglichkeit froh, sein Italienisch aktiv hal-

ten zu können.

»[…]. Invece a Lucerna al momento è prevalentemente tedesco, chiaramente anche per

lo studio. Quindi a volte mi accorgo che son felice quando c’ho l’opportunità di parlare

l’italiano, perché mi accorgo che quando c’ho dei discorsi tecnici a volte mi mancano

proprio più spesso le parole in italiano, che magari non mancavano ancora in Kanti.«

(Lo:Z11)

Diese bilinguale Identität lässt sich auch in Loris’ politische, gesellschaftliche und in-

tersubjektive Vorstellung einer mehrsprachigen Schweiz einordnen. Loris versteht sich

als Bündner bzw. Schweizer und legitimiert diese identitäre Zugehörigkeit unter ande-

rem mit seiner Zwei- bzw. Mehrsprachigkeit. Es ist ihm ein politisches Anliegen, dass

Mehrsprachigkeit in der Schweiz als Ressource wahrgenommen wird. Ein Zugehörig-

keitskonzept, das Loris’ politisches Selbstverständnis prägt und den Raum seiner weite-

ren Handlungen und (Selbst-)Positionierungen konstituiert.

»[…]. Adesso mi viene semplicemente che è un vantaggio della Svizzera, non è una_ fa

parte della cultu_ dell’identità della Svizzera che si ha tutte quelle lingue, è una cosa

importante per me. […] dove ci sono le risorse, anche di cercarle e di_ di_ di dare un,

come_ non so, un_ un’immagine completa di quello che sono lingue, anche, non sole

le lingue nazionali e le lingue a scuola, ma anche quelle che vengono parlate nelle

famiglie, di dare una vista completa […], perché è qualcosa che arricchisce, quando

si_ si conosce più lingue o si_ almeno si conosce anche solo più culture linguistiche.«

(Lo:Z12)

8.9.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Loris verhandelt seineZweisprachigkeit imbündnerischenKontext ingrossenTeilen sei-

ner Biografie als Ressource. So hat diese ihm Freundschaften in beiden Sprachgruppen

ermöglicht, ihminderSchuleundderUniversität einensicherheitsstiftendenVorsprung

verliehen, ihn gelassen und anpassungsfähig werden lassen und ihm als »Helfer in der

Not« soziale Anerkennung verschafft. Seine Zweisprachigkeit hat Loris derartig verin-

nerlicht bzw. war so identitätsstiftend, dass auch seine Ansprüche an sich selbst davon

durchdrungen sind und er diese deutlich aus seiner Erzählung hervortreten lässt. Er be-

dauert beispielsweise, dass er aufgrund der gleichzeitigen Präsenz zweier Sprachen in

seinem Leben gewisse Qualitätseinschränkungen in beiden Sprachen in Kauf nehmen

muss. Als er an der Kantonsschule nach Erlaubnis fragt, um in die deutschsprachige

Klasse eingeteilt werden zu können, wird ihm verständlich gemacht, dass seine gram-

matikalische Deutschkompetenz dafür nicht ausreicht. Gleichzeitig merkt er auch im

Italienischunterricht, dass ihm im Vergleich zu den Anderen nicht derselbe umfangrei-

cheWortschatz zur Verfügung steht.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

»Ehm, è che mi accorgevo che_ è quello che magari uno sa fare_ io ho il vantaggio

de de_ della_ dell’essere bilingue, però non c’è la lingua, sia il tedesco, che l’italiano

che so perfetto, che veramente posso scrivere a un livello da_ da autore e così. […] è

più difficile avere la lingua che veramente ehm si parla alla perfezione […], hai tutte

quelle lingue, novanta percento così, però non c’è la lingua che hai al cento per cento.

[…] più o meno sono allo stesso livello, però non c’è quella che veramente, sì, ho la

competenza massima.« (Lo:Z13)

Für seine Maturitätsprüfungen wählt Loris freiwillig anspruchsvollere, aber in seinen

Augen grundlegendeWerke der deutschen Literatur.

»Poi avevo deciso per gli esami di maturità di, ehm, di preparare proprio i libri classici

[…]. […] E lì mi ricordo che eh_ i compagni tedescofoni che avevo alla Kanti ehm, tutta

la gente: »Ma come, ma perché? Dai che è tutto facile, perché scegli Goethe?«, niente

sì, ma_ cioè fare la maturità e non aver_ non avere mai letto uno dei suoi libri, sarebbe

una maturità bilingue un po'_, non lo so.« (Lo:Z14)

Damit verweist er auf von ihm verinnerlichte Diskursordnungen, die lediglich Schü-

ler*innen mit einem bestimmten literarischen Hintergrundwissen als legitimierte Ma-

turand*innen verhandeln. Damit sich Loris als valablen Absolventen einer zweisprachi-

gen Maturität verstehen kann, muss er über dieses basale literarische Kulturwissen in

beiden Sprachen verfügen.

Nimmt Loris hingegen das Puschlav als sprachlichen Vergleichskontext, ist er dank-

bar darum,dass er heute einerseits einnichtmehr vomDeutschengefärbtes, akzentfrei-

es Italienisch spricht und sich damit von diesem differenzmarkierenden »Makel« mehr

oder minder befreien konnte.

»[…] all’inizio appunto il tedesco era più forte, anche_ anche a scuola e così ho_ i primi_

i primi anni di scuola avevo anche l’accento ancora tedesco nell’italiano […], quello è

sparito più o meno […].« (Lo:Z15)

DesWeiteren hat er sich aufgrund seiner Nichtdialektsprachigkeit auch unschöne Dia-

lektismen im Italienischen ersparen können.

»Eh, infatti uno dei quali_ degli altri vantaggi che non ho mai col pus’ciavin è che

mi son risparmiato quegli errori che_ che arrivano a causa del_ del dialetto. La gente

nell’italiano normale fa gli err_ fa i dialettismi che per me non era mai un problema.«

(Lo:Z16)

Diese sprachbezogenen Distanzierungen können einerseits als weitere Abgrenzung Pu-

schlaver*innen gegenüber verstandenwerden, die Loris während seiner ganzen Lebens-

zeit imTal nie dasGefühl vermittelt haben, anerkannter Teil von ihnen zu sein.Sie lassen

sich aber ebenso als diskursive Hervorbringungen im Sinne Foucaults interpretieren, mit

denen Loris über die Reproduktion solcher Unterscheidungen selbst auf diesen macht-

vollen sprachlichen Diskurs einwirkt. Loris’ Deutschsprachigkeit stellt für ihn heute in-

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 283

sofern auch ein willkommenes »Exit-Ticket« bzw. ein Entkommen aus dem für ihn ein-

engenden und konservativen Kontext des Puschlavs dar.

»[…] nei Grigioni sicuramente […], però non la Valposchiavo, cioè appunto […], la vedo

come la mia radice però non era_ non ho mai vissuto la parte migliore della mia vita lì

e quindi è un po'_ non son fatto per la valle […] dove tutti si conoscono, dove se succede

qualcosa lo sanno tutti e almeno un po’ più grande come in Engadina […].« (Lo:Z17)

Loris könnte sich seine Zukunft an vielen verschiedenen Orten vorstellen, denn durch

seine mitgebrachten sprachlichen Dispositionen ist er flexibel, anpassungsfähig und

mobil geworden. Seine Privilegien als sprachlich-kulturelle Vermittlungsperson12 ver-

deutlicht Loris auch in Erzählpassagen über seine Zeit als Rekrut in Airolo im Tessin.

»[…] son finito a Airolo a fare scuola reclute, però in una compagnia completamente

tedescofona […]. […] lì anche una delle differenze tra_ tra essere tedescofono e italofo-

no […], in una fase, dove tutti erano stressati e non so, tutti_ tutti i tenenti erano lì e_

[…] io rimanevo calmo […]. […] anche in altre situazioni dove poi i tedescofoni ti guar-

dano come: »Ma perché_ perché sei così_ così pacifico?«, ecco_ […] e eravamo a Airolo,

quindi tutto il militare, cioè tutti i gli a_ e il capo scuola e così eran tutti ticinesi offi_ e

chiaramente […] possono entrare e parlare italiano e si sentono già meglio ovviamen-

te. […] cioè mi posso muovere benissimo appunto o a Poschiavo, o anche appunto c’hai

studenti ticinesi a Lucerna o anche appunto qua tra_ qua_ qua a Coira con la musica,

o anche a Lucerna appunto normalmente anche nella mobilità_ de_ non_ non devo_

non sono bloccato quando incontro un italofono […]_ mi aiuta nella mobilità in tutti

e due gli ambienti linguistici.« (Lo:Z18)

Als besonders passend versteht er sichmit seinemsprachlichenRepertoire aber nachwie

vor imbündnerischenArbeitsmarkt,dennerhat als künftiger Juristmitdiesenmultiplen

(Sprach-)Fähigkeiten viel zu bieten und Graubünden bzw. Südbünden bleibt für Loris

die Region, aus der er kommt und wo er – ausserhalb des Puschlavs – seiner Familie am

nächsten bleiben kann.

»[…] adesso che sto un po’ pianificando un po’ il futuro e chiedendo cosa potrei fare,

una delle idee è anche di tornare nei Grigioni a lavorare e per esempio anche in En-

gadina, perché comunque è sempre, è la regione da dove arrivo, è più facile per me

anche arrivarci.« (Lo:Z19)

12 Rita Franceschini konstatiert, dass in Sprachbiografien vermehrt typische Figuren erfolgreicher

Lerner*innen vorkommen. Als eine klassische Figur kann der sogenannte Adjuvant bzw. die Adju-

vantin (Helfer*in) genannt werden. Franceschini versteht darunter die Inszenierung von Personen

oder Institutionen, die beimErlernen von Sprache(n) eine bedeutendeRolle einnehmen (vgl. Fran-

ceschini 2004).

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284 Sabrina Sala: Spracherleben und Identität

8.9.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Zu Loris’ Kontakt gelange ich über meine Cousine, die selbst im Puschlav aufgewachsen

ist. Sie kennt Loris aus dem lokalenMusikverein und informiert ihn über die Studie. Lo-

ris stellt sich als TeilnehmerzurVerfügungund ich schreibe ihndirektmit verschiedenen

Terminmöglichkeiten per E-Mail an. Loris bestätigt den Interviewtermin am Freitag, 4.

Oktober 2019. Wir treffen uns im Haus meiner Forschungskollegin im Lürlibad Quar-

tier in Chur. Kurz vor unserem Termin schreibtmir Loris eineWhatsapp-Nachricht und

kündigt mir eine zehnminütige Verspätung an. Loris kommt direkt von Luzern zum In-

terviewundhat ziemlich vielGepäckdabei.Wir trinkengemeinsamnocheinenEspresso

und wechseln danach ins Büro, in den oberen Stock des Hauses. Für die Teilnehmenden

steht eingemütlicherSessel bereit undLoris steuert ohneAufforderungunsererseitsdie-

sen direkt an. Ich erkläre ihm nochmals den Hintergrund der Studie und bitte ihn, sich

mit dem schriftlich formulierten Auftrag zur Sprachenportraitsilhouette auf das Inter-

view einzustimmen. Nach einer Viertelstunde beendet Loris sein Sprachenportrait. Ich

bedankemich für seineGestaltungsbemühungenunderkläre ihm,dass er dasSprachen-

portrait –bei Bedarf – als Unterstützung beimErzählen nutzen kann. Loris’ freie Erzäh-

lungdauert knapp eine halbe Stunde.Auchmeine immanentenNachfragen lösen erneut

viel Erzählzeit aus. Insgesamt dauert das Interview 66Minuten.Nach dem Interview er-

zählt Loris noch, dass er am folgenden Tag ein Konzert im Titthof in Chur habe und er

deshalb froh sei, schon inChur zu sein.Wir fragennach, ob er als Perkussionist seine In-

strumente jeweils selbst zuKonzertenmitbringenmuss.Loris öffnet anschliessendeines

seiner Gepäckstücke und zeigt uns ein grosses Etuimit vielen unterschiedlichen Schlag-

hölzern drin. Er erklärt uns, dass die grossen Instrumente in der Regel bereits vor Ort

sind und er glücklicherweise nur seine »Tools« mitbringen müsse. Loris fragt nach, wie

langedie Studie insgesamtdauernwird.NachweiterenAusführungen zumForschungs-

projekt verabschiede ich Loris an der Haustüre und bereite direkt das nächste Interview

vor, das noch am selben Abend ansteht.

Obwohl Loris und ich viele gemeinsame Bekanntschaften im Tal haben, sindwir uns

zuvor nochnie bewusst begegnet.Wir treffen inChur imWissen zusammen,dassmeine

Cousine mit ihm in einer musikalischen Formation spielt. Während seiner Erzählung,

die rasch eine ausgeprägte Deutschkompetenz seinerseits erkennbar macht, kommt in

mir die Frage auf, welche der beiden Sprachen in Loris’ Leben wohl die bedeutsamere

ist. Ein Gedankengang, der möglicherweise entsteht, weil ich mich – meiner eigenen

Biografie geschuldet –selbst immerwiedermit dieser Frage konfrontiert sehe.Während

ich die anderen Teilnehmenden lediglich frage, welche Sprache sie bevorzugen, nehme

ichbei Loris konkreterBezugauf seineSprachen ItalienischundDeutschund formuliere

meine Frage auf suggestivereWeise:

»[…] quale lingua preferisci, se dovessi scegliere tra le tue lingue? Qual è quella che_

sì che_ che ti verrebbe da scegliere, se_ no, perché se ti fanno la domanda, magari ti

adatti già_ ehm, sì se hai tutte le opzioni libere, preferisci parlare l’italiano o il tedesco?

O è uguale?« (Lo:Z20)

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Fallstudie Italienischbünden 285

Diese Formulierungdrängt Loris dazu, sich für eine der beidenSprachen entscheiden zu

müssen.Esdarf insofernangenommenwerden,dassdiese versprachlichtePräferenzdes

Deutschen eherdurchdieArt der Fragestellunghervorgerufen ist, als dass sie tatsächlich

Loris’ realem Spracherleben entspricht.

»Sicuramente è uguale, cioè mi vanno bene tutte e due. Se sono io quello che devo

incominciare a parlare così nel vuoto con tutte le opzioni, forse comincio col tedesco

perché è la lingua con la quale penso, spesso.« (Lo:Z21)

Im vorgängig beantworteten Fragebogen gibt Loris aber an, das Interview auf Italie-

nisch führen zu wollen. Diese Tatsache steht imWiderspruch zumeiner Annahme, dass

Deutsch Loris’ präferierte Sprache ist.Meine Irritation diesbezüglich will ich direkt auf-

lösen, weshalb ich Loris die spontane, eigentlich nicht vorgesehene Frage stelle:

»E per questo questionario mi hai messo italiano, hai_ hai già pensato magari al fat-

to che si potrebbe_ si potesse trattare più delle lingue minoritarie o perché non hai

messo il tedesco adesso? Ti è venuto spontaneo?« (Lo:Z22)

Das Transkript zeigt auf, dass ich mir die Antwort auf diese Frage vielmehr selbst gelie-

fert habe, als dass ich Loris’ Begründung in Erfahrung gebracht hätte.

»Sì, sì spontaneo. [Okay, o magari perché io ti ho scritto in italiano?]. Può anche essere.

Io sono_ sono_ preferisco adattarmi soprattutto. Quindi ho sempre vissuto anche la

libertà con_ con_ sono in un gruppo dove la gente può scegliere come parlare, e io mi

adatto. […]« (Lo:Z23)

Rückblickendwird verständlich,dasswohl unsere vorausgehendenKontakte perWhats-

app und E-Mail auf Italienisch den Rahmen der Interviewsprache festgelegt haben. Im

Gegensatz zu Loris habe ich meine Kindheit und Jugend in Chur und nicht im Puschlav

verbracht. Die Tatsache, dass wir ein Aufwachsen mit denselben Sprachen und dem im

HintergrundschlummerndenPuschlaverDialekt teilen,hat aufmichalsForschendeein-

gewirkt und damit auch den Verlauf und die Auswertung des Interviews beeinflusst.

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013 - am 13.02.2026, 21:53:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

