8. Fallstudie Italienischhiinden

Die vorhandene Forschungsliteratur zu Italienischbiinden ist iiberschaubar. Neben Aus-
einandersetzungen mit der lokalen Sprache und Kultur der einzelnen Talschaften (vgl.
z.B. Tognina 1967; Lardi & Semadeni 1994; Bianconi 1998; Agustoni 1996), wurde die so-
ziolinguistische Situation Italienischbiindens lediglich in zwei umfassenderen Studi-
en untersucht (vgl. Picenoni 2008, Griinert et al. 2008). Auch zur spezifischen und von
sprachlichen Herausforderungen geprigten Phase der Transition von der Oberstufe in
die Mittelschule oder in die Berufslehre, in der ein Grossteil der jungen Erwachsenen
erstmals ihre Talschaften verlassen und in die deutschsprachigen Zentren ziehen, sind
bereits einzelne Untersuchungen publiziert worden (vgl. QGI Picenoni 2008, Todisco
et al. 2020b). Wihrend Letztere vorwiegend auf die Spracherfahrungen von Jugendli-
chen fokussierten, erweitert die hier vorliegende Studie den betrachteten biografischen
Zeitraum, indem sie das Spracherleben junger erwachsener Italienischbiindner*innen
in den Blick nimmt. Dabei werden deren Erfahrungen und Deutungen auch im Zusam-
menhang mit dem Ubertritt ins Studium oder in das Berufsleben erforscht. Des Weite-
ren stellt diese Studie eine noch nicht untersuchte Sprachgruppe ins Zentrum des For-
schungsinteresses: junge mehrsprachige Erwachsene aus Italienischbiinden, die mit ei-
ner weiteren Familiensprache neben dem Italienischen aufwachsen. Angesichts ihrer
mehrsprachigen Repertoires interessieren dabei vorwiegend soziale Positionierungen
und Zugehorigkeitskonstruktionen im Zusammenhang mit familidren Hintergriinden,
im Umgang mit Peers sowie in (aus)bildungsbezogenen Kontexten.

Anhand des erhobenen biografischen Datenmaterials soll herausgearbeitet werden,
wie das Spracherleben die individuellen Handlungsspielriume der jungen Erwachsenen
determiniert. Denn Sprache(n) und Sprechen kommt in solchen Verhandlungsprozes-
sen eine subtil wirkende und subjektivierende Macht zu, welche die jungen Erwachse-
nen sozial positioniert und ihre Agency dadurch erweitert oder begrenzt. Mit der folgen-
den Prisentation von neun exemplarischen Fillen aus der Studie wird eine Anniherung
an die angesprochene Komplexitit machtbezogener Verhandlungen sprachlicher Praxis
im spezifischen Kontext Italienischbiindens versucht. Eingangs erfolgt jeweils die Vor-
stellung des angefertigten Sprachenportraits mit einer kurzen Darlegung soziobiogra-
fischer Anhaltspunkte zur Person und ihren Sprachen. Anschliessend folgt die Darstel-
lung ihrer identitiren (Selbst-)Verortung in Form einer verdichteten Gesamterzihlung,

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

welche die Chronologie der Erzihlstruktur beibehilt. Grundlage hierfiir bilden neben
den originalen Audiodaten und deren Transkripten auch die kategorisierten Daten aus
den in Kapitel 7.6 beschriebenen Positionierungs- und Zugehorigkeitsanalysen. Erzahl-
passagen, die auf besonders evidente identitire Verhandlungen im Zusammenhang mit
Sprache(n) und Sprechen verweisen, finden in Form von Originalzitaten Platz und sind
in deutscher Ubersetzung im Anhang nachzulesen. Im letzten, die Fallarbeit abschlies-
senden Interpretationsschritt werden die Erzihlungen in Bezug auf die ihren Sprache(n)
innewohnende Wirkmacht reflektiert. Letztere wird in dieser Arbeit — im Sinne eines
Konglomerats aus Selbstverortungen und (Nicht-)Zugehorigkeiten — als resultierende
sprachliche Handlungs(ohn)macht vorgestellt.

Neben den skizzierten Analyseschritten gilt es auf der Basis der Erzihlungen und
der verfassten Interviewprotokolle auch dem Verhaltnis von Forschenden und Infor-
mant*innen Rechnung zu tragen, da dieses ebenso von machtvollen Zusammenhingen
mitstrukturiert ist. Wihrend die Autorin von einigen Informant*innen als Mitarbei-
terin der Pidagogischen Hochschule Graubiinden wahrgenommen wurde, die sich
im Rahmen ihrer Forschungsarbeit fir mehrsprachige Menschen oder fiir ihre bil-
dungsbiografischen Erfahrungen interessiert, wurde sie von anderen eher auf ihre
Verwurzelung mit Italienischbiinden bzw. dem Puschlav angesprochen. Auch die in
den Sprachbiografien hergestellten Beziige zum eigenen Spracherleben prisentierten
sich dusserst unterschiedlich. Zum einen verwendeten Interviewpartner*innen in der
Erzihlung dialektale Ausdriicke, um bestimmte Gefithle und Emotionen eingehender
zu verdeutlichen. Dies impliziert, dass diese Interviewten der Autorin — ohne es sicher
zu wissen — neben dem Italienischen auch sprachliche Kompetenzen im lokalen Dialekt
attestierten. Zum anderen sprachen Interviewte der Autorin aufgrund der Puschlaver
Herkunft ihrer Eltern einen gewissen Wissensvorsprung fiir dieses Tal zu, nahmen in
Bezug auf die anderen drei Talschaften aber weitere talschaftsbezogene Explikatio-
nen vor. Gerade vor dem Hintergrund dieser situativen gegenseitigen Beeinflussung
und eines aus einer Ko-Konstruktion hervorgegangenen Datenmaterials wurde im
Anschluss an jede Fallprisentation jeweils auch eine Kontextualisierung des Interviews
hinzugefiigt, die ebenso auf offensichtliche Momente wihrend der Erzihlung eingeht,
in denen eine Interaktion zwischen Forschenden und Interviewten stattgefunden hat.
Dabei wird lediglich auf die evidentesten Passagen eingegangen, da eine ausfithrlichere
Analyse solcher Wechselwirkungen den Rahmen dieser Arbeit gesprengt hitte.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

8.1 Yvette - »ll peso del tedesco«

Abb. 20: Yvettes Sprachenportrait

T-LIA_o

owtaro pafol

rodfocaen

¥ :{m\ﬂl

(OVERE VM PARR:

2 umiigee &

?PSD

Yvette wichst mit ihrem jiingeren Bruder und ihren Eltern in einem Dorf im Misox
auf. Ihr Vater verbringt seine Kindheit und einen Grossteil seines Lebens selbst in diesem
Tal und spricht mit den Kindern Misoxer Dialekt. Yvettes Mutter immigriert als 20-jdh-
rige Frau aus Bolivien ins Misox und spricht vorwiegend Spanisch mit der Familie. Die
Eltern trennen sich wihrend Yvettes Primarschulzeit und der zweisprachige Familien-
alltag verliert sich dadurch zugunsten des Italienischen, das ab diesem Zeitpunkt auch
von der Mutter als primire Umgangssprache iibernommen wird. Die gesamte obligato-
rische Schulzeit verbringt Yvette im Misox. Mit 15 Jahren wechselt sie ans Gymnasium
nach Chur, in dem sie einerseits in mehreren Fichern Unterricht auf Italienisch besu-
chen kann, andererseits aber auch mit einer vorwiegend deutschsprachigen Umgebung
konfrontiert ist. Nach der Matura macht Yvette ein Zwischenjahr in Zirich und arbeitet
als Abwaschbhilfe in einer Kantine. Parallel dazu bereitet sie sich auf den Eignungstest fir
das Medizinstudium vor. Im Herbst 2019 wechselt sie den Sprachraum ein weiteres Mal
und zieht fiir das Studium nach Fribourg.

8.1.1 Identitére (Selbst-)Verortung

Yvette beginnt ihre Erzihlung bereits mit einer zweigeteilten Beschreibung ihrer Fami-
lie(n). Sie fithrt aus, dass sie zwei Familien hat, mit denen sie einen unterschiedlichen
Kontakt pflegt. Zur Familie miitterlicherseits, die in Bolivien lebt, hat Yvette dank ihrer

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

179


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

Mutter, dem Telefon und den Moglichkeiten iiber die sozialen Medien seit jeher einen
bestindigen Kontakt. Yvette erzihlt von mehreren Reisen nach Bolivien und davon, wie
sie iiber die Jahre der bolivianischen Kultur nahe geblieben ist. Trotz der geografischen
Entfernung fiihlt sie seit jeher eine enge familiire Zugehorigkeit, die es ermoglicht, sich
trotz jahrelangem Nichtsehen nicht fremd zu sein. Bis Yvette 10 Jahre alt ist, spricht ihre
Mutter zu Hause ausschliesslich Spanisch. Nach der Scheidung der Eltern und dem Da-
zustossen des italienischsprachigen Lebensgefihrten der Mutter tritt Spanisch in den
Hintergrund und der Familienalltag spielt sich vorwiegend auf Italienisch ab. Yvette be-
tont an dieser Stelle der Erzihlung, dass sie Spanisch weiterhin versteht und sich an die
Worter erinnert, sich aber schimt, diese Sprache zu sprechen, weil sie von sich selbst er-
wartet, mit einer spanischsprachigen Mutter diese viel fliessender sprechen zu kénnen.
Dies verweist auf eine von Yvette verinnerlichte normative Setzung, dass Nachkommen
die Sprache(n) der Eltern beherrschen sollten. Ein Zusammenfallen von Sprachkompe-
tenz und Identititserwartungen also, die Yvette aus ihrer eigenen Perspektive heraus
nicht erfillt. Mit der Mutter spricht Yvette heute Italienisch, was sie selbst bedauert,
denn damit verliert sie eine bedeutende Lern- und Ubungsquelle fiir ihr Spanisch. Nur
wenn sie gemeinsam in Bolivien sind und alle ausschliesslich Spanisch sprechen, fallen
sie und die Mutter nicht ins Italienische zuriick. Die Kommunikation zwischen Yvette
und ihrer Mutter zeichnet sich daher eher durch eine situative Anpassungsleistung an
die Umgebungssprache aus, als dass sie familiare Sprachaneignungs- oder -erhaltungs-
fragen in den Vordergrund stellt.

Die Familie viterlicherseits lebt im Misox und der Vater spricht mit beiden Kindern
Misoxer Dialekt. In diesem Zusammenhang folgt eine lingere Passage in der Erzihlung,
in der Yvette iiber ihre Beziehung zum Misoxer Dialekt spricht. Sie erklirt, dass ihr Va-
ter die einzige Person ist, mit der sie sich nicht schimt, Dialekt zu sprechen. Dass sie
selbst immer beim Italienischen geblieben ist, erklirt sich Yvette mit der Prisenz des
Spanischen in der Familie. Die Tatsache, dass sie mit ihrer Familie im Misox Italienisch
sprechen muss und nicht auf den Dialekt zuriickgreifen kann, geht fiir Yvette mit dem
Gefiihl einher, anders zu sein, nicht vollstindig dazuzugehéren. Sie versteht sich zwar
— mit Verweis auf Mecherils Konzept sozialer Zugehorigkeit — auf formeller Ebene als
vollwertiges Mitglied der Familie, kann hingegen aufgrund ihrer eingeschrinkten Mog-
lichkeiten im Dialektsprechen auf der informellen Ebene nicht von einer liickenlosen Zu-
gehorigkeit ausgehen.

»[...] parlare dialetto & come cantare una canzone che non so bene, no_ che vuoi, ma
non puoi del tutto. Cioe sai le parole, sai che ce le hai in testa, ma non ti vengono fuori
bene. Quindi evito, sai [...], a me dispiace tantissimo questa cosa di non parlar dialetto.
Perché appunto[..] ai pranzidifamiglia loro parlavano tutti dialetto, parlavano dialetto
tutto il tempo eiosono li e dico lamia cosa initaliano, perd misento quasi, non scema_
non saprei come dirti, pero non del tutto inclusa. Solo che iniziare a parlar_[...] parlarlo
dal nulla, mi sembrerebbe ancora piti strano. [...] tipo io, lo capisco benissimo e anche
mi pesa un po’ quando mi guardano, iniziano a parlarmi in italiano con quell’accento
un po’ da, sai parlano dialetto tutta la vita [...]. Dunque appunto ti senti un po’ escluso
se non parli_ perché veramente € una lingua, anche se vi capite, sei fuori_ stoni nel
contesto.« (Y:Z1)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Wenn ihre Verwandten sich Yvette aufItalienisch zuwenden, obwohl sie gew6hnlich Dia-
lekt mit anderen Familienmitgliedern sprechen, betreiben sie — ohne Absicht - ein sub-
tiles Doing Difference, das Yvettes Wirksamkeitsgefiihle tangiert. Yvette wigt fir sich das
Ubernehmen des Dialekts als mégliche Handlungsalternative ab, muss aber aufgrund
ihrer habitualisierten Disponiertheit als Nichtdialektsprachige davon absehen und muss
diese Positionierung als »besonderes« Mitglied der Familie annehmen. Lediglich mit ih-
rem Vater, bei dem sich Yvette offenbar bedingungsloser anerkannt fiihlt, ist fiir sie dies-
beziiglich eine Transformation der diskursiven Ordnung in Bezug aufihre Dialektspra-
chigkeit denkbar. Interessanterweise fiihlt sich Yvette innerhalb ihres Freundeskreises
diesbeziiglich — im Unterschied zu den geschilderten Familiensituationen — nie anders
als die Anderen. Dies begriindet sie damit, dass im Misox in ihrer Generation nur noch
wenige Menschen Dialekt sprechen und die Verwendung der Standardsprache Italie-
nisch in dieser Alterskohorte der Normalititsvorstellung entspricht.

Yvette bezeichnet das Misox in ihrer Erzidhlung als ihr Zuhause, in dem sie heute
aber eher wie in den Ferien lebt. Nach Hause zuriickzukehren bedeutet fiir sie, sich zu
entspannen und keinen Stress zu haben. Fiir Yvette ist es zum Zeitpunkt der Erzihlung
aber unvorstellbar, lingerfristig ins Misox zuriickzukehren. Sie beschreibt das Misox als
schonen Ort zum Aufwachsen. Aufgrund fehlender Karriereperspektiven kann sie es als
moglichen Wohnort aber nicht mehr in Erwigung ziehen. Eine soziogeografische und
emotionale Verbundenheit also, auf die Yvette fiir ihre Selbstverwirklichung aber nicht
angewiesen ist.Ihr sei es nie schwergefallen, sich vom Tal loszulésen. Moglicherweise
sei dies unbewusst auch dem Vorbild ihrer Mutter geschuldet, die ihr eigenes Zuhause
ebenso als junge Erwachsene verlassen hat und nun ein »gutes Leben« im Misox fithrt.
Yvette erzdhlt von einem personlichen Denkwandel beziiglich des Spanischen, der sich
bei ihr erst wihrend der Sekundarschuljahre zugetragen habe. Dabei sei ihr bewusst ge-
worden, was fiir ein grosses Gliick sie hat, eine zweite Familie auf der anderen Seite der
Welt zu haben und sich zu zwei unterschiedlichen Kulturen zugehérig fithlen zu kén-
nen. Diese Argumentation lisst darauf schliessen, dass Yvette diese doppelte identitire
Eingebundenheit nicht seit jeher als schitzenswerte Komponente ihrer Personlichkeit
betrachtet. Erst im jugendlichen Kontext, in dem méglicherweise Interkulturalitit und
Mehrsprachigkeit als Ressource verhandelt werden, beginnt sich Yvette als diesbeziig-
lich privilegiert zu erachten. An der Kantonsschule in Chur wihlt sie aus diesem Grund
Spanisch als Schwerpunktfach und misst dem Spanischen von diesem Zeitpunkt an wie-
der grossere Bedeutung zu. Um diese wiedergewonnene emotionale Verbundenheit zu
bekriftigen, kehrt Yvette an dieser Stelle der Erzdhlung auf einen spezifischen Aufent-
halt in Bolivien bei ihrer Grossmutter zuriick, wihrend dessen sie sich — ihrer eigenen
Einschitzung nach - von der Angst, Spanisch zu sprechen, befreien konnte. Yvette ver-
gleicht in der Erzihlung ihre beiden Kulturen und konstruiert sie als sehr unterschied-
lich. Zum Beispiel dussert sie, dass sie zu Hause — im Vergleich zu ihren Freund*innen
im Misox — andere Dinge isst. Sie bemerkt, dass sie und ihre Familie manchmal auch
andere Umgangsformen pflegen. Ausserdem spiirt sie eine starke Verbindung zu latein-
amerikanischer Musik, die so viel erzihlen kann und viel mehr ist als nur Raeggeton. Fiir
Yvette ist es gerade die Musik, die es ihr méglich macht, ihrer bolivianischen Seite nahe
zu bleiben und sich deren Essgewohnheiten und Traditionen in Erinnerung zu rufen.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

181


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

»[..] per me era normale, sai arrivavo a casa e c'era mia mamma e parlava spagnolo e
era divertentissimo, perché io ero in fermata del bus e sentivi la musica a sballo, pro-
prio musica latina [...], dall’altra parte del paesino e arrivavo e c’era mia mamma che
era i a ballare e quello mi dava piu gioia_ cioé vedere magari le mamme magari un
po’ pitt normali [...], pitt normali del posto, pil svizzerotte, pero vedere mia mamma
cosi era anche bello, no, vedere questa cultura. Cioé € un bel ricordo che mi é rimasto
dell’infanzia, di quello. [..] il rapporto che ho con la musica comunque ha influito tanto
I'avere una mamma latina [..], c’ho totalmente un altro rapporto della gente che qua
ascolta la musica latina [...], perché pensano solo al Reggaeton e io sono sempre: »No, &
che c’e tanto altro dietro.« E quindi anche li c’e, tipo, tutto un mondo a parte [..].« (Y:Z2)

In dieser Interviewpassage konstruiert Yvette gewollt einen Teil ihrer Identitit als sol-
chen, der sie von anderen unterscheidet und sie itber Komponenten, die sie auf positive
Art und Weise mit der bolivianischen Kultur verbindet, mit einem zusitzlichen Privileg
ausstatten. Fir ihr Zwischenjahr nach der Matura ist Yvette zur Erhaltung dieses Privi-
legs absichtlich zu ihrer spanischsprachigen Tante nach Ziirich gezogen, um das Spani-
sche weiterhin pflegen und aktiv halten zu kénnen. Ihre starke emotionale Verbindung
zu Bolivien ist fiir Yvette aber nicht ausreichend, um sich selbst als Bolivianerin bezeich-
nen zu dirfen.

»[...] dico spesso che mia madre € boliviana, cioe non dico mai di essere io, boliviana,
perché non mi sento_ cioe so di avere la_ questa parte di cultura boliviana, perd quasi
per rispetto dei boliviani non dico di essere boliviana, perché non_ non sono cresciuta
li, non_non sono boliviana. [..], pero ho sangue boliviano. Cioé c’é questa distinzione
nell’essere boliviana e avere parte di te boliviana. [..] sento di avere un forte rapporto
con la Bolivia e di avere un'altra cultura, un altro paese, ma non sento di essere bolivia-
na.«(Y:Z3)

Dieses Zitat verweist auf eindriickliche Weise auf das machtvolle Verhiltnis zwischen
Diskurs und Subjekt und dessen Wechselwirkungsprozesse. Yvette hat ihre abweichen-
de Position innerhalb des diskursiven Raums Boliviens inkorporiert, indem sie fiir ih-
re eigene identitire Selbstverortung von einer eingeschrinkten Berechtigung ausgeht,
sich selbst als Bolivianerin verstehen zu diirfen. Demzufolge darf sich als Teil der kol-
lektiven Identitit und als Bolivianer*in nur jemand definieren, der die Gemeinsamkeit
des Aufwachsens in Bolivien teilt. Dass Yvette dazu nicht legitimiert ist, verdeutlicht sie
auch mit der Erklirung, dass sie in ihrer bolivianischen Familie als gringita' bezeichnet
wird. Gleichwohl erginzt sie, in Bolivien wiederholt auch auf ihre gute Spanischkompe-
tenz angesprochen worden zu sein. IThr ungezwungener sitdamerikanischer Akzent habe
den Leuten vor Ort sogar Anlass gegeben, bei ihr nachzufragen, ob sie einheimisch sei.
Uber ihre sprachliche Performanz im Spanischen also, die sie bei Bedarf sogar mit der
legitimen lokalen Firbung versehen kann, sieht Yvette Méglichkeiten, ihre Handlungs-
spielriume zu erweitern und in ihrer personlichen Positionierung als »Person mit boli-

1 Mitgringo/gringa werden im mittel- und sidamerikanischen Raum Menschen bezeichnet, die nicht
romanischer Herkunft sind. Der Zuschreibung liegt eine abwertende Konnotation inne, die auch
eine sprachlich-kulturelle Abgrenzung hervorhebt.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

vianischem Blut« anerkannt zu werden. Eine positive Zugehorigkeitserfahrung, die fiir
Yvette mit grosser Freude und Genugtuung verbunden ist.

An spiterer Stelle der Erzahlung schlussfolgert Yvette, dass Spanisch fiir sie eine Art
Accessoire ist, das sie gerne trage, das ihr aber in threm italienischbiindnerischen Kind-
heitskontext aufgrund des fehlenden Distinktionsprofits nicht viel gebracht habe. Von
einer anders resultierenden Agency geht Yvette hingegen aus, wenn sie z.B. Deutsch als
Familiensprache neben dem Italienisch gehabt hitte. Yvette bezeichnet Italienisch als ih-
re Sprache und als die Sprache, in der sie sich am besten ausdriicken kann und womit sie
ihre individuelle Handlungsfihigkeit sichern kann. In Chur bleibt sie daher auch immer
in ihrer italienischsprachigen »Blase« (bolla degli italofoni), wo sie sich in sicheren Aner-
kennungsverhiltnissen bewegen kann. Diese bewusste Vermeidung von Kontakten, bei
denen sie — aufgrund bisheriger biografisch bedingter Verinnerlichungen — méglicher-
weise mit neuen negativen Zugehorigkeitserfahrungen rechnen muss, begriindet Yvette
mit dem Argument menschlicher Bequemlichkeit, die einen dazu bewegt, sich lieber zu
isolieren, als mit Anderssprachigen zu kommunizieren.

Wie wirkungsreich und dauerhaft solche biografischen Sedimentierungen sind, macht
Yvette deutlich, indem sie erzahlt, dass ihr Gleiches heute auch in Fribourg passiert. Dort
verbringt sie die meiste Zeit mit den vielen Tessiner*innen. Aus diesem Grund ist es fur
Yvette in Fribourg einfacher zu sagen, dass sie Tessinerin ist, obwohl sie sich selbst als
Biindnerin verstanden wissen will.

»[...] tante volte & piu facile dire ticinese, perché stare Ii a spiegare che sei grigionese,
ma che vieni da una valle italofona, non € cosi_, cioé € un po’ uno sbatti come dicono i
ticinesi[...]. Perd si, cioé misento mesolcinese. [...] qua che son tutti ticinesi, sono l'unica
grigionese e: »lo sono grigionese, non sono ticinese come voi«. Pero se proprio cosi,
non e che mi pesa dover rinunciare al mio essere mesolcinese per un attimo. Cioé gli
dico [...]_ mi sembra quasi un po’ estremo dover stare li a ogni persona_ ovvio che se
parliamo un po’ di pit glielo spiego [...].« (Y:Z4)

Diese widerspriichliche identitire Positionierung lisst sich wohl damit erklaren, dass
Yvette im sozialen Kontext mit den Tessiner*innen eher nicht von einer Konstruktion
als Biindnerin profitieren kann. Lieber ist ihr, einfach als Italienischsprachige wahrge-
nommen zu werden und damit das »Zugangsticket« fiir diese Gruppe zu erhalten. Vor
der Autorin als Forschende ist es ihr aber wichtig, ihre identitire Zugehorigkeit als Ita-
lienischbiindnerin zu verdeutlichen. Méglicherweise auch, um der angenommenen Er-
wartungshaltung, eine mehrsprachige Misoxerin zu sein, entsprechen zu konnen.
Yvette erzahlt, dass ihr Leben grundsitzlich in einer Welt stattfindet, in der nicht ih-
re Sprache gesprochen wird. In einer italienischsprachigen Welt zu leben, sei gar nicht
mehr Teil ihrer Wahrnehmung. Schon wihrend der Schulzeitim Misox sprechen alle dar-
iiber, nach Chur gehen zu wollen. Sie erinnert sich, dass gerade die Aufnahmepriifung an
die Biindner Kantonsschule in Chur als besonders grosse Hiirde im Tal verhandelt wor-
den sei. Wegen des Deutschen gelinge es nur wenigen, die Priifung zu bestehen. Yvette
erzihlt, dass sie es damals als personliche Herausforderung gesehen und viel Mithe und
Energie in die Vorbereitung der Aufnahmepriifung investiert hat. Sie dussert an dieser
Stelle auch, dass es wohl die beste Entscheidung fiir sie gewesen ist, nach Chur zu gehen.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

183


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

Wihrend der Primarschule ist Deutschlernen fiir Yvette mit Freude verbunden, obwohl
ihr schon damals aufgefallen ist, dass Deutsch ganz anders ist als Italienisch und es —
im Vergleich auch zum Spanischen - viel schwieriger ist, sich die Worter zu merken.
Yvettes Sprachraumwechsel nach Chur ist daher zunichst mit grossen Schwierigkeiten
fiir sie verbunden. Am Anfang traut sich Yvette nicht, ein Wort auf Deutsch zu sagen.
Das Deutschsprechen ist immer mit der Angst verbunden, etwas nicht richtig sagen zu
konnen oder es nicht zu verstehen.

»[..]andando a Coira poi ho intrapreso anche la strada del tedesco, che io ho avuto mol-
ti bassi_cioeio_non mi piaceva il tedesco, non_ non riuscivo [..] questo anche_ qua ho
fatto un peso, il peso del tedesco, ha pesato tantissimo il dover essere in un ambien-
te tedesco, sapere che dovrei parlarlo. [..] a Coira era una costante ansia a volte dover
parlar_a dover socializzare in tedesco, avere i i tedeschi che ti parlano e fanno battute,
non sai se era una domanda_ cioé questa situazione per me & proprio quotidiana [..],
che ti parlassero e »he-eee« e non sai cosa fare.« (Y:Z5)

Yvette formuliert hier auf eindriickliche Weise, wie Sprache(n) und Sprechen mit dem
Gefiihl von Handlungsohnmacht verbunden sein kénnen. Ihre sprachlichen Ressourcen
reichen im Churer Kontext nicht aus, um sich in sozialen Interaktionssituationen mit
Deutschsprachigen zurechtzufinden. In diesem sozialen Raum, zu dem sie sich nicht
zugehorig fihlt, sieht sich Yvette in Gesprichsmomenten gezwungen, sich tagtiglich
machtlos ihrer Angst und ihrer Hilflosigkeit aussetzen zu missen. Als wire dies nicht
schon belastend genug, wird in Yvettes Aussage ausserdem deutlich, dass auch eine dis-
kursive, verinnerlichte Erwartungshaltung mitschwingt, eigentlich Deutsch sprechen zu
miissen. Denn nur tiber ein regelmissiges Sprechen der Sprache kann sie sich aus die-
ser fiir sie desolaten Situation befreien. Lange Zeit findet sich Yvette nur mit Standard-
deutsch zurecht. Erst im letzten Jahr vor der Matura beginnt sie zwischendurch ein we-
nig Schweizerdeutsch zu sprechen. Das Schweizerdeutsche hebt sie in ihrer Erzihlung
als zusitzliche sprachliche Hiirde hervor. Sie bemerkt im Verlaufe der Zeit auch, dass
Deutschschweizer*innen nicht gerne Standarddeutsch sprechen, und verinnerlicht das
Gefiihl, Schweizerdeutsch lernen zu miissen, um anderen nicht zur Last zu fallen.

»Sembra quasi un insulto a_non so come dire_ cioé parlare Hochdeutsch a uno svizze-
ro-tedesco_ non so perché c’e questa cosa che non voglio pretendere da uno svizzero-
tedesco che mi parli Hochdeutsch, tipo non [...] € la tua lingua, sono io che mi devo ad-
attare, anche se all'inizio non capisco niente. [...] cioé gli parlo Hochdeutsch, ma non
pretendo che loro me lo parlino, perché so_ cioé io vedo che questo & quasi un peso
per loro [..] non & la loro lingua, cioé non lo so, non mi sembra, non € la loro lingua del
cuore, perché é veramente diverso lo Schwizerdiitsch e Hochdeutsch.« (Y:Z6)

Diese Erzihlpassage verweist einerseits auf die machtvolle diskursive Situiertheit von
Yvette in einem Kontext, in dem sie sich als Sprecherin einer Minderheitensprache an-
zupassen hat und zudem keinesfalls erwarten darf, dass man ihr mit Standarddeutsch
entgegenkommt. Um den (Schweizer-)Deutschsprachigen nicht zur Last zu fallen, muss
Yvette also eine doppelte Hiirde iberwinden: Sie muss einerseits die sprachliche Kom-
fortzone des Italienischen verlassen und Deutsch sprechen und andererseits Schweizer-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

deutsch verstehen, denn die Anderen vermitteln ihr das Gefiihl, dass das Sprechen der
Standardsprache ihnen zuwider ist. Yvette erzihlt auch von bestimmten Situationen in
ihrem schulischen Alltag in Chur, in denen Mitschiller*innen Italienischsprachige als
»dumme Italos« bezeichnen. Sie betont, dass sie sich selbst auch so definiert und damit
dieser Bezeichnung unterwirft, da sie der Bewertung zustimmt, dass sie — ohne gute
Deutschkompetenz — tatsichlich nicht gleich viel leisten kann wie die Anderen. Hier
kommen daher linguizistische Differenzpraktiken zur Sprache, die fiir Yvette in Diskri-
minierungserfahrungen miinden. Auch die Romanischsprachigen haben gemiss Yvette
den Italienischsprachigen im Deutschen einiges voraus. Obwohl sich Yvette identitir
deutlich von ihnen abgrenzt, bemerkt sie, dass im Kontext der Kantonsschule Chur iiber
das geteilte Nichtdeutschsprachig-Sein eine engere Verbindung zu den Romanischspra-
chigen besteht.

»[...] con loro perd c’era comunque questo_essendo in convitto ha fatto tantissimo, cioe
lo stare in internato tutti assieme, cioé ti sentivi di non essere tedesco_ cioé di non
essere tedescofono e parlare comunque la tua lingua madre diversa.« (Y:Z7)

Die Erfahrungen mit der deutschen Sprache lassen Yvettes Erzihlungen nochmals zu-
riick ins Misox kehren. Ab dem Zeitpunkt, an dem die deutsche Grammatik Einzug in
den Schulunterricht hilt, wird Deutsch fiir Yvette — und auch fiir alle ihre italienisch-
sprachigen Mitschiiler*innen - zu einer grossen Last. Yvette erklirt, dass unter Italie-
nischsprachigen eine Art allgemeine Auflehnung gegen das Deutsch aufkommt. Eine
Form von Gruppendruck, der dazu fithrt, dass niemand Deutsch mag und es somit un-
bewusst auch niemand lernen will. Als besonders belastend beschreibt Yvette die Situa-
tion im Erginzungsfach an der Kantonsschule, in welcher die Klassen gemischt sind und
der ganze Unterricht ausschliesslich auf Deutsch stattfindet. Alle Mitschiiler*innen sind
deutschsprachig und Yvette verbringt Stunden damit, Texte zu tibersetzen, um den Un-
terrichtsinhalten folgen zu kénnen. Yvette betont, dass es nicht das Fach an sich ist, das
ihren Leidensdruck entstehen lisst, sondern die fehlende Sprachkompetenz. Priifungs-
situationen im Erginzungsfach assoziiert Yvette deshalb mit grosser Versagensangst.

»[...] peresempio avevo biologia Ergdnzungsfach ed & la prima volta che mison confron-
tata veramente col dover sapere una lingua straniera e dover_ dovere saperla, perché
senno non capivo niente. [..] Ii soffrivo tantissimo [..] si cerano degli esami_ tra che
era tantissima roba [..] e non era tanto la materia stessa che mi faceva soffrire [...], era
proprio il tedesco che non saperlo_non_ cioé se tu non sai una parola, la leggi allora la
concettualizzi subito in testa e ti rimane molto di pit, invece la devi prima imparare a
memoria, € un'ansia andare a quegli esami, ricordo, proprio assurda.« (Y:Z8)

Angstgefiihle im Zusammenhang mit der deutschen Sprache bezeichnet Yvette als Preis,
den sie dafiir zahlen muss, um mit ihren Freund*innen in Chur eine gute Zeit verbrin-
gen zu diirfen. Denn Chur ist auch Treffpunkt aller Italienischsprachigen aus den vier
Talschaften. Trotz der zahlreichen erzihlten negativen Zugehorigkeitserfahrungen hebt
Yvette an dieser Stelle die Zeit in der Biindner Hauptstadt als gliickliche Jahre hervor
und erinnert sich belustigt auch an sprachliche Differenzkonstruktionen zwischen den

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

185


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

Italienischsprachigen selbst. Die Art, wie man spricht, der »Slang«, Akzente und dialek-
tale Worter unterscheiden sich deutlich voneinander. Yvette unterstreicht, dass sie sogar
ihr eigenes Italienisch an die Art angepasst hat, wie Puschlaver*innen Italienisch spre-
chen. Grundsitzlich sieht sie mehr Ahnlichkeiten zwischen Puschlaver*innen und Ber-
geller*innen, die in ihren Talschaften beide mit einer — aus ihrer Perspektive — isolierte-
ren Realitit konfrontiert sind. Misoxer*innen erscheinen ihr durch die Anbindung ans
Tessin anders, vielleicht stidtischer zu sein. Yvette hebt aber hervor, dass in Chur, unge-
achtet der talschaftlichen Unterschiede, alle als Italienischsprachige anerkannt werden.
Dies lasse eine enge emotionale Verbindung zwischen Italienischsprachigen entstehen
und bilde gleichzeitig das Selbstverstindnis, Teil der Biindner Ifalianitd zu sein, heraus.

Das Zwischenjahr in Ziirich bezeichnet Yvette als ein fir die Sprachen gut investier-
tes Jahr. Sie begriindet das damit, dass der Lebenspartner ihrer spanischsprachigen Tan-
te, bei der sie wohnt, Deutscher ist und sie mit ihm das »richtige« Deutsch sprechen ler-
nen muss. Ausserdem helfen ihr die Vorbereitungen fiir den Numerus clausus und der
deutschsprachige Arbeitsalltag in der Abwaschkiiche dabei, ihre fortwihrend prisenten
Hemmungen beim Deutschsprechen abzubauen und ihre Sprachkompetenz zu verbes-
sern.

»[...] la cosa divertente & che in realta [..] ero quella che lo sapeva parlare meglio, per-
ché li é pieno magari_ cioé di marocchini o cosi_ prendono tante persone aiuto cucina
o Abwaschkuche o cosi_ io quindi con loro ho iniziato_ ti senti quasi piti tranquilla a
parlarlo, [...], bene o male eravamo_ cioé io ero una delle poche Svizzere in realta [..],
ma non parlavo tedesco, quindi era questo ambiente dove si, si parlava tutti tedesco,
ma non era la lingua di nessuno. [...] € stato pili facile per me, per parlare tedesco, ti_ ti
vergogni di meno.« (Y:Z9)

Besonders interessant erscheintin dieser Interviewpassage, dass Yvette innerhalb dieses
multiplen natio-ethno-kulturellen Raums der Abwaschkiiche, in dem niemand gut Deutsch
spricht, eine tiefere Hemmschwelle beim Deutschsprechen erlebt. Dies ist wohl der Tat-
sache geschuldet, dass in diesem Kontext fiir Yvette ausnahmsweise nicht die Sprache
die anerkennungsrelevante Differenzkategorie ist.

Selbst belustigt iiber diese Wandlung erzihlt Yvette, dass sie es heute in Fribourg fast
herbeisehnt, Deutsch sprechen zu diirfen, denn mit der franzésischen Sprache komme
sie noch nicht zurecht. Manchmal — erzihlt Yvette abschliessend — kommen im universi-
tiren Umfeld die altbekannten Versagensingste wieder hoch. Yvette betont aber, dass sie
es heute anders erlebt als damals in Chur. Das Gewicht, das frither dem Deutschen zu-
kam, nimmt heute eine neue Bedeutung ein. In Fribourg zwingt Yvette niemand, Fran-
zosisch zu sprechen, denn sie kann es — dank dem Deutschen — ohne Schwierigkeiten
vermeiden, Franzosisch sprechen zu miissen. Ihre Tessiner Freund*innen in Fribourg
bewundern sie sogar dafiir, dass sie so gut Deutsch spricht. Im Gegensatz zu ihr haben
siean der Universitit grosse Miithe, den deutschsprachigen Vorlesungen zu folgen. Yvette
versteht sich im Vergleich zu den Franzsischsprachigen mit ihrem sprachlichen Reper-
toire im Studium heute sogar als bevorzugt, denn sie spricht bereits mehrere Sprachen.
Vor dem Hintergrund ihrer Erfahrungen, dass ein mehrsprachiges Repertoire eine Res-
source im Leben darstellt, nimmt sich Yvette vor, auch wieder bewusst deutschsprachi-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

ge Freundschaften zu suchen, um ihr Deutsch nicht zu verlieren. Franzosisch betrachtet
Yvette als einen Neuanfang. Sie weiss, dass es damit wieder seine Zeit brauchen wird,
und sie weiss gleichzeitig auch, dass, wenn sie sich nicht darum bemiiht, sie es nie ler-
nen wird.

»[...] adesso bramo parlar tedesco, quando si parla francese. Cioé € una cosa assurda.
Prima odiavo l'idea di dover parlar tedesco, mi metteva ansia, adesso non mi mette_
il francese non mi mette assolutamente ansia, cioé non_ non lo vivo male per nulla
[..]. [..] ho fatto cosi tanta fatica a imparare il tedesco, adesso che lo so, mi ritrovo col
francese [..]. [..], lo vedo come una cosa graduale, pero so che se lo lascio andare, non
lo imparero mai [...].« (Y:Z10)

8.1.2 Resultierende Handlungsmacht

In Yvettes Erzihlung konnen viele Stellen ausgemacht werden, in denen sie selbst aus-
formuliert, wie sich ihre Erfahrungen mit Sprache(n) und Sprechen aufihre Handlungs-
moglichkeiten ausgewirkt haben. Beispielsweise erklart Yvette, dass der Zwang, Deutsch
sprechen zu miissen, mit einer grossen Belastung fiir sie einhergegangen ist und ihr oft
das Gefiihl gegeben hat, der Situation ohnmichtig ausgeliefert zu sein. Gleichzeitig sieht
sie aber gerade in der Wiederholung ebendieses Zwangs auch neue Befihigung. Die-
se wiederholte Auslieferung an Situationen sprachlicher Uberforderung geht fiir sie mit
einem Abbau von Angsten und gleichzeitig mit einem sprachlichen Kompetenzzuwachs
einher.

»[...] facendo questo anno sabbatico I’ho imparato molto molto meglio, perché ero
costretta_ costretta a doverlo imparare, comunque devi comunicare [..] e a furia di
parlare e parlare I'ho imparato. E questo peso lo collego a questa cosa di sentirmi pit
forte_ cioe magari questo tirar dietro un peso, alla fine ti rende piu forte, perché co-
munque € un peso che perd ti [...] impari la lingua e hai come un'arma in mano. Quindi
mi sento veramente adesso_ perché posso dire di sapere parlare tedesco.« (Y:Z11)

Die fortwihrende Last, die sie mit der deutschen Sprache verbindet — und die sie in
ihrem Sprachenportrait mit der Fussfessel darstellt —, hat sie bestirkt und ihre Hand-
lungsspielriume, z.B. im universitiren Alltag in Fribourg, erweitert. Dieses Weiterma-
chen nach bedriickenden und von Handlungsohnmacht gepragten Situationen interpre-
tiert Yvette als neu gewonnene Stirke, die ihr heute das Gefithl vermittelt, im Alltag mu-
tiger, offener, lernfihiger und vielseitiger sein zu konnen.

»E ti togli anche questa paura, a furia di dover affrontare situazioni come a Coira, di_
all'inizio non riesci neanche a ordinare la coca-cola al bar e poi prendi coraggio. Penso
proprio questo continuare alla fine ti fa diventare pitt aperto_anch_impari pit facilm-
ente. Quindi io, se vado in giro, diciamo a viaggiare mi rende pil versatile. [...] penso
che comunque anche tutto questo passato con le lingue mi aiuta adesso a avere ques-
ta, magari, mentalita di voler imparare_ cioé sapere che non € impossibile imparare
un'altra lingua e comunque funziona. [..] boh, in fondo & un bel vantaggio avere ’sto
bagaglio linguistico. Pero alla fine non é_[...], si, si pud ammirare, ma non_ devo dire

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

187


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

che ¢ stato veramente piu fortuna, caso. E la sequenza di esperienze [..]. Pero mi fa
sentire forte comunque, perché é bello. Cioé so che posso arrangiarmi con le lingue e
quindi, si.« (Y:Z12)

Die Tatsache, dass ihre Vergangenheit mit Sprache(n) bei ihr heute ein Gefiihl von Befi-
higung und Empowerment hinterldsst, ist fiir Yvette der Abfolge gliicklicher, zufilliger
Lebenserfahrungen geschuldet. Heute kann Yvette dem Erlernen einer neuen Sprache
und den damit einhergehenden Unzulinglichkeiten mit mehr Zuversicht entgegentre-
ten. In ihrer Erzahlung reflektiert Yvette aus heutiger Perspektive auch die Bedeutung
ihres (selbst)konstruierten kulturellen Andersseins. Durch ihren familidren Kontext, der
sich — wie sie schildert — von dem ihrer Peers im Misox unterscheidet, spricht sich Yvette
eine mental offenere Haltung Neuem gegeniiber und eine erweiterte Anpassungsfihig-
keit zu. Sie reproduziert damit gleichzeitig auch erneuten Unterscheidungsraum und
positioniert Menschen im Misox als unnahbar und verschlossener als sie.

»[...] infatti qui nel disegno metto anche_ cioé nel cuore la famiglia e i diversi rapporti
e anche nel_ collegato a diverse abitudini in generale, quanto io so adattarmi piu fa-
cilmente a tante situazioni, rispetto magari ai miei amici o cosi, e io ho sempre avuto
anche questa cosa, per esempio del cibo, magari a casa io mangiavo cose_[..], altre co-
se, che qua non si mangiano, o maniere_ e quello mi ha aiutato anche molto coll'aper-
tura mentale. [...] perché anche mia mamma, essendo_ lei & arrivata qua a vent’annie
ha sempre avuto_ in generale i miei genitori, devo dire che hanno una mente molto
aperta, anche mio papa, uomo della Valle, che potrebbe essere molto pit chiuso, ma
mi ha sempre insegnato tipo_ cioé a essere aperta al nuovo.« (Y:Z13)

Yvette ist iiberzeugt davon, dass sie mit ihrem sprachlich-kulturellen Repertoire heute
an vielen Orten der Welt allein zurechtkommen wiirde und von niemandem mehr ab-
hingig sein muss. Trotz dieser fiir sie wertvollen neu eroberten Handlungsfihigkeit gibt
es wirkmichtige Aspekte im Zusammenhang mit Sprache(n), die Yvette weiterhin oder
erst in heutiger Betrachtung als einschrinkend beurteilt. Der zwangsliufige Vorrang,
welcher der jeweiligen Lokalsprache an Yvettes neuen Lebensorten zukommt, hat fiir sie
z.B. auch einen Attritionsprozess in ihrem Italienisch evoziert. Das wird auch vor dem
Hintergrund verstindlich, dass Italienisch fir Yvette heute nicht mehr die formale Bil-
dungssprache darstellt, sondern vorwiegend als von Codeswitching und Slang geprigte
Umgangssprache Verwendung findet.

»[...] con tutto questo imparare le lingue ho notato che ho perso tanto in italiano_ cioé
tante volte non mi vengono le parole in italiano e devo usarle in unaltra lingua_ cioé
mi rendo conto che parlando, boh, dico le solite cavolate sai, uso lo slang, o proprio mi
vengono in_ le parole in tedesco, o in generale questo insieme di lingue_ avevo gia un
po’ una confusione_ ovviamente & molto pilt ordinato di prima, pero si.« (Y:Z14)

Als weiteren beschwerlichen Aspekt ihrer Mehrsprachigkeit fiigt Yvette zudem den Um-
stand an, dass ihre Freund*innen ihre sprachlichen Kompetenzen manchmal ausniit-
zen wiirden. Sie werde zum Sprechen vorgeschoben, damit die Anderen — wie sie frither
selbst — der sprachlichen Herausforderung entfliehen kénnen.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

»Magari ti sfruttano un po’ a_ i miei amici mi sfruttano abbastanza tanto con queste
competenze [..], &€ che io sono anche come persona pill estroversa. Quindi non_ non
mi faccio problemi a parlare con la gente, quindi anche i, se c¢ la possibilita di far
parlare me, poi fanno parlare me, no [...], col tedesco stessa cosa, |i i miei amici un po’
se ne approfittano [..].« (Y:Z15)

Abschliessend nimmt Yvette noch Stellung zur institutionellen Sprachpolitik der Biind-
ner Kantonsschule. Sie schreibt der Schule einen adiquaten Umgang mit der kantonalen
Dreisprachigkeit zu und wertschitzt die Fithrung rein italienisch- und romanischspra-
chiger Klassen als entgegenkommende und sinnvolle parititische Losung im Umgang
mit der verschiedensprachigen Schiilerschaft. Gleichzeitig beurteilt sie fir die Entwick-
lung von Handlungsfihigkeit der Italienischsprachigen aber gerade dieses institutionel-
le Entgegenkommen als nicht nur positiv, behindert es doch den weiteren Ausbau der
Deutschkompetenz.

»[..] di mantenere [..] questo trilinguismo a scuola, che comunque c’é. Cioé € la causa
principale per cui non impariamo bene il tedesco, pero in fondo in realta & una buona
cosa, perché tengono comunque su I'italiano [..], per tenere I'italiano a scuola. Quindi
cioé, € come dover rinunciare a qualcosa, per qualcos’altro.« (Y:Z16)

Als besonders vorteilhaft fiir die Biundner Italianitd schitzt Yvette zweisprachige Klassen
ein, in denen Deutsch- und Italienischsprachige gemischt sind. Die Italienischsprachi-
gen profitieren so einerseits davon, dass auch das Schweizerdeutsche bereits von An-
beginn im schulischen Alltag prisent ist und ein damit hiirdenfreieres Zusammenleben
der Sprachgruppen gefordert wird. Parallel dazu entwickeln die deutschsprachigen Mit-
schiller*innen selbst eine so gute Italienischkompetenz, dass gegebenenfalls beide Spra-
chen im Dialog zur Verfiigung stehen.

8.1.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Ich erhalte Yvettes Kontakt von Sabrina, die ebenso an der Studie teilnimmt. Als ich
Yvette schreibe, ist sie bereits iiber die Studie informiert und bestitigt mir ihre Teilnah-
me. Im Juli 2019 schreibe ich ihr per Whatsapp, dass ich ihr Terminvorschlige fiir das In-
terview und einen Online-Fragebogen per E-Mail gesendet habe. Yvette und ich einigen
uns darauf, das Interview am 23. November 2019 in Ziirich zu fithren. Als Yvette gegen 10
Uhr in meiner Wohnung ankommt, frage ich sie, da es ein Samstag ist, ob sie aufs Aus-
schlafen habe verzichten miissen. Yvette antwortet humorvoll, dass es schon friih fiir sie
sei, aber es wohl Schlimmeres gebe. Ich mache Yvette einen Tee und wir sprechen iiber
die Universitit Freiburg, an der sie aktuell studiert und auch ich einige soziolinguisti-
sche Veranstaltungen besuche. Yvette erklirt mir, wo sie in Freiburg wohnt, und meint
des Weiteren, dass das Medizinstudium anders aufgebaut sei als an der Universitit Zii-
rich. Ich frage sie, weshalb sie sich fiir ein Studium in Freiburg entschieden hat, worauf
sie mir die Situation mit dem Numerus clausus® erklirt. Anschliessend erzihle ich Yvette,

2 Je besserdie Prifungsleistung ist, desto mehr Freiheiten bestehen bezlglich der bevorzugten Uni-
versitatswahl. Ich gehe aufgrund ihrer Schilderungen im Interview davon aus, dass Yvette lieber

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

189


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

worum es in der Studie geht, und bedanke mich bei ihr, dass sie sich diese Zeit fir das
Projekt nimmt. Wihrend Yvette ca. 18 Minuten mit dem Sprachenportrait beschiftigt
ist, treffen meine Forschungskollegin und ich Absprachen beziiglich der weiteren anste-
henden Interviewtermine. Yvette erzihlt von Anbeginn sehr viel und nimmt oft Bezug
auf das Sprachenportrait. Sie spielt wihrend des Sprechens mit den Farbstiften und ich
tiberlege mir, ob die Gerdusche die Aufnahme stéren konnten bzw. ob ich Yvette darauf
aufmerksam machen sollte. Um ihren Erzihlfluss nicht zu unterbrechen und weil Yvette
etwas angespannt auf mich wirkt, entscheide ich mich dagegen. Yvette mochte ihre Er-
zihlung moglichst passend gemiss meiner Erzihlaufforderung strukturieren. Sie be-
ginnt mit Erinnerungen zu ihrer Kindheit und verliert danach kurz den Faden bzw. ist
verunsichert, ob das, was sie gerade erzihlt, dem entspricht, was wir héren wollen.

»[...] dovrei raccontare pitt 0 meno sulla lingua e non in generale sulle cose?« (Y:Z17)

Ich versichere ihr, dass alles seine Richtigkeit hat, und versuche ihr mit nonverbalen
Gesten wie regelmassigem Nicken und Licheln ein angenehmes Gefiihl zu vermitteln.
Im weiteren Verlauf des Interviews kommen Yvette immer wieder Erginzungen in
den Sinn, die sie zu zuvor ausgefithrten Lebensepisoden zuriickkehren lassen. In den
ersten Minuten der Erzihlung oszillieren Yvettes Ausfithrungen zwischen Familien-
erinnerungen, der Primarschulzeit im Misox, Reisen nach Bolivien und Erfahrungen
in der Kantonsschule hin und her. Das Sprachenportrait scheint Yvette immer wieder
von Neuem Halt zu geben und 16st zudem wertvolle Erzihlpassagen in Bezug auf iden-
titire (Selbst-)Verortungen aus. Als ich beginne, Yvette Nachfragen zu stellen, wirkt
sie geloster und bringt sich immer wieder auch auf humorvolle Weise ins Gesprich
ein. Ich frage beispielsweise bei Yvette nach, ob sie im Misox jeweils auf Dialekt oder
Italienisch angesprochen werde. Diese Frage 19st bei Yvette das Bediirfnis aus, mich
ausfithrlicher tiber die gegenwirtige Realitit im Misox zu informieren und diese den
Gegebenheiten im Puschlav gegeniiberstellen zu wollen. Yvette geht aufgrund meiner
Frage moglicherweise davon aus, dass ich mir die Situation im Misox dhnlich wie im
Puschlav vorstelle. Sie entschuldigt sich fir ihre aufklirenden Ausfithrungen.

»La_ in Mesolcina & molto diversa da Poschiavo, scusa [no, certo_] e in Mesolcina ¢
veramente_ anche li che non_ gia proprio_ proprio anche il fatto per quello e che pro-
babilmente non parlo dialetto, & proprio la mia generazione in Mesolcina pochissimi
parlano git dialetto, hanno perso tantissimo. [...] Perché io so a Poschiavo, li senti an-
che solo a scuola, al liceo, parlano tutti dialetto fra di loro.« (Y:Z18)

Auch an spiteren Stellen zieht sie mehrmals das Puschlav als Vergleichsgrésse zum
Misox bei. Interessanterweise spricht Yvette das Bergell hingegen kaum an.

»Mh_ eh quando, io non ricordo quando ho iniziato a sentire di Coira, perché proba-
bilmente a Poschiavo inizi a sentirlo prima, perché da noi c’é_ ¢ che ti chiedi proprio

in Zurich studiert hitte, aufgrund ihres Priifungsergebnisses aber einen Studienplatz in Freiburg
erhalten hat.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

alle medie: »Allora cosa faro? Voglio andare a studiare? Voglio andare a fare un ap-
prendistato?« e avevo saputo di questa Coira [...]J« (Y:Z19)

»[...] il concetto di Schwizerdlitsch & entrato proprio solo dopo_ cioé non ce I’hai pri-
ma, infatti tanti non sanno_ anche adesso in Ticino o in Mesolcina, pensano che é un
dialetto come da noi, no. Boh, a Poschiavo € gia diverso, pero da noi il dialetto ce,
perd c’é anche l'italiano. Li pensano che c’e lo Schwizerdiitsch, ma si parla tedesco.«
(Y:Z20)

»Ma vabbé, coi_ coi poschiavini anche ho fatto_ ho un rapporto fantastico e con loro
¢ divertente, perché adesso vedo la differenza_ cioé io parlo_ solo la differenza che
hai in Ticino, no, tra Lugano e il Bellinzonese, vai nelle Valli e trovi proprio I'accento,
lo slang, la maniera di parlare cambia tantissimo. In piu io, andando a Coira, aven-
do poschiavini_ cioé tutte queste parole dialettali o questa maniera di parlare_io ho
cambiato tantissimo [...], perd ho sempre parlato italiano coi poschiavini o coi brega-
gliotti. Cioe, magari ogni tanto, per scherzare sparavo qualcosa in poschiavino, pero
non é che ce la facevo veramente [..].« (Y:Z21)

Die Kontrastierungen mit dem Puschlav sind einerseits sicherlich der Tatsache geschul-
det, dass Yvette iiber meine familidre Anbindung an das Puschlav Bescheid weiss und
sich deshalb dazu veranlasst sieht. Es wire aber andererseits ebenso denkbar, dass es
in Yvettes Klasse in Chur mehr Puschlaver®innen als Bergeller*innen gab und sie de-
ren Sprachsituation entsprechend besser kennengelernt hat. Eine weitere Interpretati-
onwire, dass sie die Verhiltnisse im Puschlav dhnlich wie jene im Bergell einschitzt und
deshalb der Einfachheit halber vorwiegend das Puschlav vorbringt, aber das Bergell da-
bei mitdenkt.

Das Interview mit Yvette dauert ca. 90 Minuten. Anschliessend trinken wir noch-
mals einen Tee und Yvette mochte wissen, was wir beide studiert haben und wie es dazu
kommt, dass wir uns in dieser Studie engagieren. Wir geben ihr weitere Hintergrund-
informationen. Danach reden wir noch ein wenig tiber Bolivien. Kurz bevor Yvette geht,
kommen wir auch nochmals auf Freiburg zu sprechen. Yvette schligt vor, dass wir uns
mal auf einen Kaffee vor Ort treffen kénnten.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

191


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

8.2 Riccardo - »Paladi sii la schéna«

Abb. 21: Riccardos Sprachenportrait

VRVPWZ\"

- ww

Aufgrund befristeter Arbeitsverhiltnisse der Eltern verbringt Riccardo die ersten
Jahre seines Lebens jeweils wihrend neun Monaten in der Schweiz in einem Dorf im
Puschlav. In den verbleibenden drei Monaten des Jahres lebt die Familie in einer Stadt
in Portugal. Die Familiensprache ist Portugiesisch. Die Eltern gehen einer saisonalen
Arbeit im Bau- und Gastgewerbe nach. Mit Riccardos Eintritt in den Kindergarten
verschiebt die Familie den Wohnsitz nach Italienischbiinden und Riccardo kommt
von diesem Zeitpunkt an mit der offiziellen Ortssprache Italienisch in Kontakt. Von
Anbeginn spielt auch der regionale Dialekt eine Rolle in Riccardos Erfahrungen mit
Sprache. Riccardo besucht die Primar- und die Oberstufe im Puschlav und wechselt
fiir die Berufslehre zum Polymechaniker anschliessend in die deutschsprachige Region
des Kantons Graubiinden. Sowohl die Berufsschule wie auch sein Arbeitsumfeld sind
wihrend der ersten beiden Jahre der Berufslehre vorwiegend deutschsprachig. Fiir
das dritte Lehrjahr zieht Riccardo zuriick zu seinen Eltern ins Puschlav. Nach dem
Lehrabschluss nimmt er eine Arbeitsstelle bei einem auf Medizinaltechnik spezialisier-
ten Unternehmen in einer deutschsprachigen Region an, was fiir Riccardo mit einem
erneuten Sprachraumwechsel verbunden ist. Wihrend der Woche lebt Riccardo in der
Nihe seiner Arbeitsstelle. Die Wochenenden verbringt er gewdhnlich im zweieinhalb
Autostunden entfernten Puschlav.

- am 13.02.2026, 21:53:59.


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden
8.2.1 Identitare (Selbst-)Verortung

Riccardos Erzihlung beginnt mit seinen ersten Erinnerungen an ein Leben, das sich so-
wohlin der Schweiz als auch in Portugal abspielt. Dabei hebt er die Unterschiedlichkeiten
dieser Linder hervor und spricht von einem Leben in zwei verschiedenen Welten.

»Allora i primi nove mesi li passavo qua e parlavo sempre_imparavo l'italiano e cosi o
no e vivevo la cultura della_ di qua, di P, che & ben differente a quella di_ del Porto-
gallo. E poi gli altri tre mesi andavamo in Portogallo e |i cambiava completamente. Era
tutta un'altra lingua, e a me mi sembravano un po’ come due mondi un po’ diversi o no,
perché ci sono due culture veramente diverse.« (R:Z1)

Wenn Riccardo iiber seine Kindheit spricht, beschreibt er Portugal als sein Zuhause, als
Sphire der Anerkennung, als einen Ort, wo seine ganze Familie lebt und man sich zum
Spielen und Diskutieren trifft. Das Puschlav konstruiert er im Gegensatz dazu als dis-
kursiven Raum, innerhalb dessen er mit Ausnahme seiner Eltern und eines Onkels kei-
ne weiteren Bekanntschaften hat. Riccardo erzihlt, dass das Ziel seiner Eltern — wie bei
drei Vierteln der portugiesischen Immigranten — hauptsichlich das Geldverdienen ist,
um sich in Portugal ein Haus bauen zu kénnen. Sie haben nicht vor, sich linger in der
Schweiz niederzulassen. Mit Riccardos Eintritt in das obligatorische Schulsystem sieht
sich die Familie gezwungen, wihrend des ganzen Jahres in der Schweiz zu bleiben. Ric-
cardo beschreibt dies als eine fiir ihn beschwerliche, von Nichtzugehdorigkeit gepragte
Zeit.

»[...] pero all’inizio non é stato facile, perché c’erano un po’ di problemi sull’_ eh_ mi
vedevano un po’ diverso, perché parlavo un'altra lingua e loro sapevano solo_ i miei
colleghi_ i miei compagni ne sapevano solo una, no. Allora mi separavano un po’ dal
gruppo e a me non piaceva, mi sentivo un po’ triste, perché era quella cosa un po’ da
bambini,»Tu sai un’altra lingua, sei un estraneo per noi e ti lasciamo da parte«.« (R:Z2)

Riccardo beschreibt hier Prozesse der sprachlich-kulturellen Differenzherstellung durch
seine Mitschiiler*innen, die das Ablehnungsverhiltnis markieren, innerhalb dessen ihm
Zugehorigkeit zur Gruppe abgesprochen wird. Mit dem Schulstoff hingegen hat Riccar-
do keine grossen Schwierigkeiten, da Portugiesisch und Italienisch fiir ihn dhnlich sind
und er von Anbeginn Unterstiitzung durch eine Forderlehrperson erhilt. Riccardos Aus-
fithrungen thematisieren unmittelbar mehrschichtige soziale und sprachbedingte Ex-
klusionserfahrungen im schulischen Kontext. Wahrend ausserhalb der Schule alle den
ortsiiblichen Dialekt sprechen, fithlt sich Riccardo, der gerade noch Italienisch lernt, von
seinen Mitschiiller*innen ausgeschlossen.

»[...] appunto a scuola, dopo che cé stato quel problema, che non mi accettavano [..],
prima abitavo a S. [...] e Ii tutti parlavano poschiavino [..] era proprio una legge [..] o
parli il poschiavino_ I'italiano, via, via via! Allora ho iniz_ ho imparato il poschiavino.«
(R:Z3)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

193


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

Riccardo lernt deshalb den regionalen Dialekt und erhofft sich iiber diese Anpassungs-
leistung grossere Akzeptanz bei seinen Mitschiiler*innen zu erfahren. Er erzihlt, dass
soziale Anerkennung und Zugang zur Gruppe sogar entlang verschiedener Nuancen im
Sprechen des Dialektes vergeben werden. Die Verwendung eines bestimmten dialekta-
len Wortes wird — innerhalb dieses geltenden sprachlichen Marktes — als spezifische her-
kunftsmarkierende Komponente verstanden, aufgrund derer schliesslich soziale Hier-
archisierungen vorgenommen werden. Zur Durchsetzung und Legitimierung der einzig
legitimen Sprache wird nicht lediglich eine Person ausgeschlossen, die (auch) eine ande-
re Sprache spricht. Auch wer nicht diese ganz besondere Form dieser Sprache spricht, die
als einzig legitime Sprachpraxis gilt, muss mit symbolischen sozialen Sanktionierungen
rechnen.

»[...] e un po’ quella divisione tra Poschiavo e Brusio o, poi eh te che dici un_ una pa-
rola in dialetto di Brusio, che ti picchiavano_ solo per scherzo no, perd c’e un po’ quella
divisione.« (R:Z4)

An spiterer Stelle der Erzihlung hebt Riccardo mit Stolz hervor, dass er mit Freund*in-
nen aus dem Tal heute vorwiegend Dialekt spricht und er sich damit aus dieser unter-
driickenden sozialen Situiertheit befreien konnte.

Mit portugiesischen Freunden im Puschlav spricht er hingegen weiterhin Italienisch
oder Portugiesisch, weil diese nie Dialekt gelernt haben. Mit dieser Aussage eroffnet Ric-
cardo ein neues hierarchisches Verhiltnis, durch das seine portugiesischen Freund*in-
nen, die im Unterschied zu ihm diese Anpassungsbemithungen nicht geleistet haben,
in eine inferiorisierte Position hineingerufen werden. Ebensolche ungenutzten Anpas-
sungschancen lassen nach Erachten der Autorin auch eine Verschiebung machtvoller
diskursiver Ordnungen auf den individuellen Verantwortungsbereich hervortreten. Wer
richtig dazugehoren mochte, muss diesen Dialekt in all seinen Firbungen lernen und
flexibel dem Ort und der Situation angemessen anwenden kénnen. Verpasst man die-
sen Befreiungsschlag, so gilt es, sich mit der hierarchisierten Positionierung abzufinden,
denn man hitte ja die (vermeintliche) Wahl gehabt, sich davon distanzieren zu kénnen.

Riccardo positioniert sich in seinen Schilderungen wiederholt zwischen dem Pu-
schlav und Portugal und erldutert seine Verbundenheit zu den beiden Sprachen, den Or-
ten und den Menschen. In diesen Aussagen markiert Riccardo neben emotionalen Bin-
dungen ebenso moralische Verpflichtungen.

»[...] posso parlare un po'_il legame tra queste due lingue, due paesi anche. [...] Oggi[...]
vedo un po’ la differenza e cosi tra se mi trovo qua o in Portogallo. Ho sempre voglia di
tornare in Portogallo, perché c’ho Ii la famiglia [...], c’¢ la lingua che a me piace_ piace
molto. Perd mi trovo bene anche qui, perché son cresciuto qua, ho amici qua.« (R:Z5)

Riccardo erzihlt, dass er heute versucht, moglichst oft nach Portugal zu gehen, weil er
das Portugiesische sonst verliert. Er fithlt sich — im Unterschied zu seinem Bruder, der
fast nur noch Italienisch spricht — immer noch sehr mit Portugal verbunden und pflegt
aktiv den Kontakt mit seinen Verwandten in Portugal. Er betont dabei, dass ihm die
Sprache seiner Eltern wichtig ist. Auch Fussballspiele schaut er ausschliesslich auf Por-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

tugiesisch und seine Herzensmannschaft ist Lishoa e Benfica, ein Fussballclub aus Lissa-
bon. Im Puschlav sagt man ihm heute, dass er gar nicht Portugiese, sondern Schweizer
sei, was sicherlich auch der Tatsache geschuldet ist, dass Riccardo sich itber den Erwerb
der Schweizer Staatsbiirgerschaft auch mit einer formellen Mitgliedschaft ausweisen
kann. Auf informeller Ebene stimmt Riccardo dieser Aussage aber nicht ohne Vorbehalt
zu. Zwar ist das Puschlav das Tal, in dem er geboren und hauptsichlich aufgewachsen
ist, und Italienisch die Sprache, die ihm am meisten Handlungsmoglichkeiten erdffnet
hat. Damit verdeutlicht er, dass er sich biografisch auf den Zugehérigkeitsraum des Pu-
schlavs eingelassen hat und sich damit in erster Linie als Puschlaver versteht. Trotzdem
mochte er auch an einer deutlichen identitiren Zugehorigkeit zu Portugal festhalten.

»[...] boh, si e no, perché ho le mie origini li, perd sono anche legato al mio paese, dei
miei genitori, poi ogni anno cioé andiamo |a con i miei genitori, € da quando sono nato
che civado in Portogallo, praticamente le nostre vacanze son sempre state li. [..] potrei
dire: »Boh, sono portoghese o nox, potrei_ boh, io sono portoghese, pero dico: »No,
son poschiavino«, perché son nato li e son cresciuto li e allora dico che son poschiavino.
Poi se facciamo conoscenza dico: »Guarda, ho i genitori portoghesi« e allora ho origini
portoghesi, senno al primo impatto dico che sono poschiavino, si.« (R:Z6)

Interessanterweise erginzt Riccardo anschliessend, dass er die eben geschilderte iden-
titire Verortung in Portugal anders vornehmen witrde.

»Einvece in Portogallo dico: »Sono portoghese, pero vivo in_sono emigrante«. [...] Cam-
bia un po’ in Portogallo, perché, non so il perché, ma dico sempre che son portoghese,
pero vivo all'estero. Perché é la stessa cosa che dicono i miei geni_[..]. [..] Se sono in
Portogallo dico: »Guarda son portoghese, pero ho_ abito_ vivo in Svizzera«.« (R:Z7)

Riccardos Erzihlung bringt auch Rassismus- und Diskriminierungserfahrungen zur
Sprache, mit denen er und seine Eltern sowohl im Puschlav als auch in Portugal kon-
frontiert sind. Dabei beschreibt er zuerst die soziale Situiertheit seiner Eltern durch
andere im Puschlav. Anschliessend geht er auch auf personliche Erfahrungen mit
Diskreditierungen seiner Person ein.

»Boh, in_all'inizio [...] di sicuro erano un po’ discriminatiin valle, perché diciamo che la
valle di Poschiavo € ancora un po’ chiusa mentalmente. [...] »Ah, t'és al purtughés«, han
detto in dialetto. »Tornate in paese« era sempre la tipica battuta che dicevano. »Vieni
qui_tavégnas chilo a laura, a roba al lauréri« o no, dicevano cosi. [..] ah, e a Poschiavo,
non so se lo sai, ¢'& un po__ il portoghese [..] viene chiamato un po’ »fodes« o no [...],
pero tradotto in portoghese non vuol dire niente, € una parolaccia che in italiano vuol
dire vaffanculo o fottiti. [..] io un periodo proprio miincazzavo [..]. Diciamo che io sono
una persona pacifista, non mi piace fare a botte e tento sempre il dialogo [...]. C’é stato
proprio un periodo che proprio tutti lo facevano e adesso hanno smesso, lo fanno solo
quelli diciamo chiusi mentalmente, che non sono mai usciti dalla valle e sono un po’
razzisti. E ce ne sono a Poschiavo di razzisti, uff, ce ne sono ancora troppi per il giorno
d’oggi.« (R:Z8)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

195


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

In dieser Erzihlpassage wird zum einen deutlich, dass die (Arbeits-)Migrationserfah-
rungen der Eltern nicht vergessen sind und damit auf subtile Weise auch eine Bedeutung
in Riccardos Leben einnehmen. Des Weiteren verweist Riccardo auf eigene Rassismus-
erlebnisse, die zu dieser Zeit und in dieser Hiufigkeit bei ihm Wut bzw. Aggressivitit
auslésen. Riccardo versteht Rassismus als Abwertungspraxis, die lediglich von mental
verschlossenen Menschen angewandt wird, die aber im Puschlav nach wie vor prisent
ist. Riccardo erzihlt auch von einem Berufsbildner, der sich wihrend der Lehrzeit iiber
seine portugiesische Herkunft und Wesensart lustig macht. Bei manchen Spriichen kann
Riccardo selbst mitlachen, andere empfindet er als herabsetzend. Aus Angst, die Stelle
zu verlieren, traut er sich aber nie, seinem Vorgesetzten etwas zu sagen.

Auch in Portugal ist Riccardos Familie mit sozialen Abwertungen konfrontiert, die
den sozialen Zugehorigkeitsraum der Familie und deren Wirksamkeitserfahrungen wei-
ter begrenzen.

»E in Portogallo posso dire che c’é un po’ di discriminazione tra i portoghesi che sono
la e i portoghesi che sono qua. Hanno un po’ di invidia dato che noi_la diciamo che [...]
il salario minimo sono 600 euro, diciamo che € rubare. [..] E appunto c'¢ un po’ quella
discriminazione o no [..], perché noi torniamo la per_i miei genitori tornano |a per la
malinconia, per il posto e arrivi la che ti sfottono [..]: »Ah, venite qua con un ego della
madonna, che lavorate |3 e siete pieni di soldi« e cosi.« (R:Z9)

Seinen Eltern schreibt Riccardo in der Erzihlung zu, dass sie ihm und seinem Bruder
nicht zu spitren geben wollen, dass sie ihre Heimat vermissen oder nostalgische Gefiihle
haben. Sie betonen eher, wie gliicklich sie in der Schweiz sind und dass sie nun ein Haus
und ein gutes Leben haben. Riccardo fithrt des Weiteren aus, dass der frithere offizielle
Aufenthaltsstatus der Familie aufgrund einiger vergangener politischer Volksinitiativen
bei ihm auch Gefiihle der Angst, die Schweiz vielleicht irgendwann wieder verlassen zu
miissen, hervorgerufen hat. Er betont, dass er selbst die treibende Kraft innerhalb der
Familie war, sich in der Schweiz um Einbiirgerung zu bemiihen. Riccardo erzihlt mit
Stolz, dass er heute die doppelte Staatsbiirgerschaft besitzt, was — wie bereits ausgefiihrt
- nochmals verdeutlicht, welche Bedeutsamkeit Riccardo der formellen Mitgliedschaft
fiir sein Zugehorigkeitsverstindnis zumisst.

»E posso dire che ho anche la doppia nazionalita, ho sia quella svizzera, che portoghe-
se. Lho fatta due anni fa, perché boh, diciamo che_ non & per convenienza, ma dato
che son nato qua, penso che € d'obbligo averla e poi sono passate un paio di leggi un
po’ strane, che hanno chiuso un po’, e allora abbiamo deciso: »Ah, & meglio farlo, no,
che puo succedere quel giorno che ci mandano via e voi siete cresciuti qua e adesso in
Portogallo c’& un casino, c’& un po’ di crisi e tornar |3 e essere abituati alla vi_lo standard
di vita qua e tornar git in Portogallo non € facile«[..]. [..] allora ho iniziato a_ diciamo
a continuare a stufare un po’i miei genitori di farla, perché io sono nato qua e non tor-
nerd_ tornerd in Portogallo, ma in vacanza, non é che mi trasferisca a_ e allora hanno
detto: »Ah si, hai ragione«e ci han pensato un attimo e I'abbiamo fatta.« (R:Z10)

Anvielen Stellen der Erzahlung geht Riccardo auch auf Erfahrungen im Zusammenhang
mit der deutschen Sprache und dem Leben im deutschsprachigen Umfeld ein. Er beginnt

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

in der Primarschule Deutsch zu lernen und betont, dass dies fiir ihn von Anfang an sehr
schwierig ist. Die noch gréssere Herausforderung mit dem Deutschen tritt fiir Riccardo
wahrend der Berufslehre ein, welche mit dem Umzug in die deutschsprachige Region
und der ersten Begegnung mit dem Schweizerdeutschen einhergeht.

»No, per me il tedesco € stato proprio, diciamo: »Una pala_ na palada sii la schéna, sa
dis«[..]. [..]i primi due anni li facevia L. o no,_allora li all'inizio ho avuto un po’ di fat_
[...]. Tutto in tedesco, non avevi nessuno che parlava_[...], tipo tre o quattro mesi o cosi,
¢ stato un po’ difficile o no, farsi capire. E loro parlavano veramente in tedesco [...] ver-
amente veloce e tu sei abituato a parlare quel tedesco veramente piano [...]. Poi c’era il
problema del Svizzerdiitsch, ancora in pitt [...]. [...] prima parlavano tutti Hochdeutsch,
allora andava. Riuscivo a capirlo, perd all’inizio € stato veramente difficile, mi facevo
capire_ eh, mi salvavo, pero tante volte non riuscivo a farmi spiegare, perché non ero
abituato a parlarlo.« (R:Z11)

Schweizerdeutsch stellt in Riccardos Arbeitsalltag nach wie vor eine Erschwernis dar.
Er muss die Leute bitten, Standarddeutsch mit ihm zu sprechen, damit er sie versteht.
Die Deutschsprachigen konstruiert Riccardo als verschlossenere und weniger hilfsbe-
reite Menschen als die Italienischsprachigen. Ausserdem erklirt er, werde man als Pu-
schlaver in Chur schnell als Chaot angesehen, weil den Gymnasiast*innen aus den italie-
nischsprachigen Tilern dieser Ruf anhaftet. Riccardo distanziert sich deutlich von die-
sem Bild, das Deutschsprachige von Italienischsprachigen in Chur haben, und eroftnet
damit gleichzeitig ein Unterscheidungsverhiltnis zwischen Italienischbiindnerinnen,
die das Gymnasium besuchen, und solchen, die eine Berufslehre absolvieren.

» [..] qua no, prima ti vogliono conoscere, poi forse ti aiutano. [..] diciamo che sono
un po’ chiusi, perché [..], boh I'ho notato, invece no, gli italiani e i poschiavini se hai
bisogno di qualcosa ti aiutano subito. [..]. Lho notato a fare amicizia con un collega di
lavoro [..] del mio stesso anno. C’era un bregagliotto [...] che abbiamo fatto un corso per
in sé conoscerci a Sursee, che ho detto, lui con me é stato subito come se lo conoscessi
da anni, o no. Abbiamo subito iniziato a parlare e cosi, senza problemi e invece con
quelli che parlavano la lingua tedesca c’é voluto ben un mese per iniziare a parlarci e
salutare, perché proprio ci scartavano e dicevano: »Eh, sono poschiavini« [..]. [...] poi
c’e quel problema di Coira [...], se sei un poschiavino [...], qua il poschiavino € un po’ il
casinista, che fa bordello e spacca tutto, no_ e non so, viene riconosciuto un po’ cosi,
perché ci sono tan_ un casino di poschiavini alla Kanti e c'¢ il Coro italiano, no_e vanno
giti alla Bierhalle e fanno solo casino, no. [..] lo non sono cosi, pero.« (R:Z12)

Trotz dieser Distanzierung trifft Riccardo gerne andere Italienischbiindner*innen in
Chur. Wenn sie untereinander sind, ist es unwichtig, ob man eine Berufslehre macht
oder die Kantonsschule besucht. Jeweils am Donnerstagabend treffen sich die Italie-
nischsprachigen aus den verschiedenen Tilern zum Ausgehen, man lernt sich kennen
und es entstehen neue Freundschaften. Untereinander versteht man sich grundsitzlich
sehr gut, aber manchmal kommt es zu Diskussionen, in denen die Talschaften gegen-
einander ausgespielt werden. Neben den unterschiedlichen Dialekten geht es dabei
entweder um die Jagd oder um den Sport. Riccardo hebt insbesondere ein Konkur-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

197


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

renzverhiltnis zwischen Puschlaver*innen und Bergeller*innen hervor. Misoxer*innen
seien weniger in diese Plinkeleien involviert bzw. man messe sich als Puschlaver®in
weniger mit den Misoxer*innen.

»[..] ceraun po’ unasfida tra dialetti o no. [..] dicevamo sempre che: »Varda c’al pus'cia-
vin, I'é al dialett miglitr e valtri fe_al voss al fa caga«. Detto proprio in poschiavino, no.
E loro dicevano la stessa cosa di noi. Pero diciamo che tra poschiavini e mesolcinesi
c’era meno sfida no, invece tra bregagliotti e poschiavini [...]. Diciamo che & questione
di calcio e anche hockey. [...] Poi c'@ anche un po’ di sfida anche penso alla caccia. A me
non piace la caccia [..] a P. son tutti fanatici di caccia. [...] io proprio, non me ne frega
niente. Mangio la carne e basta.« (R:Z13)

Was die Diskussionen iiber die Dialektunterschiede betrifft, fiihlt sich Riccardo mit-
spracheberechtigt, da er sich inzwischen als kompetenter Sprecher des Puschlaver
Dialekts versteht, der die lokalen Verschiedenheiten kennt. Von Konkurrenzen, die
hingegen die Jagd betreffen, kann sich Riccardo ohne Bedenken distanzieren, was
die Vermutung nahelegt, dass er durch seine Nichtteilnahme an der Jagdpraxis keine
Zugehorigkeitsrestriktionen fiirchten muss, weil diese nicht Teil seines Zugehorigkeits-
verstindnisses ist.

8.2.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Riccardos Erzihlungen sind eng an die Erfahrungen seiner Eltern gekniipft, die sich im
Puschlav nicht willkommen fiihlen. Als immigrierte Familie sehen sie sich verpflichtet,
sich den ortlichen Gepflogenheiten anzupassen, um daseinsberechtigt zu sein. Seine
primire Herausforderung sieht Riccardo darin, sich mit den beiden in der Familie pra-
senten Welten Portugal und der Schweiz zurechtzufinden. Einerseits soll er ein Portu-
giese sein und das kulturelle Erbe der Eltern mit- und weitertragen, andererseits muss
er sich als Kind im Puschlav ein eigenes soziales Umfeld aufbauen, ohne dabei auf gros-
sere, bereits bestehende soziale Netzwerke der Eltern zuriickgreifen zu konnen. Riccar-
do betont in seiner Erzihlung, dass er sich seit jeher selbst zu helfen wissen muss, weil
die Eltern ihn schulisch und in Bezug auf soziale Ressourcen nicht unterstiitzen kon-
nen. Riccardo und seine Familie durchleben mit der Migrationserfahrung einhergehen-
de Verschiebungen und Verfremdungen in ihren natio-ethno-kulturellen (Selbst-)Positio-
nierungen und miissen diese in beiden Lebensrealititen verteidigen und legitimieren.
In Portugal wird von der Familie einerseits erwartet, dass sie sich — trotz eines haupt-
sachlich in der Schweiz verbrachten Lebens — nach wie vor als Portugies*innen verste-
hen oder zumindest den portugiesischen Nationalstolz weitertragen. Weil sie aber an
Privilegien teilhaben, die mit einer Arbeitstitigkeit und einem Leben in der Schweiz ver-
bunden sind, und sie biirgerliche Pflichten, wie z.B. Steuern zahlen, der Schweiz zugute
kommen lassen, wird ihnen in Portugal nicht mehr dieselbe soziale Anerkennung und
Wertschitzung zugesprochen. Das fithrt auch dazu, dass die Verwirklichung eines gu-
ten Lebens in Portugal sogar fir Riccardos Eltern nur noch schwer vorstellbar ist. Im
Puschlav hingegen beschreibt Riccardo Diskriminierungserfahrungen, die er wihrend
der Schulzeit einerseits aufgrund seines sprachlich-kulturellen Andersseins, aber auch

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

aufgrund kérperlicher Merkmale erleiden muss. Er macht in seiner Erzihlung deutlich,
dass er solche verletzenden Herablassungen oft iiber eigene Anpassungsleistungen be-
waltigt, beispielsweise durch eine Gewichtsabnahme, durch das Lernen der legitimen
Ortsprache mit all ihren Nuancen oder durch Ubernahme von im Tal anerkannten Frei-
zeitbeschiftigungen. Riccardo beschreibt im Zusammenhang mit der herabwiirdigen-
den Bezeichnung »fodes«, der er im Puschlav eine gewisse Zeit ausgesetzt ist, auch ei-
nen Moment in seinem Leben, in dem er sich in der Situation aktiv gegen Entwertungen
dieser Art auflehnen kann und dadurch zur Verschiebung diskursiver Grenzziehungen
beitrigt. Riccardos Erzihlung thematisiert an vielen Stellen persénliche Bemithungen,
soziale Zugehorigkeit zu erwerben, die in seiner Biografie mit wiederkehrenden Widrig-
keiten und Prekarititen einhergehen und ihm immer wieder verdeutlichen, weshalb er
den Anspriichen des Kontextes (noch) nicht geniigen kann. Riccardo lernt mehr als ein-
mal in seinem Lebensverlauf, dass gerade das Sprechen der »richtigen« Sprache ihm zu
mehr Anerkennung und Teilhabe verhelfen kann. Er schliesst dies aus seinen Nichtzu-
gehorigkeitserfahrungen wihrend der Kindergarten- und Schulzeit, die aus seiner Sicht
dem Unvermogen geschuldet waren, gleich gut wie die Anderen Italienisch sprechen
und verstehen zu koénnen. Als eigentliche »Sprache der Zugehorigkeit« betrachtet Ric-
cardo aber vorwiegend den lokalen Dialekt, dem ausserhalb der Bildungsinstitutionen
in seiner Peergruppe zentrale soziale Anerkennung zukommt. Im Kontext der Haupt-
stadt Chur versteht sich Riccardo — anders als im Puschlav selbst — als Puschlaver. Ei-
ne identitire Selbstverortung, die er damit legitimiert, heute wie die Anderen Dialekt
sprechen zu kénnen sowie im Tal geboren und aufgewachsen zu sein.Andere Gepflogen-
heiten, denen in den Talschaften ebenso gesellschaftliche Anerkennung zugesprochen
wird, wie z.B. die Jagd, tibernimmt Riccardo hingegen nicht. Wenn in Chur - tiber die
Talschaften hinweg — Diskussionen dariiber gefithrt werden, will Riccardo bewusst nicht
mitsprechen, weil es ihn nicht interessiert. Inwiefern dies bei ihm dennoch ein Gefiihl
noch nichtvollstindig erreichter Zugehorigkeit auslost oder er es heute vielmehr als ab-
sichtliche und selbstgewihlte Abgrenzung bewertet, lisst sich nicht abschliessend aus
seinen Schilderungen lesen. Dass er sich heute aber weitgehend als anerkanntes Mit-
glied der biindnerischen Italianita versteht, verdeutlicht Riccardo mit Ausfithrungen zu
gemeinsam verbrachten Abenden in Chur, die einige vorbehaltlose Freundschaften ha-
ben entstehen lassen, die er heute noch pflegt.

Den Sprachraumwechsel und die Herausforderungen mit dem Deutschen verhan-
delt Riccardo — mehr als die eigentlichen schulischen Hiirden — ebenso in Bezug auf
sprachlich-kulturelle Unterschiede, die ihm anfinglich den Zugang zur Gruppe verweh-
ren. Den sozialen Ausschliessungsmechanismen im Zusammenhang mit seinem Nicht-
deutschsprachig-Sein begegnet Riccardo aber nicht mehr erleidend - eine Haltung, die
er an fritheren Stellen seiner Biografie annahm -, sondern selbstbewusster. Er geht hier-
fiir eher von einer geteilten Verantwortung mit den Deutschsprachigen aus bzw. erwar-
tet ein gewisses Entgegenkommen ihrerseits, ihn als Sprecher einer gleichberechtigten
Kantonssprache anzuerkennen und ihn bei der Bewiltigung des deutschsprachigen All-
tags zu unterstiitzen. Dieses Erleben einer nichtimmer erfiillten Erwartung geht fiir Ric-
cardo mit der Schlussfolgerung einher, dass Deutschsprachige weniger offen und hilfs-
bereit sind als Italienischsprachige. Er verdeutlicht dies auch in Erzihlpassagen zu sei-
nem Erleben mit dem Schweizerdeutschen, das Riccardo auch heute noch als restringie-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

199


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

rende Hiirde sieht. Er muss in seinem Arbeitsumfeld darum bitten, dass man ihn mit
Standarddeutsch anspricht, was sowohl von ihm als auch von den Deutschsprachigen,
die grundsitzlich Schweizerdeutsch priferieren, als beschwerlich empfunden wird. Ric-
cardo dussert am Ende seiner Erzihlung auch die Sorge, nie ausreichend gut Deutsch
zu lernen, da er einerseits sein Deutsch im dritten Lehrjahr aufgrund von dessen gerin-
ger Prisenz im Puschlav schon wieder verlernt habe. Andererseits erlebt Riccardo Chur
als Zentrum, in dem mehrere Kulturen aufeinandertreffen und man migrationsgesell-
schaftlichen Verhiltnissen grundsitzlich offener gegeniibersteht. Dies geht zum einen
mit einer grosseren Akzeptanz seiner Herkunft gegeniiber einher. Zum anderen ist das
multikulturelle und mehrsprachige Arbeitsumfeld fiir Riccardo aber auch mit der Konse-
quenz verbunden, dass er seine Deutschkompetenz nicht wie vorgesehen weiterentwi-
ckeln kann, weil er bei Bedarf auf die anderen ihm zur Verfiigung stehenden Sprachen
ausweichen kann. Riccardo kann in Chur davon profitieren, bereits friih in seiner Bio-
grafie mit zwei fiir ihn unterschiedlichen Kulturen konfrontiert gewesen zu sein. Das
hat ihn nach eigener Ansicht offener und flexibler werden lassen und ihm die Maoglich-
keit gegeben, sich mit seinem sprachlich-kulturellen Erfahrungswissen erfolgreich im
neuen Arbeits- und Lebensumfeld integrieren zu kénnen.

Besonderes Gewicht in Riccardos Erzihlung erhalten die Wertvorstellungen der El-
tern und ihre Lebenserfahrungen im Puschlav und in Portugal. An gewissen Stellen tritt
Riccardo auf sehr eindriickliche Weise fiir seine Eltern ein. Dies legt den Schluss nahe,
dass er einige seiner Handlungsentscheidungen auch vor dem Hintergrund einer Art
Dankbarkeitsverpflichtung ihnen gegeniiber trifft, da sie ein schwieriges Leben auf sich
genommen haben, um den beiden S6hnen das Bestmogliche zu bieten. Obschon Riccar-
do das Puschlav in seiner Erzihlung als »Loch« bezeichnet, wo es fiir junge Menschen
nichts zu tun gebe, dussert er gleichzeitig die Absicht, zuriick ins Puschlav zu ziehen,
um dort eine eigene Familie zu griinden. Diese Entscheidung ist — wie Riccardo selbst
formuliert — der Tatsache geschuldet, dass die Eltern ein Haus im Puschlav fir ihn und
seinen Bruder gekauft haben, womit einem Leben im Puschlav neben einer emotiona-
len Bindung und moralischen Verpflichtung nun auch eine materielle Gebundenheit an-
haftet. Seine heutige Mehrsprachigkeit, seinen authentischen Puschlaver Dialekt, seine
doppelte Staatsbiirgerschaft und den Besitz von zwei Hiusern — eines in Portugal und ei-
nesin Italienischbiinden — bewertet Riccardo als mithevoll erarbeitete, aber befihigende
Ressourcen fiir sein Leben, die ihm heute einen Vorsprung gegeniiber anderen geben.

8.2.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Uber einen Kontakt meiner Cousine aus dem Puschlav, die selbst nicht an der Studie teil-
nehmen mochte, erhalte ich Riccardos E-Mail-Adresse und schreibe ihn beziiglich der
Studie an. Riccardo schickt mir seine Telefonnummer und meint, dass es fiir ihn einfa-
cher sei, wenn wir uns via Whatsapp kurzschliessen. Ich erklire Riccardo, worum es in
der Studie geht, und versuche, ihn als Teilnehmer zu gewinnen. Riccardo antwortet mir,
dass er es sich wihrend der Ferien tiberlege und sich wieder bei mir melde. Da ich bis
Ende August nichts mehr von Riccardo hore, erlaube ich mir, mich nochmals bei ihm zu
melden. Riccardo sagt zu und wir vereinbaren, uns am 3. Oktober 2019 in Chur fir das
Interview zu treffen. Riccardo erreicht das Haus meiner Forschungskollegin mit dem

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Auto. Er klingelt und fragt etwas nervos wirkend, wo er das Auto lassen darf. Ich beglei-
te ihn zum Parkplatz. Dabei bemerke ich einen Kleber auf der Riickseite seines Wagens
und erinnere mich, dass dies das Logo des Puschlaver Fussballvereins ist, in dem auch
mein Cousin spielt. Ich spreche Riccardo direkt darauf an und er antwortet mir humor-
voll mit: »Eh, bisogna fare un po’ di pubblicita!« Obwohl diese Interaktion die Stimmung et-
was auflockert, wirkt Riccardo sehr angespannt. Ich frage ihn, ob er etwas trinken wolle.
Er verneint und wir gehen direkt in den ersten Stock. Ich erklire ihm, worum es in der
Studie geht und dass es mich sehr freut, dass er sich die Zeit nimmt, mir etwas iiber sich
zu erzihlen. Ich betone mit Absicht, dass alles, was er mir erzihlt, fir mich wichtig ist
und es somit keine Einschrinkungen gibt. Als ich ihm die Aufgabe zum Sprachenportrait
erklire, wirkt Riccardo nochmals verunsichert. Er schaut den schriftlich formulierten
Auftrag lange an. Danach fragt er, ob er schon beginnen diirfe. Ich nicke und versuche
ihm nochmals ein gutes Gefithl zu geben, in dem ich ihm versichere, dass es kein Richtig
oder Falsch gebe, sondern er sich ganz frei fithlen diirfe. Mein Eindruck ist, dass Riccardo
nicht so richtig weiss, was er mit der Silhouette anfangen soll. Meine Forschungskollegin
und ich versuchen die Aufmerksamkeit mit einem einfachen Nebengesprich iiber einen
Kindergeburtstag weg von Riccardo zu lenken. Riccardo lichelt und beginnt dann mit
seiner Zeichnung. Nach ca. zehn Minuten informiert er mich, dass er fertig sei. Ich er-
klire ihm, dass er das Sprachenportrait — wenn es ihm helfe — als Unterstiitzung fiir die
Erzdhlung brauchen kénne. Riccardo beginnt bei seiner Kindheit und geht rasch auf sehr
personliche Lebenserfahrungen ein. Er erzihlt detailliert und erganzt sich selbst immer
mit Beispielen. Ich erfahre viel itber seine Familie und sein Leben als »Migrationsanderer«.
Auch meine Nachfragen generieren erneut lingere Erzihlpassagen.

In Riccardos Erzihlung lassen sich mehrere Stellen ausfindig machen, in denen er
mich direkt anspricht bzw. Beziige zu unserer geteilten, gemeinsamen Herkunft her-
stellt. Im Verlaufe des Interviews wirkt Riccardo immer entspannter, er lehnt sich im
Sessel zuriick, verwendet eine »jugendlichere« Sprache und fithrt, nach dem ich ihm ei-
ne Nachfrage dazu stelle, auch Ausdriicke aus dem Puschlaver Dialekt in seine Erzahlung
ein. Riccardo verwendet die Redewendungen aus dem Dialekt oft als humorvolle Erzih-
lelemente, um seine Ausfithrungen lebendig werden zu lassen bzw. mir damit verbunde-
ne Gefiihle genauer vermitteln zu kénnen. Méglicherweise méchte er damit auch unter
Beweis stellen, dass er sich den Puschlaver Dialekt tatsichlich zu eigen gemacht hat. Hier
einige Beispiele davon, die im Anhang dieser Arbeit sinngemaiss iibersetzt nachgelesen
werden konnen.

»Ah, t'és al purtughés [..], ta végnas child a laura, a roba al lauréri.«, »Ma tirum sii li
braghi«, »na palada sii la schéna, sa dis«, »ah, non c’é niente, I’é¢ an bocck, »varda c’al
pus'ciavin I'é al dialett migliur e valtri fe_ al voss al fa caga.« (R:Z14)

Im Verlaufe des Interviews kommt bei mir das Gefiihl auf, dass Riccardo sich mit mir, als
Person mit Puschlaver Wurzeln, auf freundschaftliche Art und Weise verbunden fiihlt.
Da Riccardo in seiner freien Erzihlung bereits von sich aus auf viele Themen eingeht,
kann ich einige meiner Nachfragen auslassen. Riccardos biografische Ausfithrungen
dauern iiber 90 Minuten und als wir das Gesprich beenden und ich mich sehr fir seine
Bemithungen bedanke, sagt er: »Trovo bellissimo che qualcuno si occupi di questo tema, potrei

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

201


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

raccontarti ancora molto di pit. Wir reden noch ein bisschen iiber gemeinsame Bekannt-
schaften und ich frage ihn nochmals, ob er nicht doch noch etwas trinken méchte. Er
verneint. Auf dem Weg zur Haustiir meint Riccardo, dass wir uns sicherlich mal in
Poschiavo iiber den Weg laufen. Ich bestitige ihm, dass ich immer wieder im Tal sei,
bedanke mich nochmals und verabschiede mich von ihm.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

8.3 Eleonora - »Non voglio arrivare a un punto dove non parlo pit né italiano,
né norvegese«

ADbb. 22: Eleonoras Sprachenportrait

B nove X
Wl e

B dedeso
B inglese

§ gyere ©
1€esco Ve € Ser %
1nguz Sy \
liv :
J¥. C¥L Semp\
che o' insegm e
J
tedesco gl |
e 3 ¢ f Mo e
€12 Wit mente. Sempy . P
Impothinls nell; mi te
E s 2 crec
MYt ¥€deSC?  Sane thche Sempre
» r \
PV conliondide @n dedesco relle vl

Inieledutle . L biagur wcot sCive; legec
fe.s\dlc amil' e \n ledao

e del diertimentc
velllix e
e viemee

l\%o\?‘\b\'»z Wme &
12 lingue i cul gue

I'ngv: com cwn 2SscaC
9 c

Eleonora wichst mit zwei Geschwistern und ihren Eltern in einem kleinen Dorf im
Bergell auf. Bis zu ihrem sechsten Lebensjahr verbringt die Familie vier bis sechs Monate
im Jahr in Norwegen. Erst als Eleonoras iltere Schwester in die Schule kommt, wird das
Bergell zum Hauptwohnort der Familie. Eleonoras Mutter ist in Oslo aufgewachsen und
spricht mit den Kindern ausschliesslich Norwegisch, wahrend der Vater Italienisch mit
den Kindern spricht. Die Kommunikationssprache zwischen den Eltern ist hingegen zu-
erst Englisch, dann Schweizerdeutsch. Eleonora besucht sowohl die Primar- als auch die
Sekundarschule im Bergell und zieht anschliessend fiir die Mittelschulzeit nach Chur.
Sie absolviert zuerst das Fachmittelschuldiplom und wechselt dann in die gymnasiale
Abteilung. Zum Zeitpunkt des Interviews befindet sie sich im ersten Studiensemester
der Rechtswissenschaften an der Universitit Zirich.

8.3.1 Identitare (Selbst-)Verortung

Auch Eleonora beginnt ihre Erzahlung mit Erinnerungen an die eigene Kindheit, in de-
nen Norwegen sehr prisent ist. Es ist vorwiegend die Mutter, welche die meiste Zeit mit
den drei Kindern zu Hause verbringt und besonderen Wert darauflegt, dass sie Eleonora
und ihren Geschwistern nicht nur die norwegische Sprache, sondern auch norwegische
Lebens- und Denkweisen weitergeben kann. Eleonora erzihlt, dass die Mirchen, die Gu-
te-Nacht-Geschichten, die Kinderlieder, die Fernsehsendungen, ganz grundsitzlich die

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

203


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

Atmosphire zu Hause fiir sie seit jeher sehr norwegisch geprigt gewesen sei. Bereits
von Anbeginn konstruiert Eleonora iiber die sprachliche Hervorbringung von Differenz
— im Vergleich zu anderen Familien im Bergell - eine deutliche identitire Anbindung
an ihr Norwegisch-Sein und verdeutlicht damit verschiedene Dimensionen ihres Zugeho-
rigkeitsverstindnisses. Sie verstirkt diese Selbstpositionierung mit der Erzidhlung von
mehrmonatigen Aufenthalten in Norwegen im Haus der Grossmutter miitterlicherseits.
Spannend erscheint dabei, dass Eleonora die Familien ihrer Mitschiiler*innen im Bergell
als »Othering-Folie« verwendet, um sich selbst bewusst als das von der Normalitit Abwei-
chende darzustellen.

»Eh, perd mi son sempre sentita molto legata comunque al fatto di essere norvegese.
Andavamo ogni anno in vacanza in Norvegia, guardavo sempre ancora la televisione
in norvegese e non ho mai guardato per esempio televisione italiana o quando magari
altri bambini a scuola parlavano non so di che, serie tv o cosi, io tipo: »Bohh, non lo so«.
E, boh, avevamo anche queste tradizioni un po’ speciali della Norvegia, per esempio
che noi festeggiamo Santa Lucia e mi ricordo che andavamo all’asilo e ci mettevamo
le corone e queste cose qua e che gli altri bambini pensavano fosse strano, per me era
una cosa normale. O che noi balliamo attorno all'albero di Natale, tutte ste cose qua,
che io da piccola magari non capivo che era diverso dagli altri [...].« (E:Z1)

Dies lisst darauf schliessen, dass Eleonora darum von diesem identitiren Anderssein —
das sie als Kind nicht wirklich wahrnimmt — erzihlt, weil sie es heute als Privileg ver-
steht und erhalten méchte. Mit dem Eintritt in die Schule nehmen sowohl die italieni-
sche Sprache als auch die im Bergell aufgebauten Freundschaften eine immer grdssere
Bedeutung in ihrem Leben ein und es kommen neben Norwegen auch andere, neue Feri-
enorte fiir Eleonora infrage. Dies markiert eine emotionale Anniherung an ihre Bezugs-
personen im Bergell, die auch andere Reiseziele vorschlagen. Im schulischen Leistungs-
kontext hebt Eleonora aber wieder die Ressource ihres anderssprachigen Hintergrunds
hervor, der ihr ein einfacheres Lernen sowohl mit dem Deutschen in der Primarschu-
le als auch mit dem Englischen in der Sekundarschule erméglicht. Der erste »Schock«
mit der Sprache tritt fiir Eleonora mit dem Wechsel nach Chur ein, wo alle nur Schwei-
zerdeutsch sprechen. Eleonora wird als einzige Italienischsprachige in eine vollstindig
deutschsprachige Klasse eingeteilt und erinnert sich, dass sie anfangs nichts versteht
und nur noch zuriick ins Bergell will.

»Mi ricordo tutta 'estate che volevo come se passasse per iniziare a Coira, per essere_
per sentirsi adulti, venire a Coira che bella cosa, una citta e cosi e mi ricordo il primo
giornodiscuola[..], alcuni magarisi conoscevano gia proprio di Coira o comunque Thu-
sis e cosi e tu eri tipo: »Boh_« e poi provavi magari a parlare con qualcuno ed era strano
perché ti rispondevano comunque in Svizzerdiitsch ed eri tipo: »Okay_«, e ricordo [...]
volevo solo andare a casa, perché [...] facevo molto fatica a capire perché comunque ci
sono tutti questi Fachbegriffe [...], si miricordo che_o anche tanta paura di non passare,
che leggevo magari lo stesso foglio tipo venti volte, proprio capirlo e stavo la a tradurre
tantissimo e mi ricordo che era stata dura_ che non mi piaceva proprio. [..] Poi anche ti
vergognavi magari che_ o che facevi errori, che non & grave, perd magari_ non ti diri_

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

non ti deridevano, perd comunque dicevano: »Oh, che carina, non si dice cosi«, no_e
tu ti sentivi sempre: »Non € carino! [...].« (E:Z2)

Diese Textpassage enthilt einerseits den Verweis auf diskursive Verhandlungen im Zu-
sammenhang mit Prozessen des Erwachsenwerdens, die in Eleonoras Bergeller Jugend-
kontext — iiber das Verlassen des Elternhauses — mit dem Wechsel in die Kantonshaupt-
stadt Chur in Verbindung stehen. Andererseits spricht Eleonora hiermit auch bedeu-
tende negative Zugehorigkeitserfahrungen an, die sich zum einen in fiir sie erschwer-
ten schulischen Umstinden zeigen und Versagensingste auslésen. Zum anderen geht
es ebenso um die diskursive Anrufung in eine erbarmungswiirdige soziale Position »Obh,
che carina_, die Eleonora zwar vehement zuriickweist, aber ihren sprachlichen Umstan-
den nach ohnmichtig annehmen muss. Erst einige Zeit spiter, mit einer Einladung zu
einem Fest des Coro italiano, realisiert Eleonora, dass in der Stadt auch viele andere Ita-
lienischsprachige leben, was ihre Einsamkeitsgefiihle schmalern kann.

Wahrend dieser Zeit in Chur sei — wie Eleonora erzahlt — auch erstmals die Frage
aufgeflammt, ob sie nicht wie ihre Schwester nach Norwegen ziehen solle. Eleonora kon-
struiert ihre Schwester dabei als personliches Vorbild, dem sie immer schon nacheifert,
weshalb sie auch fiir sich selbst tiber lingere Zeit in Erwigung zieht, in ein Gymnasium
nach Norwegen zu wechseln. Eleonora entscheidet sich aber, in Chur zu bleiben, holt
dort die gymnasiale Maturitit nach und beginnt — obwohl sie als Kind immer Primarleh-
rerin werden wollte — anschliessend ein Studium der Rechtswissenschaft in Ziirich. In
diesem Zusammenhang kehrt Eleonora auch wieder zu ihrer Beziehung zur deutschen
Sprache zuriick. Schweizerdeutsch habe im Verlaufe ihres Lebens eine immer gréssere
Bedeutung eingenommen und sowohl das Italienische wie auch das Norwegische je lin-
ger, je mehr in den Hintergrund treten lassen. Eine Wandlung, die sie iiber die Ausse-
rung einer starken emotionalen Verbindung zu deutschsprachigen Menschen als heute
fiir sie wichtigste Menschen in ihrem Leben verstindlich werden lisst.Obwohl Eleono-
ra diese emotionale Verbundenheit mit den Deutschsprachigen fithlt und ihr Mitglied-
schaft und Partizipation in diesem Zugehorigkeitsraum zugestanden werden, gesteht
sich Eleonora — gemiss ihrem eigenen Zugehorigkeitsverstindnis — nicht zu, ihr identi-
tires Selbstkonzept auf ein Deutschsprachig-Sein zu erweitern. Denn dafiir miisste sie
sich auf Deutsch gleich gut wie die deutschsprachigen Anderen ausdriicken kénnen. Die
nachfolgende Textstelle zeigt nach Erachten der Autorin auf reprisentative Weise auf,
was sich unter situativer Identititsarbeit oder auch acts of identity verstehen lisst und wie
stark Eleonora Sprache als identititsstiftende Dimension betrachtet.

»[...] adesso sono qua e |la cosa che mi piace di pit della mia vita & che prima era tanto
norvegese e tanto italiano, anche tutti i miei amici erano tutti_ parlavamo tutti italia-
no, ascoltavamo musicaitaliana e inglese e non ascoltavamo mai musica tedesca e cosi,
invece adesso alla fine le persone pittimportanti nella mia vita par_son tutti di madre
lingua tedesca ed é_[..], si a volte mi accorgo che magari vuoi dire qualcosa e che ma-
gari non pos_esprimo al cento per cento come voglio io, perché non é comunque la_
la mia lingua. Perd mi accorgo sempre di pitt che anche quando parlo l'italiano e cosi
con i miei amici, mi accorgo sempre che a volte ti mancano magari quelle parole o cosi
perché alla fine adesso leggi all'universita tantissimo solo in tedesco, Netflix guardo in

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

205


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

inglese e si anche il norvegese alla fine magari ci vado una volta all'anno, pero non é
pitt la stessa cosa [..].« (E:Z3)

Wihrend dieses situativ hergestellten identitiren Suchprozesses muss Eleonora sich
eingestehen, dass ihr auch auf Italienisch manchmal die passenden Worte fehlen, um
Dinge genauso sagen zu konnen, wie sie es mochte. Diese Einsicht fihrt sie schliesslich
— als quasi letztmogliche identititsstiftende Instanz — zum Klirungsversuch, ob das
Norwegische hier befreiend eintreten kann. Obwohl Eleonora mit ihrer Mutter und
ihren Geschwistern weiterhin hauptsichlich Norwegisch spricht, merkt Eleonora bei
Reisen nach Norwegen, dass es nicht mehr das Gleiche ist. Die Erzihlstelle ist insofern
beeindruckend, als sie Eleonora trotz ihres so vielfiltigen sprachlichen Repertoires hier
auf subtile Art und Weise nahezu als sprach- oder identititslos hervortreten lisst. Mit so
vielen Sprachen gleichzeitig umgehen zu miissen, konstruiert Eleonora als emotionalen
Overload, der im Bediirfnis miindet, sich identitir wieder zuordnen zu kénnen. Wie her-
ausfordernd es sich fiir Eleonora darstellt, sich iiberlagernden Zugehorigkeiten stellen
zu miissen, macht sie weiter deutlich, indem sie erzihlt, dass — seit ihr Bruder und sie
nach Chur gezogen sind — die Eltern mit ihnen manchmal — wenn sie am Wochenende
ins Bergell zuriickkehren — Schweizerdeutsch sprechen. DieseTatsache drgert Eleo-
nora, weil die Familiensprachen gemiss ihrem familiiren Zugehorigkeitsverstindnis
Norwegisch und Italienisch sind.

»[..] misono accorta che da quando io e mio fratello siamo a Coira e torniamo a casa e
a volte loro parlano_ parlano con mio fratello e con me Svizzerdiitsch, allora io quasi
mi arrabbio, perché dico: »No, noi parliamo a casa italiano e norvegese, perché non
voglio perdere quella parte di_ si.« (E:Z4)

Threridentitiren Bedringnis begegnet Eleonorain der Interviewsituation mit einer wei-
teren von Wehmut erfiillten Passage zu einer méglichen Riickkehr nach Norwegen, die
sie mit ihren Kindheitserinnerungen verbindet. Dariiber stellt Eleonora fiir sich wieder
eine wohltuende imaginierte Zugehorigkeit her, die ihrem Selbst situativ auch wieder zu
einem Zuhause verhilft.

»[...] € un po’ un senso come di arrivare a casa, perché non lo so, per esempio solo
I'odore che c’e all'aeroporto, che tu senti_ pensi: »Oh, casal« o perché io sono cresciuta
[..]si, in Svizzera, pero tutta I'atmosfera, tutte le cose erano come norvegesi e che non
riesco a legare con qualcuno a parlare delle_ dei ricordi della mia infanzia [..], perché
non ho quella parte di italiano in me, o tedesca, e dunque quando arrivo la e incontro
persone, poi parli della stessa cosa o della hit che c’é stata quest’estate e cosi e riesci a
legare. Dunque per me la Norvegia rimane come casa. Anche quest’anno ho pensato
di magari tornare su a fare l'universita [...].« (E:Z5)

In dieser Sehnsucht nach einem Ort, an dem sich Eleonora richtig zugehorig fithlen
kann, flammt bei Eleonora auch der Wunsch wieder auf, erneut fiir eine bestimmte Zeit
in Norwegen leben zu wollen. Die rationale Abwigung eines solchen »Fluchtplans« fithrt
Eleonora in der Erzihlung aber wieder zuriick auf den Boden der Realitit. Sie ist sich
sicher, dass sie aufgrund der Sprache und des anders funktionierenden norwegischen

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Bildungssystems Nachteile fiir den Eintritt in die Universitit hitte. Ausserdem sei es
in Norwegen nicht mehr wie frither, als sie alle gemeinsam noch im grossen Haus der
Grosseltern wohnten.

»[...] mio nonno aveva costruito una grande casa e mia mamma € cresciuta in questa
casa e cosi, e poi quando mio nonno € morto hanno diviso la casa che mia nonna vi-
veva come nell’appartamento sotto e mia zia con la sua famiglia sopra. E poi pero,
sette anni fa, mia nonna si & risposata e lei &€ andata via da questa casa, I'ha presa
interamente mia zia [...]. E adesso mia, tra_ due anni fa, mia zia ha venduto la casa e
adesso vivono tutti in appartamenti un po’ piccoli, dunque quando noi veniamo, [...]
stiamo un po’ da mio zio, poi da mia zia e da mia nonna, oppure andiamo in albergo,
dunque anche questo & uno dei motivi per cui non andiamo pit cosi tanto, perché non
e che ¢ la stessa cosa, perché prima avevi come il tuo appartamento e era anche bello
festeggiare il Natale e cosi. Invece adesso ci si sente un po’ come un intruso [...]. [..]
perché ti lega proprio quella casa, come si da bambina, eh si.« (E:Z6)

In diesen Ausfithrungen wird einerseits ersichtlich, dass sich Zugehorigkeiten — neben
menschlicher Verbundenheit — auch itber emotionale Anhaftungen an materielle Objek-
te wie das Haus der Grosseltern ergeben konnen. Andererseits kommt dariiber auch die
Verinderlichkeit solcher Beziehungen zur Geltung. Eleonora qualifiziert ihr Verhiltnis
zu diesem einst fiir sie so wichtigen Haus als nicht mehr gleichwertig. Durch diesen
von ihr vorgenommenen »Akt der symbolischen Bezeichnung«ist das damalige Gemein-
schafts- und Zugehorigkeitsgefithl verblasst und konfrontiert Eleonora aus heutiger Per-
spektive vielmehr mit der Frage, ob sie itberhaupt noch willkommen ist. Auch ihre Be-
ziehung zum Bergell hat sich verindert, wie Eleonora in ihren weiteren Ausfithrungen
verdeutlicht. Wihrend sie zur Anfangszeit in Chur noch jedes Wochenende zuriick ins
Bergell kehrt, dort alle ihre Freund*innen hat und sich aufihre Familie und ihr Zuhause
freut, geniesst sie im Verlaufe der Zeit die erweiterten Moglichkeiten des Lebens in der
Stadt, freundet sich in Chur mit ihren Mitschiiler*innen an und verzichtet immer éfters
— auch aufgrund der langen Reisezeit — darauf, ins Bergell zuriickzufahren.

Im Zusammenhang mit dem Aufbauen von Freundschaften in Chur verhandelt Eleo-
nora ihr sprachliches Repertoire wieder als Ressource. Sie positioniert sich diesbeziig-
lich als »Sonderfall«, denn wahrend Italienischsprachige normalerweise in ihrer eigenen
Sprachgruppe bleiben, kann sie Freundschaften sowohl mit den Italienisch- wie auch
mit den Deutschsprachigen aufbauen.

»[..]io son sempre_c’ho sempre avuto le amiche tedesche, le amiche italiane e riuscivo
anche per esempio quando avevo compleanno a invitarle tutte e due assieme, perché
tante volte € un po’ difficile [..]. [...] e ci andava bene, perd mi accorgevo di essere un
po’ un caso speciale, perché le_ le mie altre amiche italofone, volevano solo feste solo
con italo_ cioé non legavano cosi tanto con i tedeschi come facevo io [...].« (E:Z7)

Eleonoras sprachlicher Habitus erméglicht ihr, dabei sogar als Verbindungsglied zwi-
schen den beiden normalerweise »inkompatiblen« Sprachgruppen zu wirken. Dass es
ihr dariiber ausserdem méglich ist, sprachliche Herausforderungen im Zusammenhang
mit (Schweizer-)Deutsch einfacher zu iiberwinden, konkretisiert Eleonora auch in der

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

207


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

Zugehorigkeitsverhandlung ihrer besten Freundin, die in Chur aufgewachsen ist und
mit der sie lediglich Schweizerdeutsch spricht. Eleonora hebt einerseits mit Stolz her-
vor, dass man in ihrem Schweizerdeutsch fast nicht mehr hort, dass sie eigentlich nicht
deutschsprachig ist. Gleichzeitig bedauert sie gerade diese Tatsache auch, weil sie damit
nicht mehr als Italienischsprachige wahrgenommen wird.

»[...] quando si fa_ si chiede: »Di dove sei?« e cosi, poi dici: »Eh, son della Bregaglia e
tu? [...] una valle italofonax, e poi quando dico che, eh, la mia madre lingua ¢ italiano
e norvegese fanno: »Ah, ma, non si se_ non avrei detto, cioé si sente un po’ magari
una volta [..], ma che non avrebbero mai detto che [..] sono italofona. E alla fine & un
complimento, pero dall’altra parte pensi, no_ eh, si. [..] eh, perché penso: »Ma no, io
non sono nata_ cioé non tedesca« per dire, e pero dall’altra parte € anche un compli-
mento, perché alla fine vuoi saper la lingua e integrarti e si, dunque quando la gente
comunque te lo dice é_[..] dico: »Ah grazie.« (E:Z8)

Betrachtet man die Gesamterzihlung, legen diese Ausserungen zum einen nahe, dass
Eleonora hier erneut mit identitiren Erschiitterungen zu kimpfen hat. Sie méchte von
den Anderen weiterhin als Nichtdeutschsprachige wahrgenommen werden. Ihre ausge-
zeichneten Sprachkompetenzen im (Schweizer-)Deutschen — die sowohl iiber das Italie-
nische als auch das Norwegische hinwegsehen lassen — verdecken aber gleichzeitig auch
siamtliche dahinterstehenden Mithen und Beschwernisse, die Eleonora in Bezug auf die
Sprache(n) auf sich nehmen musste und wofiir sie letztlich gerne (mehr) Anerkennung
durch die Anderen erhalten wiirde. Diese Deutung begriindet auch, weshalb Eleonora
anschliessend erneut iiber Erlebnisse aus ihrem Leben spricht, als sie noch Verstindnis-
schwierigkeiten mit dem Schweizerdeutschen hatte.

»[...] la bambina della mia, ehm, madrina, lei anche parlava Svizzerdiitsch con me e mi
ricordo che una volta aveva detto »disegna un Rdssli« no, e io »Rdsli« era una donna
anziana che viveva nel nostro villaggio. lo non riuscivo a capire come lei potesse cono-
scerla, no e invece non lo sapeva, invece le_ cioe: »Perché disegni una donna anziana?«
no, e [...] poi appunto lei ha disegnato un cavallo e io non capivo.« (E:Z9)

Damit verweist sie nochmals vehement aufihre nicht selbstverstindliche Leistung, — un-
ter gegebenen Umstinden — heute so Schweizerdeutsch sprechen zu kénnen, dass jeg-
liche Firbung bedingt durch die Nutzung anderer Sprachen unbemerkt bleiben kann.
Die alltigliche Prisenz des Deutschen macht Eleonora bewusst, dass sie heute die italie-
nischsprachigen Kontakte besonders pflegen muss, um die Sprache nicht zu verlieren,
denn schliesslich ist Italienisch fundamentaler Teil ihrer Identitit.

»Per la lingua, ma anche per la mia identita. Perché io, cioé non mi sento tedesca,
cioé non é che c’¢ una grande differenza, pero comunque un po’ della mentalita, un
po’ nei modi di fare, comunque vedo che é differente e poi con queste persone qua [...]
comunque siamo stati a Coira tutti assieme e cosi e credo che & un punto della vita
dove ci si lega tanto [..].« (E:Z10)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Dabei geht es Eleonora nicht hauptsichlich darum, Italienisch als eine ihrer Sprachen
bewahren zu kénnen. Vielmehr moéchte sie dieses zusammengehorigkeitsstiftende An-
derssein als die Deutschsprachigen, das sie mit allen Italienischsprachigen in Chur teilt,
nicht aufgeben. Denn dies wiirde zum einen damit einhergehen, dass sie die Zugehorig-
keit zu den ihr wichtigen Menschen infrage stellen miisste. Zum anderen sihe sie sich
auch nicht mehr dazu legitimiert, sich die positiven Handlungsweisen zuzuschreiben,
die sie mit einem Italienischsprachig-Sein verbindet. Erleichternd wirken deshalb ihre
nachfolgenden Schilderungen zum universitiren Alltag in Zirich, wo man sich wieder
trifft und hin und wieder auch gemeinsam etwas trinken geht. Nichtsdestotrotz bevor-
zugt Eleonora es, den kompetitiven universitiren Alltag vorwiegend mit den Deutsch-
sprachigen zusammen zu bestreiten, denn innerhalb dieser Gruppe kann sie einfacher
auf die fiir das Studium relevanten sprachlichen Ressourcen zuriickgreifen. Wenn sie
aber gefragt werde, woher sie kommyt, betont sie ihre italienischsprachige Herkunft aus
einem Tal in der Nihe des Engadins. Sie formuliert es bewusst so, weil die Leute einer-
seits fast nie wissen, wo das Bergell ist, und andererseits auch, weil es manchmal doch
noch Situationen gibt, in denen sie nicht alles versteht, sie aber auf keinen Fall als dimm-
lich wahrgenommen werden méchte.

»[...]. Perché appunto tante volte |la gente non si accorge che non sono di madre lingua,
pero a volte dicono magari delle cose cosi che non capisco, dunque magari loro pensa-
no:»Ma questa é stu_ cioe e stupida che non capisce« e dunque si lo aggiungo sempre
[..].« (E:Z11)

Manchmal wiirde Eleonora wie ihre Schwester gerne sagen konnen, dass sie Norwege-
rinist. Das klinge schoner, als sagen zu miissen, dass man Schweizerin ist. In Norwegen
miisse sie aber ohnehin sagen, dass sie Schweizerin ist, weil man es beim Sprechen her-
aushore. Gerade weil Eleonora Sprache(n) und Sprechen als fundamental fiir ihre Iden-
titdt bewertet, weiss sie auch, dass sie das Norwegische und Italienische weiterhin aktiv
halten muss.

»[...] e appunto questa cosa col tedesco [...], che & molto pittimportante nella mia vita,
non solo scolastica, ma tutto e che appunto_ che il norvegese gia sempre_ da semp-
re un po’ che dimentichi cosi che va un po’ indietro, perd adesso mi sono gia accorta
quest’ultimo anno che anche il mio italiano sta magari tra virgolette peggiorando, e si.
Perd appunto che io provo comunque a tenere in vita, perché per me &€ importante che_
comunque per me la lingua I'associo molto all'identita e dunque non voglio perdere_
cioé non voglio arrivare a un punto nella mia vita che non mi ricordo né [I'italiano], né
il norvegese e che_ e non puoi neanche piu dire: »Si, in sé son della_x, cioé sarebbe
strano.« (E:Z12)

Im Nachfrageteil des Interviews positioniert sich Eleonora auch sprachpolitisch und be-
urteilt, dass die Sprachen im Kanton Graubiinden nicht gleich behandelt werden bzw.
nicht dieselbe Wichtigkeit haben. Deutsch nimmt ihres Erachtens eine deutliche Vor-
machtstellung ein und Eleonora findet es licherlich, dass die Italienischsprachigen, die
nach Chur kommen, genauso lange Deutsch gelernt haben wie die Deutschsprachigen
Italienisch, aber Letztere eigentlich kein richtiges Wort Italienisch sprechen. Eine Tatsa-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

209


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

che, die widerspiegle, dass fiir die Deutschsprachigen Italienisch keine Wichtigkeit hat,
was Eleonora in gewisser Weise auch verstehen kann. Denn wer in der Schweiz Deutsch
kann, geniesst ein machtvolles Privileg. Dementsprechend wiirde sie aber mehr Ver-
stindnis fiir die Situation der Italienisch- und Romanischsprachigen erwarten, die oh-
ne Deutsch nicht zurechtkommen und - im Unterschied zu den Deutschsprachigen, die
sich diese Mithe sparen kénnen — gezwungen sind, es zu lernen. Auch in Ziirich werde
den beiden Landessprachen Italienisch und Romanisch nur wenig Bedeutung zugemes-
sen. Sie witrden in Vorlesungen nie erwihnt. Vielmehr werde auf die Wichtigkeit des
Franzosischen hingewiesen, das sie wegen des Deutschen selbst nie lernen konnte und
was sie heute — trotz ihres umfangreichen sprachlichen Repertoires — im Vergleich zu
den Anderen im Studium benachteilige. In Ziirich sei es gar nicht in der Wahrnehmung
der Leute, dass nicht alle gleich gut Deutsch sprechen kénnen. Ihre Zukunft sieht Eleo-
nora zum Zeitpunkt des Interviews eher in der Schweiz als in Norwegen, wobei sie aber
das Bergell als lingerfristigen Wohnort ausschliesst. Im Bergell aufzuwachsen sei schén
gewesen. Aber fiir ihr Leben heute sihe sie statt des Bergells eher eine grossere Stadt wie
Chur vor. Es witrde ihr gefallen, wenn es ein Ort wire, in dem man Italienisch sprechen
kann.

8.3.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Eleonoras Erzihlung zeigt auf bemerkenswerte Weise auf, wie biografische Erfahrun-
gen und verdnderte Lebensumstinde Momente identitirer Verunsicherung und Orien-
tierungslosigkeit auslésen konnen. Eleonoras Sprachbiografie lisst sich als Abhandlung
multipler identitirer Konflikte lesen, mit denen sie sich im Verlaufe ihres Lebens ausein-
andersetzen muss. Eleonora setzt ihr identitires Selbstbild an vielen Stellen direkt mit
Sprache(n) und Sprechen und damit einhergehenden Erfahrungen in Bezug. Thre Erzih-
lung verdeutlicht in zahlreichen Passagen die Beschwernis, iiber die Sprache hergestellte
identitire (Selbst-)Verortungen am Leben halten zu kdénnen. Eleonora wichst im Ber-
gell in einer Familie auf, die kulturell sehr norwegisch gepragt ist. Sowohl die Selbst- als
auch die Fremdwahrnehmung ist im Tal die, dass sie sich als Familie von anderen, klas-
sischeren Bergeller Familien unterscheiden. Sie leben andere Traditionen und sprechen
eine fiir das Bergell »exotische« Sprache. Eleonora erzihlt von besonderen Traditionen
rund um die Feierlichkeiten zu Weihnachten und am »Lucia-Tag, die fiir Bergeller*in-
nen ginzlich fremd sind, und von Momenten im Kindergarten, in denen die anderen
Kinder sie nicht richtig verstehen und mit ihr und ihrer Schwester — im Unterschied zu
allen anderen — nur Italienisch und keinen Bergeller Dialekt sprechen. Eleonora erinnert
sich zwar daran, nicht bei allen Themen mit den anderen Kindern des Tals mitsprechen
zu kénnen, da sie andere Medien und Musik konsumiert. Dieses Anderssein beschreibt
sie aber nicht als belastend, gerade weil diesen norwegischen Kindheitserinnerungen ei-
ne fir sie fundamentale emotionale Anhaftung zukommt, die sie erhalten méchte. Eleo-
noramachtin der Erzihlung an mehreren Stellen die fiir sie grosse Bedeutung ihrer nor-
wegischen Identitit deutlich. Diese Schilderungen lassen sich wie eine Art verzweifeltes
Festhalten an einer Zugehorigkeit lesen, deren langsamen und unaufhaltbaren Verlust-
prozess sie aber — bedingt durch sprachliche Attrition — im Verlaufe der Jahre schmerz-
lich erfahren muss.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Spiter in Chur versteht sich Eleonora auch als Mitglied der biitndnerischen Italianita,
die neben der deutschsprachigen Mehrheit im schulischen Kontext mit leistungsbezoge-
nen Herausforderungen und Benachteiligungen konfrontiert ist. Die Immersion in eine
ginzlich deutschsprachige Klasse geht fiir Eleonora mit Gefithlen von Leistungsdruck
und Versagensangst einher, denn im Kontext der Biindner Kantonsschule bestimmt ihre
mangelnde Deutschkompetenz neben gewichtigen sozialen Ein- und Ausschlussprozes-
sen auch tiber ihr schulisches Gelingen. Ebenso macht Eleonora auch die missliche Er-
fahrung, dass sie ausschliesslich mit Hochdeutsch, welches sie in ihrer Wahrnehmung
im Bergell gut gelernt hat, in Chur nicht mehr zurechtkommt, weil die Alltagssprache vor
Ort Schweizerdeutsch ist. Sie erzahlt von Situationen, in denen sie sich beim Sprechen
schimtund in denen sie — wenn auch aufliebevolle Art — beim fehlerhaften Sprechen von
ihren Mitschiiler*innen belichelt und korrigiert wird. Auch wenn Eleonora die anfingli-
che Zeit in Chur als beschwerlich beschreibt, ist es — um mit Bourdieu zu sprechen - ihr
inkorporierter sprachlich-kultureller Habitus, auf den sie zuriickgreifen kann, um Anschluss
zu finden. Eleonora lernt innerhalb eines Schuljahres so gut Schweizerdeutsch, dass die
Leute — wie sie sagt — nicht mehr annehmen, dass sie eigentlich italienischsprachig ist.
Dies 16st bei Eleonora einmal mehr einen inneren Konflikt aus, welil sie sich selbst mit
ihrer Mentalitit und Denkweise niher bei den Italienischsprachigen fithlt, aber nicht
mehr so wahrgenommen wird. Einen bitteren Nachgeschmack hinterldsst fiir sie auch
die Tatsache, dass durch die Dominanz des Deutschen in ihrem Alltag auch ihr Italie-
nisch schlechter geworden ist und sie damit keine ihrer beiden Familiensprachen mehr
so gut beherrscht, dass eine fiir sie stimmige sprachlich-kulturelle Zugehorigkeit ge-
rechtfertigt ist und sie sich selbst in ihren persénlichen Bedeutsamkeiten treu bleiben
kann. Ihre grosste Befiirchtung ist, dass sie aufgrund eines substanziellen Sprachkom-
petenzverlustes im Norwegischen und im Italienischen nicht mehr dazu legitimiert sein
konnte zu sagen, dass sie Bergellerin oder Norwegerin ist. Eleonoras offensichtliches
Talent fiir Sprachen und die durch ihre Biografie gewonnene Mehrsprachigkeit stehen
insofern in deutlichem Widerspruch zu ihrer Ohnmacht, eine fiir sie zufriedenstellen-
de Identitit festlegen zu konnen. Sie spricht zwar mehr Sprachen als viele andere ihrer
Kommiliton*innen an der Universitit, trotzdem verbleibt bei ihr weiterhin das Gefiihl,
keine Sprache richtig zu kénnen und damit in ihrer Handlungsfihigkeit eingeschrinkt
zu sein. Gerade im Kontext der Universitit ist das Beherrschen der deutschen Sprache
auf hohem Niveau eine bedeutende Voraussetzung, weil Sprache sich auf das gesam-
te formale Leistungsvermogen auswirkt und damit ein essenzielles Selektionskriterium
im schweizerischen Bildungssystem darstellt. Ist davon die Rede, dann stért sich Eleo-
nora eher an ihrer Mehrsprachigkeit und wiirde sich wiinschen, lieber nur eine Sprache
richtig gut zu kdnnen.

Obwohl Eleonora die Option, nach Norwegen zu ziehen, iiber die ganze Erzihlung
hinweg in Betracht zieht, ist sie sich auch bewusst, dass die Umsetzung eines norwegi-
schen Lebensentwurfs — wie ihn ihre Schwester lebt und wie ihn vielleicht auch Eleo-
noras Mutter eher fiir sie vorgesehen hitte — im Verlaufe der Zeit fiir sie immer un-
wahrscheinlicher wird. Dies fiihlt sich fir Eleonora in gewisser Weise auch als verpasste
Chance an, denn es witrde ihr viel bedeuten, nach wie vor sagen zu kénnen, dass sie Nor-
wegerin ist. Eleonora merkt, wenn sie tiber ihre Sprache(n) spricht, dass sie ihr Selbst
nicht mehr lediglich entlang der beiden Sprachen Norwegisch und Italienisch verhan-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

Al


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

deln kann. Das (Schweizer-)Deutsche hat sich — auf Kosten all ihrer anderen Sprachen —
in ihr Dasein eingeschlichen und be- und verdringt in kleinen Schritten alle urspriing-
lichen identitiren Stabilititen. Gerade weil das Norwegische immer weniger Teil von
Eleonoras Alltag einnimmt und das Schweizerdeutsche sogar in ihr Familienleben ein-
zudringen beginnt, das fiir sie die verbleibende »norwegische Hochburg« darstellt, ver-
sucht Eleonora mit aller Kraft, an ihren norwegisch geprigten Kindheitserinnerungen
festzuhalten.

Wie schwierig es fiir Eleonora ist, sich mit ihren vielfiltigen natio-ethno-kulturellen
Mehrfachzugehorigkeiten zurechtzufinden, macht sie abschliessend auch nochmals mit
den Ausfithrungen deutlich, welche Sprache sie mit etwaigen eigenen Kindern sprechen
wiirde. So sagt sie, dass sie ihnen einerseits gerne das Norwegische weitergeben wiirde,
sich aber nicht dazu befihigt sieht, denselben starken Bezug herstellen zu kénnen, wie
sie ihn selbst erlebt hat. Andererseits wiirde sie auch am Italienischen festhalten wollen,
da dies — ohne das Bergell als Wohnort — ja auch verloren ginge. Dieser omniprésente
innere Konflikt kann als exemplarisch fiir die identitiren Herausforderungen angese-
hen werden, denen sich Menschen stellen miissen, die in Verhiltnissen von doppelter
sprachlicher Minderheit® leben. Fiir Eleonora kénnte dies in Zukunft z.B. bedeuten,
dem Italienischen zuliebe auf das Norwegische, und damit auf einen Teil ihrer Identitit,
verzichten zu miissen.

Eleonora dussert sich auch als dankbar fir ihre Mehrsprachigkeit, denn diese hat
ihr auch zu einigen Vorteilen in ihrem bisherigen Leben verholfen. Zum Beispiel be-
schreibt sie, dass sie sich frither nie hitte vorstellen konnen, mit jemandem eine emo-
tionale Beziehung aufbauen zu konnen, der nicht ihre Sprache(n) spricht. Heute habe
sie aufgrund ihres sprachlichen Repertoires einen einfacheren Zugang zu unterschiedli-
chen Menschen, diversen Kulturen und jedes Mal, wenn sie in die Ferien gehe, werde ihr
bewusst, dass sie dadurch von grossen Vorteilen profitieren konne. Eleonora beschreibt
es selbst als eine Art indirekten Effekt, der sich als resultierende Handlungsfihigkeit im
Umgang mit Differenz interpretieren lisst.

»[...] la nostra societa € sempre piu globalizzata [...] cosi che alla fine hai grande vant-
aggio a sapere pittlingue e che € anche [...] come un effetto non diretto, ma tipo pittin-
diretto, che si € magari anche pittaperti sapendo di piti_ cio€ io son piuttosto_sta cosa
che io mi sento molto una persona pitt aperta che magari altri e io penso che questo sia
anche un po’ per la lingua, che indirettamente quando tu sai un'altra lingua, sai dopo
della cultura e cosi e sei pilt aperta a cose nuove, a culture nuove, a persone nuove [...].«
(E:Z13)

Obschon Eleonora durch ihre Erzihlung unmissverstindlich deutlich machen konnte,
dass sich Zugehorigkeiten iiber Sprache(n) und Sprechen nicht trivial entlang einzelner
(kérperlich-leiblicher) Bereiche ergeben, lassen sich bereits aus Eleonoras Sprachenpor-
traitviele Verflechtungen herauslesen. Fiir Eleonora bleibt Norwegisch die Sprache ihres

3 Mit »doppelter sprachlicher Minderheit« ist im Kontext von Eleonora einerseits das Bergell ge-
meint, das als italienischsprachiges Tal zu einer kantonalen Sprachminderheit Graubiindens ge-
hort. Andererseits ist mit dem Norwegischen, als nicht angestammte Sprache des Bergells, eine
weitere Minderheitensituation angesprochen.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Herzens, iiber die sie Gefithle und Emotionen wahrnimmt und iiber die sie (un)gliickli-
chen Lebensmomenten nahe sein kann. Italienisch stellt sie vorwiegend als Sprache ih-
res Intellekts dar; die Sprache, in der sie lesen und schreiben gelernt hat. Und Deutsch
wird je linger, je mehr die Sprache, die beides — ihr Herz und ihren Geist — durchdringt.

8.3.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Im April 2019 treffe ich mich mit meiner Schwester und einer ihrer Arbeitskolleginnen in
Zirich zum Mittagessen. Da die Kollegin selbst aus dem Bergell kommt, frage ich sie, ob
sie vielleicht jemanden mit entsprechendem Profil kenne. Sie gibt mir zwei Namen an
und schreibt den beiden direkt eine Nachricht. Sowohl Eleonora als auch Mirco antwor-
ten ihr, dass sie mir ihre Telefonnummern weiterreichen darf. Ich kontaktiere Eleonora
noch am selben Tag. Sie erklart sich gerne bereit, ein Gesprich mit mir zu fithren. Im Au-
gust informiere ich sie schliesslich, dass ich ihr Terminvorschlige per E-Mail zugesen-
det habe. Eleonora schickt mir den Online-Fragebogen zu und bestitigt den Freitag, 22..
November 2019 als passenden Interviewtermin. Eleonora meldet sich knapp eine Stunde
vor dem Interview per Whatsapp bei mir. Sie fragt, ob sie auch schon etwas frither kom-
men konne, und erklirt, dass sie sehr frith von zu Hause losgegangen sei, weil sie sich
erfahrungsgemaiss in Ziirich verlaufe. Gliicklicherweise sind meine Forschungskollegin
und ich schon bereit und Eleonora klingelt eine Viertelstunde spiter an meiner Woh-
nungstiir in Ziirich. Mit Eleonora kommt unmittelbar eine lustige Stimmung auf, weil
wir dariiber sprechen, wie gut man sich in Ziirich verlaufen kann. Eleonoras Wohnung
ist am Stadtrand bei Witikon, wo ich selbst — als ich von Chur nach Ziirich gezogen bin
— auch mehrere Jahre gewohnt habe. Wir verstehen uns von Anbeginn sehr gut und die
Stimmung ist entsprechend entspannt. Wir sprechen itber die Weihnachtsbeleuchtung
an der Ziircher Bahnhofstrasse, die an diesem Tag in Ziirich eingeschaltet wird und den
Namen »Lucy« tragt. Eleonora meint, dass dies gut zum »Lucia-Feiertag« in Norwegen
passe. Ich verstehe nicht genau, was sie damit meint, nehme mir aber vor, mich nach dem
Interview genauer dariiber zu informieren. Mir fallen Eleonoras schneller Sprechfluss
und die Art und Weise auf, wie sie Konsonanten ausspricht. Teilweise scheint mir auch,
dass sie Worter verschluckt bzw. nicht vollstindig ausspricht. Ich merke, dass ich mich
aktiv auf den Inhalt ihrer Aussagen konzentrieren muss, um nicht abgelenkt zu wirken.
Im Verlaufe des Interviews stellt sich ein Gewohnungseffekt ein, denn diese Nuancen in
ihrer Sprache fallen mir irgendwann nicht mehr auf. Nach dem Interview frage ich mei-
ne Forschungskollegin nach ihrer Einschitzung dariiber. Auch sie hort etwas Besonderes
in Eleonoras Italienisch. Wir diskutieren dariiber, konnen aber auch bei mehrmaligem
Anhéren der Aufnahme dieses »Besondere« nicht genauer definieren.

Eleonora arbeitet ca. 15 Minuten am Sprachenportrait und erzihlt anschliessend
fiinf Minuten ohne Unterbrechung meinerseits. Auch bei meinen Nachfragen ist Eleo-
nora sehr gesprichig und ich empfinde unser Interview, das insgesamt 55 Minuten
dauert, als sehr angenehm. Eleonoras Antworten folgen meist postwendend auf mei-
ne Fragen. Deshalb sticht eine Erzdhlpassage besonders hervor, als Eleonora linger
iiberlegen muss. Ich frage sie, ob es Momente in ihrem Leben gegeben habe, in denen
sie besonders froh um die Tatsache war, mehr als eine Sprache zu kénnen. Eleonora
tiberlegt zuerst wihrend neun Sekunden und beginnt schliesslich mit:

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

23


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

214 Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

»Non lo so. Ciog, so che sono sempre stata contenta, pero al primo momento dici, si
o_« (E:Z14)

Anschliessend iiberlegt sie nochmals sechs Sekunden lang, bis ihr einfillt, was sie dazu
sagen mochte.

»Ah si, magari quando ho cercato lavoro per la prima volta, che ho scritto la Bewer-
bung e ricordo che ero tutta fiera che avevo potuto scrivere quattro lingue e si che
pensi comunque: »Ah si, & un vantaggio« e si. Ma non so proprio in generale, lo penso
quando posso connettere con cosi tante persone diverse, di culture diverse, lo trovo
sempre un vantaggio_ anche ogni volta che vado in vacanza penso: »Oh, quanto sono
fortunata, cioé si_ di poterlo fare.« (E:Z15)

Neben der Tatsache, dass Eleonora ihre Mehrsprachigkeit aufgrund ihrer identitiren
Konflikte wohl eher nachteilig erlebt und deshalb méglicherweise linger iiber die Fra-
ge nachdenken muss, gehe ich fiir diese spezifische Frage auch davon aus, dass meine
Formulierung bei Eleonora die Vorstellung hat aufkommen lassen, dass alle Sprachen
zum selben Zeitpunkt eine Bedeutung haben miissen. Hitte ich die Frage anders for-
muliert, z.B. wenn ich anstatt »mehr als eine Sprache zu konnen« gesagt hitte »mehrsprachig
zu sein«, wire es fiir Elenora moglicherweise einfacher gewesen, eine Antwort zu finden.
Thre Antwort wirkt fir mich hier durch meine Formulierung hervorgerufen. Damit wird
mir nochmals bewusst, welchen Einfluss meine Formulierungen auf die Antworten mei-
ner Informant*innen haben kénnen, und ich nehme mir vor, bei den anstehenden Inter-
views ganz besonders auf die Formulierung meiner Fragen zu achten.

Eleonora fragt uns nach dem Interview, wo wir arbeiten, und als wir die Pidagogi-
sche Hochschule Graubiinden erwihnen, wiederholt Eleonora, dass sie eigentlich auch
Primarlehrerin werden wollte, weil sie immer sehr gerne Zeit mit Kindern verbringe.
Wir sprechen anschliessend auch noch einige Zeit iiber ihr Jurastudium. Danach ver-
abschieden wir uns mit einer kurzen Umarmung und ich freue mich dariiber, Eleonora
kennengelernt zu haben.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

8.4 Thomas - »Prima studio la persona, poi forse gli dico che sono anche
libanese«

Abb. 23: Thomas’ Sprachenportrait

CARRIERD  SCOLASTICH CisH
- RoSessioNAce ' '

Thomas’ Vater fliichtet aufgrund des libanesischen Biirgerkriegs aus seiner Heimat

Libanon zuerst nach Frankreich, spiter nach Italien. Er studiert Medizin und nimmt
schliesslich in der Schweiz eine Stelle als Assistenzarzt an. Nach der Hochzeit verlasst
auch Thomas’ Mutter den Libanon, um zum Vater in die Schweiz zu ziehen. Die Familie
lebt einige Jahre im Bergell, wo auch Thomas’ dlterer Bruder geboren wird, und siedelt
danach - erneut aufgrund der Arbeit des Vaters — ins Misox um. Thomas und sein Bruder
verbringen ihre Kindheit und Jugend in einem Misoxer Dorf, eine halbe Autostunde von
der Tessiner Kantonsgrenze entfernt. Die Mutter spricht mit beiden S6hnen Arabisch.
Der Vater hingegen spricht vorwiegend Italienisch mit den Kindern. Nach der Sekun-
darschule zieht Thomas in die Kantonshauptstadt Chur, um dort das Gymnasium in der
italienischsprachigen Abteilung zu absolvieren. Zum Zeitpunkt des Interviews bereitet
sich Thomas auf den Numerus clausus fitr den Eintritt ins Medizinstudium vor.

8.4.1 Identitare (Selbst-)Verortung

Thomas eréffnet seine Erzahlung mit der Beschreibung, dass es seinen Eltern sehr wich-
tig ist, beiden Séhnen ein Aufwachsen mit zwei Sprachen, Arabisch und Italienisch, zu
ermoglichen. Einerseits mochten sie damit ihre eigenen Werte und Traditionen weiter-
geben. Andererseits geht es ihnen auch darum, ihren Kindern, die in einer italienisch-
sprachigen Umgebung aufwachsen, méglichst sprachbedingte (Bildungs-)Nachteile zu

- am 13.02.2026, 21:53:59.

215


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

216

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

ersparen. Zur Sicherstellung beider Sprachen entscheiden die Eltern sich fiir den tra-
ditionellen Ansatz »Une personne, une langue«.* Thomas erzihlt, dass er sich nicht mehr
an seine Kindheit mit beiden Sprachen erinnern kann. Er priferiert dariiber zu spre-
chen, wie sehr er heute dankbar dafiir ist, dass seine Eltern diesen Entscheid zugunsten
seiner Zweisprachigkeit getroffen haben. In seinen Ausfithrungen geht Thomas auf den
Gebrauch beider Sprachen in seinem derzeitigen Alltag ein und expliziert seine eigene
Kompetenz in beiden Sprachen dahingehend, dass er Arabisch lediglich sprechen kann,
aber nie lesen und schreiben gelernt hat. AufItalienisch hingegen wisse er immer, was er
gerade sage, obwohl andere manchmal horen wiirden, dass er nicht ausschliesslich ita-
lienischsprachig ist. Im Arabischen beurteilt Thomas die Semantik hingegen als fiir ihn
anspruchsvoller. Wenn Thomas Arabisch spricht, weiss er zwar, welchen Inhalt er ver-
mittelt. Er hat aber keine Vorstellung davon, was das einzelne Wort tatsichlich fiir einen
Bedeutungsumfang hat. Er ist lediglich vertraut damit, gewisse Worter in einem ganz
bestimmten Kontext zu verwenden.

»[...] ormai uso solo l'italiano e il tedesco nella mia vita attuale, I'arabo lo uso solo a ca-
sa. [...] nellamiacarrierascolasticammh é una lingua che non ha molto influsso, perché
non € una lingua parlata ovviamente o che si studia qua e quindi I'italiano & la mia lin-
gua, credo che la mia lingua principale € I'italiano; la lingua anche in cui so esprimermi
meglio é sicuramente l'italiano, imparato a scuola anche a esprimermi e cosi, mentre
inarabo so proprio I'essenziale per un piccolo dialogo. [..]. [..] Larabo non lo so scrivere
e né leggere. Leggere, mmh pian piano, [..] ci metterei magari tre orette. [...] non I'ho
mai imparato, non me I’lhanno mai insegnato [..]. So solo parlare. [..] quando parlo in
arabo, so cosa sto trasmettendo di messaggio, ma non ho la minima idea di cosa signi-
fica davvero la parola che sto usando, perché sono abituato a usarla in un contesto.«
(T:271)

Thomas verhandelt in diesen ausdifferenzierten Schilderungen iiber die Nutzung des
Italienischen und Arabischen auch, welche der beiden Sprachen »seine Sprache« ist.
Er entscheidet sich unter Vorbehalt, den er mit »credo« ausdriickt, fiir das Italieni-
sche. Einerseits, weil dieser Sprache eine grossere Anerkennung und Bedeutung in
seinem gegenwirtigen Lebens- und Bildungskontext zukommt, es andererseits aber
auch die Sprache ist, iiber die sich Thomas am besten ausdriicken kann. Das Arabische
kann Thomas in seinem Churer Alltag hingegen nicht oft nutzen, weil er nicht viele
arabischsprachige Menschen kennt und auch zu Hause bei seinen Eltern heute eher
ein Sprachgemisch den familidren Alltag prigt. Trotz dieses nachvollziehbaren In-den-
Hintergrund-Tretens des Arabischen fithren ihn die Verhandlungen zu »seiner Sprache«
dazu, seine Erzihlung mit einer Passage zu Erinnerungen an den Libanon und an seine
Familie fortzufithren, die er mit der Sprache Arabisch verbindet.

4 Diese Strategie im Umgang mit familidrer Zweisprachigkeit geht auf den franzésischen Linguis-
ten Maurice Grammont zuriick, der Anfang des 20. Jahrhunderts erstmals vorschlug, dass jeder
Elternteil in der Kommunikation mit den Nachkommen bei einer Sprache bleibt und diese — trotz
Kommunikation in anderer Sprache mit dem zweiten Elternteil —konsequent beibehilt (vgl. Brett-
eny & de Klerk 2008, S. 6).

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

»Soprattutto tra famigliari ho imparato a gestirmi, a parlare con gli zii, i nonni. [..] Lar-
abo mi ricorda molt_quando sento I'arabo tro_ mi sento a_ molto a mio agio quando
sento I'arabo magari per strada a Coira o cosi, o quando sono in vacanze e sento qualcu-
no parlare arabo, mifasalire un po’la nostalgia del Libano e mifaanches_sicuramente
salire bei ricordi del Libano, dei famigliari, ma anche brutti ricordi del Libano perché ho
dovuto_o una volta abbiam dovuto, beh, fuggire dalla guerrain Libano e appunto ogni
tanto I'arabo mi fa anche ricordare quei, quei brutti momenti. [..] mentre all’italiano
non collego molte emozioni sinceramente, mentre all'arabo riesco a collegare tante
emozioni e ricordi, mentre I'italiano, essendo la lingua che mastico ogni giorno, non ci
collego dei ricordi o delle emozioni. [..].« (T:Z2)

Thomas spricht mit diesen Ausfithrungen vorwiegend die emotionale Beziehung an,
die er zur arabischen Sprache hat. Der Klang dieser Sprache lost bei Thomas vertraute
und anheimelnde Zugehérigkeitsgefithle aus, die ihn an Lebensmomente im Libanon
erinnern. Thomas beschreibt wirkungsvoll, wie das Horen der Sprache nicht nur sché-
ne Nostalgien aufkommen lisst, sondern auch von Unsicherheit und Angst geprigte
Lebensmomente in Erinnerung rufen kann. Dem Italienischen schreibt Thomas im
Vergleich dazu eine eher zweckdienliche Komponente des alltiglichen »Durchkauens«
zu, die bei ihm keine besonderen Gefithle auszulésen vermag. Thomas nimmt hierbei
eine personliche symbolische Bewertung der beiden Sprachen vor, welche die Vor-
machtstellung des Italienischen in seinem Leben wieder relativieren soll, weil sie nicht
vollumfinglich mit seinen emotionalen Bedeutsamkeiten itbereinstimmt.

In einer weiteren Erzihlpassage stellt Thomas seine Zugehorigkeit zum Libanon in-
frage und hebt die Schweiz als Ort hervor, wo er in Sicherheit leben kann. Besonders
eindriicklich erscheinen auch Thomas’ Erliuterungen zu seiner identitiren Selbstveror-
tung in der Interaktion mit anderen. Thomas mdochte sich in erster Linie als Schweizer
und nicht als Libanese verstanden wissen.

»[..] non abbiam quasi pitt nessun legame con il Libano non_appunto io mi sento pit_
molto; sicuramente mi sento svizzero e non libanese. [..] E la Svizzera che mi ha eh re-
galato diciamo il poter andare a scuola e queste cose, un tetto sopra la casa e cosi. [...]
se la persona € interessata dico che sono libanese. Eh quello I_ lo dico_ quello prima
studio un po’ la persona e poi glielo dico, perché c’e gente che lo apprezza e c’é gen-
te che magari si sente un po’ a disagio anche dopo. [...] non ho mai subito razzismo_
so_insulti e cosi da_ alle medie, ma non é razzismo & semplicemente stupidita, direi
quello. Anche il razzismo € stupidita, ma quello é_ proprio infantilita era. Vero & pro-
prio razzismo é rara_raramente nel_ nella mia gioventu proprio quando ero piccolino.
Adesso invece molto di pitt appunto per quel movimento tra i giovani nazionalista che
sta salendo lentamente, pero vero razzismo, ringrazio Dio, mai, mai. Non ho mai do-
vuto stare male perché ero libanese.« (T:Z3)

Ererklirt, dass das Preisgeben seines libanesischen Hintergrunds bei seinem Gegeniiber
auch unangenehme Reaktionen auslésen kann, womit er einerseits auf vorherrschende
rassistische, vielleicht islamfeindliche Diskursordnungen verweist. Da Thomas in die-
sem Zusammenhang bereits ablehnende Erfahrungen gemacht hat, sieht er sich ande-
rerseits dazu veranlasst, sorgfiltig abzuwigen, ob er im Gesprich zu seinen Wurzeln

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

27


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

218

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

Stellung nehmen mochte oder lieber darauf verzichtet. Eine Entscheidung, die wohlbe-
dacht sein muss, da sie schliesslich Thomas’ soziale Positionierung mitbestimmt und —
ganz im Sinne des wirkmichtigen sprachlichen Marktes — moglichst hohen Profit abwer-
fen soll. Gerade die schleichende Verschiebung diskursiver Machtverhiltnisse ruft Tho-
mas umso mehr ins Bewusstsein, dass solche Differenz- und Fremdheitskonstruktionen
fiir ihn mit negativen Konsequenzen verbunden sein konnten.

Thomas’ Erinnerungen an den Libanon stehen vorwiegend mit politischen Diskus-
sionen in Verbindung, die ausschliesslich unter Mannern stattfinden. Thomas erzihlt,
dass er diesen Meinungsaustauschen zuhort und gelegentlich selbst versucht, den poli-
tischen Wortschatz in seinen eigenen Ausserungen einzusetzen. Er unterstreicht dabei,
dass er sich beim Arabischsprechen mit Libanes*innen aber nie richtig wohlgefithlt hat.

»Non mi son mai sentito a mio agio a parlare arabo con_ in Libano con gente che
parla_ che ¢ libanese. Mentre qua a Coira invece, parlare I'arabo con qualcuno che é
venuto in Svizzera, s_ mi sento gia un attimo piti_ pit tranquillo, perché so che anche
loro magari non lo parlan bene, perché son venuti qua. Mentre comunicare con i miei
zii, i miei cugini e i miei nonni in Libano era sempre un po’ un disagio. [...].« (T:Z4)

In einem Kontext, in dem Arabisch die Umgebungssprache darstellt und entsprechend
vertieftere Sprachkompetenzen gefordert sind, ist Sprechen fiir Thomas — trotz der
familidren Anbindung — mit einem Gefiihl sprachlicher Befangenheit verbunden. Mit
seinen mitgebrachten habituellen sprachlichen Dispositionen kann Thomas sich darin
nicht ausreichend selbstwirksam erleben, was sein Zugehorigkeitsgefiithl gezwunge-
nermassen schmailert. Anders empfindet Thomas es, wenn er hingegen in der Schweiz
aufjemanden trifft, der Arabisch spricht. Durch die geteilte biografische Erfahrung des
»In-die-Schweiz-Kommens« geht Thomas von anderen Anspruchsgegebenheiten aus.
Einerseits spricht Thomas diesen Menschen zu, dass sie sich biografisch bereits auf den
schweizerischen Zugehdorigkeitsraum einlassen mussten und aufgrund ihrer eigenen
Erfahrungen eher Verstindnis fiir seine sprachlichen Unzulinglichkeiten aufbringen.
Andererseits geht Thomas davon aus, dass der migrationsbedingte Sprachkontake ihr
Arabisch ebenso bereits gefirbt hat. In der Interaktion mit diesen Menschen fillt der
beidseitige Anspruch an eine sprachliche Korrektheit insofern milder aus, was die
Situation fiir Thomas entspannter werden l4sst.

Das Misox bezeichnet Thomas in seiner Erzdhlung als sein Zuhause. Obwohl er sich
inzwischen auch beim Dialektsprechen wohlfiihle, sprechen ihn die meisten Leute im
Tal nach wie vor vorwiegend auf Italienisch an. Betreffend seine Beziehung zum Miso-
xer Dialekt fithrt Thomas aus, dass er diesen — auch wenn er ihn erst ab der Oberstufe
zu sprechen beginnt — heute so verinnerlicht hat, dass er Dialekt seit jeher als eine sei-
ner Sprachen betrachtet. Er habe in seiner Jugend fiir sich entschieden, aufgrund der
im Tal aufgekommenen nationalistisch gepragten Diskurse, die den Erhalt lokaler Wer-
te und Traditionen propagieren, selbst auch Dialekt zu sprechen. Damit verweist Tho-
mas auf die Wirkmachtigkeit vorherrschender Diskurse, die ihn iiber das ihm anhaften-
de Differenzmerkmal des Nichtdialektsprechens und des Libanesisch-Seins in eine infe-
riore Position hineinrufen. Seine Ausserungen zeigen aber ebenso auf, dass sich Thomas
iiber diese sprachliche Anpassungsleistung bzw. iiber diesen performativen Akt gegen die-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

se Fremdpositionierung auflehnt und sich partiell von dieser Identititszuschreibung di-
stanzieren kann. In Chur wollen seine Freunde aber wieder mehr iiber diese »exotischex,
weit entfernte Sprache wissen und stellen in diesem Zusammenhang erneutes Othering
her. Thomas sieht sich des Ofteren gezwungen, seine libanesische Herkunft zu thema-
tisieren, was sein Gefithl des Andersseins, seine Einverleibung als Migrationsanderer si-
cherlich nicht mindert.

Auf andere fiir thn wichtige Sprachen angesprochen, nimmt Thomas zu seinen
Erfahrungen mit (Schweizer-)Deutsch Stellung. Als Primarschiiler lernt Thomas ger-
ne Deutsch und spricht von guten Erinnerungen an den Fremdsprachenunterricht.
Schweizerdeutsch ist bis zu seinem Umzug nach Chur véllig unbedeutend, denn im
Unterricht im Misox lernt er lediglich Hochdeutsch. Thomas geht an spiterer Stelle der
Erzihlung darauf ein, dass Hochdeutsch und Svizzerdiitsch fur ihn heute eine Hauptrolle
spielen und fiir seine weitere »Berufskarriere« fundamental wichtig sind. Auch dem
Englischen spricht Thomas eine grosse Wichtigkeit fiir seine berufliche Zukunft zu,
denn er mochte — wie sein Vater und auch sein Bruder — Medizin studieren. Thomas
erginzt diesbeziiglich, dass der Lebensentwurf seines Bruders oft auch sein eigenes
Leben vorzeichnet, denn die Eltern treffen dieselben Entscheidungen — wenn sie beim
Bruder Friichte getragen haben - oft auch fiir ihn. Fir Thomas steht insofern von
Anbeginn fest, dass er nach Chur zieht und dort das Gymnasium besucht. Man habe
ihm hierbei kein grosses Mitspracherecht eingerdumt. Ein Entscheid der Eltern, der
auch der Tatsache geschuldet sei, dass man im Tessin zu wenig gut Deutsch lerne.Die
Jahre in Chur verbringt Thomas vorwiegend im Kreise der Biindner Italianitd, in der
Deutschsprechen laut seiner Erzdhlung keine Alternative darstelle. Ausserhalb dieses
Zugehorigkeitsraums gibt es fiir Thomas vorwiegend im ersten Jahr noch unangenehme
Momente, wenn er die Leute drei- oder viermal um Wiederholung oder gar um ein
Umstellen aufs Hochdeutsche bitten muss. Erst als Thomas’ Bruder ihm nahelegt, auch
Freundschaften mit Deutschsprachigen zu schliessen, beginnt Thomas sich im Alltag
auch mit (Schweizer-)Deutsch wohlzufiihlen. Er meint hierzu, dass man die Anstren-
gung, mit deutschsprachigen Menschen zu sozialisieren, auf sich nehmen miisse, um
sich selbst eine gute Zukunft aufbauen zu kénnen. Mehrere Sprachen zu sprechen ist
fiir Thomas eine unabdingbare Anforderung, ohne die man im Berufsleben nicht weit
komme.

An der Bindner Kantonsschule sei die Italianita gut vertreten, obwohl man manch-
mal dafiir kimpfen misse, mehr gehort zu werden. Thomas beschreibt z.B. alltigliche
Situationen, in denen die Italienischsprachigen die Lehrpersonen wiederholt darum bit-
ten milssen, im Unterricht Hochdeutsch zu sprechen. Thomas selbst spricht mit den
Lehrpersonen iiber alle Jahre hinweg lediglich Hochdeutsch, um sich — wie er sagt —
nicht zu blamieren. Ausserhalb des schulischen Leistungskontextes traut sich Thomas
aber mehr Schweizerdeutsch zu sprechen. Er nennt es sein eigenes Schweizerdeutsch,
das eine Mischung zwischen Hoch- und Schweizerdeutsch darstelle.

Thomas positioniert sich zudem als (sprach)politisch interessiert und verdeutlicht
seine entsprechenden Haltungen an mehreren Stellen seiner Erzihlung. Beispielsweise
bezeichnet Thomas die vorherrschende sprachlich-kulturelle Pluralitit in Chur und
auch in der Schweiz als grossen Vorzug und grosse Stirke fiir das helvetische Land.
Chur sei das Herz des Kantons Graubiinden, da miisse es Platz fiir alle drei angestamm-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

219


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

ten Sprachen haben. Thomas ist zudem davon iiberzeugt, dass die Sprache auch durch
menschliche Verhaltensweisen gepragt ist. So macht er Aussagen zu unterschiedlichen
Daseinsformen innerhalb der einzelnen italienischsprachigen Talschaften. Er erwihnt
z.B. die Tatsache, dass sich die Leute im Puschlav und im Bergell zwangsliufig eher nach
dem Engadin oder Chur ausrichten und sie als Misoxer*innen hingegen niher zum Tes-
sin stehen. Das habe einen grossen Einfluss auf die Personlichkeit und die Lebensart
der Menschen. Wihrend sie sich als Misoxer*innen eher wie Tessiner*innen benehmen,
wiirden Puschlaver®innen und Bergeller*innen hingegen eher deutschschweizerische
Verhaltensweisen annehmen.

»[..] anche per il fatto che Poschiavo e Bregaglia devono_ sono pil orientate verso il_
verso Coira no, sono pittspinte verso il Grigioni, mentre noi Mesolcinesi siamo pittverso
il Ticino, no. E questo secondo me fa gia una grandissima differenza nella_nel carattere
e nel modo di vivere che noi mesolcinesi ci atteggiamo un po’ in modo ticinese mentre
Bregaglia e Poschiavo sono un po’ pit, eh, svizzero-tedesche, diciamo, o romance an-
che.« (T:Z5)

Thomas konstruiert Bergeller*innen und Puschlaver*innen als andere Italienischbiind-
ner*innen und spricht ihnen — zumindest beziiglich der Verhaltensweisen — ein Stiick-
chen Italianita ab. Sich selbst verhandelt er als den Tessiner*innen dhnlicher, wobeli er
sich aber keinesfalls als Tessiner verstanden wissen mochte. Entsprechend dussert er die
Erwartung an Misoxer*innen, dass diese gut Deutsch lernen sollten, da sie eben Biind-
ner*innen und keine Tessiner*innen seien.

»[...] spesso a noi mesolcinesi ci dicono: »Eh, ma voi siete dal Ticino no, siete ticinesi«e
si risponde: »No, noi non siam ticinesi, siam grigionesi.«_ okay, pero dobbiamo anche
un po’ dimostrarlo magari imparando la lingua_ una lingua del nostro cantone, non
solo litaliano.« (T:Z6)

Damit verweist Thomas aufgrund seiner biografischen Erfahrungen darauf, dass man
erstals Biundner*in wahrgenommen und legitimiert ist, wenn man (Schweizer-)Deutsch
spricht. Es liesse sich insofern davon ausgehen, als sein Spracherleben gleichzeitig sei-
ne sprachpolitische Haltung substanziiert, die allen drei Sprachen im Kanton ihren Platz
einriumen mochte. Thomas positioniert sich einerseits mit Stolz als mehrsprachige Per-
son. Den arabischsprachigen Teil seines mehrsprachigen Repertoires versteht er aber
andererseits auch als eine Art Damoklesschwert, das ihn als Person kategorisieren und
abwerten konnte. Er erwartet in diesem Zusammenhang aber keine besonderen Aner-
kennungsbemithungen, denn in der Schweiz gibt es bereits vier Nationalsprachen und
die Herausforderungen damit sind gemiss Thomas gross genug. Entsprechend versteht
er es als personliche Verpflichtung, als Migrationsanderer die hiesigen Sprachen zu ler-
nen, um sich damit integrieren zu konnen. Gerade die Italianitd als nationale Minderheit
seiin den Parlamenten z.B. unterschiedlich gut vertreten und Thomas verortet weiteren
Bedarfan sprachpolitischen Anerkennungsbemithungen vorwiegend in diesem Bereich.
Man miisse sich fiir eine grossere Sichtbarkeit des Italienischen als Sprache der Schweiz
und Graubiindens einsetzen. Diese sprachpolitischen Ausserungen sind einerseits si-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

cherlich durch die exmanenten Fragestellungen der Forschenden hervorgerufen, geben
aber andererseits Einsicht in die Verwobenheit diskursiver Kategorisierungen, mit den
fiir die einzelne Person resultierenden Privilegien, im Zusammenhang mit multiplen na-
tio-ethno-kulturellen Mehrfachzugehdrigkeiten.

Neben seiner ausgeprigten Aufmerksambkeit fiir sprachpolitische Geschehnisse in
Graubiinden, die in der Erzahlung sicherlich auch wegen des Interviewkontextes so de-
zidiert zur Sprache gekommen ist, betont Thomas, dass sich seine Familie auch sehr fiir
die Ereignisse im Libanon interessiert und bei ihnen zu Hause die ganze Zeit Nachrich-
ten auf Arabisch zu horen sind. Das l6se angeregte und weitreichende Auseinanderset-
zungen beziiglich der aktuellen weltpolitischen Entwicklungen aus.

»[...] in questi periodi che abbiamo la_ la primavera libanese e la tele_ i miei guardano
sololateleinarabo.[..]in questi momentidi rivoluzione sono molto attaccato a vedere
cosa succede, perché_ si, alla fine son svizzero, ma il cuore mi fa diciamo compassio-
ne diciamo il Libano, perché é_ era la Svizzera del Medio Oriente e adesso & diventata
quel che e diventata. [..] il tema principale & politica [...], che parliamo di_ di come &
il Medio Oriente, di cosa si puo fare, cosa succedera, sempre politica da noi. O politica
o medicina. Pero il tema principale da noi & sempre il Libano, Medio Oriente, Russia,
America e cosi.« (T:Z7)

In dieser Erzihlpassage verortet sich Thomas nochmals als Schweizer, der tiber die Her-
kunft seiner Eltern aber eine tiefe emotionale Verbundenheit zum Libanon spiirt und
aufgrund dort vorherrschender prekirer Geschehnisse Mitleid fiir die Menschen emp-
findet. Er dussert insofern - in einer Art zuschauenden Rolle - eine anerkennende Teil-
nahme am Leiden dieser Menschen, verweist aber auch darauf, dass er sich selbst die-
sem Kontext nicht (mehr) zugehorig fihlt. Seine eigene Zukunft sieht Thomas weiterhin
im Misox. Sollten sich im Tal fiir ihn keine beruflichen Méglichkeiten ergeben, kann er
sich eher vorstellen, im Tessin als in der Deutschschweiz zu arbeiten. Moglichen eige-
nen Kindern mochte Thomas dieselben Bildungschancen ermdglichen, wie er und sein
Bruder sie hatten. Obwohl sich Thomas bewusst ist, dass es fiir ihn schwierig sein wird,
die arabische Sprache weitergeben zu kénnen, steht fiir ihn fest, dass auch seine Kin-
der Libanesen sein werden und er ihnen sicherlich die Traditionen seiner Eltern und die
muslimische Philosophie weitervermitteln wird.

»[...] insegnero ai miei figli I'arabo, pero la vedo molto difficile [...], perd sicuramente
ai miei figli tramandero la tradizione e saranno anche loro libanesi, perché_ perché e
cosi, perché voglio cosi e si, anche spero che i miei figli siano mussulmani, anche se
io alla religione non sono molto attaccato, perd la filosofia, non la religione, la filoso-
fia mussulmana mi piace molto e credo che come insegnamento ai bambini sia_ sia
ottima, si.« (T:Z8)

In Bezug auf die religiése Zugehorigkeit und vor allem die damit einhergehenden Tra-
ditionen positioniert sich Thomas — im Widerspruch zur oberen Erzihlpassage — aber
wieder deutlich als Libanese und damit als muslimisch sozialisierte Person. Eine Identi-
titskonstruktion, der er eine besondere Relevanz fiir sein eigenes Leben zuschreibt und
an der er auch tiber die Weitergabe an seine Kinder festhalten méchte.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

22


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét
8.4.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

In Thomas’ Erzdhlung spielt das Aufwachsen in einer bildungsnahen Familie eine es-
senzielle Rolle. Thomas verdeutlicht die Aspirationen und Erwartungen der Eltern an
mehreren Stellen der Erzdhlung. Sein Bruder und er sollen die bestméglichen Bildungs-
chancen erhalten und fiir ihre weitere Ausbildungslaufbahn kommen vorrangig jene Bil-
dungsinstitutionen mit den gréssten Vorziigen fiir ihr kiinftiges Studien- und Berufsle-
ben infrage. Thomas soll folglich zweisprachig aufwachsen, gute Leistungen in der Schu-
le erbringen, weitere karriererelevante Sprachen wie Franzosisch und Englisch lernen
und schliesslich nach Chur ins Gymnasium eintreten, um dort méglichst gut Deutsch
zu lernen. Da Thomas selbst von den Vorziigen des fiir ihn vorgezeichneten Lebensent-
wurfs tiberzeugt ist, entwickelt er sich zu einem angepassten, engagierten Schiiler, der
diesen Plan moéglichst gut umzusetzen versucht.

»[...] questo bilinguismo a casa devo dire che mi ha sempre aiutato nella vita. Mi ha
insegnato a gestire le lingue, a imparare nuove lingue, a essere un po’ pit flessibili di-
ciamo col cambio_ cambiare la lingua di colpo durante un discorso. E sono molto or-
goglioso, fiero di avere questo background e mi sento molto fortunato di sapere una
lingua in pitta quelle nazionali.« (T:Z9)

Als Mitglied einer kantonalen Sprachminderheit und als Gymnasiast an der Biindner
Kantonsschule ist Thomas nahe am kantonalen sprachpolitischen Geschehen und kennt
die dominierenden Diskurse rund um Anerkennungs- und Emanzipationsbemithungen
der Italianitd innerhalb und ausserhalb der BKS. Die BKS sieht sich als einziges vollstaat-
liches Gymnasium im Kanton seit jeher mit der sprachlichen Pluralitit ihrer Schiiler-
schaft konfrontiert und pflegt heute einen moglichst parititischen Umgang mit den drei
im Kanton angestammten Sprachen. Obwohl innerhalb der Schule beziiglich Sprachen
- gemiss Thomas - fiir die beiden Minderheitensprachen und die herausfordernden Si-
tuationen fiir deren Sprecher*innen schon grosse Sensibilisierung gegeben ist, positio-
niert sich Thomas in der Erzihlung als eine Art schulinterner sprachpolitischer Aktivist,
der die Interessen der Italianita weiterhin verteidigt sehen mochte.

»Ehm, per esempio 'anno scorso, se non sbaglio per quelle votazioni del_ dell_
dell’italiano no, che abbiam dovuto votare a livello grigionese. Li, eh, diciamo che ho
fatto un po’ propaganda tra i miei compagni_ »Dite ai vostri genitori che é_ I'italia-
nita é importante e cosi«. E abbiam dovuto lottare [..] per far parlare gli insegnanti
Hochdeutsch [..] e attualmente stiamo lottando per il fatto che a noi vogliono_ [..]
hanno adesso introdotto che noi italofoni, solo gli italofoni, devono fare un esame
di tedesco C1 e quindi in_ io sto alzando lentamente la voce per far capire_ »Okay,
perché solo noi italofoni dobbiamo far il C1in tedesco? Perché i tedescofoni che fanno
come seconda lingua I'italiano non devono fare anche loro un esame?«.« (T:Z10)

Ander Biindner Kantonsschule engagieren sich viele Lehrpersonen, die der Biindner Ita-
lianita nahestehen, auch in politisch-kulturellen Vereinen wie z.B. der Pro Grigioni Ita-
liano. Eine sprachpolitische Haltung und kollektive Identititskonstruktion, die unwei-
gerlich — mit mehr oder weniger Absicht — auch auf die Schiilerschaft abfirbt. An vielen

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Stellen der Erzihlung wird in Thomas’ Aussagen deutlich, dass er als pflichtbewusster
und bemithter Schiiler den schulinternen — um mit Bourdieu zu sprechen — »Habitus
der Italianita« bereits einverleibt hat und diesen iiber seinen Aktivismus ebenso repro-
duziert. Diesem Narrativ beipflichtend beinhaltet »echtes Biindner*in-Sein« fiir Tho-
mas zwingend die Fihigkeit, mehr als eine Kantonssprache sprechen zu konnen. Ent-
sprechend hat die Biindner Hauptstadt auch dreisprachig zu sein. Dieses gezeichnete,
diskursiv geprigte Idealbild der stidtischen Realitit verdeutlicht nochmals, wie Tho-
mas sich sprachpolitisch positioniert verstanden wissen mochte und in welchem Wider-
spruch diese Haltung zu seinen persénlichen Erfahrungen in Chur steht.

»[...] sicuramente principalmente € il tedesco_ [...] quando io parlo con qualcuno e gli
dico che sono italofono qua a Coira, ma c’é stupore: »Ah, sei italiano?«, Si, ma perché
stupore? Sono a 70 chilometri da qua, nemmeno oltre il San Bernardino, sono anch’io
grigionese, € una tua lingua anche, non é solo la mia lingua, € anche una tua lingua,
perché anche tu sei grigionese, quindi [...] devessere tolto questo fatto del stupore
quando si sente l'italiano, perché questo_ que_ Coira é tanto tedesca, quanto italiana,
quanto romancia, secondo me.« (T:Z11)

Thomas positioniert sich in der Erzihlung als mehrsprachig, wobei er die Bedeutung je-
der Sprache neben dem Arabischen vorwiegend nach ihrem Mehrwert und Nutzen fir
seinen schulischen und beruflichen Erfolg verhandelt. Italienisch ist fir ihn nach wie
vor die Sprache, in der er sich am besten ausdriicken kann und die er beziiglich ihrer
Ausstrahlung und ihres Charmes am meisten schitzt. Dem (Schweizer-)Deutsch, Eng-
lisch und Franzésisch misst Thomas — wie auch aus seinem Sprachenportrait ersicht-
lich wird — im nationalen Kontext der Schweiz eine besondere Bedeutung zu und er er-
achtet es als unentbehrlich, diese Sprachen zu beherrschen. Das Arabische nimmt fiir
Thomas hingegen eine andere Bedeutung ein. Fiir ihn steht, wenn er an das Arabische
denkt, nicht die eigentliche Sprache im Vordergrund, sondern die fiir ihn damit einher-
gehende sprachlich-kulturelle und religiose Zugehorigkeit. Er bezeichnet Arabisch als
eine seiner Sprachen, die er vorwiegend mit seinen Wurzeln, seinen Emotionen, seinen
Erinnerungen und seinem Zuhause im Misox verbindet. Es ist die Sprache, die in sei-
nem familidren Bezugsrahmen, vorwiegend in der Kommunikation mit seiner Mutter,
bedeutsam bleibt. In anderen Bereichen seines aktuellen Lebens nimmt das Arabische
hingegen eine geringere Relevanzals andere Sprachen ein. Der arabischen Sprachge-
meinschaft anzugehéren hat in Thomas’ Biografie auch schon eine herabsetzende Diffe-
renzkomponente angehaftet, deren Bedeutungshintergrund in engem Zusammenhang
mit vorherrschenden Dominanzordnungen steht. Thomas verweist darauf, dass Spre-
cher*innen von Sprachen, denen in der Schweiz geringeres Prestige zukommt oder mit
denen vielleicht auch eine islamnahe Konnotation besteht, eher mit symbolischen Sank-
tionen — wie z.B. Misstrauen hegenden Blicken — zu rechnen haben.

»[...] Magari quando noi parliamo I'arabo tra di noi in famiglia, che siamo in giro, no,
magari ogni tanto qualche sguardo un po’ strano si_ si vede in giro cosi. [..] magari
sapere una lingua che crea disagio_ sapere una lingua in pitt come l'arabo, il turco o

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

223


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

cosi, puo creare disagio alle persone, perd non_ per me non € uno svantaggio. [...] Non
credo sia uno svantaggio.« (T:Z12)

Thomas distanziert sich davon, sein Arabischsprachig-Sein fiir sich personlich als Nach-
teil zu sehen, denn es ist Teil seines Selbstverstindnisses und seines subjektiven Identi-
titskapitals. Er weiss aber zugleich, dass er nicht eigenmichtig dariiber bestimmt, welche
(Nicht-)Anerkennung fiir ihn daraus resultieren kann.

Eine besondere Stellung in Thomas’ Leben nimmt auch der Misoxer Dialekt ein. Ob-
wohl er im Misox aufgewachsen ist und seit jeher mit dem Dialekt in Kontakt gekommen
ist, spricht ihn niemand damit an. Thomas wird unmittelbar auf Italienisch angespro-
chen, was fiir ihn einer Adressierung als Migrant, Auslinder bzw. Nicht-Misoxer gleich-
kommt. Dass solche Zuschreibungsprozesse fir Thomas auch mit Unsicherheiten be-
ziiglich seiner Daseinsberechtigung bzw. seiner Anerkennung im Tal einhergehen, ver-
deutlicht er mit dem zweifachen Verweis auf diese — wie er es nennt — aufkommende
»nationalistische Modeerscheinungx, die ihn auf subtile Weise auffordert, selbst Dialekt
sprechen zu wollen und dessen Bedeutung fiir sich persénlich anzupassen. Die Erwar-
tung an sich selbst, sich dem Dominanzkontext anzupassen, verdeutlicht Thomas auch
an anderen Stellen der Erzihlung.

»[...] io penso che veramente siamo meglio noi in tedesco che loro in italiano [..], tra
I’altro secondo me é a_ perché siamo noi in casa_ diciamo in casa loro.« (T:Z13)

Thomas macht am Schluss seiner Ausfithrungen eine bemerkenswerte Aussage im Zu-
sammenhang mit Sprache(n), die in Anbetracht seiner Gesamterzihlung unterschiedli-
che Deutungen zulisst.

»[..] Eh, sembrava stupido, ma a me piacerebbe che tornasse l'esperanto [..], creare
veramente quella lingua_ questo e quello_ sarebbe il mio desiderio a livello no, mon-
diale. A livello pit regionale I'italianita e le minoranze linguistiche.« (T:Z14)

Uberraschend erscheint zuerst, dass Thomas darin eine Art Plidoyer fiir eine globale Ein-
heitssprache hilt. Eine Aussage, die vor dem Hintergrund seiner sprachpolitischen Ein-
stellung rund um die Anerkennung und Erhaltung der Minderheitensprachen, wie z.B.
dasItalienische in Graubiinden, als nicht sonderlich férderlich und entsprechend wider-
spriichlich einzuschitzen ist. Es darf aber angenommen werden, dass es Thomas damit
vielmehr darum geht, mit einer »Sprache fiir alle« internationale sprachlich-kulturelle
Verstehenshiirden, die er moglicherweise mit seinem arabischsprachigen Hintergrund
an der eigenen Haut erfahren hat, abbauen zu konnen. Interessant ist zudem — vor dem
Hintergrund des kantonalen Minderheitensprachdiskurses aber auch nachvollziehbar
—, dass Thomas mit Absicht nicht Englisch als mogliche Weltsprache vorschligt, sondern
vielmehr eine Art Esperanto als bevorzugte Option sieht. Esperanto kann in der Laien-
wahrnehmung als eine Mischung aus mehreren Sprachen beschrieben werden, die mit
Absicht erschaffen und verbreitet wurde, um sich auf globaler Ebene besser verstehen zu
konnen. Aller Wahrscheinlichkeit nach sieht Thomas mehrere Sprachen und deren Spre-
cher*innen darin reprisentiert. Hierbei darf insofern auch ein gewisser Gerechtigkeits-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

gedanke im Diskurs um sprachliche Mehr- und Minderheiten angenommen werden, der
bei Thomas’ Wunschvorstellung mitschwingt. Mit seinem letzten Satz kommt Thomas
zuriick auf die Italianita zu sprechen und hebt damit seine Positionierung als Verfech-
ter der Biindner Minderheitensprachen ein letztes Mal deutlich hervor. Dies einerseits
zweifelsohne, weil ihm die Italianitdi am Herzen liegt. Andererseits erscheint aber ge-
nauso wahrscheinlich, dass er sich damit nochmals als gewissenhafter, angepasster und
sprachpolitisch aufmerksamer Biindner Gymnasiast selbstverorten und als ebensolcher
anerkannt werden moéchte.

8.4.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

An der Schule, an der mein Vater titig war, fithren die Schiiler*innen des Grigionitalia-
no ein Theaterstiick auf. Ich begleite meinen Vater zur Auffithrung und lerne Thomas
nach der Vorstellung kennen. Thomas hat sich im Rahmen des Coro italiano als Theater-
regisseur engagiert. Sein Nachname deutet auf eine nichtschweizerische Herkunft hin.
Mein Vater erzihlt mir, dass Thomas zu Hause arabisch spricht. Zwei Jahre spiter, als
ich auf der Suche nach passenden Informant*innen fir diese Studie bin, kommt mir
Thomas’ sprachlicher Hintergrund wieder in den Sinn. Ich bitte meinen Vater, Thomas
auf die Studie anzusprechen und ihn zu fragen, ob ich ihn diesbeziiglich kontaktieren
darf. Im April 2019 schreibe ich Thomas eine Whatsapp-Nachricht. Er sagt mir noch am
selben Tag zu und bietet an, auch bei anderen seiner Mitschiiler*innen diesbeziiglich
nachfragen zu kénnen. Ich bedanke mich fiir seine Bereitschaft und bestatige ihm, dass
ich dankbar um jede Suchhilfe bin. Im Juni schicke ich Thomas eine E-Mail mit dem
Online-Fragebogen, den Thomas mir unmittelbar via Whatsapp zuriickschickt. Fiir das
Interview einigen wir uns auf Donnerstag, den 31. Oktober 2019. Das Interview findet
in Chur, im Haus meiner Forschungskollegin statt. Als Thomas bei uns ankommt, trin-
ken wir zuerst Kaffee und sprechen itber die Kantonsschule. Anschliessend gehen wir in
den oberen Stock, wo ich das Biiro meiner Forschungskollegin bereits fiir das Interview
vorbereitet habe. Ich erklire Thomas nochmals in groben Ziigen, worum es in der Stu-
die geht, und tiberlasse ihn schliesslich mit dem Sprachenportrait erstmals seiner Ge-
dankenwelt. Thomas arbeitet ca. sieben Minuten am Sprachenportrait und erzihlt an-
schliessend wahrend vier Minuten ohne Unterbruch und Nachfragen meinerseits. Nach
dem Interview sprechen wir noch ein bisschen itber das Theater. Thomas erwéihnt, dass
er letztes Jahr nicht mehr mitgemacht habe, weil er sich lieber auf seinen Abschluss und
den Numerus clausus fiir das anstehende Medizinstudium konzentrieren wollte. Weil
nach Thomas noch ein weiterer Informant meiner Forschungskollegin kommt, miissen
wir uns rasch nach dem Interview von Thomas verabschieden.

Mir fillt sofort Thomas’ gewihlte Sprache auf. Seine Ausdrucksweise ist sehr bedacht
und gemass meinem Ermessen spricht Thomas ausgezeichnetes Italienisch. Ich merke,
dass ich aufgrund dessen im Verlaufe des Interviews auch meine eigene Sprache anpas-
se und teilweise gewihltere Ausdriicke verwende, wie z.B. Plurilinguismo, die ich bei vor-
herigen Interviews eher zu vermeiden versucht habe, um bei den Teilnehmenden jeg-
liches Unbehagen zu vermeiden. Mir geht des Weiteren durch den Kopf, dass Thomas’
Eltern offenbar hohe Bildungserwartungen an ihn und seinen Bruder stellen. Ich ge-
he deshalb davon aus, dass Thomas aus einem sehr bildungsaffinen familiiren Umfeld

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

225


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

kommen muss. Seine Lebensgeschichte fasziniert mich und ich freue mich iiber diese
Moglichkeit, Thomas in meinem Sample zu haben. Im letzten Interviewteil, als Thomas
politisch wird, erwahnt er kurz meinen Vater und schreibt ihm besonderes Engagement
fiir die Biindner Italianita zu. Mir ist das etwas unangenehm, weil ich darin eine Ver-
pflichtungshaltung vernehme. Interessant erscheint mir im Nachhinein, dass Thomas
von »I1 Signor Sala« spricht, obwohl er weiss, dass ich seine Tochter bin.

»lo che conosco che lotta davvero per I'italianita sono appunto il Signor Sala e con i
suoi colleghi maestri della Kanti, & I'unica gente che conosco che davvero lotta per
I'italianita e la PGI. [...].« (T:Z15)

Moglicherweise versteht er die Interviewsituation als formellen Rahmen, innerhalb des-
sen er seine ehemaligen Lehrpersonen siezt und sie in ihrer Berufsrolle darstellen moch-
te. Andererseits ist ebenso vorstellbar, dass er damit die Bemithungen meines Vaters
und dessen Kolleg“innen vor mir hervorheben mochte, auch um seine eigene Position
als Verfechter dieser kollektiven sprachpolitischen Identititskonstruktion zu verdeutli-
chen. Nach umfangreicher Beschiftigung mit Thomas’ Interview gelange ich zur Uber-
zeugung, dass die Kontaktherstellung iiber meinen Vater ausschlaggebend dafir war,
was Thomas mir im Interview erzihlt hat bzw. wie er sich mir gegeniiber positioniert
hat. Seine politischen Ausserungen erinnern mich an das Narrativ, das ich von PGI-na-
hen Akteur*innen kenne. Ich gehe davon aus, dass Thomas mir dieselbe sprachpoliti-
sche Haltung wie die meines Vaters zuspricht und er sich deshalb - als pflichtbewuss-
ter und angepasster Schiiler — veranlasst sieht, ins gleiche Horn blasen zu miissen. Ob-
wohl ich sicher bin, dass seine Aussagen auch tatsichlich seinen eigenen Uberzeugun-
gen entsprechen, bleibt fiir mich eine gewisse Evidenz, dass die Jahre an der BKS und die
dort vorgelebte und perzipierte »Solidarietd Grigonitaliana« Thomas in seiner Meinungs-
bildung stark geprigt haben.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

8.5 Lena - »Ci siamo anche noi!«

Abb. 24: Lenas Sprachenportrait

Lenas Vater fliichtet wihrend des Kosovokriegs Ende der 1990er-Jahre in die West-
schweiz und nimmt dort eine Arbeit im Baugewerbe an. Lenas Eltern lernen sich in Lau-
sanne kennen. Die gemeinsame Sprache ist Franzgsisch. Die Familie verbringt die ersten
Familienjahre in Lausanne und zieht danach ins Heimatdorf der Mutter ins Bergell. Lena
als Alteste von drei Geschwistern wichst vorwiegend im Bergell auf. Lenas Mutter fithrt
im Tal ein Restaurant, der Vater arbeitet wihrend der Woche in der Biindner Hauptstadt
Chur. Die Mutter spricht mit den Kindern ausschliesslich Bergeller Dialekt. Lenas Vater
bleibt beim Franzésischen. Obwohl die Familie mehrmals im Jahr nach Albanien zu den
Verwandten reist, lernt keines der drei Kinder Albanisch. Lena entscheidet sich nach der
Oberstufe zuerst fir eine Lehre als Fachangestellte Gesundheit. Anschliessend nimmt sie
eine zweite Lehre als Medizinische Praxisassistentin auf. Sie arbeitet im Engadin und im
Bergell und pendelt fiir die Berufsschule zweimal in der Woche vom Bergell nach Chur.
Mit den 6ffentlichen Verkehrsmitteln dauert die Reise mindestens dreieinhalb Stunden.

8.5.1 Identitare (Selbst-)Verortung

Lena beginnt ihre sprachbiografische Erzihlung mit ersten Erinnerungen in Bezug auf
ihre Sprache(n). Bis zum Umzug der Familie zuriick ins Bergell spielt Italienisch keine
Rolle in Lenas Leben, denn sie wichst zu Hause mit Franzdsisch und Bergeller Dialekt
auf. Die ersten Erfahrungen im Kindergarten sind gemiss Lenas Erziahlung von Momen-
ten sprachlicher Verwirrung geprigt.

- am 13.02.2026, 21:53:59.

227


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

»Ehm, parlando italiano_era unalingua in pit che io facevo fatica, dato che parlavo, si
bregagliotto e italiano e francese e non capivo pil niente. Mi ricordo anche la maestra
che mi diceva: »Ma Lena, ma cosa dici?«. Vabbé.« (L:Z1)

Lena thematisiert damit unmittelbar ihre Erfahrungen mit sprachlicher Herausforde-
rung, die ihre gesamte weitere Erzdhlung prigen. So dussert sie beispielsweise, dass ihr
nicht italienischsprachiger Hintergrund beim Sprechen sofort erkennbar gewesen sei,
denn durch das Franzgsische und den Bergeller Dialekt sei in ihrem Italienisch ein aus-
gepragtes »Rachen-R« horbar gewesen. Dafiir sei sie zu jener Zeit bespottelt und beld-
chelt worden. Mit Hilfe von italienischsprachigem Fernsehen versucht Lena sich von die-
sem Differenzmerkmal zu befreien und sich ein - in ihren Augen — schones, rollendes
R anzutrainieren, das sie von solchen Herabsetzungen der Anderen befreien kann. Wie
Lena auch in ihrem Sprachenportrait verschriftlicht, ist die Aussprache ihres uniiber-
horbaren, markanten »R« aber auch in spiteren Jahren in Chur Teil von Lenas sozialen
Zugehorigkeitsverhandlungen. Sie verweist dabei auf die Romanischsprachigen, die das
»R«ihrer Beurteilung nach auch nicht »sauber« aussprechen. Ein gemeinsamer »Makelc,
der sie damit nicht alleine dastehen lisst.

»[..Jameil france_il fra_ francese non piaceva, perché appunto mi dava_ anche il bre-
gagliotto midava, come ho scritto qua_ la R moscia e_tempi fa avevo una R bella, bella
potente e che tutti ovviamente mi prendevano in giro, ormai vabbe [...], quindi a me_
I’it_volevo l'italiano, volevo una R bella, bella italiana e quindi guardavo solo, solo it_
televisioneital_italiana[..]. [...] avevo delle mie compagne di classe che venivano dalle
zone romance e quindi ogni tanto [..], magari ogni tanto ero_ ero contenta che anche
loro avevano un po’ la R da_ bregagliotta, e io ero felice che c’erano anche loro.« (L:Z2)

Lena kommt hiernach unverziiglich auch auf ihre Beziehung zum (Schweizer-)Deut-
schen zu sprechen. Bereits von Anbeginn macht Deutsch als Sprache Lena das Leben
schwer und sie sieht sich in der Schule aufgrund dessen innert kurzer Zeit mit Leis-
tungsdruck konfrontiert. Viele ihre Bergeller Mitschiiler*innen sprechen schon ein
bisschen Deutsch, weil die Eltern entweder Engadiner*innen sind, in Maloja gelebt
haben oder einen Elternteil aus der Deutschschweiz haben. Lena hingegen beginnt am
Deutschunterricht teilzunehmen, ohne auch nur ein einziges Wort Deutsch zu kennen.
Sie erinnert sich an viele Hausaufgaben, viel Grammatik und daran, dass sie sich nicht
mal Farbbezeichnungen wie z.B. »rot« merken konnte, weil ihr diese Sprache derartig
fremd ist. Im Unterricht versucht Lena, Deutsch zu sprechen. Sobald eine Leistungs-
komponente wie z.B. eine miindliche Prisentation an das Deutschsprechen gekniipft
ist, steht sie unter Druck und fragt sich aufgrund ihrer Misserfolge nur noch, weshalb
Deutsch tiberhaupt existiert. Sie beschreibt Deutsch als eine weitere Sprache, der sie
nicht ausweichen kann und die sie unter Druck gezwungenermassen lernen muss.

»[...] sapevo che dovevo studiarla per andare a scuola, eravamo tutti obbligati_ questo
anche é stato brutto, perché eravamo obbligati a sup_ a saperlo a scuola [...]. [..] ho
dovuto studiare, perché ho capito che ci mettevano pressione e [...] non ero comunque
molto brava in cert_ sapevo par_ capivo il tedesco, ma non ero quella brava, no_e ho
fatto_ capito_ ho fatto molte difficolta a capire proprio [..].« (L:Z3)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Lena spricht in ihrer Erzihlung zahlreiche negativ geprigte Erfahrungen an, mit de-
nen sie wihrend der Schulzeit aufgrund ihrer nicht ausreichenden Deutschkompetenz
konfrontiert ist. Sie erzdhlt von Lehrpersonen, die sie vor ihren Mitschiiler*innen bloss-
stellen, die nicht an ihre Fihigkeiten glauben und ihre Daseinsberechtigung als Lernen-
de infrage stellen. Sie schreibt ihnen insofern eine linguizistische Praxis zu, die Lena zu
einer nicht-bildungssprachigen Anderen werden lisst, ihr soziale Anerkennung abspricht
und damit eine erfolgreiche Teilhabe am Lernen verunméglicht hat.

»[...] ho avuto tanti insegnanti, anche a scuola che sono, mmh, non sono razzisti_ sono
contro le persone che vengono dalle valli italiane, poschiavini, bregagliotti, mesolci-
nesi_avevo l'insegnante che non era cattivo, ma prendeva di mira proprio quella per-
sona, che in quel caso ero I'unica nella mia classe, che mi prendeva in giro, perché non
sapevo bene gli articoli del_ delle cose o parlavo in modo mal_ male_ parlavo in modo
incorretto il tedesco e ti_ hm ti_ ti faceva vergognare davanti alla classe_ magari nelle
presentazioni, o cosi ti diceva: »Ma lo sai il tedesco?, Ma capisci? [...] non passerai mai
la scuola, non lo sai il tedesco. Cosa fai qui? [...]«. Anche la mia Berufsbildnerin [...] mi
aveva quasi obbligato ad andare in Ticino, perché non avevo grandi competenze nel
tedesco e quindi mi voleva far smettere di andare a Coira e andare in Ticino [...], come
dire, non mi_ non approvava, invece di tirarmi su, ti_ ti diceva: »Non ce la farai mai«e
cosi [...]. [...] mi dicevano: »Dov’e la Bregaglia, € in Ticino?, che io ogni tanto: »Ehm, eh
cosa? Cioé la Bregaglia € in_ & nei Grigioni € li, non & chissa dove.« Li mi sentivo un po’
¢_ ma ti sentivi un alieno. E vero, perché nessuno sapeva dovera_ dov'é la Bregaglia.
Dici: »E Ii, io so dov’é Coira, perché tu non sai dov'e la_ [..]?« Ti sentivi un po’ escluso.«
(L:Z4)

Sie macht mit diesen Ausserungen zudem deutlich, wie wenig man in Chur das Bergell
als zu Graubiinden gehorende Talschaft wahrnimmt. Dies sei mit essenzialisierenden
Abwertungen von Italienischsprachigen als Andere, Nicht-Biindner*innen bzw. nicht
gleichwertige Bindner*innen verbunden. Lena beschreibt Deutsch einerseits als grosse
schulische Hiirde nicht nur fiir sie, sondern auch fiir viele ihrer Freund*innen, die aus
dem Bergell stammen. In der Schule im Tal lerne man viel Grammatik, iibe aber das
Sprechen kaum, was sie angesichts der abrupten Immersion in einen deutschsprachigen
Unterricht als wenig hilfreich erlebt. Andererseits kommt gemiss Lena erschwerend
hinzu, dass im Bergell lediglich Hochdeutsch gelernt werde, sich der Alltag in Chur aber
vorwiegend auf Schweizerdeutsch abspiele. Damit kommt der Sprache neben einer
belastenden Leistungskomponente gleichzeitig eine begrenzende und exkludierende
soziale Bedeutung zu. IThre erste Zeit in der Hauptstadt Graubiindens verhandelt Lena
als einen von Gefiihlen der Fremdheit, Ohnmacht und Nichtzugehorigkeit geprigten
Abschnitt ihres Lebens.

»Devo dire che noi a scuola abbiamo sempre_ sempre_ sempre imparato il Hoch-
deutsch. E all'inizio ho fatto molta fatica. [..] molta fatica a capire cosa dicevano questi
qua [..], proprio il Schwi_ il Schwizerdiitsch io all'inizio ho fatto una_ tanta difficolta
proprio a capirlo e a parlarlo. Dicevano_ dici: »Gehen« e I'altro mi dice: »Gohn«, »Cosa
vuoi_ cioé? Perché parli cosi?« Poi quando magari arrivavano da_ da altri posti, non so,
altri_ da Zurigo arriva con un altro dialetto, che gia non sai il dialetto di qui e mi parli

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

229


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

eh_ tanti mi parlavano Hochdeutsch, cambiavano. Anche a scuola mi sentivo sempre
una tambérla, perché ci chiedevano: »Meglio Hochdeutsch o Schwizerdiitsch?«, e io
dovevo dire per forza Hochdeutsch sennd la lezione non la capivo e quindi ogni tanto
ti sentivi un po’_, perché le altre preferiscono lo Schwizerdutsch [...].« (L:Z5)

Lena stelltin ihren Schilderungen auch einen Zusammenhang zwischen der Sprach- und
der Bildungspolitik Graubiindens her und eréftnet signifikante Gerechtigkeitsfragen im
Umgang mit den autochthonen Kantonssprachen. Auch wihrend ihrer ersten Erfahrun-
gen im Berufsfeld erlebt Lena viele Patient*innen, die ausschliesslich Deutsch sprechen
wollen und dies auch von ihr erwarten. Lena fithlt sich hinsichtlich des Umgangs mit
den drei Sprachen im Kanton durchwegs ungerecht behandelt. Die (Aus-)Bildungsvor-
aussetzungen seien nicht fiir alle Bindner Lernenden gleich. Wahrend von Italienisch-
sprachigen verlangt werde, dass sie Deutsch auf einem hohen Niveau lernen, kénnten
sich die Deutschsprachigen im Gegenzug ohne ein einziges Wort Italienisch, geschweige
denn Franz6sisch, gut durchschlagen. Lena bekriftigt weiter, dass Italienischsprachige
nicht nur generell mit eingeschrankteren Moglichkeiten beziiglich nahegelegener Aus-
bildungsinstitutionen konfrontiert seien. Fiir ihre Lehre als Fachangestellte Gesundheit
im Besonderen gebe es im ganzen Kanton itberhaupt keine italienischsprachige Option.

»[..] vado a Coira che le persone sanno solo il tedesco, sinceramente. E io arrivata a
scuola che non sapevano un_ una parola di italiano, ho detto ma_ cioé gil noi ci fac-
ciamo il culo perinsegnare il tedesco e voi non sapete una parola e li io trovo_ ho fatto
un discorso con una mia amica che non trovavamo giusto, che a Coira, o cioé_ parlia-
mo di Coira, perché non conosco gli altri posti, che non insegnano un_ o non gliene
frega niente delle altre lingue, persone che hanno fatto I'italiano, arrivo li, non sanno
una parola, non sanno fare una frase, o il francese, neanche i non sanno dire niente e
noi siamo li qua_ quattro anni a, eh si, studiare, perché se non_ noi non abbiamo il te-
desco, noi non abbiamo futuro, come ci dicono [..]. [...] non ci sono scuole bilingui [..],
ho capito che siamo a Coira, pero siamo nei Grigioni e ci son tre lingue [..], appunto
non sono bilingue, son solo_ solo in tedesco, non ¢ la possibilita di fare una scuola
da me i_ nei Grigioni in italiano. Ehm, devo andare per forza in Ticino. Se io volevo
fare FaGe dovevo andare in Ticino a farlo in italiano e non penso che a tutti piaccia
andare in un altro cantone, lontano da tutti, lontano da_ da chi conosci, soprattutto
se hai_ appena uscita dalla scuola e hai quindici anni [..] Sembra che sia basato solo
sul tedesco, non trovo tanto giusto. Perché alla fine siamo in tanti, qua nei Grigioni
che parliamo italiano [..].« (L:Z6)

Lena versteht sich identitir aber genauso als Biindnerin wie die Deutschsprachigen und
damit zugleich berechtigt, mit ihrem sprachlichen Repertoire vollumfinglich vom bil-
dungsinstitutionellen Angebot profitieren zu konnen. Sie kommt aber aufgrund ihrer
Erfahrungen zum Schluss, dass die gesetzlich verankerte Anerkennung des Italienischen
als eine gleichwertige Sprache Graubiindens von deutschsprachigen Biindnerinnen zu
wenig wahrgenommen wird und sich ebenso wenig auf institutioneller Ebene in den
angebotenen (Aus-)Bildungsméglichkeiten widerspiegelt. Wie Lena in ihren Ausfithrun-
gen ausdriicklich schildert, stellt das Tessin keine valable (Aus-)Bildungsoption fiir Ber-
geller*innen dar. Zum einen, weil man von Lenas Heimatdorf bis z.B. in das tessineri-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

sche Bellinzona eine ziemlich lange Reise auf sich nehmen muss.* Zum anderen spricht
sie damit eine diskursive symbolische Bewertung und Hierarchisierung der jugendli-
chen Leistungsbereitschaft an, die mit der Auswahl einer Ausbildung in Graubiinden
oder dem Tessin zusammenhingt. Im Bergell betrachte man das Tessin als »Italien der
Schweiz«, als eine Art einfachste Option fiir die Jugendlichen, die sich der Herausforde-
rung einer Berufslehre, die an ein Deutschlernen gekniipft ist, nicht stellen wollen.

»[..] mia mamma me lo diceva, anche i_ a scuola ci dicevano_ [..]: »No, il Ticino non
ti porta niente«. Dicevano che le scuol_ dicevano che era I'_I'ltalia della Svizzera, di-
cevano. E quindi non s_se_ se andavi un po’_se andavi in Ticino semb_ eri quasi visto
come uno sfigato [..]. »Non sai nemmeno il tedesco, non vai neanche in una scuola un
po' difficile, vai in Ticino«. Era un po’_ boh. [...] Anche mia mamma diceva: »No, tu in
Ticino non ci vail« Perché voleva_ non so magari il tedesco_ okay, ci son pit posti che
sanno il tedesco_ in Svizzera e parlato tanto il tedesco e I'italiano magari meno, pero
quindi appunto in Ticino non potevi andare. Proprio I’han tolto come opzione, non_ti
mettevano delle opzioni, il Ticino non c’era.« (L:Z7)

Lena erzihlt — um ihre Ausfithrungen diesbeziiglich weiter zu verdeutlichen — auch die
Geschichte eines Freundes, welcher letztlich ins Tessin wechseln muss, weil er betriachtli-
che Schwierigkeiten mit dem Deutschen hat und die Berufslehre im Bergell nicht erfolg-
reich beenden kann. Infolge der Auffassung ihrer Eltern ist fiir Lena das italienischspra-
chige Tessin keine Option, was zwangsliufig das nichstgelegene Engadin zur Diskussi-
onstellt. Lena dussert in ihrer Erzahlung sehr vehement, dass ihr das Engadin itberhaupt
nicht gefillt und sie sich dort nicht zurechtfindet. Dort seien die Leute verschlossen und
Lena kann sich unter keinen Umstinden vorstellen, lingerfristig im Engadin zu arbei-
ten, geschweige denn zu leben.

Thr franzosischsprachiger Hintergrund — erzihlt Lena — ist wihrend der Schulzeit
im Bergell mit keiner besonderen Aufmerksamkeit verbunden. Diese Tatsache wird vor
dem Hintergrund verstandlich, dass Franzésisch innerhalb des sprachlichen Marktes des
Bergells eher keinen Distinktionsprofit abwirft. Nicht ohne Bedauern stellt Lena fest, dass
sie heute fast nur noch mit ihrem Vater Franzésisch spricht, was fiir sie auch mit einem
immer 6fters von Codeswitching geprigten sprachlichen Attritionsprozess verbunden
ist. Wahrend Lena tiber ihren Vater spricht, nimmt sie auch genauer zu seiner nicht fran-
zosischsprachigen Herkunft Stellung.

»[...] luiin teorianon e di qua. Mio papa é albanese. Perd noi non abbiamo maiavuto_i_
cioé_noi non abbiamo mai avuto a che fare con I'albanese, perché mio papa ha sempre
parlato francese. Infatti arriviamo in Albania che abbiamo un po’ di difficolta, eh. Pero
i miei nonni, i miei zii son tutti venuti qua in Svizzera e, o il tedesco, o il francese, o

5 Die Reise vom Bergell ins Tessin ist entweder via Chiavenna tber Italien méglich und dauert ca.
dreieinhalb Stunden mit den 6ffentlichen Verkehrsmitteln. Wahlt man hingegen den Weg iber
den Malojapass ins Engadin und schliesslich die Route via San Bernardino, dauert die Fahrt mit
den 6ffentlichen Verkehrsmitteln knapp fiinf Stunden. Aufgrund eingegrenzter Fahrzeiten der 6f-
fentlichen Verkehrsmittel und der kurvigen Bergstrassen weichenjunge Bergeller*innen und auch
Puschlaver*innen oft auf private Mitfahrgelegenheiten aus.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

231


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

P’italiano lo sanno. Quindi, si mio papa no_non so perché non ha mai voluto parlarciin
albanese.« (L:Z8)

Den Entscheid, weshalb er mit seinen Kindern Franzésisch und nicht Albanisch spricht,
erklart sich Lena damit, dass ihre Mutter kein Albanisch verstanden hitte. Der Vater ha-
be dazu nie erklirend Stellung genommen. Vorstellbar wire einerseits, dass negative Zu-
gehorigkeitserfahrungen des Vaters, moglicherweise auch im Zusammenhang mit dem
Krieg, diesen Entscheid gepragt haben. Andererseits ist ebenso eine prestigebegriinde-
te Erklirung naheliegend, denn im Kontext der Schweiz kénnen die Kinder mehr davon
profitieren, wenn sie Franzsisch anstatt Albanisch sprechen. Diesem Entscheid wohnt
sowohl fiir Lena als auch fiir ihren Vater eine latente Schwermut inne.

»Mi dispiace che non I'abbia mai insegnato a noi. Perché poi dice: »Non lo sapetex.
»Mmh_ non lo sappiamo, perché tu non ci hai mai parlato in albanese«. Non perché
io non ho mai voluto studiarlo.« (L:Z9)

Lena erzihlt, dass ihre Familie ein- bis zweimal jéhrlich Ferien in Albanien verbringt
und dort die ganze Familie viterlicherseits trifft. Vor Ort greifen sie fiir die gemeinsame
Kommunikation eher auf die Sprachen zuriick, die alle in der Schweiz gelernt haben. In-
nerhalb dieses familidren Zugehdrigkeitsraums fiihlt sich Lena wohl; weitet sich dieser
hingegen auf ein Leben in Albanien ausserhalb der Familie aus, erlebt sich Lena in ihrer
Selbstbefragung diesem Kontext als nicht zugehorig.

»Con mio nonno e mia nonna parliamo francese, perché anche loro son_ si sono tras-
feriti qua, poi sono tornati. Ehm, i miei zii lavorano anche a Losanna, quindi francese
con loro, ehm, anche i miei cugini e cosi, perché loro sono cresciuti qua e quindi sanno
benissimo la lingua. Eh, ci son cugi_ zii di mio papa_ eh si, fratelli di mio papa che sono
in Ticino, quindi italiano e zii_sono a San Gallo quindi tedesco. Quindi comunichiamo
con tutti alla fine. [...] Mi piace_ mi piace vedere i cugini, mi piace parlare con loro tutto
quanto pero anche mio papa ha det_ cioé mi aveva chiesto_ no, io non riuscirei mai a
viverci, non mi sento_ perché non so la lingua, non mi sento_ con loro.« (L:Z10)

Zum Zeitpunkt des Interviews arbeitet Lena im Bergell, besucht die Berufsschule in
Chur und kehrt bei jeder Moglichkeit ins Tal zuriick. Im Bergell fithlt sich Lena wohl und
schitzt es, dass sie die Leute kennt und Bergeller Dialekt sprechen kann. Sie dussert in
ihren Ausfithrungen aber auch das Gefiihl, sich fiir ihr Verbleiben im Tal rechtfertigen
zu miissen, womit sie wiederum auf diskursive Verhandlungen im Tal verweist.

»[..] e invece lavoro in Bregaglia, mi trovo bene, parlo bregagliotto, conosco le persone,
le persone mi conoscono. lo mi trovo bene qua, la gente anche se mi dice: »Ma se
rimani in Bregaglia, ma dai_«, io mi trovo bene qua. [..]. [..] Adesso mmh a me piace
qua, quindi vorrei rimanere qua, anche se mi dicono che & un po’ da_ perché ormai
tanti vanno via, sono una delle uniche che sta facendo I'apprendistato qua in Bregaglia
e dicono: »Cosa fai qui?«. A me piace qua_ in citta a Coira dopo un po’ io mi stufo, invece
qua_ [..]. Si, mi sen_ si mi sento a casa.« (L:Z11)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Damit verdeutlicht Lena zugleich ein Gefiihl von selbstreferenzieller, sozialer und
sprachlicher Zugehérigkeit zum Bergell. Mit ihrer Ausserung »mi sento a casa« verdeut-
licht sie eine emotionale Betroffenheit zum Tal als fiir sie sicheren Zugehorigkeitsraum,
wo sie sich als vollwertig anerkanntes Mitglied der Gemeinschaft betrachten darf und wo
ihr alle Formen von Partizipation zugestanden werden. Innerhalb dieses Raums verfiigt
Lena ausserdem iiber die Handlungsfihigkeit, derer sie bedarf, um ihren Vorstellungen
entsprechend ein fiir sie gutes Leben verwirklichen zu kénnen.

Am Schluss ihrer Erzihlung wiinscht sich Lena, dass Bergellerinnen im Kanton
nicht vergessen werden, dass sie von den Deutschsprachigen mehr wahrgenommen
werden und ihnen in den Schulen mehr Verstindnis fiir ihre besondere Situation entge-
gengebracht wird. Diese nahezu anklagend anmutende Ausserung kann einerseits als
Protest- und zugleich als Hilfeschrei fiir das gesamte Bergeller Jugendkollektiv gelesen
werden. Andererseits streicht sie Lenas von Erschwernissen und Hiirden geprigtes
Spracherleben nochmals auf pointierte Art und Weise heraus.

»[...] che quelle persone capiscano che ci siamo anche noi_se son_sembriamo proprio
che torn_ veniamo da_ da chissa che mondo, ma appunto che capiscano che ci siamo
anche noi e abbiamo difficolta, anche gliinsegnanti. Parlo per le scuole che_ le persone
che capiscano che ci siamo anche noi, che noi veniamo per imparare e non da buttarci
gil, cosi proprio da_.« (L:Z12)

8.5.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Lenas Sprachbiografie ist in grossen Teilen von negativen Erfahrungen, Zwang und Un-
gerechtigkeiten geprigt, die bereits frith in Lenas Kindheit ihren Lauf nehmen. Lenas
Leben beginnt in der Westschweiz, wo ihre primire Sozialisation innerhalb der Familie
mit Bergeller Dialekt und Franzgsisch erfolgt. Obwohl Lena die Lokalsprache des Ber-
gells spricht, erlebt sie schon beim Eintritt in den Kindergarten im Bergell die erste Her-
ausforderung mit der Standardsprache Italienisch. Viele Kinder ihres Jahrgangs lernen
gemiss Lena — obwohl sie im Bergell aufwachsen — gar keinen Bergeller Dialekt und
sprechen ausschliesslich Italienisch. Aufgrund der zweiten Familiensprache Franzosisch
funktioniert der Wechsel vom Bergeller Dialekt zur Standardsprache Italienisch fir Le-
na nicht ganz so selbstverstindlich und automatisch, wie das bei vielen anderen Bergel-
ler*innen geschieht. Lena bemerkt schnell, dass die frithe Konfrontation mit mehreren
Sprachen fiir sie mit einem Durcheinander im Kopf einhergeht. Sie stort sich zudem an
der Aussprache ihres markanten »Rachen-R«, das sowohl ihrem franzosischsprachigen
Hintergrund als auch dem des Bergeller Dialekts geschuldet ist. Sie erlebt diese besonde-
re sprachliche Artikulationsart als Unterscheidungskategorie, die ihr Anerkennung ab-
spricht und mit einer subtilen Abwertung ihrer Personlichkeit einhergeht. Um dem ent-
gegenzuwirken, konsumiert Lena ausschliesslich italienischsprachiges Fernsehen. Das
habe ihr sehr geholfen, einerseits ihr markantes »Rachen-R« modifizieren zu kénnen.
Andererseits sei heute deswegen auch ihr Italienisch besser als z.B. das ihrer Mutter oder
ihrer Schwester.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

233


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

»[..] |a televisione mi ha aiutato tanto a imparare l'italiano. Anche per la_ la gram-
matica, vedo mia sorella che congiuntivi e cosi boh_, anche mia mamma la vedo che
congiuntivi li_ niente, perché guarda_ guardano la televisione in francese.« (L:Z13)

Obwohl das Italienische im Verlaufe ihrer Biografie auf dieselbe Ebene getreten ist, fithlt
sich Lena mit dem Bergeller Dialekt nach wie vor am wohlsten, weil sie damit am we-
nigsten Fehler macht und in Kommunikationssituationen — mehr als in jeder anderen
Sprache — in gewiinschter Art und Weise prisent sein und teilhaben kann.

Thre sprachlichen Nichtzugehorigkeitserfahrungen verhandelt Lena hingegen oft
auch mit der Begriindung dusserer Zwangsverhiltnisse. Die im Bergell vorherrschen-
den Norm- und Wertevorstellungen und die eingeschrankten beruflichen Perspektiven,
welche mit der Abgeschiedenheit des Tals einhergehen, zwingen Lena, sich nach Chur
auszurichten, und verschliessen ihr gleichzeitig die Option, ins italienischsprachige
Tessin gehen zu diirfen. Fiir Lena selbst wire es, abgesehen von der geografischen
Distanz, wohl kein Problem gewesen, ins Tessin zu gehen, denn dort hitte sie sich aus
sprachlicher Perspektive sicherlich wohler gefiihlt und wire moglicherweise auch schu-
lisch erfolgreicher gewesen. Mit dem Wissen, dass Lena nach Chur gehen muss, kommt
- in noch zugespitzterer Weise als bereits wihrend Lenas Schulzeit — der Zwang auf,
Deutsch lernen zu miissen, um eine Berufslehre absolvieren zu kénnen. Sie sieht sich
verpflichtet, Deutsch und auch Englisch zu lernen, um sich eine — wie alle behaupten -
respektable (berufliche) Zukunft aufbauen zu kénnen. Lena rdumt in ihrer Erzihlung
auch mehrfach ein, dass es aus heutiger Perspektive sicherlich niitzlich war, Deutsch zu
lernen. Diese Aussagen sind aber nicht als eigene innere Uberzeugung zu lesen, sondern
als Zeichen von Ermiidungserscheinungen im fortwihrenden Ringen um Erlaubnis,
eigene Entscheidungen treffen zu diirfen. Lenas Bediirfnis nach Befreiung aus diesen
Zwangsverhiltnissen macht sie — in einer fast rebellischen Art — schon von Anbeginn
ihrer Erzahlung deutlich.

»[..] non mi piaceva studiare, perché era_era un obbligo e a me non piace fare le cose
che mi dicono e quindi, pero alla fine ho_ ho dovuto studiare, perché ho capito che ci
mettevano pressione [..]« (L:Z14)

In Lenas Sprachbiografie konnen nur wenige Stellen ausfindig gemacht werden, in de-
nen sie von intrinsischer Motivation bewegte Ausserungen im Zusammenhang mit der
Bedeutung ihrer Sprache(n) macht. Lena ist es in erster Linie wichtig, dass sie ihre Spra-
chen dafiir nutzen kann, um mit ihren Patient*innen in Kontakt treten zu konnen und
um deren Bediirfnisse besser zu verstehen. In diesem Zusammenhang hat sich fiir sie
der — wie andere denken — »unniitzliche« Bergeller Dialekt bis anhin als am niitzlichsten
erwiesen.

»[...] do tanta importanza alle lingue, soprattutto per comunicare e sapere cosa vuole
una persona, che cosa ha bisogno e perché e anche qui ho scritto_ un giorno sta_ ho
lavorato ehm centro sanitario Bregaglia, nel reparto demenza e mmh, purt_ e git da
noi [..] ci sono tanti dipendenti italiani, che quindi vengono dall’ltalia e il bregagliot-
to non lo sanno e invece git abbiamo tante persone malate di demenza qui in valle e

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

una signora mi aveva tanto ringraziata, perché sono la unica che sa il bregagliotto e ha
detto: »Grazie m_ molto che sai il bregagliotto, che sai di qua e grazie di aiutarmi«. Ho
capito che_ che é bello sapere anche il bregagliotto, perché sembra un p_ magari una_
una cavolata, ma alla fine a delle persone serve_ ho capito che pili par_ pili so pitt so
parlare, pili so interagire, mmh pit riesco a far felice una persona, pitt posso essere in
empatia con lei.« (L:Z15)

Lenas Beziehung zur deutschen Sprache ist hingegen mit vielen Nichtzugehorigkeitser-
fahrungen verbunden. Sie beschreibt das Deutschlernen einerseits als grosse, fast nicht
meisterbare Herausforderung, weil es eine so andere Sprache ist als Italienisch und
Franzosisch. Besonders die anspruchsvolle Grammatik, der wihrend der Schulzeit ihres
Erachtens zu viel Bedeutung beigemessen wird, ist fiir Lena nur schwer erlernbar. Den
Tropfen auf den heissen Stein stellt fiir Lena aber der plotzliche und offenbar unerwar-
tete Wechsel vom Hochdeutschen zum hauptsichlich schweizerdeutschen Alltag dar.
Wahrend ihrer ersten Berufslehre, als Fachangestellte Gesundheit, erlebt Lena das Deut-
sche als besonders grosse Hiirde. Einerseits, um schulisch zu reiissieren, andererseits
auch, um Zugang zu ihren Mitschiiler*innen in Chur zu finden. Ihre negativen Erleb-
nisse im Zusammenhang mit dem Deutschen sind einerseits sicherlich der Tatsache
geschuldet, dass Lena wihrend dieser ersten Jahre in Chur noch um einiges schlechter
Deutsch spricht als heute in ihrer zweiten Lehre als Medizinische Praxisassistentin.
Andererseits hebt Lena aber auch in einem deutlichen Tonfall, der die Wichtigkeit
dieses Anliegens bekriftigt, hervor, dass der sehr unterschiedliche Umgang mit den
kantonalen Sprachen innerhalb der beiden Berufsschulen viel zu ihrem (Un-)Wohl-
befinden beigetragen hat. Wihrend man in der einen Berufsschule kaum Riicksicht
auf eine anderssprachige Schiilerschaft nimmt und sowohl die Lehrpersonen als auch
Berufsbildner*innen Lenas Daseinsberechtigung aufgrund der nicht ausreichenden
Deutschkompetenz infrage stellen, pflegt die zweite Berufsschule einen respektvolleren
und selbstverstindlicheren Umgang mit Anderssprachigkeit und Lena kann sich - trotz
anhaltender Schwierigkeiten im Deutschen — willkommener und anerkannter fithlen.

Lena lernt im Churer Alltag rasch, dass ihre deutschsprachigen Mitschiiler*innen
das Schweizerdeutsche priferieren, und heute niemand mehr wegen ihr aufs Hochdeut-
sche umstellen. Uberraschenderweise spreche sie heute selbst auch lieber Schweizer-
deutsch, denn da bestehe der Anspruch nach fehlerfreiem Sprechen nicht.

»[...] sento che se fai un errore grammaticale non_ non gliene frega niente, invece se
inizio gia a parlare Hochdeutsch, okay, devo stare attenta al_ devo di_ diminutivo, al
nominativo devo_ al congiun_ devo fare tutti gli articoli e der, das, dem. Schwizer-
di_ Schwizerdiitsch non gliene frega niente a nessuno, invece Hochdeutsch sei gia i:
»0ddio, devo essere_«.« (L:Z16)

Lena positioniert sich in der Erzidhlung auch - was im Widerspruch zur obigen Aussage
steht — als Person, die sich heute frei zu sprechen traut und die ihren Fehlern keine Be-
deutung zumisst. In besonderen Situationen, z.B. wenn fremdsprachige Touristen ins
Spital kommen, sieht Lena heute auch die Vorteile, die ihre Mehrsprachigkeit mit sich
bringe. Sie kann z.B. oft aushelfen, wenn ihre Kolleg“innen sich die sprachliche Her-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

235


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

ausforderung mit den fremdsprachigen Patient*innen nicht zutrauen bzw. keine Lust
daraufhaben.

»[..] anche solo in ospedale quando ci sono turisti: »Lena, vai tu, sai tu_ sai tu la lin-
gua, chiama tu, fai tuk, perché le altre, boh non c’hanno vogl_ o non c’hanno voglia
di studiare o_ quindi lo trovo un vantaggio, cioé pit lingue sai, pit hai un vantaggio
incredibile, secondo me.« (L:Z17)

Trotz dieser bemachtigenden Situationen ist Lenas Spracherleben eher von tiefgreifen-
den Herausforderungen gekennzeichnet. Auch ihre Familiensprache Franzgsisch erlebt
Lenainihrem eigenen Lebenskontext nicht unmittelbar als Ressource, sondern sieht sich
damit eher mit erschwerten Bedingungen konfrontiert. Wihrend ihrer Kindheit im Ber-
gell bekommt sie dafiir nicht besondere Aufmerksambkeit, denn Franzdsisch spielt im
Bergeller Kontext keine Rolle, sondern verstirkt lediglich ihr Rachen-R, das sie nicht ha-
ben mochte. Lisst man Lenas Gesamterzihlung Revue passieren, wird ausserdem deut-
lich, dass Franzgsisch auch in Lenas aktuellem Leben nicht an Wichtigkeit gewinnen
konnte. Lena erkennt darin keinen bedeutenden zusitzlichen Vorteil fiir ihr Leben. Sie
sieht Franzosisch als eine ihrer »Muttersprachenc, die zu ihr gehort und die sie wih-
rend der Ferien in Frankreich gut brauchen kann, die sie sonst aber nur noch wenig
spricht. Vor dem Hintergrund des Sprachenprestiges, das dem Franzdsischen im natio-
nalen Kontext der Schweiz zugesprochen werden kann, hitte man fiir Lena in Bezug auf’
die (Aus-)Bildungschancen einen gewissen sprachlichen Vorteil annehmen kénnen. Fir
Lena spielt aber der prestigelosere Bergeller Dialekt eine viel gewichtigere Rolle. Mogli-
cherweise wire fiir sie sogar mit dem Albanischen mehr Handlungsfihigkeit resultiert,
z.B. wihrend der alljihrlichen Familientreffen im Herkunftsland des Vaters. Mit ihrem
die Erzdhlung abschliessenden Appell, »Ci siamo anche noil«, an die Biindner Schulen und
die dort involvierten Bildungsakteur*innen macht Lena nochmals vehement deutlich -
mehr, als dass sie sich damit als sprach- und bildungspolitisch interessierte Person po-
sitionieren mochte —, dass ihre (Sprach-)Geschichte die Geschichte von vielen Bergel-
ler*innen ist und es nicht geschehen darf, dass Menschen trotz vollwertiger kantonaler
Zugehorigkeit im eigenen Kanton mit Diskriminierungs- und Rassismuserfahrungen
konfrontiert sind.

8.5.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Ich erzihle einer meiner Freundinnen vom anstehenden Studienprojekt. Sie erwihnt,
dass sie in Chur mit zwei Bergellerinnen zur Schule gegangen ist und diese beziiglich
moglicher Interviewteilnehmer*innen kontaktieren kénnte. Eine der beiden ehemali-
gen Mitschillerinnen antwortet und schickt meiner Freundin die Telefonnummer einer
Bekannten, bei der wir nachfragen konnen. Ich melde mich telefonisch bei dieser Per-
son und finde heraus, dass sie in der Deutschschweiz aufgewachsen ist und erst seit ei-
nigen Jahren im Bergell wohnt. Sie passt deshalb nicht wie vorgesehen ins Studiensam-
ple. Sie gibt mir aber einen weiteren Kontakt an, der mich schliesslich zu Lena fithrt.
Im Mai 2019 schreibe ich Lena zum ersten Mal per Whatsapp. Sie fragt nach, worum
es sich beim Interview handelt. Ich erklire ihr die Hintergriinde der Studie und sie be-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

stitigt ihre Teilnahmebereitschaft. Drei Monate spiter schreibe ich Lena nochmals mit
Terminvorschligen fiir das Interview. Lena antwortet vorerst nicht. Ich versuche es ei-
nige Tage spiter nochmals per E-Mail, worauf sie rasch antwortet und erklart, dass ihr
Mobiltelefon nicht richtig funktioniert. Leider passt fiir Lena keiner der von mir vorge-
schlagenen Termine, da sie nur jeweils donnerstags in Chur ist und am Abend wieder
ins Bergell fihrt. Ich biete Lena an, sie im Bergell zu treffen, und wir finden mit dem 13.
Oktober 2019 einen passenden Termin. Ich frage Lena noch, ob sie im Tal einen ruhigen
Ort kenne, wo wir das Interview fithren konnen, und sie schldgt mir ein Hotel im Tal vor.
Dankbar fiir diesen Vorschlag rufe ich im Hotel an und frage nach einer Moglichkeit, uns
einen ruhigen, passenden Ort fiir das Interview zur Verfiigung zu stellen. Man versichert
mir, dass dies kein Problem sei. Als meine Forschungskollegin und ich im Hotel ankom-
men, begriisst uns eine Frau sehr freundlich und stellt sich als Mutter von Lena vor. Ich
erfahre, dass sie das Hotel selbst fiihrt. Sie richtet uns aus, dass Lena noch zu Hause ist,
aber in den nichsten Minuten nachkommen sollte. Wir werden in den oberen Stock, in
einen grosseren Saal mit mehreren Tischen begleitet. Wir bedanken uns und warten, bis
Lena einige Minuten spiter eintrifft. Lena und ich kennen uns nicht und treffen fiir das
Interview das erste Mal aufeinander. Meine Forschungskollegin und ich stellen uns vor
und beschreiben, dass wir wihrend der kommenden vier Jahre an dieser Studie arbeiten
werden. Ich erklire Lena, dass ich mich fiir Menschen aus Italienischbiinden interessie-
re und meine Forschungskollegin sich mit Romanischbiindner*innen beschiftigt. Lena
entschuldigt sich, dass sie ein bisschen miide sei, weil sie am Tag zuvor an der »Castagna-
ta«, am Kastanienfest des Tals, bis spatin die Nacht gefeiert habe. Lena arbeitet knapp 20
Minuten am Sprachenportrait und beginnt danach ihre freie Erzihlung, die 14 Minuten
dauert. Lena wirkt sehr offen und authentisch auf mich. Sie hat einen emotionalen Er-
zihlstil. Bereits wihrend des Interviews wird mir klar, dass Lena in Zusammenhang mit
Sprache(n) viele Diskriminierungserfahrungen erlebt hat. Das gesamte Interview dau-
ert 53 Minuten. Danach verabschieden wir uns von Lena und ihrer Mutter und nehmen
die kurvige Fahrt zuriick ins Engadin auf.

Bei der Analyse von Lenas Interview tritt fiir mich deutlich hervor, dass es Lena von
Anbeginn ein Anliegen ist, uns ihre Situation moglichst entschlossen und ehrlich zu
schildern, um die gegenwirtigen Gegebenheiten damit vielleicht verindern zu kénnen.
In ihrer Emotionalitit schwingt die Hoffnung bzw. leise Erwartung mit, dass ihre Reali-
tit gehort wird und — mittels dieser Studie — den fiir Lena offensichtlichen sprachlichen
Ungerechtigkeiten im Kanton entgegengewirkt wird. Thre Vorwiirfe richten sich insbe-
sondere ans (Aus-)Bildungssystem und an die daran beteiligten Akteur*innen, wie z.B.
Lehrpersonen oder Ausbildner*innen. Gerade ihre Erfahrungen im Zusammenhang
mit der Sprache Deutsch sind unmissverstindlich negativ geprigt, sodass es umso
iiberraschender wirke, als Lena dem Deutschen an einzelnen Stellen — wenn auch nur
widerwillig und ohne intrinsische Uberzeugung — doch zuspricht, eine schéne Sprache
zu sein. Deren Nutzen ausserhalb der Schweiz stellt Lena aber weiterhin in Zweifel.

»[...] adesso mi piace_ €& una_ e carina come lingua, dai, un po’ tosta, pero é bella, ehm,
comunque do tanta importanza al tedesco, perché ho capito che € molto importante
saper il tedesco_ qui in Svizz_ qua in Svizzera e poi andando via non serve a niente.«
(L:Z18)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

237


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

238

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

Moglicherweise fiihlt sich Lena aus einem Anstandsgefiihl heraus verpflichtet, weil wir
als Forschungsteam untereinander Schweizerdeutsch gesprochen haben, auch etwas
Anerkennendes iiber die Sprache Deutsch vorbringen zu miissen, oder sie schreibt dem
Deutschen inzwischen eine zweckmissige Daseinsberechtigung in ihrem Leben zu. Thre
Aversion gegen das Deutsche verdeutlicht Lenas des Weiteren auch in einer ablehnenden
Haltung dem fiir sie deutschsprachigen Oberengadin gegeniiber. Lenas Einstellung ist,
was dies betrifft, wiederum so gefestigt und unverriickbar, dass sie sich auch im Wissen
um die Herkunft meiner Forschungskollegin ihr lediglich entschuldigend zuwendet,
aber bei ihrer Uberzeugung bleibt.

»LEngadina, io mi dispiace, ma non mi piace. Anche mia mamma mi diceva: »Ma vai
a lavorare in Engadina«, »No!«_ Non_ non mi_ non mi ci trovo nell’Engadina. Non_
anche_ mi sembra che le persone siano chiuse, in Engadina, senza offesa. [..] non_
non mi piace proprio, uno come posto, e come le persone non mi piacciono_ quando
ho lavorato una settimana a Samedan mi sembrava proprio di_ che noia, che_ che
palle. [..].« (L:Z19)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

8.6 Samanta - »La tua lingua é un po’ quella cosa che ti rimane dentro«

ADbb. 25: Samantas Sprachenportrait

L3 Qongo ) aguesakO:
(0. QOIS i\)J VINTRS 2)
AL OSTO Qo w {m { P
CdMovans A0 fboka » Sl
J O ooes QWSHOM

“00 pRAORO ! ot

AQ)L%?' MO~ WRON Q/\W

SR QgYiVakor WL RO
B Wgos & o Ascowroko
Profeu. (aifbio grloaheo, OMUBA.-)

|2

Ade 2
Lore Ao
DA 1TY o Y VR e ol kokaho

sl S Y o~ © L 2 . <
O amS e et ks wluo- b0 ook | predl

Die ersten zehn Lebensjahre verbringt Samanta in einer kleineren Stadt in Bosnien-
Herzegowina. Der Vater nimmt, als Samanta vier Jahre alt ist, eine Arbeit in der Schweiz
an und lebt lediglich einige Monate im Jahr mit der Familie in Bosnien-Herzegowina.
Weil auch die Mutter noch mitten im Studium ist und arbeitet, wachsen Samanta und
ihrjingerer Bruder vorwiegend mit den Grosseltern miitterlicherseits auf, die im selben
Haus wohnen. Die Familiensprache ist Kroatisch. Samanta nennt die Familiensprache in
ihrer Erzihlung manchmal auch Serbokroatisch oder Bosnisch. Im Sommer des Jahres
2010 zieht die Familie in die Schweiz zum Vater und ldsst sich in einem Dorf im siid-
lichen Misox nieder, nahe der Tessiner Grenze. Nach der Primar- und Sekundarschule
absolviert Samanta die Aufnahmepriifung fiir das Gymnasium und zieht mit 16 Jahren
schliesslich nach Chur. In der Hauptstadt besucht sie die italienischsprachige, gymna-
siale Abteilung der Biindner Kantonsschule. Nach der Matura schreibt sich Samanta fiir
das Studium der Rechtswissenschaften in Zitrich ein. Zum Zeitpunkt des Interviews lebt
sie seit wenigen Monaten in einer Wohngemeinschaft mit zwei anderen befreundeten
Misoxerinnen in Ziirich und steht kurz vor den ersten Semesterpriifungen an der Uni-
versitit.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

239


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat
8.6.1 Identitare (Selbst-)Verortung

Samantas Erzihlung beginnt mit Erinnerungen ans Fernsehen bei den Grosseltern zu
Hause in einer Gemeinde Bosnien-Herzegowinas. Die Filme und TV-Serien, die Saman-
ta damals schaut, sind — wie sie erzihlt — nie in ihrer Sprache, sondern werden mit Un-
tertiteln iibersetzt. Zu dieser Zeit kann Samanta noch nicht lesen und versteht den Inhalt
der Sendungen jeweils nur, wenn ihr jemand die Untertitel vorliest. Daneben verbringt
Samanta viel Zeit mit ihrem ein Jahr jingeren Bruder, mit dem sie seit jeher eine sehr
innige Beziehung pflegt.

»[..] noi due eravamo cresciuti insieme, eravamo inseparabili come dei gemelli che
quando io dovevo partire per la scuola, abbiamo_ abbiamo vissuto quasi un trauma
[..], perché comunque eravamo molto uniti e ci siamo sempre sostenuti a vicenda.«
(S:21)

Diese Verbundenheit zu ihrem Bruder spielt eine grosse Rolle in Samantas Erzihlung.
Sie konstruiert beide als unzertrennliche Gemeinschaft, die — auch in schwierigen Zei-
ten — am gemeinsamen Commitment des »Zueinanderhaltens« festhilt. Bis zum Ende der
fiinften Primarschulklasse bleiben die Geschwister und die Mutter in Bosnien-Herzego-
wina und ziehen fiir das darauffolgende Schuljahr zum Vater in die Schweiz, ins biindne-
rische Misox. Samanta spricht von ersten Erinnerungen an die Ankunft in der Schweiz
und davon, dass sie sich sehr auf dieses neue Leben als wiedervereinte Familie freut.
Samanta und ihr Bruder besuchen im Sommer einen Sprachkurs mit zwei anderen Kin-
dern aus Brasilien, um mit basalen sprachlichen Vorkenntnissen in die Schule eintre-
ten zu konnen. Trotz des Altersunterschieds werden Samanta und ihr Bruder im Misox
in dieselbe Primarklasse eingeteilt, woriiber Samanta sich sehr freut. Die erste Zeit in
der Schweiz beschreibt sie als eine lange, harte Zeit, denn die Realitit in der Schule ent-
spricht nicht im Geringsten der Vorstellung, die sie sich von einem gliicklichen Leben in
der Schweiz gemacht hatte.

»[...] all’inizio & stato molto difficile, perché ero sempre abituata a partecipare, all’ini-
zio i primi giorni non capivo veramente niente, stessa cosa mio fratello [...]. Piti che al-
tro ho avuto tanti problemi con amicizie, perché a undici anni, dodici, € un po’ quell’eta
in cui tutti i ragazzi si erano gia creati dei gruppi e non avevano nessuna intenzione
di conoscere qualcuno di nuovo, appena arrivato e che non parla la lingua ed aveva
una cultura abbastanza diversa da quella che_ che caratterizzava loro, quindi erano
tutti molto scettici e non_ non ci parlavano mai e c’erano sempre un po’ i soliti bul-
letti, che ci prendevano in giro, se dicevamo qualcosa di sbagliato, quando tentavamo
di parlare in classe, iniziavano a prenderci in giro per quello che dicevamo oppure so-
prattutto per I'accento, perché avevamo un accento molto molto marcato, che ormai
€ rimasto pero €_ hanno_ era davvero difficile perché ero abituata, ero_ mi piaceva
avere comunque tanti amici e cosi e mi ero sempre fatta delle aspettative diverse sul-
la Svizzera, perché I'ho sempre visto come un posto in cui avrei incontrato la felicita
totale, dato che siamo uniti con il padre e pensavo che sarebbe stato tutto facile. Non
ho mai pensato che ci sarebbero state queste difficolta. Lunica difficolta che preve-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

devo era la lingua e la scuola, perd non_ neanche in ambito delle amicizie. Per un bel
po’ é stata dura.« (S:Z2)

Samanta, die sich bis anhin als gute Schiilerin betrachtet und viele Freund“innen hat,
erlebt in der Schule im Misox eine Erschiitterung dieses Selbstbildes. Sie kann aufgrund
der fur sie fremden Sprache dem Unterricht nicht folgen und nicht wie gewiinscht daran
partizipieren. Was sie aber noch entmutigender empfindet, ist die nicht vorhandene Be-
reitschaft und Offenheit der Anderen, sie und ihren Bruder kennenlernen zu wollen. Sie
hebt in der Erzihlung die Unterschiedlichkeiten, die sie damals so vehement zu spiiren
bekommt, hervor und positioniert sich selbst als sprachlich-kulturelle Andere. Gerade
die Unterschiede im Sprechen, insbesondere ihr markanter Akzent, verweisen auf Sa-
mantas eingeschrinktes sprachliches und soziales Kapital, um sich in diesem Kontext
Anerkennung verschaffen zu kénnen. Die Art und Weise, wie sie spricht, wird von ihren
Mitschiiler*innen mit herkunftsmarkierenden Annahmen versehen und schreibt sie als
Migrationsandere fest, mit denen niemand etwas zu tun haben méchte. Mit ihren ergrei-
fenden Ausfithrungen macht Samanta deutlich, wie sehr ihre damaligen Vorstellungen
eines gliicklichen Lebens in der Schweiz im Widerspruch zu ihrem tatsichlichen Erle-
ben im Misox stehen. Eine bedriickende Zeit, die sie auch in ihrem Sprachenportrait mit
einem schwarzen Kreis in der Herz- und Magengegend der Silhouette abbildet.

Samanta erinnert sich, dass sie zu dieser Zeit das Lesen fiir sich entdeckt und
merkt, dass sie damit rasch Italienisch lernen kann. Sie verschlingt also dicke Biicher in
wenigen Tagen und bereits fiir das erste Semesterzeugnis schafft Samanta es, alle ihre
Schulnoten zu verbessern. Damit verdeutlicht Samanta ihre Auflehnung gegen diesen
Positionierungszwang als »schlechte Schillerin« und als Migrationsandere. Sie erzahlt,
dass sie sich damit von gewissen Identititszuschreibungen distanzieren kann, denn
mit dem Aneignen sprachlicher Fihigkeiten entschirft sich die Situation mit ihren
Mitschiiler*innen ein bisschen. Mit einigen Kindern kann Samanta Kontakt aufbauen,
andere bleiben aber weiterhin misstrauisch und geben ihr und ihrem Bruder keine
Chance, sich besser kennenzulernen. Der Umstand, dass ihre Mitschiiler*innen Dialekt
untereinander sprechen, erschwert es Samanta zusitzlich, sich ins soziale Geschehen
einfiigen zu kénnen.

»Pil che altro era un po’ complicato, perché quando non_ era ancora piu difficile da
capire, perché loro, dato che comunque € una valle, a Roveredo parlavano quasi tutti
in dialetto fra di loro e io li ero persissima, perché se sapevo qualcosa di italiano non
riuscivo comunque a seguir bene tutti i discorsi, perché con il dialetto non ero per
niente, eh, abituata e a conoscenza e mi ricordo che c’erano anche un paio di maestri
che ogni tanto avevano questo vizio, per cosi dire, di parlarci in dialetto alle lezioni e
era anche un po’ un problema, perché gia dovevo imparare I'italiano e poi ogni tanto
diceva qualcosa in dialetto e io mi perdevo ancora di piti.« (S:Z3)

Diese Erzihlpassage macht sowohl aus sozialer als auch institutioneller Perspektive
deutlich, wie sich von Diglossie geprigte sprachliche Verhiltnisse machtvoll auf die
einzelne Person auswirken kénnen. Im Fall von Samanta bringen diese sie weiter in
Bedringnis und verstirken ihre Orientierungslosigkeit und ihr Gefiihl, nicht dazuzu-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

241


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

gehoren. In den verbleibenden zwei Primarschuljahren gelingt es Samanta nicht - wie
sie erzdhlt —, sich in ihrer Klasse in eine Gruppe zu integrieren oder Freundschaften
aufzubauen. Sie verbringt ihre Zeit vorwiegend mit ihrem Bruder und den beiden bra-
silianischen Knaben, die sie aus dem Sprachkurs kennt. Mit ihnen sei es von Anbeginn
einfacher gewesen, sich anzufreunden. Denn auch sie sind »Auslinder«, genau wie sie
und ihr Bruder.

»[...] con loro abbiamo creato un bel rapporto, perché poi comunque quando tornavo
da scuola e cosi con loro, dato che erano tutti stranieri [...], essendo gia loro stranieri
avevano un po’ una mentalita diversa rispetto ai ragazzi della mia scuola che comun-
que volevano tanto stare per loro_ per i loro fatti e non conoscere qualcuno di nuovo e
di diverso, diciamo, mentre loro erano diversi, come noi per cosi dire. Quindi con loro
ci siamo integrati subito. E giocavamo sempre insieme ed € anche grazie a loro che ho
imparato in fretta la lingua, perché comunque a parlare ti aiuta tanto [..].« (S5:Z4)

Samanta konstruiert hier iiber das gemeinsame »Anderssein« und geteilte Nichtzugeho-
rigkeitserfahrungen ein neues »Wir, das ihr und ihrem Bruder zu dieser Freundschaft
verhilft. Sie schreibt den beiden brasilianischen Knaben aufgrund ihrer Migrationser-
fahrung zu, offener Neuem gegeniiber zu sein. Eine Eigenschaft, die sie auch ihrem ei-
genen Selbstverstindnis zuschreibt.In dieser Wir-Gruppe ist die gemeinsame Sprache
Italienisch, was fiir Samanta ein gutes, hemmungsloseres Ubungsfeld darstellt.

Samanta erzahlt auch von schénen Erfahrungen, die sie im Misox macht. Sie findet
z.B. unerwartet Zugang zur Natur. Eine Landschaft, die sich sehr von der unterscheide,
die Samanta aus ihrer Heimat in Bosnien kennt.Sie erinnert sich, dass sie zu dieser Zeit
viele Spazierginge unternimmt.

»[..] era tutto cosi tanto pulito, perché comunque ero abituata a vedere un po’ di spor-
cizia ovunque, mentre qua non c'é niente per terra, neanche unasingola carta, almeno
in Mesolcina & davvero molto pulito, ed ero un po’ scioccata da questa cosa e poi an-
che la natura, le montagne, ad esempio dove abitavo in Bosnia non avevamo dei bei
sentieri, in cui andare a fare delle passeggiate o si, pilt che altro si andava a passeg-
giare la sera un po’ per le vie del paese, ma non_ oppure si andava in citta a far le
passeggiate la sera in piazza, ma non nel bosco, come fanno qua. E anche Ii mi_ mi
era molto piaciuto_ piaciuta la natura, avevo iniziato a_ a fare anche spesso delle pas-
seggiate, perché comunque [..] in tutta la Mesolcina ci sono un sacco di sentieri belli
e Il ho iniziato a passeggiare tanto.« (S:Z5)

Samanta stellt Differenzen zwischen Bosnien und der Schweiz dar, die sich einerseits
in das stereotypisierte Narrativ der »ordentlichen, sauberen Schweiz« einordnen lassen.
Gleichzeitig verweisen sie auch auf eine von ihr auf andere Weise perzipierte Lebenswei-
se. Wihrend Menschen in der Schweiz — in Samantas Perspektive — eher die Natur bzw.
den Wald aufsuchen, um Spazierginge und Wanderungen zu machen, wihlt man in Bos-
nien-Herzegowina das Stadtzentrum. Mit der Ubernahme solch »schweizerischer« Frei-
zeitbeschiftigungen méchte Samanta verdeutlichen, dass sie sich auf diesen »neuenc
Zugehorigkeitsraum eingelassen hat und Gefallen daran findet.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Inder Oberstufe eréffnet sich fiir Samanta eine neue Moglichkeit, sozialen Anschluss
zu finden, weil die Jugendlichen aus dem ganzen Tal in unterschiedliche Klassen ein-
geteilt werden und die bestehenden Gruppen neu gemischt werden. Endlich gelingt es
Samanta, sich sozial einzufiigen und Freundinnen zu finden. In der Erzihlung unter-
streicht sie insbesondere die verinderte Beziehung zu einer Freundin, mit der sie nach
der Sekundarschule das Zimmer in Chur teilt und die ihr heute besonders wichtig ist.
Frither sei genau diese Freundin eine der Mitschiilerinnen gewesen, die Samanta in der
Primarschule meiden und nie mit ihr sprechen. Weil sie in der Sekundarschule aber die
beiden Einzigen sind, die sich bereits aus der Primarschule kennen und nach Chur ins
Gymnasium wechseln, sehen sie sich gezwungen Zeit, miteinander zu verbringen. Dank
dieser Umstinde entdecken die beiden jungen Frauen die positiven Seiten voneinander,
was in einer bis heute wihrenden Freundschaft miindet.

In Chur angekommen, sieht sich Samanta zwar auch mit Herausforderungen im Zu-
sammenhang mit dem Deutschen konfrontiert. Im Unterschied zu vielen anderen Miso-
xer*innen sieht sie diesen aufgrund ihrer fritheren Erfahrungen mit dem Italienischler-
nen aber mit einer gewissen Unbeschwertheit entgegen.

»[...] a Coira pensavo: »Vabbe, tre anni qua, entrera benissimo il tedesco«, ma mi so-
no un po’ sbagliata per il fatto che eravamo una classe italiana ed eravamo sempre
insieme e uniti, comunque ho conosciuto un po’ di gente tedesca e ci giravo con loro
cosi ogni tanto, pero ad ogni modo stavo molto di pitt con quelli che abitavano in con-
vitto che facevano parte del Coro italiano e quindi alla fine la lingua_ nessuno di noi
non I’ha imparata chissa quanto bene [...], noi comunque siamo molto rimasti sempre
uniti, anche a scuola, alla fine non avevamo tantissime lezioni di tedesco, la maggior
parte era in italiano oppure i maestri parlavano l'italiano e [..] quindi alla fine, eh, il
tedesco non_ non avevo imparato benissimo, nel senso ero migliorata a rispetto come
era alle medie pero, non che dopo la Kanti lo sapevo parlare perfettamente come mi
immaginavo all'inizio, perché pensavo che sarebbe stato uguale, come per la lingua
italiana, che I'avrei imparato in qualche mese, ma é stato un po’ diverso, diciamo.«
(S:26)

Obwohl Samanta diese triigerische Sorglosigkeit beziiglich des Deutschen nochmals
aufgreift, beschiftigt sie zu diesem Zeitpunkt der Erzihlung weniger die Situation mit
den Sprachen, sondern die Beziehung zu ihrem Bruder. Diese erfihrt durch die 6rtli-
che Trennung der Geschwister eine erste einschneidende Belastungsprobe. Wihrend
Samanta in Chur selbststindig wird und ihr Leben selbst organisieren muss, verbleibt
ihr Bruder im Misox bei den Eltern. Samanta erinnert sich, dass es fiir beide einige Zeit
braucht, um sich mit der neuen Situation zurechtzufinden. Erst das erneute Teilhaben-
lassen an personlichen Erlebnissen fithrt die Geschwister wieder niher zueinander.

»Ci siamo un po’ staccati quando io sono andata a Coira [..], quando sono arrivata a
Coira per un certo periodo non avevamo_ cioé parlavamo ancora, perd non eravamo
cosi tanto legati e lui non conosceva anche tutte le cose che io facevo a Coira e io
non sapevo nemmeno cosa combinava lui e cosi. Poi pero dopo, diciamo verso I'inizio
della sesta, quindi dopo i primi due anni a Coira, abbiamo legato, perché pit che altro
anche lui é cresciuto e_ perché era_lui era sempre un po’ rimasto di quella mentalita

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

243


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

244

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

da bambino e io dato che ero a Coira comunque av_ avevo gia un’altra mentalita, poi
pero quando ero in sesta e lui era gia molto piti simile a me, in questo senso, e quindi
potevamo parlare di tutto e gli raccontavo ogni singola cosa e sapevo che era proprio
la persona che non mi avrebbe mai giudicata e sarebbe sempre stata li pronta a darmi
una mano e quello é stato bello.« (5:Z7)

In diesem Zitat konstruiert Samanta ein Differenzverhiltnis zu ihrem Bruder, der zu
Samantas Zeiten in Chur nicht mehr zu ihrer »Wir-Gruppe« gehort. Sie legitimiert
diese emotionale Distanzierung damit, dass ihr Bruder mit dem Verbleiben im Tal nicht
an diesem Prozess des Erwachsen-Werdens teilnimmt, das im Tal diskursiv mit dem
»Nach-Chur-Gehen« verhandelt wird. Trotz dieser kurzfristigen emotionalen Entfer-
nung verdeutlicht Samanta, dass sie dieses »Zusammengehorigkeits-Commitment« mit
ihrem Bruder als unerschiitterlich betrachtet. Jetzt, wo Samanta in Ziirich lebt, gelinge
es ihnen besser, mit der Distanz umzugehen, weil sie die Situation — getrennt vonein-
ander zu sein — bereits kennen. Ihr Bruder habe Samanta bereits in Ziirich besucht und
sie wiirden sich nach wie vor sehr nahestehen.

Was Samanta aber in verschirfter Weise erst in Ziirich realisiert, ist, dass sie viel
schlechter Deutsch kann als ihre Kommiliton*innen. Gerade das Studium der Rechts-
wissenschaft ist in Samantas Augen besonders »sprachlastig« und erfordert einen ganz
spezifischen Sprachcode. Im Vergleich zu ihren Mitstudierenden muss Samanta sehrviel
Zeit fiir die Lektiire von Texten investieren, weil sie viele Worter iibersetzen muss und die
genauen Textinhalte erst nach wiederholtem Lesen richtig erfassen kann. Dazu kommt
das Schweizerdeutsche, das fiir Samanta eine weitere sprachliche Hiirde darstellt, die
sie in Ziirich — anders als in Chur — noch nicht erfolgreich iiberwinden kann.

»[...] ho conosciuto un'amica che parla tedesco e parliamo in Hochdeutsch per intanto,
pitt che altro perché qui a Zurigo & un po’ uno svizzero-tedesco diverso e a volte ho
paura che_ gia io spesso mi capita di inventare delle parole, se poi devo pure con lo
zurighese, non quello di Coira, ho paura che diventa ancora una_ ancora peggio sto
miscuglio. Quindi per intanto parliamo in Hochdeutsch.« (S:Z8)

Ohne den sicheren Zugehdorigkeitsraum, der fiir Samanta in Chur tiber die anderen Ita-
lienischsprachigen gewahrleistet ist, fithlt sich Samanta in Ziirich erneut mit sprach-
lichen Verunsicherungen konfrontiert. Die Standardsprache fungiert hierbei — einmal
mehr - als kommunikativer Rettungsanker. Auf ihre Beziehung zu den anderen italie-
nischsprachigen Biindner*innen in Ziirich angesprochen, macht Samanta deutlich, dass
sie sich einerseits genauso als Italienischsprachige und als Teil der Biindner Italianita
versteht. In ihren Aussagen wird aber andererseits auch deutlich, dass ihrer Zugehorig-
keit bzw. ihrer Mitgliedschaft zu diesem identitiren Selbstverstindnis, Grigionitaliana
zu sein, auch Grenzen gesetzt sind.

»Si, si, & rimasto. Molto simile a Coira, diciamo. [...]. [..] Una cosa che hanno in comune
¢ che tutti adorano un po’ prendersi in giro a vicenda per le proprie valli. Quello I'ho
notato. Pero trovo anche che_ trovo bello che ognuno abbia un po’ il suo dialetto par-
ticolare e quello & anche interessante. Comunque sentire la differenza, poi mi diverto
anche quando sento parlare in dialetto uno di Mesolcina, uno di Poschiavo [...].« (5:Z9)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Werden beispielsweise die Dialekte zur Diskussion gestellt, nimmt Samanta eher eine
unbeteiligte, beobachtende Position ein und es wird verstindlich, dass sie sich in die-
sem Zusammenhang - als Nichtdialektsprachige - als nicht ebenbiirtiges und partizi-
pationsautorisiertes Mitglied verstehen muss.

Samanta geht in ihrer Erzidhlung auch auf ihre heutige Beziehung zu Bosnien ein.
Obwohl ihre Familie immer noch so oft wie méglich versuche, gemeinsam nach Bosnien
zu fahren, sei es aufgrund der unterschiedlichen Ausbildungs- und Arbeitsverpflichtun-
gen aller Beteiligten immer schwieriger geworden, die Ferien so zu koordinieren, dass
alle zusammen dorthin fahren kénnen. Auch vor Ort ist es fitr Samanta nicht mehr das-
selbe wie frither, weil viele Kontakte aus ihrer Kindheit verloren gegangen sind. Die meis-
tenihrer damaligen Freund “innen sind spatestens fiir das Studium ins Ausland gezogen
und inkompatible Wertevorstellungen oder unterschiedliche Lebensstile — z.B. bereits
mit 20 Jahren zu heiraten — hitten das Aufrechterhalten dieser Beziehungen erschwert.
Eine tiefgreifende emotionale Verbundenheit empfindet Samanta vor allem noch mit der
Sprache Bosnisch, die sie immer noch als ihre Sprache bezeichnet und in der sie heute
noch am liebsten Musik hort.

»Si, eh, la musica la ascolto tanto nella mia lingua. Quello proprio mi € rimasto [...].
[...] eh, bosniaco non ha mai perso le_ I'importanza [..] € sempre rimasto diciamo la
mia lingua, perché comunque mi ci_ mi son sempre trovata bene [..], cioé € un po’
quella cosa che ti rimane dentro [..].« (5:Z10)

Samanta verweist in diesem Zitat darauf, dass Sprache(n) und Sprechen im Vergleich
zu anderen emotionalen Anhaftungen, z.B. zu Beziehungen mit Menschen oder Gegen-
stinden, eine dauerhaftere und einprigsamere (Nicht-)Zugehorigkeit effizieren. Wenn
die Leute Samanta z.B. fragen, woher sie komme — weil man den slawischen Akzent beim
Sprechen immer noch vernimmt —, kann sie es aber nicht mehr mit ihrem Selbstver-
stindnis vereinbaren und sagen, dass sie aus Bosnien sei. Sie muss sowohl die Schweiz
als auch Bosnien ins Feld fithren, um sich selbst zufriedenstellend identitir verorten zu
konnen.

»[...] della Val Mesolcina, poi se il discorso prosegue magari poi esce fuori che di origini
sono bosniaca, [..] pero non dico: »Sono della Bosnia.« [..]. Abito in Svizzera direi. Poi
magari direi, di origini sono bosniaca, pero abito in Svizzera. Non direi mai sono bo-
sniaca e forse non direi mai nemmeno solo Svizzera, direi comunque a_ aggiungerei
un po’ entrambi, penso.« (S:Z11)

Die Konfliktualitit, die ihren identitiren Ausfithrungen inhirent ist, wird noch deutli-
cher nachvollziehbar, als Samanta erzihlt, dass sie auch in Bosnien nicht mehr als voll-
wertiges Mitglied der Gemeinschaft wahrgenommen wird. Eine Tatsache, die sie nicht
lediglich negativ erlebt. Sie hilt sich z.B. (bewusst) an Orten auf, die Bosnier*innen — wie
Samanta genau weiss — in der Regel nicht besuchen und an denen nur »Auslinder*in-
nen« anzutreffen sind.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

245


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

»[...] penso che se proprio giriamo in citta, penso che si nota a guardare un po'_[...] pen-
so comunque si capisce anche se andiamo_andiamo spesso in un centro commerciale
che a me piace tanto e li incontri solo gente straniera, non incontri gente nostra_ cioé
bosniaca che va li a comprare cose, perché comunque non_ tanti sono abituati a com-
perare al mercato o andare in un negozio_ non é una cosa che tanti fanno. E li incontri
per la maggior parte stranieri come me, che abitano ne_ nei_ cioé lo capisci sia dal
modo in cui si vestono e anche un po’ dall'atteggiamento. [...].« (S:Z12)

Das Leben in der Schweiz erméglicht es Samanta, heute in Bosnien auch Dinge tun zu
konnen - z.B. sich Kleidungsstiicke aus einem Einkaufszentrum leisten zu kénnen —, die
frither nicht denkbar gewesen wiren. Sie geniesst damit Privilegien, die anderen unzu-
ginglich bleiben und auf die sie heute nicht mehr verzichten mochte. Samanta kann sich
heute deshalb nicht mehr vorstellen, lingerfristig nach Bosnien zuriickzukehren. Bos-
nien bleibt fiir sie ein Ort, an dem sie gliicklich ist, der bei ihr schéne Erfahrungen in
Erinnerung ruft und wo sie gerne Ferien verbringt. Die Lebensweise der Menschen aber
ist so weit von ihrer eigenen entfernt, dass sie nicht mehr davon sprechen kénne, in Bos-
nien zu Hause zu sein.

»[..] per me restera sempre un posto in cui andare in vacanza, pero tornare a viverci,
quello mai. Anche perché quando sono gitl, non_ non e che mi sento davvero a casa
come ad un tempo. Cioé mi sento in un posto in cui sono felice, che comunque mi pia-
ce, perché c’ho i miei ricordi, perd non un posto che ritengo proprio casa mia. Perché
comunque spesso mi sento un po’ un'estranea, un_ cioé ogni tanto sent_ poi anche
la mentalita che hanno tanto diversa, non combacia con la mia e io poi sono una di
quelle che si innervosisce se qualcuno la pensa in modo_ che era appunto tanto sba-
gliato [...] e quindi devo proprio_ che mi piacerebbe sempre andarci in vacanza, pero
mai pitt di cosi.« (S:Z13)

Samanta nimmt damit einen bewussten und entschiedenen Akt der Depositionierung vor,
der nochmals klarmacht, dass Bosnien fiir sie nicht mehr den fritheren sicheren Raum
darstellt, wo sie sich zugehorig fithlt und Gemeinsamkeiten mit anderen teilt. Vielmehr
eroffnet sie einen mentalititsbezogenen Grenzhorizont, der nicht mehr liickenlos mit
ihrem identitiren Selbstbild iibereinstimmt.

8.6.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Samantas Sprachbiografie ist die Erzihlung von unerfilllten Erwartungen und sprach-
lich-kulturellen Nichtzugehorigkeitserfahrungen, die das Thema Freundschaft als pri-
mire Verhandlungsthematik hervortreten lisst. Samanta verhandelt Sprache und Spre-
chen vorwiegend als »Zutrittsticket« zu sozialen Gruppen und als Vehikel zum Aufbau
langfristiger Beziehungen. Ihre Nichtzugehorigkeitserfahrungen in der Primarschul-
klasse im Misox fithren Samanta dazu, sich abzulenken und eine erfiillende Beschifti-
gung finden zu wollen. Einerseits, um dem Leid der Einsambkeit entfliehen zu kénnen,
andererseits, um sich damit moglichst an die Anderen anzupassen und sich so von die-
sen festschreibenden Positionierungen als Fremde und Anderssprachige distanzieren
zu konnen.Sie entdeckt in Biichern und in der Natur fir sie wohltuende Zufluchtsor-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

te und bemerkt, dass sie damit auch schneller Italienisch lernen kann und gleichzeitig
die lokalen Orte kennenlernt. Das hilft ihr dabei, sich selbst — auch im Umgang mitihren
Mitschiller*innen — handlungsfihiger zu fithlen. Wihrend der ganzen Primarschulzeit
schafft es Samanta nicht, ein ginzlich akzeptiertes Mitglied einer dieser bereits gebilde-
ten Gritppchen zu werden. Eine Tatsache, die gemiss Samanta nicht nur ihr selbst, son-
dern auch der verschlossenen Haltung ihrer Mitschiller*innen gegeniiber Neuem und
vielleicht auch Fremdem zuzuschreiben ist.Samantas Mitschiiler*innen haben, als sie
und ihr Bruder im Misox eingeschult werden, ihre soziale Wahl lingst getroffen, begeg-
nen ihnen mit Skepsis und xenophoben Verhaltensweisen und dringen sie damit unmit-
telbar in die Rolle der Fremden. Durch diese Zuschreibung als Andere wird ihr fortlau-
fend Anerkennung abgesprochen. Gerade auch ihr markanter Akzent wird als Legitima-
tion genutzt, sie auf ihre Herkunft zu reduzieren und ihr deswegen den Zugang zu den
bereits bestehenden Gruppen zu verwehren.

Samanta kann ihr Leid »gliicklicherweise« mit ihrem Bruder teilen, der von densel-
ben Anfeindungen und Herabsetzungen betroffen ist. Samanta verhandelt die Bezie-
hung zu ihrem Bruder als Rettungsanker wihrend einer fiir sie schweren Lebensphase.
Eine Beziehung, die gerade durch das gemeinsame Erleben dieser Ohnmachtsgefiihle
besondere Bedeutung und Wertschitzung erhilt und ein profundes Zugehorigkeitsge-
fithl stiftet. Besonders stark erscheint in diesem Zusammenhang neben den geteilten
Gemeinsamkeiten die Gegenseitigkeitsdimension, das heisst die Konstruktion dieses immer-
wahrenden »briiderlichen Pakts«, der mit der Verpflichtung einhergeht, sich nie im Stich
zu lassen. Samanta versprachlicht in der Erzihlung insofern auch ihre Bemithungen, an
dieser engen Verbundenheit zu ihm festhalten zu wollen. Denn fiir sie ist zweifelsohne
klar, dass sie es auch ihrem Bruder verdankt, diese schwierige Zeit iiberstanden zu ha-
ben. Dass dieser Pakt heute noch fortbesteht, verdeutlicht sie mit der Erzihlung, dass
ihr Bruder - trotz grosser geografischer Distanz — sie bereits in Ziirich besucht hat.

Inder Gesamterzihlung lassen sich mehrere Momente ausmachen, in denen Saman-
ta von ihren Erwartungen irregeleitet wird und das Leben einen fiir sie unvorhergese-
henen Verlauf nimmt. Dem Umzug in die Schweiz begegnet sie z.B. mit einer positiven
Erwartungshaltung. Sie stellt sich ein gutes, gliickliches Leben in der Schweiz vor, in wel-
chem die ganze Familie vereint ist und sie nicht mehr vom Vater getrennt leben muss.
Samanta ist darauf vorbereitet, dass die neue Sprache sie herausfordern wird. Sie geht
aber davon aus, dass sie diese Hiirde mit ihrem Fleiss und ihrer Perseveranz bzw. ihrem
Selbstverstindnis als gute Schiilerin iiberwinden kann. Womit Samanta aber in keiner
Weise rechnet, ist, dass sprachliche Schwierigkeiten fir sie mit sozialen Grenzziehun-
gen und Ausschluss einhergehen und dadurch ihr ganzes Dasein am neuen Ort tritben.
Auch beziiglich des Wechsels nach Chur und der im Tal oft thematisierten Herausfor-
derung mit dem Deutschen greift Samanta auf ihre Vorerfahrungen mit einer fremden
Sprache zuriick und erwartet, dass sie Deutsch mit einem dreijahrigen Aufenthalt in
Chur sicherlich schnell und erfolgreich lernt, wovon sie sich aus heutiger Perspektive
distanzieren muss. Samanta macht sich viel eher Sorgen darum, am neuen Ort sozialen
Anschluss finden zu kénnen, und hofft, dass sie nicht wieder mit denselben Ausschlies-
sungen, die sie wihrend ihrer Schulzeit im Misox erfahren musste, konfrontiert ist.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

247


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

»[..] avevo tantissima paura_ eh piu che altro di_ che mi sarebbe mancata tanto la
casa e che sarebbero stati anni difficili, perché ho sentito dire alcuni che sono anni
molto duri e_ ma alla fine € stato tutto al contrario rispetto a quant_ cioé da cui im-
maginavo. Ecco diciamo, prima di arrivare in Svizzera avevo le aspettative molto alte e
poi sono rimasta quasi un po’ delusa da alcune cose, mentre per andare a Coira avevo
delle aspettative negative e dopo perd sono state molto belle. E anche cogli amici e
cosi comunque ho legato subito e per la lingua, come detto, parlavo comunque tanto
italiano e anche a scuola non ho mai scontrato chissa che problemi [..].« (5:Z14)

Samantas Prioritit ist in Chur nicht die Sprache, sondern vielmehr der Aufbau von
Freundschaften und das Bediirfnis, sich einer Gruppe zugehoérig fithlen zu konnen.
Insofern erlebt sie sprachliche Hiirden im Zusammenhang mit der Bildungssprache
Deutsch - im Vergleich zu anderen Italienischbiindner*innen - erst spiter, z.B. in
Ziirich, wo jeglicher Unterricht nur noch auf Deutsch stattfindet. Samanta erzihlt zwar
auch von Situationen wihrend ihrer Zeit in Chur, in denen sie sich mit ihren noch
sparlichen Kompetenzen im (Schweizer-)Deutschen identitir nicht so darstellen kann,
wie sie es gerne wiirde bzw. wie sie es auf Italienisch oder Bosnisch kénnte. Samanta
versucht z.B. mit einem deutschsprachigen Jungen zu flirten, bemerkt aber, dass die
sprachliche Hiirde — insbesondere beim Whatsapp-Schreiben — Missverstindnisse
aufkommen lisst und die Flirtversuche schnell zum Scheitern verurteilt sind.

»[...] avevamo conosciuto dei ragazzi che parlavano tedesco e avevo iniziato a scrivere
con uno e all'inizio era una catastrofe, perché parlava in svizzero-tedesco e io ormai
ero un po’ per cosi dire lesa, perché comunque di sti_ il tedesco_ all’inizio non riuscivo
a capire tanto bene e rispondevo sempre in Hochdeutsch_ eh, all'inizio, eh, non ha
funzionato molto bene con i ragazzi, perché comunque non ci capivamo molto [..].«
(S:Z15)

Der humorvolle Unterton, der in diesen Ausfithrungen Samantas mitschwingt, lisst den
Schluss zu, dass sie diesen expliziten sprachlichen Nichtgelingenserfahrungen keine ne-
gativen Konsequenzen fiir sich zuschreibt, sondern diese vielmehr als amiisante Episo-
den aus fritheren Zeiten in Erinnerung behalten kann.

An einzelnen Stellen der Erzdhlung spricht Samanta auch Momente in ihrer Schul-
zeit an, in denen ihre sprachlichen Dispositionen ihr einen Vorsprung anderen gegen-
tiber verschaffen. Als sie im Misox beispielsweise mit dem Deutschlernen beginnen, be-
merkt Samanta, dass es fiir sie und ihren Bruder — im Vergleich zu ihren brasilianischen
Freunden, aber auch zu den anderen Italienischsprachigen in ihrer Klasse — einfacher
ist, sich die Deutschvokabeln einzuprigen.

»[..] loro avevano un anno in pit rispetto a me, perché lo facevano dalla quarta ele-
mentare, mentre noi essendo arrivati in quinta, non I'avevamo mai fatto prima, pero
li 'abbiamo ripreso abbastanza in fretta. [..] io e mio fratello comunque, non so se,
mh, non so se € perché_ per la nostra lingua, gia da prima che magari abbiamo avuto
piu facilita col tedesco, quello me lo sono sempre chiesta, pero siamo riusciti a im-
parare in fretta i vocaboli che gli altri compagni conoscevano gia [..] e dopo eravamo
allo stesso livello di loro [...].« (S5:Z16)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Ob sich diese Fazilitit tatsichlich auf eine indogermanische Sprachverwandtschaft zu-
riickfiithren lisst oder eher einem von Samanta verinnerlichten schulischen Habitus ent-
spricht, der sie fleissig und pflichtbewusst sein lisst, bleibt hier infrage gestellt. Auch
beim Erlernen von Englisch, das zu Samantas Zeiten im Misox erst ab der Oberstufe ge-
lernt wird, kann sie — die bereits zwei Jahre Englischunterricht in Bosnien hatte - von
zuvor erworbenen sprachlichen Ressourcen profitieren.

Italienisch ist heute die Sprache, in der Samanta sich am besten ausdriicken kann,
und ebenso die Sprache, die sie in ihrem Alltag immer noch sehr oft nutzt. Die Kommu-
nikation mit ihrem Bruder ist inzwischen von beiden Sprachen - Italienisch und Bos-
nisch — durchdrungen und von konversationellen Codeswitching-Momenten gepragt, denn
manchmal lassen sich gewisse Ausdriicke gar nicht iibersetzen.

»[...] spesso anche ci capita di fare un misto delle due lingue, ad esempio in una frase ci
inseriamo dentro sia parole in bosniaco che in italiano, perché magari voglio dire una
parola in bosniaco e non mi viene, la dico in italiano e continuo la frase in italiano e
poi riprendo con il bosniaco. Oppure al contrario inizio coll’ italiano, poi ¢’ una parola
che é tipica bosniaca, che non si puo tradurre, allora inizio a parlare in bosniaco e alla
fine se qualcuno ci sente_ sente un miscuglio di lingue mentre parliamo [..].« (5:217)

Seit Samantas Anfingen in der Schweiz hat sich im Zusammenhang mit ihren Sprachen
vieles gedndert. Gewissen Angewohnheiten der Leute schreibt Samanta aber eine fort-
wihrende Konstanz zu. Obwohl Samanta inzwischen so gut Misoxer Dialekt versteht
wie Italienisch, wechseln die Leute immer noch konsequent aufs Italienische, wenn sie
sich Samanta zuwenden. Diesen Wechsel bzw. diese Anrufung als Nichtdialektsprachi-
ge kann Samanta heute als unnotige, aber freundliche Geste ihr gegeniiber interpretie-
ren. Denn heute weiss sie, dass ihre Zugehorigkeit zur biindnerischen Italianita deswe-
gen nicht mehr infrage gestellt ist.

»[...] mi fa un po’ ridere a volte quando_ quando loro parlano dialetto fra di loro, poi si
girano verso di me, mi dicono cose in italiano e tipo & strano, perché sento che cam-
biano apposta e poi son |i: »Ma no, non é che devi cambiare apposta, e lo trovo anche
carino da parte loro che comunque cercano di_ hanno paura che magari non capisco
tutto e poi cercano sempre anche di tradurmi, anche se non & necessario, perd & un
gesto gentile.« (S:Z18)

Mit Samantas Entscheidung, in Ziirich und nicht in einer anderen Schweizer Stadt stu-
dieren zu wollen, macht Samanta ihre Bedeutsamkeiten nochmals deutlich. Sie wihlt
Ziirich als neuen Lebensort nicht in erster Linie, weil ihr die Stadt besonders gut gefillt
oder sie da ihre Studieninteressen am besten verfolgen kann. Samanta zieht es nach Zii-
rich, weil sie dort schon Leute kennt, mit denen sie bereits freundschaftliche Beziehun-
gen pflegt.

»[...] anche se puo sembrare un_ una ragione un po’ stupida_ era perché sapevo che
qua c'erano tante persone che conoscevo, anche tutti quelli della mia classe andavano
qua [..] due sono rimaste a Coira a fare la PH, pero la maggior parte sono tutte a Zurigo
[..], quindi ho optato per I'amicizia, anche per I'appartamento, alla fine ora vivo con

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

249


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

due amiche in appartamento ed & una cosa molto bella, quindi era si per amicizia.«
(S:219)

Dass Samanta diese Entscheidung nicht bereut, macht sie abschliessend auch verstind-
lich, wenn sie von weiterbestehenden bzw. neu aufgekommenen Schwierigkeiten mit
Deutsch spricht. Ohne den mehrsprachigen Kontext der Biindner Hauptstadt, dem be-
ziiglich einer italienischsprachigen Minderheit im Vergleich zu Ziirich mehr Verstindnis
und Entgegenkommen zugeschrieben werden darf, und ohne ihre Referenzgruppe der
Italienischsprachigen tritt die Vormachtstellung des Deutschen deutlicher hervor. Sa-
manta ist sich aufgrund ihrer biografischen Erfahrungen deshalb sehr genau bewusst,
dass, wenn die Anderen die Umgebungssprache besser kénnen, sie sich umso mehr an-
strengen muss. Einerseits, um im Studium erfolgreich sein zu kénnen, andererseits aber
auch, um sich eine zufriedenstellende Position auf dem neuen, »sozialen Spielbrett« zu
sichern.Umso bedeutsamer ist es fiir sie, in dieser Anfangszeit auf ihre Freund- und Be-
kanntschaften aus Chur zuriickgreifen zu kénnen.

»[...] qua a Zurigo sto incontrando un po’ di problemi con il tedesco, perché si sente
che_la mancanza_ eh, i tedeschi sono messi molto meglio, perché comunque il diritto
si basa anche tanto sulla lingua e hanno anche un lingua un po’ tutta loro, diciamo,
quindi eh_ [..]. [...] pit che per la lingua in generale non & ancora stato molto facile
trovarsi dei_ dei nuovi amici, perché siamo in cosi tanti [...], quindi per intanto non ¢
ancora facile, da questo lato, pero spero che anche li col tempo migliorero.« (S:Z20)

Samantas sprachliches Repertoire ist ihrer personlichen Einschitzung nach reich. Sie
findet es schon, dass sie, wenn sie in Ziirich auf jemanden aus Ex-Jugoslawien trifft,
die eigene Sprache nutzen kann. Genauso ist sie dankbar dafiir, dass sie Deutsch auch
in Bosnien brauchen kann. Mit ihren Freund*innen aus der Kindheit, die heute in
Deutschland wohnen, bietet Deutsch eine weitere sprachliche Verstehensressource.
Andererseits empfindet Samanta ihr sprachliches Repertoire aber auch als unzurei-
chend und das Lernen der erforderlichen Sprache bzw. des anerkannten Sprachcodes
als Biirde. Jeder »sprachliche Neuanfang«ist gemiss Samanta insofern beschwerlich, als
es dabei auch sprachlich-kulturelle Hiirden zu éiberwinden gilt, die fiir die Herstellung
sozialer Beziehungen fundamental sind. Herausforderungen dieser Art diirfen gemiss
Samanta - trotz ihres persénlichen Spracherlebens — aber keinesfalls die Legitimation
fiir eine Einheitssprache darstellen, denn mit einer solchen wire die Welt monoton. Sie
findet, dass andere Sprache(n) und Kulturen bzw. das Unterschiedlich-Sein diese Welt
bereichern. Dafiir ist man aber besonders als Migrationsandere darauf angewiesen — und
das hat Samanta in ihrem Leben mit Sicherheit verinnerlicht —, dass die Anderen bereit
sind, diese Unterschiede kennenzulernen und anzuerkennen.

»[...] se tutti parlassero solo una lingua, sarebbe tutto uguale, a mio parere, un po’
monotono, mentre cosi anche ad avere delle differenze € bello, perché ognuna ha un
po’ la sua cultura, i suoi modi di dire [..]. E comunque € bello che ci siano comunque
queste differenze. [...] E spero che questo non porti poi a far diventare tutto una lingua
unica e spero che comunque restino sempre un po’ queste origini, queste basi e che

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

semplicemente si conoscano di pilt, ma non che si unisca tutto e diventi una lingua
sola.« (5:Z21)

8.6.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Im Jahr 2018 fithrt der Coro italiano (Vereinigung der Schiiler*innen des Grigionitaliano
an der BKS) die Komodie La Locandiera von Carlo Goldoni als Theaterstiick an der BKS
auf. Samanta spielt die Hauptrolle der »Mirandolina«. Im Anschluss an die Vorstellung
gratuliere ich Samanta fiir ihre Leistung. Als ich zwei Jahre spiter fiir diese Studie nach
passenden Informant*innen suche, kommt mir Samanta wieder in den Sinn. Im Mai
2019 kontaktiere ich Samanta mit einer E-Mail-Nachricht und erklire ihr, woher wir
uns kennen und worum es in der Studie geht. Sie antwortet sehr schnell und schickt mir
gleichzeitig die Telefonnummer von Mariangela und Sabrina, die aufgrund ihrer Famili-
ensprachen méglicherweise auch ins Studiensample passen konnten. Ich bedanke mich
bei Samanta und schicke ihr wihrend der Sommerpause mogliche Interviewtermine.
Wir einigen uns auf den Dienstagabend, 29. Oktober 2019. Das Interview mit Saman-
ta findet bei mir zu Hause in Ziirich statt. Als Samanta ankommt, ist es bereits nach 19
Uhr. Samanta erklirt, dass sie direkt von der Universitit komme. Sie erzihlt vor dem
Interview, wie anspruchsvoll es fiir sie im Studium ist. Sie ist von Anbeginn sehr offen,
erzahltviel und tragt selbst viel zu einer entspannten Atmosphare bei. Am Sprachenpor-
trait arbeitet sie wihrend 13 Minuten. Die freie Erzihlung dauert im Anschluss 18 Minu-
ten. Meine Nachfragen generieren viel weitere Erzahlzeit und ich habe das Gefiihl, dass
sich Samanta sehr bemiiht, mir einen moglichst genauen und vielseitigen Einblick in ihr
Leben zu geben. Das Interview dauert insgesamt 73 Minuten. Samanta spricht offen itber
ihre Gefiihle, sie verdeutlicht ihre Aussagen mit Beschreibungen von spezifischen Epi-
soden und hat keine Hemmungen, auch schwierige Phasen ihres Lebens anzusprechen.
Nach dem Interview sprechen wir noch ein bisschen und es kommt eine sehr freund-
schaftliche Stimmung auf.

Wihrend der Analyse von Samantas Interview kommen bei mir Unsicherheiten be-
ziiglich der Bezeichnung von Samantas Familiensprache auf. Samanta benennt ihre Fa-
miliensprache im Interview auf unterschiedliche Weise, manchmal nennt sie es Kroa-
tisch, Serbokroatisch oder Bosnisch. Ich stelle mir Fragen beziiglich deren Unterschied-
lichkeit bzw. ob Samanta die Bezeichnungen bewusst einsetzt, um auf etwas Spezifi-
sches, z.B. soziale Machtverhiltnisse, zu verweisen. Ich versuche, mir mit Sekundar-
literatur eine soziohistorische Ubersicht zu Ex-Jugoslawien zu verschaffen, und kom-
me vorerst zum Schluss, dass Samanta die unterschiedlichen Bezeichnungen rein zu-
fillig wihlt, aber mit allen dreien dasselbe meint. Beim wiederholten Ergriinden des
Interviews fillt mir auf, dass Samanta im narrativen Teil nie »Bosnisch« als Bezeich-
nung fiir die eigene Sprache wahlt, sondern nur z.B. von »bosnischen« bzw. »serbischen«
(Trick-)Filmen und Bosnien als Land spricht. Die Sprache hingegen benennt sie vorerst
als »la mia lingua«. Ich bin es, die mit meiner ersten Nachfrage zu Samantas Erzihlung
»Bosnisch« als Sprachbezeichnung einfiihrt.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

251


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

»[...] Eh, facciamo un salto indietro ancora ai tempi in Bosnia, mi hai detto che andavi
a scuola con il tuo fratellino, che & pil piccolo di te, vero? [Si.]. Ehm, |i avete imparato
altre lingue, a parte il bosniaco?« (S:Z22)

Kurz darauffrage ich noch konkreter beziiglich ihrer Familiensprache nach und benenne
die Sprache ein weiteres Mal »Bosnisch«.

»Eh, nella vostra famiglia pero in Bosnia, pero & sempre stato il bosniaco la vostra
lingua comune? [...]« (S:Z23)

Ab diesem Zeitpunkt tibernimmt auch Samanta die Bezeichnung »Bosnisch« und verwen-
det sie immer wieder auch in spateren Ausfithrungen. Moglicherweise ist dies lediglich
dem Zufall geschuldet, es konnte aber ebenso sein, dass Samanta mir aufgrund mei-
ner Forschungsarbeit eine gewisse Sprachexpertise zuschreibt und deshalb meine Be-
zeichnung als die »korrekte« betrachtet und sich diese ebenso zu eigen macht. Vor dem
Hintergrund dieser These ziehe ich weiteres zur Verfiigung stehendes Quellenmaterial
zurate und konsultiere den Online-Fragebogen, den alle Teilnehmenden zur Erfassung
erster soziografischer Daten jeweils vor dem Interview ausgefiillthaben. Dieser klart zu-
mindest, was das Elizitiert-Sein der Sprachbezeichnung durch mich betrifft. Denn zur
Frage: »Mit wem bist du aufgewachsen und mit wem sprichst du welche Sprache?« schreibt Sa-
manta: »Durante la mia infanzia in Bosnia sono cresciuta con i nonni, il fratello e la mamma, ades-
s0 in Svizzera vivo con entrambi i genitori e il fratello e parlo bosniaco e italiano.«

Im Sprachenportrait wihlt Samanta die Farbe Gelb fiir die Herzregion der Silhouet-
te und verschriftlicht »colore della felicita, croato, rappresenta la Bosnia, perché é il posto a cui
associo 'emozione della felicita« (vgl. Samantas Sprachenportrait).

Meine Forschungskollegin bittet Samanta nach dem Interview, nochmals kurz auf
das Sprachenportrait einzugehen. Samanta nimmt in ca. zwei Minuten nochmals spe-
zifisch Stellung dazu und verdeutlicht:

»[...] in mezzo c’ho messo il colore giallo che ¢ il colore della felicita e rappresenta il
serbo-croato, perché comunque la Bosnia rappresenta un come_ ho_in ogni modo un
posto in cui io sono felice [...]« (S5:Z24)

Diese weiteren Uberpriifungen lassen mich zu meiner Anfangsthese zuriickkehren, dass
Samanta die Sprachbezeichnungen »Bosnisch«, »Kroatisch« und »Serbokroatisch« syn-
onym und zufillig verwendet.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

8.7 Corrado - »Una sola lingua per tutto il mondo sarebbe magari la
soluzione«

ADbb. 26: Corrados Sprachenportrait

Corrado kommt 1999 als Sohn einer Honduranerin und eines Schweizers im Bergell
zur Welt. Die Eltern trennen sich, als Corrado die ersten Primarschuljahre im Bergell
besucht. Die Mutter, die ausschliesslich Spanisch mit Corrado spricht, nimmt anschlies-
send eine Berufslehre im Gesundheitsbereich im Tessin an. Corrado bleibt vorerst beim
Vater und den Grosseltern im fast 100 Kilometer entfernten Bergell. In diesem Umfeld ist
die Alltagsprache vorwiegend Bergeller Dialekt. Corrados Mutter beschliesst nach ihrer
Lehre lingerfristig ins Tessin zu ziehen und nimmt Corrado mit nach Lugano, wo er die
letzten Primarschuljahre und die Oberstufe absolviert. Jedes zweite Wochenende ver-
bringt Corrado bei seinem Vater im Bergell. Fir die Berufslehre als Elektriker entschei-
detersich - trotz des Widerstands der Mutter — wieder zuriick ins Bergell zu ziehen, um
im Engadin auch Deutsch lernen zu kdnnen. Zum Zeitpunkt des Interviews geht Corra-
do temporiren Arbeiten als Elektriker im Engadin und im Bergell nach und muss in den
darauffolgenden Wochen nach Fribourg in den Militirdienst einriicken.

8.7.1 Identitére (Selbst-)Verortung

Corrados Sprachbiografie ist die Erzihlung von wiederholten Neuanfingen. Aufgrund
seiner familidren Situation muss Corrado in seiner Kindheit und Jugend mehrfach um-
ziehen. Er wechselt mehr als einmal die Schule, muss jedes Mal sein soziales Umfeld ver-
lassen und sich in neuen sozialen Gruppen wieder einfinden. Anpassungsprozesse, die
sich fiir Corrado nicht ohne Erschwernisse und sprachlich-kulturelle Hiirden zutragen.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

253


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

»Ehm, poi il secondo anno mi hanno tra_ abbiamo trasferito ancora una volta e siamo
andati in un’altra scuola media e li ho dovuto di nuovo riambientarmi con tutti, ho
sempre frequentato gli amici dell’altra scuola, perd tu_ ormai non li vedevo tutti i
giorni e quindi dovevo anche ambientarmi con quelli Ii.« (C:Z1)

Die Umgebungssprache spielt beim Wohnortwechsel vorerst keine vordergriindige Rol-
le, denn Corrado zieht vom Bergell ins Tessin, wo er sich aufgrund des Italienischen nicht
von seinen neuen Mitschiiler*innen unterscheidet. Vielmehr ist es sein spanischsprachi-
ger Hintergrund, der in der neuen Umgebung eine andere Bedeutung erhilt. Im Bergell
spricht Corrado den lokalen Dialekt und wird damit als vollwertiges Mitglied der Tal-
gemeinschaft wahrgenommen. Seine zweite Familiensprache Spanisch nimmt insofern
keinen Einfluss auf Corrados Zugehérigkeitserfahrungen und spielt im Kontext des Ber-
gells keine besondere Rolle.

»[..] non ha mai cambiato niente, nel senso »non & che €& una cosa speciale« [..]. Per
esempio lo spagnolo e cosi, magari ti vengono a chiedere, senno se sol_ non é che vai
Ii a vantarti, perché sai parlare lo spagnolo o sai parlare il tedesco [...]. Ormai le lingue
sono_ sai parlare il dialetto, puoi comunicare con me e va bene e basta.« (C:Z2)

Im Tessin hingegen — erzihlt Corrado — habe man ihm trotz seiner Italienischsprachig-
keit in verstirkter Weise das Gefiihl gegeben, »nicht einheimisch« zu sein. Corrado wird
durch seinen spanischsprachigen Hintergrund auch als fremdsprachig wahrgenommen
und damit in den Augen seiner Tessiner Mitschiiler*innen teilweise auch in der Grup-
pe der »Auslinder*innen« verortet. Interessanterweise steht fiir Corrado von Anbeginn
fest, dass es die Anderen sind, die dariiber entscheiden, welcher (Sprach-)Gruppe er zu-
geteilt wird. Gerade weil Corrado mehrsprachig ist, sei es bei ihm - auch spiter im En-
gadin - aber nicht immer eindeutig, zu welchen Gruppen er eine »Zutrittsberechtigung«
erhilt und wo er sich hingegen nicht einfiigen darf.

»[...] poi gitta Lugano ci sono tante persone che venivano da tanti diversi posti, quindi
c’e quella cosa Ii, ci sono di pitt quei gruppi li, per esempio spagnolo o slavi o non so
cosa sia. E ci_ ehm appunto, ci sono pit questi gruppi che si_ quindi te lo fanno pit
notare, no. Nei paesi un po’ pitt grandi te lo fanno notare, per esempio anche qua in
Engadina é un po’ pit grande della Bregaglia e si vede che ci sono quei gruppetti Ii, di
lingue. O, mmh_siappunto anche git a Lugano c’é pitt gente che viene da altre parti e
appunto, come ho detto, e si vede di pil. [..] questa differenza delle lingue_ decidono
loro tra_ praticamente dove andrai a finire te, in che_ in che gruppetto vai a finire te.
[..] io parlavo spagnolo e italiano e il tedesco, quindi ero un po’ [...].« (C:Z3)

Neben den sprachbedingten Komponenten, die im sozialen Geschehen der neuen Schule
im Tessin fiir Corrado relevant werden, beschreibt er auch soziokulturelle Unterschiede,
die einen vorherrschenden Stadt-Land-Diskurs markieren und Corrado den Zugang zur
Gruppe verwehren.

»Ehm, sono andato alla scuola elementare, gitt a G., si chiamava. Li ho avuto un po’
di difficolta a raggiungere un po’ il gruppo, perché & sempre una differenza di_ come

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

si dice, cultura. Git nella citta in un modo e qua in un altro modo_ tutt’altra storia.«
(C:Z4)

So sei es fiir seine Mitschiiler*innen im Tessin das Wichtigste gewesen, teure Kleidung
zu tragen und diese zur Schau zu stellen. Auch im Slang ihres Italienischs habe man das
Stadtische, fast Mailindische raushéren kénnen. Corrado distanziert sich bewusst und
aktiv von diesem fiir ihn iiberheblichen und grossspurigen urbanen Sprach- und Klei-
dungsstil und verdeutlicht, dass fiir ihn Kleidung vorwiegend eine bestimmte Funktion,
wie z.B. den Korper warmhalten, erfiillen soll und ihm die aussehensrelevanten Aspek-
te weniger wichtig sind. In diesen Aussagen positioniert sich Corrado unmissverstind-
lich als bescheidenerer Bergeller und grenzt sich damit deutlich von den Tessiner*innen
ab. Er identifiziert sich insofern mit dieser Positionierung als kulturell »Anderer, sieht
diese aber weniger seinem sprachlichen Repertoire geschuldet. Vielmehr konstruiert er
einen Stadt-Land-Graben mit je unterschiedlichen Lebensweisen. Innerhalb dieser Ver-
handlung weiss Corrado genau, auf welcher Seite er sich identitir verortet sehen will.

»Ts_ diverso nel senso che noi siamo qua in Bregaglia, nelle valli, anche Poschiavo e
siamo pitt semplici. Invece git avere la_ vestiti di quattrocento franchi € la cosa piu
importante che esiste. Invece qua basta che tenga caldo. [...]. Sidopo il modo di essere,
come si comportano, come parlano, da Milanés, propri. »Ue zio_!« e quella roba li.«
(C:Zs)

Die Beziehung zu seiner Mutter ist wihrend der Zeit im Tessin von vielen Unstimmig-
keiten und mithseligen Aushandlungen geprigt. Corrado geht an einer Stelle der Erzih-
lung genauer darauf ein und erliutert, dass ebendieses belastende Verhiltnis einer der
Beweggriinde fiir ihn ist, wieder zuriick ins Bergell zu ziehen und eine Lehrstelle im En-
gadin anzunehmen. Ein bedeutsamer Entscheid fiir Corrado, denn damit sieht er sich
gezwungen, sich den Herausforderungen einer deutschsprachigen Berufslehre zu stel-
len. Corrado trifft in dieser Hinsicht aber — wie er beschreibt — gliicklicherweise auf viel
Unterstittzung. Sowohl seine Mitschiller*innen, Berufsschullehrpersonen wie auch sein
Cousin Mirco, der familiir bedingt bereits sehr gut Deutsch spricht, stehen ihm dabei
unterstiitzend zur Seite. Trotzdem stellt Corrado den Wechsel vom Tessin ins fiir ihn
hauptsichlich deutschsprachige Engadin aus (berufs)schulischer Perspektive vorerst als
grosse Herausforderung dar. Obwohl Corrado mit der Familie seines Cousins bereits
wiahrend seiner Kindheit im Bergell ein bisschen Deutsch gelernt hat, versteht er in der
Berufsschule anfinglich kaum etwas. Corrado muss sich mit Hilfe des Worterbuchs und
verschiedenen Ubersetzungstools durchschlagen. Aus sozialer Perspektive erlebt Corra-
do den Sprachraumwechsel hingegen nicht als besonders belastend, denn durch seinen
Cousin, der vor ihm bereits im Lehrlingshaus wohnt und viele Leute kennt, findet er am
neuen Ort schnell Anschluss. Ausserdem trifft Corrado im Engadin auf frithere, italie-
nischsprachige Bekanntschaften aus seiner Kindheit im Bergell.

»[...] sono andato a vivere nel Lehrlingshaus e |i c’era anche il Mirco e dopo ci sono
altri bregagliotti e cosi, quindi all'inizio non € che dire, come dire, diretto contatto con
quelle che parlano solo tedesco [...]. Qua conoscevo appunto mio cugino e un casino di

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

255


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

altre persone, che parlavano gia_ che parlano I'italiano, che vengono dalla Bregaglia,
che vengono da Poschiavo.« (C:Z6)

Corrado erzihlt, dass er neben den Italienischsprachigen — dank seines Cousins — auch
schnell Zugang zu den Deutschsprachigen im Lehrlingshaus findet. Abgesehen davon,
dass die deutschsprachige Gruppe Corrado sympathischer ist, gibt es darin auch mehr
junge Frauen, die ihn interessieren und mit denen er Zeit verbringen maochte.

»Ecco il Lehrlingshaus_ c’@ normalmente il gruppo degli italiani [...] e quelli che parla-
no tedesco e io ero pit dalla parte di quelli che parlavano tedesco, perché volevo im-
parare e uno perché mi sono pilt simpatici. Cerano anche piu ragazze e quindi_ qua
non cera_. Erano solo maschi praticamente. Ehm, vabbé_ io e mio cugino eravamo
sempre da quest_ da parte dei tedeschi, perché appunto lui parlava tedesco, magari
io non capivo, pero gli chiedevo [..] e sempre la stessa storia, io chiedevo_ chiedevo a
|ui e alla fine mi ha aiutato un bel po’.« (C:Z7)

Die Mitgliedschaft bei den Deutschsprachigen stellt Corrado in seiner Erzihlung als ei-
nen von ihm bewusst gewdhlten Entscheid dar. Einerseits geht es ihm darum, so schnell
wie moéglich Deutsch lernen zu konnen. Andererseits mochte er die jungen Frauen ken-
nenlernen, die dieser Gruppe zugehéren. Moglicherweise entsteht diese Anbindung zu
den Deutschsprachigen aber auch auflatentere Weise als von Corrado angenommen und
ist vielmehr der bereits etablierten Zugehorigkeit seines Cousins geschuldet, der Corra-
doiiberall mitnimmt und ihm den Zugang zur Gruppe erst ermdglicht. Corrados soziales
Umfeld beschrinkt sich aber nicht lediglich auf die bereits vorhandenen Kontakte seines
Cousins. Auch er trigt zur Erweiterung des gemeinsamen Freundeskreises bei, denn bei
der Arbeit im Engadin trifft Corrado aufgrund seines spanischsprachigen Hintergrunds
auch auf Menschen, die gerade wegen der geteilten gemeinsamen Sprache mit ihm ins
Gespriach kommen.

»[...] gente che conoscevo in giro qua per esempio_ a San Moritz ho conosciuto gen-
te che lavorava negli hotel e che ho_ vedevo Ii e dopo ha_ hanno iniziato a parlare
spagnolo con me e allora_ e I abbiam conosciuti e si. [..] Eh, io appunto ho avuto la
possibilita appunto di conoscere le persone che parlavano spagnolo e dopo, tramite
loro che erano gia Ii, in quell’ambiente Ii, dopo ho iniziato a parlare e loro mi hanno
presentato e dopo, si.« (C:Z8)

An mehreren Stellen der Erzihlung macht Corrado verstindlich, dass es ausserhalb des
Bergells gerade sein spanischsprachiger Hintergrund ist, der mit einer besonderen Auf-
merksamkeit fiir seine Person einhergeht. Auch nicht spanischsprachige Menschen wiir-
den sich oft dafiir interessieren. Den Leuten gefalle die Sprache, was Corrado als spa-
nischsprachige Person unmittelbar mit einem symbolischen Privileg ausstattet. Auch
Corrado selbst verbindet Spanisch mit etwas Schénem. So hort er z.B. nach wie vor am
liebsten spanischsprachige Musik.

»[...] Perché lo spagnolo va, come si dice, piace alle persone. E quindi tante persone
sanno parlare con me o cosi. Proprio solo, eh, perché parlo spagnolo, no. Perché vo-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

gliono imparare, perché gli piace, perché, non lo so. [..] € diverso dalle altre. Litaliano
lo parlano tutti pitt o meno, o lo capiscono tutti. Vabbe, Iitaliano o lo spagnolo non c’é
chissa che differenza, pero spagnolo lo associo a qualcosa di pit bello, secondo me.«
(C:Z29)

Obwohl sich Corrado sicher ist, dass man Italienisch aus beruflicher Perspektive in der
Schweiz besser brauchen kann als Spanisch, verhandelt er sein Spanischsprachig-Sein
fast an jeder Stelle der Erzahlung als personliche Ressource. Da Corrado seit jeher in ei-
nem Umfeld lebt, in dem er die Lokalsprache spricht oder er wie z.B. im Engadin zumin-
dest auf viele italienischsprachige Bekannt- und Freundschaften zuriickgreifen kann,
sind es nicht die Sprachen an sich, die zu einer vielbedeutenden Differenzkategorie wer-
denund die iiber Corrados (Nicht-)Zugehorigkeitserfahrungen entscheiden. Wenn er in
seinem Leben bis anhin negative Zugehorigkeitserfahrungen gemacht hat — z.B. Mithe
hat, sozialen Anschluss zu finden -, dann geschieht dies vielmehr aufgrund anderer re-
levanter sozialer Kategorisierungen, die ihm den Zugang zu bestimmten sozialen Grup-
pen erschweren oder gar verwehren. Genau in solchen Situationen haben sich Corrados
honduranische Wurzeln als hilfreich erwiesen. Sein spanischsprachiger Hintergrund er-
6ffnet ihm einerseits den Zugang zu anderen spanischsprechenden Menschen, die er so-
wohl im Tessin als auch im Engadin antrifft. Andererseits erhilt er damit auch Zugangs-
berechtigung zur Gruppe der »Anderssprachigenc, die im Tessin zwar als die »Auslan-
der*innengruppe« gilt und damit auf einer hierarchisch inferioren Position verortet ist,
die aber fur Corrado eine soziale Gruppe darstellt, die ihm einen weiteren wihlbaren
Zugehorigkeitsraum anbietet.

8.7.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Im Bergell ist Corrado zu Hause, denn er spricht Bergeller Dialekt wie alle anderen. Dass
er nebenbei noch zentralamerikanische Wurzeln hat und Spanisch spricht, spielt vorerst
keine Rolle. Ohne diesen vertrauten Kontext des Bergells wird Corrados Hintergrund
aber in bedeutsamerer Weise relevant gesetzt. Da Corrado mehrsprachig ist, kann man
ihn aufgrund seiner Sprache(n) nicht direkt einer bestimmten Sprachgruppe zuordnen
bzw. ist auch fiir Corrado selbst nicht immer eindeutig, welcher Gruppe er sich zugeho-
rig fithlen darf bzw. will. Wihrend er im Tessin sofort als Ziicchin® abgestempelt wird,
weil er bereits ein bisschen Deutsch spricht, wird er im Engadin als Italienischsprachi-
ger sofort als Tschinggali’ bezeichnet. Damit sind die Spielregeln, entlang derer auf dem
»Markt der Zugehorigkeit« gehandelt wird, von Anbeginn deutlich gemacht. Corrado

6 »Ziicchin« kommt vom italienischen Wort »zucca« (Kiirbis) und meint mit abwertender Absicht die
Deutschschweizer*innen, denen die Italienischsprachigen eine sture, dickképfige und unflexible
Wesensart zuschreiben.

7 »Tschingg« stammt vom Ausruf »cinque la mora'«. Das ist ein altes italienisches Zahlspiel namens
Mora, das bereits die alten Romer spielten. Die vielen immigrierten Italienerinnen bringen das
Mora-Spiel mit in die Schweiz. Aus dem Ausruf »Cinque la mora!« ist ilber das Schweizerdeutsche
die Bezeichnung »Tschinggelimoore« entstanden, eine abschitzige, rassifizierende Wortkombina-
tion zwischen »Tschingg« und »Moore« (Italienierschwein). » Tschinggali«, wie es Corrado in seiner
Erzahlung ausspricht,die eine Verniedlichung von »Tschingg« darstellt.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

257


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

entwickelt aufgrund seines auch deutschsprachigen Teils der Familie im Bergell bereits
in der Kindheit ein erleichtertes Verstindnis des Schweizerdeutschen und kann sich da-
mit im Vergleich zu seinen Tessiner Mitschiiler*innen im Deutschunterricht auszeich-
nen. Verschiebt sich der Vergleichskontext diesbeziiglich ins Engadin, sieht es fiir Cor-
rado mit dem Deutschen aber ganz anders aus.

»lo |i ero molto bravo, gitt a Lugano. Nel senso che tutti gli altri non sapevano proprio
niente di tedesco [..], era tabu_ era mmh, non sapevano cos’era, difficolta e_ [...] pra-
ticamente per me era: »Dico non so parlare il tedesco«, vedendo mio cugino il Mirco
come lo parla, dicevo: »Non so parlarlo«. Peré comunque per lo_ per git li quello che
parlavo io era gia abbastanza per dire che ero si, mi é_non e_ ero male.« (C:Z10)

Im Kontext des Oberengadins bezeichnet man Corrado, der sich selbst als Bergeller ver-
steht, als Tschinggali. Eine Zuschreibung, die er aber offenbar nicht als abwertend emp-
findet, denn sie hindert ihn nicht daran, sich — zusammen mit seinem Cousin Mirco —
mit der deutschsprachigen Gruppe im Lehrlingshaus solidarisieren zu kénnen.

Im Verlaufe seines Lebens entwickelt Corrado aufgrund seiner Vorerfahrungen mit
Sprache(n) und Sprechen eine besondere Anpassungsfihigkeit, sich flexibel in mehreren
(Sprach-)Gruppen zurechtzufinden. Fiir ihn spielt es — wie er erzihlt — keine Rolle, in
welche Gruppe er schlussendlich eingeteilt wird. Er kommt mit allen gut zurecht. Dabei
spielt fiir ihn die sprachlich-kulturelle Herkunft seiner Gruppenmitglieder keine Rolle.

»Si, un po__ero_ per me era uguale alla fine se uno parla il tedesco o una parla slavo,
per me é uguale, anzi mi_ mi piace magari chiedere a qualcosa: »Come si dice quello,
come si dice quell’altro?« e sono abbastanza interessato su quello, senno_.« (C:Z11)

Viel bedeutsamer ist, dass man sich unabhingig von der Sprache gut miteinander ver-
steht. Damit distanziert sich Corrado bewusst von natio-ethno-kulturellen Unterschieds-
konstruktionen, die in seinen Augen lediglich Feindschaften reproduzieren.

»No, io non trovo differenze, nel senso per me_ io vado d’accordo con tutti. Normal-
mente con tutti, cerco di andare d’accordo con tutti e non cerco di farmi nemici, perché
nemici non servono a niente.« (C:Z12)

Eine Aussage, die auch mit seiner abschliessenden Wunschvorstellung einer globalen
Einheitssprache zusammengedacht, nachvollziehbar erscheint. Corrado verhandelt eine
einzige Sprache fiir alle — neben dem Potenzial, alltigliche Verstindnishiirden mindern
zu kénnen - als Losung fiir ebensolche sozialen Grenzziehungen.

»lo direi di fare una lingua per tutto il mondo, sarebbe piti facile per viaggiare, sarebbe
pit facile per eh_ per tutto, praticamente. Una sola lingua per tutto il mondo sarebbe
magari la soluzione, perché capire anche tutte le persone che ti parlano e cosi e_, non
ci sarebbero pilt problemi_ Google traduttore potrebbe sparire.« (C:Z13)

Es wire eine Losung, die moglicherweise auch ihm persénlich das Leben in Bezug auf
(Nicht-)Zugehorigkeit vereinfachen wiirde. Denn auch wenn er sich als anpassungsfi-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

hig und rassismuskritische Person versteht, ist dieses »Mit-allen-zurechtkommen-Miis-
sen« zweifelsohne auch mit gewissen Beschwerlichkeiten seinerseits verbunden. Corra-
do verhandelt Sprache(n) im Zitat vorwiegend als Mittel zum Zweck. Einerseits geht es
ihm darum, tiber Sprache(n) mit anderen Menschen in Kontakt treten und sich auf Rei-
sen im Ausland durchschlagen zu konnen. Andererseits bieten Sprachen fiir ihn auch
Zugang zu mehreren und vielfiltigeren Arbeitsmoglichkeiten, weil das Leben ja — wie
Corrado sagt — vorwiegend aus Arbeit besteht. Corrado ist sich bewusst, dass sein gegen-
wartiges Deutsch nicht wirklich »sauber« ist und eher eine Mischung zwischen Schwei-
zerdeutsch und Hochdeutsch darstellt. Damitkann er sich aber auf der Arbeit gut durch-
schlagen und verstindlich machen, was fiir ihn einzige Wichtigkeit hat. Ein pragmati-
scher Umgang mit Sprache(n), den sich Corrado kiinftig auch fiir seinen kleinen Bru-
der im Tessin wiinscht. Dieser sollte seinem Ermessen nach besser Italienisch lernen
und weniger Spanisch sprechen, denn in der Schule und fiir die Arbeit spiter brauche
er Italienisch. Corrados utilitaristische Perspektive auf Sprache(n) und Sprechen lisst
sein Spracherleben letztlich doch in einem diffusen, ambiguen Licht erscheinen. Mehr-
sprachig zu sein bzw. einen zusitzlichen anderssprachigen Hintergrund zu haben hat
ihm — gemiss seiner Erzihlung — in vielen Lebenssituationen geholfen und sich oft als
zutraglich erwiesen. Aber weshalb alle damit einhergehenden Beschwerlichkeiten und
Biirden in Kauf nehmen, wenn es die Méglichkeit gibe, eine und dieselbe Sprache fiir
alle zu haben? Wiirde Corrado diese Wahl zur Verfiigung stehen, hitte er sich wohl fir
eine einzige, aber in allen Lebensbereichen niitzliche Sprache entschieden.

8.7.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Der Kontakt zu Corrado wird iiber einen anderen Teilnehmer der Studie hergestellt.
Mirco, der selbst im Bergell mit Schweizerdeutsch und Bergeller Dialekt als Familien-
sprachen aufwichst, erzihlt im Interview von seinem Cousin Corrado, der es mit dem
Deutschen schwerer hatte als er. Er erwihnt dabei, dass es bei diesem Cousin »speziell«
mit den Sprachen sei, denn seine Mutter komme aus Honduras und er spreche deshalb
auch Spanisch. Mit Bewunderung meint Mirco anschliessend, dass Corrado heute Italie-
nisch, Bergeller Dialekt, Spanisch und durch die Berufslehre heute sogar auch Deutsch
spreche. Am Ende des Interviews frage ich bei Mirco nochmals beziiglich seines Cou-
sins nach. Als wir feststellen, dass Corrado als Studienteilnehmer infrage kime, bietet
Mirco gerne an, Corrado davon zu erzihlen und nachzufragen, ob er mir seine Kontakt-
daten vermitteln darf. Bereits am nichsten Tag schickt mir Mirco Corrados Telefonnum-
mer. Corrado erklirt sich bereit, an der Studie teilzunehmen, und schligt vor, das Inter-
view im Engadin, wo er gerade arbeitet, durchzufithren. Nach lingeren Aushandlungen
einigen wir uns auf den 14. November 2019. Das Interview findet in einem Hotelzim-
mer in Sils im Engadin statt. Corrado kommt direkt nach der Arbeit zu uns und dus-
sert Bedenken aufgrund des Wetters. Er hat keine Schneeketten dabei und im Radio hit-
ten sie bereits dariiber berichtet, dass der Malojapass im Verlaufe des Abends aufgrund
der Rutschgefahr mit einem Schneekettenobligatorium versehen oder ganz geschlossen
werden kénnte. Ich versichere Corrado, dass das Interview nicht linger als zwei Stunden
dauern wird, und frage nach, ob er das Interview lieber verschieben méchte. Corrado
entschliesst sich dafiir, das Interview durchzufithren. Um keine weitere Zeit zu verlie-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

259


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

ren, beginnen wir ohne grosse Vorgespriche direkt mit der Gestaltung des Sprachenpor-
traits, das Corrado als einziger Studienteilnehmer nur mit schriftlichen Erliuterungen
versieht. Die Silhouette l4sst er vollstindig unberiihrt. Das Interview dauert insgesamt
55 Minuten, wovon Corrado die ersten sieben Minuten ohne Nachfragen meinerseits frei
erzihlt. Nach dem Interview sprechen wir noch einige Minuten iiber seinen Cousin Mir-
cound iiber den Militireinsatz in der Westschweiz, der fiir Corrado in den nichsten Wo-
chen ansteht. Da sich die Wetterlage nicht verbessert und es nach wie vor stark schneit,
frage ich bei Corrado nach, ob er sich zutraut, jetzt noch ins Bergell zu fahren. Corrado
meint humorvoll, dass er mir gerne Bescheid gebe, wenn er zu Hause angekommen sei.
Ich bedanke mich fiir seine Zeit und wiinsche ihm eine gute Fahrt.

In Corrados Erzihlung lassen sich nur wenige Stellen ausmachen, in denen eine Be-
einflussung durch uns Forschende deutlich ersichtlich wird. Mir fillt einerseits auf, dass
Corrado seinen Cousin Mirco mehrmals im Interview anspricht. Dies ist sicherlich der
Tatsache geschuldet, dass Corrado weiss, dass ich Mircos sprachliche Situation bereits
kenne, und er geht moglicherweise davon aus, dass mich ein Vergleich zwischen ihm
und Mirco interessieren konnte. Andererseits nimmt Corrado gegen Ende der Erzihlung
Stellung zum Ritoromanischen, das seiner Ansicht nach zu nichts fithrt und keinen Sinn
hat. Corrado merkt moglicherweise an unserer Mimik oder vielleicht auch durch die Be-
tonung meines »Mmh«, dass man beziiglich seiner Aussage auch eine andere Position
haben kann. Er erweitert seine Positionierung unmittelbar mit der Erginzung:

»Eh, pud essere magari per parlare con la famiglia o cosi, puo essere buono. Per parl-
are con le persone del paese, perd non puoi andare git in Italia per esempio e parlare
romancio.« (C:Z14)

Als meine Forschungskollegin verwundert nachfragt, ob man im Bergell wirklich zwi-
schen Ritoromanisch und Franzésisch in der Schule wihlen konne, ist Corrado verunsi-
chert und meint:

»Mi sembra. Boh, romantsch neanche_. [..] Adesso non mi ricordo pit, non sono nean-
che andato a scuola qua, non saprei dire esattamente.« (C:Z15)

Ab dieser Stelle ist Corrado vorsichtiger in seinen Aussagen itber das Ritoromanische,
weil er berechtigterweise annimmt, dass seine Aussagen dazu iiberpriift werden. Corra-
do perzipiert, dass er einerseits zu wenig Wissen dariiber hat bzw. eine andere Haltung
vertritt. Er spricht sich deshalb an einer spiteren Stelle im Interview — fast schon mit
einer Art wiedergutmachender Absicht — fiir das Ritoromanische aus und meint, dass
man sich vielleicht doch mehr fiir das Ritoromanische einsetzen miisste.

»[..] appunto il romancio € una lingua parlata poco_ & parlata_ cioé adesso non so se &
solo parlata in Svizzera o_comunque € magari l'unica lingua che_ che distingue la Sviz-
zera da_ dagli altri paesi, quindi magari dovrebbe rimanere un po’ di pit il romancio
[..].« (C:Z16)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Das legt die Vermutung nahe, dass diese Stellungnahme durch diesen abtriglichen Ein-
wurf unsererseits hervorgerufenwurde und eher nicht Corrados personlicher Einstel-
lung entspricht. Diese Positionierung vermag einmal mehr aufzuzeigen, innerhalb wel-
cher wirkmichtiger Verhiltnisse der Ko-Konstruktion der befragten Person und der For-
schenden sich sprachbiografische Interviews vollziehen.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

261


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

8.8 Sabrina - »Tutti cercano un po’ qualcuno che gli assomigli«

Abb. 27: Sabrinas Sprachenportrait

Sabrina wichst als jiingste von vier Geschwistern im Misox auf. Ihre Eltern ziehen
aufgrund des Kosovokriegs Ende der 1990er-Jahre in die Schweiz. Die Familiensprache
ist vorwiegend Albanisch. Mit ihren Geschwistern und Cousins, die ebenso alle in der
Schweiz geboren sind, spricht Sabrina oft auch Italienisch. Sabrinas Eltern sprechen
auch sehr gut Serbisch, mégen die Sprache aber nicht. Nach der Oberstufe legen die
Eltern Sabrina nahe, die Mittelschule in Chur zu absolvieren, um gleichzeitig Deutsch
lernen zu kénnen. Fir die Aufnahmepriifung an die Kantonsschule lernt Sabrina viel.
Nach erfolgreich bestandener Priifung zieht sie mit 15 Jahren schliesslich in die Biindner
Hauptstadt und schliesst 2018 die gymnasiale Maturitat ab. Anschliessend nimmt sie ein
Psychologiestudium an der Universitit Ziirich auf. Zum Zeitpunkt des Interviews befin-
det sie sich bereits im dritten Studiensemester.

8.8.1 Identitare (Selbst-)Verortung

Sabrina beginnt ihre Erzahlung mit Erliuterungen zu ihrem Sprachenportrait. Dabei
verhandelt sie die Sprache Italienisch als ihre »Lebensbasisc, als die Sprache, die sie im-
mer begleiten wird, in der sie vorwiegend denkt und die sie am besten beherrscht. Al-
banisch hingegen definiert sie als ihre zweite Sprache, die sie mit ihren Eltern und Ver-
wandten im Misox und im Kosovo spricht. Im Unterschied zu ihren Geschwistern, die

- am 13.02.2026, 21:53:59.


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

noch von einem Zusatzunterricht in Heimatlicher Sprache und Kultur® profitieren kénnen,
lernt Sabrina als jiingste der Familie Albanisch ausschliesslich beim Sprechen mit ihren
Eltern. Die albanische Orthografie bringt sie sich — wie sie sagt — spiter selbst bei.

»Dopo ho messo 'albanese a punto, la seconda lingua per me é I'albanese e I'ho impa-
rato a casa e a differenza dei miei_ di mia sorella e mio fratello, loro sono stati portati
a una scuola per impararlo, perché ai tempi c’era in Mesolcina e adesso invece non c'é
pitt e quindi I'ho imparato solo parlando con i miei genitori e coi miei cugini, perché
andavo anche molto spesso in Kosovo appunto e la cosa strana qua_ ad esempio che
nessuno mi ha insegnato tipo a scriverlo, ma I’ho imparato da sola in un_ cioé que-
sto non mi sono mai riuscita bene a spiegare come ho fatto a imparare a scriverlo.«
(Sab:Z1)

Anverschiedenen Stellen der Erzahlung macht Sabrina deutlich, dass Albanisch vorwie-
gend die Sprache ihrer Eltern und der wichtigen Personen in ihrem Leben ist. Sie hierar-
chisiert das Albanische im Vergleich zum Italienischen als eine Sprache, zu der sie per-
sonlich eine zwiespiltige Beziehung hat. Sabrina betrachtet es aber seit jeher als Ver-
pflichtung, die Sprache zu beherrschen, um mit ihren Liebsten sprechen zu kénnen.

»[...] l'albanese é_ cioe da sentire e cosi non mi da chissa che_ come magari dicevo
dell’italiano che € bello da sentire, non mi da questa emozione, pero € una lingua che
comunque, non so, misen_ & sempre stata un po"_sentita in dovere un po’di impararlo,
proprio per comunicare con que_con le persone pittimportanti, come i famigliari [...].«
(Sab:Z2)

Auch Sabrinas Ausserungen beziiglich ihrer emotionalen Verbundenheit zum Her-
kunftsland der Eltern erscheinen kontrovers. Einerseits unterstreicht sie eine tiefe
identitire Zugehorigkeit zum Kosovo und den Mitgliedern ihrer dortigen Familie, die
ihrem Ermessen nach viel stirker ist als bei anderen befreundeten Secondas’, die sie
kennt.

»[...] ci vado comunque molto volentieri e penso che & proprio dovuto al fatto che ci
andavo proprio fin da bambina, perché anche mia nonna ¢ 1a [...], adesso proprio vuoi
andare per visitare soprattutto i membri della tua famiglia [...]. [..] perché ho comun-
que altre amiche che_ di altre nazionalita, che loro ad esempio non vanno mai diciamo
da dove viene la loro madre o il loro padre [..] e comunque quando io magari parlo
del Kosovo_ cioé per me € pari_ & pari merito come la Svizzera quasi. Mentre che per
loro, lo vedo_ cioe lo sento da come parlano, che non € la stessa cosa, ma forse anche
perché non sono stati abituati fin dall’inizio.« (Sab:Z3)

8 Die HSK-Kurse, die in jedem Schweizer Kanton angeboten werden, richten sich an Schiiler*innen,
welche die Sprache und Kultur ihres Herkunftslandes lernen oder erweitern wollen. Diese Kurse
werden von unterschiedlichen Trigerschaften, meistens von den Konsulaten, Botschaften oder El-
ternvereinen organisiert (vgl. Webpage AVS).

9 Die Selbstpositionierung als Migrantin zweiter Generation wird hier aus Sabrinas Zitat ibernom-
men und mit dem Begriff Secondo/Seconda expliziert.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

263


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

Sabrina bekriftigt zudem, dass der Kosovo fiir sie fast die gleiche Bedeutung hat wie die
Schweiz. Sie verhandelt ihn als Zugehorigkeitsraum, wo sie gerne Zeit verbringt und wo
fiir sie wichtige Menschen wie z.B. ihre Grossmutter leben. Sabrina dussert wihrend der
Erzihlung ebenso die Absicht, ihren kiinftigen eigenen Kindern Albanisch beibringen zu
wollen, denn die Sprache ist fir Sabrina etwas, das sie und ihre Familie verbindet und
einen Teil ihres identitiren Selbstverstindnisses darstellt, den sie weitergeben mochte.

»[..] credo che se un domani dovessi avere tipo dei figli gli insegnerei comunque l'al-
banese, secondo me, hai dei_ c’hai dei vantaggi, no, da una parte. Diventa una cosa
che riguarda un po’ te e la tua famiglia, che non é da perdere, secondo me. Come ma-
gari non so, i romanci_ [..] non penso che sarebbero felici di perdere magari proprio
la loro lingua o cosi, di punto in bianco e dire non parlano pit romancio. Secondo me,
€ una cosa che fa un po’ parte di te.« (Sab:Z4)

Andererseits kann sich Sabrina zugleich unter keinen Umstidnden ein lingerfristiges Le-
ben im Kosovo vorstellen, denn die dortigen Lebensverhiltnisse sind aus ihrer heutigen
Perspektive zu prekar.

»Mh, no quello proprio in Albania mai, perché comunque non_ cioé io vengo proprio
dal Kosovo quindi & molto povero, non hai_ non hai una buona sanita, non hai delle
buone scuole, non hai una_ cioé non ci sono delle grosse assicurazioni comunque &
una realta molto diversa da qua. E proprio il fatto che comunque tu scegli dove le con-
dizioni di vita sono le migliori, quindi si in Svizzera, comunque anche in paesi magari
I’Europa o '’America, perd non 13, no.« (Sab:Z5)

Sie stellt insofern ein hierarchisiertes Verhiltnis zwischen den beiden Lindern her, das
ihresvor dem Hintergrund ihrer habituellen Dispositionen verunmdéglicht, sich die Rea-
lisierung eines »guten Lebens« auch im Kosovo ausmalen zu kénnen. Sie mochte und
kann nicht mehr auf die Privilegien verzichten, die mit einem Leben in der Schweiz ver-
bunden sind. Mit der Formulierung »la seconda lingua per me ¢ 'albanese« geht Sabrina in-
sofern nicht von einer chronologischen Abfolge ihres Spracherwerbs aus, sondern ver-
weist damit vielmehr auch auf die zu den obigen Zitaten passende persénliche Bedeu-
tungszumessung. Denn ihre erste Sozialisation findet innerhalb der Familie mit dem
Albanischen statt.

Im Kindergarten im Misox spricht Sabrina noch kein Italienisch und sie erinnert sich
an Situationen, in denen sie niemanden hat, mit dem sie sprechen kann. Sie freundet
sich vorwiegend mit Kindern an, die ebenso wie sie anderssprachig sind. Es entspricht
Sabrinas Normalititsvorstellung, dass man in solchen notgedrungenen Situationen sei-
nesgleichen sucht.

»[...] all'inizio all’asilo per esempio non sai magari benissimo I'italiano e puo influen-
zarti un po, perché non hai pe_ con cui parlare, con qualcuno puoi parlare allora_ pero
anche li sono stata fortunata, perché avevo un'amica domenicana e anche_ cioé erava-
mo pitto meno allo stesso livello, quindi penso che sia un po’ normale che tutti cercano
un po’ qualcuno che gli assomigli, magari anche [i ci siamo trovate.[..] € che comunque
proprio inizio, inizio non ho legato appunto con svizzere svizzere, perd comungque con

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

altre persone che parlano anche unaltra lingua a casa e questo non so bene com’e suc-
cesso, pero € successo e basta. [...] Pero comunque era sempre bello, perché_ cioé era
facile legare senza_ senza dirsi niente, proprio veniva automatico proprio. [..] Credo
che in base era proprio quello_ cioé senza saperlo da bambini [..]. [..] a quei tempi &
diventato quasi pil facile, comunque ci si staccava. Ad esempio [..] cioé cera tipo uno
staccamento normale forse [...], perché a loro sembra un po’ un altro mondo, come se_
se venissi da qualche altra parte, non lo so.« (Sab:Z6)

Sabrina verortet sich hier insofern als Migrationsandere, die tiber das geteilte Nicht-
Schweizerin-Sein bzw. Nichtitalienischsprachig-Sein eine Mitgliedschaft bei ihres-
gleichen sucht. Sie beschreibt den Aushandlungsprozess dieses zugehirigkeitsstiftenden
Commitments als unausgesprochenes Geschehen, das sich automatisch ergeben habe.
Durch diese Aneignung, sich gemeinsam von den Anderen zu distanzieren, verweist
Sabrina darauf, dass die Anrufung und geforderte Positionierung als Migrationsandere
wirkmachtig war und sich in Sabrinas identitires Selbstverstindnis eingeschrieben hat.
Die Zuschreibung als Anderssprachige im Misox erfihrt Sabrina auch im Zusammen-
hang mit dem lokalen Dialekt. Obwohl sie den Misoxer Dialekt gut versteht, sprechen
sie alle Leute im Tal auf Italienisch an. Eine Tatsache, die aus Sicht der Anderen auch
so bleiben soll, denn wenn Sabrina vereinzelt versucht Dialekt zu sprechen, finden ihre
Freund*innen es ungewohnlich und befremdend.Das verweist auf diskursive Ordnun-
gen, die festschreiben, dass Migrationsandere per se nicht dialektsprachig sind. Sabrina
weiss, dass eine ebenbiirtige talschaftliche Zugehdorigkeit auch vom Dialektsprechen
abhingt, verinnerlicht aber aufgrund der Reaktionen ihrer Mitmenschen im Misox,
dass es fiir sie wohl »unnatiirlich« ist, wenn sie den Dialekt iibernimmt. Damit schreibt
sich ihre Sprache, ihre Nichtdialektsprachigkeit unmissverstindlich als soziale Ka-
tegorisierung fest, die fiir sie mit einem unverinderlichen, charakterisierenden und
herkunftsmarkierenden Merkmal einhergeht und die sozialen Demarkationslinien
ihrer Mitgliedschaft im Misox nachzeichnet.

»[..] lo capisco, perd comunque anche, ne parlo anche qualche volta con i miei amici
di la e mi dicono_: »Per me sarebbe strano sentirti parlare in dialetto, perché non I'hai
mai fattog, infatti & cosi, pero da una parte forse sarebbe stato bello quasi anche par-
larlo, perd non so. Non € mai venuto. Ad esempio mia sorella lo parla sempre con una
sua amica di Mesocco, pero io mai con nessuno, non_ non mi viene naturale, non lo
so. [..] anche le persone [..] mi parlano I'italiano, non parlano dialetto subito. O anche
non so il_ non proprio sconosciuti per strada, proprio li conosci di vista, mi parlano
italiano e con altre persone parlano il dialetto, no.« (Sab:Z7)

Auf ihre Herkunft reduziert zu werden, kennt Sabrina nicht lediglich aus dem Miso-
xer Kontext. Dies geschieht ihr auch im Ausland. Wenn sie dort gefragt wird, woher sie
kommt, und sie sich selbst dann in der Antwort lediglich als Schweizerin oder Italienerin
bezeichnet, fragen die Leute aufgrund ihres Aussehens nach genaue-ren Explikationen
und Sabrina sieht sich gezwungen, ihren ex-jugoslawischen Hintergrund preiszugeben.

»[...] in generale svizzera, poi non_ non so se starei li a spiegare esattamente da dove.
Direi svizzera [..], forse direi anche italiana. Poi certi, proprio come struttura facciale

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

265


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

266

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

o cosi, mi dicono: »Ma sei magari anche dei Balcani?«, e cosi, si, inizio a dirgli anche
da dove vengo, proprio dei miei genitori e cosi.« (Sab:Z8)

In diesen identitiren Verortungsverhandlungen macht Sabrina auf eindriickliche Weise
verstdndlich, in welch verwobenem Verhiltnis Sprache(n) und Kérper stehen und dass
die Herstellung sozialen Otherings entlang multipler, sich iiberkreuzender Differenzlini-
en erfolgt, was Menschen mit ungewollten Positionierungszwingen konfrontiert.

Im Kontext der Biindner Hauptstadt darf sich Sabrina wiederum ohne Vorbehalt in
die Gruppe der Italienischsprachigen einordnen, denn innerhalb dieser Gemeinschaft
ist die geteilte Eigenschaft das Nichtdeutschsprachig-Sein. Dieses Mitgliedschaftskrite-
rium erfiillt Sabrina genauso wie alle anderen Italienischsprachigen vollumfinglich. Sa-
brinas kosovarischer Hintergrund nimmt in diesem Kontext keine vordergriindige Be-
deutung ein, sondern entkriftet sich im Selbstverstindnis, sich der Gruppe »Wir als Gri-
gionitaliani« zugehorig fithlen zu kénnen.

»Poi era bello perché comunque il Coro italiano ci si trovava sempre, quindi alla fine
diventavi un po’ amica, un po’ di tante persone e poi si, i teatri secondo me hanno
aiutato molto [..], cioé non rimaneva magari quella base tipo: »Ciao, come va?«, ma
proprio che é diventato un amici e amici, infatti mi & successo con_ con poschiavini,
con quella bregagliotta che_, siamo diventati proprio amici amici, quello € stato anche
bello.« (Sab:Z9)

Trotz anfinglicher sprachlicher Hiirden gelingt es Sabrina in Chur zudem, auch ausser-
halb des Zugehorigkeitsraums des Coro italiano tiefgriindige Beziehungen zu deutsch-
sprachigen Biindner*innen aufzubauen. Innerhalb dieser freundschaftlichen Verhilt-
nisse, die sie sowohl sprachlich als auch persénlich als bereichernd empfindet, erfihrt
Sabrina zudem, dass ausserhalb der Kantonsschule Schweizerdeutsch bzw. Biindner-
deutsch die eigentliche Sprache der Zugehoérigkeit darstellt.

»[...] all’inizio ne conoscevo appunto solo uno e avevamo iniziato a parlare e cosi, poi
man mano ho conosciuto praticamente tutta la sua cerchia di amici, quindi Ii & stato
gia pit facile, perché avevo pit persone ed era differente, parlavano tutti anche quasi
sempre Schwizerdiitsch. E mi aveva aiutato molto, perché c’é_ ero convinta che fosse
molto importante impararlo e era bello trovare delle cose in comune con un‘altra per-
sona di umaltra lingua e comunque riuscire a comunicare. [..] ho avuto fortuna, per
aver avuto comunque degli amici molto aperti, quindi, come se mi considerassero gia
di i e mi parlavano spesso Schwizerditsch. E poi ho proprio iniziato a volere proprio
impararlo [..]. [...] € stato, non so, proprio una scelta che ho fatto io, non so forse &_
¢ il fatto di saperti come parte di un gruppo, come parte di qualcosa. [..] E secondo
me era proprio il fatto di sentire tutti loro a parlare cosi fra di loro e magari parlare
con me Hochdeutsch, mi fa_ mi avrebbe fatto sentire un po’ come diversa, proprio e
quindi mi veniva proprio automatico di volerlo parlare.« (Sab:Z10)

Sabrina erhilt tiber diesen einen Jungen formellen Zugang zu einer deutschsprachigen
Gruppe. Damit sich Sabrina darin als ebenbiirtiges Mitglied verstehen kann, muss sie
die innerhalb der Gruppe geltende legitime Sprache sprechen lernen. Fiir Sabrina ist ei-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

ne zufriedenstellende Zugehorigkeit insofern erst zu erreichen, wenn ihr auch informelle
Mitgliedschaft zugestanden wird. Dies ist erst dann der Fall, wenn die Gruppenmitglieder
sie nicht mehr auf Hochdeutsch ansprechen bzw. sie Schweizerdeutsch sprechen kann.
Sabrina schreibt den Gruppenmitgliedern eine fiir sie unentbehrliche Offenheit und To-
leranz zu, sie bei diesem Anpassungsprozess unterstiitzen zu wollen. Innerhalb der BKS
erlebt Sabrina andere Deutschsprachige als weniger zuvorkommend und kollegial, denn
sie schreiben ihr als Italienischsprachige, aufgrund ihrer Deutschkompetenz, ein lang-
sameres Arbeitstempo und vermehrte Hilfsbediirftigkeit zu. Die Mitschiillerinnen ver-
mitteln Sabrina das Gefiihl, dass ein gemeinsames Arbeiten unter diesen Bedingungen
mehrheitlich als Last empfunden wird. Sabrina erzihlt, dass sie sich wihrend der Lektio-
nen, in denen sie die vertraute »Blase« der italienischsprachigen Klasse verlassen muss,
wie in einer fremden Welt fithlt und dies manchmal auch mit Angstgefiihlen verbunden
ist.

»[...] a Ergdnzungsfach cercavo comunque, pero era pit difficile che con gli altri magari,
perché i [...] sono un po’ gruppetti [..], quindi Il erano quasi meno disposti, secondo
me_[..], magari nei lavori a gruppi loro dicono: »Eh, eh lei € italiana, ci metteremo di
pitt o_«, non lo so, »Non capisce bene« o qualcosa cosi, quindi per loro, lo vedevi anche
un po’, che per loro magari era un peso lavorare con te. [..] all'inizio ti sembra che fa
pitt paura, perché_ perché non lo so, non sei con gente che conosci, sei_ ti sembra di
essere totalmente diverso, sembra che sia Arabia Saudita o non lo so« (Sab:Z11)

Vor dem Hintergrund des sedimentierten identitiren Selbstverstindnisses eines »Anders-
seins als die Deutschsprachigen« weitet Sabrina diesen sprachlichen Unterscheidungs-
raum auch auf essenzialisierende Verhaltensweisen zwischen den Sprecher*innen
aus. Sabrina konstruiert markante Charakterunterschiede zwischen Italienisch- und
Deutschsprachigen und versieht diese mit einer symbolischen Bewertung. Wihrend
sie Italienischsprachigen und damit auch sich selbst zuschreibt, offener und zugingli-
cher fremden Menschen gegeniiber zu sein, empfindet Sabrina die Deutschsprachigen
manchmal als unnahbar und ablehnend. Gleichzeitig expliziert und bedauert sie, dass
sich die Sprachgruppen innerhalb und ausserhalb der Schule viel zu selten mischen
wiirden. Bei gemeinsamen Aktivititen, wie z.B. einem Fussballspiel, besteht fiir sie
immer eine latente Unsicherheit, ob die Deutschsprachigen itberhaupt bereit sind, sich
auf sprachgemischte Gruppen einzulassen.

»[...] molti sono abituati a stare fra di loro, proprio che_ non so bene cosa li blocca,
perd € come se, non so, tu per il fatto proprio della lingua che hai, proprio un'altra
lingua madre e cosi, non_ non vogliono parlarti tanto, cioe poco o niente. [..] noi co-
me italofoni secondo me siamo sempre stati pronti a parlare un po’ con chiunque. lo
vedevo anche a Coira comunque molti ci provavano a parlare coi tedeschi [...] e loro ci
vedevano un po’, non come stranieri, perd come se venissimo un po’ da un altro mon-
do e magari anche quello bloccava un po’. [..] si tende a fare quei gruppetti, [...] dici
no, facciamo le squadre [...], cioé il tedesco sceglieva i tedeschi, non sceglieva gli ita-
lofoni, diciamo. [..] da una parte & proprio che tu non sai_ magari tu vuoi mischiarti,
ma non sai se I'altra parte lo vuole, quindi anche questo ¢ il fatto che_ non é che puoi
costringere qualcuno.« (Sab:Z12)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

267


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

268

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

Sabrina spricht von differenzherstellenden, linguizistischen Praktiken der Deutschspra-
chigen, die sie von Versuchen, mit ihnen in Kontakt zu treten, abhalten und sie beziiglich
ihres Positioniertseins verunsichern. Gerade weil Sabrina diese unterschiedliche Wesens-
art von Italienisch- und Deutschsprachigen selbst verinnerlicht hat, will sie sich auch
spater in Ziirich weiterhin als Italienischsprachige verstanden wissen. Deutsch nimmt
je linger, je mehr eine so bedeutende Rolle in Sabrinas Alltag ein, dass sie Beftirchtun-
gen dussert, kiinftig so gut Deutsch zu sprechen, dass ihre identitire Selbstverortung
infrage gestellt werden konnte. Eine Sorge, die Sabrinas Selbstbild beschneidet, denn
sie will sich weiterhin als offene und warmherzige Person verstehen diirfen. Wiirde ihr
ihre Italienischsprachigkeit abgesprochen, miisste sie sich zwangsliufig mit den Cha-
raktereigenschaften der Deutschsprachigen identifizieren. Davon mochte sie sich aber
deutlich distanzieren.

»[..] anche come ti poni, appunto, come parli con I'altra gente. E che teniamo sempre
magari a dire, non so, gli italiani sono pit aperti che i tedeschi [..]. Quindi toglier-
la sarebbe secondo me, che ti toglie una parte un po’ della tua identita, diventeresti
magari come io_ non so, definisci una persona tedesca, non so. Quando parli cosi con
una persona e dici: »Eh, i tedeschi sono un po’ piti freddi« e se tu togli I'italiano agli
italofoni € come se dici: »Sei tedesco« o »Diventi freddo«, non lo so. E per quel fatto
di associare, ma un po’ in generale come si fa per tutti, magari una caratteristica a
una persona che parla una determinata lingua o che viene da un determinato luogo.«
(Sab:Z13)

Sabrinas Aussagen verweisen hier auf einen stereotypisierenden, diskursiven Raum,
innerhalb dessen zwischen Sprache(n), Sprechen, Verhaltensweisen, Charaktereigen-
schaften und herkunftsmarkierenden Komponenten Identitit ausgehandelt wird.
Sprache(n) und Sprechen sind fiir Sabrina unmittelbar mit Zugehoérigkeitsgefithlen,
aber auch mit spezifischen, uniibersetzbaren Emotionen verbunden. Wenn jemand z.B.
die kulturellen Aspekte, die mit einer bestimmten Sprache verbunden sind, nicht kenne,
nicht damit aufgewachsen sei und die Sprache nicht in ihrem Kontext erlebe, werde
sie/er das Angesprochene nie vollends verstehen. Gerade solche nicht itberwindbaren
Verstindnisbarrieren verhandelt Sabrina auch als einschrinkende Komponente, die mit
einer mehrsprachigen Biografie einhergehen kann.

»[...] mi succede proprio magari quando_ una parola, non so, che voglio dirlainitaliano
e mi viene in tedesco o in albanese e sono Ii a pensarci tutto il tempo [..]. [..] poi
non so se € proprio collegato alla lingua o proprio al fatto magari di_ secondo me &
anche un po’ da dove vieni, perd & un po’ un'emozione anche un po’ in modo diverso.
Non so li_ cioe ad esempio io magari posso provare_ il fatto che mi manca il proprio
il Kosovo, ma una persona che magari & proprio svizzera e vive in Svizzera non pud
provarla questa emozione. E non I'assocerei magari proprio alla lingua, pero proprio
forse al posto, da dove vieni. Poi normalmente come sei cresciuto. Pero ad esempio ci
sono delle emozioni che magari, non so, in albanese_ cioé hanno un significato, pero
nel vocabolario italiano non esiste, quindi anche il fascino, cioé & difficile come dire,
spiegarla dopo quell’emozione. Come fai a dire, come fai a tradurlo, se non c¢ una
parola? [..] Eh si, ed e piu difficile, perché magari per me & cosi ovvio cosa significa,

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

pero ¢ difficile spiegarlo e comunque se non c’e nel vocabolario italiano, non potranno
mai capirmi come in albanese, diciamo.« (Sab:Z14)

Vielleicht sind es gerade diese angesprochenen geteilten Wahrnehmungen der sel-
ben kulturellen Formen oder einander dhnelnden Erlebnisse als Secondas, die Sabrina
eine starke Verbundenheit zu ihrer besten Freundin Samanta (vgl. Kap. 8.6) spiiren
lassen. Auch wenn die beiden Freundinnen mit unterschiedlichen Familiensprachen
aufgewachsen sind und ihre gemeinsame Sprache seit jeher Italienisch ist, scheint die
hergestellte ethnisch-kulturelle Zugehorigkeit eine wichtige Grundlage ihrer Freund-
schaft darzustellen. Der fiir Sabrina gegebene Zusammenhang zwischen Sprache(n)
und der damit einhergehenden spezifischen Wesensart ldsst fiir sie auch eine Art Zuge-
horigkeit zur serbokroatischen Sprache ihrer Freundin entstehen. Obwohl es Sabrina
nicht als eine ihrer Sprachen bezeichnet und ihre Eltern aufgrund soziohistorischer
Unterdriickungsverhailtnisse im Kosovo gerade dem Serbischen eher abgeneigt sind,
vergibt Sabrina dieser Sprache in ihrem Sprachenportrait bzw. in ihrem Leben einen
besonderen Platz.

»E poi ho fatto una mano in blu per il serbo-croato, perché mi piace tanto la musica
e anche sono stata vicino a questa lingua negli ultimi tempi, perché la mia migliore
amica appunto € bosniaca e allora, non so, mi piace ascoltarla come lingua e anche
il fatto che i miei genitori a_ comunque ai tempi della guerra eran_ erano obbligati
a imparare anche il serbo a scuola, quindi loro entrambi lo parlano molto bene e mi
piace sentirlo proprio come suona, non so. [..] € che non_ non mi viene da parlarlo
con una persona [..]. Credo che in sé da una parte, non so bene, pero loro che siano
stati costretti a imparare una lingua che in sé non € la loro lingua madre, non gli piace
neanche tanto il fatto, che io lo sappia magari. Cioé forse per i ricordi o non lo so. Pero
in generale lo so, ma con loro non mi viene comunque mai da parlare, perché so che
magari gli pud dare anche fastidio.« (Sab:Z15)

Die negativ konnotierten biografischen Erfahrungen der Eltern, die mit der serbischen
Sprache zusammenhingen, prigen auch Sabrinas Zugehdrigkeitskonzept und lassen die
Verwendung dieser Sprache fiir sie als Loyalititsbruch ihren Eltern gegeniiber erschei-
nen. Ihr personliches Zugehorigkeitsverstindnis hat sich aber aufgrund eigener biogra-
fischer Bedeutsambkeiten herausgebildet, was es ihr ermdglicht, auch das Serbokroati-
sche auf eine zugehorigkeitsstiftende Weise erleben zu kénnen. Sabrina ist iiberzeugt
davon, dass — unabhingig vom jeweiligen Prestige, das einer Sprache zukommen kann
— der Verlust der eigenen Sprache unweigerlich auch einen schmerzlichen Identititsver-
lust herbeifiihrt.

»[...] secondo me & quello gia detto, che perdi un po’ di te stesso, della tua cultura
anche magari o della cultura de_ del paese dei genitori o qualcosa cosi.« (Sab:Z16)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

269


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

270

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét
8.8.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Sabrina lisst sich als Subjekt moderner Verhiltnisse lesen, denn in ihrer Erzahlung deu-
ten viele Stellen auf tradierte identitire Herausforderungen hin, welche viele Migrati-
onsandere zweiter Generation in der Schweiz prigen. Das Aufwachsen und Leben in der
Schweiz und die gleichzeitige starke Verwurzelung mit dem Heimatland der Eltern ge-
hen fuir sie mit vielen natio-ethno-kulturellen Zugehirigkeitsverschiebungen einher. Deren Be-
wiltigung geschieht — wie Sabrina erzihlt — nicht ohne Diskrepanzen in ihrem identi-
tiren Selbstverstindnis. Durch die gegenwirtige dazukommende Dominanz des Deut-
schen erfihrt dieses weitere Prekarititen. Wihrend Sabrina bereits in ihrer frithen Kind-
heit eine Passung zwischen zwei fiir sie gleichwertigen Welten herstellen muss, treten
mit dem Sprachraumwechsel nach Chur und spater nach Ziirich weitere subtile Alterita-
teninihr Leben, die sie fiir sich ordnen muss. Sabrinas identitire Verhandlungsprozesse
entfalten sich im Verlaufe ihre Biografie entlang identitirer Dichotomien wie z.B. »Ko-
sovarin-Sein« vs. »Schweizerin-Sein«; »Italienischsprachig-Sein« vs. »Deutschsprachig-
Sein«; »Biindnerin-Sein«vs. »Italienerin- bzw. Tessinerin-Sein«. Innerhalb dieser subjek-
tivierenden Anrufungen erlebt Sabrina Verzerrungen zwischen ihrem bereits bestehenden
Selbstbild und den Fremdpositionierungen durch die Anderen. Sie stellt es in ihrer Er-
zihlung als eine Art Zustand innerer Zerrissenheit dar, der sich zwischen einem »Akzep-
tieren der Unaufhaltsamkeit von identitiren Verinderungen« und einem »Sich-selbst-
nicht-verlieren-Wollen« ergibt. Eine stete Auseinandersetzung mit dem Gefiihl, einer-
seits loslassen zu miissen, aber auch festhalten zu wollen.

Was das Albanische betrifft, muss Sabrina einerseits eine gewisse Verpflichtungshal-
tung ihren Familienmitgliedern gegeniiber einriumen, die bis heute noch nicht richtig
gut Italienisch sprechen. Von ihrer Familiensprache kann Sabrina andererseits auch in
spiteren Lebenssituationen profitieren, beispielsweise beim Englischlernen, bei dem es
ihr — gemiss ihrer Erzahlung — immer leichter als ihren Mitschiller*innen gefallen ist,
unter anderem das englische »th« korrekt auszusprechen. Obwohl Sabrina ihre Mehr-
sprachigkeit grundsitzlich wertgeschitzt wissen will, spricht sie in ihrer Erzihlung vor-
wiegend von Lebenserfahrungen, in denen sich gerade das Sprechen mehrerer Spra-
chen fiir sie als einschrinkend erwiesen hat. Wenn sie beispielsweise an ihr Italienisch
denkt, so fehlt Sabrina im Vergleich zu den anderen Italienischsprachigen ein erlese-
nes Vokabular, mit dem sie im Gymnasium qualitativ hochstehende Aufsitze schreiben
kann. Auch beziiglich sozialer Anerkennungsbemithungen sieht Sabrina in der Sprache
ein Hindernis, als sie z.B. im Kindergarten im Misox nicht sofort Anschluss findet und
sich vorwiegend mit Anderssprachigen anfreundet. Begrenzend findet Sabrina zudem
die Tatsache, dass sich gewisse Worter nicht in alle Sprachen iibersetzen lassen bzw.
die Ubersetzung davon nicht exakt dasselbe vermitteln kann. Damit spricht sie ganz be-
stimmte Gefithle und Denkweisen an, die insbesondere mit den kulturellen Gegeben-
heiten im »Hinterland« einer Sprache einhergehen. Des Weiteren verdeutlicht Sabrina,
dass man auf die Hilfe und Toleranz der Anderen angewiesen ist, wenn man die Lokal-
sprache eines Ortes nicht bzw. weniger gut kann. Denn gerade in der Interaktion mit
deren Sprecher*innen lige gemiss Sabrina eine zutrigliche Moglichkeit, die Sprache zu
lernen und sich damit rascher sprachlich-kulturell einfinden zu konnen. Dafiir miissten
die Anderen aber auch bereit sein, gewisse zusitzliche Bemithungen auf sich zu nehmen

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

und sich von stereotypen Herabsetzungen Anderssprachigen gegeniiber zu distanzie-
ren. Insbesondere mit dem Schweizerdeutsch, das jede*r ein bisschen anders schreibe
und spreche, sei es fiir viele Nichtdeutschsprachige nicht einfach, das Gemeinte richtig
verstehen zu kénnen. Oft sei man sich in der Schweiz nicht bewusst, dass, wer Deutsch
lernt, vorerst mit der Standardsprache konfrontiert ist. Diese unterscheidet sich in Sa-
brinas Augen aber stark vom schweizerdeutschen Dialekt, der die geliufige Alltagsspra-
che darstellt. Gerade der Wechsel vom Misox nach Chur ist diesbeziiglich auch fiir Sa-
brina anspruchsvoll. Sie beschreibt es als einen fiir sie drastischen Umbruch, der das
Italienische schlagartig und fast vollstindig aus ihrem Alltag verdringt.

»[...] penso sia_ proprio dal fatto com’é drastico il cambiamento da usare I'italiano al
tedesco, che passi proprio da usarlo sempre, a usarlo praticamente pochissimo [...].
Secondo me é un cambiamento quasi forse un po’ troppo drastico, che magari dopo
mmbh_ cioé automaticamente lo lasci quasi un po’ da parte l'italiano. [..] all’inizio mi
trovavo quasi anche forse un po’ male, non male proprio, perd un po’ sola magari, forse
anche per il fatto che comunque é diverso che magari andare in Ticino dove, si, tutti
parlano I'italiano e puoi socializzare con tutti. E all'inizio, si, era normale avere tante
difficolta diciamo a socializzare con gli altri. Comunque la classe italofona la cono-
scevo [..]. [..] il primo anno avevo gia fatto le prime amicizie che_ pero vedevo che
comunque la lingua mi bloccava un po’ aver_ per parlare con loro. Non era sempre fa-
cile magari spiegare un concetto o parlare di un argomento magari come lo faccio in
italiano [..].« (Sab:Z17)

Aufgrund der Dominanz des Deutschen sieht sich Sabrina gezwungen, Italienisch zu
vernachlissigen und sozusagen alle Energie ins Deutschlernen zu investieren, denn le-
diglich damit kann sie diese beschwerlichen sprachlichen Barrieren iiberwinden. In die-
sem Zusammenhang weiss Sabrina auch, dass man als Anderssprachige auch mutig sein
und selbst aus der eigenen Komfortzone heraustreten muss, um den Anderen zu signa-
lisieren, dass man die Sprache wirklich lernen will. Im Widerspruch zu ihren vorherigen
Ausfithrungen positioniert sich Sabrina als Person, die sich von sprachlichen Hiirden nie
hat ausbremsen lassen.

»[...] il tedesco a differenza magari degli altri [..] non mi ha mai fermato, diciamo col
socializzare col tedesco, anche se sapevo che magari sbagliavo qualcosa, [..] non ho
avuto mai grandi, proprio timori di_ di sbagliare, nel senso, secondo me una lingua
se vuoi impararla devi anche un po’ rischiare. [...] era come se dovessi fare un clic in
testa che proprio_ del tedesco [..]« (Sab:Z18)

Letztere Ausfithrungen legen die Vermutung nahe, dass es sich dabei eher um eine dis-
kursiv geprigte Spracheinstellung handelt, die sich bei Sabrina mehr in einem (unerfiill-
ten) Anspruch an sich selbst manifestiert, als es ihrem tatsichlichen Sprachverhalten-
bzw. -erleben entspricht.

Sie sieht es grundsitzlich als bedauernswert an, dass das schweizerische Bildungs-
system die Mischung von Sprachgruppen nicht mehr férdere, denn da liegt ihres Erach-
tens das ungenutzte Potenzial, um voneinander profitieren zu kénnen. Gemiss Sabrina
gebe es nur ein gering ausgepragtes Bewusstsein dafiir, dass Italienischsprachige in der

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

2N


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

272

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

Schweiz — abgesehen vom Tessin, das aber nicht alle Studienrichtungen anbietet — nur
vereinzelte Optionen haben, ein Studium auf Italienisch absolvieren zu kénnen. Eine
Tatsache, welche die Sprache automatisch zu einem Hindernis werden lasse.

»Secondo me é quasi questo che manca un po’ tanto, in generale un po’ ovunque. Il
fatto proprio di mischiarsi con le altre persone, magari anche che sanno benissimo
il tedesco o che sanno benissimo I'italiano [..]. [...] secondo me l'unica cosa da fare,
sarebbe anche questa, perché se poi_ cioé anche per noi che dopo magari veniamo
qua a Zurigo o Berna o cosi e se non_ non hai comunque cosi la_ la lingua cosi tanto
approfondita, dopo la lingua diventa comunque un ostacolo [..]. Proprio il miscuglio
[..] tutti chissa avere un po’ lo stesso livello un po’ di tutto, si sentirebbero anche con
gli stessi magari vantaggi o gli stessi diritti [...]. [...] secondo me € proprio il fatto di mi-
schiare che porterebbe vantaggio un po’ per tutti, magari anche per i tedeschi proprio
collitaliano.« (Sab:Z19)

Sabrinas sprachpolitische Ausserungen stehen in engem Zusammenhang mit ihrem ge-
genwirtigen Spracherleben, denn in Ziirich gestaltet sich der Alltag mit dem Schweizer-
deutschen wieder anspruchsvoller als zuletzt in Chur. Fehlt der vertraute und anerken-
nende Zugehorigkeitsraum in Chur, kehrt die Scham zuriick, die Sabrina beim Sprechen
das Gefiihl vermittelt, gegen die legitime Norm zu verstossen. Ein subtiler Aberkennungs-
prozess, der Sabrina in ihre defizitire und als mangelhaft empfundene Position zuriick-

ruft.

»[..] non mi viene magari come, non so, come parlare a Coira con qualcuno, qua mi
viene un_ gia meno, forse anche per il fatto che ci son pil persone, € pit grande, € gia
diverso. [...] (Sab:Z20)

Sabrina stellt zudem fest, dass sich die Varietit des Schweizerdeutschen in Ziirich sehr
vom Biindnerdeutschen in Chur unterscheidet, was sie in Kommunikationssituationen
verunsichert und zudem das altbekannte Gefiihl der Fremdheit wiederaufkommen lisst.

»[..] € come, non so a Mesocco e Roveredo, che hanno parole diverse, & un po’ diverso.
[..] sentivo che parlavo molto differente da magari i zurighesi. Cioé & tutto un altro
tedesco, secondo me, quando_ quando senti me e I'altra persona sembra che parla
una lingua differente.« (Sab:Z21)

Sabrinas sprachliches Repertoire, verwoben mit ihrem Kérper und ihrem Namen, lassen
sie unabhingig vom Kontext — im Misox, in Chur, in Ziirich und im Kosovo — unaus-
weichlich als nicht vollumfinglich zugehérig fithlen. Mit dieser Voraussetzung hat Sa-
brina inzwischen gelernt umzugehen, denn sie fiihlt sich nicht alleine damit.Sie ist sich
bewusst, dass je nach Umgebung andere Differenzkategorien fiir sie relevant werden,
was sie fiir sich nicht lediglich als einschrinkend bewerten wiirde. Innerhalb dieser Ver-
handlungen haben sich in gewissen Lebenssituationen auch Vorteile fiir Sabrina ergeben
und sie geht davon aus, dass sich — aller Voraussicht nach — damit weitere Ressourcen
und Potenziale entfalten kénnen.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

»[...] alla fine la lingua € la cosa pilt importante, perché senza comunicazione non hai
niente. [...] sapere unaltra lingua ti sembra magari di ess_ di essere un po’ diversa, perod
& che ognuno_ cioé alla fine & un po’ diverso. [...] secondo me & importante tenerla
anche per tutti i vantaggi che ci trai dopo. Oltre al fatto di sapere unaltra lingua o
senno anche come ti poni appunto, come parli con I'altra gente. [...] E aiuta secondo
me sapere pilt lingue proprio, € bello sentirsi di sapere magari: »Ah, posso andare qui,
posso andare qui, posso interagire con pil persone_ in lingue diverse.« (Sab:Z22)

Auch wenn Sabrina tiber ihre Zukunft nach dem Studium nachdenkt, geht sie davon aus,
dass sie wegen eingeschrinkter beruflicher Méglichkeiten Abstriche in der Erfiillung ih-
rer priferierten Lebensvorstellungen machen muss.

»[...] da noi associ comunque il lavoro al Ticino e quindi anche il fatto che arrivano
tanti italiani, che c'@ pitt disoccupazione che magari in altre regioni, penseresti quasi
di pitt a un posto dove si parla tedesco, con pil possibilita o opportunita. Mmh, da
una parte mi € sempre piaciuto tanto dove vivo, proprio & che ti senti proprio bene,
hai tutto. Da una parte, si, devi pensare al futuro e devi pensare proprio a cosa farai. [...]
secondo me il fatto che molti magari dalla Mesolcina dicono, non si vedono proprio
in Mesolcina_ proprio per il fatto del lavoro, che tutti hanno paura che un domani
se ci sono_ se c'€ cosi tanta disoccupazione, che succeda anche a loro. Secondo me ¢
proprio questo il fatto che magari tu pensi proprio cento per cento_ perché magari
non in Mesolcina, perd comunque in Ticino mi piacerebbe tanto, lo trovo comunque
un bel Cantone, pero € proprio il fatto del lavoro che ti impedisce secondo me proprio
di vederti magari li al cento per cento.« (Sab:Z23)

Sie schaut aber auch dieser Wirklichkeit mit einer niichternen Haltung entgegen, denn
anhand ihres sprachlich-kulturellen Kapitals stehen ihr erweiterte Handlungsspielriu-
me zur Verfugung, was ihr die Moglichkeit bietet, sich flexibel an die sich ergebenden
Moglichkeiten anzupassen. Es lisst sogar die Vorstellung zu, méglicherweise auch in der
Deutschschweiz ein erfiillendes (Berufs-)Leben aufbauen zu kénnen. Fiir Sabrina ver-
bleibt lediglich eine instabile und unberechenbare Komponente: die Offenheit der An-
deren.

. [..] io spero che si mantengano tutte, perdo comunque che si sia sempre molto aperti
magari proprio ad interagire con persone che parlano pitt lingue o parlano una lingua
diversa, che_ secondo me si trae sempre vantaggio in un modo o nell’altro. Magari
non proprio della lingua, ma i modi di pensare, oppure le culture_ & un'altra cultura
e trai beneficio in qualche modo.« (Sab:Z24)

Dies ist ein starker Verweis auf ein identitires Selbstverstindnis, das Sabrina mehr an-
derssprachig als mehrsprachig erscheinen lasst.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

273


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

274

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét
8.8.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Sabrinas Kontakt erhalte ich von Samanta, die sich bereits als Studienteilnehmerin zur
Verfiigung gestellt hat. Als ich Sabrina im Mai 2019 zum ersten Mal per Whatsapp kon-
taktiere, weiss sie von Samanta bereits iiber die Studie Bescheid und sagt zu. Sabrina
schickt mir zwei weitere Kontakte aus ihrem Bekanntenkreis, die als Teilnehmer*innen
moglicherweise auch infrage kommen. Ich bedanke mich bei Sabrina und kiindige an,
mich im Sommer mit konkreten Terminvorschligen fiir das Interview zu melden. Nach
Sabrinas Riickkehr von den Sommerferien meldet sie sich mit einer Antwort zu den von
mir zugesendeten Terminvorschligen. Wir setzen den Nachmittag des 28. Oktobers 2019
als Interviewtermin fest und treffen uns in Ziirich in meiner Wohnung. Ich begriisse Sa-
brina und wir tauschen uns iiber ihre aktuelle Lebenssituation aus und setzen uns an-
schliessend in der Wohnkiiche an einen runden Holztisch. Sie erzihlt mir, dass sie Psy-
chologie studiert und es dieses Semester relativ entspannt sei, weil sie nur eine Priifung
habe. Die Assessmentpriifung konne sie erst im Sommer wiederholen. Ich gebe Sabrina
ein Glas Wasser und erklire ihr die Hintergriinde der Studie noch einmal. Sie arbeitet
knapp zehn Minuten am Sprachenportrait und beginnt dann ihre Erzihlung, indem sie
direkt Bezug zum Sprachenportrait nimmt. Ihre freie Erzihlung dauert in etwa sechs
Minuten, danach beginne ich mit dem Nachfrageteil. Das ganze Interview dauert 73 Mi-
nuten. Nach dem Interview scheint Sabrina erleichtert und meint, dass Samanta ihr
zwar bereits im Voraus gesagt habe, dass ihr der Interviewanlass gefallen werde. Jetzt,
da sie es selbst erlebt habe, wolle sie uns sagen, dass es noch toller war, als sie es sich
vorgestellt hatte.

In Bezug auf deutlich erkennbare ko-konstruktive Momente zwischen Sabrina und
uns Forschenden kann einerseits angenommen werden, dass Sabrina bereits durch ihre
Freundin Samanta, die zu einem fritheren Zeitpunkt von uns befragt wurde, iiber den
Ablaufund die ungefihren Inhalte des Interviews informiert wurde. Dementsprechend
ist in einigen von Sabrinas Stellungnahmen - durch ihr Vorwissen - eine subtile Len-
kung erkennbar. Sabrina kommt beispielsweise von sich aus darauf zu sprechen, wel-
che Sprache(n) sie mit allfilligen eigenen Kindern sprechen wiirde, weil sie moglicher-
weise bereits von Samanta erfahren hat, dass wir diese Frage ansprechen werden. Des
Weiteren fillt auf, dass Sabrina bei Stellungnahmen zum Puschlav bzw. zu Menschen
im Puschlav eher vorsichtige Formulierungen wihlt. Dies l4sst sich einerseits dahinge-
hend interpretieren, dass Sabrina mir mit ihren Aussagen nicht zu nahe treten méch-
te bzw. »Falschaussagen« iiber das Puschlav vermeiden méchte. Andererseits konnte es
auch sein, dass ihr die dortige Lebensrealitit — trotz ihrer Puschlaver Mitschiiler*innen
— tatsichlich fremd ist. Die folgenden zwei Zitatbeispiele illustrieren diese Behutsam-
keit:

»[...] credo quasi pilt i poschiavini che proprio i mesolcinesi. Forse ci ho fatto pit caso,
non lo so, perd mi sembra che quasi fossero pili i poschiavini a parlare fra di loro il
dialetto.« (Sab:Z25)

»[...] Forse proprio per il fatto del lavoro, magari, non so, magari a Poschiavo é anche
diverso, pero da noi associ comunque il lavoro al Ticino.« (Sab:Z26)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Als Sabrina dariiber spricht, dass man dieselbe Sprache als gemeinsame Verstehensbasis
haben muss, um sich vollstindig zugehorig und wohlfithlen zu kénnen, adressiert sie
eine Aussage auch direkt an uns Forschende.

»[...] non so forse é_ ¢ il fatto di saperti come parte di un gruppo, come parte di qual-
cosa. E magari ti sembra come se_io ad esempio adesso voi due che parlate italiano,
parlaste tedes_ forse ai tempi mi sembrava anche un po’ cosi_ un po’ come se fossi
in un'altra lingua, non lo so. Proprio io lo divido, proprio penso nella mia mente in_
proprio in due mondi diversi.« (Sab:Z27)

Sabrina mochte damit vielleicht auch ausdriicken, dass sie durch unsere gemeinsame
Sprache Italienisch bereits von einer Art Vertrauensgrundlage ausgeht bzw. zwischen
uns eine gewisse Verbundenheit als Italienischsprachige annimmyt, die ihr die Moglich-
keit gibt, sich wie gewiinscht ausdriicken zu kénnen. Wiren wir hingegen deutschspra-
chige Forschende, hitte sie in die benannte »andere Welt« wechseln miissen, in der sie
sich moglicherweise anders hitte prisentieren miissen.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

275


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

276

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

8.9 Loris - »lo mi son sempre sentito medio-fuori«

ADbb. 28: Loris’ Sprachenportrait

fedes.

o gee welle auele "R ]
ps% ® - tovemcio
\ o - fv-..ee,p
= LN ® < ‘-alere
Voo deMe pusqr s 2
- ot Speguele
= rs9

o= “‘3"" sheeiee e L. rwf.»l- vl edca il

( idevese)

‘-L«)uf ke vownar
=

impevet , ":‘3‘:"’“\ x"_vf

(vecesala )

Hed:frecgimes con cenbonti e allue b

tdenbile bila

quicliche

ov'

s i .5.‘.-{-'( W

| = i LT

Wgus dedion
rVJH)l\'sv-. {wn-.) 3" 22,

( Lwenm‘ Cova )

Loris wichst im Puschlav als Sohn einer Baslerin und eines Puschlavers auf. Loris’
altere Schwester erlebt den Alltag der Familie noch zweisprachiger als Loris, denn auf-
grund der Arbeit des Vaters bei der Rhitischen Bahn ist dieser beruflich oft unterwegs
und der Familienalltag verschiebt sich im Verlaufe der Zeit zugunsten des Schweizer-
deutschen. Als Loris in den Kindergarten kommt, spricht er noch kein Italienisch. Die
Primarschule besucht Loris in einem kleinen Dorf nahe der italienischen Grenze. Fiir
die Oberstufe hingegen muss er schliesslich nach Poschiavo wechseln, wo die noch ein-
zige Sekundarschule des Tals gefithrt wird. Nach zwei Jahren Sekundarschule und einem
Jahr Preliceale™ verlisst Loris das Puschlav und zieht fiir die Mittelschule nach Chur. An
der Biindner Kantonsschule wird er in die italienischsprachige Klasse eingeteilt. Im An-
schluss an die Matura absolviert Loris die Rekrutenschule im Tessin und entscheidet sich
anschliessend fiir ein Studium der Rechtswissenschaften in Luzern. Loris ist zum Zeit-
punkt des Interviews auch Mitglied in einer deutschsprachigen Studentenverbindung
und engagiert sich in vielen musikalischen Formationen als Perkussionist.

10  Sekundarschiiler*innen, welche die Priifung zur Aufnahme an die Kantonsschule bestehen, haben
die Méglichkeit, das erste Gymnasiumjahr noch in Poschiavo, in der »classe preliceale«, zu absol-

vieren.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden
8.9.1 Identitare (Selbst-)Verortung

Loris beginnt seine Erzihlung mit einer Episode, die bereits vor seinem Erinnerungsver-
mogen stattfindet und die ihm seine Eltern erzihlt haben. Vor dem Hintergrund ihres
personlichen Zugehorigkeitskonzeptes erzihlen die Eltern Loris von seinen Erfahrun-
gen als deutschsprachiges Kind in einem Puschlaver Kindergarten. Weil er sich fremd
fithlt und die Sprache nicht versteht, mochte er sich — gemiss Erzihlung — nicht mit
den Anderen in den Gruppenkreis einfiigen. Er betrachtet das ganze Geschehen vorerst
lieber aus einer Vogelperspektive und in sicherer Distanz auf einem im Kindergarten
eingerichteten Kajiitenbett. Mit dem Erwerb der italienischen Sprache traut sich Loris,
sich dem Kreis immer mehr zu nihern. Das Erreichen des Kreises steht symbolisch — in
der Darstellung der Eltern - fiir Loris’ Ankommen im Kindergarten.

»[...] all'asilo c’era questo doppio letto e ci incontravamo sempre cosi nel cerchio da-
vanti e io siccome ero straniero al punto [...] rimanevo in alto. Cosi col passare dei gior-
ni, delle settimane mi avvicinavo sempre di pit [..], quando sono arrivato al cerchio
coi gli altri sapevo anche l'italiano.« (Lo:Z1)

In Loris’ eigener Darlegung bleibt das Gefithl, fremd zu sein, auch ausserhalb des forma-
len schulischen Kontextes prisent. Bei den Gesprichen seiner Mitschiiler*innen kann er
beispielsweise bei aktuellen Trends aus Italien nicht mitsprechen, denn Loris kennt sich
lediglich mit der deutschsprachigen Popkultur aus. Infolge seines Unvermogens, an den
angesagten Interessen seiner Peers teilhaben zu kénnen, versucht Loris aktiv auf diese
Nichtzugehorigkeit einzuwirken. Er beginnt italienischsprachiges Fernsehen zu konsu-
mieren, bemerkt aber bald, dass dieses ihm nicht entspricht.

»Quello che mi ero accorto fuori dalla scuola intanto & che a Poschiavo, cioé, la gente
guarda il calcio italiano, guarda tele italiana soprattutto e io guardavo la televisione
tedesca. Infatti, se cera una nuova canzone o cosi, di qualche cantante italiano. »Pffr,
esiste?«. [...] del resto, sapevo che tutte le cose nuove della Germania e della Svizzera
tedesca, ma dell’ltalia mai. A parte appunto per il calcio, pero. Cosi era tutto un po), cosi
dalla cultura pop devo dire, tutto un altro mondo per me, in confronto ai compagni.
Perd c’avevo provato in sé anche a seguire un po’ la televisione italiana, pero non mi
€ mai piaciuta. Allora era sempre cosi che c’erano quelle cose che io conoscevo nella
lingua tedesca soprattutto, anche magari dalla regione tedesca arrivavano prima che
in Italia, le sapevo prima io. Tutte le cose, anche gli insider, della cultura italiana di
solito mi mancavano.« (Lo:Z2)

Auch Loris’ Sprache unterscheidet sich von jener seiner Mitschiiler*innen im Puschlav.
Ausserhalb der Schule, auf dem Pausenplatz und in der Freizeit sprechen alle Kame-
rad*innen Puschlaver Dialekt untereinander. Loris, der lediglich Italienisch spricht,
kann sich damit nicht als willkommenen Teil der Gruppe verstehen. Er muss sich mit
der Standardsprache Italienisch in das Gruppengeschehen einfiigen, was bei den An-
deren aber eher eine ablehnende Haltung ihm gegeniiber auslost. Dies evoziert in Loris
ein Gefiihl des Unvollstindig-Seins. Er kann dem gegebenen Kontext mit den ihm zur
Verfiigung stehenden Dispositionen nicht ausreichend entsprechen.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

271


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

278

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

»E quello che mi mancava a casa, no. Visto che a casa parlavo sempre tedesco, cioé dia-
letto tedesco, non ho mai parlato il dialetto, perché a scuola era italiano normale. Mi
mancava sempre un po’ il dialetto. [...]. Soprattutto a Poschiavo alle secondarie maga-
ri mancava un po’ di pitt a volte. Quando andavamo in pausa la gente sempre parlava
pusciavin. E io dovevo mettermi dentro con l'italiano normale, ormai tipo prendi la
lingua, la lingua di classe, che in sé magari non piaceva a tutti. [..]« (L0o:Z3)

Die zuriickweisende Haltung seiner Mitschiiler*innen kann einerseits dahingehend in-
terpretiert werden, dass sie sich von Loris herabgesetzt fithlen, weil sie die Standard-
sprache selbst weniger gut beherrschen und sie Loris damit eine Art arrogantes Auftreten
zuschreiben."” Andererseits konnte sich Loris mit dem Ausdruck »lingua di classe« auch
aufdie Schulsprache Italienisch beziehen, die im Unterricht fiir alle gleich ist, ausserhalb
der Schule aber als unkonventionell verhandelt wird und Loris damit als Nichteinheimi-
schen bzw. als nicht »richtigen« Puschlaver degradiert. Loris betrachtet seine Kindheit
und Jugend im Puschlav — wie er eindriicklich schildert — gerade auch aufgrund dieser
Erfahrungen nicht als die beste Zeit seines Lebens. Bevor er sich als Puschlaver positio-
niert, bezeichnet er sich deshalb lieber als Biindner. Er fiithlt sich dem Puschlav als Ort
zwar formell zugehdrig, weil er dort aufgewachsen ist und auch seine viterlichen Wur-
zeln im Tal hat. Auf informeller Ebene hat er aber nie richtig dazugehért. Ein Erleben,
das einen Keil zwischen sein 6rtliches und emotionales Zugehdrigkeitsgefiihl gegeniiber
dem Puschlav treibt.

»[...] quando qualcuno mi chiede da dove vengo dico sempre in prima linea Grigioni e
seconda linea Valposchiavo. [..]. Comunque mi sento sempre appartenente alla Val-
poschiavo. Anche se in sé con la mia infanzia_ era magari la parte piu difficile, quella
in Valposchiavo. Quindi, cioé io mi son sempre sentito medio-fuori, perd comunque il
senso di appartenenza c’é.« (Lo:Z4)

Erst an der Bindner Kantonsschule findet Loris als Mitglied der Italienischsprachigen
in Chur Zugang zu einer sozialen Gruppe, deren engen Zusammenhalt er mit der Be-
zeichnung »Familie« verdeutlicht. Auch die Zugehdrigkeit zu dieser Gemeinschaft wird
von Loris nicht als vollstindig bedingungslos beschrieben, denn jede*r soll sich im Co-
ro italiano bzw. innerhalb dieses »Regimes der Zugehorigkeit« mit den eigenen Stirken fir
das Kollektiv einbringen. Diese Tatsache betrachtet Loris aber als Selbstverstindlichkeit
bzw. moralische Verpflichtung, weshalb er den in diesem Zugehdorigkeitskontext gelten-
den Erlebens- und Handlungskonsequenzen explizit zustimmt. Im Gegenzug darf er —
vielleicht zum ersten Mal in seinem Leben — das Gefiihl geniessen, anerkannter und be-
deutsamer Teil einer Peergruppe zu sein bzw. fur einmal vollstindig dazugehdren zu
diirfen.

1 Ahnlich wie beim Diskurs um Schweizerdeutsch vs. Hochdeutsch, in welchem Deutschschwei-
zer“innen Gefithle von Minderwertigkeit gegeniiber Sprecherinnen der Standardsprache
Deutsch dussern und damit beim Sprechen des Hochdeutschen verunsichert sind bzw. dieses als
Fremdsprache perzipieren (vgl. z.B. Koller 1992; Werlen 1998; Berthele 2004; Hagi & Scharloth
2005; Coray & Bartels 2017).

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

»[...] alla Kanti avevamo il Coro italiano e quindi avevam tutti i vantaggi veramente
di quella famiglia, di quell’essere assieme. Infatti, li anche era una cosa dove essere
bilingue [...], se c’era un esame di tedesco o qualcuno doveva scrivere qualcosa in te-
desco, aiutavo volentieri gli altri, com’era sempre, che aiutava chi aveva dei punti forti
[..]. Era una famiglia, il Coro italiano, era bellissimo, infatti ero anche molto attivo [...],
quello era sicuramente quella vita che avevo nell’'ambiente italiano.« (Lo:Z5)

Vorwiegend positive Zugehorigkeitserfahrungen macht Loris auch im Rahmen musika-
lischer Formationen, in denen er fiir seine Fihigkeiten als Perkussionist besondere Aner-
kennung erhilt und ihm ein Gefiihl des »Gebrauchtwerdens« vermittelt wird. Obwohl er
gerade in diesem Kontext auch gewisse erzwungene Anpassungsverhiltnisse anspricht,
verhandelt er diese als erforderlichen aber lohnenswerten Preis, um langjihrige Freund-
schaften aufbauen zu kénnen.

»[...] con tutte le formazioni musicali quello era tutto in lingua tedesca, con molti ami-
ci che ho sempre ancora, mi vedo regolarmente ancora oggi [..], c'é tanta gente che
conosco da li e che e la gente che mi ha cambiato il dialetto in altra parte, perché io
avevo il dialetto basilese, per via di mia madre, e poi pero andare in una Guggenmusik
con quel dialetto, non passi con tutto [...]. E allo stesso tempo anche a me piaceva pil
il dialetto grigionese e quindi ho adattato. [..] Sapevo, vedevo che succedeva, perché
passavo molto tempo con loro, pero lo volevo anche e quindi mi impegnavo come a
cambiare il dialetto.« (Lo:Z6)

Die vorerst formelle Mitgliedschaft in den Musikformationen setzt gemiss Loris einen
biindnerdeutschen Rahmen voraus. Zutritt zu diesem Raum erhilt Loris zundchst durch
seine gefragte musikalische Kompetenz. Das Verbleiben darin ist aber mit der symboli-
schen Zugehorigkeitskomponente verbunden, den »richtigen« Dialekt sprechen zu kon-
nen. Loris, der mit Baslerdeutsch in der Familie sozialisiert wurde, sieht sich gezwun-
gen, seine Sprache bewusst diesem Bezugsrahmen anpassen zu miissen. Ein machtvol-
ler Eingriff in seine Persénlichkeit, den er damit legitimiert, dass er den Biindner Dia-
lekt auch schoner findet als den Basler Dialekt und er sich ohnehin uneingeschrinkt als
Biindner wissen mochte.

»Anche in famiglia, cioé perché mio papa parla tedesco, parla anche pit grigionese,
siccome che lui I’ha imparato in Engadina. Quindi quando parliamo tra di noi, io e mio
papa pitt 0 meno uguale e mia mamma e mia sorella pitt 0 meno uguali, ma dialetti
completamente differenti.« (Lo:Z7)

Loris versteht sich als zweisprachig und verhandelt seine beiden Sprachen als Zugang
zu Freundschaften, die ihm bis heute wichtig sind. Er erfihrt sowohl im Coro italiano als
auch in deutschsprachigen Gemeinschaften Zugehorigkeit und Eingebunden-Sein iiber
die gemeinsame Sprache. Dabei betrachtet Loris den Zugehorigkeitskontext in beiden
Sprachgruppen als Teil seiner selbst.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

279


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

280

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitét

»[...] molti nel Coro, visto che & una famiglia che ti da molto, pud anche bastare per
molti. lo son comunque felice che ho avuto tutte e due, perché ho delle amicizie di
tutte e due le parti che mi rimangono ancora fin oggi.« (Lo:Z8)

Erverdeutlichtin seiner Erzihlung auch deren sprachlich-kulturelle Unterschiedlichkei-
ten, die er einerseits selbst erfihrt, andererseits auch tiber die Wahrnehmung von ande-
ren konstatiert. Fiir Loris gehoren beide Sprachen und die der jeweiligen Sprachgruppe
zugeschriebenen Eigenschaften zu seiner Identitit. Eine doppeldeutige Zugehérigkeit,
dieihn einerseits bereichert und ihm - in seiner Wahrnehmung — mehr zu geben vermag
als jemandem, der sich lediglich mit einer Sprache identifiziert.Gleichzeitig stellt aber
gerade diese identitire Ambiguitit ein Risiko dar, dasihn auf beiden Seiten verletzbar
macht.

»[..] in sé penso pilt spesso in tedesco e gran parte del tempo, perd quando divento un
po’ pilt emozionale, soprattutto un po’ parolacce e cosi [..], quando son da solo a casa,
come cioé quando batto il piede contro il comodino, allora italiano. Funziona meglio. E
[..] quando & un po’ pitt emozionale arriva anche I'italiano. Pero mi identifico con tutte
e due le culture, Ii € misto. [...] Se tra gli italofoni e la gente, non so, va contro [..] la
lingua tedesca o la cultura svizzero-tedesca mi sento colpito allo stesso modo come
quando la gente dice qualcosa contro la Svizzera italiana. Mi sento appartenente a
tutte e due. Ho visto tutte e due le parti e quindi in sé mi diverto a vedere le differenze,
pero comunque mi sento, cioé non voglio essere colpito da tutte e due le parti.« (Lo:Z9)

Loris ist sich bewusst, dass das Sprechen der gleichen Sprache(n) nicht in jedem Fall
mit einer vollumfinglichen Zugehorigkeitserfahrung einhergehen muss. In Luzern bei-
spielsweise, wo auch viele Tessiner*innen studieren, erlebt Loris, dass ihm als Italie-
nischsprachigem zwar bestimmte Formen von Partizipation in der Gruppe der Tessi-
ner*innen zugesprochen werden, er sich gleichzeitig aber nicht als vollwertiges Mitglied
dieser Gruppe verstehen darf. In Loris’ Darstellung ist dieser Umstand seinen fehlen-
den personlichen Zeitressourcen geschuldet. Moglicherweise legen aber auch die Tessi-
ner*innen diese formelle Grenzziehung auf subtile Weise fest, indem sie Loris zwar als
Adjutant, z.B. fiir Ubersetzungen zu ihren Gunsten, an gewissen gruppenspezifischen
Anlissen partizipieren lassen, ihm aber trotzdem nicht uneingeschrinkten Zugang in
ihre exklusive Gruppe zugestehen méchten.

»[...] Scusa ma sei italiano?«, magari era un errore in quel momento di dire di si, perché
[..], allora a spiegargli cosa ha appena detto il docente e allora cosi ho conosciuto
molto anche gli studenti ticinesi e a volte, cioé io non faccio molto parte di loro perché
c’hanno anche loro il loro gruppo di studenti ticinesi cioé italofoni. lo non ci ho mai
fatto parte anche piuttosto perché mi manca il tempo [..].« (Lo:Z10)

Aufgrund der Deutschdominanz im Studium in Luzern ist es Loris ein besonderes Anlie-
gen, auch weiterhin sein Italienisch pflegen zu kénnen. Denn er bemerkt, dass er beim
Italienischsprechen oft auf deutsche Fachbegriffe ausweichen muss und bei diesen spo-
radischen Kontakten mit den Tessiner*innen von Codeswitching geprigte Sitze wie z.B.
»Cos’¢ la Rechtfertigung di quel Delikt 1i?« entstehen. Dies hilt Loris aber auch vor Augen,

- am 13.02.2026, 21:53:59. -



https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

dass bereits ein allmihlicher sprachlicher Attritionsprozess im Gange ist. Loris mochte
auf jeden Fall vermeiden, in absehbarer Zeit sein bilinguales Selbstverstindnis infrage
stellen zu miissen, und ist deshalb um jede Moglichkeit froh, sein Italienisch aktiv hal-
ten zu konnen.

»[...]. Invece a Lucerna al momento € prevalentemente tedesco, chiaramente anche per
lo studio. Quindi a volte mi accorgo che son felice quando c’ho 'opportunita di parlare
I'italiano, perché mi accorgo che quando c’ho dei discorsi tecnici a volte mi mancano
proprio pilt spesso le parole in italiano, che magari non mancavano ancora in Kanti.«
(Lo:Z11)

Diese bilinguale Identitit lisst sich auch in Loris’ politische, gesellschaftliche und in-
tersubjektive Vorstellung einer mehrsprachigen Schweiz einordnen. Loris versteht sich
als Biindner bzw. Schweizer und legitimiert diese identitire Zugehorigkeit unter ande-
rem mit seiner Zwei- bzw. Mehrsprachigkeit. Es ist ihm ein politisches Anliegen, dass
Mehrsprachigkeit in der Schweiz als Ressource wahrgenommen wird. Ein Zugehorig-
keitskonzept, das Loris’ politisches Selbstverstindnis prigt und den Raum seiner weite-
ren Handlungen und (Selbst-)Positionierungen konstituiert.

»[...]. Adesso mi viene semplicemente che & un vantaggio della Svizzera, non € una_fa
parte della cultu_ dell'identita della Svizzera che si ha tutte quelle lingue, & una cosa
importante per me. [..] dove ci sono le risorse, anche di cercarle e di_ di_ di dare un,
come_ non so, un_ unimmagine completa di quello che sono lingue, anche, non sole
le lingue nazionali e le lingue a scuola, ma anche quelle che vengono parlate nelle
famiglie, di dare una vista completa [..], perché & qualcosa che arricchisce, quando
si_ si conosce pill lingue o si_ almeno si conosce anche solo pitt culture linguistiche.«
(Lo:Z12)

8.9.2 Resultierende Handlungs(ohn)macht

Lorisverhandelt seine Zweisprachigkeit im biindnerischen Kontext in grossen Teilen sei-
ner Biografie als Ressource. So hat diese ihm Freundschaften in beiden Sprachgruppen
ermoglicht, ihmin der Schule und der Universitit einen sicherheitsstiftenden Vorsprung
verliehen, ihn gelassen und anpassungsfihig werden lassen und ihm als »Helfer in der
Not« soziale Anerkennung verschafft. Seine Zweisprachigkeit hat Loris derartig verin-
nerlicht bzw. war so identititsstiftend, dass auch seine Anspriiche an sich selbst davon
durchdrungen sind und er diese deutlich aus seiner Erzihlung hervortreten lisst. Er be-
dauert beispielsweise, dass er aufgrund der gleichzeitigen Prisenz zweier Sprachen in
seinem Leben gewisse Qualititseinschrinkungen in beiden Sprachen in Kauf nehmen
muss. Als er an der Kantonsschule nach Erlaubnis fragt, um in die deutschsprachige
Klasse eingeteilt werden zu kénnen, wird ihm verstindlich gemacht, dass seine gram-
matikalische Deutschkompetenz dafiir nicht ausreicht. Gleichzeitig merkt er auch im
Italienischunterricht, dass ihm im Vergleich zu den Anderen nicht derselbe umfangrei-
che Wortschatz zur Verfiigung steht.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

281


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

282

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat

»Ehm, & che mi accorgevo che_ & quello che magari uno sa fare_ io ho il vantaggio
de de_ della_ dell'essere bilingue, perd non c’¢ la lingua, sia il tedesco, che l'italiano
che so perfetto, che veramente posso scrivere a un livello da_ da autore e cosi. [..] &
pit difficile avere la lingua che veramente ehm si parla alla perfezione [..], hai tutte
quelle lingue, novanta percento cosi, pero non c'e la lingua che hai al cento per cento.
[..] pitt 0 meno sono allo stesso livello, perd non c’é quella che veramente, si, ho la
competenza massima.« (Lo:Z13)

Fir seine Maturitatspriifungen wihlt Loris freiwillig anspruchsvollere, aber in seinen
Augen grundlegende Werke der deutschen Literatur.

»Poi avevo deciso per gli esami di maturita di, ehm, di preparare proprio i libri classici
[..]. [...] Eli mi ricordo che eh_ i compagni tedescofoni che avevo alla Kanti ehm, tutta
la gente: »Ma come, ma perché? Dai che € tutto facile, perché scegli Goethe?«, niente
si, ma_ cioé fare la maturita e non aver_non avere mai letto uno dei suoi libri, sarebbe
una maturita bilingue un po’_, non lo so.« (Lo:Z14)

Damit verweist er auf von ihm verinnerlichte Diskursordnungen, die lediglich Schii-
ler*innen mit einem bestimmten literarischen Hintergrundwissen als legitimierte Ma-
turand*innen verhandeln. Damit sich Loris als valablen Absolventen einer zweisprachi-
gen Maturitit verstehen kann, muss er iiber dieses basale literarische Kulturwissen in
beiden Sprachen verfiigen.

Nimmt Loris hingegen das Puschlav als sprachlichen Vergleichskontext, ist er dank-
bar darum, dass er heute einerseits ein nicht mehr vom Deutschen gefirbtes, akzentfrei-
es Italienisch spricht und sich damit von diesem differenzmarkierenden »Makel« mehr
oder minder befreien konnte.

»[..] all'inizio appunto il tedesco era pil forte, anche_anche a scuola e cosi ho_i primi_
i primi anni di scuola avevo anche l'accento ancora tedesco nell’italiano [..], quello &
sparito pitt 0 meno [..].« (Lo:Z15)

Des Weiteren hat er sich aufgrund seiner Nichtdialektsprachigkeit auch unschéne Dia-
lektismen im Italienischen ersparen konnen.

»Eh, infatti uno dei quali_ degli altri vantaggi che non ho mai col pusciavin é che
mi son risparmiato quegli errori che_ che arrivano a causa del_ del dialetto. La gente
nell’italiano normale fa gli err_ fa i dialettismi che per me non era mai un problema.«
(Lo:Z16)

Diese sprachbezogenen Distanzierungen konnen einerseits als weitere Abgrenzung Pu-
schlaver*innen gegeniiber verstanden werden, die Loris wihrend seiner ganzen Lebens-
zeitim Tal nie das Gefiithl vermittelt haben, anerkannter Teil von thnen zu sein. Sie lassen
sich aber ebenso als diskursive Hervorbringungen im Sinne Foucaults interpretieren, mit
denen Loris iiber die Reproduktion solcher Unterscheidungen selbst auf diesen macht-
vollen sprachlichen Diskurs einwirkt. Loris’ Deutschsprachigkeit stellt fiir ihn heute in-

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

sofern auch ein willkommenes »Exit-Ticket« bzw. ein Entkommen aus dem fiir ihn ein-

engenden und konservativen Kontext des Puschlavs dar.

»[...] nei Grigioni sicuramente [...], pero non la Valposchiavo, cioé appunto [..], la vedo
come la mia radice perd non era_ non ho mai vissuto la parte migliore della mia vita Ii
e quindi & un po’_non son fatto per la valle [...] dove tutti si conoscono, dove se succede
qualcosa lo sanno tutti e almeno un po’ pit grande come in Engadina [...].« (Lo:Z17)

Loris kénnte sich seine Zukunft an vielen verschiedenen Orten vorstellen, denn durch

seine mitgebrachten sprachlichen Dispositionen ist er flexibel, anpassungsfihig und

mobil geworden. Seine Privilegien als sprachlich-kulturelle Vermittlungsperson' ver-

deutlicht Loris auch in Erzihlpassagen iiber seine Zeit als Rekrut in Airolo im Tessin.

»[...] son finito a Airolo a fare scuola reclute, perd in una compagnia completamente
tedescofona [...]. [...] li anche una delle differenze tra_ tra essere tedescofono e italofo-
no [..], in una fase, dove tutti erano stressati e non so, tutti_ tutti i tenenti erano li e_
[..] io rimanevo calmo [..]. [..] anche in altre situazioni dove poi i tedescofoni ti guar-
dano come: »Ma perché_ perché sei cosi_ cosi pacifico?«, ecco_[...] e eravamo a Airolo,
quindi tutto il militare, cioé tuttii glia_e il capo scuola e cosi eran tutti ticinesi offi_e
chiaramente [...] possono entrare e parlare italiano e si sentono gia meglio ovviamen-
te. [...] cioé mi posso muovere benissimo appunto o a Poschiavo, o anche appunto c’hai
studenti ticinesi a Lucerna o anche appunto qua tra_ qua_ qua a Coira con la musica,
o anche a Lucerna appunto normalmente anche nella mobilita_ de_ non_ non devo_
non sono bloccato quando incontro un italofono [...]_ mi aiuta nella mobilita in tutti
e due gli ambienti linguistici.« (Lo:Z18)

Als besonders passend versteht er sich mit seinem sprachlichen Repertoire aber nach wie

vorim biindnerischen Arbeitsmarkt, denn er hat als kiinftiger Jurist mit diesen multiplen
(Sprach-)Fihigkeiten viel zu bieten und Graubiinden bzw. Stidbiinden bleibt fiir Loris
die Region, aus der er kommt und wo er — ausserhalb des Puschlavs — seiner Familie am

nichsten bleiben kann.

»[...] adesso che sto un po’ pianificando un po’ il futuro e chiedendo cosa potrei fare,
una delle idee & anche di tornare nei Crigioni a lavorare e per esempio anche in En-
gadina, perché comunque é sempre, € la regione da dove arrivo, € piu facile per me
anche arrivarci.« (Lo:Z19)

Rita Franceschini konstatiert, dass in Sprachbiografien vermehrt typische Figuren erfolgreicher
Lerner*innen vorkommen. Als eine klassische Figur kann der sogenannte Adjuvant bzw. die Adju-
vantin (Helfer*in) genannt werden. Franceschini versteht darunter die Inszenierung von Personen
oder Institutionen, die beim Erlernen von Sprache(n) eine bedeutende Rolle einnehmen (vgl. Fran-
ceschini 2004).

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

283


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

284

Sabrina Sala: Spracherleben und Identitat
8.9.3 Kontextualisierung des Interviews und Interaktion mit den Forschenden

Zu Loris’ Kontakt gelange ich tiber meine Cousine, die selbst im Puschlav aufgewachsen
ist. Sie kennt Loris aus dem lokalen Musikverein und informiert ihn iiber die Studie. Lo-
ris stellt sich als Teilnehmer zur Verfiigung und ich schreibe ihn direkt mit verschiedenen
Terminmdoglichkeiten per E-Mail an. Loris bestitigt den Interviewtermin am Freitag, 4.
Oktober 2019. Wir treffen uns im Haus meiner Forschungskollegin im Liirlibad Quar-
tier in Chur. Kurz vor unserem Termin schreibt mir Loris eine Whatsapp-Nachricht und
kiindigt mir eine zehnminiitige Verspitung an. Loris kommt direkt von Luzern zum In-
terview und hat ziemlich viel Gepick dabei. Wir trinken gemeinsam noch einen Espresso
und wechseln danach ins Biiro, in den oberen Stock des Hauses. Fiir die Teilnehmenden
stehtein gemiitlicher Sessel bereit und Loris steuert ohne Aufforderung unsererseits die-
sen direkt an. Ich erklire ihm nochmals den Hintergrund der Studie und bitte ihn, sich
mit dem schriftlich formulierten Auftrag zur Sprachenportraitsilhouette auf das Inter-
view einzustimmen. Nach einer Viertelstunde beendet Loris sein Sprachenportrait. Ich
bedanke mich fiir seine Gestaltungsbemithungen und erklire ihm, dass er das Sprachen-
portrait — bei Bedarf — als Unterstiitzung beim Erzihlen nutzen kann. Loris’ freie Erzih-
lung dauert knapp eine halbe Stunde. Auch meine immanenten Nachfragen I6sen erneut
viel Erzihlzeit aus. Insgesamt dauert das Interview 66 Minuten. Nach dem Interview er-
z4hlt Loris noch, dass er am folgenden Tag ein Konzert im Titthof in Chur habe und er
deshalb froh sei, schon in Chur zu sein. Wir fragen nach, ob er als Perkussionist seine In-
strumente jeweils selbst zu Konzerten mitbringen muss. Loris 6ffnet anschliessend eines
seiner Gepickstiicke und zeigt uns ein grosses Etui mit vielen unterschiedlichen Schlag-
hélzern drin. Er erklirt uns, dass die grossen Instrumente in der Regel bereits vor Ort
sind und er gliicklicherweise nur seine »Tools« mitbringen miisse. Loris fragt nach, wie
lange die Studie insgesamt dauern wird. Nach weiteren Ausfithrungen zum Forschungs-
projekt verabschiede ich Loris an der Haustiire und bereite direkt das nichste Interview
vor, das noch am selben Abend ansteht.

Obwohl Loris und ich viele gemeinsame Bekanntschaften im Tal haben, sind wir uns
zuvor noch nie bewusst begegnet. Wir treffen in Chur im Wissen zusammen, dass meine
Cousine mit ihm in einer musikalischen Formation spielt. Wihrend seiner Erzihlung,
die rasch eine ausgeprigte Deutschkompetenz seinerseits erkennbar macht, kommt in
mir die Frage auf, welche der beiden Sprachen in Loris’ Leben wohl die bedeutsamere
ist. Ein Gedankengang, der moglicherweise entsteht, weil ich mich — meiner eigenen
Biografie geschuldet — selbst immer wieder mit dieser Frage konfrontiert sehe. Wahrend
ich die anderen Teilnehmenden lediglich frage, welche Sprache sie bevorzugen, nehme
ich bei Loris konkreter Bezug auf seine Sprachen Italienisch und Deutsch und formuliere
meine Frage auf suggestivere Weise:

»[..] quale lingua preferisci, se dovessi scegliere tra le tue lingue? Qual é quella che_
si che_ che ti verrebbe da scegliere, se_ no, perché se ti fanno la domanda, magari ti
adatti gia_ehm, sise hai tutte le opzioni libere, preferisci parlare 'italiano o il tedesco?
O e uguale?« (Lo:Z20)

- am 13.02.2026, 21:53:59. -


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8. Fallstudie Italienischbiinden

Diese Formulierung dringt Loris dazu, sich fiir eine der beiden Sprachen entscheiden zu
miissen. Es darfinsofern angenommen werden, dass diese versprachlichte Priferenz des
Deutschen eher durch die Art der Fragestellung hervorgerufenist, als dass sie tatsichlich
Loris’ realem Spracherleben entspricht.

»Sicuramente € uguale, cioé mi vanno bene tutte e due. Se sono io quello che devo
incominciare a parlare cosi nel vuoto con tutte le opzioni, forse comincio col tedesco
perché é la lingua con la quale penso, spesso.« (Lo:Z21)

Im vorgingig beantworteten Fragebogen gibt Loris aber an, das Interview auf Italie-
nisch fithren zu wollen. Diese Tatsache steht im Widerspruch zu meiner Annahme, dass
Deutsch Loris’ priferierte Sprache ist.Meine Irritation diesbeziiglich will ich direkt auf-
16sen, weshalb ich Loris die spontane, eigentlich nicht vorgesehene Frage stelle:

»E per questo questionario mi hai messo italiano, hai_ hai gia pensato magari al fat-
to che si potrebbe_ si potesse trattare piu delle lingue minoritarie o perché non hai
messo il tedesco adesso? Ti € venuto spontaneo?« (Lo:Z22)

Das Transkript zeigt auf, dass ich mir die Antwort auf diese Frage vielmehr selbst gelie-
fert habe, als dass ich Loris’ Begriindung in Erfahrung gebracht hitte.

»Si, si spontaneo. [Okay, o magari perché io ti ho scritto in italiano?]. Puo anche essere.
lo sono_ sono_ preferisco adattarmi soprattutto. Quindi ho sempre vissuto anche la
liberta con_ con_sono in un gruppo dove la gente pud scegliere come parlare, e io mi
adatto. [...]« (Lo:Z23)

Riickblickend wird verstindlich, dass wohl unsere vorausgehenden Kontakte per Whats-
app und E-Mail auf Italienisch den Rahmen der Interviewsprache festgelegt haben. Im
Gegensatz zu Loris habe ich meine Kindheit und Jugend in Chur und nicht im Puschlav
verbracht. Die Tatsache, dass wir ein Aufwachsen mit denselben Sprachen und dem im
Hintergrund schlummernden Puschlaver Dialekt teilen, hat auf mich als Forschende ein-
gewirkt und damit auch den Verlauf und die Auswertung des Interviews beeinflusst.

- am 13.02.2026, 21:53:59. -

285


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

- am 13.02.2026, 21:53:59.


https://doi.org/10.14361/9783839475379-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

