Michael Bies / Wolfgang Hottner (Hrsg.)

»(Ist fortzusetzen. )«

Anschlusse, FortfUhrungen und Enden
in Goethes spaten Werken

I—"yﬂ ‘ rombhach

wissenschaft | litterae


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Bies, Wolfgang Hottner (Hrsg.)
»(Ist fortzusetzen.)«

Anschlisse, Fortfiihrungen und Enden
in Goethes spiten Werken

https://dol.org/10.5771/9783988581075 - am 13.01.2026, 09:39:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ROMBACH WISSENSCHAFT e REIHE LITTERAE
herausgegeben von Giinter Schnitzler, Maximilian Bergengruen

und Thomas Klinkert
mitbegrindet von Gerhard Neumann

Band 264

https://dol.org/10.5771/9783988581075 - am 13.01.2026, 09:39:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Bies, Wolfgang Hottner (Hrsg.)

»(Ist fortzusetzen.)«

Anschlisse, Fortfilhrungen und Enden
in Goethes spaten Werken

i "yﬂ‘ rombach

wissenschaft

https://dol.org/10.5771/9783988581075 - am 13.01.2026, 09:39:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Coverbild: © Johannes Wilke (Grafik)

Publiziert mit Unterstiitzung der Fritz Thyssen Stiftung.

Frltz Thyssen Stlftung

fir s Wlssenschaftsfcrderung

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http:/dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2025
© Michael Bies, Wolfgang Hottner (Hrsg.)

Publiziert von

Rombach Wissenschaft — ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft mbH
& Co. KG

WaldseestrafSe 3-5 | 76530 Baden-Baden

www.rombach-wissenschaft.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestrafSe 3-5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-98858-106-8

Onlineversion

ISBN (ePDF): 978-3-98858-107-5 Nomos eLibrary
DOI: https://doi.org/10.5771/9783988581075

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
— Nicht kommerziell — Keine Bearbeitungen 4.0 International Lizenz.

https://dol.org/10.5771/9783988581075 - am 13.01.2026, 09:39:43. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - ) T


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

Siglen

MicHAEL Bigs, WOLFGANG HOTTNER
»(Ist fortzusetzen.)«
Einleitende Uberlegungen zur Schreibweise des spaten Goethe

I.  Erzdhlerische Fortsetzungen

HELMUT MULLER-SIEVERS
Zur Erfahrung der Fortsetzung

OLIVER GRILL
Abgrund und Abenteuer
Zur Fortsetzbarkeit der Wilhelm Meister-Romane

ANJA LEMKE
Wiedervorlage eines Problems

Zum Verhaltnis von Kunst und sozialer Praxis in den Lehr- und
Wanderjahren

Il. Dramatische Fortsetzungen

Eva GEULEN
Fortsetzung und Fragment
Unterwegs von Goethes Morphologie zum Faust

MICHAEL AUER
Buhnen
Tragodie und Blihne im allerletzten Faust

CORNELIA ZUMBUSCH
»immer was zu tun« (Faust 1)
Dichtung als fortgesetzte Tatigkeit

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.

23

37

61

85

95

107


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Inhaltsverzeichnis

lll. Materialitdt und Medien der Fortsetzung

SEAN FRANZEL
Nachleben in Serie
Goethes Das Romische Carneval

INES GRIES
Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen
Goethes Der Zauberflote Zweiter Teil als Fortsetzung

CORNELIA ORTLIEB

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und riickwarts
dichten

Goethes Elegie von Carlsbad

Biobibliografische Angaben

13.01.2026, 09:39:43.

131

157

175

203


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Siglen

Zitate aus Goethes Schriften werden im Band mithilfe der folgenden Siglen
nachgewiesen:

FA:  Johann Wolfgang Goethe: Sdmtliche Werke, Briefe, Tagebiicher und
Gespriche, hrsg. von Friedmar Apel u.a., Frankfurt a.M. 1987-2013.

LA:  Johann Wolfgang Goethe: Die Schriften zur Naturwissenschaft. Voll-
standige mit Erlduterungen versehene Ausgabe, im Auftrage der Deut-
schen Akademie der Naturforscher (Leopoldina) zu Halle, begr. von
Karl Lothar Wolf und Wilhelm Troll, hrsg. von Dorothea Kuhn, Wolf
von Engelhardt und Irmgard Miiller, Weimar 1947-2011.

MA: Johann Wolfgang Goethe: Simtliche Werke nach Epochen seines
Schaffens. Miinchner Ausgabe, hrsg. von Karl Richter in Zusammen-
arbeit mit Herbert G. Gopfert, Norbert Miller, Gerhard Sauder und
Edith Zehm, Miinchen 1985-1999.

WA:  Johann Wolfgang Goethe: Werke, hrsg. im Auftrage der Grof$herzogin
Sophie von Sachsen, Weimar 1887-1919.

Die Nachweise folgen dabei dem Schema: Sigle Band, Seitenzahl.

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 09:39:43. -



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MicHAEL Bigs, WOLFGANG HOTTNER

»(Ist fortzusetzen.)«

Einleitende Uberlegungen zur Schreibweise des spaten Goethe

Innerhalb der Poetik des spiten, sich selbst historisch werdenden Goethe
stellt sich die Frage nach der Fortsetzung, des Anschlusses und des Endes auf
verschiedene Weise. Umbilden und Umwandeln, Revidieren, Wiederfinden,
Aufgreifen, Ankniipfen, Ausarbeiten, Reihenbilden sowie das Abschlieflen
fritherer Werke oder Werkideen bezeichnen Verfahren, die spitestens seit
den Wahlverwandtschaften eine immer groflere Rolle spielen und in unter-
schiedlichen Kontexten virulent werden. Fir einen, der »nicht enden kann,
wie es im West-dstlichen Divan heift (FA 3/1, 31), fiir einen, der sich nicht
»nach dem Tod voraus[neigt], sondern nach dem Leben zuriick«,! dringt sich
Begonnenes, Gewordenes und Liegengelassenes stets aufs Neue auf. Dieses
permanente Weiter- und Fortschreiben, zwischen Kontinuitétserzeugung und
Umarbeitung schwankend, wird dem spéten Goethe zum eigentlichen schrift-
stellerischen Modus, dem sich die Beitrége dieses Bandes anndhern.

Wie zentral die Operationen des Anschlieflens, Fortschreibens und Ab-
schlieflens fiir Goethe sind, zeigen schon die beiden prominentesten Spat-
werke: der 1821 in erster und 1829 in zweiter, erheblich erweiterter Fassung
publizierte Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre oder Die Entsagenden, der
an Wilhelm Meisters Lehrjahre von 1795/96 anschlief3t, sowie der 1832 erschie-
nene zweite Teil der Faust-Tragddie, mit dem Goethe den mehr als 25 Jahre
zuvor veroffentlichten Faust I fortfithrt.? Die Wanderjahre verdeutlichen, dass
es Goethe hier um kein blofles Weiterschreiben geht. Anhand des Verhéltnis-
ses von Entwicklung und Episode, Zasur und Wiederkehr wie auch von Fort-
schritt und Erinnerung stellt der Roman in gleich mehrfacher Weise die Frage

1 Max Kommerell: Geist und Buchstabe der Dichtung. Goethe — Schiller - Kleist — Holderlin,
Frankfurt a.M. 1956, S. 48.

2 Vgl. dazu zuletzt Kai Sina, David E. Wellbery (Hrsg.): Goethes Spatwerk / On Late Goethe,
Berlin/New York 2020; und Ernst Osterkamp: Sterne in stiller werdenden Nachten. Lektiiren
zu Goethes Spétwerk, Frankfurt a.M. 2023.

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Bies, Wolfgang Hottner

nach darstellerischer >Fortsetzbarkeit«3> Manifest wird diese Frage zunéchst
in werkpolitischer Hinsicht in Bezug auf die >falschen< Fortsetzungen der
Lehrjahre von Friedrich Wilhelm Pustkuchen sowie auf Texte wie die Novelle
Der Mann von funfzig Jahren, die Goethe vorab in Zeitschriften publiziert
hatte und spiter in das >Aggregat< und >Archiv< der Wanderjahre aufnahm.*
Der Anschluss an Fritheres und die Sicherung weiterer AnschliefSbarkeit ge-
horen somit zu den zentralen poetologischen Pramissen des Romans.> Durch
die der ersten Fassung vorangestellten Gedichte riickt Goethe zum einen
Unabgegoltenes in den Blick: »Und so heb’ ich alte Schétze, / Wunderlichst in
diesem Falle; / Wenn sie nicht zum Golde setze, / Sind’s doch immerfort Me-
talle« (FA 10, 12), zum anderen verweist er mit dem ratselhaften Schlusssatz
der zweiten Fassung iiber den Roman hinaus und negiert einen endgiiltigen
Abschluss: »(Ist fortzusetzen.)« (FA 10, 774).

Allerdings betrifft die Frage der Fortsetzbarkeit nicht nur die Grenzen der
Wanderjahre, ihren intrikaten Anfang und ihr sonderbares Ende, sondern
spielt auch fiir narrative Anschliisse, Uberginge und Metalepsen innerhalb
des Romans eine wichtige Rolle.® Bereits vor dem Anfang wird das >Wei-
terschreiten< der Geschichte durch eine Zuriickwendung unterbrochen (FA
10, 15), zudem finden sich immer wieder Pausen »von einigen Jahren« (FA
10, 515), in denen die Wanderer sich selbst tiberlassen und spéter wiederge-
funden werden, bevor schliefllich vorgeschichtliche Episoden das Erzéhlte
riickwirkend verandern. Denken liefSe sich hier etwa an die Urszene von
Wilhelms Berufung zum Wundarzt, die weit vor die Lehrjahre zuriickreicht

3 Vgl. dazu Cornelia Zumbusch: >beschidigt und wiederhergestellt<. Kompensationslogik und
Romanform in Wilhelm Meisters Wanderjahren, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literatur-
wissenschaft und Geistesgeschichte 88 (2014), S. 3-21, hier S. 21

4 Vgl. hierzu etwa Nora Ramtke: Anonymitit - Onymitdt. Autorname und Autorschaft in
Wilhelm Meisters >doppelten Wanderjahren<, Heidelberg 2016; Carlos Spoerhase: Das For-
mat der Literatur. Praktiken materieller Textualitat zwischen 1740 und 1830, G6ttingen 2018,
S.528-550; sowie Stefan Willer: Archivfiktionen und Archivtechniken in und an Goethes
Wanderjahren, in: Daniela Gretz, Nicolas Pethes (Hrsg.): Verfahren des Archivierens in
Literatur und Kultur des langen 19. Jahrhunderts, Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2016, S.109-127.

5 Zur Problematik der Fortsetzbarkeit im Wilhelm Meister-Komplex vgl. den Beitrag von Oliver
Grill.

6 Zu den »Verfahren der Konnektivitit oder des Anschlieflens« vgl. in Bezug auf Goethes
Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten Ridiger Campe: To Be Continued. Einige Beob-
achtungen zu Goethes Unterhaltungen, in: Elisabeth Bronfen, Christiane Frey, David Martyn
(Hrsg.): Noch einmal anders. Zu einer Poetik des Seriellen, Ziirich/Berlin 2016, S.119-136,
hier S. 120.

10

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»(Ist fortzusetzen.)«

und auch diese in einem anderen Licht erscheinen ldasst.” Mithin wird in den
Wanderjahren stindig angekiindigt, um zugleich fortzufahren, abzuschliefSen
versucht und weitergemacht, gefolgert und zwischengeredet, eingeschaltet
und eingeschoben, »Nachschrift um Nachschrift« eingefiigt (FA 10, 337).

Dieses a-chronologische, anti-lineare Erzahldispositiv korrespondiert mit
einer komplexen inneren Dynamik, in der die einzelnen Novellen, Ereignisse
und Figuren zueinander in Beziehung gesetzt werden, sich fortsetzen, aufein-
ander vorausdeuten und zuriickwirken.® Am deutlichsten wird dies im Zwei-
ten Buch am Anfang des dritten Kapitels, wo die Erzéhl- und Herausgeberin-
stanz des Romans in der Anmoderation von Der Mann von funfzig Jahren
das Verhiltnis von Ubergang und Unterbrechung selbst zum Thema macht.
Auch wenn die »stiickweise« Rezeption von Literatur beim Publikum »Gefal-
len« gefunden hitte, sei an dieser Stelle doch ein »fortlaufender Vortrag«
notig, um zu verdeutlichen, wie die novellistische Begebenheit mit dem schon
Erzdhlten sowie den bereits bekannten Figuren zusammenhénge (FA 10, 433).
Die Priagnanz des ununterbrochenen »inneren Zusammenhangs« macht die
Novelle als solche »anschlussfahige, indem sie schon Erzahltes erhellt und
auf Kommendes vorausweist. Thre fortlaufende Darstellung enthiillt gerade
»am Ende«, wie ihr innerer Zusammenhang mit dem grofieren Rahmenwerk
des Romans in Beziehung zu setzen ist (FA 10, 433). Diese fortgesetzten Uber-
gingigkeiten zwischen Novelle und Roman beruhen auf einem Spiel mit Ahn-
lichkeitsverhéltnissen und Analogien, auf einem darstellerischen Verfahren
also, das sich fiir Goethe einer definitiven AbschliefSbarkeit verwehrt. In den
»Betrachtungen im Sinne der Wanderer« wird diese poetologische Priamisse
auf den Punkt gebracht: »Nach Analogien denken ist nicht zu schelten; die
Analogie hat den Vorteil dafi sie nicht abschlief3t und eigentlich nichts Letztes
will [...J.« (FA 10, 571)°

Diese Form der Fortsetzbarkeit verkompliziert die Frage nach der Moglich-
keit des Endes. Wie kann man schlieflen und nicht nur authdren, wie enden
und nicht nur abbrechen, welche Formen der Darstellung sind jenseits teleo-

7 Vgl. Cornelia Zumbusch: Was keine Geschichte ist. Vorgeschichte und Literatur im 19. Jahr-
hundert, Berlin 2021, S. 142-149.

8 Zur Problematik ungenutzter Potenziale und ihrer méglichen Verwertbarkeit innerhalb des
Disziplinarmodells der Padagogischen Provinz vgl. den Beitrag von Anja Lemke.

9 Zu Rolle der >Analogie« bei Goethe vgl., mit Blick vor allem auf die Schriften zur Morpholo-
gie und die Wahlverwandtschaften, Sarah Maria Theresa Goeth: Analogie zwischen Wissen-
schaft und Asthetik. Eine Vermittlungsfigur der Moderne bei Kant, Novalis und Goethe,
Berlin/Boston 2023, S. 265-320.

11

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Bies, Wolfgang Hottner

logischer Erzdhlmodelle denkbar?!® Cornelia Zumbusch hat daher zurecht ein
»verzweifeltes Schlussbegehren« in den Wanderjahren hervorgehoben und
gezeigt, dass der gefundene Schluss eigentlich mehr Ubergang als Ende sei:
>Fortzusetzen< seien die Wanderjahre, »weil der abschlieflende Ausgleich,
die Authebung von Verbindlichkeiten, eine jederzeit iiberholbare Anordnung
bildet.«!! Nicht nur Wilhelm, der im Begriff ist, »so manches abzuschlieflen«
(FA 10, 496), greift diese Verschrankung von »Anfang« und »Ende« an eini-
gen Stellen im Roman auf (FA 10, 429f.). Auch der intertextuelle Wiederginger
Montan kommt wiederholt hierauf zuriick: »Aller Anfang ist schwer! Das
mag in einem gewissen Sinne wahr sein; allgemeiner aber kann man sagen:
aller Anfang ist leicht, und die letzten Stufen werden am schwersten und
seltensten erstiegen.« (FA 10, 295)"

Der Umgang mit diesen >letzten Stufen< und ihrer darstellerischen Schwie-
rigkeit, wenn nicht gar Unmdglichkeit, ist nicht nur im Hinblick auf die
Selbsthistorisierungsprojekte des spaten Goethe, sondern auch auf frithere
Werkkontexte diskutierenswert,’> wo sogar die Definitivitit todlicher Aus-
ginge eine Wiederkehr, zumindest in anderen Gattungszusammenhéngen,
nicht ausschliefit.!* Nicht umsonst gestattet Goethe dem gestorbenen und
doch nachlebenden Werther in der Trilogie der Leidenschaft einen letzten
Auftritt, ein »Wieder-Wiedersehen«: »Noch einmal wagst du, vielbeweinter
Schatten, / Hervor dich an das Tageslicht, / Begegnest mir auf neu bebliimten
Matten / Und meinen Anblick scheust du nicht.« (FA 2, 456f.) Diese in der
Fortsetzbarkeitsproblematik der Wanderjahre aufgerufene Frage der Unter-
brechung, des Anschlusses und der Wiederkehr ist auch deshalb so relevant,
weil sie just an derjenigen literaturhistorischen Schwelle dringlich wird, an
der der Fortsetzungsroman und mit ihm das serielle Erzdhlen die Frage der
Kontinuititserzeugung auf neue Art und Weise 10st. Spatestens seit der Mitte
des 19. Jahrhunderts konnen sich Romane durch ihre voraussehbare Erschei-

10 Vgl. dazu David E. Wellbery: Die Enden des Menschen: Anthropologie und Einbildungs-
kraft im Bildungsroman (Wieland, Goethe, Novalis), in: Karlheinz Stierle, Rainer Warning
(Hrsg.): Das Ende. Figuren einer Denkform, Miinchen 1996, S. 600-639.

11 Zumbusch: >beschadigt und wiederhergestellt< (Anm. 3), S. 15 und 21.

12 Vgl. zur Figur des Montan Wolfgang Hottner: Kristallisationen. Asthetik und Poetik des
Anorganischen im spéten 18. Jahrhundert, Gottingen 2020, S. 229-237.

13 Zur Verschrankung von generationellem Schema und gattungstheoretischer Reflexion in
Goethes Arbeit an der Fortsetzung der Zauberflote vgl. den Beitrag von Ines Gries.

14 Vgl. dazu Oliver Simons: Literary Conclusions. The Poetics of Ending in Lessing, Goethe,
and Kleist, Evanston, I1l. 2022, S. 59-101.

12

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»(Ist fortzusetzen.)«

nungspiinktlichkeit anders fortsetzen und sind nicht mehr génzlich auf einen
Redakteur angewiesen, der einen »fortlaufenden Vortrag« gewahrleistet.!>

In ahnlicher Weise wie fiir die Wanderjahre stellt sich auch fiir den Faust
IT das Problem des Anschlielens, Fortsetzens und Abschlieflens.!® Akut wird
dies auch deshalb, weil die beiden Teile dieses »Hauptwerk[s]« (FA 7/1, 802)
in ganz verschiedenen Sphiren spielen, wie Goethe Eckermann am 17. Febru-
ar 1831 erklart:

Der erste Teil ist fast ganz subjektiv; es ist alles aus einem befangeneren, leiden-
schaftlicheren Individuum hervorgegangen, welches Halbdunkel den Menschen
auch so wohl tun kann. Im zweiten Teile aber ist fast gar nichts Subjektives, es
erscheint hier eine hohere, breitere, hellere, leidenschaftslosere Welt [...]. (FA 39,
440£)7

Mit diesem Aufstieg in héhere Gefilde, der dezidierten Ablosung vom drama-
tischen Fortgang und einem >Helden< dringt sich Goethe die Problematik
der Kontinuitdt nun vor allem auf immanente Weise auf!® Wenn ab dem
Sommer des Jahres 1831 das » Hauptgeschéft ununterbrochen fortgesetzt« wird
(FA 7/1, 803), betriftt dies nicht mehr so sehr das Verhaltnis des Faust IT zum
ersten Teil, sondern vor allem die Beziehung der einzelnen Akte zueinander,
die Frage, wie der zweite Teil »in sich abgeschlossen« werden kann (FA 7/1,
806). Obwohl sich Goethe tiber die »Konzeption« des Ganzen seit langer Zeit
im Klaren zu sein scheint, bleibt dennoch die Frage nach der Anordnung
und »Reihenfolge« (FA 7/1, 812). Immer wieder kommt er daher auf die
»Zwischenliicken« zu sprechen, die es auszufiillen gelte, um »vom Anfang
zum Ende das Vorhandene« zusammen- und abzuschlieen (FA 7/1, 804). Fur
den zweiten Teil scheint ihm die fragmentarisch-fragmentierte Form nicht
geeignet (FA 7/1, 804), um Vorhandenes ineinanderzufiigen. An Wilhelm von
Humboldt schreibt er am 1. Dezember 1831:

Die Schwierigkeit des Gelingens bestand darin, dafy der zweite Teil des Faust, des-
sen gedruckten Partien Sie vielleicht einige Aufmerksamkeit geschenkt haben, seit

15 Zum Verhéltnis von Fortsetzung und Serialitat im Kontext der Geschichte des Romans vgl.
den Beitrag von Helmut Miiller-Sievers sowie ders.: Goethe as Chorographer, in: Deutsche
Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 94 (2020), S.145-160;
und Nicholas Dames: The Chapter. A Segmented History from Antiquity to the Twenty-
First Century, Princeton 2024, S. 141-180.

16 Zur formtheoretischen Problematik der Fortsetzung des Faust und ihrem Verhiltnis zur
Morphologie vgl. den Beitrag von Eva Geulen.

17 Vgl. hierzu Kommerell: Geist und Buchstabe der Dichtung (Anm. 1), S. 14-19.

18 Zum Verhiltnis von Backstage, Off und Mauerschau in der spiten Arbeit am Faust vgl. den
Beitrag von Michael Auer.

13

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Bies, Wolfgang Hottner

funfzig Jahren in seinen Zwecken und Motiven durchgedacht und fragmentarisch,
wie mir eine oder die andere Situation gefiel, durchgearbeitet war, das Ganze aber
liickenhaft blieb. [...] Das Ausfiillen gewisser Liicken war sowohl fiir historische als
asthetische Stetigkeit nétig, welches ich so lange fortsetzte, bis ich endlich fiir ritlich
hielt auszurufen:

Schlieflet den Wissrungskanal, Genugsam tranken die Wiesen. (FA 7/1, 808f.)

>Fortsetzen«< meint daher fiir den Faust II, Uberginge zu schaffen und »Stetig-
keit« zu garantieren. »Dieser Akt«, so bemerkt Goethe iiber den Helena-AKkt,
»bekommt wieder einen ganz eigenen Charakter, so dafl er, wie eine fiir sich
bestehende kleine Welt, das Ubrige nicht bertihrt, und nur durch einen leisen
Bezug zu dem Vorhergehenden und Folgenden sich dem Ganzen anschlief3t.«
(FA 39, 433)19

Zugleich kniipft Goethe die Fortsetzung des Faust immer wieder an die
Frage des eigenen schriftstellerischen Nachlebens,? wie er in seinem Brief
vom 26./27. Juli 1828 an Zelter erklart: »Wenn dies Ding nicht fortgesetzt
auf einen tibermiitigen Zustand hindeutet, wenn es den Leser nicht auch
notigt, sich tiber sich selbst hinauszumuten, so ist es nichts wert.« (FA 38, 21)
Goethes Wunsch, dass sich das Publikum an seinem Faust »fort und fort
ergetze« (FA 7/1, 803), wird sich erfiillen. Das Fort- und Nachleben des Faust
findet dabei nicht nur in dramatischer Form statt, man denke an Friedrich
Theodor Vischers dritten Teil, sondern auch in symphonischen Kontexten
wie beispielsweise in Franz Liszts sogenannter >Faust-Symphonie< oder in
Gustav Mahlers Achter Symphonie, fiir die der letzte Akt des Faust die Text-
grundlage bildet. Der >Anschluss< an Goethes Faust-Komplex {ibersteigt aber
bald die literarisch-kiinstlerische Sphare, entwickelt ein medieniibergreifendes
Eigenleben, auch jenseits der seit seinem Tod ununterbrochen florierenden
Goethe-Philologie.?! Auch fiir Sigmund Freud gilt: »Ich habe frither sehr viel
Faustisches in mir gefunden.«??

Allerdings betrifft die Frage der Fortsetzung bei Goethe nicht nur die
Literatur, sondern auch die Natur - und oft genug die Verfahrensweisen
von Literatur und Natur zugleich. Nachvollziehen ldsst sich dies an der fiir

19 Zum Verhiltnis von Entteleologisierung und Kreativitdt in Bezug auf den Faust II vgl. den
Beitrag von Cornelia Zumbusch.

20 Zu dieser spezifischen Problematik des Spatwerks vgl. Sandro Zanetti: Avantgardismus der
Greise? Spatwerke und ihre Poetik, Paderborn 2012.

21 Zu den materiellen Voraussetzungen und Umstinden von Goethes Fortsetzungspraktik
sowie den Konsequenzen fiir den philologischen Umgang mit ihr vgl. den Beitrag von
Cornelia Ortlieb.

22 Sigmund Freud: Zur Psychopathologie des Alltagslebens. Uber Vergessen, Versprechen,
Vergreifen, Aberglaube und Irrtum, Frankfurt a.M. 2000, S. 308.

14

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»(Ist fortzusetzen.)«

die Morphologie zentralen Metamorphosenlehre, die Goethe zuallererst am
Beispiel der Pflanzen ausgearbeitet hat. So zeigt er im 1790 veréffentlichten
Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erkliren - in einer Abhandlung
also, die langst noch nicht dem Spétwerk zugehort —, dass das Leben aller
Pflanzen sich als kontinuierliche Aus- und Umbildung eines einzigen Organs
bestimmen ldsst, das er als >Blatt< bezeichnet und dessen Lebensweg er durch
einen Wechsel von Ausdehnung und Zusammenziehung sowie eine fortwéh-
rende Steigerung gekennzeichnet sieht.?> Dabei bemerkt er, dass das >Wachs-
tum< und die >Fortpflanzung« sich gleichermaflen als >Fortsetzung« auffassen
lassen: »Beschauen wir das Wachstum néher, so sehen wir, daf3, indem sich
die Pflanze von Knoten zu Knoten, von Blatt zu Blatt fortsetzt, indem sie
sprofit, gleichfalls eine Fortpflanzung geschehe.« (FA 24, 148) Diese Passage
verdeutlicht, dass die Lehre von der Pflanzenmetamorphose entscheidend mit
Anfang, Fortfithrung und Ende und dabei auch mit Fortsetzungen zu tun hat:
mit dem Anfang, wenn in einem ausgebildeten Keim die Metamorphose von
Neuem beginnt; mit der Fortfithrung, wenn sich die Pflanze »schrittweise«
ausbildet und eben >fortsetzt<, und mit dem Ende, wenn die Metamorphose
sich mit einem neuen Anfang verschrankt oder wenn sie, wie im epistemo-
logisch aufschlussreichen Fall der >unregelmafSigen< oder >riickschreitenden
Metamorphoses, einfach nicht enden will und anstelle der Bliite neue Stdngel
ausbildet.

Die Auseinandersetzung mit der Metamorphose ruft jedoch noch in weite-
rer Hinsicht, und nicht zuletzt mit Blick auf Goethes Gesamtwerk, Fragen
der Fortsetzung auf. Beobachten lasst sich dies an der Elegie Die Metamor-
phose der Pflanzen, in der das lyrische Ich die Metamorphose zuletzt iiber
die Pflanzenwelt hinausfiihrt und sich erst in der Tierwelt, dann in der Men-
schenwelt und schliefllich in der Beziehung zu seiner Geliebten fortsetzen
sieht. Diese Elegie, die erstmals 1798 verdffentlicht, dann 1817 in den Heften
Zur Morphologie im Schicksal der Druckschrift neu kontextualisiert und 1827
in der Ausgabe letzter Hand in der Rubrik »Gott und Welt« publiziert wird,
findet in Metamorphose der Tiere nochmals eine Fortfithrung, wie sie fiir
Goethes spates Werk charakteristisch ist.>*

So wie Die Metamorphose der Pflanzen hat auch die Metamorphose der
Tiere eine lange Geschichte: Nachdem Goethe das in Hexametern verfasste

23 Vgl. hierzu etwa Michael Bies: Im Grunde ein Bild. Die Darstellung der Naturforschung bei
Kant, Goethe und Alexander von Humboldt, G&ttingen 2012, S. 162-182.

24 Zur Praxis der Rekontextualisierung von bereits veroffentlichen Texten vgl. den Beitrag von
Sean Franzel.

15

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Bies, Wolfgang Hottner

Gedicht gegen Ende der 1790er-Jahre zunichst als Teil des letztlich nie rea-
lisierten »grofle[n] Naturgedicht[s]« (FA 17, 68) entworfen hatte, das er in
Analogie zu Lukrez’ De rerum natura zu verfassen plante, veroffentlichte er
es erstmals 1820 in den Heften Zur Morphologie unter dem Titel Athroismos,
bevor er es 1827 als Metamorphose der Tiere in »Gott und Welt« integrierte.
Das Gedicht scheint der Metamorphose der Pflanzen zunéchst ganz dhnlich
zu sein. So beginnt es ebenfalls mit der Ansprache an ein Gegeniiber, das
hier nur nicht im >Du« der >Geliebten« besteht, sondern zunéchst als >Ihr< im
Plural und spdter dann als >Du< im Singular angesprochen wird. Darauthin
wird diesem Gegeniiber im Verlauf des Gedichts das Geheimnis der Meta-
morphose dargelegt, auch wenn hier nicht mehr die Pflanzen-, sondern die
Tierwelt im Mittelpunkt steht, bevor abschlieflend auf die Wirkung dieser
Metamorphose — »Diese[s] schone[n] Begriff[s] von Macht und Schranken,
von Willkiir / Und Gesetz, von Freiheit und Maf3, von beweglicher Ordnung«
(FA 2, 500) - in anderen Bereichen, hier vor allem der Menschenwelt, hinge-
wiesen wird.

Allerdings gibt es auch bezeichnende Unterschiede zwischen beiden Ge-
dichten. Denn wo Die Metamorphose der Pflanzen das »geheime| | Gesetz«
der Natur durch die Darstellung der Entwicklung einer Pflanze aus dem
Samen bis zur Bliite vermittelt hatte (FA 2, 495), wird dieses in Metamorpho-
se der Tiere durch eine vergleichsweise offene Sammlung morphologischer
Gesetze prasentiert; nicht umsonst heifst >Athroismos< eben >Sammlung< oder
»Aggregat<. Wo Die Metamorphose der Pflanzen die Metamorphosenlehre in-
dividualisiert hatte, wird sie in Metamorphose der Tiere generalisiert. Zugleich
wird die Moglichkeit der Anschauung und Erkenntnis der Metamorphosen-
lehre hier noch entschiedener von der Dichtung her gedacht, gar als >Gabe<
der Dichtung prasentiert. Anders namlich als Die Metamorphose der Pflanzen,
die mit dem Paar geendet hatte, dessen Verhaltnis von der »Bekanntschaft«
tiber die »Gewohnheit« und die »Freundschaft« bis zur »heilige[n] Liebe«
gewachsen war (FA 2, 4971), schlieSt die Metamorphose der Tiere mit einer
Gleichsetzung von Natur und Dichtung und dem Verweis darauf, dass nur
»die heilige Muse« die Gesetze der Natur zu tibermitteln vermoge (FA 2, 500).
Fortsetzung der Natur und Fortsetzung der Literatur fallen hiermit zusam-
men.

2.

Diese knappen Ausfithrungen lassen einige Aspekte erkennen, die fiir eine
Poetik der Fortsetzung wie iiberhaupt fiir Uberlegungen zur Fortsetzbarkeit

16



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»(Ist fortzusetzen.)«

bei Goethe zentral sind. In einer ersten Anndherung ldsst >Fortsetzung« sich
als ein Verfahren von Natur, Kultur und natiirlich Literatur begreifen, das
Vergangenes und Vorhandenes aufnimmt, es differenzierend >wiederholt< und
in einer Fort- und Weiterfilhrung transformiert. Dabei kann >Fortsetzung«
in werkpolitischer Hinsicht als ein Verfahren beschrieben werden, durch das
ein bereits vorliegender Text nicht nur ergdnzt und vielleicht vervollstandigt,
sondern zugleich aktualisiert und relativiert, im Extremfall auch génzlich neu
perspektiviert und tiberschrieben wird: Wilhelm Meisters Lehrjahre sind ein
anderer Text, wenn sie aus der Perspektive der Wanderjahre und nicht nur
fiir sich betrachtet werden; ebenso ist Die Metamorphose der Pflanzen eine
andere Dichtung, wenn sie vor dem Hintergrund der spiteren Selbsthistori-
sierungen und Re-Kontextualisierungen gelesen und durch die Metamorphose
der Tiere wie auch die weiteren Gedichte in »Gott und Welt« komplementiert
wird.

In temporaler Hinsicht ist hingegen entscheidend, wie grof3 der zeitliche
Abstand ist, der das Fortgesetzte von der Fortsetzung trennt, und in welcher
Weise dieser Abstand wiederum in die Fortsetzung hineinwirkt. Auf diese
Weise liefle die Fortsetzung, wie Goethe sie etwa in Wilhelm Meisters Wan-
derjahre und Faust II realisiert, sich auch von jenen Formen der Serialitit
unterscheiden, die sich im Kontext von Zeitschriften ausprigen und die eu-
ropédische Romanproduktion im 19. Jahrhundert entscheidend bestimmen:
Wihrend solche Formen durch vielschichtige, aber oft ebenso symmetrische
wie vergleichsweise schnelle Rhythmen gekennzeichnet sind,? stellen die
Wanderjahre und der Faust II Fortsetzungen dar, die nicht nur erst nach
jahrzehntelangen Zwischenzeiten auf die Lehrjahre und den Faust I folgen,
sondern vor allem auch eher fiir sich genommene, einmalige Ereignisse dar-
stellen, die keinem vorhersehbaren Rhythmus gehorchen. Fortgesetzt wird
spatwerklicher »Stoffiiberschuss«?® nicht nur im Sinne eines Anschlusses,
sondern auch mit dem Anspruch auf ein mdgliches Nachleben. Fortsetzungs-
und Nachlassbemithungen iiberlagern sich.

Zudem lasst sich in auktorialer Hinsicht unterscheiden, ob eine »>Fortset-
zung< sich nur auf eigene Texte bezieht oder ob sie, wie in den Fallen von
Goethes Der Zauberflote Zweiter Teil oder von Pustkuchens Wilhelm Meisters

25 Vgl. hierzu knapp Mark W. Turner: Periodical Time in the Nineteenth Century, in: Media
History 8/2, S.183-196.

26 Theodor W. Adorno: Spitstil Beethovens, in: ders.: Gesammelte Schriften in zwanzig Bén-
den, hrsg. von Rolf Tiedemann unter Mitwirkung von Gretel Adorno, Susan Buck-Morss
und Klaus Schultz, Frankfurt a.M. 1997, Bd. 17, S. 13-17, hier S. 15f.

17

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Bies, Wolfgang Hottner

Wanderjahre, an >fremde« Texte anschlief8t und sich diese aneignet. Wahrend
sich Pustkuchen in seiner Fortsetzung beispielsweise noch deutlich an einem
biografisch-chronologischen Modell des Erzahlens orientiert, arbeitet Goethe
selbst an einer metaleptischeren und flexibleren Form, fiir die biografische
Kontinuitat nur noch hintergriindig bedeutsam ist.” Des Weiteren lasst sich
differenzieren, ob die Fortsetzung dem Vergangenen und Vorhandenen in gat-
tungsmdfsiger oder medialer Hinsicht folgt oder es in einer anderen Gattung
oder einem anderen Medium fortfiihrt. Hiermit eng verbunden ist schlief3lich
die in poetologischer Hinsicht wichtige Frage, welche »Verfahren der Konnekti-
vitit«,?® aber auch welche Verfahren der Kontextualisierung genutzt werden,
um an Vergangenes und Vorhandenes anzuschlief3en. In einem ersten Anlauf
konnte hier zunédchst danach unterschieden werden, ob die Fortsetzung eher
der Logik einer organischen >Entwicklung« und damit »>Bildung« folgt, also
eher auf die Erzeugung von Kontinuitdt und Linearitdt zielt, oder ob sie,
wie es fiir den spiaten Goethe kennzeichnend ist, mit dem Fortgesetzten
bricht und ein genealogisches Denken durch heterogene, diskontinuierliche,
simultane, plurale und letztlich auch offene und provisorische Ordnungen
ersetzt. Goethe selbst hat solche Ordnungen bekanntlich durch Begriffe wie
>Reihes, >Versammlungs, >Archiv< oder >Aggregat« bezeichnet.?’ In diesem
Zusammenhang lésst sich zuletzt auch untersuchen, wie die Fortsetzung sich
zu Vorstellungen von Enden und der Herstellung von Schliissen verhilt, deren
teleologische Momente sie oftmals untergribt. Auch wenn es sein kann, dass
sie solche Vorstellungen durch Verfahren wie etwa der Wiederholung affir-
miert, stellt sie sie noch haufiger infrage, indem sie ein vermeintlich »endgiil-
tige[s] Ende« als einen »vorldufigen Halt oder Stillstand« interpretiert,®® der
potenziell selbst wiederum einen zwar nicht absoluten, aber doch zumindest
relativen Anfang bedeuteten kann.

Diese Problematik des Endes verhandelt Goethe in einer Vielzahl von
Texten und Gattungen, vom ambivalenten Ende des ersten Teils des Faust
bis zur ironischen Schlussszene der Wahlverwandtschaften. Goethes Enden
schwanken dabei stets zwischen Abschluss und Anschluss, Voriibersein und
zum Ende kommen. Dies gilt bereits fiir die Lehrjahre, wo am Ende des Sieb-

27 Vgl. dazu Adrian Renner: Erzéhltes Leben. Moglichkeiten des Romans um 1800, Gottingen
2012, S. 215-235.

28 Campe: To Be Continued (Anm. 6), S.120.

29 Vgl. dazu Eva Geulen: Aus dem Leben der Form. Goethes Morphologie und die Nager,
Berlin 2016, S.116: »Goethes Reihe ist ein Medium der Verzdgerung im Dienst des Weiter-
machens.«

30 Campe: To Be Continued (Anm. 6), S. 121.

18

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»(Ist fortzusetzen.)«

ten Buchs vom Abbé zwar verkiindet wird: »Deine Lehrjahre sind voriiber,
die Natur hat Dich losgesprochen« (FA 9, 876), die zu erzahlenden Ereignisse
und zu gebenden Erkldrungen aber bei weitem noch nicht abgeschlossen
sind.3! Eine solche narrative Aushandlung und formtheoretische Reflexion
auf das Verhiltnis von Ende und Schluss verschirft sich im Spatwerk weiter,
in dem Unabgegoltenes stindig wiederkehrt, grofien darstellerischen Integra-
tionsaufwand erfordert und sich gegeniiber einer abschlieffenden Zusammen-
fassung sperrt. Eindeutige Schliisse, so scheint Goethe zu postulieren, sind
dabei nicht nur epistemologisch fragwiirdig. Auch in dsthetischer Hinsicht ist
ihnen nicht (mehr) zu trauen. In dieser Skepsis gegeniiber Enden und Schliis-
sen, ihrer konsolidierenden Wirkung und ihrem definitorischen Gestus, weist
Goethes Spatwerk auf die modernistische Kritik an Abschlussformen voraus.3?
Trotz oder gerade wegen ihrer Unumgénglichkeit werden sie zumindest erst
einmal eingeklammert: »(Ist fortzusetzen.)«

Die hier versammelten Beitrége gehen zuriick auf die Tagung »>(Ist fortzuset-
zen.)< Anschliisse, Fortfithrungen und Enden in Goethes spaten Werken,
die vom 23. bis 25. Juni 2022 am Peter Szondi-Institut fiir Allgemeine und
Vergleichende Literaturwissenschaft der Freien Universitit Berlin stattfand.
Die Kosten fiir die Tagung und den Druck dieses Bandes wurden von der
Fritz Thyssen Stiftung getragen, der an dieser Stelle herzlich gedankt sei.
Dariiber hinaus mochten wir noch einmal allen Beteiligten fiir die tatkraftige
Unterstiitzung bei der Durchfithrung der Tagung und der Redaktion des
Bandes danken. Schliefllich danken wir Maximilian Bergengruen, Thomas
Klinkert und Giinter Schnitzler fiir die Aufnahme des Bandes in die Reihe
»Litterae« des Verlags Rombach Wissenschaft.

Michael Bies und Wolfgang Hottner
Hannover und Bergen im Oktober 2024

31 Zur formtheoretischen Problematik von Ende und Schluss im Bereich der Lyrik vgl. Barbara
Herrnstein Smith: Poetic Closure. A Study of How Poems End, Chicago 1968, S.1-38; und
Marianna Torgovnick: Closure in the Novel, Princeton 1981.

32 Vgl. dazu etwa Theodor W. Adorno: Mahler. Eine musikalische Physiognomik, in: ders.:
Gesammelte Schriften in zwanzig Banden (Anm.18), Bd. 12, S.149-319, hier S.242: »Tat-
séchlich wird alle neue Musik von der Frage gequilt, wie sie schlieflen konnte, nicht blof3
aufhoren, nachdem die kadenzierenden Schlufibildungen es nicht mehr leisten, die selbst
etwas vom Reprisenwesen in sich haben, das, wenn man will, nur die Kadenzformel aufs
Grofe iibertragt.«

19

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 09:39:43. -



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

l.
Erzahlerische Fortsetzungen

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 09:39:43. -



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

HELMUT MULLER-SIEVERS

Zur Erfahrung der Fortsetzung

Eine der perfidesten grammatischen Konstruktionen nicht nur der deutschen
Sprache ist die »>sein + zu + Infinitiv<-Konstruktion. Wie das ihr nahestehende
Gerundiv geht sie von einem Imperativ ohne Imperator aus, von einer Not-
wendigkeit im Sein, gegen die darum auch kein Einspruch maéglich ist. Beliebt
bei Juristen, Padagogen, Akademikern und Hausverwaltern, spezifiziert sie
Ge- und Verbote, die nicht weiter begriindet, hochstens im Zusammenhang
mit anderen gesehen werden miissen. Denn sie ergehen anonym aus der
Sache selbst, erwarten ihre Befolgung und damit ihre Fortsetzung.

Was betriftt und von wo ergeht das »(Ist fortzusetzen.)« am Ende von
Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre? (MA 17, 714) Was soll fortgesetzt
werden — das (unbetitelte) Gedicht »Im ernsten Beinhaus wars«, mit dem der
Roman endet, der vorliegende Roman selbst oder das Projekt der Wilhelm
Meister-Romane, in dem die Wanderjahre selbst eine Fortsetzung sind? Ist
dies ein Dichterwort? Ein Vermerk des Autors an sich selbst? Des intradiege-
tischen Herausgebers, der sich im Roman so oft zu Wort meldet? Oder gar
eines Nachlassverwalters, der sich an die postume Herausgabe macht?

Keine dieser Fragen ist miiffig, und keine lasst sich eindeutig beantworten.!
Sie stellen sich am spaten Ende des Goethe’schen Romanwerks und stellen
damit auch dieses Werk und diese Gattung infrage. Denn das Wenigste, was
Goethe von einem Kunstwerk in dieser nach ihm benannten Zeit sagen koén-
nen muss, ist, dass es ein Ende und ein Ziel hat, ob es diese nun erreicht oder
nicht. Schon sein erster Roman hatte mit seinem Ende gekdmpft und einen
Herausgeber zu Hilfe rufen miissen, der ihn weniger beendete, als abbrach.
Auch der zweite, radikal umgestaltete Roman, in dem Wilhelm seinem Leben
selbst ein Ziel setzen will, musste mithilfe einer umsténdlich in die Handlung
eingebauten Einschachtelung, dem in der Turmgesellschaft gespeicherten Ge-
dachtnis und Archiv, zu Ende gebracht werden.

Die beiden Wilhelm Meister-Romane umklammern eine Epoche, in der
Goethe - und mit ihm die Philosophen und >Biologen« seiner Zeit — der Frage
der natiirlichen Fortsetzung intensive Aufmerksamkeit gewidmet hat. Wenn

1 So schon Franz H. Mauthner: »Ist fortzusetzen«. Zu Goethes Gedicht auf Schillers Schidel,
in: PMLA 59 (1944), S. 1156-1172.

23

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmut Miiller-Sievers

die Produkte der Natur sich nicht nur vermehren und wiederholen, sondern
sich auseinander entwickeln und sich ahneln sollen, dann muss fiur diese
Entwicklung ein Gesetz benannt werden und eine Anschauungsform, die es
erkennen kann. Ob Goethe eine befriedigende Formulierung eines solchen
Gesetzes gelungen ist und ob sein Pochen auf einer unmittelbaren Intuition
natiirlicher Prozesse iiber sein eigenes Schaffen hinaus haltbar ist - darum
haben sich in den letzten Dekaden die interessantesten Interpretationen sei-
nes Werkes bemiiht. Aufler Frage steht mittlerweile jedoch, dass die Suche
nach einer zugrundeliegenden Kontinuitat tiefgreifende Wirkungen auf ihre
Darstellungsform ausiiben wiirde.?

Die Wanderjahre sind von diesen Wirkungen, die man als Archivpoesie, als
Verwebung von Dokumentarischem und Imaginiertem, als Nachlassdichtung
oder als nachlassende Dichtung beschreiben kann, durchaus geprégt. Viele
ihrer >stilistischen< Eigenheiten — der Wechsel der Erzahlperspektive, der Ein-
schluss novellistischer, andernorts publizierter Texte, das analeptische Erzah-
len und die naturwissenschaftlichen und technikhistorischen Dokumentarien,
um nur einige zu nennen - lassen sich als Versuch verstehen, Weisen der
Kontinuitat und der Unterbrechung im Roman auszuprobieren. * Dabei wird
die Romanform in das Experiment selbst hineingezogen, am prononciertesten
durch die intradiegetischen >Zwischenredens, die die Herausgeberfigur in
den Text einwirft. Der bekannteste dieser Einwiirfe mokiert sich iiber den
neuesten Publikumsgeschmack, »sich stiickweise unterhalten zu lassen«. Dem

2 Eva Geulen hat diese Fragen in mehreren einschldgigen Verdffentlichungen behandelt, von
denen ich hier nur auf das Kapitel »Morphologische Reihenbildung« verweisen will, in:
Eva Axer, Eva Geulen, Alexandra Heimes (Hrsg.): Aus dem Leben der Form. Studien zum
Nachleben von Goethes Morphologie in der Theoriebildung des 20. Jahrhunderts, Géttingen
2021, S.41-62. Zur These, Goethe habe eine kohdrente Theorie des intuitiven Verstandes
entworfen, siehe Eckart Forster: Die 25 Jahre der Philosophie [2011], Frankfurt a.M. 2018,
S.253-276; sowie konzis ders.: Goethe as Philosopher in: Sarah Vandegrift Eldridge, C. Allen
Speight (Hrsg.): Goethe’s Wilhelm Meister’s Apprenticeship and Philosophy, Oxford 2020,
S.21-34.

3 Zur Archivpoesie siche Martin Bez: Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre. Aggregat, Ar-
chiv, Archivroman, Berlin 2013, der wiederum auf eine lange Forschungsgeschichte verweisen
kann. Zur analeptischen, a-chronologischen Erzahlweise siche Cornelia Zumbusch: Unge-
wisse Zeitrechnung. Vorgeschichten und analeptisches Erzahlen in Goethes Roman Wilhelm
Meisters Wanderjahre, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistes-
geschichte 94 (2020), S.125-143; zur Auflésung der Genregrenzen in Goethes Spatwerk
Rabea Kleymann: Formlose Form. Epistemik und Poetik des Aggregats beim spiten Goethe,
Paderborn 2021. Zum Unterschied zwischen erster und zweiter Fassung der Wanderjahre
siehe Ernst Osterkamp: Der lange Weg aus der Wunderlichkeit, in: ders.: Sterne in stiller
werdenden Niachten. Lektiiren zu Goethes Spatwerk, Frankfurt a.M. 2024, S. 301-318.

24

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur Erfahrung der Fortsetzung

wolle man aber nicht nachgeben: »Der innere Zusammenhang jedoch, nach
Gesinnungen, Empfindungen und Ereignissen betrachtet, veranlasste einen
fortlaufenden Vortrag.« (MA 17, 398)

Mit solchen Einwiirfen gibt Goethe den Blick frei auf das Arrangement, das
den Roman seit Langem kennzeichnet: die Invokation eines Zusammenhangs
aus der Figur des Unterbrechens. Ausgehend von Goethes Einsichten und Er-
fahrungen soll dieses Arrangement im Folgenden beschrieben und auf seine
technische und formale Verwirklichung in der von Goethe erwarteten Epoche
der >Zerstiickelung« befragt werden. Die erste These ist, dass jeder Roman,
unabhingig von seiner Publikationsform, immer schon ein Fortsetzungsro-
man ist und damit dem Widerspiel von Unterbrechung und Kontinuitit
unterliegt. Die zweite These ist, dass der erste Garant der Kontinuitdt und Ak-
teur der Unterbrechung, der extra- oder intradiegetische Herausgeber, durch
die Publikationsform in Serie iiberfliissig gemacht wurde und diese wiederum
dem Artefakt der erlebten Rede ihre konstitutive Bedeutung iibertrdgt. Die
dritte These schlieSlich ist, dass auf dieser Basis der Roman Erfahrung so
darstellen kann, dass sie der Didaxe entkommt und in ihrem vollen Umfang
lesbar wird - ein spat erfiilltes Desiderat der Goethe’schen Naturforschung.

Die Urszene der modernen Fortsetzung spielt sich zwischen Ende des ersten
und Anfang des zweiten Buches des Don Quixote ab. Mitten in einer Kampf-
szene — im beriihmten achten Kapitel des ersten Teils, in dem der Ritter auch
seinen Kampf gegen die Symbole kontinuierlicher Bewegung, die Windmiih-
len, ausficht — unterbricht der Erzdhler die Handlung mit dem Hinweis, hier
breche auch das ihm vorliegende Manuskript ab und er miisse sich erst auf
die Suche nach ihrer Fortsetzung machen, die er erwartungsgemafd zu Beginn
des nachsten Buches, nach umstandlicher Suche und Ubersetzung, genau
dort fortfahren ldsst, wo er abgebrochen hatte.? Die Kernelemente, die den
atomaren Realismus des Romans ausmachen, sind hier schon versammelt:
die Herausgeberfigur, die bis zum Anfang des 19. Jahrhunderts die Erzahlung
in einer Auflenwelt (als dort Gefundenes, Gehortes, Gesehenes) verortet; die
dadurch in den Roman gehobene Unterscheidung zwischen Art der Erzéh-
lung und Erzahltem, zwischen sujet und fabula; und die Anerkennung der

4 Miguel de Cervantes Saavedra: Der geistvolle Hidalgo Don Quijote von der Mancha, hrsg.
und iibers. von Susanne Lange, Miinchen 2008, S. 84f.

25

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmut Miiller-Sievers

medialen Gegebenheiten des Druckwerks Buch mit seinen Kapitel-, Buch-
und Bandgrenzen. Aktiviert werden diese Elemente in der Fortsetzung: Der
Herausgeber meldet sich in den Unterbrechungen, von denen der Anfang die
erste ist; die Unterbrechung suggeriert, dass das zu Erzahlende unabhéngig
von seiner Erzéhlung zur Fortsetzung bereitsteht; und die Endlichkeit des
Buches und seiner Einteilungen situiert die Erzahlung in der Realitdt des
Buchmarktes.

Diese Elemente werden oft den spielerischen, ironischen Attitiiden der
AutorInnen zugeschrieben, in denen sich die skeptische Distanz zum Weltge-
schehen ausdriicke, die wiederum der progressiven Entzauberung der sékula-
ren Welt geschuldet sei. Soit. Umgekehrt aber leuchtet auch ein, dass diese
Elemente derart konstitutiv sind, dass ohne sie ein Prosawerk nicht als Roman
wahrgenommen worden wire. Die Verwirrungen, die Die Leiden des jungen
Werthers bei ihrem Erscheinen angerichtet haben, sind instruktiv fiir diesen
Zusammenhang und haben Goethes eigenes Romanschaffen offensichtlich
begleitet.> Es ist nicht die Auszeichnung, dass eine Erzéhlung fiktiv oder
gar neu erfunden ist, sondern die Akzeptanz ihrer Fortsetzbarkeit, die zur
Romanbhaftigkeit gehort.6

Man kann dariiber spekulieren, ob der Roman als Medium der Fortsetzung
seine Plausibilitdt und dann seine ungeheuere Popularitit dadurch gewann,
dass das andere Medium der Fortsetzung das Feld rdumte - die christliche
Erzéhlung, die durch die Riten des Kirchenjahrs manifestierte, dass dem
Leben sowohl eine episodische Dimension als auch ein unwiderstehlicher
Zug zu seinem Ende innewohnt. Der Roman entzoge dieser Erzdhlung ihre
existenzielle Dringlichkeit durch die nur paradigmatische Bedeutung der
Handlung fiir die Lesenden sowie durch das Angebot der Identifizierung
mit unterschiedlichen, menschlichen und fehlbaren Protagonisten. Vor allem
aber belustigte sich der Roman iiber den Ernst der Eschatologie durch seine
Abschweifungen, durch die Kunst, nicht immer nur nach vorne, sondern auch
seitwirts zu erzéhlen und die einzelnen Episoden dadurch aus der Pflicht
zur Bedeutsamkeit fiir das Ganze zu entlassen. Bei Laurence Sterne ist dieser
Spott so weit getrieben, dass die Digression den Progress der Geschichte iiber-

5 Zur Funktion der Herausgeberfiktion bis hin zum Roman der deutschen Klassik sieche Uwe
Wirth: Die Geburt des Autors aus dem Geist der Herausgeberfiktion. Editoriale Rahmung
im Roman um 1800: Wieland, Goethe, Brentano, Jean Paul und E.T.A. Hoffmann, Paderborn
2008.

6 Hierzu grundlegend Nicholas Paige: Before Fiction. The Ancient Regime of the Novel,
Philadelphia 2011, S.1-33.

26

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur Erfahrung der Fortsetzung

wiltigt und damit die immer noch mitschwingende christliche Hermeneutik
der moralischen Unterweisung mit einem radikal gefassten Gegenkonzept
konfrontiert: der Unterhaltung.’

Sicherer ist, dass Goethe sich mit Wilhelm Meisters Lehrjahren gegen diese
Tendenz zur Zerstreuung und Unterhaltung richtet. Sein Gegenbild gegen die
von Sterne sogenannte >maschinelle< Digression war die Idee der pflanzlichen
und tierischen Entfaltung, in der Episoden und Auswiichse wie Blitter und
Organe zum energetischen Nutzen des Organismus beitrugen.® Der unvermit-
telte Beginn, die Sequenz und der Rhythmus der Kapitel, die Buch- und
Bandeinteilungen stehen im Dienst einer Geschichte, die, wie der Held von
seinem Leben hoflt, sich weniger fortsetzt, als sich bildet und entwickelt. Wir
wissen, dass dieser Versuch spitestens mit dem Einschluss der »Bekenntnisse
einer schonen Seele« und dann mit dem Buch im Buch tiber die Turmgesell-
schaft an seine Grenzen stofit. Letztlich enden auch die Lehrjahre nicht in
sich, sondern verlangen durch den Aufschub der Ehen und die Ankiindigung
einer Reise nach einer Fortsetzung, wie Goethe schon vor der Publikation des
letzten Bandes klar wurde.’

Der unvermittelte Lobpreis »Lorenz« Sternes am Ende der Wanderjahre
(MA 17, 711f)) ist ein markanter Beleg fiir den Sinneswandel, der Goethe
in der Zwischenzeit von 33 Jahren des Nachdenkens Uber ein Gesetz der
Fortsetzung in Natur und Kunst erfasst hat. Nur mithsam ldsst sich der
Roman als Entwicklungsgeschichte seines Helden lesen, auch wenn er am
Ende einen Entschluss fiir sein Leben zu fassen scheint. Vielmehr sind die
Episoden, die, autoptisch oder aus dem Archiv, in die Erzdhlung eingestreut
sind, vornehmlich durch die Bewegung des Wilhelm auferlegten Wanderns,
dieser fiir den frithmodernen Roman so charakteristischen Bewegungsform,
verbunden. Der Wanderer erwandert sich etwas, Kenntnisse und Einsichten,
Gespriche und Begegnungen, die nur durch die rdumliche Deplatzierung
erlangt werden konnen. In der Entstehungsgeschichte des Romans war dies
die Aufgabe des Chorographen, der in den Kosmographien des 16. und 17.

7 Siehe Wolfgang Iser: Laurence Sterne: Tristram Shandy, Cambridge 1988, S. 71-81.

8 »The machinery of my work is of a species by itself: two contrary motions are introduced
into it, and reconciled, which were thought to be at variance with each other. In a word, my
work is digressive, and it is progressive too — at the same time.« Laurence Sterne: The Life
and Opinions of Tristram Shandy, Gentleman, Harmondsworth 1986, S. 95. Zur natiirlichen
Entfaltung von Wilhelm Meisters Lehrjahre siche immer noch Friedrich Schlegel: Uber Goe-
thes Meister, in: ders.: Charakteristiken und Kritiken I (1796-1801), hrsg. von Hans Eichner,
Miinchen/Paderborn/Wien 1967 (= Kritische Friedrich-Schlegel-Ausgabe, Bd. 2), S. 126-146.

9 Siehe die Einfithrung in: MA 17, 958.

27

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmut Miiller-Sievers

Jahrhunderts die Erde so beschrieb, wie sie den Augen des verkorperten Wan-
derers und Forschers, nicht denen des Astronomen oder Statistikers, erschien.
Der chorographierende Wanderer irrt nicht umher, er flieht nicht, sucht nicht,
er setzt sich von Begegnung zu Begegnung, von Episode zu Episode mit
Neugier, nicht aber mit festem Ziel, fort. Goethe war das Vokabular und die
Pose des Chorographen bekannt, er hat sie, etwa in den Tagebiichern der
Italienreise oder den Berichten aus der Campagne in Frankreich, ausfiithrlich
gelibt.10

Mit diesem Riickgang in die Urgeschichte des Romans, in der Fortsetzung
ganz archaisch als Fortbewegung dargestellt ist, antizipiert Goethe ein Zeital-
ter, das er in vielen Hinsichten - etwa in seinem Wunsch nach einer grofle-
ren Leserschaft — herbeisehnt, das er aber auch fiirchtet, da es mit seinem
Verstiandnis von Autorschaft und Dichtertum nicht mehr kompatibel ist: das
Zeitalter der universellen Serialisierung.

Durch neuere Forschungen, zuletzt durch Clare Pettitts dreibandiges Projekt
Serial Forms, wird immer deutlicher, dass selbst so weitreichende Analysever-
fahren wie das der Warenform nicht zureichen, um die kulturellen Verande-
rungen des 19. Jahrhunderts umfassend zu beschreiben.!! Vielmehr unterliegt
den epochalen Innovationen eine Kinematik, durch die sich die in der Form
des Romans von Anfang an abzeichnende Dialektik von Unterbrechung und
Fortsetzung im industriellen und im gesellschaftlichen Produktions- und
Konsumptionsprozess gleichsam nach auflen stiilpt und so eine héhere Stufe
des Realismus erreicht. Pointiert, jedoch nicht metaphorisch gesprochen: Die
Industrie nimmt selbst romanhafte Ziige an und der Roman wird industriell.
Die Fortsetzung, das wusste man spétestens seit Cervantes, erzeugt die Konti-
nuitit und die Kontinuitét die Fortsetzung. In den ersten Jahrzehnten des 19.
Jahrhunderts entdeckt die Industrie dieses Prinzip fiir sich selbst.
Augenscheinlich wird dies in der Bewegung der Dampfmaschine, die aus
der diskontinuierlichen Auf-und-Ab-Bewegung des Zylinders die Kontinuitat

10 Siehe Helmut Miiller-Sievers: Goethe as Chorographer, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 94/2 (2020), S. 145-160.

11 Bislang erschienen sind Clare Pettitt: Serial Forms. The Unfinished Project of Modernity
1815-1848, Oxford 2020; und dies.: Serial Revolutions 1848. Writing, Politics, Form, Oxford
2022. Siehe auch John Tresch: The Romantic Machine. Utopian Science and Technology
after Napoleon, Chicago 2012.

28

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur Erfahrung der Fortsetzung

des Schwungrades erzeugt, aus der wiederum alle mdoglichen Bewegungsfor-
men kinematisch abgeleitet werden konnen. Diese Grundiibersetzung von
Diskontinuitét in Kontinuitat liegt nicht nur der industriellen Erzeugung von
Bewegung iiberhaupt zugrunde, sondern setzt sich auch in den Produktions-
formen und -gegenstdnden fort. So wird das Auf und Ab des Papierschopfens
in das kontinuierliche Walzen der Zellulose ibersetzt, das Himmern der
Schmiede in das Walzen des Stahls, das Heben und Senken des Druckstocks
in die Rotation des Druckzylinders, das Einsenken der Pflastersteine in das
Ausrollen des Asphalts, das Aufbauen der Ziegelsteine in das Auslassen des
Zements. Die diesen Verarbeitungen zugrundeliegenden >informen< Massen
wie Dampf, Asphalt, Zement, Fliissigstahl und Zellulose werden selbst wieder
durch das Zerbrechen, Zerstampfen und Zerkochen diskontinuierlicher Ele-
mente in einem kinematischen Zirkulationsprozess erzeugt, der dem Zirkula-
tionsprozess des Kapitals unterliegt.!?

Wir wissen, wie in dieser umfassenden Mobilisierung auch die Zeit ho-
mogenisiert, eingeteilt und damit evaluierbar gemacht wurde.® Freie Zeit,
so kurz sie auch war, wurde von der bewerteten Arbeitszeit getrennt und
ganz neuen Formen der Unterhaltung zuginglich gemacht — dem Sport zum
Beispiel, der Weiterbildung oder den Vorformen des bewegten Bildes, den
Dioramen und Panoramen. Auch die Zeit der Publikationen - der Rhythmus
der Tages-, Wochen- und Monatsschriften - stabilisierte sich und wurde
geographisch (Metropole versus Provinz) und fiskalisch ausgeglichen. Eine
riesige Leserschaft entstand in England und gleichzeitig auch in Frankreich
- LeserInnen, die in gemeinsamer Zeit und auf gemeinsamem Niveau lasen,
sich iiber Gelesenes austauschten und gemeinsam den Wechsel von Ausliefe-
rung und Warten durchlitten.'#

In dieser Epoche also kam der Fortsetzungsroman des 19. Jahrhunderts,
beginnend im groflen Stil mit Balzac in Frankreich und Dickens in England
in den spiten 1830er-Jahren, in sein mediales Eigenes. Die vormals vom Her-
ausgeber fiktiv erzeugte Kontinuitét eines schon vorliegenden Manuskriptes
wurde nun von der im Voraus vereinbarten Erscheinungsdauer garantiert; die
vormals narrativ erzeugte Spannung zwischen Kapiteln oder Biichern wurde
in die Wartezeit zwischen den Lieferungen tibersetzt; die vormals nur imagi-

12 Helmut Miiller-Sievers: The Cylinder. Kinematics of the 19th Century, Berkeley 2012.

13 David S. Landes: The Unbound Prometheus. Technological Change and Industrial Develop-
ment in Western Europe from 1750 to the Present, Cambridge 2003, S. 41-123.

14 Jonathan Rose: The Intellectual Life of the British Working Classes, New Haven 2001;
Michel Gillet: Machines de romans-feuilleton, in: romantisme 1983, H. 41, S. 79-90.

29

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmut Miiller-Sievers

nierte Leserschaft kaufte nun tatsachlich die Werke - erst die Einzelhefte oder
Zeitschriften, dann die gebundenen Ausgaben - in vormals unvorstellbaren
Mengen. In den Lieferpausen erschienen Rezensionen und Auflagezahlen, die
wiederum den Verlauf der Geschichte und ihr Personal beeinflussten.

Erst dieser Verlust der Werkherrschaft — das Zuriicktreten in ein Netz
von Verlegern, Leihbibliotheken, Rezensenten und Leseklubs - brachte den
AutorInnen neben finanzieller Fortiine auch den Ruhm und den Einfluss,
von denen die Romantiker immer getraumt hatten. Die Werke 16sten sich
von ihren AutorInnen nicht durch den Trick der fiktiven Herausgeberschaft,
sondern durch die Dynamik einer distributiven Infrastruktur. Ein Sinnbild
fiir dieses neue Verhdltnis von AutorIn und Werk waren die ungemein erfolg-
reichen Lesereisen, auf denen Charles Dickens seine Werke im eigentlichen
Sinne vorfiihrte. Und indem sich diese Infrastruktur verfestigte, entstand eine
neue Sprachform, die in anderen Strukturen untragbar gewesen wire: die
erlebte Rede.

Auch an dieser Sprachform, die mit Flauberts Romanen und vor allem
im Prozess um seine Madame Bovary endgiiltig an die Offentlichkeit trat,
ist bemerkenswert, dass sie in der Annahme eines >Sehepuncktes« griindet,
der allen Definitionen eines referenziellen Realismus zuwiderlduft. Spielte die
Herausgeberfiktion noch mit der Publikationsrealitit des Romans und fusio-
nierte Herausgeberschaft und Autorschaft,® so kiindigt die erlebte Rede die
fiktionale Bindung des Romans an die Realitét der sprachlichen Kommunika-
tion auf. Kein Subjekt kann die Sitze eines realistischen Romans sprechen -
kann zugleich Erzahlen und Beschreiben, Intention und Reaktion darstellen.!6
Da ihr Changieren unmarkiert ist, beféllt die erlebte Rede wie ein Bazillus
auch die indikative Darstellung und ist fortan in jedem Romanabschnitt als
Moglichkeit vorhanden.

Im Oxymoron der erlebten Rede vollendet der Roman seine Abkehr vom
Buch der Biicher, das als gesprochenes Wort ergangen war und im menschli-

15 Wirth: Die Geburt des Autors aus dem Geist der Herausgeberfiktion (Anm. 5), S.13: »keine
Autorschaft ohne Herausgeberschaft«.

16 Siehe Ann Banfield: Unspeakable Sentences. Narration and Representation in the Language
of Fiction, New York 1982, S. 65-110. Hans Robert Jauss hatte die erlebte Rede als bewussten
Schritt in der Provokation des Lesers durch den Schriftsteller besprochen. Hans Robert
Jauss: Literary History as a Challenge to Literary Theory, in: New Literary History 2/1
(1970), S.7-37, tber Flaubert S.17f. und S.34-37. Das Material, das Dominick LaCapra
présentiert und kommentiert, zeigt allerdings deutlich, dass die erlebte Rede weder dem
Ankldger noch dem Verteidiger als Stilmittel bewusst war. Dominick La Capra: Madame
Bovary on Trial, Ithaca/London 1982, bes. S. 126-149.

30

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur Erfahrung der Fortsetzung

chen Wort und in der menschlichen Schrift nur eine zeitweilige und diirftige
Heimstatt gefunden hatte: Er wird emphatisch Schrift. Nicht nur Schrift in
Opposition zur logozentrischen Fantasie einer Urspriinglichkeit miindlicher
Kommunikation, sondern Schrift als Kommunikation innerhalb des oben
skizzierten Netzwerkes von Druck- und Papiermaschinen, Verlegern, Biblio-
theken, Lesenden und Rezensenten. In der iiberwiltigenden Realitdt dieses
Netzes und seiner stindig wachsenden Flexibilitit und Funktionalitit verliert
die erlebte >Rede« ihre referenzielle Irrealitidt und wird zum narrativen, spéter
auch kinematographischen, Normalfall.””

In der Anonymitdt des »(Ist fortzusetzen.)«, mit der Goethe endet, steckt
noch eine weitere Voraussicht. Sie betriftt die Qualitit der Erfahrung, die der
Roman mit sich macht und mit sich machen ldsst. Lange war der Roman
das einzige Medium einer Erfahrung, die nicht mystisch kodiert war. Aus
diesem Grund blieb er zunichst aus der Trinitat der klassischen Genres aus-
geschlossen: Nur Erfahrung und keine moralische oder theologische Einsicht
zu liefern, geniigte den Anforderungen der klassischen Poetik nicht. Die Linie
seines vielbesprochenen Aufstiegs wurde im 18. Jahrhundert durchkreuzt von
der Linie, auf der die Dignitit der Erfahrung abstieg — Erfahrung verstanden
als genuine Quelle menschlichen Weltverstandnisses, nicht als nur formaler
Priifstein des Wissens oder immer wieder vom Bewusstsein betupptes Provi-
sorium.!8

In der Lektiire eines Romans lief3 sich um 1800 erfahren, wie andere Erfah-
rungen machen, ja was Erfahrung, in die das Subjekt versenkt ist, in ihrem
Anfang, ihrem Ende, ihrem Missverstindnis und ihrer Lehre iiberhaupt
ausmacht. Dabei war sie lange von der Erzahlerposition begrenzt, die den
Rahmen dessen, was von einer Erfahrung bekannt werden konnte, vorgab.
Im Werther hatte die Briefform die reflexive Dimension der Erfahrung so
weit in den Vordergrund geschoben, dass ihre anderen Seiten vollig verdeckt
wurden. Auch der giitliche Erzahler der Lehrjahre und seine intradiegetischen
Stellvertreter lielen Wilhelm seine Erfahrungen nur im choreographierten

17 Zur Relevanz der erlebten Rede (»free indirect discourse«) als Vorform der Moglichkeit,
nicht-verkorpertes Denken im Roman darzustellen, siehe jetzt Timothy Bewes: Free Indi-
rect. The Novel in a Postfictional Age, New York 2021, S. 34-38.

18 Zum philosophischen Hintergrund siehe Martin Jay: Songs of Experience. Modern Ameri-
can and European Variations on a Universal Theme, Berkeley 2005.

31

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmut Miiller-Sievers

Feld seiner Bildung machen. Darum ist die »multiperspektivische Erzahlhal-
tung« (MA 17, 1002) der Wanderjahre, was immer sie motiviert haben mag,
ein Schritt zur Radikalisierung und Autonomisierung der Erfahrung - nur
dass diese iiber viele Figuren verteilt war, die grofitenteils keine Erfahrungen
miteinander machten. Dennoch lassen einzelne Episoden, inbesondere die
vom ertrunkenen Fischerjungen (MA 17, 499-508), schon erahnen, wie eine
nicht-didaktische Darstellung von Erfahrung geschrieben werden kénnte: als
eine nicht-lineare, kaleidoskopische Aggregation, die nicht mehr dem konse-
quenten Narrativ der Bildung folgt.

Die Atrophie des erfahrungsfeindlichen Idealismus seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts wurde von zwei Entwicklungen beschleunigt, die einen neuen
und nun umfassenden Erfahrungsbegriff zuliefSen: zum einen von der Evolu-
tionslehre Darwins, die vor aller Augen stellte, dass Lebewesen Erfahrungen
machen, die ihnen nicht bewusst sind und die Grenze des Individuums iiber-
schreiten; zum anderen von der Entwicklung der experimentellen Psycholo-
gie, die die Schranken zwischen Empfindung und Bewusstsein einriss und
Erfahrung als ein Kontinuum vorstellte, das von minimalen Nervenregun-
gen bis zu exaltierten religiosen Visionen reicht. Beiden gemeinsam war die
Uberzeugung, dass das selbstbewusste Subjekt eine temporire und exklusive
Formation darstellt, dass es ein Epiphdnomen ist, dass es keine begriindende
Kraft hat.

Im Werk von William James kann man den Zusammenfluss dieser beiden
Stromungen verfolgen. Er operiert mit einem Begriff von Erfahrung, die zu
jedem Zeitpunkt die Sphire des Individuums wie auch die des Bewusstseins
iberschreitet und die Welt in eine der >reinen Erfahrung¢ auflést: »The in-
stant field of the present is at all times what I call the >pure< experience. It is
only virtually or potentially either object or subject as yet. For the time being,
it is plain, unqualified actuality or existence, a simple that.«® James nennt
dieses Erfahrungskontinuum also darum >rein, weil in ihm Subjekte und
ihre Begriffe und Objekte und ihre Attribute nur potenziell verschieden oder,
in Goethes beriihmten Worten aus den Wanderjahren, »innigst identisch«
sind.?0 Dieses Erfahrungskontinuum sortiert sich erst, wenn eine Erfahrung

19 William James: Does >Consciousness< Exist?, in: ders.: Writings 1902-1910, hrsg. von Bruce
Kuklick, New York 1987, S. 1141-1158; ausfiihrlich in William James: A World of Pure Experi-
ence, in: ders.: Writings 1902-1910 S.1159-1182. Zum Verstandnis des radikalen Empirismus
siehe die ausgezeichnete Darstellung von Felicitas Kramer: Erfahrungsvielfalt und Wirklich-
keit. Zu William James’ Realitatsverstdndnis, Géttingen 2006, S. 143-212.

20 »Es gibt eine zarte Empirie, die sich mit dem Gegenstand innigst identisch macht, und da-
durch zur eigentlichen Theorie wird. Diese Steigerung des geistigen Vermogens aber gehort

32

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur Erfahrung der Fortsetzung

mit einer anderen Erfahrung in eine Beziehung tritt - wenn, um das einschlé-
gige Beispiel anzufithren, das Biindel von Erfahrungen, das die Leserin ist,
das Biindel von Erfahrungen, das der Roman ist, zum Gegenstand ihrer
Lektiire macht. Dass der Roman eine Erfahrung ist, muss hier ganz in dem
Sinne verstanden werden, den die Herausgeberfiktion imaginiert und der
realistische Roman praktiziert hatte: In ihm biindeln sich die Erfahrungen der
AutorInnen, der Verleger, der Lesenden, des Buchmarktes, des Druckers. Im
Unterschied zum epistemologischen Vorurteil des Idealismus ist Wissen fiir
den radikalen Empiristen nur die spiteste, abstrakteste Beziehung zwischen
Erfahrungen, unterhalb derer Lesen, Handhaben, Erwerben, Ordnen, Sam-
meln usw. liegen und darunter noch die konjunktiven und prapositionalen
Beziehungen - weil, wihrend, obwohl, nahe, fern, mit, ohne, und. Diese Be-
ziehungen, und das ist der gegen David Hume gerichtete Hauptsatz des radi-
kalen Empirismus, sind selbst wieder erfahrbar - man muss sie nicht deduzie-
ren oder konjizieren, sondern erfahrt sie im Vollzug des Erfahrungsprozesses.
Diese James ganz eigentiimliche und zentrale These von der Erfahrbarkeit der
Beziehungen scheint direkt von Goethe zu kommen: nicht von Goethe dem
Prosaisten oder Philosophen, sondern von Goethe dem Dichter. Denn wer
hat eindringlicher tiber die Erfahrung elementarer Beziehungen gedichtet als
Goethe: tiber Ndhe und Ferne (von Geliebten), iiber Gleichheit, Verwandlung
und Verschiedenheit, ja iiber die angeblich so abstrakte Kausalrelation in
seinem Dichten vom »weil<, sweilen< und »verweilen<?

Die paradigmatische Auflosungstitigkeit der Erfahrungsbiindel des Buches
ist natiirlich das Lesen. In James’ Beschreibungen des vorwissentlichen Erfah-
rungsprozesses drangt sich immer wieder die Lektiire als universales Modell
fiir das sukzessive Erfassen von Erfahrungspartikeln auf. Dies ist nicht die
intensive Lektiire der Andichtigen oder das Dechiffrieren des Gelehrten,
sondern Lesen als Prozess, der LeserInnen erst konstituiert, anstatt sie vor-
auszusetzen. Inmitten der serialisierten Lektiire, wie inmitten einer genuinen
Erfahrung, sind das Ende und der Sinn nicht abzusehen.?!

Es liegt nahe, dass William James viel {iber die Feinheit der Erfahrung
und den Prozess der Lektiire von seinem Bruder Henry gelernt hat, der in

einer hochgebildeten Zeit an.« (MA 17, 532) Zur begriindenden Funktion der Erfahrung
siehe auch Goethe: Der Versuch als Vermittler von Objekt und Subjekt, in: LA 3, S. 285-295.

21 Siehe Horst-Jirgen Gerigk: Lesen als Interpretieren, in: Alexander Honold, Rolf Parr
(Hrsg.): Grundthemen der Literaturwissenschaft: Lesen, Boston 2018, S.156-164; Helmut
Miiller-Sievers: Lesen als reine Erfahrung. Inklusion und Diversitit im Dialog mit William
James, Wiirzburg 2022.

33

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Helmut Miiller-Sievers

seinen Erzéhlungen und Romanen den Aufldsungsgrad seiner Beobachtung
bisweilen so hoch fokussierte, dass die Handlung fast vollstindig zum Erlie-
gen kommt, und dessen Figuren oft fatalen Lesefehlern verfallen — weil sie
zu naiv, zu hochmiitig, zu begehrlich, zu gemein sind -, denen wir in der
Lektiire streckenweise folgen. Umgekehrt ist aber auch offensichtlich, dass
Henry sich einzelne Fille und wahrscheinlich ganze Pathologien aus des Bru-
ders klinisch-philosophischen Arbeiten abgeschaut hat, vor allem aus denen
zu religiésen Visionen.?? Die langen spiten Romane, wie The Ambassadors
(1903) und The Golden Bowl (1904), zeigen die Hauptfiguren in miihsame
Entzifferungs- und Lesearbeit verwickelt, die auch die Leserschaft mitmachen
- miterfahren - muss, da keine hohere Erzahlinstanz ihre >Ldsung« schon
kennt, bevor sie fast schlagartig am Ende aufscheint. Noch extremer ist die-
se Orientierungslosigkeit und die daraus resultierende Zwanghaftigkeit der
Erfahrung des Lesens in einigen Kurzgeschichten dargestellt, vor allem in The
Figure in the Carpet (1896) und The Beast in the Jungle (1903), in denen das
Leben der Lesenden effektiv stillgestellt wird.

Die radikale Expansion und Entgrenzung der Erfahrung bedarf also zu
ihrer Darstellung des Artefakts der >erlebten< Rede und damit des Verschwin-
dens eines eindringlichen Erzédhlers, der den Lesenden im Weg steht und
vor ihnen Lehren zieht. Mit dieser Romanform und ihrer intrinsischen Fort-
setzung dndert sich die Erfahrung des Lesens, die im besten Falle selbst
zundchst entgrenzt und unbestimmt ist und sich erst im Verlauf der Lektiire
kristallisiert — sei es als Wiederfinden eines anféinglich Verlorenen oder als
Aufdeckung von etwas filschlich Geglaubtem oder, wie im Falle des immer
populérer werdenden Kriminalromans, als Feststellen einer Schuld.

Dieses Konstrukt des Romans mit seiner Demontage der diegetischen Er-
zéhlerposition und der Engfithrung des Lesens von Erfahrung mit der Erfah-
rung von Lesen verfiel rasch selbst der Demontage. James™ letzte Romane
waren - und sind - in vielerlei Hinsicht zu langsam und zu >schwer<, um
der Zeitlichkeit der Erfahrung Ausdruck geben zu konnen, ohne sie selbst
zum Thema zu machen, wie Proust das in der Recherche tat. Der Roman
des Modernismus, der das Monopol der Erfahrungsdarstellung an den Film
verloren hatte, besann sich auf das alte Format des Buches. Ohne den Rahmen
des Buches sind die Kapitel des Ulysses weder in ihrer Anzahl noch in ihrer
Form verstidndlich. Mit Joyces Ulysses tritt ein Publikum in den Vordergrund,
das die Entwicklung des Romans seit dem 19. Jahrhunderts argwohnisch be-

22 Hierzu David Lapoujade: Fictions du Pragmatisme. William et Henry James, Paris 2008.

34



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zur Erfahrung der Fortsetzung

gleitet hatte: das akademische Publikum. IThm ging und geht es nicht mehr um
Erfahrung, sondern um Wissen, das der Roman ihm als Forschungsaufgabe
liefert.?*> Doch auch noch dieser Wissensdurst wird desavouiert werden in
der Romantrilogie des Samuel Beckett, der die Elemente, die den Roman seit
seinem Anbeginn ausgemacht haben - das Fahren und das Wandern eines
Helden, das Widerspiel zwischen sujet und fabula, selbst die Menschlichkeit
des Erzdhlers —, systematisch auseinandernimmt.

Damit kommt die Entwicklung, die sich seit der Problematik von Goethes
»(Ist fortzusetzen.)« durch die Form des Romans gearbeitet hat, an ihr Ende
- und offnet zugleich die Epoche des konventionell realistischen Erzéhlens, in
der wir uns, in allen Spielarten und Medien, immer noch befinden.

23 Siehe hierzu Leo Bersani: Against Ulysses, in: Raritan 8 (1988), S. 201-229.

35

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 09:39:43. -



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

OLIVER GRILL

Abgrund und Abenteuer

Zur Fortsetzbarkeit der Wilhelm Meister-Romane

1. Was »(ist fortzusetzen.)«? Umrisse einer Poetik der Fortsetzbarkeit

Die Rede von der Fortsetzung ist ein steter Begleiter der langen Entstehungs-
geschichte von Wilhelm Meisters Wanderjahre. Kurz nachdem die Arbeit an
den Lehrjahren abgeschlossen war, schrieb Goethe an Schiller, dass er zu
einer »Fortsetzung des Werks [...] wohl Idee und Lust« habe. Dabei kdme
es auf die »Verzahnungen« an, »die, so gut wie der Plan selbst, auf eine wei-
tere Fortsetzung deuten« (MA 17, 1016). Nachdem dieser Gedanke fiir rund
ein Jahrzehnt in den Hintergrund getreten war, notierte Goethe 1807, dass
er »kleine Geschichten ersonnen, angefangen, fortgesetzt« habe, die durch
einen »romantischen Faden unter dem Titel: Wilhelm Meisters Wanderjahre
zusammengeschlungen, ein wunderlich anziehendes Ganzes bilden« sollten
(MA 17, 1016f.). Drei Jahre spater hiefs es dann: »Der Gedanke der Wanderjah-
re, der den Lehrjahren so natiirlich folgte, bildete sich mehr und mehr aus«
(MA 17, 1018). Um diese Zeit veroffentlichte Goethe in Cottas Taschenbuch
fiir Damen zunidchst die »Pilgernde Thorinn« und im Folgejahr die ersten
vier Romankapitel, zwischen die er die Bemerkung einriickte: »(Hier folgt
im Original ein Brief an Natalien, wodurch die Wanderjahre eingeleitet und
an die Lehrjahre angekniipft werden.)«! Spiter legte er weitere Vorabverdf-
fentlichungen vor, durch die er sich, wie er an Cotta schrieb, »aufgeregt

1 Taschenbuch fiir Damen auf das Jahr 1810, hrsg. von Huber, Lafontaine, Pfeffel und anderen.
Mit Beitrgen von Goethe, Lafontaine, Pfeffel, Jean Paul Richter und andern, Tibingen
[1810], S. VIIL Die Geschichte der Vorabpublikationen entnehme ich Wolfgang Bunzel: »Das
ist eine heillose Manier, dieses Fragmente-Auftischen«. Die Vorabdrucke einzelner Abschnitte
aus Goethes Wanderjahren in Cottas Taschenbuch fiir Damen, in: Jahrbuch des Freien Deut-
schen Hochstifts 1992, S.36-68. Mit Blick auf Bunzels Thesen hat Carlos Spoerhase davor
gewarnt, die Eigenstandigkeit der Vorabdrucke zu verschleifen. Ob sich indes, wie Spoerhase
unter Bezug zur Formulierung »ist fortzusetzen« vorschligt, »die gesamten Wanderjahre
als ein umfangreicher Vorabdruck« lesen lassen, »der ein noch ausstehendes vollstindiges
Werk ankiindigt«, scheint fraglich. Carlos Spoerhase: Das Format der Literatur. Praktiken
materieller Textualitdt zwischen 1740 und 1830, G6ttingen 2018, S. 540.

37

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Oliver Grill

[zu] werden« erhoflte, »Fortsetzung und Schlufl« des Romans zu schreiben.?
Es erschienen »Das nufibraune Madchen«, die »Neue Melusine« und der
»Mann von flinfzig Jahren« - allerdings jeweils nur zur Hilfte, trotzdem die
»Fortsetzung zu erhalten« Cottas »sehnlichste[r] Wunsch« war.? Die »Neue
Melusine« brach sogar mitten im Satz ab. Goethe sah sich nun in der Rolle
der »Erzidhlerin der Tausend und Einen Nacht«, deren Aufgabe es sei, »die
Neugierde aufs neue zu erregen statt zu befriedigen.«* 1821 erschien der »Erste
Theil« der Wanderjahre, aus dem schlieSlich jene fiir die Ausgabe letzter
Hand grundlegend iiberarbeitete und erweiterte Fassung des Romans von
1829 hervorging, die mit dem eingeklammerten Zusatz »(ist fortzusetzen.)«
endet (MA 17, 714).

An dieser Publikationsgeschichte wird deutlich, dass die Idee der Fortset-
zung keineswegs nur den Ubergang von einem Roman zum nichsten betrifft.
Mit der Fragmentierung der »kleinen Geschichten« {ibertragt Goethe das,
was Gérard Genette unter strukturalistischen Gesichtspunkten als suite oder
continuation beschrieben hat,> von der Ebene der Romanfortsetzung auf
die néchstkleineren Formeinheiten der Wanderjahre, also auf die Binnener-
zahlungen. Zugleich deutet der Hinweis auf den Brief an Natalie auf die
Verbindung zu den Lehrjahren hin. In beiden Fillen wandert der Gedanke
von der Fortsetzung ins Romaninnere. Er manifestiert sich in Gestalt von
Teilungen, tiber die sich Strategien der narrativen Informationsvergabe struk-
turell realisieren, und findet mit dem Hinweis auf den unterdrickten Brief
seinen Weg in jenen Zwischenraum der Paratextualitt, in dem sich bereits
im Werther der Herausgeber der Briefe als Erzdhlinstanz einschaltete. Bei aller
Offenheit hinsichtlich der Frage, was eine Fortsetzung ist und welche Formen
sie annehmen kann, scheint eine Sache damit von vornherein klar zu sein:

2 Goethe: Brief an Cotta, 27. Mérz 1815, in: Goethe und Cotta. Briefwechsel 1797-1832. Textkri-
tische und kommentierte Ausgabe in drei Banden, hrsg. von Dorothea Kuhn, 2. Aufl,, Bd. 1,
Stuttgart 1979, S. 274.

3 Cotta: Brief an Goethe, 13. Mai 1817, ebd., Bd. 2, S. 42f.

Goethe: Brief an Cotta, 10. Januar 1816, ebd., S. 5.

5 Vgl. Gérard Genette: Palimpsestes. La littérature au second degré, Paris 1982, S.222-291.
Abgesehen davon, fiithrt der Begriff meines Wissens ein terminologisches Schattendasein.
Wihrend in Gero von Wilperts Sachworterbuch der Literatur >Fortsetzung« immerhin als
»die Fortfilhrung eines wesensgemafd nicht abschlieffbaren« oder eines »unvollendet geblie-
benen« Textes definiert wird (Stuttgart 2001, S.276), wird der Begriff im Reallexikon der
deutschen Literaturwissenschaft oder in der Routledge Encyclopedia of Narrative Theory nicht
erwahnt. Dort finden sich lediglich Eintrége zur >Serie<. Natiirlich iiberlagern sich die Kon-
zepte, doch das Problem der Fortsetzung in der >Serie< oder auch >Reihe« aufgehen zu lassen,
wire irrefithrend. Man wird kaum von einer Wilhelm Meister-Serie oder einer Faust-Reihe
sprechen wollen.

'S

38

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abgrund und Abenteuer

So wie Goethe sich dieser Frage im Nachdenken {iber die Wanderjahre stellt,
handelt es sich dabei im Kern um ein Erzdhlproblem. Die Anspielung auf
die Meistererzahlerin Scheherazade macht dies ebenso sinnfallig wie die Rede
von den »Verzahnungen« oder vom »romantischen Faden«.

Die zitierten Kommentare zur Entstehung der Wanderjahre deuten zudem
darauf hin, dass Goethe >Fortsetzung« in zwei komplementaren Bildfeldern
denkt: Auf der einen Seite stehen technisch-handwerkliche Metaphern, zu
denen neben der >Verzahnung« etwa auch das >Werk< und die >Ankniipfun-
gen«< zdhlen. Auf der anderen Seite steht eine organische Vorstellung, der
zufolge der urspriingliche Gedanke von der Fortsetzung den Lehrjahren »so
natiirlich folgte«, sich »mehr und mehr ausbildet« und zu einem »Ganzen«
fithrt. Wahrend das organische Bild den konzeptuellen Bruch verschleift, der
offenkundig zwischen den beiden Wilhelm Meister-Romanen liegt, und eine
>natlirliche< Kontinuitét des erzahlten Lebens und zugleich Romanerzéhlens
suggeriert,® macht die technische Seite auf die Kunstgriffe des Erzahlens
aufmerksam, zu deren Repertoire Briiche und Teilungen ebenso selbstver-
stindlich gehéren wie Techniken der Transposition und Uberbriickung, der
Verzahnung und Verkniipfung. Beide Seiten sind dem Begrift der Fortsetzung
inhdrent, impliziert dieser doch - anders als die Genette’sche continuation
- Kontinuitdt und Diskontinuitét zugleich. So unterscheidet Grimms Worter-
buch die Bedeutung »im eigentlichen Sinn, den Fusz weiter setzen«, von »eine
Pflanze fortsetzen, an einen anderen Ort versetzen, transplantare« sowie »die
abgezogene [Bedeutung] von continuare [...] den Weg, die Reise, die Fahrt,
den Zug fortsetzen«.”

Wie man der Forschung entnehmen kann, erstreckt sich diese Spannung
von continuare und transplantare in den Wilhelm Meister-Romanen vom
Narrativ der Bildung?® iiber die briichige Konsistenz des Kausalnexus und der

6 Dass erzihltes Leben und Romanform im Falle der Lehrjahre nicht zu trennen sind, zeigt
Ridiger Campe: Form und Leben in der Theorie des Romans, in: Armen Avanessian, Win-
fried Menninghaus, Jan Volker (Hrsg.): Vita aesthetica. Szenarien ésthetischer Lebendigkeit,
Zirich/Berlin 2009, S. 193-211.

7 Art. >fortsetzens, in: Deutsches Worterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, digitali-
sierte Fassung [https://wwwwoerterbuchnetz.de/DWB, abgerufen am 23.2.2023; Grof3schrei-
bungen von mir, O.G.].

8 Vgl. Johannes F. Lehmann: Kontinuitdt und Diskontinuitdt. Zum Paradox von >Bildung« und
>Bildungsromans, in: Internationales Archiv zur Sozialgeschichte der Literatur 41/2 (2016),
Themenschwerpunkt: Bildung, verweigert. Romanlektiiren, hrsg. von Eva Blome und Maud
Mezaud, S. 251-270.

39

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://www.woerterbuchnetz.de/DWB
https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB

Oliver Grill

symbolischen Beziige? bis hin zu den Unterbrechungen und Fortsetzungen,
die sich auf Ebene der Kapitelstrukturen abspielen.l® Dass es dariiber hinaus
auch um die Romanform als solche geht, gibt das bereits erwahnte »(ist fort-
zusetzen.)« zu erkennen, mit dem die Wanderjahre von 1829 enden. Der
Bezug der Formulierung scheint zunéchst unklar zu sein: Ist das unmittelbar
voranstehende Gedicht »Im ernsten Beinhaus wars ...« gemeint? Oder das
Gedicht und die ihm vorangehenden Sentenzen aus Makariens Archiv? Oder
die Wanderjahre insgesamt? Wahrend die meisten Goethe-Ausgaben Letzteres
nahelegen,! plddiert die Frankfurter Ausgabe dafiir, das »(ist fortzusetzen.)«
dem Beinhaus-Gedicht allein zuzurechnen.!? Eine tatsichliche Fortsetzung sei
angesichts der Geschlossenheit des Gedichts indes schwer denkbar.!* Diese
Einschdtzung lasst Fragen offen. Denn wie sollte eine Interpretation aussehen,
die fiir die Zurechnung des »(ist fortzusetzen.)« zum Gedicht und fiir dessen
Nicht-Fortsetzbarkeit argumentiert? Auflerdem: Sollte man wirklich vom gro-
Beren Kontext der Wanderjahre absehen wollen, wo doch die bestandige Inte-
gration heterogener Formbestinde zu den hervorstechendsten Merkmalen des
Romans zdhlt?* Fruchtbarer, als von einander ausschlieenden Alternativen

9 Vgl. Hauke Kuhlmann: »Es fehlte mir der Zusammenhang, und darauf kommt doch eigent-
lich alles an«. Zum Problem der Kohidrenz in Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre, Bielefeld
2019.

10 Vgl. Helmut Miiller-Sievers: Going On. Philosophy of Continuity and the Writing of Coher-
ence in Goethe’s Wilhelm Meister’s Apprenticeship, in: Sarah Eldridge Vandegrift, C. Allen
Speight (Hrsg.): Goethe’s Wilhelm Meister’s Apprenticeship and Philosophy, New York, NY
2020, S. 237-268.

11 Vgl. Hendrik Birus: Aufgegebene Werke. Goethes Wilhelm Meisters theatralische Sendung
— Joyces Stephen Hero — Prousts Jean Santeuil. Ein komparatistischer Versuch, in: ders.: Ge-
sammelte Schriften, Bd. 2: Von Lessing bis Celan - aus komparatistischer Sicht, Géttingen
2021, S. 549-626, hier S. 620-623.

12 Vgl. FA 10, 1272. Die Begriindung, welche die Herausgeber anfiihren, geht auf Max Wundt
zuriick. Der spdtere Nationalsozialist verweist in seiner Wilhelm Meister-Studie von 1913 auf
das Druckbild der Ausgabe letzter Hand, durch das sich das Beinhaus-Gedicht zusammen
mit dem »(ist fortzusetzen.)« vom iibrigen Romantext unterscheidet.

13 Vgl. FA 2, 1200f. Vgl. auflerdem Karl Viétor: Goethe’s Gedicht Auf Schiller’s Schidel, in:
PMLA 59 (1944), S.142-183; Franz H. Mauthner: »Ist fortzusetzen«. Zu Goethes Gedicht
auf Schillers Schadel, in: PMLA 59 (1944), S. 1156-1172; Spoerhase: Das Format der Literatur
(Anm. 1), S. 538-541; Birus: Aufgegebene Werke (Anm. 11), S. 623.

14 Stefan Willer betont, dass »der auffillig heterogene Romantext mit seinen zahlreichen
Einschiiben und Anhingen [...] auf die Logik seines Produziertseins« verweise. Diese Lo-
gik lasse sich »auf den Begriff der Fortsetzung bringen«. Stefan Willer: Archivfiktionen
und Archivtechniken in und an Goethes Wanderjahren, in: Daniela Gretz, Nicolas Pethes
(Hrsg.): Archiv/Fiktionen. Verfahren des Archivierens in Literatur und Kultur des langen
19. Jahrhunderts, Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2016, S.109-127, hier S. 115.

40

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abgrund und Abenteuer

auszugehen, diirfte es sein, die »konzeptuelle Offenheit« der Wanderjahre'
und zugleich die referenzielle Offenheit des »(ist fortzusetzen.)« ernst zu
nehmen. Was genau hier wie fortzusetzen wire, steht trivialerweise nicht
da - lediglich, dass es etwas fortzusetzen gibt. Und welcher Formbestand
auch immer gemeint ist, jedenfalls wiirde der Roman, an den die fraglichen
Bestinde anhdngig sind, mitfortgesetzt.

So gesehen, arbeitet die strittige Schlussformulierung mafigeblich dem zu,
was Hans Blumenberg als die »potentielle Unendlichkeit« des modernen
Romans beschrieben hat.! Das »(ist fortzusetzen.)« wire demnach weniger
als Aufforderung oder Memorandum zu verstehen, hier de facto etwas fortzu-
setzen, sondern als geradezu formelhafte Feststellung der Fortsetzbarkeit des
Romans an sich, wie sie auf den Wilhelm Meister-Komplex in hohem Mafle
zutriftt. Im Gegensatz zum Werther und den Wahlverwandtschaften, die mit
ihren (auto-)aggressiven Endspielen die Potenzialitit der Fortsetzbarkeit eher
zu bekdmpfen als zu beférdern scheinen, steigert Goethe sie hier bewusst ad
infinitum:

Mit solchem Biichlein [den Wanderjahren] aber ist es wie mit dem Leben selbst: es
findet sich in dem Komplex des Ganzen Notwendiges und Zufilliges, Vorgesetztes
und Angeschlossenes, bald gelungen, bald vereitelt, wodurch es eine Art von Unend-

lichkeit erhilt, die sich in verstindige und verniinftige Worte nicht durchaus fassen
noch einschlieflen lasst. (FA 38, 199)

Letztlich geht also bei der Frage der Fortsetzung, die hier in der Wendung
»Vorgesetztes und Angeschlossenes« anklingt, um eine in »Form und Leben«
des Bildungsromans!” verankerte Infinitit des Erzahlens und Deutens, die
durch eine ostentative Integration von Kontingenzmomenten'® und eine Lo-
ckerung des Kausalnexus zu einer »Art von Unendlichkeit« potenziert wird.
Im Rahmen dieser, wie man vielleicht sagen kann, Poetik der Fortsetzbar-
keit bewegen sich die nachfolgenden Uberlegungen. Zunichst soll anhand

15 So Glnter Safle mit Blick auf das »(ist fortzusetzen.)«. Giinter Safle: Auswandern in die
Moderne. Tradition und Innovation in Goethes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre,
Berlin/New York 2010, S. 1.

16 Hans Blumenberg: Wirklichkeitsbegriff und Méglichkeit des Romans, in: Hans Robert Jauf3
(Hrsg.): Nachahmung und Illusion, Miinchen 1969, S. 9-27, hier S. 21.

17 Im Sinne von Campe: Form und Leben in der Theorie des Romans (Anm. 6).

18 Dass bereits in den Lehrjahren »in viel weiterem Umfang auch unverhoftte Begebenheiten
eintreten und waltenc, als es die Poetiken der Zeit fordern oder die Turmgesellschaft sugge-
riert, darf - trotz kontroverser Debatten um die Reichweite der Zufille - als Gemeinplatz
der Forschung gelten. Eberhard Lammert: Regelkram und Schopferlaune. Goethes erzihlte
Romantheorie, in: ders., Dietrich Scheunemann (Hrsg.): Regelkram und Grenzginge. Von
poetischen Gattungen (edition text + kritik), Miinchen 1988, S. 49-70, hier S. 59.

41

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Oliver Grill

der Lehrjahre gezeigt werden, dass es eine bestimmte Erzdhltradition ist, die
tiir die Entwicklung dieser Poetik eine tragende Rolle spielt: die Traditionsli-
nie des Abenteuers, die mit der Geschichte des vormodernen Romans eng
verwoben ist.” Diese These liegt schon insofern nahe, als das Abenteuer als
Erzéhlschema seit jeher dazu dient, »Notwendiges und Zufalliges, Vorgesetz-
tes und Angeschlossenes« in ein Verhaltnis zu setzen. Spitestens seit dem ho-
fischen Roman des Mittelalters werden qua Abenteuer kontingente Ereignisse
in eine stabile Sinnstruktur integriert, die im Akt des episodischen Erzahlens
ebenso gewihrleistet wird, wie sie darin gefihrdet zu sein scheint.?? Das
Abenteuerschema steht zudem wie kaum ein anderes narratives Muster fiir
ein »Erzdhlen im Paradigmac, das, so Bernhard Teuber, »virtualiter aus einer
beliebig fortsetzbaren Reihe von Abenteuern [...] bestehen kann«.2! Im Riick-
griff auf diese Tradition also, so gilt es zu zeigen, generieren die Lehrjahre
den Potenzialitatseffekt der Fortsetzbarkeit. Vor diesem Hintergrund gewinnt
die merkwiirdige Wiederkehr des Abenteuers am jeweiligen Ende der beiden
Wanderjahre-Fassungen, die im Fluchtpunkt der vorliegenden Ausfithrungen
steht, ihre Bedeutung.

2. Abgrund und Abenteuer: Wilhelm Meisters Lehrjahre

Das erste Mal kommt das Abenteuer in den Lehrjahren im Zusammenhang
mit der Theaterpassion des Protagonisten zur Sprache, von der man durch die

19 Vgl. Oliver Grill: Verungliickte Abenteurer. Goethes Wilhelms Meisters Lehrjahre und die
Ambivalenz des Abenteuers, in: ders., Brigitte Obermayr (Hrsg.): Abenteuer in der Mo-
derne, Paderborn 2020, S.51-74. Wichtige Impulse verdanke ich dem Austausch mit der
Miinchener DFG-Forschungsgruppe »Philologie des Abenteuers«, namentlich Inka Miilder-
Bach.

20 »Das Abenteuer arrangiert Kontingenzen, um sie anschlieffend zu bewiltigen, und stiftet so
ein Wechselverhiltnis zwischen narrativer Offenheit und textueller Strukturierung.« Martin
von Koppenfels: Eine kurze Einfithrung in das Gliicksrittertum, in: Wolfram Ette, Bernhard
Teuber (Hrsg.): Gliicksritter. Risiko und Erzéhlstruktur, Paderborn 2021, S. XIII-XV, hier
S.XIV.

21 Bernhard Teuber: Yvain, der Lowenritter. Die Geburt des Abenteuers in der mittelalter-
lichen Erzéhlliteratur, in: ders., Ette (Hrsg.): Glucksritter (Anm.20), S.1-26, hier S.19.
Der Ausdruck »Erzihlen im Paradigma« geht auf Rainer Warning zuriick. Zur aventure
oder dventiure als Erzihlkonzept vgl. beispielsweise Mireille Schnyder: Aventiure. Auf dem
Weg zur Literatur, in: Martin von Koppenfels, Manuel Mithlbacher (Hrsg.): Abenteuer.
Erzahlmuster, Formprinzip, Genre, Paderborn 2019, S. 61-78; sowie Michael Schwarzbach-
Dobson, Franziska Wenzel (Hrsg.): Aventiure. Ereignis und Erzéhlung, Berlin 2022.

42

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abgrund und Abenteuer

autodiegetisch gehaltene Riickblende im ersten Buch erfahrt.?? Dort schildert
der jugendliche Wilhelm Meister seiner Geliebten, der Schauspielerin Maria-
ne, den Eindruck, den die Auffithrung eines Puppenspiels bei ihm als Kind
hinterlief3, wie folgt:

Den andern Morgen war leider das magische Geriiste wieder verschwunden, der
mystische Schleier weggehoben, man ging durch jene Tiire wieder frei aus einer
Stube in die andere, und so viel Abenteuer hatten keine Spur zuriickgelassen. Meine
Geschwister liefen mit ihren Spielsachen auf und ab, ich allein schlich hin und
her, es schien mir unmdéglich, daff da nur zwo Tiirpfosten sein sollten, wo gestern
noch so viel Zauberei gewesen war. Ach wer eine verlorne Liebe sucht, kann nicht
ungliicklicher sein, als ich mir damals schien!

Ein freudetrunkner Blick, den er auf Marianen warf, iiberzeugte sie, daf3 er nicht
furchtete, jemals in diesen Fall kommen zu kénnen. (MA 5, 17)

Als Abenteuer bezeichnet werden hier der Zweikampf David gegen Goliath,
der im Zentrum der Auffithrung steht, sowie die »wunderlichen Spriinge«
(MA 5, 17) eines orientalistischen Balletts. Mit dem Zweikampf ist ein typi-
sches Plot-Element von Abenteuerhandlungen angesprochen,?* mit den wun-
derlichen Spriingen die Subsumption des Abenteuers unter die Kategorie des
Wunderbaren,?* wie sie in Poetiken des 18. Jahrhunderts haufig anzutreffen
ist. Flir Johann Georg Sulzer etwa ist das »Abenteuerliche« von der »Art

22 Die Forschung zu den Lehrjahren ist zu verzweigt, um sie hier systematisch zu referieren.
Mafigeblich beeinflusst haben mich neben bereits genannten Titeln Friedrich A. Kittler:
Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters, in: ders., Gerhard Kaiser: Dichtung als Soziali-
sationsspiel. Studien zu Goethe und Gottfried Keller, Gottingen 1978, S.13-124; Jochen
Horisch: Gott, Geld und Glick. Zur Logik der Liebe in den Bildungsromanen Goethes,
Kellers und Thomas Manns, Frankfurt a.M. 1983; Franco Moretti: The Way of the World.
The >Bildungsromanc in European Culture, London 1987; David E. Wellbery: Die Enden
des Menschen. Anthropologie und Einbildungskraft im Bildungsroman (Wieland, Goethe,
Novalis), in: Rainer Warning, Karlheinz Stierle (Hrsg.): Das Ende. Figuren einer Denk-
form, Miinchen 1996, S.600-639; die Wilhelm Meister-Studien von Hans-Jirgen Schings,
insbesondere: Wilhelm Meisters schone Amazone, in: Jahrbuch der Deutschen Schillerge-
sellschaft 29 (1985), S.141-170; Albrecht Koschorke: Identifikation und Ironie. Zur Zeitform
des Erzahlens in Goethes Wilhelm Meister, in: Claudia Breger, Fritz Breithaupt (Hrsg.):
Empathie und Erzahlung, Freiburg i.Br. 2010, S.173-185; Cornelia Zumbusch: Was keine
Geschichte ist. Vorgeschichte und Literatur im 19. Jahrhundert, Stuttgart 2021.

23 Zum »immer gleichen Mittel des Zweikampfes« vgl. Jutta Eming: Sirenenlist, Brunnenguss,
Teufelsflug. Zur Historizitit des literarischen Abenteuers, in: Nicolai Hannig, Hiram Kim-
per (Hrsg.): Abenteuer. Zur Geschichte eines paradoxen Bediirfnisses, Paderborn 2015, S. 3—
82, hier S. 63.

24 Das Wunderbare wird dem Abenteuer im 18. Jahrhundert zwar iibergeordnet, fithrt nar-
ratologisch und romanpoetologisch gesehen jedoch weniger weit. Zum Wunderbaren in
den Lehrjahren siehe beispielsweise Micha Huff: Meisters Maschinen. Zur Poetik des
>Wunderbaren« in JW. Goethes Roman Wilhelm Meisters Lehrjahre (1795/96), in: Johannes

43

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43. A



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Oliver Grill

des falschen Wunderbaren«?® - eine regelpoetische Abwertung, die unter
anderem auf Gottscheds Versuch einer Critischen Dichtkunst (1729/30, 41751)
zuriickgeht. Gottsched beschreibt darin die von ihm so genannten »Ritterbii-
cher«als eine Abart der epischen Form und als mafilose Ubertreibung:

Alle jungen Prinzen, Grafen und Edle setzten sich auf, und zogen auf Abentheuer
aus, schwérmeten etliche Jahre in der Welt herum [...] und logen grofie Plitze von
ihren Thaten her. Da hatten sie feurige Drachen, und dort grofle Riesen erlegt; hier
ganze Lander, dort keusche Prinzeflinnen errettet u.sw. [...] und die eine Gabe zum
Schreiben hatten, kamen auf die Gedanken, ganze Biicher von solchen wunderli-
chen Abentheuren zu verfertigen. Da gieng es nun an ein Schwiarmen. Rauber und
Morder, irrende Ritter, ungeheure Riesen, verkleidete Prinzefliinnen, Wiisteneyen,
Wilder, Héhen, Berge, Mord und Todtschlag, Drachen, Teufel, Erscheinungen,
Hexenmeister und Zauberschldsser; das alles, sage ich, kostete ihnen nichts: daher
verschwendeten die Herren Poeten diese Zierrathe in ihren Gedichten ohne Maaf$
und Ziel [...].2

Das fiir das Abenteuer charakteristische Erzahlen im Paradigma versteht
Gottsched hier als unverbundene Anhidufung von Gemeinplatzen, die er iro-
nisch reproduziert und auf ein lapidares »u.sw.« zulaufen lasst. Darin sieht
er ein narratives Aquivalent zur Bewegungsform des ziellosen Reisens, die
dem Chevalier errant seinen Namen gibt und die er mit einem jugendlichen
»Schwirmen« assoziiert.”” Goethe setzt in der zuvor zitierten Passage das
Abenteuer ebenfalls fiir eine wunderbare Vielheit ein, die in tiberschwingli-
chem Tonfall geschildert wird - »so viel Abenteuer«, »so viel Zauberei« -,
koppelt diese Schwérmerei jedoch nicht an normative Prdmissen, sondern
an den naiven Blick des Kindes, wie er in der autodiegetischen Riickschau
halb sentimentalisch, halb ironisch evoziert wird. Damit weist Goethe dem

Bartuschat u.a. (Hrsg.): Poetiken des Staunens. Narratologische und dichtungstheoretische
Perspektiven, Paderborn 2019, S. 85-102.

25 Johann Georg Sulzer: Allgemeine Theorie der Schénen Kiinste, Leipzig 1771/74, Bd. 1, S. 3.
26 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer Critischen Dichtkunst, in: ders.: Ausgewdhlte
Werke, hrsg. von Joachim Birke und Brigitte Birke, Berlin/New York 1973, Bd. 6.2, S. 286.

27 Zur Vorgeschichte dieser Beschreibung zéhlt unter anderem die Kontamination des alt-frz.
serrer< (>reisen, »sich zu Pferd fortbewegen<) mit lat. >errare< (Gherumirrens, >sich irrenc),
durch die aus dem fahrenden Ritter ein irrender Ritter werden kann. Die rdumliche
Bewegung wird so auf jene kognitiven und imagindren Fehlleistungen beziehbar, an die
Gottsched hier mit Don Quijote im Hinterkopf denkt. Vgl. Philipp Fuchs: Das altfranzsi-
sche Verbum Errer. Mit seinen Stammesverwandten und das Aussterben dieses Wortes, in:
Romanische Forschungen 38 (1919), S. 335-391, bes. S. 339-344 und 385f.; sowie Udo Scho-
ning: >Irrtumc< und >(sich) irren< im Altfranzésischen. Lexikalische und literaturgeschichtli-
che Anmerkungen, in: Andreas Speer, Maxime Mariege (Hrsg.): Irrtum - Error - Erreur,
Berlin/Boston 2018, S. 681-699.

44

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abgrund und Abenteuer

Abenteuer unter psychologischen und poetologischen Gesichtspunkten eine
Funktionsstelle in der Entwicklungskurve biirgerlicher Sozialisationsgeschich-
ten und zugleich in der Form des Bildungsromans zu.?® Zudem fiihrt er es
als einen romanpoetisch fundierten Begriff fiir einen erfiillten Moment im
Mannigfaltigen ein, der Wilhelm »wie betrunken und taumelnd« zuriicklésst
und sich im »freudetrunkenen Blick« auf Mariane wiederholt.

Im weiteren Verlauf der Selbsterzdhlung erweist sich die kindliche Lust
an der abenteuerlichen Fiille als ein wesentliches Movens der Figurenentwick-
lung wie auch als Knotenpunkt, an dem Dramen- und Romanform {iber
Kreuz gefithrt werden. Da ist etwa die Rede von der Anziehungskraft der
»Oper mit ihren manichfaltigen Veranderungen und Abenteuern« (MA 5, 23)
sowie vom »Lesen alter Romane«, das Wilhelms Kopf mit »Ritterideen«
anfiillt. Diese fithren wiederum zur Lektiire der Tancred und Chlorinde-Epi-
sode aus Tassos Das befreite Jerusalem (MA 5, 26f.), deren Dramatisierung
Wilhelm klaglich misslingt. Gegen Ende des ersten Buches plant Wilhelm
dann, an der Seite Marianes auf »ritterschaftliche« Weise (MA 5, 65) aus
dem biirgerlichen Elternhaus auszubrechen, und vertritt gegeniiber einem
Fremden, der ihn in ein Gespréch iiber die richtige »Vorstellungsart« von
Zufall und Schicksal verstrickt, die sichtlich von seinen Lektiiren beeinflusste
Position, dass man durch »eine Reihe von unerwarteten Vorfillen [...] endlich
ans Ziel« gelangen kénne (MA 5, 70). Der unerwartete Vorfall, der Wilhelm
kurz nach diesem Gesprich tatsdchlich ereilt, sorgt allerdings fiir einen Bruch
mit seinen bisherigen Vorstellungen und Pldnen. Als ihm zufillig ein Billet
von Marianes anderem Liebhaber in die Hinde kommt, befindet er sich just
in dem »Fall« einer »verlornen Liebe«, von dem er dachte, er bliebe ihm
erspart.

Mit dieser harten Zasur, welche die »Umbruchsdynamik des Romans« in
Gang bringt,” stellt sich das Problem der Fortsetzung zum ersten Mal in
aller Schérfe. Goethe perspektiviert es vor allem als Erzahlproblem: Schon in

28 Vorbereitet ist diese Verortung in den padagogischen Adaptionen von Abenteuerstoften, die
im 18. Jahrhundert Konjunktur hatten. Vgl. Jiirgen Fohrmann: Abenteuer und Biirgertum.
Zur Geschichte der deutschen Robinsonaden im 18. Jahrhundert, Stuttgart 1981. Noch Hegel
wird sich ihr unter Einfluss der Lehrjahre anschliefen, wenn er die »Abenteuerlichkeit« des
modernen Romans beschreibt: Dort seien es biirgerliche Jiinglinge, die sich als die »neuen
Ritter« die Horner an den soziopolitischen Verhaltnissen der Wirklichkeit ablaufen wiirden,
um schliefilich »Philister, so gut wie die anderen auch« zu werden. Georg Wilhelm Friedrich
Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik, in: ders.: Werke in zwanzig Binden, hrsg. von Eva
Moldenhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt a.M. 1970, Bd. 14, S. 219f.

29 Kuhlmann: »Es fehlte mir der Zusammenhang« (Anm. 9), S. 89.

45

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Oliver Grill

der Theatralischen Sendung tibergeht die heterodiegetische Erzédhlinstanz die
niederschmetternden Folgen des vermeintlichen Liebesverrats, um spéter zu
bemerken, dass sie »die Erzahlung an das vorherige Buch ankniipfen« miisse
(MA 2.2, 60f.). In gednderter Reihenfolge, aber gleicher Absicht kiindigt der
Erzéhler der Lehrjahre zu Beginn des zweiten Buchs an, dass er diese ohnehin
absehbaren Folgen aussparen werde, um stattdessen »einige Jahre« zu »iiber-
springen« und »nur so viel, als zum Zusammenhang der Geschichte notig
ist«, vorzutragen (MA 5, 75). Was also hier einleitend als Poetik der Fortsetz-
barkeit bezeichnet wurde, wird bereits im Binnenraum der Theatralischen
Sendung und der Lehrjahre poetologisch reflektiert: Wenn es gilt, Zasuren zu
setzen, Handlungsfaden abreiflen zu lassen, neue einzufideln und dabei doch
einen iibergeordneten Zusammenhang zu wahren, durch den der Eindruck
einer »natiirlichen< Entwicklung als continuatio des Lebens evoziert werden
kann, dann ist die Kunst des Fortsetzens als erzéhlerische Praxis gefragt.

Der Zasur zwischen dem ersten und zweiten Buch entspricht auf symboli-
scher Ebene das Bild des »Abgrunds« (MA 5, 77), in das der Erzdhler die
Krisenerfahrung des Protagonisten wiederholt fasst. Wilhelm gebraucht wenig
spater ein ahnliches Bild, um seine Situation dem Jugendfreund Werner vor
Augen zu stellen:

O mein Bruder, [...] sie [Mariane] war mir bei meinen heimlichen Anschligen
der Kloben, an den eine Strickleiter befestigt ist; gefahrlich hoffend schwebt der
Abenteurer in der Luft, das Eisen bricht, und er liegt zerschmettert am Fufle seiner
Wiinsche. Es ist auch nun fiir mich kein Trost, keine Hoffnung mehr! (MA 5, 84)

Trife diese bemerkenswert idiosynkratische Vorstellung zu, bliebe fiir die
Fortsetzung des Romans wenig Spielraum. Zu Wilhelms Ungliick fehlte in
der Tat nur noch die Resignation in den Handelsstand, zu der Vater Meister
und Freund Werner ihn dréngen. Jedoch wehrt der so eindriicklich vor Augen
gestellte >Fall< des Abenteurers den tragischen »Fall« der »verlornen Liebe«
gerade ab. Denn iiblicherweise fallen Abenteurer nicht so tief, dass sie sich
nicht davon erholen kénnten. Thr Ungliick ist keine jener Katastrophen, von
denen Wilhelm fasziniert ist,** sondern steht entweder zu Beginn oder inmit-
ten des Handlungsverlaufs und ldsst so erwarten, dass die Erzahlung trotzdem
weitergehen und gut enden werde. Das gilt neben der mittelalterlichen Aven-

30 »Wenn uns in der Schule die Weltgeschichte vorgetragen wurde, zeichnete ich mir sorgfaltig
aus, wo einer auf eine besondere Weise erstochen oder vergiftet wurde, und meine Einbil-
dungskraft sah {iber Exposition und Verwicklung hinweg und eilte dem interessanten fiinf-
ten Akte zu.« (MA 5, 30) Zum daraus resultierenden Problem der tragischen Selbstdeutung
vgl. Schings: Wilhelm Meisters schone Amazone (Anm. 22).

46

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abgrund und Abenteuer

tiure auch fiir den griechischen Roman der Kaiserzeit, wo das Liebespaar an-
fangs getrennt und nach zahlreichen Abenteuern zuletzt wiedervereint wird,?!
sowie noch fiir den populdren Abenteuerroman des 19. Jahrhunderts, wo die
Abenteuerhandlung hiufig dazu dient, einen »anfanglichen Sturz [...] auszu-
gleichen«.*? Indem Wilhelm die fiir ihn lustvoll besetzte Idee vom Abenteuer
in die Verbildlichung seiner Krise aufnimmt, zeichnet er sich im Imagindren
seiner Bildersprache unbewusst den Ausweg vor, durch den das katastrophi-
sche Moment des Falls ebenso iiberwindbar scheint wie die biografische und
zugleich narrative Kluft, die damit einhergeht.

Realiter beschreiten wird Wilhelm diesen Ausweg nach der Riickblende des
Erzahlers. »Wir finden ihn auf seinem Pferde« (MA 5, 85), heif$t es da von
Wilhelm - und weiter: »Er belebte die Welt, die vor ihm lag, mit allen Gestal-
ten der Vergangenheit und jeder Schritt in die Zukunft war ihm voll Ahndung
wichtiger Handlungen und merkwiirdiger Begebenheiten.« (MA 5, 86) Wie
der Terminus technicus der >merkwiirdigen Begebenheit« signalisiert, steht in
dem offenen Horizont, der sich an dieser Stelle auftut, die Welt des Romans
mit ihren Zuféllen und Abenteuern, ihrem Handlungsreichtum und ihrer
schemenhaften Verkniipfung von Vergangenheit und Zukunft. In sie tritt
Wilhelm ein, sobald die ersten Stationen der Reise absolviert sind. Statt im
Grimm’schen Sinne von »continuare [...] den Weg, die Reise, die Fahrt, den
Zug fort[zu]setzen«, verldsst er die vom Vater vorgeschriebene Route, um
»sich und seinem Pferde [...] einige Erholung zu verschaffen« (MA 5, 89).
Er reitet aus dem Gebirge, dessen Vertikaltopik noch an den vorherigen
Abgrund erinnert, auf ein »heiteres Landstadtchen« zu, das in einer »frucht-
baren Ebene« liegt (MA 5, 89). Damit »versetzt« Goethe, noch einmal mit
dem >Grimmc« gesprochen, den Protagonisten und die Erzahlweise seines Ro-
mans »an einen anderen Ort« (transplantare); einen Ort, der auflerhalb der
Einflusssphére des biirgerlichen Elternhauses wie auch der daran gekniipften
Erinnerungen liegt und der anderen Regeln des Erzihlens folgt. So trifft

31 Vgl. Michael Bachtin: Chronotopos, iibers. von Michael Dewey, Frankfurt a.M. 1986, S. 9-
36. Dass Goethe diese Tradition (vermittelt iiber den Barockroman und Wieland) aufgreift,
zeigen Felicitas Igel: Wilhelm Meisters Lehrjahre im Kontext des hohen Romans, Wiirzburg
2007; Cornelia Zumbusch: Nachgetragene Urspriinge. Vorgeschichten im Roman (Wieland,
Goethe, Stifter), in: Poetica 43 (2011), S.267-299; sowie Thomas Borgstedt: Wilhelm Meis-
ters Lehrjahre und das Heliodorische Romanschema, in: Christian Rivoletti, Stefan Seeber
(Hrsg.): Heliodorus redivivus. Vernetzung und interkultureller Kontext in der europaischen
Aithiopika-Rezeption der Frithen Neuzeit, Stuttgart 2018, S. 217-229.

32 Volker Klotz: Abenteuer-Romane. Eugéne Sue, Alexandre Dumas, Gabriel Ferry, Sir John
Retcliffe, Karl May, Jules Verne, Reinbek bei Hamburg 1989, S. 226.

47

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Oliver Grill

Wilhelm zunéchst auf Philine, die mit »nachléssig aufgelosten« Haaren an
einem Gasthausfenster sitzt. Diese Begegnung wird als »artiges Abenteuer«
bezeichnet (MA 5, 90). Darauthin bewegt er sich ziellos, aber in raschem
Tempo durch eine Szenerie der Wirtshauser, Hinterzimmer und Marktplitze.
Er gerdt dabei ins Milieu des fahrenden Volks, fiir das die Bezeichnung >Aben-
teurer< im 18. Jahrhundert gebrauchlich war® - in die »bunte Gesellschaft«
(MA 5, 90) der herumziehenden Artisten und Wanderbiithnen, der er auch das
»wunderbare Kind« Mignon entreifit (MA 5, 96). Er lernt den Schelm Fried-
rich, den Lebemann Laertes und einen Seiltinzer namens Narcif$ kennen.
Letzteren hindert er daran, die Erzahlung seiner »Abenteuer« mit Name und
Wohnsitz der betreffenden Damen zu unterfiittern (MA 5, 103). Zusammen
mit Philine und Laertes fithrt Wilhelm das, was der Erzéhler das »lustige
Leben unsrer drei Abenteurer« nennt (MA 5, 106).

Auf diese Weise also wird aus der »Vorstellungsart« der Jugendzeit, wird
aus »ritterschaftlicher« Liebe, Fallh6he, Katastrophe und Schicksalsschlag das
gattungsméflig und sozial zwar >niederes, aber an Erfahrungsgehalten reichere
Panorama der Ebene, wo Vagabunden voriiberziehen, wo Seiltinzer spielend
leicht tiber Abgriinde gelangen, wo erotische Attraktion in der Schwebe tin-
delnder Koketterie verbleibt und wo in der Tat allerhand »manichfaltige
Verdnderungen und Abenteuer« sowie »merkwiirdige Begebenheiten« sich
zu einer »Reihe von unerwarteten Vorfillen« addieren, ohne ein tragisches
Schicksal zu ergeben. Uber das »artige Abenteuer« mit Philine, die Max
Kommerell einmal als »Geist des Abenteuers« bezeichnet hat,** finden Prot-
agonist und Erzdhlung in eine dezidiert aulerbiirgerliche, mitunter pikaresk
anmutende Welt, die nicht eigentlich eine Losung der Krise, wohl aber eine
heilsame Ablenkung und Linderung bietet.>® Dazu gehort auch eine andere
Form des Fortsetzens: Solange die »artigen Abenteuer« an der Seite Philines
die Lust des Augenblicks verheiflen, die sich selbst geniigt, richtet sich die Er-
zéhlung nicht an kausaler Folgerichtigkeit aus, sondern macht die Lockerung
der Verhiltnisse mit, die das >lose Mddchen< mit den »nachldssig aufgelosten«
Haaren so virtuos beherrscht. Statt in Ellipsen und Analepsen zu erzdhlen,
was fiir den »Zusammenhang der Geschichte notig ist«, wie zu Beginn des

33 Vgl. Werner Welzig: Der Wandel des Abenteurertums, in: Helmut Heidenreich (Hrsg.):
Pikarische Welt. Schriften zum Européischen Schelmenroman, Darmstadt 1969, S. 438-454.

34 Max Kommerell: Wilhelm Meister, in: ders.: Essays, Notizen, Poetische Fragmente, aus dem
Nachlass hrsg. von Inge Jens, Olten/Freiburg i.Br. 1969, S. 81-186, hier S. 100.

35 Das Narrativ der Heilung hat Hans-Jiirgen Schings in den Mittelpunkt seiner Analysen
geriickt. Schings: Wilhelm Meisters schéne Amazone (Anm. 22), S. 156 et passim.

48

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abgrund und Abenteuer

zweiten Buches, schildert die Erzéhlinstanz nun eine lose Reihe schillernder
Begebenheiten, die im Gegensatz zur Mariane-Handlung weder folgenschwer
noch unheilschwanger sind - und so im Grunde beliebig fortsetzbar wirken.
Es ist ein munterer Reigen spontaner Einfille und Launen, welcher die
seiltinzerische Leichtigkeit und Leichtlebigkeit der Schausteller sowie das
Lustprinzip, fiir das Philine steht, auf die Ebene der Narration transponiert.
Wie die »sehr lustige Fahrt« (MA 5, 93f.) sinnfallig macht, bei der Philine
das Geld buchstéblich zum Fenster hinauswirft und den Kutscher zur Eile an-
treibt, begreift Goethe das, was Gottsched am Abenteuer als Verschwendung
»ohne Maf und Ziel« kritisiert, als eine Erzdhlokonomie der »Freigiebigkeit«
(MA 5, 95) und Bindungsfreiheit, iiber die er die ansonsten vorherrschenden
Prinzipien der Verschuldung® und der temporalen und zugleich kausalen
Verschrankung® aufler Kraft setzt, um stattdessen den Pulsschlag der erzihl-
ten Gegenwart zu erhéhen und diese so aus dem Schatten einer verfehlten
Vergangenheit herauszulésen.

Dass die Lehrjahre dariiber ins Fahrwasser einer schlechten Unendlichkeit
im Sinne des Gottsched’schen »u.s.w.« gerieten, ist dennoch von vornherein
ausgeschlossen. Zum einen fiigen sich die kleinen Szenen mit Philine als
Abenteuer en miniature ins idyllische Passepartout der lindlichen Gegend,
wodurch sie sowohl in sich als auch topografisch gesehen klar begrenzt blei-
ben. Zum anderen findet der Protagonist dariiber zwar in eine romanhafte
Mannigfaltigkeit hinein, doch verliert er sich nicht in ihr: Im riickblickend
so genannten »Abenteuer der steinernen Bank« (MA 5, 159) widersteht nicht
nur ein honetter Biirgerssohn auf Abwegen der Verfiihrungskunst Philines,
er weist damit zugleich die Sphédre des Abenteuers, die ihn zu absorbieren
scheint — der an Mignon exemplifizierte Topos lautet >unter die Zigeuner
fallen< —,38 in ihre Schranken.®® Was in den alten Romanen, die Wilhelm als

36 Vgl. Cornelia Zumbusch: >beschéddigt und wiederhergestellt<. Kompensationslogik und Ro-
manform in Wilhelm Meisters Wanderjahren, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literatur-
wissenschaft und Geistesgeschichte 88 (2014), S. 3-2L.

37 Als narrative Okonomie beschrieben von Joseph Vogl: Kalkiil und Leidenschaft. Poetik des
Skonomischen Menschen, Ziirich/Berlin 2004, bes. S. 185.

38 Hans Richard Brittnacher: Unter die Zigeuner gefallen. Uber ein Motiv der Abenteuerlitera-
tur, in: Jutta Eming, Ralf Schlechtweg-Jahn (Hrsg.): Aventiure und Eskapade. Narrative des
Abenteuerlichen vom Mittelalter zur Moderne, G6ttingen 2017, S. 119-136.

39 Dies sei mit Blick auf eine These Frederick Amrines betont. Amrine sieht in den Biichern
II-VI (!) eine »picaresque phase« der Lehrjahre. Diese bringt er — in meinen Augen zu
forciert — gegen den Begriff des Bildungsromans in Anschlag. Frederick Amrine: Goethe and
the Myth of the Bildungsroman. Rethinking the Wilhelm Meister Novels, Cambridge 2020,
S.24-52, hier S. 30.

49

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Oliver Grill

Kind las, typischerweise den Auftakt zu endlos langen Ereignisketten bilden
wiirde, unterliegt in den Lehrjahren einer fiir Goethes Denken charakteristi-
schen Selbstbeziiglichkeit und zugleich Selbstbeschrankung der Form.** Aus
ihr erst geht die erste poetologische Funktion hervor, die Goethe dem Aben-
teuerschema abgewinnt: Es dient in den Lehrjahren dazu, auf verhaltnismaflig
engem Raum den Eindruck einer grenzenlosen Vielgestaltigkeit der Welt und
zugleich einer potenziellen Unendlichkeit des Romans zu evozieren.

Diese Funktion lédsst sich an der unterschiedlichen Tragweite der Zufallsbe-
gegnungen ablesen, die im Laufe der Abenteuer zustande kommen: Wahrend
etwa die Figur des erotischen Abenteurers in Gestalt des Narcif§ nur einen
kurzen Gastauftritt hat, iberspannt die Kopplung Wilhelm-Mignon-Harfner
als »wunderbare Familie« (MA 5, 185) fast den gesamten Roman. Was sich
zwischen Philine und Wilhelm anzubahnen scheint, miindet hinter den Kulis-
sen in die Liaison, die Friedrich und Philine als »lockeres Paar« eingehen
(MA 5, 559). Von Laertes heifdt es, dass er »einstweilen« so genannt werde,
doch ein anderer Name fillt nie und die Figur verblasst zusehends. An Philine
mochte Wilhelm spéter so wenig erinnert werden wie an das Pudermesser mit
der Inschrift »gedenkt mein«, das sie ihm bei der ersten Begegnung geschenkt
hatte, wird es schliefllich aber doch (MA 5, 93, 558).4! So legt Goethe in
den wenigen Kapiteln aus dem Mittelteil des zweiten Buches ein nahezu
unerschopfliches Reservoir fiir kiinftige Handlungsstringe und Riickbeziige
an, das sich in seiner dezentrierten Pluralitit klar von Wilhelms Fixierung
auf Lieblingsbilder unterscheidet, wie sie im ersten Buch zutage tritt. Durch
diesen miihelos wirkenden Balanceakt der Moglichkeiten, der die »grofie
Leichtigkeit« belehnt, mit der der Seiltdnzer von seinen Abenteuern erzahlt,
erweist sich das »Abenteuer der Welt«*? letztlich als Abenteuer der moglichen
Welt des modernen Romans. Wahrend im héfischen Roman iiber »die sich in
der Handlung reihenden [...] Ereignisse«, wie Mireille Schnyder formuliert,
»alternative Welten« erschlossen werden, »die als Mdglichkeitsraume den

40 Vgl. David E. Wellbery: Form und Idee. Skizze eines Begriffsfeldes um 1800, in: Jonas
Maatsch (Hrsg.): Morphologie und Moderne. Goethes >anschauliches Denken< in den
Geistes- und Kulturwissenschaften seit 1800, Berlin/Boston 2014, S.17-43; ders.: Selbstbe-
ziiglichkeit und Urspriinglichkeit der Form, in: Markus Klammer u.a. (Hrsg.): Formbildung
und Formbegriff. Das Formdenken der Moderne, Miinchen 2019, S. 181-196.

41 »[...] auch Wilhelms Gliick beruht genau besehen auf der Fihigkeit, sich der Vergangen-
heit durch Erinnerungsverweigerung zu entledigen.« Zumbusch: Was keine Geschichte ist
(Anm. 22), S.134.

42 Kommerell: Wilhelm Meister (Anm. 34), S.104.

50

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abgrund und Abenteuer

Hof herausfordern«,*3 erschlieflen sich die Lehrjahre tber die in sich und
in ihrer Reihung begrenzten Abenteuer des zweiten Buches gesellschaftliche,
imaginédre und erzdhlerische Alternativen, aus denen ihr gattungspoetischer
Moglichkeitshorizont als narratives Fortsetzungspotenzial hervorgeht.

3. Assekuranz und Abenteuer: Von den Lehrjahren zu den Wanderjahren

Auf die Umschriften, die das Abenteuer im weiteren Verlauf der Lehrjahre
erfahrt, sei hier nur summarisch verwiesen: Zunichst kommt durch die
Ankunft des Ehepaars Melina das bereits zitierte »lustige Leben unserer
drei Abenteurer« zum Erliegen. Neue Schuldverhiltnisse entstehen, alte Er-
innerungen kehren wieder. Wilhelms Versuch einer postalischen »Erzahlung
seiner Abenteuer« scheitert (MA 5, 109). »Sorgen [...], wegen des bevorste-
henden Krieges auseinander gehen zu miissen« (MA 5, 110), bedriicken die
Schauspieler, doch die Einladung auf das Grafenschloss befreit sie davon.
Hier treten die politischen Hintergriinde des Romans zutage: Neben den
Querelen auf dem alten Fliigel des Schlosses, unter denen dieser fast in
Brand gerdt, macht sich »die ungeheure Kluft der Geburt und des Standes«
(MA 5, 175) auch im Rahmen des erotischen Abenteuers bemerkbar, das
Wilhelm in den Bann der Grifin zieht. Dieses lduft auf ein Intrigenspiel
hinaus, bei dem Wilhelm dem Grafen versehentlich als dessen Doppelgénger
begegnet, worauthin er gendtigt wird, »eine abenteuerliche Novelle nicht
ohne Beklemmung« vorzulesen (MA 5, 189).44 Das »Abenteuer« (MA 5, 194)
mit der Grafin selbst bricht ab, als diese Wilhelm am Ende des dritten Buchs
unvermittelt fortschickt.*> An dieser »Kluft«, die analog zum »Abgrundc,
der sich zwischen dem ersten und zweiten Buch auftut, mit einer ebenso
unerwarteten wie schmerzhaften Trennung einhergeht, stellt sich auch das
Problem der Fortsetzung erneut. Es wird als Problem des richtigen Wegs
ausgewiesen,*¢ das in einem iibertragenen Sinn die Frage betriftt, wie es ange-

43 Schnyder: Aventiure (Anm. 21), S. 62.

44 Vgl. Inka Miilder-Bach: Das Abenteuer der Novelle. Abenteuer und Ereignis in den Unter-
haltungen deutscher Ausgewanderten und der Novelle Goethes, in: Koppenfels, Miihlbacher
(Hrsg.): Abenteuer (Anm. 21), S. 161-187, bes. S. 161-164.

45 Was der Erzihler an dieser Stelle in Anlehnung an Wilhelms Denkmuster als rétselhaftes
Geschehen zwischen »Zufall« und »Schickung« in der Schwebe ldsst (MA 5, 200), erweist
sich letztlich, wie an anderen Stellen auch, als profane Fortschickung.

46 Zum Scheideweg-Motiv siehe zuletzt Peter Philipp Riedl: Am Scheideweg. Entscheidungs-
narrative in Goethes Roman Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Martina Wagner-Egelhaaf, Bru-
no Quast, Helene Basu (Hrsg.): Mythen und Narrative des Entscheidens, Géttingen 2020,

51

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Oliver Grill

sichts der ungelésten Konflikte zwischen Adel, Biirgertum und unbehaustem
Prekariat weitergehen soll.#” Im wortlichen Sinn steht mit der Frage nach dem
richtigen Weg indes die Reiseroute der Theatertruppe zur Debatte. Angesichts
eines Geriichts um herumstreifende Marodeure plidiert ein Teil der Truppe,
die sich mittlerweile die Verfassung einer »kleinen Republik« gegeben hat
(MA 5, 213), fiir einen »Umweg, doch Wilhelm {iberredet sie, den direkten
und »gefahrlichen Weg« zu nehmen (MA 5, 218, 227). Man bewaflnet sich,
lagert auf einer Lichtung und fiihlt sich dabei der »reizenden Wirtschaft eines
Zigeunerhaufens« dhnlich (MA 5, 220). Als ein Schuss fallt, wird aus dem
>lustigen Zigeunerleben« der blutige Ernst eines Uberfalls. Wilhelm, der von
den Marodeuren verwundet wurde, bleibt mit Mignon und Philine zuriick,
bis eine Gruppe Berittener - sie werden als »Ritter« und »schone Amazone«
bezeichnet - die »verungliickten Abenteurer« auffindet (MA 5, 224). Die
Amazone, die Wilhelm spéter unter dem Namen Natalie wiederfinden wird,
bedeckt den »Verwundeten und Unbekleideten« mit einem »Mannsiiberrock«
(MA 5, 224), wahrend dieser von ihrer Erscheinung wie geblendet ist und
zugleich vom Tun des Wundarztes beeintrachtigt in Ohnmacht fallt.

So wie Goethe die personliche Entwicklung seines Protagonisten im Zu-
sammenspiel mit unterschiedlichen Sozialordnungen gestaltet, die ihrerseits
Krisen und Wandlungen unterliegen,*® so tiberlagern sich im Falle der Aben-
teuer, die diese Entwicklung mit antreiben, also auch gesellschaftliche und
biografische Briiche, wie die Sequenzierung von »kleiner Republik«, »gefahr-
licher Weg«, »Marodeurs«, »schoner Amazone« und »Mannstiberrock« deut-
lich macht: Als Abenteurer und Wortfiihrer der kleinen Republik verungliickt
Wilhelm, wahrend er zugleich symbolisch zum Mann wird und sich ihm mit
Natalie ein gangbarer Weg in die Sphére des Adels auftut. Damit erreichen
die Lehrjahre eine weitere Zasur, an der Goethe das Erzéhlschema des Aben-

S.171-187, bes. S.176f. Die Wege, die sich in den Lehrjahren (und auch sonst) im Rahmen
des Abenteuernarrativs auftun, entziehen sich allerdings einer bindren Entscheidungslogik,
insofern sie sich dem Protagonisten zufallig anbieten und unreflektiert betreten werden.

47 Die politische Bedeutung, die den kriminalisierten nomadischen Lebensformen im 18. Jahr-
hundert zukommt, ist kaum zu iiberschétzen. Vgl. Michel Foucault: Surveiller et punir.
Naissance de la prison, Paris 1975, S. 85-113.

48 Die Figur des Wilhelm Meister entwickle sich, so haben es Gerhard Neumann und Hans-
Georg Dewitz auf den Punkt gebracht, »auf héchst problematische Weise zwischen der
Vorstellung des abenteuernden >Romanheldenc« auf der einen, des blof8en >Indikators« sozia-
ler Verhiltnisse auf der anderen Seite, an dem, wie an einem Lackmuspapier, die Sduren
und Basen gesellschaftlicher Prozesse sichtbar werden« (FA 10, 918). Zum Verhaltnis von
Abenteuer und sozialer Ordnung siehe Oliver Grill, Philip Reich (Hrsg.): Ordnungen des
Auflerordentlichen. Abenteuer - Raum - Gesellschaft, Paderborn 2023.

52

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abgrund und Abenteuer

teuers als solches verabschiedet?® - und zwar dezidiert auch als Prinzip der
Fortsetzung. So beschliefft Wilhelm in der Folge des Uberfalls »nicht etwa
planlos ein schlenderndes Leben fort[zu]setzen, sondern zweckmaflige Schrit-
te sollten kiinftig seine Bahn bezeichnen« (MA 5, 236). Diese Vorstellung
einer geregelten Schrittfolge steht dem vorherigen Abenteuerweg, in dem sich
continuare (>den Weg fortsetzen<) und transplantare (>an einen anderen Ort
versetzen«<) zum Zufallsparcours mischen, diametral entgegen. Das ungerich-
tete Schlendern oder, wie Gottsched sagen wiirde, das abenteuerliche in der
Welt >Herumschwiérmenc soll einem zukunftsorientierten, zweckgebundenen
Handeln weichen. Damit wire die Hinwendung des Romans zum Paradigma
der biirgerlichen Karriere akkurat vollzogen, wiirde diese neue Bahn letztlich
nicht genauso diskontinuierlich verlaufen, Wilhelm weiterhin unerwartet an
andere Orte bringen und so von einem planbaren Lebensweg einigermaflen
weit entfernt bleiben.>®

Klar ist aber, dass die Lehrjahre das Abenteuer mit dem Uberfall ver-
abschieden und in der Folge als Bestand der Vergangenheit kenntlich ma-
chen - sowohl in lebens- und sozialgeschichtlicher als auch in imaginati-
ons- und narrationsgeschichtlicher Hinsicht. Als ein solches Eingeschlosse-
nes-Ausgeschlossenes ist das Abenteuer in kanonisierten Literaturen des I9.
und 20. Jahrhunderts héufig anzutreffen,” und als solches kehrt es auch in
den Lehrjahren im siebten und achten Buch wieder: Da sind zum einen die
zahlreich eingelagerten Binnenerzahlungen zu nennen, von denen die aben-
teuerlichen Vorgeschichten Mignons und des Harfners nur das prominenteste
Beispiel ausmachen; schon Lothario hat bei Wilhelms Ankunft »ein kleines
Abenteuer mit einer Dame« im Riicken (MA 5, 431). Zum anderen wird das
Abenteuer noch einmal als Moglichkeitsprinzip aufgerufen und verworfen,
als Wilhelm von Jarno in die Auswanderungspldne der Turmgesellschaft ein-
geweiht wird:

Nach Amerika? versetzte Wilhelm lachelnd; ein solches Abenteuer hatte ich nicht
von Thnen erwartet, noch weniger dafl Sie mich zum Geféhrten aussehen wiirden.

49 Vgl. dazu Grill: Verungliickte Abenteurer (Anm. 19), S. 68-71.

50 Heinrich Bosse hat gezeigt, dass Goethe die Idee der Selbstbildung gegen jene einer zweck-
rationalistischen Karriere setzt. Heinrich Bosse: Nach auflen von innen. Selbstbildung in
Goethes Wilhelm-Meister-Romanen, in: Metin Geng, Christof Hamann (Hrsg.): Institutio-
nen der Padagogik. Studien zur Kultur- und Mediengeschichte ihrer &@sthetischen Formie-
rungen, Wiirzburg 2016, S. 127-159.

51 Vgl. die Beitrdge in Grill, Obermayr (Hrsg.): Abenteuer in der Moderne (Anm.19); sowie
Grill, Reich (Hrsg.): Ordnungen des Aufierordentlichen (Anm. 48), Sektion 2.

53

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Oliver Grill

Wenn Sie unsern Plan ganz kennen, versetzte Jarno, so werden Sie ihm einen
bessern Namen geben, und vielleicht fiir ihn eingenommen werden. [...]

[A]us unserm alten Turm soll eine Sozietdt ausgehen, die sich in alle Teile der Welt
ausbreiten, in die man aus jedem Teile der Welt eintreten kann. Wir assekurieren
uns unter einander unsere Existenz, auf den einzigen Fall, daf§ eine Staatsrevolution
den einen oder den andern von seinen Besitztiimern vollig vertriebe. (MA 5, 564)

Dort also, wo der Roman um Antworten nicht auf eine individuelle Le-
benskrise, sondern auf die gesamtgesellschaftliche Krisensituation des spa-
ten 18. Jahrhunderts ringt - und als solche hat Goethe die Franzosische
Revolution zweifelsfrei erfahren —, wird das Abenteuer in aller Deutlichkeit als
falsche Vorstellung abgewiesen. Und das muss es auch. Denn fiir die Uberfiih-
rung der alten und veralteten Sozialordnung, als welche sich die Turmgesell-
schaft zu begreifen gelernt hat, in einen modernen Etat providence* sind die
tiberkommenen Deutungsmuster von Providenz und Kontingenz, denen Wil-
helm nachhingt, ebenso unzureichend wie die an individuelle Agency und er-
eignishafte Kontingenz gebundenen Mdglichkeitsspielrdume des Abenteuers.
Der weite, auf einem globalen Maf3stab angesiedelte Horizont, den Jarno im
Blick hat, eroffnet sich vom Kollektiv aus und soll im Kollektiv so beschritten
werden, dass selbst der historische Ausnahmefall einer »Staatsrevolution« als
kalkulierbares Risiko erscheint. Das maf3gebliche Stichwort fiir diese einiger-
maflen kithne Hoffnung, sich in und als Gesellschaft gegen die Moglichkeit
von Revolutionen versichern zu kdnnen, lautet entsprechend nicht »Abenteu-
er«, sondern »assekurieren«. Die Sorge dieser cura,>® wie sie im Wortstamm
von »assekurierenc steckt, gilt nicht etwa einem »zerschmetterten« oder »ver-
ungliickten« Abenteurer und seiner psychischen Regeneration. Sie ist auch
nicht in einem losen Personenverband von Vagabunden angesiedelt. Vielmehr

52 Im Sinne von Frangois Ewald: L’Etat providence, Paris 1986. Der Ausschluss des Abenteu-
ers hat damit Anteil an jener iibergeordneten »Modernisierungsproblematik«, die unter
anderem Glinter Safie als Signatur der Wanderjahre beschrieben hat. Safie: Auswandern in
die Moderne (Anm.15), S.9 et passim. Vgl. auflerdem Franziska Schofiler: Goethes Lehr-
und Wanderjahre. Eine Kulturgeschichte der Moderne, Tiibingen 2002; sowie, mit Blick
auf die Geschichte des Versicherungswesens, dies.: Goethes Lehr- und Wanderjahre aus
kulturwissenschaftlicher Sicht. Das Versicherungswesen als kulturelle Praxis, in: Ortrud
Gutjahr, Manfred Engel, Wolfgang Braungart (Hrsg.): Zeitenwende. Die Germanistik auf
dem Weg vom 20. ins 21. Jahrhundert, Bern 2003, S. 349-353, bes. S. 351f.

53 Zum Problemkomplex von Sorge, Vorsorge und Fiirsorge vgl. Cornelia Zumbusch: Wilhelm
Meisters Entwicklungskrankheit. Padagogik der Vorsorge in Goethes Bildungsroman, in:
Thomas Glaser, Bettine Menke (Hrsg.): Experimentalanordnungen der Bildung. Exterioritat
- Theatralitdt - Literarizitdt, Paderborn 2014, S.111-127; sowie Kirk Wetters: Who Cares
About Society? >Sorge« and Reification in Goethe’s Wilhelm Meisters Lehrjahre, in: Collo-
quia Germanica 47/3 (2014), S. 243-262.

54

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abgrund und Abenteuer

richtet sie sich am Erhalt der materiellen Existenz einer in jhren Grundfesten
erschiitterten Sozialordnung aus, die sich vermittels sozio6konomischer Netz-
werke, die im Ganzen stabil sind, in ihren Teilen aber flexibel agieren kénnen,
zu restituieren und zu reformieren sucht. Dieser Zielvorgabe entsprechend be-
darf die Turmgesellschaft auch keiner ziellos herumschweifenden Abenteurer,
sondern zuverldssiger Kuriere, die Botschaften und Erzidhlungen im richtigen
Moment an den richtigen Ort tragen.

So wie mit den formalen Einschliissen des >alten< Abenteuers in novellis-
tische Binnenrdume ein Teil des Erzahlprogramms von Wilhelm Meisters
Wanderjahre aufscheint,>* so deutet sich mit den modernen Techniken der
Assekuranz - der globalen Verteilung und Vernetzung, der kollektiven Risiko-
streuung und Kompensation - zugleich jene neue Form des Romanerzihlens
an, die Goethe in den Wanderjahren erproben wird: dezentrale, rhizomati-
sche und polyphone Strukturen gepaart mit einer endlosen, buchstablich ins
Kosmische ausgreifenden Zirkulation von Informationen, Objekten, Medien
und Geschichten.™® Wenn also das Abenteuer in den Lehrjahren fiir eine
Fortsetzbarkeit des Romans steht, die individuelle Krisen im Wechselspiel von
continuare und transplantare zur prekdren Suggestion eines linearen Lebens-
wegs zu organisieren erlaubt, so steht die Assekuranz in den Wanderjahren
fiir das nicht minder prekdre Projekt, die Fortsetzbarkeit des Romans als
eine gesamtgesellschaftliche Kontinuitdt zu denken, die selbst iiber den Epo-
chenbruch der Revolution und die Wasserscheide des Jahrhundertwechsels
hinwegzufithren vermag. Dabei ist es gerade das Mittel der Lockerung, wo
nicht Auflésung etablierter Zusammenhange (narrativ wie sozial gesehen),
das diese Kontinuitdt gewahrleisten soll. Die nomadische Existenzform, die
in den Lehrjahren mit dem Abenteuer assoziiert wurde, kehrt dabei zwar in

54 Vgl. Cornelia Zumbusch: Wunsch und Wunder. Wilhelm Meisters Wanderjahre und die Ge-
schichte des Abenteuers, in: Grill, Obermayr (Hrsg.): Abenteuer in der Moderne (Anm. 19),
S.75-90, hier S. 84-88.

55 Dazu wurde in der Forschung viel gesagt — seit lingerem schon unter dem Schlagwort
der Archivpoetik, in jiingerer Zeit auch unter dem des Aggregats. Vgl. Volker Neuhaus:
Die Archivfiktion in Wilhelm Meisters Wanderjahren, in: Euphorion 62 (1968), S.13-27;
Ehrhard Bahr: The Novel as Archive. The Genesis, Reception, and Criticism of Goethe’s
Wilhelm Meisters Wanderjahre, Columbia 1998; Martin Bez: Goethes Wilhelm Meisters
Wanderjahre. Aggregat, Archiv, Archivroman, Berlin/Boston 2013; Willer: Archivfiktionen
und Archivtechniken (Anm.14); Bernhard Fischer: Goethes >Aggregat<. Wilhelm Meisters
Wanderjahre (1829), in: Andererseits 7-8 (2018/19), S. 133-145; Rabea Kleymann: Formlose
Form. Epistemik und Poetik des Aggregats beim spiten Goethe, Paderborn 2021, S. 133-174.
Vgl. auflerdem Waltraud Maierhofer: Wilhelm Meisters Wanderjahre und der Roman des
Nebeneinander, Bielefeld 1990.

55

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Oliver Grill

Gestalt des (Aus-)Wanderns wieder. Jedoch scheint die Kontingenz des Aben-
teuers in dem gesetzmiaflig verordneten Nomadentum Wilhelms und dem
geordneten Aufbruch des Kollektivs nach Amerika, von dem die Wanderjahre
erzdhlen, von vornherein ausgeschlossen beziehungsweise »assekuriert«. Was
immer hier geschieht, soll weder Abenteuer heiflen noch sein.

Dieser Gegensatz von Assekuranz und Abenteuer wird in den Wanderjah-
ren strukturgebend: zunéchst in Gestalt des Verhiltnisses von Rahmenhand-
lung und Binnenerzahlungen, dariiber hinaus aber auch innerhalb der Rah-
menhandlung selbst, und zwar interessanterweise im jeweiligen Schlusskapi-
tel der beiden Romanfassungen. In der Fassung von 1821 {iberldsst Goethe es
der Figur des Lenardo, in einem »letzten Kapitel« die »feierliche Trennungs-
stunde [...] mit einem traulichen Lebewohl zu besiegeln« (MA 17, 237). Um
den Auswandererbund in historische Zusammenhinge einzuordnen, betont
Lenardo unter anderem, dass man das Wandern nicht nur mit einer »Masse
tatiger Menschen« gemein habe, sondern hierin auch mit groflen Feldherren
und »ungliicklich gefallenen Fiirsten« »verbriidert« sei (MA 17, 236). Aller-
dings befanden sich die Auswanderer in einer komfortableren Situation:

Da wir uns nun alles dieses einander vergegenwirtigt und aufgeklart, so wird kein
beschrankter Triibsinn, keine leidenschaftliche Dunkelheit iiber uns walten; die Zeit
ist voriiber wo man abenteuerlich in die weite Welt rannte; durch die Bemithungen
wissenschaftlicher, weislich beschreibender, kiinstlerisch nachbildender Weltumrei-
ser sind wir iiberall bekannt genug, dafl wir ohngeféhr wissen was zu erwarten sei.
(MA 17, 236)

Jedes Mitglied des Bundes, so fahrt Lenardo fort, konne »versichert« sein,
dass es sich, egal wo »Zufall« oder »Leidenschaften« es hinfithren mdgen,
von »Ungliicksfallen moglichst wieder hergestellt finden werde«. Dieser Ver-
sicherung dient auch das abschlieflende Lied Lenardos: »Wo wir uns der
Sonne freuenc, heifit es da, »sind wir jede Sorge los. / Dafl wir uns in ihr
zerstreuen, / Darum ist die Welt so grof8.« (MA 17, 238)

Ob nun dieser Verbriiderung mit der titigen Masse einerseits und den
gefallenen Fiirsten andererseits der politische Stachel so gezogen ist, wie
das den Zielvorgaben des Bundes nach der Fall sein miisste,>® stehe dahin.

56 So lduft Lenardos Rede auf einen politischen Opportunismus und zugleich 6konomischen
Utilitarismus hinaus, von dem aus gesehen es egal scheint, wer gerade wie regiert. Es zéhle
zu den »Pflichten« des Auswandererbundes, »alle Regierungsformen gleichfalls gelten zu
lassen und, da sie sdmtlich eine zweckmifiige Tatigkeit fordern und beférdern, innerhalb
einer jeden und, wie lange es auch sei, nach ihrem Willen und Wunsch zu bemiithen.«
(MA 17, 237).

56

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abgrund und Abenteuer

Jedenfalls gilt das Abenteuer auch an dieser Stelle nicht mehr als richtige
Antwort auf Tribsinn und Leidenschaft, Zufall und Ungliicksfall - also auf
jenen »>Abgrunds, von dem die Fortsetzungen von Wilhelms Lebensweg ihren
Ausgang nahmen. Als Topos fiir den Aufbruch in eine im Vergleich zum alten
Europa zwar neue, aber bekannte Welt wird das Abenteuer vielmehr selbst
jener alten Zeit zugerechnet, von der sich die Turmgesellschaft schon in den
Lehrjahren zu verabschieden begann und deren Bestinde die Wanderjahre
noch einmal sichten. Das letzte Wort behalt hierbei wiederum die Assekuranz,
und zwar sowohl im Sinn der Risikostreuung als auch im woértlichen Sinn von
Sorglosigkeit: Man sei »jede Sorge los«, heifdt es im Lied.

Es diirfte nicht zuletzt dieses Versprechen der Sorglosigkeit gewesen sein,
das Goethe sich mit den Wanderjahren angesichts von Revolution, konter-
revolutiondrem Krieg, Napoleonischer Invasion und Befreiungskriegen als
zeitgemiéfles Pendant zur »grofien Leichtigkeit« des Abenteuererzihlens zu
erschreiben suchte. Dass er jedoch Lenardos Lied in der Umarbeitung zur
zweiten Fassung nicht als den Schlussstein, als der es ausgestellt wird (»be-
siegeln«), stehen lief3, zeugt indes von der besonderen Problematik des As-
sekurierens. So liegt das >Los< der Sorglosigkeit darin, dass man sich ihrer
stets aufs Neue versichern muss, um nicht nolens volens an den dunklen
Ursprungspunkt der existentiellen Sorge zuriickzukehren,*” der den Versiche-
rungstechnologien zugrunde liegt. Dies zeigt sich im letzten Kapitel der
zweiten Wanderjahre-Fassung, in dem die Sorglosigkeit in der Tat einer Er-
neuerung bedarf: Dicht gedringt erzdhlt Goethe hier von einem berittenen
Jiingling, der mitsamt Pferd von der Bruchkante eines Feldes jahlings einen
Abhang »von bedeutender Hohe« hinunter in einen Fluss stiirzt, wo er her-
ausgefischt und von Wilhelm, der sich hier zum ersten Mal als »Wundarzt«
bewihrt, ins Leben zuriickgeholt wird. Erst jetzt erkennt Wilhelm den wilden
Reiter als seinen Sohn Felix. Auf dem »viterlichen Mantel hingestreckt« — wo-
moglich derselbe, den Natalie einst Wilhelm gab -, r6ten sich Felix’ Wangen
in der »gemifligten Sonnenglut«, sodass er »schon vollig wieder hergestellt«

57 Mit Blick auf den Auftritt der personifizierten Sorge in der Mitternachts-Szene des Faust
IT spricht Kirk Wetters von einer Nachtseite beziehungsweise Ddmonie der Sorge. Wet-
ters: Who Cares About Society? (Anm. 53), S.251f. Wetters bezieht sich dabei auf einen
Heidegger-Kommentar Hans Blumenbergs: »Heidegger hat die Sorge zum Wesen des Da-
seins erkldrt und darin den Schliissel zur Zeitlichkeit als dem Horizont gefunden, in dem
Dasein Sein versteht. Die Sorge erlaubt dem Dasein nicht, in seiner Gegenwart aufzugehen;
sie kommt aus einem angespannten Verhaltnis zur Zeit [...].« Hans Blumenberg: Die Sorge
geht tiber den Fluf, Frankfurt a.M. 1987, S.217. Unter Bezug zu Schopenhauer @hnlich
bereits Vogl: Kalkiil und Leidenschaft (Anm. 37), S. 331-337.

57

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Oliver Grill

scheint und die »tatigen Ménner, die ihn aus dem Wasser zogen, sich »einer
guten gegliickten Handlung« und des »Lohns« erfreuen koénnen, wahrend
Wilhelm ausruft: »Wirst Du doch immer aufs neue hervorgebracht, herrlich
Ebenbild Gottes! [...] und wirst sogleich wieder beschadigt, verletzt, von
innen oder von aufien.<« (MA 17, 686f.)

Worauf es bei dieser hochgradig verdichteten Passage im vorliegenden
Kontext ankommt, ist zum einen der zum Teil wortliche Bezug zu Lenardos
Rede, die in dieser Wanderjahre-Fassung bereits einige Kapitel zuriickliegt,
und zum anderen die Wiederkehr der Konfiguration von Abgrund und Aben-
teuer, wie wir sie aus den Lehrjahren kennen. Wenn Felix nach seinem Sturz
bald »vollig wieder hergestellt« scheint, so findet damit zunichst Lenardos
Versicherung, dass man sich im Auswandererbund nach »Ungliicksfallen
moglichst wieder hergestellt finden werde«, ihre Bestitigung. Auch die Verse
»Wo wir uns der Sonne freuen / Sind wir jede Sorge los« greift Goethe mit
dem sich in der milden »Sonnenglut« belebenden Jiingling auf. Insofern
reicht die zweite Fassung der Wanderjahre dem Prinzip der Assekuranz eine
Probe aufs Exempel nach, an der es sich figurativ bewédhren kann. Zugleich
aber weist die von Wilhelm benannte Dynamik wiederholter Beschadigungen
und Hervorbringungen auf jenen Rest an existentieller Gefahrdung hin, der
sich im Register der Assekuranz grundsitzlich nicht beheben lassen kann:
Der lebensbedrohliche Fall des berittenen Jiinglings und seine Rettung, bei
der der Vater gerade zur rechten Zeit am rechten Ort ist, erweist sich als ein
hochgradig kontingenter Einzelfall, demgegeniiber Techniken der Vorsorge
und Versicherung letztlich machtlos bleiben. So wenig sein Zustandekommen
absehbar oder praventiv abwendbar ist, so wenig wire der Verlust, der hier
droht, materiell kompensierbar. Dieser Rest an personlicher Gefahrdung im
Kollektiv treibt den Roman iiber sein eigenes Schlusslied von der Sorglosig-
keit hinaus - und auf das scheinbar langst ausgeschlossene Moglichkeitsreser-
voir des Abenteuers zu. Es ist bemerkenswert genug: Am »schroffsten Rand«
(MA 17, 686) des letzten handlungstragenden Kapitels formuliert Goethe eine
Erzéhlsequenz, wie man sie auch in einem Roman James Fenimore Coopers
finden konnte;*8 eine temporeiche, zum Teil im Préisens gehaltene Handlungs-

58 Dass Goethe sich im Jahr 1826 mit Cooper auseinandergesetzt hat, um sich fiir die Wander-
jahre mit der Amerika-Thematik weiter vertraut zu machen, ist bekannt. Vgl. Henriette
Herwig: Das ewig Ménnliche zieht uns hinab. Wilhelm Meisters Wanderjahre: Geschlechter-
differenz, sozialer Wandel, historische Anthropologie, Tiibingen 1997, S.192-195; Nicholas
Saul: Goethe and Colonisation. The Wanderjahre and Cooper, in: Nicholas Boyle, John
Guthrie (Hrsg.): Goethe and the English-Speaking World, Rochester 2001, S. 85-98.

58

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Abgrund und Abenteuer

folge mit Sturz und vermeintlicher Katastrophe, mit Zufallsbegegnung, Ret-
tungstat, Heilung und Bemintelung, in der letztlich natiirlich weniger ein
Cooper’sches Abenteuer als vielmehr Wilhelms Abenteuerweg, wie er in den
Lehrjahren gestaltet wurde, zum pragnanten Ereignis verdichtet wiederkehrt.

Angesichts dieser Allianz von Assekuranz und Abenteuer, welche die Fort-
setzbarkeit des erzahlten Lebens iiber alle Abgriinde und Umbriiche hinweg
sichert und auch dort noch zu sichern vermag, wo der Wanderjahre-Roman
sich seinem Ende nahe weif3, scheint es in der Tat angemessen, diesem Roman
schlieflich ein »(ist fortzusetzen.)« anzuhdngen. Noch einmal richtet er sich
damit an einem prinzipiell endlos weiten Moglichkeitshorizont aus, den man
nicht eigentlich mehr erzdhlerisch beschreiten muss, um ihn vor Augen zu
haben. Frei von Ironie ist diese Allianz allerdings nicht. Dafiir liegen Asseku-
ranz und Abenteuer schon hinsichtlich ihrer historischen Signatur und ihres
unterschiedlichen Umgangs mit dem Zufall zu weit auseinander, wie Jarno
und Lenardo jeweils betonen. Vielleicht also muss man sich an den Gedanken
gewOhnen, dass auch das »(ist fortzusetzen.)«, so wie es aus den Wilhelm
Meister-Romanen als Formel einer Poetik der Fortsetzbarkeit hervorgeht,
selbst einer gewissen Ironie nicht entbehrt. Und wie konnte es im Jahr 1829
im Grunde auch anders sein? Dem Jahr, in dem der achtzigjahrige Goethe,
der wissen musste, dass er Amerika nie mit eigenen Augen sehen wiirde, die
Wanderjahre seiner Vollstindigen Ausgabe letzter Hand iiberantwortete? Ein
Jahr nachdem Pustkuchen den mittlerweile fiinften Band seiner belanglosen
Lehrjahre-Parodie unter dem Titel Wilhelm Meisters Wanderjahre auf den
Markt geworfen hatte? - Angesichts dieser Umstdnde steht das »(ist fortzuset-
zen.)« dem, was man romantische Ironie nennt, an abgrindiger Tiefe und
poetischer Reflexionskraft in nichts nach.

59

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 09:39:43. -



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ANjA LEMKE

Wiedervorlage eines Problems

Zum Verhaltnis von Kunst und sozialer Praxis in den Lehr- und
Wanderjahren

Bereits vor dem Abschluss von Wilhelm Meisters Lehrjahren hat Johann Wolf-
gang Goethe in einem Brief an Friedrich Schiller 1796 eine »Fortsetzung des
Werks« erwogen.! Der Roman, den er dann 25 beziehungsweise 33 Jahre spa-
ter in zwei Fassungen unter dem Titel Wilhelm Meisters Wanderjahre oder Die
Entsagenden veroffentlichte, ldsst sich allerdings nicht mehr als Fortsetzung
im herkémmlichen Sinne verstehen. Zwar taucht ein Grofiteil des Romanper-
sonals aus den Lehrjahren wieder auf, aber sowohl in seiner Form als auch
in seinem Inhalt weist der Roman eine Komplexitit auf, die das Schema des
Seriellen sprengt. Die Wanderjahre schreiben die Lehrjahre weniger fort als
um, indem sie zentrale Fragen, die die Lehrjahre verhandelt haben, noch
einmal neu konstellieren und perspektivieren.

Im Zentrum dieser Wiedervorlage von Problemstellungen steht das Ver-
héltnis von Kunst und sozialer Praxis, das in den Lehrjahren primér entlang
der individuellen Bildungsgeschichte Wilhelm Meisters entfaltet wurde. Be-
kanntlich enden die Lehrjahre damit, dass Wilhelm dem Theater und dem fiir
ihn damit verbundenen Anspruch auf vollumféngliche Entfaltung seiner An-
lagen entsagt, um als Ehemann und Vater, den Forderungen eines modernen,
sich zunehmend funktional ausdifferenzierenden Sozialgefiiges entsprechend,
eine niitzliche Funktionsstelle innerhalb der Gesellschaft zu besetzen. Dieses
an der Entwicklung des Individuums ausgerichtete >Bildungsroman-Schema<?
tritt, darauf ist in der Forschung vielfach hingewiesen worden, in den Wander-
jahren zugunsten von Fragen nach dem Kollektiv und der gesellschaftlichen
Organisation in den Hintergrund, was eine umfassende Reorganisation des

1 Johann Wolfgang Goethe: Brief an Friedrich Schiller, 12. Juli 1796, in: ders., Friedrich Schil-
ler: Der Briefwechsel. Historisch-kritische Ausgabe, hrsg. von Norbert Oellers unter Mitarbeit
von Georg Kurscheidt, Stuttgart 2009, Bd. 1, S. 239.

2 Die Entwicklungsgeschichte der Gattungsbezeichnung ist ebenso komplex wie die Frage ihrer
Giiltigkeit umstritten. Festzuhalten bleibt, dass das Label gerade auch durch die nachhaltige
Kritik an ihm zu einem festen Bestandteil der Romantheorie der Moderne geworden ist.

61

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anja Lemke

Romangefiiges zur Folge hat.> Wihrend die Lehrjahre das Diskursgeflecht
aus Pidagogik, Okonomie, Regierungs- und Steuerungswissen, das die Zeit
um 1800 prégt, entlang der Bildungsgeschichte Wilhelms entfalten und die
Institution des Turms diese >zuféllige Entwicklung« wihrend des gesamten
Romanverlaufs mehr oder weniger im Verborgenen lenkt, dreht sich in den
Wanderjahren das Verhiltnis von Bildungs- und Institutionenroman weitge-
hend um.* In den Lehrjahren hatte die Turmgesellschaft als zentrale Instituti-
on gewirkt, in der individuelle Differenzen, wie etwa die unterschiedlichen
Bildungskonzepte des Abbé und Nataliens, in einer organisatorischen Einheit

3

62

Stellvertretend fiir eine ganze Reihe von Untersuchungen seien genannt: Anneliese Klingen-
berg: Goethes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden. Quellen und
Komposition, Berlin/Weimar 1972; Stefan Blessin: Die Romane Goethes, Konigstein/Ts.
1979; Wilhelm Voflkamp: Utopie und Utopiekritik in Goethes Romanen Wilhelm Meisters
Lehrjahre und Wilhelm Meisters Wanderjahre, in: ders. (Hrsg.): Utopieforschung. Interdiszi-
plindre Studien zur neuzeitlichen Utopie, Frankfurt a.M. 1985, Bd. 3, S.227-249; Thomas
Degering: Das Elend der Entsagung. Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre, Bonn 1982. Im
Kontext einer diskursgeschichtlichen Analyse vgl. Franziska Schéfiler: Goethes Lehr- und
Wanderjahre. Eine Kulturgeschichte der Moderne, Tiibingen/Basel 2002; fiir den Paradig-
menwechsel im Bereich der Erziehung Nicolas Pethes: Zoglinge der Natur. Der literarische
Menschenversuch des 18. Jahrhunderts, Géttingen 2007, S. 298-322.

Die Unterscheidung von Bildungs- und Institutionenroman stammt von Riidiger Campe,
der in einer Reihe von Analysen zum Roman des frithen 20. Jahrhunderts untersucht hat,
wie das sich um 1800 formierende Schema des Bildungsromans sich um 1900 in Richtung
des Institutionenromans zu verschieben beginnt. Etwas schematisch ldsst sich sagen, dass
die Differenz darin besteht, dass sich der Bildungsroman primér entlang des in ihm sich
entwickelnden Lebens formt, wiahrend der Institutionenroman die Institutionen als Orte
der Formung dieses Lebens fokussiert, wobei beide Modelle vielfaltig ineinandergreifen. Fiir
dieses Ineinandergreifen verweist Campe seinerseits bereits auf die Funktion des Turms
in den Lehrjahren. Vgl. Riidiger Campe: Robert Walsers Institutionenroman Jakob von
Gunten, in: Rudolf Behrens, Jorn Steigerwald (Hrsg.): Die Macht und das Imaginire. Eine
kulturelle Verwandtschaft in der Literatur zwischen Friiher Neuzeit und Moderne, Wiirzburg
2002, S.235-250, hier S.237. Dass dieses Schema auch fiir das Verhiltnis zwischen den
Lehr- und den Wanderjahren produktiv gemacht werden kann, hat Eva Geulen gezeigt und
argumentiert, dass die Wanderjahre »als Roman der Projekte und Griindungen selbst ein
Institutionenroman zu sein scheinen«, wobei die Pddagogische Provinz als »Mittelpunkt«
des Romans das Verhaltnis von Institutionenroman und Bildungsroman im Bilderzyklus im
Inneren der Heiligtiimer eigens thematisiere. Eva Geulen: Betriebsgeheimnisse der »Padago-
gischen Provinz« in Goethes Wanderjahren, in: Zeitschrift fiir Medien- und Kulturforschung
1 (2010), S. 33-50, hier S. 43. Der »im Bildungsroman sozialisierte Wilhelm« wiederum »ragt
so fremd in die Provinzwelt wie Mignon in diejenige der Lehrjahre.« (Ebd., S. 49) Die folgen-
den Auslegungen gehen hier noch einen Schritt weiter, indem sie Wilhelms Wanderschaft
nicht mehr als »Bildungsreise« verstehen (ebd., S.43), sondern als Teil einer komplexen
Vernetzungsstrategie und Informationsiibertragung zwischen den einzelnen Institutionen, die
das Moment des Bildungsromans gegeniiber dem Institutionenroman noch weiter in den
Hintergrund treten lasst.

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wiedervorlage eines Problems

zusammengefasst werden konnten;> in den Wanderjahren differenziert sich
die Institution in unterschiedliche >Bezirke< aus. Die von Montan, ehemals
Jarno, bereits im ersten Kapitel ausgerufene neue Generalmaxime der Spezia-
lisierung, die jetzt an die Stelle des alten, von Wilhelm vertretenen Bildungs-
ideals der perfectibilié¢ treten soll — »Mache ein Organ aus dir und erwarte,
was fiir eine Stelle dir die Menschheit im allgemeinen Leben wohlmeinend
zugestehen werde« (FA 10, 295) -, betrifft so zuallererst die institutionelle
Organisation der Diskurse selbst.

Am deutlichsten zeigt sich dies in der vom Abbé ausgegebenen Parole
>Bilden und Tun« (FA 10, 514), die sich im Roman in der Bildungsinstitution
der Padagogischen Provinz auf der einen und den Siedlungsprojekten der
Auswanderer und Lenardos auf der anderen Seite manifestiert. Aber auch
die Sphire des Oheims wird als abgeschlossener Bezirk eines gesellschaftli-
chen und dkonomischen Ordnungsexperiments markiert.® Auf diese Weise
wird nicht nur das zeitliche Entwicklungsschema des Bildungsromans durch
rdumliche Strukturen ersetzt, auch die Idee individueller Bildung wird nicht
mehr konsequent weiterverfolgt. So iibergibt Wilhelm seinen viterlichen Er-
ziehungsauftrag fiir mehrere Jahre an die Padagogische Provinz, und die eige-
ne Wanderschaft bleibt fiir seinen Entwicklungsgang eigentiimlich folgenlos.”
Im Zentrum der Mobilitét steht statt der Formung des Individuums nun die

5 Vgl. zu den Differenzen zwischen den verschiedenen Erziehungskonzepten innerhalb des
Turms, insbesondere zwischen dem Abbé und Natalie, Cornelia Zumbusch: Wilhelm Meis-
ters Entwicklungskrankheit. Padagogik der Vorsorge in Goethes Bildungsroman, in: Bettine
Menke, Thomas Glaser (Hrsg.): Experimentalanordnungen der Bildung. Exterioritat — Thea-
tralitat - Literarizitat, Paderborn 2014, S. 111-127.

6 Dass der Roman, anders als die Lehrjahre, nicht mehr primér einer zeitlichen, sondern einer
raumlichen Struktur folgt und sich in eine Reihe von »Bezirken« (Voflkamp), »Spharen«
(Geulen) oder »Territorien« (Lottmann) aufteilen lasst, die jeweils unterschiedliche Diskurs-
felder abdecken, ist bereits vielfach unterstrichen worden. Vgl. etwa Voflkamp: Utopie und
Utopiekritik in Goethes Romanen (Anm. 3), S.237; Geulen: Betriebsgeheimnisse der »Pada-
gogischen Provinz« (Anm.4), S.39; Schofller: Goethes Lehr- und Wanderjahre (Anm. 3),
S.218f,; und André Lottmann: Arbeitsverhaltnisse. Der arbeitende Mensch in Goethes Wil-
helm Meister-Romanen und in der Geschichte der Politischen Okonomie, Wiirzburg 2011

7 Die einzige Ausnahme bildet hier das zentrale Moment der Berufswahl, die bereits in den
Lehrjahren im Motiv des sWundbestecks«< vorbereitet wurde und in den Wanderjahren ausge-
arbeitet wird. Doch selbst diese Wahl ist nicht das Ergebnis eines Bildungsgangs, sondern
wird von Wilhelm, folgt man dem Redaktor, schon relativ frith im Roman getroffen, sie
darf »an dieser Stelle dem Leser« jedoch »noch nicht vertrau[t]« werden. Der Redaktor
verrat jedoch bereits, »dafl Wilhelm bekannte: wie er schon langst geneigt sei einem gewis-
sen besondern Geschift einer ganz eigentlich niitzlichen Kunst sich zu widmen« (FA 10,
299). Auch Felix, darauf ist in der Forschung vielfach hingewiesen worden, bleibt von den
Bildungsbemiihungen der Pddagogischen Provinz auffallend unberiihrt.

63

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anja Lemke

Organisation des erhohten Informations- und Kommunikationsflusses zwi-
schen den einzelnen Institutionen, die sich aus der gestiegenen Komplexitit
infolge ihrer Ausdifferenzierung ergibt.® Wandern dient nicht mehr dem Er-
leben des Einzelnen, sondern ist Teil einer komplexen multimedialen Vernet-
zungsstrategie. Wurden in den Lehrjahren noch alle aus der Beobachtung der
individuellen Lebenswege gewonnenen Daten und Informationen im Turm
gesammelt, dokumentiert und archiviert, gilt es nun das Wissen der einzel-
nen Institutionen produktiv miteinander zu vernetzen und seine Zirkulation
sicherzustellen. Entsprechend stehen Notations-, Archivierungs- und mediale
Vermittlungstechniken im Vordergrund. Wilhelm dient mehrfach als Bote,
es werden unzidhlige Briefe und Briefkopien gewechselt, in denen Erlebtes
komprimiert wird. Im Bezirk des Oheims konstituiert sich der Nahverband
der Familie fast ganzlich durch Fernkommunikation, und der Auswanderer-
bund kommuniziert iiber »Tafelchen« mit Pfeilen, durch die Informationen
tiber die Mobilitat der einzelnen Mitglieder iibermittelt und Knotenpunkte im
beweglichen Netzwerk der Institutionen markiert werden.” Tagebticher, wie
das von Lenardo, und Protokoll-Mitschriften von Gespriachen, wie Angela
im Bezirk Makariens oder Friedrich fiir den Auswanderbund sie vornehmen,
werden unterschiedlichen Leser:innen zur Verfiigung gestellt.!”

8 Vgl. zur zentralen Rolle der Kommunikation und der Informationsiibertragung im Roman
auch Schofller: Goethes Lehr- und Wanderjahre (Anm. 3), S. 199f.; sowie zur Rolle von Wil-
helms Wanderbewegungen fiir die Struktur des Romans Cornelia Zumbusch: >beschadigt
und wiederhergestellt<. Kompensationslogik und Romanform in Wilhelm Meisters Wander-
jahren, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 88
(2014), S. 3-21, hier S. 11.

9 So spricht etwa der Abbé in einem Brief an Wilhelm von einem »Téfelchen«, das er dem
Brief beilegt, »woraus sie den beweglichen Mittelpunkt unserer Kommunikationen erken-
nen werden.« (FA 10, 515).

10 Es sei am Rande angemerkt, dass bereits die erste Begegnung Wilhelms mit Makarie auf
die Parallelen zwischen Makarie und dem Turm verweist. Wie in der Initiationsszene im
Turm, in der sich Wilhelm hinter einem Vorhang iiber einem Tisch mit griinem Teppich die
Biihne auftut, auf der die Emissdre noch einmal erscheinen (FA 9, 872), sieht er auch Maka-
rie erstmals, als ein »griiner Vorhang« aufgezogen wird. Allerdings werden von Makarie
keine Lebensldufe mehr gesammelt, sondern »augenblickliche Gespréiche« fiir die Nachwelt
festgehalten, aus denen beim Wiederlesen »tausend Einzelnheiten hervorspringen, eben als
wenn eine Masse Quecksilber fallt und sich nach allen Seiten hin in die vielfachsten unzah-
ligen Kiigelchen zerteilt« (FA 10, 387f.). An dieser Distribution beteiligt sich auch Wilhelm,
wenn er sogleich beginnt, von den am Vortag angefertigten Manuskripten »Abschriften«
zu nehmen (FA 10, 389). Mit Blick auf die Organisation der Datengewinnung und des
Datenflusses, die den ganzen Roman durchzieht, wire zu untersuchen, in welchem Verhilt-
nis die von Volker Neuhaus und Ehrhard Bahr so iiberzeugend entwickelte Charakteristik
des Romans als >Archivfiktion< zu dieser Dimension der institutionellen Vernetzung steht,
oder anders gefragt, wie sich der Archivroman zum Institutionenroman verhalt, in dem

64

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wiedervorlage eines Problems

Inhaltlich zusammengehalten werden die unterschiedlichen Institutionen
der Wanderjahre durch die Maxime allgemeiner Verwertbarkeit und Niitz-
lichkeit, die eine Art Minimalkonsens fiir die Organisation aller im Roman
durchgespielten Gesellschaftsexperimente bildet. Was immer die einzelnen
Institutionen planen und tun, ob ihr primires Ziel ein padagogisches, ein
okonomisches oder ein regierungstechnisches ist, es muss ein gesellschaftli-
cher Nutzen in diesem Planen und Handeln erkennbar sein. Entlang dieses
klaren Bekenntnisses zur instrumentellen Vernunft als Leitidee, und hierin
liegt das entscheidende Moment der »Verzahnungen« zwischen den Lehr-
und den Wanderjahren,"! entfaltet der Roman die diskursive Komplexitéit mo-
derner Gesellschaftsorganisationen.

1. Vom Potenzial zum Handeln

In seinem Brief an Goethe vom 8. Juli 1796 fasst Schiller das Verhaltnis von
Kunst und sozialer Praxis in den Lehrjahren treffend im Paradigma von
Potenzialitdt und Aktivitdt, wenn er das »Ziel, bey welchem Wilhelm nach
einer langen Reyhe von Verirrungen endlich anlagt«, wie folgt beschreibt:

»[E]r tritt von einem leeren und unbestimmten Ideal in ein bestimmtes thatiges Le-
ben, aber ohne die idealisierende Kraft dabey einzubiifien.« [...] Daf} er nun, unter
der schonen und heitern Fithrung der Natur (durch Felix) von dem idealischen zum
reelen, von einem vagen Streben zum Handeln und zur Erkenntnify des wirklichen
tibergeht, ohne doch dasjenige dabey einzubiifien, was in jenem ersten strebenden
Zustand reales war, daf$ er Bestimmtheit erlangt, ohne die schone Bestimmbarkeit
zu verlieren [...] dieses nenne ich die Crise seines Lebens, das Ende seiner Lehrjah-

Moment, in dem sich die Institutionen ihrerseits ausdifferenzieren. Vgl. Volker Neuhaus:
Die Archivfiktion in Wilhelm Meister Wanderjahren, in: Euphorion 62 (1968), S.13-27;
Ehrhard Bahr: The Novel as Archive. The Genesis, Reception, and Criticism of Goethe’s
Wilhelm Meisters Wanderjahre, Columbia, SC 1998; Martin Bez: Goethes Wilhelm Meisters
Wanderjahre. Aggregat, Archiv, Archivroman, Berlin/Boston 2013; sowie zusammenfassend
Ehrhard Bahr: Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden, in: Bernd Witte u.a.
(Hrsg.): Goethe-Handbuch, Bd. 3: Prosaschriften, Stuttgart/Weimar 2004, S.186-231. Dass
fir eine Untersuchung der Romanform zudem Goethes parallel zu den Wanderjahren
entstandenen Hefte Zur Morphologie und deren Verhandlung der Reihenbildung mit in
den Blick zu nehmen wiren, wurde bereits gezeigt von Safia Azzouni: Kunst als praktische
Wissenschaft. Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre und die Hefte Zur Morphologie, Kln
2005.

11 Goethe: Brief an Schiller, 12. Juli 1796, in: ders., Schiller: Der Briefwechsel (Anm. 1), Bd. 1,
S.239.

65

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43. A


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anja Lemke

re, und dazu scheinen sich mir alle Anstalten in dem Werk auf das vollkommenste
zu vereinigen.'?

Aus dieser Perspektive ist Wilhelms Theaterbegeisterung kein Irrweg, sondern
ein notwendiger Umweg. Das Theater ist ein Ausbildungsschritt, der es Wil-
helm erlaubt hat, seine Potenziale zu entfalten, die am Ende des Romans in
die konkrete Aktivitit gesellschaftlichen Handelns iiberfithrt werden. Wilhelm
erlangt im Theater, was Schiller in den Briefen iiber die dsthetische Erziehung
des Menschen als »asthetischen Zustand« deklariert hat: eine »unbegrenzte
Bestimmbarkeit«,'* in der sich die Fiille des Moglichen sammelt und der
Mensch gleichsam auf » Null« gestellt wird;! allerdings nicht als Endziel, son-
dern um im néchsten Schritt in die Aktion iiberzugehen, »weil unmittelbar
aus diesem Zustand etwas Positives erfolgen soll.«!> Die Absage an das Thea-
ter und die Hinwendung zum Turm ist ein individueller Transformationspro-
zess, in dem das asthetische Potenzial in gesellschaftliche Praxis iiberfithrt
wird, um auf diese Weise die Potenzialitat in ihrer Fiille abzuschépfen und
gesellschaftlich zu kanalisieren.

Allerdings zeigt sich in den Lehrjahren auch die Gefahr, die einer Dich-
tung inhdrent ist, die auf die Fiille des Moglichen setzt. Denn bei allem
Bemiihen, das durch die Kunst zugénglich gemachte Potenzial gesellschaftlich
nutzbar zu machen, bleibt ein unkontrollierbarer Rest, ein Uberschuss, der
sich der Uberfithrung in niitzliche Aktualisierung widersetzt. Man konnte
hier vom Paradox einer >aktiven Potenzialitit« sprechen, einer Potenzialitit,
die als Potenzialitit wirksam wird und das Projekt ordnungspolitischer Ab-
schopfung und Dienstbarmachung des Moglichen dauerhaft gefahrdet. Diese
Sprengkraft duflert sich in den Lehrjahren in den Figuren Mignons und des
Harfners, die dann auch folgerichtig keinen Platz mehr in der neuen Gesell-
schaftsformation finden und aus dem modernen >Sozialisationsspiel« Roman
herausgenommen werden miissen.'® Zu deutlich sind sie durch den tragischen
Schuldzusammenhang ihrer inzestudsen Verwandtschaft mit der mythischen
Schicksalssemantik der antiken Tragddie verstrickt, zu eindeutig entzieht sich

12 Schiller: Brief an Goethe, 8. Juli 1796, ebd., S. 226f.

13 Friedrich Schiller: Uber die dsthetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen
(1795), in: ders.: Simtliche Werke in fiinf Banden, hrsg. von Gerhard Fricke und Herbert G.
Gopfert, Stuttgart 1980, Bd. 5, S. 633 (20. Brief).

14 Ebd., S.635 (21 Brief).

15 Ebd., S.633 (20. Brief).

16 Vgl. Friedrich A. Kittler: Uber die Sozialisation Wilhelm Meisters, in: ders., Gerhard Kaiser:
Dichtung als Sozialisationsspiel. Studien zu Goethe und Gottfried Keller, Géttingen 1978,
S.13-124.

66

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wiedervorlage eines Problems

ihre Poesie jeglicher Verwertbarkeit. Wahrend sich im Selbstmord des Harf-
ners auch das Scheitern der an ihm vollzogenen Arbeitstherapie manifestiert,
wird Mignon nach ihrem Tod in ein klassisches Kunstwerk tiberfithrt. Nach-
dem es den Arzten nicht gelungen ist, sie »ins Leben zuriick zu rufen« (FA
9, 924), wird sie in den Exequien mithilfe der Medizin einbalsamiert und
zu einer Statue gemacht, von der es heifit: »das schone Gebild der Vergangen-
heit, hier im Marmor ruht es unverzehrt.« (FA 9, 959)7

Die Wanderjahre, so die hier verfolgte These, greifen das Verhiltnis von
Kunst und sozialer Praxis wieder auf, indem sie sich noch einmal diesem
>Rest« zuwenden und erneut nach der moglichen Verwertbarkeit ebenjener
bislang ungenutzten kiinstlerischen Ausdrucksformen fragen, die in den Lehr-
jahren durch Mignon und den Harfer verkorpert wurden und sich nicht
zuletzt durch ihre Asemantik und ihre Néhe zum expressiven unmittelbaren
korperlichen Ausdruck den diskursiven Praktiken des Turms entzogen haben.
Dies geschieht im Roman primar in der Padagogischen Provinz, deren Erzie-
hungsarbeit die in den Lehrjahren mit Mignon verbundenen Praktiken der
Gestik, der Kleiderwahl, der Musik und des Tanzes von ihrer Individualitit
absondert und in das gemeinschaftsbildende Disziplinarmodell der Provinz
einspeist.

2. Mignon in der Padagogischen Provinz

Wilhelm und Felix betreten die Padagogische Provinz, die in beiden Fassun-
gen der Wanderjahre fast unverandert beschrieben wird, am Beginn des
zweiten Buches. Der Roman widmet der Erziehungsanstalt zunichst zwei
Kapitel. Sechs Kapitel und einige Jahre spiter »tritt« das Lesepublikum noch
einmal gemeinsam mit Wilhelm »in die padagogische Provinz hinein« (FA

17 Auf die notwendige Eliminierung Mignons und des Harfners als Figurationen der >Na-
turpoesie« haben bekanntlich bereits die Frithromantiker hingewiesen. Die Literaturwis-
senschaft hat diese Diagnose in unterschiedlicher Perspektivierung seit folgender Studie
aufgegriffen: Karl Schlechta: Goethes Wilhelm Meister, Frankfurt a.M. 1953. Vgl. etwa
im Anschluss an Schlechta Hannelore Schlaffer: Wilhelm Meister. Das Ende der Kunst
und die Wiederkehr des Mythos, Stuttgart 1980; und zur Rolle des Harfners im Kontext
moderner Medizin und Didtik Schofller: Goethes Lehr- und Wanderjahre (Anm. 3). Als
Immunititsisthetik im Sinne der Klassik liest Cornelia Zumbusch die Bemithungen des
Turms, Mignon und den Harfner als »pathologische Auspragungen des Tragischen« aus
dem Spiel zu nehmen und in Kunst zu iiberfithren. Cornelia Zumbusch: Die Immunitat der
Klassik, Berlin 2011, S. 288-299, hier S. 290.

67

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anja Lemke

10, 516)," um Felix aus ihr abzuholen. Die Topographie der Anstalt bleibt
dabei ebenso vage wie ihr Programm. Der erste »Eintritt« erfolgt zunéchst in
eine weitgehend agrarisch geprigte Landschaft, durch die hindurch Wilhelm
einige Zeit spiter zum »Tor eines mit hohen Mauern umgebenen Talwaldes«
gefithrt wird (FA 10, 414, 419). In diesem stof3t er auf eine Siedlung, unter
deren Gebduden sich »eine runde oder vielmehr achteckige« Gemildehalle
befindet, die Wilhelm durchlduft, ohne Zugang zum Innersten des »Heilig-
tums« zu erhalten (FA 10, 424, 430). Wahrend Wilhelm in der Initiationsszene
im Turm in den Lehrjahren auf seine eigene Lebensgeschichte triftt und der
Roman an dieser Stelle gewissermaflen zu sich selbst kommt, bleibt das Zen-
trum der Padagogischen Provinz unzugédnglich und in seiner mythologischen
Aufladung letztlich abstrakt und rétselhaft.

Diese merkwiirdige Mischung aus konkreter und mystischer Topographie
korrespondiert mit einer ebenso rigiden wie geheimnisvoll anmutenden Or-
ganisationsstruktur — die Provinz weist klare Hierarchien auf, Zoglinge wer-
den von Aufsehern mit Pfeifen dirigiert, die Aufseher geleiten Wilhelm zu den
sogenannten »Dreien, die den »Heiligtimern vorstehen« und von denen es
ihrerseits heift, »sie zusammen stellen den Obern vor«, obwohl dieser selbst
sich »nicht erreichen lie8.« (FA 10, 419) Analog zu dieser Mischung aus Kon-
trollinstanzen und Priestertum présentiert sich auch das padagogische Pro-
gramm als ein Konglomerat aus Disziplinartechniken und Uberwachungspro-
zeduren auf der einen und religios-archaisch anmutenden Ritualen auf der
anderen Seite. Dies gilt auch fiir die Ehrfurcht, die als »wahre Religion«

18 Die merkwiirdige Betonung des »Eintritts« sowie der »Grenze der Provinz« (FA 10, 414)
steht in auffilligem Gegensatz zur Beschreibung der Landschaftstopographie. Denn es
erfolgt gerade kein expliziter Grenziibertritt, der Bezirk wird nicht eigens als markiert
ausgewiesen, beschrieben wird vielmehr jeweils die Landschaft, von der anzunehmen ist,
dass sie sich in dhnlicher Weise bereits jenseits der »Grenze« erstreckt. Die Beschreibung
verstarkt den Eindruck, dass mit der Padagogischen Provinz nicht nur ein geographisch
umrissener Raum innerhalb des Romans betreten, sondern auch eine Schwelle in Rich-
tung Raum-Utopie oder -Dystopie iiberschritten wird. Dennoch ist Eva Geulen recht zu
geben, wenn sie festhilt, dass weder die gut erforschten realgeschichtlichen Hintergriinde
noch das Konzept der sozialen Raum-Utopie die Rolle der Provinz im Roman addquat
zu erfassen vermdgen, da diese nicht zuletzt in ihrer poetologischen Funktion liege. Vgl.
Geulen: Betriebsgeheimnisse der »Padagogischen Provinz« (Anm. 4), S.39. Zur Charakte-
ristik der Pddagogischen Provinz als Sozialutopie vgl. VofSkamp: Utopie und Utopiekritik in
Goethes Romanen (Anm. 3); zu den realgeschichtlichen Hintergriinden noch immer grund-
legend Klingenberg: Goethes Roman Wilhelm Meisters Wanderjahre oder die Entsagenden
(Anm. 3).

68

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wiedervorlage eines Problems

den geheimnisvollen Kern des Erziehungskonzepts bildet und deren mégliche
Bedeutung die Forschung seit jeher beschiftigt hat (FA 10, 423).1°

Wihrend die Inhalte der Lehre im Roman weitgehend diffus bleiben,
erldutern die Akteure der Pddagogischen Provinz Wilhelm die unterschied-
lichen Praktiken, mit denen die Erziehungsziele den Zoglingen implemen-
tiert werden sollen, umso konkreter. Denn nicht die Glaubenssitze selbst
stehen im Zentrum des Bildungsprogramms, vielmehr geht es hier um eine
Eintibung von Praktiken, die die Zdglinge nach der Maxime allgemeiner
Niitzlichkeit auf ein Leben in den unterschiedlichen Siedlungsprojekten in
Amerika und Europa vorbereiten sollen. Getreu der Trennung von >Bilden
und Tunc< obliegt es der Padagogischen Provinz, niitzliche Biirger fiir das
kiinftige Gemeinwesen zu produzieren. So erklart der Abbé mit Blick auf die
Siedlungspléne: »Im ganzen wird zu jener padagogischen Anstalt uns eine
dauernde Verbindung héchst niitzlich und nétig werden. Wir miissen tun,
dirfen ans Bilden nicht denken; aber Gebildete heranzuziehen ist unsere
hochste Pflicht.« (FA 10, 514)20

Gesichert wird der Erfolg dieses Grenzverkehrs zwischen Padagogik und
Gesellschaftsorganisation, indem die Provinz die vom Auswandererbund ge-
forderte Arbeitsteilung ebenso einiibt wie die fiir das neue Gemeinwesen
vorgesehenen Regierungstechniken fiir deren erfolgreiche Implementierung.
Auf diese Weise erhdlt Wilhelm bei seinem zweiten Besuch anlésslich des
»grofSen Fest[es]« Einblicke in die vielfiltigen >Bezirke« der Provinz (FA 10,
433). Dariiber hinaus erkennt er den Zusammenhang von Topographie und
Erziehungskonzept, sind die einzelnen Gegenden doch durchweg nach dem
Prinzip der Sonderung organisiert, das in Korrespondenz mit den Erforder-
nissen einer modernen, arbeitsteiligen Gesellschaft den Bildungsweg der Zog-
linge bestimmt.?! Damit tritt an die Stelle der allseitigen Ausbildung nun die
Spezialisierung des Einzelnen, die Jarno bereits am Beginn des Romans gefor-

19 Vgl. hierzu etwa Friedrich Ohly: Goethes Ehrfurchten - ein ordo caritatis, in: Euphorion 55
(1961), S.113-145; und Karl Thieme: Zu Goethes Ehrfurchten, in: Internationales Archiv fiir
Sozialgeschichte der deutschen Literatur 8 (1983), S. 88-96.

20 Die Verbindung zur Piddagogischen Provinz ist aber nicht auf das Auswanderungsprojekt
beschrinkt, auch der »alte Freund« Lenardos, durch den Wilhelm in Kontakt mit der
Provinz kommt, berichtet, dass er »durch die Sorgfalt unserer pidagogischen Freunde,
einen tiichtigen jungen Mann erworben« habe, der die Anlagen mitbringe, den tiberlieferten
Besitz des Alten zu bewahren (FA 10, 411).

21 Zur Rolle des Sonderns als padagogisches und poetologisches Verfahren vgl. auch Geulen:
Betriebsgeheimnisse der »Padagogischen Provinz« (Anm. 4).

69

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anja Lemke

dert hat.??> Um diese zu perfektionieren, werden zunichst alle Disziplinen
strikt voneinander getrennt, um erst auf dem hochstmoglichen Bildungsgrad
die einzelnen Spezialisten zu einem funktionierenden Ganzen zusammenzu-
fiigen. Organisiert ist die Provinz dabei in Form eines »Miniatur-Staats«
mit »protostaatliche[m] Polizeicharakter«.2?> Ahnlich wie die geplanten Steue-
rungs- und Kontrollpraktiken der Siedlergemeinschaft eine grofle Nahe zu
den von Michel Foucault fiir das 19. Jahrhundert identifizierten Disziplinar-
techniken aufweisen - dies gilt insbesondere fiir die Strategien der Zeiteintei-
lung und der Parzellierung von Raum sowie fiir die Observationstechniken
der Polizei -,2* ldsst sich zeigen, dass die Piddagogische Provinz sich der
umfassenden Disziplinierung von Kérpertechniken zuwendet.

Fiir die Frage nach dem Verhiltnis von Kunst und sozialer Praxis ist nun
entscheidend, dass sich die Disziplinierungstechniken iiberwiegend auf kiinst-
lerische Bereiche konzentrieren. Nicht nur sind die unterschiedlichen Bezirke
der Provinz nach den verschiedenen schonen Kinsten unterteilt, auch das
>Menschenmaterial¢, das die Pddagogische Provinz fiir die Siedlungspldne
bereitstellt, scheint vornehmlich aus Kiinstlern zu bestehen. So berichtet der
Abbé Wilhelm im zweiten Buch, dass Lothario »eine Reise zu den Padagogen
[...] unternommen [hat,] um sich tiichtige Kiinstler, nur sehr wenige« fiir sein
Kolonialprojekt »zu erbitten«. Denn »[d]ie Kiinste sind das Salz der Erde; wie
dieses zu den Speisen, so verhalten sich jene zu der Technik. Wir nehmen
von der Kunst nicht mehr auf als nur dafl das Handwerk nicht abgeschmackt
werde.« (FA 10, 514)

Um dieses Mischungsverhiltnis von Wiirze und Dienstbarkeit schon in
der Ausbildung der Zoglinge selbst zu gewahrleisten, greift die Pddagogische
Provinz auf Korpertechniken zu, die in den Lehrjahren in auffilliger Weise
mit Mignon und der durch sie verkdrperten Naturpoesie verbunden waren,
das heifit namentlich auf Gestik und Kleidung sowie auf Musik und Gesang.
Wihrend die Turmgesellschaft in ihrer Mischung aus Geheimbundorganisa-
tion, 6konomischer Reformgemeinschaft und Versicherungsgesellschaft Mi-
gnon und den Harfner nicht in ihr Projekt der sozialen Praxis integrieren
konnte, setzt die Pddagogische Provinz noch einmal neu an, indem sie die

22 »[J]a es ist jetzo die Zeit der Einseitigkeiten; wohl dem, der das begreift, fir sich und andre
in diesem Sinne wirkt.« (FA 10, 295).

23 Geulen: Betriebsgeheimnisse der »Padagogischen Provinz« (Anm. 4), S. 36.

24 Vgl. Michel Foucault: Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses, iibers. von
Walter Seitter, Frankfurt a.M. 1994.

70

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wiedervorlage eines Problems

mit Mignon verbundenen Elemente vom Individuum >sondert< und auf die
Bildung eines neuen Kollektivkorpers appliziert.

3. Gestik und Kleidung

»Hier ist das Rétsel« — mit diesen Worten stellt Philine »das Kind« Mignon
Wilhelm in den Lehrjahren vor (FA 9, 451). Es selbst »blieb am Eingange ste-
hen, eben als wenn es gleich wieder hinaus schliipfen wollte, legte die rechte
Hand vor die Brust, die linke vor die Stirn, und biickte sich tief.« (FA 9, 451)
Was zunidchst als reine Demutsgeste lesbar wird, wird von Mignon in der
Folge, verbunden mit »einem gebrochenen Deutsch und mit einer sonderbar
feierlichen Art«, mehrfach wiederholt (FA 9, 451). Auf diese Weise entkleidet
sie die Geste zunehmend ihrer herkommlichen semantischen Konnotationen
und macht sie zu einem individuellen Ausdrucksmittel, das Anteil an dem
von Wilhelm als »geheimnisvoll« wahrgenommenen »Zustand ihres Wesens«
hat (FA 9, 451). So heifdt es spater im Roman, dass das Kind »fiir jeden eine
besondere Art von Gruf hatte. Thn griifite sie seit einiger Zeit mit {iber die
Brust geschlagenen Armen.« (FA 9, 463)

Ganz ghnlich verfahrt Mignon mit einer weiteren Sonderbarkeit: der Wahl
ihrer Kleidung, deren Farbgebung ab einem bestimmten Punkt im Roman
diejenige Wilhelms imitiert (FA 9, 470). In der Forschung ist mehrfach
darauf hingewiesen worden, dass eine solche Imitation bereits dem Namen
»Mignon« inhidrent ist, denn es war Sitte am mittelalterlichen franzésischen
Hof, dass Giinstlinge in der Farbe ihres Gonners auftraten. »Der Konig hat
stets einen >mignon en titre< bei sich, in die gleichen Gewinder gekleidet
wie er, auf den er sich bei Empfingen stiitzt.«>> Auch diese als Hierarchiezei-
chen lesbare Geste wird von Mignon individualisiert, indem sie — und nicht
Wilhelm - dezidiert festsetzt: »deine Farbe!« (FA 9, 470) Wie sie Wilhelm
in dieser Szene den Eiertanz schenkt, den offentlich aufzufiithren sie sich
standhaft weigert, so schenkt sie sich Wilhelm auch in der Kleidung, indem
sie sich ihm anverwandelt. Und Wilhelm stimmt dieser Bitte zu, »obgleich er

25 Johann Huizinga: Herbst des Mittelalters. Studien i{iber Lebens- und Geistesformen des 14.
und 15. Jahrhunderts in Frankreich und den Niederlanden, Stuttgart 1975, S. 71, zitiert nach
Achim Aurnhammer: Androgynie. Studien zu einem Motiv in der europdischen Literatur,
Koln/Wien 1986, S. 166. Vgl. auch Franziska Schofller: »Als ich ein Knabe war«. Cross-dres-
sing und Poetik in Goethes Wilhelm Meisters Lehrjahre und Woolfs Orlando, in: Freiburger
Frauenstudien 5 (1999), H. 1, S. 61-74.

71

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anja Lemke

nicht deutlich wuflte, was sie darunter meinte«, die Bedeutung des Ausdrucks
also nicht wirklich erfasst (FA 9, 470).

In den Wanderjahren sind die Gesten und die Frage der Kleiderwahl das
Erste, was Wilhelm und Felix auffillt, sobald sie die »Grenze der Provinz«
tiberschritten haben:

Schon hatte Wilhelm bemerkt, dafl in Schnitt und Farbe der Kleider eine Mannig-
faltigkeit obwaltete, die der ganzen kleinen Volkerschaft ein sonderbares Ansehen
gab; eben war er im Begriff seinen Begleiter hiernach zu fragen, als noch eine wun-
dersamere Bemerkung sich ihm auftat: alle Kinder, sie mochten beschiftigt sein,
wie sie wollten, lieflen ihre Arbeit liegen und wendeten sich mit besondern, aber
verschiedenen Gebirden gegen die Vorbeireitenden und es war leicht zu folgern,
dafd es dem Vorgesetzten galt. Die jiingsten legten die Arme kreuzweis iiber die Brust
und blickten fréhlich gen Himmel, die mittleren hielten die Arme auf den Riicken
und schauten liachelnd zur Erde, die dritten standen strack und mutig; die Arme
niedergesenkt, wendeten sie den Kopf nach der rechten Seite und stellten sich in
eine Reihe, anstatt daf} jene vereinzelt blieben wo man sie traf. (FA 10, 414f.)

Im Gesprach mit dem Aufseher erfahrt Wilhelm, dass das System der Gesten
die unterschiedlichen Bildungsgrade der Zoglinge anzeigt, der Gruf§ an den
Aufseher also gleichzeitig zur eindeutigen Einordnung und Klassifizierung der
Zoglinge dient. Doch anstatt die Bedeutung der Graduierung zu erldutern,
lasst der Aufseher Wilhelm mit Verweis auf die Hierarchie hiertiber im Unge-
wissen: »Dies gebithrt Hoheren als ich bin« (FA 10, 415), und macht deutlich,
dass es auch fiir die Zoglinge letztlich keine einheitliche Bedeutung der Gestik
gibt. Sie werden zwar in Maflen eingeweiht in das Gestensystem, aber es wird
ihnen verboten, die ihnen mitgeteilte Bedeutung zu kommunizieren, so dass
sich »die Lehre hundertfiltig [modifiziert]« (FA 10, 416).

Hier zeigt sich, wie Gemeinschaftsbildung im neuen Erziehungswesen und
entsprechend spiter auch in den neu zu griindenden Ubersee-Siedlungen
funktioniert. Statt eines geteilten Inhaltes, der zum Kern der Gemeinschaft
wird, fungiert vielmehr das Geheimnis als solches als bindendes Element, da
es Bedeutung in ein System dauerhaften Aufschubs tiberfithrt und sich gerade
dadurch der kritischen Priifung entzieht. Indem die Gestik nicht unmittelbar
in eine 6ffentliche symbolische Ordnung eingelassen ist, entfaltet der verhiillte
Sinn seine bindende Wirkung. »[DJ]as Geheimnis«, so erklart der Aufseher,
habe »sehr grofie Vorteile: denn wenn man dem Menschen gleich und immer
sagt, worauf alles ankommt, so denkt er, es sei nichts dahinter. Gewissen
Geheimnissen, und wenn sie offenbar waren, muf§ man durch Verhillen und
Schweigen Achtung erweisen, denn dieses wirkt auf Scham und gute Sitten.«
(FA 10, 416) Auf diese Weise erfiillen die Gesten in der Pidagogischen Pro-
vinz eine doppelte Funktion. Zum einen erleichtern sie den beobachtenden

72

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wiedervorlage eines Problems

Erziehern die Klassifikation der Zoglinge durch blofie duflere Zeichen, zum
anderen werden durch sie Bindungen an eine Lehre erzeugt, die ihre Geltung
aus dem Entzug bezieht. Beide Aspekte werden in der Ordnung der Siedler
wieder aufgegriffen, wenn sich das neue Staatswesen sichtbar nach Gilden
und Ziinften gegliedert organisiert, seine Gesetze, Regeln und Kontrollsyste-
me zugleich aber weitgehend im Geheimen bleiben.?

Dariiber hinaus regelt die Gestik den Grenzgang zwischen Natur und
Kultur und ist damit von entscheidender Bedeutung fiir eine Pddagogik, die
durch Einwirkung von auflen das Innere der Zoglinge zu transformieren
trachtet, statt diese lediglich zur formalen Ubernahme kulturellen Wissens
aufzufordern. Denn die Gestik, so erfahrt Wilhelm, dient dem Erlernen der
komplexen Lehre der »Ehrfurcht«, die sowohl die Pddagogische Provinz als
auch den Auswandererbund leitet.?” Jede der drei Gebarden steht fiir eine
Form der Ehrfurcht, fir die »Ehrfurcht vor dem, was iiber uns ist«, »vor dem
was unter uns ist« und fiir die Ehrfurcht gegeniiber den Mitmenschen (FA 10,
420f.). Entscheidend ist dabei, dass >Ehrfurcht« gerade keine natiirliche Anla-
ge ist, die im Zogling entfaltet werden koénnte, sondern das, was »niemand
mit[bringt] auf die Welt, und doch ist es das, worauf alles ankommt, damit
der Mensch nach allen Seiten zu ein Mensch sei.« (FA 10, 420) Implementiert
werden soll dieses kulturelle Surplus, das allein den Menschen zum Menschen
macht, nun gerade nicht diskursiv oder symbolisch, sondern tiber die Gestik.
Uber ein sinnliches Zeichen, so die Quintessenz dieser Passage, wird den
Zoglingen eine kulturelle Ordnung vermittelt, die in ihrer Natur gerade nicht
angelegt ist, aber verinnerlicht werden muss, wenn Sozialisation gelingen soll.

Mit dieser erzieherischen Einwirkung auf die Zoglinge durch die Geste
korrespondiert die Kleidung der Zoglinge. Wihrend die Geste als Medium
und Kontrollorgan fiir die erfolgreiche Verinnerlichung der dufleren Ordnung
fungiert, soll die Wahl der Kleidung den Erziehern umgekehrt einen mog-
lichst offenen Blick in die inneren Anlagen der Zéglinge ermdglichen. Denn
es geht der Pddagogischen Provinz nicht um Vereinheitlichung, sondern um
Ausdifferenzierung. Ziel ist die Erziehung des Einzelnen zum >Organs, das
in der Lage ist, die ihm entsprechende Funktionsstelle in der Gesellschaft ein-
zunehmen. Um nun herauszufinden, was dem Einzelnen entspricht, miissen
dessen Anlagen und Fihigkeiten zutage gefordert werden. Dies geschieht in
der Pddagogischen Provinz unter anderem durch die freie Wahl der Kleider,

26 Vgl. zu den Geheimhaltungsstrategien des Auswanderbundes Friedrichs Bericht im elften
Kapitel des dritten Buches, FA 10, 686-690.
27 Zum Bekenntnis der Auswanderer zur Lehre der drei Ehrfurchten vgl. FA 10, 673.

73

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anja Lemke

die, wie es heiflt, »ein Mittel ist«, um »die Gemiiter der Knaben eigens zu
erforschen« (FA 10, 432). Hierfiir wird beobachtet, welche Farben, Stoffe und
Schnitte der Einzelne wahlt, um seinem Charakter Ausdruck zu verleihen.
Jedoch handelt es sich hier nur um eine scheinbare Freiheit, denn sobald
es zu Moden und entsprechend zu Nachahmungs- und Vereinheitlichungsten-
denzen kommt, greifen die Erzieher durch Verknappung lenkend ein, um den
Prozess des individuellen Ausdrucks zu garantieren. »Denn, so der Erzieher
zu Wilhelm, »der Uniform sind wir durchaus abgeneigt, sie verdeckt den
Charakter und entzieht die Eigenheiten der Kinder, mehr als jede andere
Verstellung, dem Blicke der Vorgesetzten.« (FA 10, 432f.)

Beide Verfahren spielen an der Grenze von innen und auflen und setzen
auf den Ausdruck eines sinnlichen Zeichensystems als eines verldsslichen Me-
diums zur Regelung dieses prekiren Grenzverkehrs. Und eben darin liegt die
Verheifung des Gestischen, das hier pddagogisch ausgeschopft werden soll,
dass es den unmittelbaren Ausdruck des Natiirlichen verspricht, ohne véllig in
diesem aufzugehen. Anders als der blofle Schrei ist die Geste schon Zeichen,
sie ist Reprasentation, aber als Zeichen fast noch unmittelbarer Ausdruck, fast
noch differenzlose Einheit mit dem, was sie ausdriickt. Die Geste verspricht
Natur, ohne Kultur dabei aufzugeben. Sie ist eine Sprache des Leibes, ohne
der unkontrollierten Wucht des korperlichen Ausdrucks vollig ausgesetzt zu
sein. In diesem Sinne bietet sich ihre Aneignung und Steuerung besonders
fiir ein Erziehungsprogramm an, das asemantische, ambivalente Uberschiisse,
den reinen Ausdruck und das blofle Potenzial des Menschen nutzbar machen
will, ohne diese Vermégen ihrer kreativen Kraft zu berauben und sie ganzlich
der Kontrolle von eindeutiger Bedeutung zu unterwerfen. Mit der Integration
der Gestik und der Wahl der Kleider in das gemeinschaftliche Erziehungs-
system macht sich die Padagogische Provinz Teile des Ausdrucksarsenals
zunutze, das in den Lehrjahren auf individuelle und idiomatische Weise mit
Mignon verbunden war.

4. Musik, Gesang und Tanz

Konnten Gestik und die Frage der Kleidung noch als eher zufillige Korre-
spondenzen zwischen Mignon und dem Erziehungsprojekt der Provinz aufge-
fasst werden, so gilt dies nicht mehr fiir die Rolle von Musik, Gesang und
Tanz, die Mignon zu ebenjener Figuration der Poesie und des Tragischen
werden lassen, fiir die in den Lehrjahren kein Platz mehr ist. Thre Lieder
wie auch ihr ekstatischer Manadentanz, durch den sich ihre Poesie in der
Feier im Anschluss an die Hamlet-Auffithrung mit der antiken Tragddie

74



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wiedervorlage eines Problems

verbindet, werden ebenso wie ihr ambivalentes Gestenspiel am Schluss des
Romans in die ewige geschlossene Schonheit des klassischen Kunstwerks
transformiert. Die Wanderjahre machen es sich dagegen zur Aufgabe, diese
Ausdrucksformen von allem Dionysischen zu reinigen und stattdessen die
Musik und insbesondere den Gesang als Leitkunst fiir die neue Gemeinschaft
der arbeitenden Menschen einzusetzen. Dabei ist es gerade die Offenheit
und die Bedeutungslosigkeit der Musik, die fiir das padagogische Steuerungs-
projekt genutzt werden kann, gewdhren doch Rhythmus und Takt das fiir ge-
meinschaftliche Arbeit notwendige Gleichmaf3 bei gleichzeitiger inhaltlicher
Freiheit und erlauben somit eine moglichst einfache Identifikation mit der
Gruppe. Einer Gemeinschaft wie derjenigen der Siedler, die das »patriotische
Gefiihl« nicht linger »unmittelbar auf den Boden« griinden (FA 10, 665),
sondern auf gemeinsamer Tatigkeit, werden Musik und Gesang zum mafigeb-
lichen Motor der Gemeinschaftsbildung. Und tatsachlich kénnte die Diskre-
panz zwischen Mignons Liedern und den Chorgesdngen des Wanderbundes
kaum grofSer sein.

Schon bei seinem ersten Besuch in der Padagogischen Provinz wird Wil-
helm darauf aufmerksam, dass alle Tatigkeiten der Zoglinge von Gesang
begleitet werden. Auch bei seinem zweiten Besuch, zu dem er anldsslich des
»grofien Marktfestes< nach gut einem Jahr wieder in die Provinz reist, um
Felix abzuholen, fithrt ihn sein Weg zunéchst in den >Bezirk der Musik«.
Wie alle Bereiche des Erziehungssystems ist auch dieser Bezirk nach dem
Prinzip der Sonderung organisiert. Wilhelm erfahrt, dass zunachst jeder sein
Instrument in volliger Abgeschiedenheit erlernt, also >sein Organ ausbildets,
um im Anschluss eine erlernte partikulare Féhigkeit in das Ganze des Orches-
ters einzuspeisen. Zwar widmet sich die Pddagogische Provinz auch anderen
Kiinsten, aber die Musik, so wird betont, ist »die erste Stufe der Bildung,
alles andere schliefit sich daran und wird dadurch vermittelt.« (FA 10, 417)
Eine zentrale Rolle kommt dabei dem Gesang zu, weil er als Taktgeber alle
anderen Arbeiten begleiten, dabei rhythmisch disziplinierend auf die Kérper-
koordination einwirken und zugleich ein Gefiithl von Gemeinschaft erzeugen
kann: »Was die Knaben auch begannen, bei welcher Arbeit man sie auch fand,
immer sangen sie, und zwar schienen es Lieder jedem Geschift besonders
angemessen und in gleichen Fillen tiberall dieselben.« (FA 10, 416) Erkennbar
ist dabei das Erziehungsziel der volligen Einordnung in die Gemeinschaft, in
deren Dienst der Einzelne auch seinen personlichen Ausdruck zu stellen hat,
ohne ihn dabei ginzlich preiszugeben. So beobachtet Wilhelm die Zdglinge in
ihrer Freizeit bei einem Spiel:

75

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anja Lemke

Ein allgemeiner Chorgesang erscholl, wozu jedes Glied eines weiten Kreises freudig,
Klar und tiichtig an seinem Teile zustimmte, den Winken des Regelnden gehor-
chend. Dieser iiberraschte jedoch 6fters die Singenden, indem er durch ein Zeichen
den Chorgesang aufhob und irgend einen einzelnen Teilnehmenden, ihn mit dem
Stdbchen beriihrend, aufforderte sogleich allein ein schickliches Lied dem verhallen-
den Ton, dem vorschwebenden Sinne anzupassen. Schon zeigten die meisten viel
Gewandetheit, einige, denen das Kunststiick mifSlang, gaben ihr Pfand willig hin [...].
(FA 10, 418)

Jedoch werden die Musik und insbesondere der Gesang in der Padagogisch-
en Provinz nicht nur mit dem Aspekt der Gemeinschaftsbildung, sondern
auch mit dem Erlernen von Notationstechniken verbunden. Die Hand-Ohr-
Auge-Koordination, die durch Mafl und Takt des Gesangs eingeiibt wird,
ermoglicht zugleich die Disziplinierung dieses Gesangs durch die Riickkopp-
lungsschleife zwischen Stimme und Schrift, Ausdruck und Aufschreibesystem.
Der Takt der Musik unterstiitzt das Erlernen der Noten und Schriftzeichen,
gleichzeitig bilden diese das Mafd des Gesangs:

Der einfachste Genuf}, so wie die einfachste Lehre werden bei uns durch Gesang
belebt und eingeprigt [...]; andere Vorteile zu selbsttigigen Zwecken verschwistern
sich sogleich: denn indem wir die Kinder iiben, Téne, welche sie hervorbringen,
mit Zeichen auf die Tafel schreiben zu lernen und nach Anlaf3 dieser Zeichen
sodann in ihrer Kehle wieder zu finden, ferner den Text darunter zu fligen, so
tiben sie zugleich Hand, Ohr und Auge und gelangen schneller zum Recht- und
Schénschreiben als man denkt, und da dieses alles zuletzt nach reinen Mafien, nach
genau bestimmten Zahlen ausgeiibt und nachgebildet werden muss, so fassen sie
den hohen Wert der Mef3- und Rechenkunst viel geschwinder als auf jede andere
Weise. (FA 10, 417)

Im Projekt, Musik, Tanz und Gestik zu padagogisieren, liegt der Versuch,
die Seiten der Poesie zu disziplinieren, die die gesellschaftliche Stabilitat ge-
tahrden konnten, indem ihre expressive Seite gebandigt, ihr Ausdruck verein-
deutigt und in die symbolische Ordnung der Gesellschaft eingelassen wird,
ohne dabei auf ihre schopferische Kraft zu verzichten. Diese Padagogisierung
siedelt die Erziehung so dicht wie moglich am Korper an, ohne dabei auf
Codierung zu verzichten.

5. Festkultur, Gesang und Arbeit
Institutionalisiert wird eine solche Disziplinierung des expressiven Korpers
sowohl in der Padagogischen Provinz als auch im Projekt der Siedler durch

eine Festkultur, die sich eindeutig von ihren dionysischen Momenten abkehrt.
Wihrend die Feier im Anschluss an die gelungene Hamlet-Auftithrung in

76

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wiedervorlage eines Problems

den Lehrjahren ein ausgelassenes Trinkgelage darstellt, das nicht nur im
Wein den Gott Dionysos aufruft, sondern in Mignons Minadentanz ihre
Kunst auch ganz explizit mit den Dionysien und damit den Urspriingen der
antiken Tragddie verbindet, erinnern die streng choreographierten Jahresfei-
ern in der Provinz und die Griindungsakte des Siedlungsprojekts eher an
gelenkte Inszenierungen, in denen sich die Gemeinschaft im Fest Form und
Organisation gibt.?® Damit wird in der Padagogischen Provinz aber nicht
nur der von Rousseau propagierte Gegensatz von verderblichem Theater und
gemeinschaftsstiftender Festkultur reinszeniert,” die gemeinschaftsstiftende
Rolle der Musik erlaubt auch den Anschluss an die im Roman diskutierten
6konomischen Transformationsprozesse.

Im Einklang mit der hier durchgingig thematisierten Neustrukturierung
von Zeit vor dem Hintergrund der Anpassung an gleichformige und sich wie-
derholende Arbeitsabldufe an der Schwelle zur Industrialisierung kommt der
Musik eine zentrale Funktion fiir die modernen arbeitsteiligen Produktions-
prozesse zu.3 Was in der Piadagogischen Provinz eingeiibt wird, das gemein-
schaftliche Singen im Rhythmus des jeweiligen Arbeitsablaufes, spiegelt sich
in den vielfiltigen Gesangen des Bundes wider. Dabei wird vom Roman zum
einen auf die romantische Tradition des Wanderliedes zuriickgegriffen, um
dieses in das Gleichmaf3 des Arbeiterliedes zu transformieren,3 zum anderen
aber auch an zeitgendssische Uberlegungen zur Rolle der Musik angeschlos-
sen. So hat sich etwa Goethes Freund Carl Friedrich Zelter in einer Goethe
bekannten Denkschrift fiir eine eigene Musik-Sektion in der Preuflischen
Akademie der Kiinste eingesetzt, wobei interessant ist, dass deren Leiter, Karl
August von Hardenberg, seine Anfrage an die Akademiemitglieder mit der

28 Die gemeinschaftsbildende Funktion der Musik in der Beschreibung des Auswandererbun-
des hat schon Jochen Schmidt betont. Vgl. Jochen Schmidt: Die Geschichte des Genie-Ge-
dankens in der deutschen Literatur, Philosophie und Politik 1750-1945, Darmstadt 1985, Bd.
1, S. 349f.

29 Vgl. zur Rolle von Theater und Fest in der Pddagogischen Provinz Martin Jorg Schifer:
Das Theater der Erziehung. Goethes »padagogische Provinz« und die Vorgeschichte der
Theatralisierung von Bildung, Bielefeld 2016, S. 33-71.

30 Vgl. hierzu Schofiler: Goethes Lehr- und Wanderjahre (Anm. 3), S. 250-291.

31 Auf diesen Zusammenhang hat Franziska SchofSler hingewiesen. Vgl. ebd., S. 257. Sie liest in
diesem Kontext auch die Szene im dritten Buch, in der Wilhelm in einem Gasthaus auf Teile
der Auswandergesellschaft triftt. Er wird aufgefordert, ein Lied beizusteuern, das von der
Gruppe sofort in Chorgesang tiberfithrt und spéter bei der grofien Versammlung um weitere
Strophen ergénzt und mehrstimmig vorgetragen wird. Vgl. FA 10, 588-596.

77

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anja Lemke

Frage verbunden hat, »wie eine Kunstakademie auf Manufaktur und Gewerbe
Einfluf$ haben konne?«3?

Hardenbergs Interesse am Einfluss der Kiinste auf die Okonomie lisst sich
als Beginn einer im Zuge der Industrialisierung einsetzenden Diskussion um
den Zusammenhang von Arbeit, Gesang und Poesie verstehen, die um 1900
ihren ersten Hohepunkt in der wirkmichtigen arbeitssoziologischen Studie
Arbeit und Rhythmus von Karl Biicher findet. Der Nationalokonom Biicher
markiert dabei eine historische Schnittstelle, steht er doch auf der einen Seite
am Beginn einer Richtung der modernen Arbeitswissenschaft, die sich fiir die
Optimierung von Arbeitsabldufen im Kontext von Mensch-Maschine-Interak-
tionen interessiert. Auf der anderen Seite stiitzt er sich dabei, anders als wenig
spater der Taylorismus und die Psychotechnik, nicht auf zeitgendssisches
psychologisches Wissen und die experimentelle Analyse von Arbeitsabldufen,
sondern untersucht als Vertreter der >Historischen Schule< die iiberlieferte
Rolle von Rhythmus, Takt und Metrik unter Einbezug von Studien aus den
Bereichen der Ethnologie, der Sprachwissenschaften, der Musik und der
Dichtung.® Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass Biicher dabei
unter Rekurs auf den zeitgendssischen >Primitivismus<-Diskurs in der Ethno-
logie,>* in ganz dhnlicher Weise wie schon die Padagogische Provinz und das
Auswanderungsprojekt, Vorstellungen vom Zusammenhang von archaischen
Ritualen, zeitgendssischer Handwerkskultur und moderner Arbeit aktiviert.

32 Zelter ist dieser Frage in seinem Aufsatz allerdings eher ausgewichen und hat sie ganz
Kklassisch mit dem Hinweis auf die generelle Unverwertbarkeit der Musik beantwortet. Vgl.
Das Gutachten Zelters in: Carl Friedrich Zelter und die Akademie. Dokumente und Briefe
zur Entstehung der Musik-Sektion in der Preuflischen Akademie der Kiinste, ausgewahlt
und eingeleitet von Cornelia Schréder, Berlin 1959, S.72-79. Im Briefwechsel zwischen
Zelter und Goethe ist mehrfach von Zelters Abhandlung zur Verbesserung einzelner Kiinste
und ihrer Zusammenfiihrung in der Koniglichen Akademie der Kiinste die Rede. Vgl. MA
20.1.

33 Vgl. zur breiten internationalen Wirkung von Biichers Studie, die allein bis 2024 sechs
Neuauflagen erfuhr, Inge Baxmann: Arbeit und Rhythmus. Die Moderne und der Traum
von der gliicklichen Arbeit, in: dies. u.a. (Hrsg.): Arbeit und Rhythmus. Lebensformen im
Wandel, Miinchen 2009, S. 15-35.

34 Der Rekurs auf die zeitgendssische ethnologische Forschung zu den >primitiven Volkern«
in den europdischen Kolonien und ihre Engfithrung mit historischen Entwicklungskonzep-
ten des 18. Jahrhunderts ist in kultur- und gesellschaftstheoretischen Diskursen um 1900
weit verbreitet. Vgl. fir die Literatur Nicola Gess (Hrsg.): Literarischer Primitivismus,
Berlin/Boston 2013; sowie dies.: Primitives Denken. Wilde, Kinder und Wahnsinnige in
der literarischen Moderne (Miiller, Musil, Benn, Benjamin), Miinchen/Paderborn 2013. Zur
Rolle Biichers fiir die Arbeiterdichtung des frithen 20. Jahrhunderts und ihre Beziehung zum
Expressionismus vgl. Annika Hildebrandt: Neue Menschen, neue Poeten. Expressionismus,
Genie und Arbeiterdichtung, in: German Life and Letters 75 (2022), S. 430-447.

78

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wiedervorlage eines Problems

In seiner Untersuchung zur Maximierung gemeinsamer Kraftentfaltung im
Kontext industrieller Fertigungsprozesse, die durch die Verschrinkung von
Arbeits- und Bewegungsrhythmus tiber den Gesang erreicht werden soll, geht
er von der Annahme aus, »daf8 Arbeit, Musik und Dichtung auf der primiti-
ven Stufe ihrer Entwicklung in eines verschmolzen gewesen sein miissen. [...]
[Was sie verbindet ist das gemeinsame Merkmal des Rhythmus.«3*

Diese Vorstellung vom urspriinglichen Zusammenhang von Dichtung und
Arbeit durch Rhythmus und Bewegung findet ihre ersten Vorlaufer nun ih-
rerseits bereits um 1800, sodass Biicher sowohl auf Reiseberichte als auch
auf romantische Volksliedsammlungen und auf Herders Interesse an den
gemeinschaftlichen alten heidnischen Gesidngen der estnischen Bauern und
Landarbeiter rekurrieren kann.*® Auch Hardenbergs Interesse an der Rolle
der Kiinste fiir das Manufakturwesen ldsst sich in diesen Diskurskontext
einordnen. Vor diesem Hintergrund kénnen die Bemithungen der Padago-
gischen Provinz, den >Bezirk der Musik« als Teil des bislang ungebéndigten
expressiven Potenzials Mignons fiir die 6konomischen Erfordernisse des Aus-
wandererbundes produktiv zu machen, diskursgeschichtlich auf der Schwelle
zwischen romantischen Handwerkstraditionen und den im Zuge der Indus-
trialisierung im 19. Jahrhundert entstehenden Steuerungsmodellen fiir eine
moderne, industrialisierte, arbeitsteilige Gesellschaft situiert werden.

6. *Wiederbelebung« der Plastik

Doch die Uberlegungen zur Verwertung der in Mignon verkdrperten expres-
siven Kunstpotenziale machen bei ihren Gesten, ihrer Kleidung und ihrer
Musik nicht halt, sondern erstrecken sich noch auf ihren toten Korper. In
den Lehrjahren war dieser nach ihrem Tod von den Arzten aufwendig einbal-
samiert worden. Deren »Geschicklichkeit« konnte zwar »das schéne Leben
nicht erhalten«, aber ihre Kunst »hat alle ihre Mittel angewandt, den Korper
zu erhalten und ihn der Verginglichkeit zu entziehen. Eine balsamische Masse
ist durch alle Adern gedrungen, und farbt nun an der Stelle des Blutes die
so frith verblichenen Wangen. Treten sie ndher meine Freunde, und sehen

35 Karl Biicher: Arbeit und Rhythmus, Leipzig 1896, S. 305.

36 Biicher rekurriert neben Reisebeschreibungen auch auf Lieder aus Des Knaben Wunderhorn
und auf zwei Ausgaben von Wielands Teutschem Merkur von 1787 und 1788. Sein Kapitel zu
den Gesdngen der »Esten und Letten« leitet er mit einem ausfiihrlichen Zitat aus Herders
Abhandlung Zu den Estnischen Liedern ein. Vgl. Johann Gottfried Herder: Volkslieder, in:
ders.: Samtliche Werke, hrsg. von Bernhard Suphan, Hildesheim 1968, Bd. 25, S. 127-546.

79

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anja Lemke

Sie das Wunder der Kunst und Sorgfalt!« (FA 9, 958) Die Medizin wird hier
unter dem Blickwinkel der klassischen Asthetik zu einer Kunst, die Mignon
schrittweise in eine antike Statue transformiert, sodass ihre nun »weifle Haut«
am Ende der Exiquien, in einen Marmorsarg eingelassen, »unverzehrt« ruht.
(FA 9, 959)

Wilhelms Studium des Berufs des Wundarztes, das im dritten Kapitel des
dritten Buches der Wanderjahre ausfiihrlich beschrieben wird, greift dieses
Verhaltnis von Medizin und Kunst auf, um es zu invertieren und die bildende
Kunst in eine medizinisch informierte anatomische Praxis zu transformieren.
Im Hinblick auf Wilhelms Entwicklungsgang liele sich an dieser Stelle davon
sprechen, dass die Wanderjahre performativ vollziehen, was sich am Ende
der Lehrjahre bereits angekiindigt hat und am Beginn der Wanderjahre von
Wilhelm beschlossen wurde.’” Interessant ist dabei jedoch weniger dieser
erfolgreiche Abschluss eines bereits praformierten Entwicklungsgangs als viel-
mehr die Tatsache, dass mit der Berufswahl auch die Frage nach dem Verhilt-
nis von Kunst und sozialer Praxis noch einmal aufgegriffen wird. Denn der
Beruf des Wundarztes fithrt Wilhelm nicht allein in die Sphére des >Heilens
der Gesunden<*® und erlaubt ihm so, einer am Leistungsprinzip orientierten
6konomischen Ordnung zu Diensten zu sein, sie fithrt ihn auch ein in das
Geschift der >plastischen Anatomie«.®

37 In diesem Sinne kann Wilhelm nun auch seinen langen Brief an Natalie emphatisch schlie-
fen: »Genug! bei dem grofien Unternehmen, dem ihr entgegen geht, werd’ ich als ein
niitzliches, als ein nétiges Glied der Gesellschaft erscheinen und euren Wegen mit einer
gewissen Sicherheit mich anschlieflen.« (FA 10, 556).

38 So urteilt Jarno bereits in der Kohler-Szene am Beginn des Romans, die Wilhelm in diesem
Brief an Natalie am Ende des zweiten Buches ausfiithrlich darlegt, »[e]s sei nichts mehr
der Miihe wert [...] zu lernen und zu leisten, als dem Gesunden zu helfen, wenn er durch
irgend einen Zufall verletzt sei; durch einsichtige Behandlung stelle sich die Natur leicht
wieder her, die Kranken miisse man den Arzten iiberlassen, niemand aber bediirfe eines
Wundarztes mehr als der Gesunde.« (FA 10, 555) Die Frage, in welchem Verhaltnis der Beruf
des Arztes um 1800 zu dem des Wundarztes steht und was das fiir den Roman bedeutet, ist
in der Forschung breit diskutiert worden. Vgl. etwa Schéfller: Goethes Lehr- und Wander-
jahre (Anm. 3), S. 318f. Wahrend Degering ebenfalls auf die 6konomische Komponente der
Wundarzttitigkeit abhebt, sieht Miiller-Seidel in der Tidtigkeit des Helfens und Heilens die
»hochste Bildungsstufe« erreicht. Vgl. Degering: Das Elend der Entsagung (Anm. 3), S. 200—
203; Helmut Miiller-Seidel: Dichtung und Medizin in Goethes Denken. Uber Wilhelm
Meister und seine Ausbildung zum Wundarzt, in: Hans-Jiirgen Gawoll, Christoph Jamme
(Hrsg.): Idealismus mit Folgen. Die Epochenschwelle um 1800 in Kunst und Geisteswissen-
schaften, Miinchen 1994, S. 107-137, hier S. 130.

39 Der Begriff fillt so in den Wanderjahren in diesem Kapitel nicht, wird aber von Goethe
selbst in einem kurz vor seinem Tod an die preuflische Regierung verfassten Schreiben zur
Plastischen Anatomie verwendet. Vgl. LA 1/10, 366-372.

80

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wiedervorlage eines Problems

Ausgangspunkt des Berichts iiber Wilhelms Anatomiestudien ist die Dis-
kussion iiber den Mangel an zu obduzierenden Leichen und die zunehmende
Kriminalitdt bei ihrer Beschaffung, um auf diese Weise der Notwendigkeit
der plastischen Anatomie Nachdruck zu verleihen.*® Wilhelms eigene Naher-
fahrung mit der Dissektion tragt jedoch eher &sthetische Ziige, begegnet
ihm doch, »als er die Hiille wegnahm, [...] der schonste weibliche Arm
[...], der sich wohl jemals um den Hals eines Jiinglings geschlungen hatte.«
(FA 10, 602) Wilhelms medizinischer Wissensdrang gerdt seiner eigenen
Schilderung zufolge angesichts der Vollkommenheit des vor ihm liegenden
Korperteils in Widerstreit mit einem humanen Widerwillen gegen die Zer-
storung der menschlichen Natur: »Der Widerwille dieses herrliche Naturer-
zeugnis noch weiter zu entstellen, stritt mit der Anforderung, welche der
wissensbegierige Mann an sich zu machen hat und welcher siamtliche Um-
hersitzende Geniige leisteten.« (FA 10, 602) Seine Abneigung ist jedoch we-
niger moralischen als dsthetischen Ursprungs und erweist sich als geschult
am Schonheitsideal der Ganzheitlichkeit und Unversehrtheit der Oberfldche
des schonen Korpers, wie es die Klassik am Ideal der griechischen Statue
gewinnt. Auf ebendiese kiinstlerische Praxis rekurriert auch der merkwiirdige
Unbekannte, der Wilhelm wie ein »Halbgott ex machina«* aus der Situation
errettet und ihm verspricht, dass er von ihm lernen koénne, »das schone Ge-
bild« nicht langer zu zerstiickeln, sondern sich bildend mit der kiinstlerischen
Herstellung seiner anatomischen Einzelteile zu befassen (FA 10, 603). Wilhelm
erlernt von diesem plastischen Anatomen eine Kunst, in der »Aufbauen mehr
belehrt als Einreiflen, Verbinden mehr als Trennen, Totes beleben mehr als
das Getotete noch weiter zu zerstiickeln.« (FA 10, 604) Die Grundlage dieser
Surrogate der Dissektion des menschlichen Korpers bildet die Bildhauerei,*?
die im Zusammenspiel mit der Medizin plastische Originale anfertigt, die
dann dem »Giefler« zur seriellen Produktion tibergeben und in groflem Stil

40 Zu den realgeschichtlichen Hintergriinden des in Europa am Beginn des 19. Jahrhunderts
herrschenden Mangels an Leichen und der mit ihm verbundenen halb- und illegalen Be-
schaffungspraktiken vgl. Moritz Bafller: Goethe und die Bodysnatcher. Ein Kommentar
zum Anatomie-Kapitel in den Wanderjahren, in: ders., Christoph Brecht, Dirk Niefanger
(Hrsg.): Von der Natur zur Kunst zuriick. Neue Beitrage zur Goethe-Forschung, Tiibingen
1997, S.181-197. Auch Gerhard Neumanns Kommentar zu den Wanderjahren erlautert die
zeitgendssischen Zusammenhinge und verweist auf Goethes eigenes Engagement fiir die
Praxis der plastischen Anatomie (FA 10, 1192).

41 Bafiler: Goethe und die Bodysnatcher (Anm. 40), S. 187.

42 Entsprechend heiflt es von dem Unbekannten auch zunéchst: »dafl er ein Bildhauer sei,
darin war man sich einig« (FA 10, 603).

81

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Anja Lemke

weltweit vertrieben werden sollen.*3 Wie Wilhelm erfahrt, ist dieses Verfahren
ebenfalls bereits Teil des Auswander-Projekts:

Dieser wackre Kiinstler hatte sich schon mit Lothario und jenen Befreundeten in
Verhiltnis gesetzt, man fand die Griindung einer solchen Schule in jenen sich her-
anbildenden Provinzen ganz besonders am Platze, ja hochst notwendig, besonders
unter natiirlich gesitteten Menschen, fiir welche die wirkliche Zergliederung immer
etwas Kannibalisches hat. (FA 10, 606)**

Der Einbalsamierungsprozess, der aus Mignon am Ende der Lehrjahre den
geschlossenen Korper einer klassischen Statue gemacht hatte, wird nun in
umgekehrter Richtung ins Leben zuriickgefiihrt, allerdings in ein Leben, das
den Maximen der Niitzlichkeit folgt, statt sich dem geféhrlichen expressiven
Potenzial unkontrollierter Kunst auszuliefern: »Der Meister hatte einen scho-
nen Sturz eines antiken Jiinglings in eine bildsame Masse abgegossen und
suchte nun mit Einsicht die ideelle Gestalt von der Epiderm zu entbl6flen
und das schone Lebendige in ein reales Muskelpraparat zu verwandeln.«
(FA 10, 607) Indem mit der kiinstlichen Anatomie die plastische Kunst
in ein niitzliches Handwerk tberfiihrt wird, kommt Wilhelm mit seinem
Berufswunsch nicht nur der Leitmaxime einer modernen ausdifferenzierten
Gesellschaft und ihren okonomischen Erfordernissen nach, sondern stellt
auch sicher, dass neben dem Theater und der Musik auch die Bildhauerei
erfolgreich fiir eine sich auf Arbeit, vornehmlich auf Handwerk, griindende
Gemeinschaft dienstbar gemacht werden kann - »das was jetzo Kunst ist
mufl Handwerk werden« (FA 10, 610). Selbst das klassische Kunstwerk, mit
dessen Hilfe Mignon in den Lehrjahren aus dem modernen Gesellschaftsspiel
genommen wurde, kann so gewinnbringend verwertbar gemacht werden.

43 Vgl. zu diesem Zusammenspiel von Medizin, Kunst und Technik auch Goethes Ausfithrun-
gen in Plastische Anatomie: »Man sende einen Anatomen, einen Plastiker, einen GipsgiefSer
nach Florenz, um sich dort in gedachter besondern Kunst zu unterrichten.« (LA 1/10, 367)
Die 6konomische Komponente dominiert einen Teil der Rdumlichkeiten, durch die Wil-
helm das Innere der Anatomieschule betritt. So findet er sich hier »auf einer Tenne«
wieder, »wie wir sie in alten Kaufthdusern sehen, wo die ankommenden Kisten und Ballen
sogleich untergefahren werden. Hier standen Gypsabgiisse von Statuen und Biisten, auch
Bohlenverschlage gepackt und leer. >Es sieht hier kaufménnisch auss, sagte der Mann; >der
von hier aus mogliche Wassertransport ist fiir mich unschatzbar.<« (FA 10, 603).

44 Dass es dennoch der Natur als Vorbild fiir diese Massenproduktion menschlicher Anatomie-
préparate bedarf, darauf weist der Anatom eher nebenbei hin, wenn er anmerkt, dass in den
amerikanischen Kolonien »Kapellen« inmitten von Straflagern vorgesehen sind, an denen
»unser Wissen immerfort an solchen Gegenstianden erfrischt [werde], deren Zerstiicklung
unser menschliches Gefiihl nicht verletze« (FA 10, 608).

82

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.
Dramatische Fortsetzungen

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 09:39:43. -



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

EvAa GEULEN

Fortsetzung und Fragment

Unterwegs von Goethes Morphologie zum Faust

Eigentlich gehore ich einer Generation an, die um Goethes Faust gerne einen
grofien Bogen macht. Das ist mir auch sehr lange gelungen. Aber meine Be-
schiftigung mit Goethes Naturforschung, insbesondere seiner Morphologie,
also seine Vorstellung vom Wandel organischer Formen, wie er sie in der Me-
tamorphose der Pflanzen entwickelt hat oder in seinen osteologischen Studien
einschliellich der Entdeckung des Zwischenkieferknochens beim Menschen,
dessen vermeintliches Fehlen als Alleinstellungsmerkmal des Menschen galt,
haben auf krummen Wegen und Abwegen dann doch immer wieder zu die-
sem Text gefiihrt.

An der Morphologie, die Goethe einst als eine Wissenschaft begriinden
wollte, interessierte mich vor allem das Verhaltnis von Form und Unform
beziehungsweise Formlosigkeit. Denn seine Lehren iiber die Gesetzmafligkeit
des Formwandels hat Goethe einer denkbar unformigen Form anvertraut.
Das tiberwiegend von ihm selbst bestiickte und unregelmaflig zwischen 1817
und 1824 veréftentlichte Periodikum Hefte zur Morphologie ist ein uniiber-
sichtliches Sammelsurium aus Entwiirfen, Exzerpten, Rezensionen, Gedich-
ten und anderen Texten. Die in dieser Textsammlung, in der die Herausgeber
der Miinchner Ausgabe eine »geradezu ungoethesche Richtung« entdecken
wollten (MA 12, 915), erfolgten Form-Experimente kann man durchaus auch
in Goethes literarischen Arbeiten wiedererkennen, insbesondere im Spatwerk.
So ist etwa die locker episodische Struktur des Wanderjahre-Romans mit der
Morphologie in Zusammenhang gebracht worden.! Rabea Kleymann hat im
Ausgang von der Morphologie fiir Goethes Spatwerk insgesamt den Begriff
des Aggregats in Anschlag gebracht und in seinem Zeichen eine gattungs-
tibergreifende Dialektik von Form und Formlosigkeit herausgearbeitet.? Auch
in der von Goethe selbst als >inkommensurabel< bezeichneten Produktion
des Faust, vor allem Faust II, werde diese Dialektik unter dem doppelten

1 Vgl. Safia Azzouni: Kunst als praktische Wissenschaft. Goethes Wilhelm Meisters Wanderjahre
und die Hefte Zur Morphologie, K6ln/Weimar/Wien 2005.

2 Vgl. Rabea Kleymann: Formlose Form. Epistemik und Poetik des Aggregats beim spiten
Goethe, Paderborn 2021.

85

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eva Geulen

Gesichtspunkt einer Formlosigkeit, die Form wird, und einer Form, die zur
Formlosigkeit tendiert, zu einem poetischen Prinzip, das unter anderem den
Vorrang der Allegorien im Faust I bedingt.?

Fiir einen direkten Zusammenhang von Morphologie und Faust spricht
tiberdies, dass nichts, aufler eben der Morphologie und dem Faust, den Autor
sein Leben lang begleitet hat: Von den siebziger Jahren im 18. bis zu den
letzten Lebenstagen im 19. Jahrhundert bilden beide wuchernde Komplexe,
die Goethe immer wieder neu vorgenommen, fortgesetzt und umgestaltet hat.
Den schon weggesperrten und versiegelten Faust hat er Tage vor seinem Tod
noch einmal hervorgeholt, und seine letzte Einlassung auf die Morphologie,
der Bericht iiber den Pariser Akademiestreit, stammt ebenfalls aus dem To-
desjahr 1832. Ein weiteres Indiz fiir direkte Zusammenhinge zwischen Mor-
phologie und Faust hat jlingst Stefan Bollmann geliefert. In seiner kiirzlich
erschienenen Biografie, die Goethes Leben ausschlieflich anhand seiner stau-
nenswert breit gefacherten Forschungsaktivititen erzahlt, kommt die Litera-
tur auf tiber 500 randvollen Seiten nicht vor. Nur dem Faust hat Bollmann ein
wenig Raum gegeben, weil auch er sich der - sagen wir: Anschlussfahigkeit
dieses Weltenspiels um einen frithneuzeitlichen Gelehrten an Goethes eigene
Naturforschung nicht entziehen konnte.* Und wie viel Morphologie und Mor-
phologisches, von der Reihenbildung als Verfahren bis zum Homunculus, im
Faust steckt, dariiber geben die Kommentare der Werkausgaben von Erich
Trunz iiber Albrecht Schone bis zu Anne Bohnenkamp ausfithrlich Auskunft,
wenngleich einschrankend hinzuzufiigen ist, dass es sich in der Regel um
etwas fragwiirdige Theoreme handelt, mit denen der Text exegetisch belastet
wird: Metamorphose macht eben sehr viel moglich, und Goethes Privattopik
tut das Thre, Anschliisse, Zusammenhinge und Uberginglichkeiten formlich
zu suggerieren.

Nun ist es aber leider so, dass mir nicht nur dieser thematische Zugriff ver-
sperrt ist, sondern auch der Weg tiber dialektische Modellierungen von Form
und Formlosigkeit. Denn die Form-Experimente der Hefte habe ich bislang
als eine Form sui generis verstanden, die eben nicht unmittelbar anschlussfa-
hig ist an Literatur und Kunst, wenngleich die Folgen der in diesem eigen-
willigen Medium geleisteten Formreflexion in Goethes literarischen Werken

3 Vgl ebd, S.175-231.
4 Vgl. Stefan Bollmann: Der Atem der Welt. Johann Wolfgang Goethe und die Erfahrung der
Natur, Stuttgart 2021, S. 552-573.

86

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortsetzung und Fragment

aufzusuchen wiren.> Mit dem Versuch, der Exzentrik des Form-Experimentes
der Hefte gerecht zu werden, habe ich mir einen direkten Weg in den Faust
regelrecht verbaut. Anders formuliert: Form- und Formlosigkeit der Hefte
im Faust wiederzuerkennen, setzt ein Abstraktionsniveau der morphologisch
entwickelten Formtheorie voraus, mit dem ich hinter meine eigene These von
der Gegenstandsbezogenheit der Hefte zuriickfallen miisste.

Damit fallen auch in diesem Zusammenhang erarbeitete morphologische
Motive aus, etwa das Schwanken,® das in der »Zueignung« zu Faust I so
verfithrerisch den Anfang macht: »Ihr naht euch wieder, schwankende Ge-
stalten! / Die friith sich einst dem triiben Blick gezeigt. / Versuch’ ich wohl
euch diesmal fest zu halten? / Fiihl' ich mein Herz noch jenem Wahn ge-
neigt?« (FA 7/1, 11, V. 1-4) Die wankenden und schwankenden Allegorien im
Faust II werden tiber zahlreiche Metamorphosen in der Mummenschanz und
der Klassischen Walpurgisnacht von Mephisto schliefllich in den obszdonen
Schwank {iberfithrt. Wenn es bei der Beschreibung des Reiches der Miitter
heif3t: »Gestaltung, Umgestaltung, / Des Ewigen Sinnes ewige Unterhaltung, /
Umschwebt von Bildern aller Kreatur. / Sie sehn dich nicht, denn Schemen
sehn sie nur« (FA 7/1, 257, V. 6.287-6.290), dann kann man das ja eigent-
lich nur formtheoretisch und morphologisch als den formlosen Grund der
Formen interpretieren.” Aber Mephistopheles spricht diese Verse; sie sind
Teil des Rituals, das Faust mit dem Schliissel offenbar nicht ganz freiwillig
ausfiihrt. Die »entschieden gebietende Attitiide«, die Faust der Regieanweisung
zufolge mit dem ihm ausgehéndigten Schliissel vollfiihrt, quittiert Mephisto
gegenldufig und ironisch mit Versen, die wohl weniger dem Schliissel als Faust
selbst gelten: »So ists recht! ... / Er schliefit sich an, er folgt als treuer Knecht«
(FA 7/1, 258, V. 6.293f.).

Anschluss, Folge, Fortsetzung. Vielleicht weist das einen Ausweg auch aus
meinen Noten. Das Thema des Fortsetzens gibt jedenfalls Gelegenheit, noch
einmal zu den Heften zur Morphologie, die Goethe selbst als »Zeugnisse einer
stillen, beharrlichen, folgerechten Tatigkeit« (MA 12, 20) bezeichnete, im
Aspekt ihrer besonderen Modalititen des Fortsetzens zuriickzukehren. Diese
sollen nun aber nicht auf den Begrift des Aggregats gebracht, sondern unter
das in den Heften o6fter verwendete Konzept der »fragmentarischen Skizzen«

5 Vgl. Eva Geulen: Aus dem Leben der Form. Goethes Morphologie und die Nager, Berlin 2016,
S.123-152.

6 Vgl.ebd,, S.65-76.

7 Vgl. auch Juliane Vogel, Sabine Schneider (Hrsg.): Epiphanie der Form. Goethes Pandora im
Licht seiner Form- und Kulturkonzepte, Gottingen 2018.

87

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eva Geulen

beziehungsweise der »fragmentarischen Sammlung« rubriziert werden (MA
12, 390), die »nimmermehr zur Einheit gedeihen« konnten (MA 12, 93).
Diese Fragmentkonzeption ist in einem weiteren Schritt abzugleichen und zu
konfrontieren mit der der ersten Faust-Publikation, also Faust. Ein Fragment
von 1790 - beides in der Hoffnung, dass sich damit ein Weg abzeichnet, der
von der Morphologie in den Faust so fiihren konnte, dass er meinen Zweifeln
an einer zu schnellen Konfundierung der beiden Komplexe Rechnung trégt,
sei es thematischer, sei es formtheoretischer Art. Anders: Wenn Faust und die
Hefte eine Reihe bilden, dann kommt es auch in ihr weniger auf Ahnlichkei-
ten und Uberginge als auf Differenzen und Spriinge an.

Die Hefte zur Morphologie stellen fiir Fragen des Anschlieffens und Fort-
setzens eine ziemlich umfassende Typen-Sammlung bereit. Kasuistisch, also
partikular, additiv und immer vorldufig, wurde hier eine Fiille von Fortset-
zungsmoglichkeiten, Fortsetzungs- und Anschlussmodalititen erprobt und
gewissermaflen inventarisiert. Es gibt vielleicht keine noch so abgelegene
Form des Fortsetzens, die hier nicht beriicksichtigt worden wire oder in An-
schlag gebracht werden konnte. Zwischen den Polen unvermittelten Abbruchs
- »Ungern brechen wir ab« (MA 12, 368) ist eine der Wendungen, mit denen
Goethe Eintrdge abrupt beendet — und identischer Wiederholung entfaltet
sich eine Fiille von Fortsetzungsszenarien.

Als Corpus sind die Hefte zur Morphologie vom Autor explizit ausgewie-
sen als Fortsetzung teils vergangener, teils aktueller Aktivititen, Reflexionen,
Lektiiren, Gespriche, Projekte und Skizzen, eingeschlossen die Minimalform
der Fortsetzung in Gestalt identischer Wiederholung bereits gedruckter Texte
wie dem >Versuch« zur Metamorphose der Pflanzen. Das konnte man die
autobiografisch-archivarische Dimension der morphologischen Skizzen und
Fragmente nennen.” Das Corpus ist aber auch ostentativ ausgerichtet und
stellt sich als angewiesen auf Fortsetzung dar, wenn Goethe etwa befreunde-
te Forscher wie Schiitz oder Esenbeck zu Wort kommen ldsst, selbst ein
Problem stellt und anderen die Erwiderung iiberlasst. Viele Texte folgen dem
Schema von »Problem und Erwiederung« (MA 12, 294-305), Frage und
Antwort, »Bedenken und Ergebung« (MA 12, 99). Das macht die dialogische

8 Vgl. Eva Geulen: Morphologische Reihenbildung. Goethe, D’Arcy Wentworth Thompson,
André Jolles, George Kubler, Franco Moretti, Paul Kammerer, in: dies., Eva Axer, Alexandra
Heimes: Aus dem Leben der Form. Studien zum Nachleben von Goethes Morphologie in der
Theoriebildung des 20. Jahrhunderts, Géttingen 2021, S. 41-62.

9 Vgl. u.a. Stefan Blechschmidt: Goethes lebendiges Archiv. Mensch - Morphologie - Ge-
schichte, Heidelberg 2009.

88

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortsetzung und Fragment

Dimension der Hefte aus. Schliefllich ist dieses Corpus angelegt auf noch
gar nicht abzusehende Fortsetzungen durch Vertreter kiinftiger Generationen.
Immer wieder verleiht Goethe der Hoffnung Ausdruck, dass jiingere Forscher
seine Gedanken aufnehmen und weiterfithren. Das konnte man die appellati-
ve Dimension der Hefte nennen.

Obwohl diese drei Dimensionen unterschiedliche Funktionen beschreiben
und ihnen verschiedene Formen entsprechen, hingen sie fiir den Autor
und Redaktor Goethe zusammen: »Mag daher das, was ich mir in jugend-
lichem Mute ofters als ein Werk traumte, nun als Entwurf, ja als fragmenta-
rische Sammlung hervortreten, und als das was es ist wirken und nutzen.«
(MA 12, 12) Fiir den Autor handelt es sich bei dem versammelten Material um
Zeugnisse dessen, was Werk nicht wurde, also um vergangene Zukunft, von
der er »fiir immer Abschied nehmen mufl.« (MA 12, 183) Gelegentlich lasst
er sich noch mitreiflen vom »Schein einer zuriickgekehrten Jugend« (MA 12,
266), aber eigentlich iibergibt er das Material, die Skizzen, die Sammlung,
einer jiingeren Generation, die teils schon selbst zu Wort kommt, teils noch
namenlos ist. Betont altviterlich heift es an einer Stelle: »Was uns bei unseren
Darstellungen zunichst gelingt, empfehlen wir lingst verehrten Freunden,
und zugleich der deutschen nach dem Guten und Rechten hinstrebenden
Jugend. Mochten wir aus ihnen frische Teilnehmer und kiinftige Beforderer
heranlocken und erwerben!« (MA 12, 90) Die »fragmentarische Sammlung«
vergegenwirtigt »Einzelnheiten, die ich wie im Fluge wegfing und sie nieder-
legte in Hoffnung, dafl sie sich einmal irgendwo anschlieflen wiirden und
gerade diese Hefte [zur Morphologie; E.G.] sind geeignet derselben nach
und nach zu gedenken.« (MA 12, 341) Auf Komplettierung im Sinne der
Vollendung eines Ganzen muss diese Sammlung notwendig verzichten. Sie
bleibt fragmentarisch, zum Teil, weil sie Werk nicht wurde und die Sache
selbst nur in disparaten Einzelheiten vorhanden ist, vor allem aber, weil die
fortsetzenden Rezipienten noch fehlen. In dieser letzteren Perspektive ist der
Fragmentcharakter Funktion und Folge der Fortsetzung: Wo Fortsetzung
vorgefiihrt, ermdglicht oder auch nur als Wunsch und Hoffnung formuliert
wird, ist gar kein Platz fiir ein Ganzes. Etwas pointierter: Fortsetzbarkeit
erzwingt Fragmentarizitat. Das Mangelhafte des Fragments wird kompensiert,
aber auch iiberspielt von der Fiille der Fortsetzungsmaoglichkeiten.

Gleich zu Anfang des ersten Heftes findet sich dafiir ein gutes Beispiel.
Ein Vorwort, eine Einleitung hat Goethe ndmlich nicht gereicht. Es mussten
drei sein. Auf den ldnglich-sperrigen Titel mit seiner Trias »Erfahrung, Be-
trachtung, Folgerung. Durch Lebensereignisse verbunden. Bildung und Um-
bildung organischer Naturen« und einem Motto aus dem Buch Hiob folgen

89

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eva Geulen

drei auf den ersten Blick selbststindige Peritexte mit je eigenem Titel, die
jedoch syntaktisch einen einzigen Satz so bilden, dass das eine als die Fortset-
zung des anderen erscheinen kann: »Das Unternehmen wird entschuldigt«,
»Die Absicht Eingeleitet«, »Der Inhalt bevorwortet«. Der erste entschuldigen-
de Text fithrt auch gleich mehrere Griinde an, aus denen auf »Vollendung«
zu verzichten war. Man habe es bei der Naturbetrachtung namlich mit einem
»doppelt Unendlichen« zu tun, auf Seiten des Objekts und des Subjekts:

Kaum tiberzeugt er sich an diesem wechselseitigen Einfluf3, so wird er ein doppelt
Unendliches gewahr, an den Gegenstinden die Mannigfaltigkeit des Seins und
Werdens und der sich lebendig durchkreuzenden Verhdltnisse, an sich selbst aber
die Moglichkeit einer unendlichen Ausbildung [...]. (MA 12,11)

Diese beiden Unendlichkeiten »wiirden« - im Prdsens - »das Gliick des
Lebens entscheiden«, aber »innre und &dufire Hindernisse« verhindern das.
Zu den inneren Hindernissen gehort die schwindende Lebenszeit - »Die
Jahre, die erst brachten, fangen an zu nehmen« (MA 12, 11) -, zu den dufleren
die mangelnde Teilnahme der Zeitgenossen. Deshalb muss und kann das Fol-
gende eben nur »als Entwurf, ja als fragmentarische Sammlung« (MA 12, 12)
weiterwirken.

Wihrend die drei Vorworte den eigentlichen Anfang gleichsam kiinstlich
durch Anschliisse und Fortsetzungen hinauszogern, kann auch der letzte
Satz des letzten Vorworts nicht zu Ende kommen und stellt stattdessen eine
Fortsetzung der Einleitungen in Aussicht:

So viel hatte ich zu sagen, um diese vieljahrigen Skizzen, davon jedoch einzelne
Teile mehr oder weniger ausgefiihrt sind, dem Wohlwollen meiner Zeitgenossen zu
empfehlen. Gar manches, was noch zu sagen sein mochte, wird im Fortschritte des
Unternehmens am besten eingefiihrt werden. (MA 12, 12)

Titelei, Vorworte und das, was sie bevorworten oder einfiithren sollen, gehen
planvoll ineinander {iber. Der Peritext setzt sich im Basistext fort. Einerseits
wird also deutlich auf das Ganze als Stiickwerk und fragmentarische Samm-
lung formal und inhaltlich verwiesen, andererseits werden die Anschlussmog-
lichkeiten systematisch vervielfaltigt.

Diese Praxis des Fragmentarischen im Zeichen der Fiille der Fortsetzungs-
moglichkeiten in den Heften zur Morphologie weicht deutlich von Goethes
sonstigem Sprachgebrauch ab. >Fragment< und >fragmentarisch< hat er gene-
rell sparsam verwendet. Das Goethe-Warterbuch fiihrt fiir substantivische wie

90

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortsetzung und Fragment

adjektivische Formen lediglich 140 Belegstellen im Gesamtwerk an.® Frag-
mente sind fiir Goethe in der Regel, vor allem mit Bezug auf Plastiken und
Bauwerke, aber auch im Fall von Knochenfragmenten, Uberbleibsel, Relikte
dessen, was einmal ganz war, nun aber nur noch fragmentarisch und in Teilen
tibrig ist. Der berithmte Satz aus den Maximen und Reflexionen, demzufolge
die Literatur das »Fragment der Fragmente« sei, ist genau so zu verstehen,
denn »das Wenigste dessen, was geschah und gesprochen worden, ward
geschrieben, vom Geschriebenen ist das Wenigste tibrig geblieben.«!! Das
Fragment ist also immer auf ein Ganzes bezogen, dem die Bruchstiicke einmal
angehort haben und das idealiter aus ihnen rekonstruiert werden kann: »In
dem kleinsten Fragmente noch die zerstorte Herrlichkeit des Ganzen schauen,
wird der Genuf3 des vollendeten Kenners, heifit es in den Propylden.> Davon
kann aber im Fall der »fragmentarischen Sammlung« der Hefte keinestfalls
die Rede sein. Die Kategorie des Ganzen, auch eines »impliciten Ganzen«
oder eines »organischen Fragments«, das Goethe wohl mit Bezug auf Kleist in
einem Brief an Schulz aus dem Jahr 1820 erwéhnt, wird ausgefillt.!® Bei den
Heften geht es um Vorgriffe und Nachtrige, Anschliisse und Fortsetzungen,
um ein Unendliches und Uniibersehliches, das vielseitig anschlussfahig und
fortsetzbar bleibt, aber ein Ganzes weder war noch werden kann.

In den Heften zur Morphologie erlaubt sich Goethe also einen fiir ihn
ungewdhnlichen Gebrauch von >Fragment< und >fragmentarischs, der kein
Aquivalent in Kunst und Literatur zu haben scheint. Das riickt den besonde-
ren Fragmentcharakter der Heffe unwillkiirlich in die Néhe der romantischen
Fragmentauffassung. Als Wandlungs- und nicht Gestaltenlehre ist die Mor-
phologie, konnte man sagen, so im Werden wie die romantische Universal-
poesie — mit Friedrich Schlegel: »ja, das ist ihr eigentliches Wesen, daf sie
ewig nur werden, nie vollendet sein kann.«* Die Forschung hat inzwischen
herausgearbeitet, dass die romantische Wertschédtzung des Fragments keine
rein philosophische Angelegenheit im Anschluss an Fichtes Wissenschaftsleh-
re war, sondern sowohl den Streit um Lavaters Physiognomische Fragmente

10 Art. »Fragment«, in: Goethe-Worterbuch, digitalisierte Fassung im Worterbuchnetz
des Trier Center for Digital Humanities, wwwwoerterbuchnetz.de/GWB/Fragment
(01.09.2023).

11 Ebd.

12 Ebd.

13 Ebd.

14 Friedrich Schlegel: 116. Athendums-Fragment, in: ders.: Kritische Schriften und Fragmen-
te. Studienausgabe in sechs Bénden, hrsg. von Ernst Behler und Hans Eichner, Pader-
born/Miinchen/Wien 1988, Bd. 2, S. 115.

91

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



http://www.woerterbuchnetz.de/GWB/Fragment
https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.woerterbuchnetz.de/GWB/Fragment

Eva Geulen

zur Voraussetzung hat als auch den Fragmentenstreit um Lessing als Heraus-
geber von Reimarus.”®> Auch Herder und Hamann haben den emphatischen
Fragmentbegrift der Frithromantiker in der zweiten Halfte des 18. Jahrhun-
derts vorbereitet. Goethes Affekt gegen die Romantik und die beiden Schle-
gels ungeachtet, gab es also auch ihm genehme Vorldufer, die ihn bewogen
haben kénnten, seine Hefte — ein Periodikum wie das Athendum - eine
»fragmentarische Sammlung« zu nennen. Dariiber, wie nah oder wie fern
Goethe vor allem in der Morphologie den Schlegels ist, kann man lange
streiten. Entscheidend sollten in jedem Fall die Differenzen sein. Verkiirzt ge-
sagt, leistet das Fragment fiir Schlegel >die unendliche Annédherung an dieses
Absolute; seine ostentative Unvollendetheit verweist als Bruchstiick auf das
Ganze, das noch nicht ist. Das ist aber in den Heften nicht der Fall, denn die
bleiben Fragment um der Fortsetzung willen. Und was trotz der allerdings
nur oberflichlichen Anschlussfihigkeit romantischen Symphilosophierens an
die dialogisch-gesellige Tendenz der Hefte dort ebenfalls fehlt, ist Schlegels
beriihmte Definition des romantischen Fragments als ein kleines Kunstwerk,
das sich »von der umgebenden Welt ganz abgesondert« hat »und in sich
selbst vollendet sein« soll »wie ein Igel«.!® Einen solchen Text wird man
in den Heften schwerlich finden. Nicht einmal die eingestreuten Gedichte
geniigen diesem Kriterium; auch sie werden eingefiihrt, bevorwortet, kom-
mentiert oder nachbesprochen. Die zahlreichen Fortsetzungen in den Heften
sind letztlich an das romantische Fragment so wenig anschlussfahig wie die
Semantik des Fragmentarischen in diesem Kontext an seine Bedeutung in
Goethes tibrigem Werk.

Freilich verwendet Goethe den Fragmentbegriff durchaus auch fiir eigene
Werke in einem bestimmten Bearbeitungsstadium. In der Disposition fiir die
Goschen-Ausgabe heiflen die dafiir vorgesehenen Stiicke, Egmont, Tasso, Iphi-
genie und Faust, >Fragmente<, weil sie zu diesem Zeitpunkt der Konzeption
noch nicht fertig waren. Und gerade in dramaticis hat Goethe jede Menge
Fragmente hinterlassen. Die erst 1878 ans Licht gekommenen frithen Stiicke
tiber >grofSe Manner« wie Sokrates oder Cisar, zu denen sich frith auch schon
die Faustfigur gesellte, bezeugen, dass Goethe kein Problem mit Fragmenten
hatte. Aber nichts, was nicht fertig geworden war, hat er publiziert. Viele der
liegengebliebenen Fragmente aus den 1770er-Jahren wurden sogar verbrannt.
Man kann aber auch nicht sagen, dass er zimperlich bei der Publikation von

15 Vgl. Dieter Burdorf: Zerbrechlichkeit. Uber Fragmente in der Literatur, Gottingen 2020.
16 Schlegel: 206. Athendums-Fragment, in: ders.: Kritische Schriften und Fragmente (Anm. 14),
Bd.2,S.123.

92

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortsetzung und Fragment

Texten war, die fragmentarisch in dem Sinne waren, dass eine Fortsetzung
geplant war, die aber aus unterschiedlichen Griinden unterblieb, zum Beispiel
die als Trilogie geplante Natiirliche Tochter oder die Pandora, fiir deren Fort-
setzung, die Riickkehr der Pandora, wir ein Schema haben, das wie vieles in
der Pandora an Faust II erinnert — beides iibrigens Revolutionsdramen. Aber
von >Fragmenten< hat Goethe mit Bezug auf diese Texte nie gesprochen.

Von einem >Fragment« redet Goethe ausschlieflich und nur: mit Bezug auf
Faust. Schillers Mahnung, dass die Stofftmassen durch einen »poetischen Reif«
zusammenzuhalten seien, kontert Goethe im Juni 1797 mit dem grundsétzlich
Fragmentarischen dieser »barbarischen Composition«: »Ich werde sorgen
dafl die Theile anmuthig und unterhaltend sind und etwas denken lassen
bei dem Ganzen, das immer ein Fragment bleiben wird«.l” Da liegt die Go-
schen-Publikation von 1790 bereits sieben Jahre zurtck. In ihr ist Faust. Ein
Fragment erschienen, und es ist das einzige Mal, dass Goethe einen Text unter
der Bezeichnung »Ein Fragment« publiziert hat. Als Fragment im Sinne eines
noch unfertigen Entwurfs, der der Ausarbeitung zugefithrt werden sollte, ist
diese nicht nur von Wilhelm von Humboldt als »buntscheckicht« (MA 3.1,
993) bezeichnete Szenenfolge gelesen worden. Die werkgenetische Forschung,
im Vorteil, aber auch im Nachteil, den >ganzen< Faust zur Hand zu haben,
rekonstruiert dieses Fragment nachtriglich als Ubergang und Bindeglied zwi-
schen dem Urfaust, der nicht publiziert wurde, und Faust I in der Version von
1808. Sie fragt, was im Fragment vom spateren Ganzen noch, nicht mehr oder
schon zu finden ist.

»Gebt ihr ein Stiick, so gebt es gleich in Stiicken!« heifit es im »Vorspiel
auf dem Theater« (FA 7/1, 17, V. 99). Am 5. Juli 1789, als das Faust-Manuskript
dem Schreiber iibergeben worden ist, schreibt Goethe an seinen Herzog:
»Faust will ich als Fragment geben.« (MA 3.1, 997) Es ist also nicht Fragment
im Sinne des unfertigen Entwurfs, sondern es wird als Fragment gegeben
und inszeniert. Das konnte ein Grund gewesen sein, warum der Autor sich
dieses einzige Mal dazu entschlossen hat, >Fragment< zum Teil eines offiziellen
Buchtitels zu machen. Seine Entscheidung hitte dann weniger mit den Erwar-
tungen des Publikums zu tun, das auf Vervollstindigung des Fragments hoftte.
Wichtiger scheint vielmehr der Umstand zu sein, dass ihm das Faust-Manu-
skript auch physisch als Fragment im geldufigen Sinne eines {ibriggebliebenen
Reliktes entgegentrat. In der Italienischen Reise heifit es:

17 Johann Wolfgang Goethe: Brief an Friedrich Schiller, 27. Juni 1797, in: ders., Friedrich Schil-
ler: Der Briefwechsel. Historisch-kritische Ausgabe, hrsg. von Norbert Oellers, Stuttgart
2009, Bd. 1, S. 414f.

93

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eva Geulen

Das alte Manuskript macht mir manchmal zu denken, wenn ich es vor mir sehe. Es
ist noch das erste, ja in den Hauptszenen gleich so ohne Konzept hingeschrieben,
nun ist es so gelb von der Zeit, so vergriffen (die Lagen waren nie geheftet), so
miirbe und an den Réndern zerstoflen, daf} es wirklich wie das Fragment eines alten
Kodex aussieht. (MA 3.1, 997)

>Fragment< heift hier also nicht etwas, das noch fragmentarisch ist, der Fort-
setzung oder Vollendung harrend, sondern bezeichnet wie sonst auch etwas,
das iibriggeblieben ist, Relikt eines grofleren Ganzen, das verloren gegangen
ist und es bleiben wird. Das Besondere ist jedoch, dass im Falle Fausts etwas
schon als Relikt betrachtet wird, das noch gar nicht fertiggestellt worden ist.
Die zwei Bedeutungen des Fragments als Uberbleibsel eines verlorenen Gan-
zen einerseits und als zu vervollstindigender Entwurf andererseits schieben
sich in diesem Fall ineinander. An ihrer Schnittstelle oder ihrem Konvergenz-
punkt entsteht, so kdnnte man sagen, eine neue Semantik des Fragments und
damit die Chance einer Formgebung sui generis, die der fragmentarischen
Sammlung der Hefte sehr nahekommt. Der vielleicht iiberzeugendste Beleg
dafiir ist die Stelle in einem anderen Brief an Herzog Carl August, in dem
Goethe tiber den Fortgang der Arbeit wie folgt berichtet: »Faust ist fragmen-
tiert, das heifSt in seiner Art fiir diesmal abgetan.« (MA 3.1, 997) Es ist das
einzige Mal iiberhaupt, dass Goethe das transitive Verb >fragmentieren« be-
nutzt. Um den Faust als Fragment zu geben, muss er erst einmal fragmentiert
werden, ist also einer Formgebung zu unterziehen, die den Text in dhnlicher
Weise als Fragment zuriistet, wie die Fortsetzungsmoglichkeiten der Modus
des Fragmentierens in den Heften sind.

Damit hitte ich mir also einen Zugang zu den Affinititen zwischen den
wilden Heften und der barbarischen Faust-Komposition verschaftt, der mir
aussichtsreich scheint. Und vielleicht lasst sich Goethes Verstindnis des Frag-
mentes, das weder Relikt eines verlorenen Ganzen ist noch ein Ganzes antizi-
piert, auch in anderen Kontexten fruchtbar machen.

94

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MICHAEL AUER

Buhnen

Tragodie und Biihne im allerletzten Faust

BUHNE(f. lehnwort aus nd. biine f. (aus ineinander
verflochtener reisigbiindeln, brettern oder steinen gebauter)
ins wasser ragender uferschutzdamm

(Grimm’sches Worterbuch)

»Ist fortzusetzen« — mit dieser Wendung endet die letzte Vorabveréffentli-
chung aus dem Faust II, die 1828 erscheint (FA 7/1, 796). Ein Jahr zuvor hat
Goethe bereits den Helena-Akt in Druck gegeben. Die letzten Szenen des
fiinften Akts mit den Bergschluchten und der Himmelfahrt des Helden sind
zu diesem Zeitpunkt auch schon abgeschlossen beziehungsweise konzipiert.
Um den zweiten Teil der Faust-Tragodie zum Abschluss zu bringen, miissen
also noch der Rest des ersten Aktes, die Akte 2 und 4 sowie die ersten drei
Szenen des flinften Aktes: »Offene Gegend«, »Palast« und »Tiefe Nacht,
geschrieben werden. Erst im Jahre 1831, und das heifit: ganz zum Schluss
entstehen also der vierte Akt und die erste Halfte des fiinften Akts.! Diese
Passagen sind aber nicht einfach nur deshalb von Interesse, weil es sich um
die letzten handelt, die Goethe schreibt. Vielmehr wird in diesem allerletzten
Faust — wie ich im Folgenden zeigen werde - das theatral ausgetragen, was
sich in den abschlieflenden zwei Worten der finalen Vorabverdffentlichung
zu Lebzeiten andeutet. Dieser Einbruch eines Extradiegetischen wird dabei
zu einem Einbruch der Backstage ins Off. So spielt sich auf der imaginaren
Biihne des vierten und der ersten Hilfte des fiinften Akts eine ganz besondere
Art von Tragodie ab. Faust phantasiert rund um die Bithne ein Off. Sobald
er das, was er dort zu sehen vermeint, jedoch zu greifen und ins On zu
ziehen versucht, verschwindet es. Nach diesem »aufSerordentlichen Substanz-

1 In der lteren Forschung wurde der Ubergang vom dritten zum vierten Akt als Wendung vom
Asthetischen zum Ethisch-Sozialen gewertet. In welche Widerspriiche man sich mit einer
solchen These verstrickt, haben bereits Klett und dann Emrich gezeigt. Siehe Ada M. Klett:
Der Streit um Faust II seit 1900, Jena 1939; und Wilhelm Emrich: Die Symbolik von Faust II.
Sinn und Vorformen, Frankfurt a.M./Bonn 1957, 362-366. Auch heute noch kann der vierte
Akt als »das grofle Schmerzenskind« der Faust-Forschung angesehen werden. Ebd., S. 363.

95

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Auer

verlust«? bleibt die blofle Infrastruktur von Backstage und Orchestergraben
tibrig. Der Entzauberung des Off dient eine Reihe von Mauerschauszenen, in
deren Verlauf sich die Bithne schliefllich dramenimaginir in eine versinkende
Buhne aufldst. Doch zunéchst zum Einbruch der Backstage.

1. Der Einbruch der Backstage ins Off

Wenn Goethe nach Vers 6036 die Worte »Ist fortzusetzen« drucken lasst,
dann ist das ganz sicher kein Clifthanger. Nach der eindriicklichen Probe
mephistophelischer Elementarkiinste auf der Bithne der Mummenschanz ist
Faust gerade zum kaiserlichen maitre de plaisir erhoben worden. Damit
scheint eine Episode ihren Abschluss zu finden; was als Nachstes folgt, deutet
sich noch keineswegs an. In diesen zwei Worten passiert also nichts, das mit
Spannung zu tun hitte, aber auch nicht mit Vorstellungen von Anschlussfa-
higkeit. Vielmehr dringt in den dramatischen Text eine fremde Ebene ein.
Narratologisch gesprochen konnte man sagen, die Diegese wird von einer
Extradiegese unterbrochen. Die Worte »Ist fortzusetzen« sind ndmlich weder
eine Figurenrede noch eine Regieanweisung, sondern auf der Ebene von
Autor und Publikum angesiedelt. Uber die dramatische Handlung hinweg
kommuniziert der Autor hier gleichsam mit seiner Leserschaft. Und dennoch
konnte die Wendung auch als eine Art Bithnenanweisung gelesen werden.
Was sich namlich im Einbruch des Schreib- und Leseprozesses in die drama-
tische Welt ankiindigt, ist ein Einbruch der Backstage ins Off.

Aktuell erfreut sich die Untersuchung des Off einer gewissen Konjunktur.
Hierbei ist neben den bedeutenden Arbeiten von Juliane Vogel auch ein kur-
zer Text von Bettine Menke maf3geblich geworden.> Mit diesem Begriff ist
der dramatisch imaginierte Raum hinter und rund um die Bithne gemeint:
derjenige Teil der Dramenwelt, aus dem die Figuren auftreten und in den sie
wieder abtreten. Wenn das Off also die dramenimmanent suggerierte Umwelt

2 Die Wendung geht zuriick auf Kurt May: Faust IL. Teil. In der Sprachform gedeutet, Berlin
1936, S.215. Sie ist dort kritisch gemeint. Hier soll der theatrale und dramatische Eigenwert
solcher Verarmung in den Blick gebracht werden.

3 Der kurze Text von Menke wurde als Einleitung zu einer Sektion eines von Juliane Vogel
mitherausgegebenen Bandes publiziert. Sieche Bettine Menke: On/Off, in: Juliane Vogel,
Christopher Wild (Hrsg.): Auftreten. Wege auf die Bithne, Berlin 2014, S.180-188. Der Bezug
von On und Off ist auch zentral fiir Vogels Studie iiber den Auftritt. Siehe Juliane Vogel:
Aus dem Grund. Auftrittsprotokolle zwischen Racine und Nietzsche, Paderborn 2018. Darin
findet sich auch ein umfangreiches Kapitel zum Faust.

96

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Buhnen

des On der Bithnenimagination meint, so ist die Backstage der tatsdchliche
Raum hinter und rund um die Bihne, dort, wo die Garderobe und die
Maske sind, die Requisiten und Bithnenbilder aufbewahrt werden. Der Begriff
sollte aber genauso weit gefasst werden wie der des Off, sodass zur Backstage
auch noch die Infrastruktur rund um die Bithne gehort: die Zuginge an den
Seiten und etwa auch der Orchestergraben vor ihr. Entscheidend ist namlich
nicht die tatsachliche Lage. Ausschlaggebend ist vielmehr, dass die Backstage
gerade nicht den Phantasieraum meint, aus dem die Bithnenfiguren auftreten
und in den sie wieder abtreten, sondern den wirklichen Raum, in dem Schau-
spieler*innen in Rollen schliipfen und die nétigen Kostiime und Requisiten
vorfinden und in dem die Musiker*innen Platz nehmen. Das Verhiltnis von
Off und Backstage ist also dem von Diegese und Extradiegese analog und
verweist zudem auf die Spannung von Drama und Theater.*

Von Beginn an steht der Faust in einem ausdriicklichen Bezug zu seiner
theatralen Infrastruktur. Im »Vorspiel auf dem Theater« wird die Backstage
verdoppelt. Drei Schauspieler*innen treten aus der Backstage auf die Biihne.
Dort schliipfen sie in die Rollen von Direktor, Theaterdichter und Lustiger
Person, um eine Szene aufzufiihren, deren Off wiederum als eine Backstage
zu imaginieren ist. Schon diese metatheatrale Szene bereitet die abschlieflende
Entlarvung des Off diskret vor. Und je linger die Tragddie wahrt, desto
deutlicher wird es, wer hier tiber die Backstage verfiigt. Spétestens mit der
Veréffentlichung des Helena-Akts tritt vollends zutage, dass es Mephistopheles
ist, der die Regie tiber die Ereignisse auf der Bithne {ibernommen hat, mithin
auch die Illusionen produziert, wie es hinter den Kulissen aussehen soll. Als
Phorkyas verkleidet, leitet er die Intrige an, die Helena Faust zufiithrt. Damit
an seiner dramatischen Grenzposition keine Zweifel aufkommen, lasst Goethe
ihn am Ende des Aktes ans Proszenium treten und »Maske und Schleier
zurtick[lehnen] [...], um, in so fern es nétig wire, im Epilog das Stiick zu
comentiren.« (MA 18.1, vor V. 10.039) Damit tritt Mephisto nicht nur aus der
Welt des dramatisch Imagindren in die reelle Welt des Publikums,> sondern
erweist sich auch als der Meister der theatralen Infrastruktur.

4 Siehe zu dieser Unterscheidung etwa Erika Fischer-Lichte: Asthetik des Performativen,
Frankfurt a.M. 2004. Tragodientheoretisch fruchtbar gemacht wird die Unterscheidung in
Hans-Thies Lehmann: Tragédie und dramatisches Theater, Berlin 2013, S.15-32.

5 Wegen dieser Grenzposition durchbricht Mephistopheles regelmaflig die vierte Wand, um ad
spectatores zu sprechen. Allein im vierten Akt geschieht das viermal (siehe MA 18.1, V. 10.210f,,
10.327-10.330, 10.554-10.564 und 10.734-10.741). Im fiinften Akt sprechen alle Figuren prak-
tisch nur noch ad spectatores, jedenfalls kaum mehr, wie Max Kommerell schon bemerkte,

97

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Auer

Zuvor hat Phorkyas dem Chor vom angeblichen Off berichtet. Dort seien
»Hohlen« und »Grotten« und »Lauben«, in denen man sich »hier- und dort-
hin[wenden]« kénne (MA 18.1, V. 9.586-9.591). Ungldubig antwortet der Chor
erst: »Wie, da drinnen?« (MA 18.1, V. 9.589), bevor er fortfahrt: »Thust du
doch als ob da drinne ganze Weltenraume wiren« (MA 18.1, V. 9.594). »Aller-
dings, ihr Unerfahrnen!«, so Phorkyas, »das sind unerforschte Tiefen: / Saal
an Silen, Hof an Hofen« (MA 18.1, V. 9.596). Dass sie nun nicht mehr von
»>Grottens, sondern von >Sélenc spricht, bereitet die Entleerung des Off vor, die
mit dem Schritt ins Proszenium vollendet wird. In dem Moment, in dem sich
Phorkyas als Mephisto entpuppt, ist auch ihre Suggestion unendlicher Rdume
als blofler (theatraler) Trug entlarvt. Mehr ist von ihm aber auch nicht zu
erwarten: Als Meister der Infrastruktur ist er auch nur Meister der Simulation.

Dafir steht auch die Rolle, die ihm Goethe im ersten Akt beim ersten
Auftritt der Helena zudenken wird, welcher auch erst nach der Veréffentli-
chung des Helena-Akts und des Vorabdrucks der ersten Hilfte des ersten
Akts entsteht. Dort taucht Mephisto plotzlich im Souffleurkasten auf. Man
hat es also wieder mit einer Verdoppelung der Backstage zu tun. Das Off, aus
dem Mephistopheles auftritt, ist als Theaterinfrastruktur zu imaginieren. Der
allerletzte Faust iiberfithrt solche desillusionierenden Einbriiche des Theaters
in die Dramenwelt - die ein Pendant in der Wendung »Ist fortzusetzen«
finden - in eine besondere Dramaturgie, die die >schwankenden Gestaltens,
von denen bereits die »Zueignung« zum Faust spricht, in einem Theaterraum
verortet, der die blanke Backstage hinter dem Off blofllegt. Dabei spielt die
Mauerschau die Schliisselrolle.

2. Zur Mauerschau-Dramaturgie des allerletzten Faust

Gleich im Anschluss an die Wendung »Ist fortzusetzen« wird klar, dass sich
hinter den Kulissen etwas zugetragen hat, das selbst nicht auf die Biihne ge-
kommen ist: Der Kaiser hat den ersten, ungedeckten Geldschein unterschrie-
ben, der auch schon vervielfaltigt wurde und dessen Kopien massenhaft im
ganzen Reich zirkulieren. Ein solches Auseinanderdriften von On und Off ist
aus der Tragddiengeschichte wohlbekannt. In seiner Habilitationsschrift hat
Claude Haas aufgezeigt, wie schon bei Racine auf der Bithne Klassizismus

zueinander. Siehe Max Kommerell: Faust und die Sorge, in: ders.: Geist und Buchstabe der
Dichtung, 6., erginzte Aufl., Frankfurt a.M. 1991, S. 75-111, hier S. 103.

98



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Buhnen

inszeniert wird, wéhrend hinter der Biihne ein failing state lauert. Diesen
Topos greift Goethe hier und zu Beginn des vierten Akts noch einmal auf.
Inzwischen ist das Reich, trotz oder gerade wegen des Assignaten-Unwesens,
vollig in »Anarchie« (MA 18.1, V. 10.261) zerfallen. Ein Gegenkaiser wurde
gewahlt, der das Reich in einen Biirgerkrieg gestiirzt hat und dem alten Kaiser
nun mit der Entscheidungsschlacht droht.

Um seine Lage zu bestimmen, greift der herausgeforderte Kaiser auf ein
Goethe’sches Schliisselwort zuriick: das >Schwanken<. »Die Menge schwankt
im ungewissen Geist« (MA 18.1, V. 10.381), sagt er iiber seine (untreuen)
Untertanen. >Schwankenc ist, wie Eva Geulen gezeigt hat, ein Grenzbegriff der
Morphologie, »der unterhalb der Schwelle begrifflicher oder auch nur quasi-
begrifflicher Konsistenz« liegt und die »Unterscheidung von schwankendem
Objekt« einerseits und »schwankendem Beobachter« andererseits unterlauft.”
Dass der Kaiser im vierten Akt dieses Wort wihlt, wird durch die vorange-
hende Dramaturgie vorbereitet. Im Helena-Akt wurde ndmlich nicht nur das
Ensemble auftretender Figuren, sondern auch der gesamte Bithnenraum von
einem solchen Schwanken ergriffen. Das hat schon Max Kommerell ebenso
zutreffend wie lakonisch bemerkt: »Der Boden schwankt«.?

Was im Helena-Akt als Schwanken auf die imagindre Bithne kam, zeigt
sich im vierten Akt abseits der Bithne, denn der Kaiser sieht die schwankende
Menge nur in einer Mauerschau. Die Verschiebung von der Bithne ldsst das
Schwanken auf die Spannung von Off und Backstage ausgreifen, sodass die
Aushebelung dieser Differenz im allerletzten Faust immer mehr als Ausdruck
eines solchen Schwankens zu verstehen ist. Mit anderen Worten: Es beginnt
der Raum um die Bithne zwischen Off und Backstage zu schwanken. Der
Kaiser ist alsbald desillusioniert. Zwar kann er die Schlacht mithilfe von
Mephistos Machinationen fiir sich entscheiden, doch durchschaut er den trii-
gerischen Schein, den er abseits der Bithne sieht. Als er erkennen muss, dass
alles Gaukelwerk ist, verldsst er mit seiner Entourage die Biihne. So erblickt
nur noch Faust, welche Effekte Mephistopheles’ Bithnenzauber zu erzielen
vermag. Oder vielmehr: Er glaubt, solche Effekte zu erblicken. Mephisto dage-
gen nimmt nichts davon wahr. Offensichtlich ad spectatores gewandt, sagt er:

6 Siehe das Racine-Kapitel und vor allem die Britannicus-Lektiire in Claude Haas: Der Konig,
sein Held und ihr Drama. Politik und Poetik der klassischen Tragddie, Gottingen 2024,
S.107-155.

7 Eva Geulen: Aus dem Leben der Form. Goethes Morphologie und die Nager, Berlin 2016,
S. 66.

8 Max Kommerell: Faust II. Teil. Zum Verstindnis der Form, in: ders.: Geist und Buchstabe der
Dichtung (Anm. 5), S. 7-74, hier S. 58.

99

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Auer

»Nur Menschen Augen lassen sich betriigen« (MA 18.1, V. 10.735). Denn auch
das Publikum sieht »nichts von diesen Wasserliigen« (MA 18.1, V. 10.734),
weil diese nur indirekt durch eine Mauerschau auf die Bithne kommen. So
wird das, was im Off vor sich gehen soll, als eine blofle optische Tauschung
entlarvt. Faust erblickt hier etwas, das es schlicht nicht gibt.

Die spezifische Mauerschaustrategie des allerletzten Faust steht in einem
markanten Kontrast zum opulenten Auftrittsgeschehen der ersten beiden Ak-
te, wo sich ganze Scharen heterogenster, insbesondere weiblicher Figuren
auf der Bithne tummeln.® Gegen eine solche leibliche Prisenz hebt sich die
Darstellungsart des vierten und der ersten Szenen des fiinften Aktes ab. In
der entscheidenden Phase der Kaiserschlacht stehen Faust und Mephisto
alleine auf der Biihne. Es ist aber wichtig zu sehen, dass damit nicht nur das
On verarmt, sondern auch das Off. Schon wenn der Kaiser das Gaukelwerk
durchschaut, wird fraglich, ob um das On der Bithne herum iiberhaupt ein
Off ist - oder doch nur das factum brutum der Backstage. Das markiert
Goethes Distanz etwa zu Racine. Wéhrend Goethe die Mdglichkeit ins Spiel
bringt, dass es jenseits der Bithne nur noch Infrastruktur und keinen Imagina-
tionsraum gibt, wird bei Racine die Illusion niemals gebrochen; abseits der
Biihne gibt es bei ihm nur das Off. Im Faust deutet sich eine Entlarvung dieses
Off bereits im Ubergang vom zweiten zum dritten Akt an. Emergieren die Fi-
guren des Meerfestes aus den Kulissen wie aus einem unendlich produktiven
Element, so bleiben die »Weltenraume« (MA 18.1, V. 9.594) hinter der Biihne
des Helena-Akts, wie oben gezeigt, ein trockenes Versichern des als Phorkyas
verkleideten Mephistopheles.

Der Kontrast wird umso merklicher, als der vierte Akt diese Entlarvung
des Off in ein Bithnengeschehen iberfithrt. Die Dramaturgie wendet sich
hier gleichsam nach vorne, vor das Proszenium, das aus der Perspektive der
dramatischen Auffithrung ebenso zum Off gehdrt wie der Raum hinter und
zur Seite der Bithne. Der Akt beginnt mit einer erhabenen Mauerschau. Das
signalisieren schon Fausts erste Verse: »Der Einsamkeiten tiefste schauend
unter meinem Fufi, / Betret’ ich wohlbedichtig dieser Gipfel Saum« (MA
18.1, V. 10.039f.). Vom Hochgebirge aus sehen Faust und Mephisto sodann
auch hinunter ins Reich, und dabei >zieht< Fausts »Auge« imaginir sogar bis
hinaus »aufs hohe Meer« (MA 18.1, V. 10.198). Da er aber hervortritt - in

9 Fiir die Geschichte der weiblichen Scharen von der Antike bis in die Moderne siehe Hanna
Sohns: Nymphen, Musen, Sirenen ... Anmerkungen zu einer Geschichte weiblicher Scharen
(Proust, Alkman), in: Vera Bachmann, Johanna-Charlotte Horst (Hrsg.): Weibliche Kollekti-
ve, Paderborn 2023, S. 63-77.

100

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Buhnen

der Bithnenanweisung heifdt es: »tritt hervor« (MA 18.1, vor V. 10.039) -, ist
sein Blick nicht etwa nach hinten oder zur Seite, sondern nach vorne gerich-
tet, mithin gegen den Zuschauerraum. Von dorther ertént auch die Musik,
die die beiden in die Schlacht ruft: »Trommeln und kriegerische Musick im
Riicken der Zuschauer, aus der Ferne, von der rechten Seite her« (MA 18.1,
vor V. 10.234). Wenn sie dieser Musik entgegengehen, »steigen« sie demnach
»iiber das Mittelgebirge heriiber« und ndhern sich dem Proszenium; nun
»schallt« die Kriegsmusik »von unten«, also aus dem Orchestergraben, »auf«
(MA 18.1, vor V. 10.297). Das wird am Ende der folgenden Szene »Auf dem
Vorgebirge« ausdriicklich gemacht. Ist dort zunichst wie oben nur davon die
Rede, dass »Musik von unten« ertont (MA 18.1, vor V. 10.345), so heifst es
in der abschlieenden Regieanweisung: »Kriegstumult im Orchester, zuletzt
itbergehend in militairisch heitre Weisen« (MA 18.1, vor V. 10.783).

Man hat sich also die Schlacht im Orchestergraben vorzustellen und die
Entourage des Kaisers als Mauerschauer, die im Proszenium stehen und hin-
abschauen. Wie um das Publikum zu Beginn schon darauf hinzuweisen, dass
dort schlicht nichts zu sehen ist (aufler Musiker*innen), sagt Faust, als er das
erste Mal in den Graben hinabblickt, dort kénne nichts »zu erwarten seyn«
als »Trug! Zauberblendwerk! Hohler Schein« (MA 18.1, V. 10.299f.). Wahrend
der Schlacht geht es immer wieder um einen solchen (Bithnen-)Zauber, dem
nicht zu trauen ist. Der Obergeneral gibt den Befehl ab, weil er das » Gaukeln«
durchschaut (MA 18.1, V. 10.695), und zieht sich dann im Gefolge des Kaisers
von der Bithne zuriick. Nicht alle »Menschen Augen« lassen sich also durch
Mephistos »Wasserliigen« tauschen (MA 18.1, V. 10.734f.).

In der Kaiserschlacht wird zugleich auch die Schlacht der Backstage mit
dem Off inszeniert. Denn wiahrend alle in den Abgrund des Orchestergrabens
schauen, hat Mephistopheles wieder einmal hinter ihrem Riicken gewirkt.
»[V]on oben herunter kommend« (MA18.1, vor V. 10.547) sagt er:

Nun schauet wie im Hintergrunde,

Aus jedem zackigen Felsenschlunde,

Bewaffnete hervor sich dringen,

Die schmalen Pfade zu verengen.

Mit Helm und Harnisch, Schwerdten, Schilden,

In unserem Riicken eine Mauer bilden,

Den Wink erwartend zuzuschlagen.
(leise zu den Wissenden.)

Woher das kommt miif$t ihr nicht fragen.

Ich habe freylich nicht gesaumt

Die Waffensile ringsum ausgeraumt;

[...]

101

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Auer

Sonst waren’s Ritter, Konig, Kaiser,
Jetzt sind’s nichts als leere Schneckenhauser.
(MA 18.1, V. 10.547-10.560)

In der Requisite finden sich tatsichlich Sile voller Waffen, die aufler Ge-
brauch gekommen sind und nur noch fiir Theaterauffithrungen genutzt wer-
den. Diese will Mephistopheles >ringsum ausgeraumt< haben. Doch da kein
Auftritt der von ihm bezeichneten Bewaffneten folgt, hat man es auf der
Bithne auch (wenn tiberhaupt) wirklich nur mit >leeren Schneckenhausern«
zu tun. Damit kommt aber die wirkliche Mauer hinter der Bithne in den
Blick: die Mauer zur Backstage. Und die Macht dieser Backstage wird in
die Schlacht um den Orchestergraben geworfen, wo eine Leere eine andere
besiegt.

Diese Mauerschau-Dramaturgie, die das Off entlarvt, erreicht ihren Hohe-
punkt in den ersten drei Szenen des fiinften Akts, welche Goethe unmittelbar
vor dem Abschluss des vierten Akts fertigstellt. Der Wanderer, der anfangs
in die »Offene Gegendx« tritt, die Philemon und Baucis bewohnen, erwartet
jenseits der » Diine« (MA 18.1, vor V. 11.079) - und damit auch jenseits der sich
auf >Diine< reimenden >Bithne« - »das granzenlose Meer« (MA 18.1, V. 11.076).
Aber auch er »schreitet vorwdrts« (MA 18.1, vor V. 11.079) und schaut mithin
in den Orchestergraben. Der Anblick dieses Jenseits im Diesseits verschlagt
dem Wanderer die Sprache. Kein einziges Wort mehr kommt aus seinem
Mund. Aus einer dramatischen Figurenrede ist die Mauerschau hier also zu
einer blofien, sprachlosen Schau geworden. Und dass Philemon und Baucis
danach zwei sich gegenseitig ausschlieSende Bilder dessen zeichnen, was er
dort erblickt hat, steigert nicht nur die Unzuverléssigkeit, was dort zu sehen
ist. Vielmehr fragt sich erneut, ob da iiberhaupt etwas zu sehen sein kann.
Philemon erblickt dort als Effekt der mephistophelischen Machenschaften
»ein paradiesisch Bild« (MA 18.1, V. 11.086). Dieses Imaginére wird von Bau-
cis mit dem Hinweis auf nachtliche Arbeiten entlarvt, die dem Blick entzogen
waren, die aber die Infrastruktur der blithenden Landschaften bereitet haben,
die Philemon sieht - oder vielmehr zu sehen vermeint. So erkldrt Baucis:
»Stand ein Damm den andern Tag.« (MA 18.1, V. 11.126) Anders als ihr Mann
spurt Baucis also, dass die Bilder im Off nur Gaukelwerk sind und dass selbst
noch dieser Damm eine blof3e Simulation von Mephisto darstellt.

Dieser Damm steht, wie abschliefSend gezeigt werden soll, im Zusammen-
hang mit Fausts Projekt, sich am Meer einen neuen, eigenen Boden - mithin
auch eine ureigene Biithne - zu schaffen. Fausts absoluter Wille, in den Ab-
grund zu schauen, der dem Wanderer die Sprache verschlagen hat, wird im
Fortgang des fiinften Akts als tragische Verblendung ausgestellt.

102



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Buhnen

3. Buhnen. Fausts tragischer Biihnenentzug

Faust will sich am Meer eine Biithne bauen, die ihm und den Figuren rund um
ihn herum den festen Stand ermdglichen soll, den der schwankende klassi-
sche Boden nicht bereiten konnte. Das allumfassende Schwanken, das Subjekt
und Objekt gleichermaflen einbegreift, lief§ Fausts Griftf nach Helena damals
ins Leere gehen. Bereits beim Anblick des Helena-Bilds im ersten Akt geht er
davon aus, es mit bestdndigen »Wirklichkeiten« (MA 18.1, V. 6.553) einer »ge-
griindet[en], dauerhaft[en]« Welt (MA 18.1, V. 6.492) zu tun zu haben. Ausge-
rechnet in der mise en abyme einer Bithne auf der Bithne erhofft sich Faust
daher, nicht nur »Fufl« zu »fass[en]«, sondern einen »festen Strand« erreicht
zu haben (MA 18.1, V. 6.552f.).1° Eine solch bestindige Wirklichkeit bietet
ihm aber nicht einmal die leibhaftige Helena des dritten Akts. Denn sie tritt
nicht nur zu Beginn »trunken von den Gewoges regsamem / Geschaukel«
(MA 18.1, V. 8.490-8.491) auf, sondern ist durchweg als Figur konzipiert, in
die mehrere, sich gegenseitig ausschlieflende Identitdten eingehen. Weil nicht
einmal sie selbst sich wiederzuerkennen vermag, verliert sie das Bewusstsein
und fallt dem Chor in die Arme (MA 18.1, V. 8.881). Und ganz zuletzt 16st sie
sich in eine metonymische Reihe auf: »War ich das alles? Bin ich’s? Werd ich’s
kiinftig seyn [...]?« (MA 18.1, V. 8.839)

Auf das Scheitern seiner Helena-Pline reagiert Faust, indem er sich von
der Gestalt zum Raum ihrer Gestaltung wendet. Ganz folgerichtig tritt er
dafiir in einen elementaren Streit mit dem notorisch schwankenden und
amorphen Wasser selbst. Fiir ihn, wie im Ubrigen auch fiir Mephistopheles,
stellen die Gezeiten einen sterilen Zyklus leerer Wiederholung dar. Zu Beginn
des vierten Akts sagt Faust iiber die Welle: »Sie schleicht heran, an aber
tausend Enden / Unfruchtbar selbst Unfruchtbarkeit zu spenden« (MA 18.1,
V. 10.212f.).1 Wohl auch deshalb war Faust beim Meerfest am Ende der Klas-
sischen Walpurgisnacht lingst im Hades - oder vielmehr in der Backstage?
- verschwunden. Den elementaren Streit mit dem Meer versteht Faust als
»ein Grofles« (MA 18.1, V. 10.134). Er ist aber auch - und als Antikenkenner
konnte er das wissen — von alters her als Hybris eines Despoten kodiert.
Schon in den Persern, der wohl altesten erhaltenen griechischen Tragddie,
wird Groflkonig Xerxes dafiir bestraft, dass er den Hellespont iiberbriickt,

10 In der Haupthandschrift des Faust und in der Ausgabe letzter Hand steht »Stand«. Siehe
dazu MA 18.1, 789.

11 Darauf macht schon Emrich aufmerksam. Vgl. Emrich: Die Symbolik von Faust IT (Anm. 1),
S.367.

103

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Auer

mithin das Meer zu Land gemacht hat. Mit diesen seinen >Machinationenx
(im griechischen Text steht méchanai)'? mafit sich der sterbliche Potentat an,
Poseidon und die tibrigen Goétter zu tiberwaltigen (kratésein): »thnétos on de
theon te pantdn Oiet” ouk eubouliai, / kai Poseidonos kratésein«.> Bei Goethe
wird diese tragische Verstrickung durch Mephistos Feststellung: »Wir sind die
Leute Grof3es zu erreichen« (MA 18.1, V. 10.126), angedeutet, die Fausts Rede
von seinem >groflen< Plan unmittelbar vorangeht. Im weiteren Verlauf des
vierten und fiinften Akts wird Fausts Landgewinnungsprojekt immer mehr zu
einer Frage von Off und Theaterinfrastruktur.

Durch sein Projekt erfiillt Faust das tragische Heldentum, wie es sich
noch der alte Goethe denkt. 1827, also im Jahr der Verdffentlichung des Hele-
na-Akts, erscheint in Uber Kunst und Altertum eine »Nachlese zu Aristoteles’
Poetik«. Darin geht es vor allem um die »Konstruktion der Tragédie« (MA
13.1, 342); kurz skizziert werden aber auch Goethes Vorstellungen zum tragi-
schen Helden. Dieser sei, so heift es dort, »ein halbschuldiger Verbrecher,
ein Mann«, der sich »durch dimonische Konstitution, durch eine dustere
Heftigkeit seines Daseins, gerade bei der Groflheit seines Charakters« wie
auch »durch immerfort tibereilte Tatausiibung« auszeichne (MA 13.1, 341).
Was hier mit Blick auf Odipus gesagt ist, kann mit ebenso viel Recht auch
von Faust gelten, nicht zuletzt, weil sein letztes grofies Projekt eine >iibereilte
Tatausiibung« zur Folge haben wird, die ihn zum >halbschuldigen Verbrecher«
macht.

Weil er sein Neulandprojekt nicht, wie der Wanderer, in den Blick bekom-
men kann, neidet Faust Philemon und Baucis ihre »Offene Gegend«. Dort
soll ein »Luginsland« errichtet werden, »[u]m ins Unendliche zu schaun«
(MA 181, V. 11.344f.) und damit, wie Faust schon frither sagt:

Zu sehn was alles ich gethan,

Zu iiberschaun mit einem Blick
Des Menschengeistes Meisterstiick
(MA18.1, V. 11.246-11.248).

Deshalb befiehlt er Mephistopheles und seinen Schergen in einer durchaus
missverstandlichen Wendung: »So geht und schaftt sie mir zur Seitel« (MA
18.1, V. 11.275) Obwohl er damit nicht sagen will, dass Philemon und Baucis
ermordet werden sollen, muss er anschlieflfend dem Brand ihrer Hiitte, in

12 Aischylos: Die Perser, in: ders.: Tragddien, iibers. von Oskar Werner, hrsg. von Bernhard
Zimmermann, 7., iberarbeitete Aufl., Mannheim 2011, S. 6-77, V. 722.

13 Ebd., V. 749f.: »Er - ein Mensch - die Gétter alle glaubt’ er voller Unverstand, / Selbst
Poseidon zu beherrschen«.

104

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Buhnen

dem sie umkommen, vom Balkon aus zusehen - also selbst das noch in einer
Mauerschau. So erkennt Faust eine >iibereilte Tatausiibung¢, macht aber die
Ausfithrenden dafiir verantwortlich: »Geboten schnell, zu schnell gethan!«
(MA 18.1, V. 11.382) Diese letzte Ubereilung wird nun aber umgehend dadurch
bestraft, dass Faust von der Allegorie der Sorge geblendet wird.

David Wellbery hat kiirzlich in Erinnerung gerufen, wie wichtig der Oedi-
pus tyrannos als Pratext fir den ersten Teil des Faust gewesen ist.* Auch
in der »Nachlese zu Aristoteles’ Poetik« geht es Goethe um Odipus. Die
faustische Blendung jedoch unterscheidet sich merklich von derjenigen dieses
geradezu klassischen tragischen Helden. Denn bei Faust entspringt sie keiner
Anagnorisis. Anders als Odipus erkennt er sein >halbschuldiges Verbrechen«
bis zuletzt nicht. Deshalb kommt die Blendung von aufen und wird nicht wie
bei Sophokles selbst herbeigefiihrt. Nur folgerichtig ist es so denn auch, dass
Faust anschlieflend einfach weitermacht wie bisher:

Die Nacht scheint tiefer tief hineinzudringen
Allein im Innern leuchtet helles Licht;

Was ich gedacht ich eil es zu vollbringen
(MA18.1, V. 11.499-11.501).

Damit wird die Anagnorisis aber gleichsam an die Leser*innen und Zuschau-
er*innen delegiert.’> Wir sollen in diesem Augenblick einsehen, dass Fausts
Landbauprojekt ebenso illusorisch bleibt wie alle seine anderen Pline auch.
Die Weltbithne am Meer wird auf die paronomastischen »Buhnen« (MA
18.1, V. 11.545) reduziert, auf denen sie stehen soll. Buhnen sind, wie es im
Grimm’schen Worterbuch heiflt, Uferschutzddmme, die ins Meer hinausragen
und auch aus Holz bestehen kénnen.!® Damit ist man aber wieder bei der
Infrastruktur angekommen, die im »Vorspiel auf dem Theater« aufgebaut
wurde: »Die Pfosten sind, die Bretter aufgeschlagen, / Und jedermann erwar-
tet sich ein Fest« (MA 6.1, 536, V. 39f.), so heif3t es dort. Nun tritt zutage,

14 David E. Wellbery: Goethes Faust I. Reflexion der tragischen Form, Miinchen 2016, S. 11-19.
Goethes Rekurs auf Sophokles wird fiir Wellbery zum Ausgangspunkt einer »werkinternen
Gattungsreflexion«. Ebd., S.19. Zur Odipus-Vorlage passt auch, dass der Sumpf das ganze
Projekt »[v]erpestet« (MA 18.1, V. 11.560).

15 Hans-Thies Lehmann erhebt die an das Publikum delegierte Anagnorisis zum theatralen
Kern der Tragddie schlechthin: »Es ist nun die These zu wagen, dafy die Erfahrung der
Anagnorisis der eigentliche theatrale Moment, das Herz der tragischen Theatererfahrung
durch das Publikum ist.« Lehmann: Tragédie und dramatisches Theater (Anm. 4), S. 213.

16 Vgl. Jacob Grimm, Wilhelm Grimm: Deutsches Waorterbuch. Neubearbeitung, hrsg. von
der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften und der Akademie der Wis-
senschaften zu Géttingen, Stuttgart 2010, Bd. 5, Sp. 974.

105

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Auer

dass die tragische Verblendung des Faust mit dem blofSen Theater-Bau selbst
zusammenhingt. Bis zuletzt imaginiert er um die Bithne herum ein Off, das
er in die Priasenz der Bithne iiberfithren will. Doch bleibt (ihm) am Ende nur
die nackte Bithnenarchitektur. Folglich wird der (Orchester-)»Graben« dann
auch noch zum »Grab« (MA 18.1, V. 11.558).

Mit der Wendung »Ist fortzusetzen« bricht ein Fremdes in die Dramenwelt
ein, das Goethe im allerletzten Faust zu einer Desillusionsdramaturgie aus-
baut, in der die Imaginationen des Off mithilfe der Mauerschau entlarvt wer-
den. Vielleicht verweist so auch der »Puppenstand«, in dem sich Faust nach
seinem Tod befinden soll (MA 18.1, V. 11.982), nicht auf die Metamorphose
in ein hoheres Sein, sondern auf den Schein des Puppenspiels. Dass Faust
ganz zum Schluss noch an »machtigen Gliedern« wichst (MA 18.1, V. 12.077),
hitte dann womdglich mehr mit einem gliederpuppenartigen Aggregat zu
tun, das sich im Raum ausbreitet, als mit einer folgerechten Bemiihung, die
eine zeitliche Kontinuitét zu produzieren vermag.” Denn wenn man das »Ist
fortzusetzen« tatsichlich, wie ich eingangs vorgeschlagen habe, als Bithnen-
anweisung lesen wollte, dann stiinde dort: Das Off ist »forts, also: >weg« zu
setzen. Dazu passt es durchaus, dass nur dem Wanderer der Panoramablick
auf Fausts illusorisches Weltbithnenprojekt am Meer eingeraumt wird. Denn
diese Figur ist als weitere Metalepse lesbar. Bekanntlich hat sich gerade der
junge Goethe gerne als Wanderer bezeichnet und inszeniert. Hier wiirde der
Autor dann eine Art Cameo-Auftritt feiern. Und das wiirde dem Hang des
alten Goethe zur Doppelbddigkeit und Kryptik zusagen - auch und gerade,
dass sich der Wanderer iiber das, was er sieht, in Schweigen hiillt. Dieses
Schweigen lédsst offen, ob er dort das paradiesische Off von Philemon zu
erblicken meint oder nicht doch die Backstage-Machinationen, von denen
Baucis halbbewusst spricht. Auf jeden Fall aber inszeniert der allerletzte Faust
eine Desillusion, die aus der nackten Welt des Theatralen keinen Trost zu
schopfen vermag, sondern darin nur einen Einblick in die entzauberte Welt
einer prosaisch gewordenen, mithin auch postdramatischen Moderne gibt.

17 Dieses nicht-organizistische Formprinzip wird untersucht in Rabea Kleymann: Formlose
Form. Epistemik und Poetik des Aggregats beim spaten Goethe, Paderborn 2021.

106

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

CORNELIA ZUMBUSCH

»immer was zu tun« (Faust Il)

Dichtung als fortgesetzte Tatigkeit

Im Juli 1831 setzt Goethe hinter die letzten Verse des fiinften Akts des Faust
IT das Wort >FINIS«. Ein Ende scheint gefunden zu sein.! Mit der Arbeit am
Text findet Goethe allerdings kein Ende. Zwar sollte man sich das Manuskript
des Faust II versiegelt und in einem »aparten Kistchen verwahrt« (FA 38,
460) als Offenbarung fiir die Nachlebenden vorstellen — so wollte Goethe es
zumindest einige Freunde glauben machen.? Allerdings scheint der im Juli
1831 gesetzte Schlusspunkt noch vorldufig gewesen zu sein. In einem Brief
an Wilhelm von Humboldt vom 1. Dezember 1831 verrdt Goethe, dass er das
Manuskript nur verschlossen habe, damit er »nicht etwa hier und da weiter
auszufithren in Versuchung kidme« (FA 38, 496). Wie er mit einem aus Vergils
Eklogen geborgten Vers zu verstehen gibt, hat er seiner Arbeit am Faust II
im Sommer 1831 ein eher kiinstliches Ende gesetzt: »Das Ausfiillen gewisser
Liicken war sowohl fiir historische als @sthetische Stetigkeit nétig, welches ich
so lange fortsetzte, bis ich endlich fiir rétlich hielt auszurufen: Schlieflet den
Wiisserungs Kanal, / Genugsam tranken die Wiesen.« (FA 38, 495) Er habe
damit aufgehort, Licken zu fiillen und, so das mitgegebene Bild, beschlossen,
die Wiesen nicht weiter zu tranken. Was hier >endlich« beendet wurde, war
also nicht unbedingt der Text. Beendet wurde lediglich die >lange fortgesetzte«
Arbeit daran. Welchen Regeln folgt dieses Fortsetzen?

Das Bild von den bewisserten Wiesen ist insofern aufschlussreich, als hier
unterschiedliche Referenzmodelle ineinandergreifen. Einerseits wird der Text

1 So steht es im editorischen Kommentar zur digitalen Faust-Edition: »Goethe schloss Faust II
erst im letzten Jahr seines Lebens, im Juli 1831, ab.« Gerrit Briining, Dietmar Pravida:
Editorischer Bericht zum konstituierten Text, in: Digitale Faustedition, www.faustedition.net/
intro_text (16.1.2023).

2 So Goethe an Boisseree am 1. September 1831 oder an Reinhard am 7. September 1831.
Der Gesprachsbericht von Forster, vage datiert auf die Wochen zwischen dem 4. und dem
25. August 1831, hatte bereits den Vergleich mit dem letzten Buch des neuen Testaments,
der Offenbarung des Johannes, und dem dort tibergebenen Buch mit den sieben Siegeln
nahegelegt: »Unter sieben Siegeln liegt hier der zweite Teil des Faust verschlossen; erst aber,
wenn ich nicht mehr imstande sein werde, mégen andere ihre Hand daran legen.« (FA 38,
442).

107

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



http://www.faustedition.net/intro_text
http://www.faustedition.net/intro_text
https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.faustedition.net/intro_text
http://www.faustedition.net/intro_text

Cornelia Zumbusch

als trinkende Wiese und damit als ein Stiick lebendiger Natur imaginiert.
Andererseits wird die Arbeit an diesem Text mit einer Agrartechnik vergli-
chen, die auf der Seite der Kultivierung zu verbuchen ist. Metabolismus des
Lebendigen und dessen technische Unterstiitzung fiigen sich zu einem Modell
des Schreibprozesses, in dem der Text nicht als sich gleichsam selbsttitig
erzeugendes und entsprechend in sich abgeschlossenes Ganzes erscheint.
Vielmehr scheint die Textproduktion darauf angewiesen zu sein, etwas von
auflen aufzunehmen, und kann jederzeit von diesem Zufluss abgeschnitten
werden. Das von Goethe markierte Ende der Arbeit am Faust II bleibt in
gewisser Weise kontingent, ist der »endlich< vollzogene Abbruch doch keines-
wegs endgiiltig. Wie Goethes Tagebuch zu entnehmen ist, hat er in den ersten
Wochen des Jahres 1832 seiner Schwiegertochter Ottilie aus dem Zusammen-
gehefteten vorgelesen und weiter am Text gearbeitet. Noch am 24. Januar 1832
vermerkt er »[n]eue Aufregung zu Faust in Riicksicht groflerer Ausfithrung
der Hauptmotive, die ich, um fertig zu werden, allzu lakonisch behandelt
habe« (FA 38, 513). Mit dem Faust IT war Goethe also im Juli 1831 noch nicht
am Ende - Schleuse und Siegel wurden noch einmal geéffnet. Der Grund
tiir diese Fortsetzung des Beendeten liegt womdoglich in einem Selbstentwurf,
demgemafl Goethe das Dichten als eine Tatigkeit auffasst, die ihr Ende nicht
in sich selbst hat.

Man hat sich Goethes Lieblingswort >Tétigkeit< meist {iber ein Alltagsver-
stindnis des Worts als soziale Praxis klar gemacht und mit dem ethischen
Ideal der Resignation verbunden.> Goethes Verwendung des Worts >Tétigkeit<
verfiigt allerdings {iber Dimensionen, die zu einem Gutteil jenseits einer
derartigen protestantischen Arbeitsmoral liegen. Wenn Goethe in seinem
letzten Brief an Wilhelm von Humboldt am 17. Mirz 1832 »Tun« und »Ta-
lent« koppelt und seine Arbeitsweise als »freie Tétigkeit« mit einer »freiwillig
tatigen Natur« vergleicht (FA 38, 550), dann hat diese Auffassung von dichte-

3 Arthur Henkel zufolge ist das »poetische schopferische Vermogen« als Modell einer prakti-
schen entsagenden Titigkeit aufzufassen, wenn nicht als »Metapher fiir Tétigkeit iiberhaupt«
- damit ist allerdings das, was Henkel ehrfiirchtig das >Schéopferische« nennt, gerade nicht
als >Titigkeit« ernstgenommen. Arthur Henkel: Entsagung. Eine Studie zu Goethes Altersro-
man, Tiibingen 1954, S.123. Die enge Verbindung zwischen Titigkeit und Entsagung zieht
sich weiter durch die Forschung. Mauro Ponzi betont die »titige« Seite der Entsagung«.
Mauro Ponzi: Zur Entstehung des Goetheschen Motivs der »Entsagungc, in: Zeitschrift fiir
Germanistik N.E. 7 (1986), S. 150-159, hier S. 158. Nach Heinrich Macher zielt Goethes Entsa-
gungskonzept im Gegensatz zu Schillers Ideal der dsthetischen Erziehung auf den »praktisch
tatigen Menschen«. Heinrich Macher: Goethes Entsagungsidee im Lichte der Schillerschen
Auffassungen, in: Helmut Brandt (Hrsg.): Friedrich Schiller. Angebot und Diskurs, Berlin
1987, S. 518-529, hier S. 523.

108

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust II)

rischer Tatigkeit auch einen naturphilosophischen Hintergrund. Seit seinen
Voriiberlegungen zur Metamorphosen-Schrift nutzt Goethe Vorstellungen von
Tétigkeit immer wieder zur Beschreibung von Vorgingen in der lebendigen
Natur. >Tatigkeit< bezeichnet grundsitzlich die Mdglichkeiten des Lebendigen,
sich zuerst wachsend fortzusetzen und zuletzt fortzupflanzen. Dabei entgrenzt
Goethe dort, wo er Tatigkeit sagt, zeitgenossische Vorstellungen einer intrinsi-
schen Bildungs- oder Lebenskraft in zwei Richtungen. Zum einen haben Bil-
dungsprozesse aus seiner Sicht kein wirkliches Ziel oder Ende, zum anderen
sind sie in eminenter Weise auf die Aufnahme von Auflerem angewiesen: Oh-
ne Licht, Wasser und Erde gébe es kein Pflanzenwachstum. Goethes Tendenz
zur Entteleologisierung von Wachstumsvorgingen wie auch sein Interesse
an den dabei involvierten metabolischen Prozessen geben Hinweise darauf,
warum ihm mit Bezug auf die eigene dichterische Tatigkeit das von Vergil
geborgte Bild von den bewésserten Wiesen eingeleuchtet haben mag.

Man muss Goethes Hang zur Naturalisierung kreativer Prozesse nicht
teilen, um die nahegelegten Parallelen zwischen anhaltendem Produktions-
prozess und fortgesetztem Pflanzenwachstum, zwischen poetischer Revision
und biologischer Reproduktion beschreiben zu konnen. Goethes Arbeit an
tradierten Vorstellungen der (Bildungs-)Kraft bietet einen Weg, auf dem sich
allzu einfache Ubertragungen zwischen Naturforschung und Literatur vermei-
den lassen. Gegen den latenten Holismus morphologischer Modelle, die auf
die metamorphotischen Entwicklungsgiange einzelner Figuren hinweisen oder
aber das Werkganze als gleichsam organischen Zusammenhang begreifen
wollen, gibt die Vermessung von Goethes Imaginarien der Kraft Aufschliisse
iber das, was formgenetische Prozesse anstofit und in Bewegung hilt. In
Goethes Konzept einer sich fortsetzenden und fortpflanzenden Natur scheint
dabei zugleich ein hochst eigenwilliger poetologischer Begriff der Fortsetzung
auf. Denn Fortsetzung bezieht sich hier nicht nur auf die konkreten seriellen
Anschliisse innerhalb von Texten oder zwischen Textteilen, sondern bezeich-
net auch Techniken der fortgesetzten Arbeit an eigenen und fremden Texten.
Um Ansitze zu einer solchen Poetik der Fortsetzung, oder genauer: der
fortgesetzten Tatigkeit, soll es im Folgenden gehen.

Dazu sind zunéchst die konzeptuellen Konturen dessen, was Goethe Titig-
keit nennt, genauer zu kldren. Hier wird der erste Teil dieses Beitrags noch
einmal bei einer am Faust II gewonnenen Problembeschreibung ansetzen, um
zu zeigen, in welchem Mafl sich die Arbeit am Faust mit Vorstellungen des
Fortschreitens, Fortfahrens, Fortwirkens oder auch Fortsetzens verbindet. Die
als ziel- und zwecklos bestimmte Titigkeit wird dabei lesbar als unscheinbare
Erbin dessen, was seit der Antike unter die dynamis oder auch die Kraft der

109

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

Kunst fallt. Der zweite Teil greift auf Goethes Naturforschung aus, in der
sich Vorstellungen von Fortsetzung und fortgesetzter Tatigkeit als Teil einer
Entteleologisierung der Natur erweisen. Der dritte Teil sucht schliefllich nach
den Spuren derartig endloser natiirlicher wie auch poetischer Tatigkeiten im
Faust II, die sich in Konzepten des Strebens wie auch des Regens oder der
Regsambkeit formieren. Diese drei Teile sollen sich zu einem Argument fligen,
das Goethes Vorstellungen von Natur und Dichtung als >fortgesetzter Tatig-
keit< als Reaktion auf die Krise élterer Kraftkonzepte erschlief3t. Wie zu zeigen
sein wird, demontiert die Ersetzung der Kraft durch die Tétigkeit traditionel-
le Bilder eines eigenmichtigen, autonomen Schopferischen, von der sowohl
Modelle einer natura naturans als auch davon abgeleitete Kreativititskonzepte
zehren. Was Goethe mit Bezug auf seine eigene Produktivitit als fortgesetzte
Titigkeit bezeichnet, meint die Arbeit einer dichterischen Einbildungskraft,
die nicht allein aus sich selbst aktiv werden kann, sondern stets anderes
aufnehmen und fortsetzen muss.

1. Fortwirken: Dichtung als energeia

Wie im Wilhelm Meister-Komplex treten auch in den Faust-Dramen grund-
satzlich zwei Arten des Fortsetzens zusammen. Erstens verfiigen sowohl Wil-
helm Meisters Lehrjahre als auch der Faust I iiber einen zweiten Teil im Sinne
eines konsekutiven Anschlusses, in dem der Handlungslogik und Chronologie
der histoire gemifl weitergeschrieben worden ist. Hier ist das zu vermuten,
was Goethe in dem bereits zitierten Brief an Wilhelm von Humboldt als
>historische Stetigkeit< bezeichnet. Zweitens unterliegen vor allem die zweiten
Teile, also Wilhelm Meisters Wanderjahre wie auch der Faust I dem, was mit
Goethe >fortgesetzte Tatigkeit< heiflen kann. An ihnen wird tber Jahrzehnte
hinweg in unterschiedlichen Zusammenhangen gearbeitet, wobei Teile publi-
ziert, bereits Publiziertes wieder umgeschrieben und erweitert, in vorhandene
Textteile integriert oder um vorgelagerte Teile ergdnzt wird. >Fortsetzung«
meint hier eine teils intensivierte, teils pausierende Tatigkeit, die sich mal
hierhin und mal dorthin wenden kann. Diese Tiétigkeit, so diskontinuierlich
sie verfahrt, hat wohl dasjenige zum Ziel, was Goethe in seinem spéten Brief
an Humboldt als »asthetische Stetigkeit< bezeichnet: Hier sollen bereits vorlie-
gende Textteile aufeinander abgestimmt und einander angeglichen, Ubergin-
ge gebahnt und geglattet werden. Nun hat Goethe diese mal hier, mal da
ansetzende Tiatigkeit nicht erst in den letzten Textiiberarbeitungen betrieben.
Vielmehr verdankt sich der Text des Faust II einem Produktionsprozess, der
von Anfang an als Auffiillen von Liicken verfahrt.

110

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

Goethe betont in Briefen an seine Freunde hiufig, er sei sich tiber die
Konzeption des gesamten Faust eigentlich schon seit {iber sechzig Jahren im
Klaren gewesen, er habe nur die richtige »Reihenfolge« zu bestimmen und
das so Geplante in allen seinen Teilen auszufiillen gehabt, bis keine »Liicken«
mehr geblieben seien. In der bestens erschlossenen Textgenese des Faust
lasst sich sehen, dass Goethe die Szenen und Akte tatsdchlich nicht gemafs
ihrer handlungslogischen Platzierung im dramatischen Ablauf, sondern zwi-
schen unterschiedlichen Akten und Szenen hin- und herspringend konzipiert
und ausgefiihrt hat.> So ist der Helena-Akt vor dem ersten und zweiten Akt
geschrieben und bereits 1827 unter dem Titel Klassisch-romantische Phantas-
magorie. Ein Zwischenspiel zu Faust im vierten Band der Ausgabe letzter
Hand publiziert worden. Der erste Akt, der zur Ostermesse 1828 im zwolften
Band der Ausgabe letzter Hand erscheint, wird seinerseits mit dem Zusatz
»Ist fortzusetzen« versehen (FA 7/1, 796). Der vierte Akt bleibt noch langer
eine Liicke, wahrend Goethe schon am fiinften Akt arbeitet. Wenn Goethe
den noch ungeschriebenen vierten Akt in Gestalt von weiflen Seiten in ein
gebundenes Heft aufnimmt, damit ihm »vor Augen sei« (FA 7/1, 802), was
er noch zu tun habe, dann kénnte das nach leidiger Pflichterfiillung klingen.
Von einer derart fleifligen, pflichtbewussten Arbeit will Goethe seinen Pro-
duktionsmodus allerdings unterschieden wissen.

Wie er Wilhelm von Humboldt in seinem Brief vom 1. Dezember 1831
anvertraut, habe er am Faust II in »einer Art von Wahnsinn« (FA 38, 495)
gearbeitet. Goethe bezieht sich hier auf Aristoteles’ Hinweis im 17. Kapitel der
Poetik, zum Dichten disponiere eine gewisse mania. Dichtende, so erldutert
Aristoteles, seien Besessene, die eine besondere Anfalligkeit fiir starke Leiden-
schaften mitbringen miissen. Dichtung sei grundsitzlich die Doméne entwe-
der »von phantasiebegabten oder von leidenschaftlichen Naturen«, kénnen
sich die einen doch in Situationen hineinversetzen, wahrend die anderen

4 So schreibt Goethe in gleichlautenden Formulierungen am 20. Juli 1831 an Johann Heinrich
Meyer, am 8. September 1831 an Boisserée und am 17. Marz 1832 an Wilhelm von Humboldt
(FA 38, 427, 460 und 550).

5 Eine grundlegende Beschreibung der langen Textgenese bietet Anne Bohnenkamp: Goethes
Arbeit am Faust, in: Goethe-Jahrbuch 114 (1997), S.199-217. Bohnenkamp geht davon aus,
dass Goethes Schreibprozess in seinem Brief an Wilhelm von Humboldt durchaus konzi-
se beschrieben ist: »Dieses aus dem Webhandwerk stammende, von Goethe mehrfach ge-
brauchte Gleichnis 1af3t sich auf kiinstlerische Tatigkeit, ja auch Tatigkeit iiberhaupt beziehen,
ganz besonders aber auch auf Goethes eigene Arbeit am Faust. Das Ineinander von bewufiter
und >bewufdtlosers, als un- oder unterbewufiter, nicht bewufSt geplanter Tatigkeit kann man
an den tberlieferten Arbeitshandschriften ganz konkret ablesen.« Ebd., S.204.

111

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

emotional »stark erregbar« sind.® Hinter Aristoteles’ Ausfithrungen scheint
die Bestimmung der Dichtung als Effekt eines enthousiasmos durch, den
Platon im Dialog Ion als géttliche Kraft (theia dynamis) bestimmt. Dichtende,
Rhapsoden und Zuhorende, so Platon, werden von einer unwiderstehlichen
Kraft erfasst, die sie in Besessene, den Bacchanten gleich, verwandelt.” Eine
Herausforderung der Platon-Auslegung ist es seither gewesen, die eigenartige
Passivitdt der Dichtenden, die von einer unkontrollierbaren géttlichen dyna-
mis ereilt werden, entweder umzudeuten oder aber ihre Fremdbestimmung
zu akzeptieren und sich mit dem Verweis auf den gottlichen Charakter der
daraus hervorgehenden Dichtung zu trdsten.

Auch Humboldt erhebt Einspruch gegen Goethes Selbstbeschreibung. Fiir
ihn darf Goethes Dichtung nichts mit einem derartigen furor poeticus zu tun
haben. Goethe muss sich also noch einmal erklaren. In seinem letzten Brief,
datiert auf den 17. Mirz 1832, duflert er sich zum dichterischen Talent deshalb
als etwas, das »geradehin fortwirkt«:

Zu jedem Tun, daher zu jedem Talent, wird ein Angebornes gefordert, das von
selbst wirkt und die nétigen Anlagen unbewuf3t mit sich fithrt, deswegen auch so
geradehin fortwirkt, dafi, ob es gleich die Regel in sich hat, es doch zuletzt ziel- und
zwecklos ablaufen kann. (FA 38, 549)

Das Muster gibt hier nicht mehr die platonische dynamis oder die aristoteli-
sche mania, sondern Kants Fassung des Genies als einer Gabe der Natur, die
zwar keiner Regel folgt, gleichwohl der Kunst die Regel diktieren kann. Ein
Blick in den §46 der Kritik der Urteilskraft bestdtigt, dass Kant das Genie
oder ingenium als ein »angebornes produktives Vermégen« denkt, das die
derart Begabten aber »nicht in [ihrer] Gewalt« haben.® Auch in Goethes
Darstellung wirkt das mitgegebene Talent »von selbst« und zwar dergestalt,
dass es »geradehin fortwirkt« (FA 38, 549). Die bescheiden anmutende Rede
von >Tun« und >Tatigkeit« riickt bei ihm offensichtlich an die Stelle &lterer
produktionsésthetischer Modelle, die seit der Antike unter den Vorstellungen
des enthousiasmos, der mania oder des ingenium Kunst als Effekt eigenartig
entzogener, dunkler Krifte verstehen.” Indem Goethe traditionell eng an den

6 Aristoteles: Poetik. Griechisch/Deutsch, iibers. und hrsg. von Manfred Fuhrmann, Stuttgart
1982, S. 55.

7 Platon: Ion, in: ders.: Werke in acht Bianden. Griechisch und Deutsch, iibers. von Friedrich
Schleiermacher, hrsg. von Gunther Eigler, 6. Aufl., Darmstadt, 2011, Bd. 1, S. 15.

8 Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft, in: ders.: Werke in zw6lf Banden, hrsg. von Wilhelm
Weischedel, 14. Aufl., Frankfurt a.M. 1996, Bd. 10, S. 241 und 243.

9 In diesem Sinn hat Christoph Menke die in der philosophischen Asthetik des 18. Jahrhun-
derts prominente Vorstellung einer dem Subjekt entzogenen Kraft der Kunst rekonstruiert

112

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

Kraftbegriff gekniipfte Topoi der Kunst- und Dichtungsreflexion mit dem
Wort >Tiatigkeit« tiberschreibt, verschiebt er die Aufmerksamkeit vom ungreif-
baren Grund der Kunst hin zu den Techniken ihrer Verfertigung.

In Goethes weiteren Erlduterungen wird deutlich, dass ihn besonders die
Ziel- und Zwecklosigkeit eines dichterischen Tuns interessiert, in dem sich
Anteile des Unbewussten und des Bewussten mischen: »Bewufitsein und Be-
wufdtlosigkeit werden sich verhalten wie Zettel und Einschlag, ein Gleichnis
das ich so gerne brauche.« (FA 38, 550) In diesem der Textilproduktion
entnommenen Bild vom Zettel und dem Einschlag, von angekniipften und
durchschieflenden Faden, bringt Goethe neben dem Tun auch die Tétigkeit
ins Spiel: »Die Organe des Menschen [...] verkniipfen ohne Bewufitsein in
einer freien Titigkeit das Erworbene mit dem Angeborenen, so daf es eine
Einheit hervorbringt welche die Welt in Erstaunen versetzt.« (FA 38, 550)
Beim Dichten miissen offenbar nicht nur das Bewusste und das Bewusstlose,
sondern auch das aus der Umgebung Aufgenommene und das mitgebrachte
Talent zusammenwirken. Beide sind in >freier Tatigkeit< an der gemeinsamen
Herstellung eines Webstiicks beteiligt, das sich zum Staunen aller irgendwann
als textuelle Einheit préisentieren ldsst. Erstaunlich ist tatsdchlich, wie sich
ein endlos fortgefiithrtes und eigenartig zielloses Tun zum telos einer fertigen
Einheit verhalten soll. Hier war Wilhelm von Humboldt wohl doch der richti-
ge Adressat fiir Goethes Reflexion auf die Dichtung als Tatigkeit, bestimmt
Humboldt doch Sprache nicht als »Werk (ergon)«, sondern als »Thatigkeit
(Energeia)«.!” Nicht im festen Bau, sondern in der nicht stillzustellenden
Energie des Umbaus siecht Humboldt das Wesen der Sprache.

Plausibel wird Goethes Rede von >Tun< und >Tétigkeit, wenn man sich
die doppelte Wurzel der antiken Kraftvorstellung als dynamis und energeia
vergegenwirtigt. Wahrend die dynamis bei Platon als Prinzip, Ursprung oder
Ursache von Verdnderungen der direkten Beobachtung entzogen bleibt, stellt
Aristoteles der dynamis als Vermogen die energeia als Realisierung oder Ak-
tualisierung dieses Vermdgens zur Seite. Dabei habe die energeia insofern
(onto-)logischen Vorrang vor der dynamis, als der Begriff von einem Vermo-

und fiir eine Asthetik der Kraft produktiv gemacht. Christoph Menke: Kraft. Ein Grundbe-
griff dsthetischer Anthropologie, Frankfurt a.M. 2008; Christoph Menke: Die Kraft der
Kunst, Frankfurt a.M. 2013.

10 Wilhelm von Humboldt: Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und
ihren Einfluss auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, in: ders.: Werke in
funf Banden, hrsg. von Andreas Flitner und Klaus Giel, Darmstadt 2002, Bd. 3, S. 368-756,
hier S. 418.

113

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

gen nur aus der Anschauung einer Wirklichkeit gewonnen werden kann.!!
Das in der Aristoteles-Rezeption eingefiihrte lateinische Begriffspaar potentia
und actus fiihrt in der deutschsprachigen Terminologie zur Ubersetzung von
dynamis als Moglichkeit und energeia als Tatigkeit. Das deutsche Wort >Tétig-
keit< ist damit auch das Derivat einer Metaphysik der Kraft, wie sie von der
Naturphilosophie der frithen Neuzeit bis zur Naturforschung des 18. Jahrhun-
derts verbindlich bleibt. Allerdings gerdt der alte Kraftbegriff, mit dem die
Ursachen von Verdnderungen angezeigt werden sollten, durch die Karriere
der Kraft als Grundkategorie einer mechanischen Weltbeschreibung in eine
nachhaltige Krise.!” In dem Maf3, in dem der epistemische Problemcharakter
der dynamis als selbst nicht greifbarer Ursprung hervortritt, gewinnt die an
der Oberfliche der Phinomene beobachtbare energeia an Bedeutung. Der
Fokus auf die zwischen dynamis und ergon liegende energeia tritt noch deut-
licher hervor, wenn man das, was Goethe in seinen naturwissenschaftlichen
Texten als >fortgesetzte Tatigkeit« entworfen hat, hinzuzieht. Denn hier zeigt
sich, wie die Rede von der >Tatigkeit«< nicht nur éltere Modelle einer Kraft der
Dichtung oder der Kunst ablost, sondern auch zeitgendssische Diskussionen
um eine Kraft des Lebendigen fortschreibt.

2. Sich fortsetzen: Die Konsequenz der Natur

Von den im ersten Weimarer Jahrzehnt angelegten Versuchsreihen zur An-
ziichtung sogenannter Aufguss- oder Infusionstiere iiber die Skizzen zu den
Keimlingen oder Kotyledonen bis zu den Notizen aus Italien umkreist Goethe
in den 1780er-Jahren die Moglichkeit des Lebendigen, sich >fortzusetzenc.
Eine solche Fortsetzung, so hilt Goethe in den Vorarbeiten zu einer Physiolo-

11 Aristoteles: Metaphysik. Griechisch-Deutsch, iibers. von Hermann Bonitz, hrsg. von Horst
Seidl, Hamburg 1991, S.103 (1046a). Zu den Funktionen dieser Unterscheidung vgl. Josef
Stallmach: Dynamis und Energeia. Untersuchungen am Werk des Aristoteles zur Problem-
geschichte von Moglichkeit und Wirklichkeit, Maisenheim am Glan 1959; Ludger Jansen:
Ein systematischer Kommentar zu Aristoteles’ Theorie der Vermégen im neunten Buch der
Metaphysik, 2. Aufl., Wiesbaden 2016; Christof Rapp (Hrsg.): Aristoteles’ Metaphysik. Die
Substanzbiicher (Z, H, ®), Berlin 1996; Jonathan Beere: Akt und Potenz, in: Christof Rapp,
Klaus Corcilius (Hrsg.): Aristoteles-Handbuch. Leben — Werk - Wirkung, 2. Aufl., Stuttgart
2021, S.193-198.

12 Olaf Breidbach hat den Umbau der Kraft von einer qualitativen Ursache zu einem quantita-
tiven Korrelationsbegriff pointiert zusammengefasst und festgestellt, dass Kraft spatestens
am »Ende des 18. Jh. ein durchaus problematischer Begriff« geworden ist. Olaf Breidbach:
Kraft, in: Heinz Thoma (Hrsg.): Handbuch Europdische Aufklarung. Begriffe - Konzepte —
Wirkung, Stuttgart/Weimar 2015, S. 300-309, hier S. 300.

114

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

gie der Pflanzen fest, realisiert sich grundsitzlich als Wachstum. Wahrend
bei der Fortpflanzung neue Organismen entstehen, hat man es bei der Fort-
setzung mit einem Vorgang zu tun, bei dem »die Entwicklung eines Organs
aus dem andern geschieht« (FA 24, 358). Goethe gebraucht >Fortsetzung« hier
als Wort, das alle Wachstumsprozesse bezeichnen kann, die noch diesseits
der Fortpflanzung als Hervorbringung eines neuen Individuums anzusiedeln
sind. Denn die Fortsetzbarkeit hat dort ihr Ende, wo sie in Fortpflanzung
ibergeht:

Wir haben gesehen daf} diese sprossende Fortsetzung bei den vollkommenen Pflan-
zen nicht ins Unendliche fortgehen kann, sondern daf3 sie stufenweis zum Gipfel
fihrt und gleichsam am entgegengesetzten Ende seiner Kraft eine andere Art der
Fortpflanzung durch Samen hervorbringt. (FA 24, 358)

Fortsetzung zeigt sich in der sukzessiven Ausbildung neuer Teile und Organe,
also dem Wachstum und der Entwicklung von Pflanzenteilen wie Stiel, Blatter
und Bliiten. Diese Fortsetzung endet, wenn sie, so ist mit der Wendung vom
»Ende der Kraft< impliziert, ihre Moglichkeiten erschopft hat. Sobald sich ein
Organismus nicht mehr weiter fortsetzt, also keine neuen Organe ausbildet,
kann er sich dank der zuletzt gebildeten Samen noch fortpflanzen und den
Weg fiir einen neuen Organismus freimachen.

Die Fortsetzungs- wie auch die Fortpflanzungsféhigkeit lebendiger Orga-
nismen stellt Goethe in frithen Notizen zu den Gesetzen der Pflanzenbildung,
die als Vorarbeiten zum Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erkliren
gelten, ins Zeichen einer hier nicht ndher bestimmten Kraft:

An allen Korpern die wir lebendig nennen bemerken wir die Kraft ihres gleichen
hervorzubringen.

Wenn wir diese Kraft geteilt gewahr werden bezeichnen wir sie unter dem Namen
der beiden Geschlechter.

Diese Kraft ist diejenige welche alle lebendige Kérper mit einander gemein haben,
da sonst ihre Art zu sein sehr verschieden ist.

Die Ausiibung dieser Kraft nennen wir das Hervorbringen. (FA 24, 99)

Auch in der 1790 publizierten Metamorphosen-Schrift ist von einer »Kraft
des Lebens« (FA 24, 147), einer »Kraft der Natur« (FA 24, 119) oder einer
»Trieb- und Hervorbringungskraft« (FA 24, 117) die Rede. Wenn Goethe das
Hervorbringen tautologisch als Ausiibung einer Kraft der Hervorbringung
bestimmt, dann ist mit dem Terminus der Kraft fiir kausale Begriindungen
nicht viel gewonnen. Warum also spricht er hier von Kraft?

Diese Frage stellt sich nicht zuletzt deshalb, weil Goethe in den zitierten
Notizen keinerlei Bezug auf Angebote aus den zeitgendssischen Wissenschaft-
ten nimmt, sei es die von Caspar Friedrich Wolft vorgeschlagene vis essentia-

115

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

lis oder Johann Friedrich Blumenbachs Konzept eines Bildungstriebs oder
nisus formativus.> Wihrend sich Blumenbach in seinen Ausfithrungen zum
Bildungstrieb auf die Ausbildung und Erhaltung einer geschlossenen Gestalt
fixiert, fokussiert Goethe in seinen Vorarbeiten zur Metamorphosen-Schrift
einen seltsam ungerichteten Vorgang. Das Fortpflanzungsgeschehen entwirft
er als ein sich wiederholendes und darin iiber sich selbst hinausdrangendes
Geschehen: »Das Gezeugte und Geborne schreitet unaufhaltsam fort wie-
der zu zeugen und zu gebidren, und verdndert sich in jedem Augenblick.«
(FA 24, 77) Fir die konkrete Realisierung dieses Fortschreitens gibt Goethe
in den Vorarbeiten zu einer Physiologie der Pflanzen zwei Gesetze an. Es gebe
zum einen das »Gesetz der innern Natur, wodurch die Pflanzen konstituiert
werden«. Daneben sei ein »Gesetz der duflern Umstiande« anzunehmen, »wo-
durch die Pflanzen modifiziert werden« (FA 24, 357). Wahrend das erste
Gesetz die in den Lebens- und Bildungskraftdebatten grundlegende Beobach-
tung erfasst, dass aus Rosen meist Rosen, aus Nelken meist Nelken hervorge-
hen, bezieht sich das zweite Gesetz auf die kontingenten Bedingungen indi-
vidueller Wachstumsprozesse. In der Botanik des 18. Jahrhunderts war man
langst darauf aufmerksam geworden, dass Pflanzenarten in unterschiedlichen
Landstrichen und unter verschiedenen klimatischen Bedingungen Varietiten
hervorbringen.!* Goethe interessiert sich dartiber hinaus fiir die grundlegende
Verflechtung des Lebendigen mit seiner Umgebung, wie sie sich in den Pha-
nomenen des Stoffwechsels, der Atmung und Erndhrung zeigt. Oder wie er
schon in Notizen aus Italien feststellt: »Alles Leben lebt durch etwas aufler
sich« (FA 24, 81).

13 Die komplexen Debatten um eine mechanistische oder vitalistische Begriindung von Krif-
ten des Lebendigen - sei es als Lebenskraft, Bildungskraft oder Bildungstrieb, Zeugungs-
kraft oder organische Krifte — rekonstruieren aus unterschiedlichen Perspektiven: Timothy
Lenoir: The Strategy of Life. Teleology and Mechanics in Nineteenth Century Germany,
Dordrecht/Boston 1982; Walter Botsch: Die Bedeutung des Begriffs Lebenskraft fiir die
Chemie zwischen 1750 und 1850, Stuttgart 1997; Robert J. Richards: The Romantic Concep-
tion of Life. Science and Philosophie in the Age of Goethe, Chicago/London 2002; Jessica
Riskin: The Restless Clocks. A History of the Centuries-Long Argument over What Makes
Living Things Tick, Chicago/London 2016; John H. Zammito: The Gestation of German
Biology. Philosophy and Physiology from Stahl to Schelling, Chicago/London 2018.

14 Vgl. Staffan Miiller-Wille: Botanik und weltweiter Handel. Zur Begriindung eines Natiirli-
chen Systems der Pflanzen durch Carl von Linné (1707-78), Berlin 1999. Fir Herder ist
dieser Gedanke in den 1780er-Jahren bereits ein Gemeinplatz, den er gerne auf die Anthro-
pologie tibertragen mochte: »Bereitet uns dieses alles nicht vor, auch in Ansehung des
organischen Gebédudes der Menschheit, sofern wir Pflanzen sind, dieselbe [sic] Varietiten
zu erwarten?«. Johann Gottfried Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Mensch-
heit, in: ders.: Werke, hrsg. von Wolfgang Pross, Miinchen 1989, Bd. II1/1, S. 56.

116

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust II)

Was in Vorarbeiten zur Metamorphosen-Schrift noch eher summarisch als
Aufnahme und Verarbeitung von »Wasser, von Ol, Luft und Licht« themati-
siert wird, mit deren Hilfe die Pflanze erst »unaufthaltsam vorwarts schreitet«
(FA 24, 106), kehrt im Versuch die Metamorphose zu erkldren in ausfiihrlichen
Bemerkungen zum Einsaugen, Filtrieren und Absondern von Luft wie auch
von Feuchtigkeit wieder. Die fiir das Pflanzenwachstum besonders interes-
sante Frage nach der Rolle des Lichts erforscht Goethe im Nachgang zur
Metamorphosen-Schrift.® Im Januar 1796 legt er eine Versuchsreihe an, fiir
die er die Samen verschiedener Pflanzen in geschlossenen Raumen oder im
Freien, unter unterschiedlich gefarbten Glasern oder von einem Topf bedeckt,
in Kisten oder auf Stellagen aussat. Die daran gemachten Beobachtungen von
verdorrten, verwelkten, verschimmelten, farblosen oder farbigen, verkiirzten
oder iiberlangen Stielen und Bléttern tragt Goethe sorgfaltig in eine Tabelle
ein. In den anschliefenden Uberlegungen zur Wirkung des Lichts skizziert
er weitere Versuche, wie sie etwa mit Insekten anzustellen wiren, und deutet
vorlaufige Ergebnisse an. Besonders hervorgehoben wird folgende Einsicht:

Man darf sich also nicht denken dafl in der Pflanze irgendwo ein Vorrat sei, aus
welchem alle die Teile nach und nach hervorgebracht werden, sondern jedes Organ
bringt auf seiner Stufe durch seine besondere Determinationen und was es sich
sowohl von innen als von auflen zueignet seine Bildung und seine Eigenschaften zu
Wege. (FA 24, 313)

Hier handelt es sich um eine Regel, die aus Goethes Sicht in seiner »Abhand-
lung von der Metamorphose der Pflanzen nachzuholen« wire (FA 24, 313).
Nebenbei birgt sie das Potenzial, zeitgendssische Vorstellungen vom Bildungs-
trieb zu korrigieren. Denn Pflanzen streben offenbar nicht nur zur Ausbildung
einer mitgebrachten, in ihrem Inneren wirksamen Form, sondern wachsen
auch in die Richtung des Dunkels und des Lichts, in die Erde und in die
Sonne, um sich dort zu holen, wovon sie sich erndhren. Das von auflen
Aufgenommene geben sie dann in ihrem Inneren durch den Stiel von Knoten
zu Knoten weiter. Der Morphologe miisse sich, so schliefit Goethe, an die
neueste Chemie wenden, um mehr iiber die »Stoffe« zu erfahren, »welche die
Pflanze ausarbeitet und sich zueignet« (FA 24, 313). Die Rede von der >Zueig-

15 Goethe, so ist dem Kommentar der Frankfurter Ausgabe zu entnehmen, kannte wohl
Joseph Priestleys Arbeiten zum Stoffwechsel der Pflanzen, der von einer Erneuerung der
Luft durch Pflanzen spricht und dabei auch nach der Rolle des Sonnenlichts fragt. Zur
langen Forschungsgeschichte der Photosynthese vgl. Howard Gest: Sun-beams, cucumbers,
and purple bacteria. Historical milestones in early studies of photosynthesis revisited, in:
Photosynthesis Research 19 (1988), S. 287-308.

117

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

nungs, die im Zusammenhang metabolischer Beobachtungen mehrmals fallt,
wird im Widmungsgedicht zum Faust wieder begegnen.

In seinen nach 1820 gesammelten Nachtrdgen zur Metamorphose benennt
Goethe sowohl diesen Wiederholungscharakter als auch den Entzug teleolo-
gischer Behelfsmodelle ausdriicklich.!® Als Kennzeichen pflanzlicher Entwick-
lungsvorgange hebt er hier die Vorgange der Sonderung und der Gliederung
hervor, die zur Bildung neuer Pflanzenteile fithren. Dem fortgesetzten Wachs-
tum legt er damit eine sich wiederholende Ausdifferenzierung zugrunde. Die
Regeln dieser Wiederholung, so impliziert Goethe, lassen sich verstehen,
wenn man etwas am Anfang, »im Augenblicke der Entwickelung zu fassen«
bekommt: »Hier war man nun bei der groflen Konsequenz der Natur auf
dem rechten Wege denn wie ein Wesen in seiner Erscheinung beginnt so
schreitet es fort und endigt auf die gleiche Weise.« (FA 24, 709) Wie es
beginnt, so schreitet es fort — nicht ein vermeintliches Formziel, sondern
eine zu Beginn in Gang gesetzte Differenzierungsbewegung bestimmt das
Weitere. Dabei gibt es angesichts der von Goethe bemerkten >Konsequenz
der Natur« strenggenommen keinen Schluss, bei dem es nicht potenziell wei-
terginge: »gesteigerte Gliederung, sukzessive gegliederte Steigerung dadurch
Méglichkeit einer Schlussbildung, wo denn abermals das Viele vom Vielen
sich sondert, aus dem Einen das Viele hervortritt.« (FA 24, 710) Jedes Ende
ist insofern nur vorldufig, als hier »abermals« gegliedert und gesteigert wird.
Was Goethe als Schlussbildung bezeichnet, ist der Moment einer Emergenz
des Mannigfaltigen, die weitere Moglichkeiten eréffnet. Ein Ende ist nicht
abzusehen.

Etwa um 1820 wendet sich Goethe noch einmal Blumenbachs bereits
1781 erschienener Schrift Uber den Bildungstrieb zu. Zwar treffe Blumenbach
es schon besser als Caspar Friedrich Wolff, wenn er nicht von einer vis
essentialis, einer allzu mechanistisch klingenden Kraft spricht, sondern von
einem Trieb. Aber auch Blumenbachs Vorstellung von einem zielgerichteten
Trieb findet Goethe nicht passend. Denn aus seiner Sicht verdanken sich
die Bildung und die Erhaltung lebendiger Korper weder einer Kraft noch
einem Trieb, sondern einer »heftige[n] Tatigkeit« (FA 24, 645). Wenn Goethe

16 Hier erinnert Goethe an die noch im 18. Jahrhundert gingige praformationistische Vorstel-
lung, dergemdf} die Keime alles Lebendigen im Moment der Kreation angelegt worden
seien und sich nach Plan entfalten. Von dieser Vorstellung habe man sich zu Beginn des 19.
Jahrhunderts verabschiedet; die Epigenesis-Theorie, also die Auffassung von der Zeugung
mit all ihren Kontingenzen, habe sich durchgesetzt. Und dennoch, so notiert Goethe, miisse
man im Hinblick auf organische Naturen eine »Entwickelung im héheren Sinne zugeben«
(FA 24, 709).

118

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust II)

hier dem Wachstum, der Entwicklung und der Fortpflanzung lebendiger Or-
ganismen die teleologische, auf ein Ende abzielende Ausrichtung abspricht,
dann sagt er in der Sache nichts, was er nicht seit den 1780er-Jahren schon
formuliert hitte. Er sagt es aber in anderen Worten. Indem Goethe den Begriff
der Titigkeit einsetzt, treibt er der Kraft den Mechanismus und dem Trieb
sein immanentes Bildungsziel aus. Alles Natiirliche ist tatig, weil es fortgesetzt,
wenn auch ein wenig ziellos, strebt.

Vorerst bleibt also festzuhalten: Wenn Goethe in den 1780er-Jahren von
>Fortsetzung« und >Fortpflanzung« spricht, dann interessieren ihn weniger die
jeweils hervorgebrachten Formen, als vielmehr die Voraussetzungen und der
Vorgang ihrer Hervorbringung. Daran sind drei eng verbundene Punkte her-
vorzuheben, die womdglich auch Goethes Nachdenken iiber seine dichteri-
sche Titigkeit kennzeichnen. Fortgesetztes Hervorbringen verfahrt erstens als
Wiederholung desselben in etwas abgewandelter Form; Fortsetzungen sind
dementsprechend sowohl vervielféltigend als auch modifizierend. Fortsetzen
und Fortpflanzen kénnen sich Lebewesen zweitens nur, wenn sie anderes ver-
zehren und in sich aufnehmen, sich also etwas von auflen >zueignenc. Drittens
sind diese metabolischen Prozesse fiir das fortgesetzte Wachstum der Pflanzen
insofern formrelevant, als sie iiber die Grofle, Struktur oder auch die Farbig-
keit der Pflanzenteile bestimmen. Da sie sich permanent wiederholen, haben
die Fortsetzungs- und Fortpflanzungsvorgiange die exklusive Ausrichtung auf
ein Ende oder ein Ziel verloren, sie wéren potenziell unabschliefibar, wenn
sie sich nicht irgendwann erschépfen wiirden. Und auch dieses Ende markiert
nur den Ubergang zu einer neuen Mannigfaltigkeit. Als Naturforscher wendet
sich Goethe also gegen das Dogma einer Teleologie der Natur und ersetzt
es durch die Vorstellung von ziellosen Tétigkeiten, die nur enden, weil sie
die energetischen Potenziale eines Lebewesens irgendwann verbraucht haben.
Die so gefasste Tatigkeit tritt im Faust II mit den Reflexionen auf menschli-
che Tatigkeiten im Allgemeinen und dichterischer Tétigkeit im Besonderen
zusammen. Denn als Dramatiker schreibt er seiner bei allem Streben doch
irrenden Hauptfigur eine dhnliche Betitigungsform zu, wie sie wachsend sich
fortsetzende Pflanzen aufweisen.

3. Wiederholung und Modifikation: Fortgesetzte Tatigkeiten im Faust I/

Die Beschreibung des Lebendigen als fortgesetzte Tatigkeit betrifft, wenn
auch unter anderen Namen, auch das menschliche Leben. Wie Gott im »Pro-
log im Himmel« des Faust I noch vor der Wette verrit, »irrt der Mensch, so

119

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

lang er strebt.« (FA 7/1, 27) Retten lasst er sich doch. Denn erl6st wird derjeni-
ge, der »strebend sich bemiiht« hat, auch wenn er, wie dies beim gealterten
Faust im fiinften Akt des Faust II der Fall ist, zuletzt wohl kaum Gelungenes
vorzuweisen hat.” Man hat versucht, sich Fausts Streben mit dem Verweis
auf Leibniz’ Vorstellung von der Seele als strebender Monade verstdndlich
zu machen.”® Allerdings erfasst Goethes Entteleologisierung der Natur auch
die von Leibniz als Entelechie gedachte Monade.'® So notiert sich Goethe
im vierten Heft Zur Morphologie: »Das Hochste, was wir von Gott und der
Natur erhalten haben, ist das Leben, die rotierende Bewegung der Monas um
sich selbst, welche weder Rast noch Ruhe kennt« (FA 24, 531). Wenn Goethe
die Monas als in sich kreisendes Rad beschreibt, dann ist auch ihr das Ziel
genommen. Entsprechend bewegt sich Faust im Faust II durch verschiedene
kulturelle und landschaftliche Raume auf ein Ende zu, das als Riickkehr zu
einem neuen Anfang inszeniert wird: »Er kommt zuriick«, sagt »Una Poeni-
tentium, sonst Gretchen genannt« (FA 7/1, 463) und beschreibt nur zwanzig
Verse vor dem >FINIS¢, wie »aus atherischem Gewand / Hervortritt erste
Jugendkraft« (FA 7/1, 464). Dieser Auftritt als »Der Neue«, der schon nicht
mehr mit dem Namen Faust bezeichnet wird, markiert den Moment, an dem

17 Im Text ist diese Aussage noch durch einfache Anfithrungszeichen hervorgehoben: »Wer
immer strebend sich bemiiht / Den konnen wir erlésen<.« (FA 7/1, 459).

18 Goethes Interesse an Leibniz’ Monadenlehre ist bekannt und wurde gerne zur Deutung
des Endes von Faust II herangezogen. Nach Anglet fasst Goethe Entelechie mit Leibniz
als »Titigkeitsdrang und produktiver Trieb« auf und iibernimmt auch die Vorstellung von
unterschiedlich gestuften Monaden, wobei die >grofle Monade« des Genies »auch nach dem
Tode eine Sonderstellung einnimmt und tatig fortwirkt«. Andreas Anglet: Wie »ein Geist
zum anderen Geist« spricht. Naturerkenntnis und implizite Poetik in Goethes Faust, in:
Edith Diising, Hans D. Klein (Hrsg.): Geist und Literatur. Modelle in der Weltliteratur von
Shakespeare bis Celan, Wiirzburg 2008, S. 59-80, hier S.75. Die Grenzen einer derartigen
Ubertragung waren aber schon vorher klar formuliert worden. Zusammenfassend noch
einmal, mit Verweis auf Kommerell, Elisa Ronzheimer, die fiir die metrische Form des
Faust II statt eines teleologisch-entelecheischen Voranschreitens die rhythmischen Wieder-
holungsmomente hervorhebt. Elisa Ronzheimer: Poetologien des Rhythmus um 1800. Me-
trum und Versformen bei Klopstock, Holderlin, Novalis, Tieck und Goethe, Berlin/Boston
2020, S.164. Andere begriffsgeschichtliche Voraussetzungen des Faustischen Stebens disku-
tieren Rolf Christian Zimmermann: Klarheit, Streben, Wiederbringung. Drei Beitrage zum
Verstandnis von Goethes Faust, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft
und Geistesgeschichte 74 (2000), S.413-464, hier S.424; und Christian Maria Stadler:
Johann Gottlieb Fichte und das faustische Streben. Goethes Faust im Lichte der Fichte-
schen Wissenschaftslehre, in: Jahrbuch der Osterreichischen Goethe-Gesellschaft 108/109/110
(2004/2005/2006), S. 25-45.

19 Die Bedeutung der aristotelischen entelecheia als einem auf Vollendung gerichteten Streben
zeigt Enno Rudolph: Die Bedeutung des aristotelischen Entelechiebegriffs fiir die Kraftlehre
von Leibniz, in: Albert Heinekamp (Hrsg.): Leibniz’ Dynamica, Stuttgart 1984, S. 49-54.

120

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust II)

sich das fortgesetzte Wachstum des Organismus erschopft hat und andere an
dessen Stelle treten.

Die fiir viele Faust-Deutungen leitende Lebensform des Strebens erschlief3t
sich im Faust II iiber eine weitere, eher ungerichtete Bewegungsform: Denn
bevor Lebendiges streben kann, muss es sich zuerst einmal regen. Dies wird
im Vorspiel zum Faust II unter dem Titel »Anmutige Gegend« vorgefiihrt.
Bewacht von Luftgeistern schlaft Faust und erwacht beim Sonnenaufgang
gemeinsam mit der Natur zu neuer Regsamkeit. Oder in Fausts Worten:

Des Lebens Pulse schlagen frisch lebendig,

Atherische Ddmmerung milde zu begriifien;

Du Erde warst auch diese Nacht besténdig

Und atmest neu erquickt zu meinen Fiiflen,

Beginnest schon mit Lust mich zu umgeben,

Du regst und riihrst ein kréftiges BeschliefSen,

Zum hochsten Dasein immerfort zu streben. (FA 7/1, 205)

Das hier vermerkte >kriftige Beschlieflen«< markiert keinen Schluss, sondern
einen Anfang. Den Entschluss, ab jetzt zu streben, kann Faust nicht aus sich
selbst beziehen, sondern muss dazu von der lebenden und atmenden Umge-
bungsnatur angeregt werden. Wie den anschlieflenden Versen zu entnehmen
ist, sieht sich Faust vor allem von vegetabilen Naturen >umgeben<: Es sind
»Zweig’ und Aste«, »Blum’ und Blatt«, die aus den »Tiefen« und dem »Ab-
grund« der Erde sprieffen und sich, gendhrt von Tautropfen (»Zitterperle«),
der Sonne zuwenden (FA 7/1, 205). Regsamkeit bezeichnet eine Betitigungs-
form des Lebendigen, die zyklisch wechselnden Ordnungen wie dem Umlauf
um die Sonne, dem Puls oder dem Atem folgt.

Zwar gibt es aus Fausts Sicht durchaus ein >hdchstes Dasein¢, zu dem zu
streben wire, und im Rahmen neoplatonischer Lichtmetaphysik ldge es nahe,
die gerade aufgegangene Sonne als Bild eines solchen héheren Seins zu lesen.
Anders als die heliotrope Vegetation kehrt sich Faust jedoch von der Sonne
ab und dreht sich stattdessen zur phanomenalen Fiille dessen, was durch
das Licht in die Sichtbarkeit tritt. In dem zwischen »Flammenmeer« und
»Wassersturz« entstehenden Regenbogen will Faust nun den Spiegel seines
eigenen Strebens und gleich auch das Gesetz seines Lebens sehen:

Allein wie herrlich diesem Sturm entspriefSend

Wolbt sich des bunten Bogens Wechsel-Dauer

Bald rein gezeichnet, bald in Luft zerfliefSend,

Der spiegelt ab das menschliche Bestreben.

Thm sinne nach und du begreifst genauer;

Am farbigen Abglanz haben wir das Leben. (FA 7/1, 206)

121

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

Was man als Einsicht in die indirekte, immer nur symbolisch vermittelte
menschliche Erkenntnis gedeutet hat,’ endet mit einem aufschlussreichen
Bild fiir Fausts angeregtes Bestreben. Der Regenbogen ist eine fragile Erschei-
nung, die aus dem Zusammenwirken von Licht und Wassernebel hervorgeht
und ebenso schnell entstehen wie vergehen kann. Was im Text als gleichsam
organisches >Entspriefien«< beschrieben wird, ist zugleich ein Wahrnehmungs-
ereignis, das von der besonderen Positionierung eines Betrachtenden abhingt.
Damit ist das >menschliche Bestreben<, wie schon iiber das fortgesetzte
Wachstum der Pflanzen zu erfahren war, in grundlegender Weise ortsgebun-
den und zeitlich verfasst.

Einer situativ bestimmten Rhythmik von Entstehen und Vergehen unter-
liegt im Faust II auch die Figurenreihe Knabe Lenker, Homunkulus und
Euphorion.?! Der Knabe Lenker tritt am Hof in einem Maskenzug auf, wo
er im Gefolge von Plutus Gold austeilt, bis ihn dieser in eine »Sphire«
jenseits »der allzuldstigen Schwere« entldsst (FA 7/1, 238). Homunkulus wird
im Labor erzeugt, mdchte aber dem Reagenzglas entkommen und begibt
sich zur Nymphe Galathea in eine mediterrane Felsenbucht, wo er in der
»Lebensfeuchte« auf ein »feuriges Wunder« trifft und zerschellt (FA 7/1, 334).
Euphorion lebt mit seinen Eltern Faust und Helena in den Hohlen einer arka-
dischen Felsenlandschaft, aus denen er so energisch fortstrebt, dass er beim
tibermiitigen Springen verungliickt. Die drei Figuren unterscheiden sich so-
wohl {iber ihre Umgebungen als auch iiber die ihnen zugeordneten Elemente.
Der Knabe Lenker hantiert mit Feuer und verschwindet, Homunkulus muss
ins Wasser, um zu entstehen, Euphorion springt in die Luft, wo er zugrunde
geht. Alle drei bleiben jedoch auf die Erde, sei es auf das Erdinnere oder auf
das Mineralogische bezogen: Lenker bedient sich aus Plutus’ unterirdischen
Schitzen, Homunkulus entsteht durch Kristallisation, Euphorion gewinnt
seine Schnellkraft durch den Absprung von der Erde. Thr Hervortreten aus
dem Dunkel der Erde wie auch ihre Aufteilung auf klimatisch unterschiedene

20 Vgl vor allem Albrecht Schone: »Am farbigen Abglanz haben wir das Leben« (Goethe,
Faust II, Vers 4679-4727), in: Norbert Elsner (Hrsg.): Bilderwelten. Vom farbigen Abglanz
der Natur, Gottingen 2007, S. 9-26.

21 Emrich liest sie als Auspragungen eines Typus, mithin als Genius-Figuren, in denen Goethe
die Frage nach den Entstehungsbedingungen des »Genies« gestellt habe: »Wie entsteht
das Geniale? Wie wird das Genialische? Wie kann es lebendige schépferische Kraft wer-
den?« Wilhelm Emrich: Das Rétsel der Faust II-Dichtung. Versuch einer Losung [1960], in:
Werner Keller (Hrsg.): Aufsitze zu Goethes Faust II, Darmstadt 1992, S.26-54, hier S. 46.
Mir wird es eher um die in dieser Figurenreihe implizierten Gesetze des Lebendigen wie
auch der Dichtung gehen - auf Ordnungsbegriffe wie denjenigen des Typus lasst sich dabei
durchaus verzichten.

122

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

Réume und ihre Beziehungen zu den dort dominanten Elementen erinnert
an die Experimente mit Pflanzenkeimen, die Goethe unter verschiedenartigen
Umweltbedingungen wie etwa Lichtentzug, Feuchtigkeit oder Trockenheit
beobachtet hatte. Die Abfolge der drei Figuren Lenker, Homunkulus und
Euphorion liele sich entsprechend als literarischer Kommentar zu einer Mo-
difikationsfahigkeit des Lebendigen lesen, die sich in der Reaktion auf dufiere
Bedingungen und Moglichkeiten realisiert und an kein Ende kommt, das
nicht zugleich ein neuer Anfang wire.

Insofern sich der Knabe Lenker ausdriicklich als »die Poesie« (FA 7/1, 234)
vorstellt und Euphorion mit der Lyra ausgestattet wird, verfiigen die in ihnen
manifestierten Lebens- und Bewegungsformen auch iiber eine poetologische
Dimension. Nun geben die Figuren selbst kaum Hinweise auf die Verfahren
des Dichtens. Aufschlussreich ist jedoch eine weitere, gern im Zusammenhang
mit Euphorion genannte androgyne Kinderfigur, die in Wilhelm Meisters
Lehrjahren auftritt.?> Mignons berithmtes Lied Kennst Du das Land unterliegt
mit seinem Refrain »Dahin, Dahin« einer fiir die Lieddichtung charakteris-
tischen Wiederholungsstruktur. Der Erzéhler der Lehrjahre hebt die Darbie-
tung dieser wiederkehrenden Verszeile besonders hervor: »Lafl uns ziehn«
wuflte sie, bei jeder Wiederholung, dergestalt zu modifizieren, daf3 es bald
bittend und dringend, bald treibend und vielversprechend war.« (FA 9, 503)
Tatsachlich ist der Refrain nicht nur im emotionalisierten Vortrag, sondern
schon in der Textform einer Modifikation unterworfen, kehrt der jeweils
letzte Vers der drei Strophen doch nicht in derselben Form wieder.?? Dass
Mignon von ihrer ungliicklichen Dislokation aus der lebensfreundlichen me-
diterranen Vegetationszone singt, ist in diesem Zusammenhang vielleicht kein
Zufall, zeugt es doch einmal mehr von der Rolle der Umweltbedingungen
fiir individuelle Bildungsprozesse. Denn Mignon hitte im Land der Zitronen
unter dem freien blauen Himmel Italiens Entwicklungschancen gehabt, die
ihr im geschlossenen Experimentalraum des Turms verweigert werden.

Das Prinzip der Wiederholung und Verdnderung kennzeichnet auch die
Dichtung des Harfners, der Mignon begleitet. Interessanterweise sind seine
Lieder keine Originalkompositionen, sondern Zitatkomposite: So wird hier
erkldrt, dass »der gute Alte eine Art von Phantasie vortrug, und wenige

22 Zum Zusammenhang Lenker, Euphorion und Mignon vgl. ebenfalls Emrich: Das Rétsel der
Faust II-Dichtung (Anm. 21), S. 42.

23 In der ersten Strophe heifdt es: »Mocht’ ich mit dir, o mein Geliebter, ziehn!«, in der zweiten
wird der Geliebte zum »Beschiitzer«, in der dritten Strophe lautet der Vers schlieSlich:
»Dahin! Dahin / Geht unser Weg; o Vater, laf$ uns ziehn!« (FA 9, 503).

123

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

Strophen teils singend teils rezitierend immer wiederholte« (FA 9, 491). Im
Roman wird die Dichtungsart des Harfners auf die »Versammlung frommer
Menschen« bezogen, die durch ihren besonderen chorischen Gesang gekenn-
zeichnet werden. So wird beschrieben,

wie bald darauf ein anderer aus der Gemeinde, in einer andern Melodie, den
Vers eines andern Liedes hinzufiigt, und an diesen wieder ein dritter einen dritten
ankniipft, wodurch die verwandten Ideen der Lieder, aus denen sie entlehnt sind,
zwar erregt werden, jede Stelle aber durch die neue Verbindung neu und individuell
wird, als wenn sie in dem Augenblicke erfunden worden wire. (FA 9, 491)

Der Harfner dichtet also, indem er geborgte Versatzstiicke verbindet und
auf eine Weise transformiert, die das Angekniipfte als neu erscheinen ldsst.
Die Dichtungen Mignons und des Harfners verdanken sich fortgesetzter
Repetition und Modifikation, sei es in den textintern befolgten Regeln der
Umstellung und Variation, sei es in der Wiederaufnahme und Veranderung
entlehnter Stoffe.?*

Im Lied des alten Harfners scheint zugleich ein Prinzip kollektiver Produk-
tion auf, iiber das Goethe selbst Auskunft gegeben hat. So soll er sich in
einem Gesprach mit Frédéric Soret am 17. Februar 1832 iiber die Bedingungen
des »Genies« geduflert haben, das, so sieht es Goethe, niemals weit kidme,
»wenn es alles aus sich selbst schopfen wollte!« Vielmehr habe jeder, der
etwas geleistet habe, »die guten Gedanken der Ménner aus seiner néchsten
Umgebung sich anzueignen verstanden«. Dies fithrt Goethe schliellich zu
einer aufschlussreichen Selbstbeschreibung:

Was bin ich denn selbst? Was habe ich denn gemacht? Ich sammelte und benutzte
alles was mir vor Augen, vor Ohren, vor die Sinne kam. Zu meinen Werken haben
Tausende von Einzelwesen das ihrige beigetragen, Toren und Weise, geistreiche
Leute und Dummképfe, Kinder, Manner und Greise, sie alle kamen und brachten
mir ihre Gedanken, ihr Konnen, ihre Erfahrungen, ihr Leben und ihr Sein; so
erntete ich oft, was andere gesdet; mein Lebenswerk ist das eines Kollektivwesens,
und dies Werk trigt den Namen Goethe. (FA 38, 522f.)

Goethe beschreibt sich und sein >Machen« als Aufnahme und Aneignung
von Dingen, die ihm zugetragen werden. Diese Verwertungslogik verfdhrt
erstaunlich unterschiedslos. Wenn neben Gelehrten auch die Gaben von
>Dummképfen< oder >Kindern« den Stoft seiner Textproduktion liefern, dann
diirfte Goethes Texten mit Methoden der Intertextualititsforschung nicht bei-

24 Damit folgen sie Regeln, die auch fiir das Lied des Knaben in Goethes spater Novelle gelten.
Vgl. Cornelia Zumbusch: Ruhende Léwen. Goethes Novelle und die Kraft der Dichtung, in:
Jahrbuch der Deutschen Schillergesellschaft 64 (2020), S. 217-239.

124

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

zukommen sein.?> Es bleibt jedoch, das Programm als solches zu beschreiben
und nach verwandten poetologischen Szenarien zu fragen.

Was Goethe hier dem Gespriachspartner Soret verrit und in Wilhelm
Meisters Lehrjahren 1795/96 an Mignon und dem Harfner als Verfahren der
Dichtung offenlegt, bietet einen Schliissel zu dem Gedicht Zueignung, das
Goethe 1797 verfasst und 1808 der Druckausgabe des Faust I vorangestellt
hat. Uber die poetologische Bedeutung dieses im strengen Reimschema der
Stanze verfassten Gedichts ist man sich einig. Schwieriger ist es zu bestim-
men, wer hier angesprochen wird. Ubertriigt Goethe mit der Rede von den
»schwankenden Gestalten< die Vorstellung von den sich stets verdndernden
morphologischen Gestalten auf die Figuren seiner Dichtung? Oder sind mit
den spiter genannten Schatten die verstorbenen Freunde gemeint, an die
sich die ersten Entwiirfe des Faust noch richten konnten??® Beide Vorschldge
Gbersehen, dass Goethe die Dichtung in der Zueignung auf die Rezyklierung
alter, aus der Erinnerung stammender Erlebnisse verpflichtet:

Gleich einer alten halbverklungnen Sage,
Kommt erste Lieb’ und Freundschaft mit herauf;
Der Schmerz wird neu, es wiederholt die Klage
Des Lebens labyrinthisch irren Lauf. (FA 7/1, 11)

Offenbar verdankt sich die Faust-Dichtung der zyklischen Erneuerung alter
Erlebnisse wie auch der Wiederaufnahme schon frith unternommener Versu-
che, diese Eindriicke poetisch zu verdichten. Die titelgebende Zueignung lasst
sich als Prozess der Aneignung und Weiterverarbeitung von halbverklunge-
nen Sagen und alten Gesdngen deuten, die insofern schwankenden Gestalten
gleichen, als sie (noch) zu keiner fest fixierten Form gefunden haben. Die
ziellose Bewegung des irrenden Laufs, mithin die Bewegungsform des in sich
kreisenden Strebens, findet in der wiederholten Klage ihr poetisches Pendant.
Dass Goethe in Zueignung den wiederholten und wiederholenden Umgang
mit den schwankenden Gestalten als »Wahn« (FA 7/1, 11) kennzeichnet,

25 Albrecht Schone und Steffen Schneider haben diese Selbstaussage zum Anlass genommen,
der Integration zeitgendssischer Wissensbestande im Faust IT nachzugehen. Albrecht Scho-
ne: Das Kollektivwerk Faust. Mediziner und Naturwissenschaftler als Mitarbeiter an Goe-
thes Weltspiel, in: Hans-Joachim Simm (Hrsg.): Johann Wolfgang Goethe. Zum 250. Ge-
burtstag, Frankfurt a.M. 1999, S.51-90 und S.229f; Steffen Schneider: Archivpoetik. Die
Funktion des Wissens in Goethes Faust I, Tiibingen 2005.

26 Vgl. Dorothea Kuhn: »Ihr naht euch wieder, schwankende Gestalten, in: dies.: Typus
und Metamorphose. Goethe-Studien, hrsg. von Renate Grumach, Marbach am Neckar
1988, S.11-13; Peter Michelsen: Wem wird Goethes Faust zugeeignet? Uberlegungen zur
»Zueignung, in: ders.: Im Banne Fausts. Zwolf Faust-Studien, Wiirzburg 2000, S. 9-19.

125

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

riickt das 1797 entworfene Gedicht in unmittelbare Nahe zu seiner spiten
Selbstexplikation im Brief an Wilhelm von Humboldt. Wie die Formgenese
eines lebendigen Organismus nicht zuletzt von dem abhingt, »was es sich
sowohl von innen als von auflen zueignet« (FA 24, 313), so verdankt sich
auch die dichterische Produktion der Verwertung von alten Stoffen wie auch
der fortgesetzten Arbeit an den eigenen Dichtungen, die in einer kreisenden
Bewegung rezykliert werden.?”

Wiederholung und Modifikation bilden vielleicht auch ein iiber die Figu-
rengestaltung hinausgehendes Organisationsprinzip des Faust II. Dies hitte
eine Analyse der Handlungsfolge genauer zu eruieren, die hier nur angedeutet
werden kann.?® Obwohl die Lebensgeschichte des Doktor Faustus und damit
der Faust I und Faust II iiberspannende Handlungsbogen mit dem Tod des
Protagonisten und dessen Aufnahme in den Himmel ein Ende findet, reali-
siert sich die dramatische Ausfithrung vor allem im Faust II bekanntlich nicht
im Abwickeln eines chronologisch bestimmten Handlungsfadens. Die Abfolge
der Akte und Szenen schreitet nicht linear in der dargestellten Lebenszeit
voran, sondern verfahrt als wiederholende Vervielfaltigung und Ausweitung
der textuellen Reprasentation. So wird etwa das Prinzip der Mummenschanz,
die im ersten Akt die Form eines Auftrittsreigens maskierter Figuren einfiihrt,
im zweiten Akt in der Klassischen Walpurgisnacht wiederholt und weiter
ausdifferenziert. Statt als Spiel im Spiel in den kaiserlichen Thronsaal geholt
zu werden, durchqueren Mephisto und Faust in der Walpurgisnacht imagi-

27 Diesen Umstand hebt Goethe dort hervor, wo er seine dichterische Produktion als langwie-
rige Verarbeitung und >Umgestaltung« frith gefasster Eindriicke beschreibt: »[M]ir driickten
sich gewisse grofie Motive, Legenden, uraltgeschichtlich Uberliefertes so tief in den Sinn«
(FA 24, 596), dass sie ihn oft jahrzehntelang zum Weiterdichten angeregt hitten. Von hier
aus liefle sich erganzen, was Eva Geulen im Verweis auf Goethes Selbstaussagen als Prinzip
seiner lyrischen Produktion erfasst hat. Wenn Goethe in Bedeutende Fordernis und in seiner
Reaktion auf Purkenjes Schrift iiber das Sehen sein Dichten als Abarbeiten an friih erhalte-
nen Prigungen fasst, dann entstehen seine Texte gerade nicht »wie der Embryo, sozusagen
von alleine, eigenwillig, eigenlogisch und metamorphotisch«. Eva Geulen: Morphologie und
gegenstandliches Denken, in: Goethe Yearbook 26 (2019), S.3-15, hier S.10. Denn neben
dem Prinzip der Autonomie betont Goethe hier das heteronome Moment der Reaktion auf
duflere Produktionsanstofie. Zur Wiederkehr und Weiterverarbeitung alter Geschichten als
produktives Prinzip von Goethes Erzahlprosa vgl. auch Cornelia Zumbusch: Was keine
Geschichte ist. Literatur und Vorgeschichte im 19. Jahrhundert, Stuttgart/Weimar 2021,
S.119-162.

28 Hier wire an die Hinweise von Kommerell zum Episodischen und zur Reihenbildung
anzuschlieflen. Max Kommerell: Faust II. Teil. Zum Verstindnis der Form, in: ders.: Geist
und Buchstabe der Dichtung, Goethe, Schiller, Kleist, Holderlin, 5. Aufl., Frankfurt a.M.
1962, S. 9-75.

126

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

»immer was zu tun« (Faust IT)

ndre Landschaften, in denen sie einer potenziell erweiterbaren Anzahl an
mythologischen Figuren begegnen. Mit dem Auftritt der Helena wiederholt
der dritte Akt als klassisch-romantische Phantasmagorie, was Mephisto zuvor
als Theatertrick vorweggenommen hatte. Die Szenenfolge der ersten drei Akte
des Faust II ist also durch eine >Konsequenz« gekennzeichnet, fiir die ebenje-
ne beim Pflanzenwachstum identifizierten Prinzipien der Wiederholung, Ver-
vielfdltigung und Ausdifferenzierung gelten. Thr Verhéltnis wére vor diesem
Hintergrund nicht, wie Emrich es wollte, als sich steigernde Generalisierung,
sondern als Expansion des Mannigfaltigen aufzufassen, wie Goethe sie als
Grundregel des Pflanzenwachstums erkennt.?

Was ldsst sich aus diesen Beschreibungen zuletzt fiir eine Poetik der
Fortsetzung gewinnen? Spitestens ab 1820 spricht Goethe im Kontext der
Morphologie nicht mehr von der >Kraft des Lebendigen, seines gleichen her-
vorzubringen, sondern von einer >Titigkeit<. Fiir den Brieffreund Humboldt
ibersetzt Goethe 1832 die aristotelisch-platonische Vorstellung von mania
und enthousiasmos als dynamis der Dichtung in die Rede von der »fortge-
setzten Tatigkeit<, in der nicht der unbekannte, gottliche Grund der Kunst,
sondern die Regeln ihrer Verfertigung thematisiert werden. Damit sind Vor-
stellungen von einer autonomen Lebens- und Bildungskraft wie von einer
ebenso unverfiigbaren wie iiberwiltigenden Kraft der Kunst in strategischer
Weise diminuiert. Was in der Naturlehre protodkologische Ansitze enthalt,
gerdt im Nachdenken iiber Dichtung zugleich zur gleichsam metabolischen
Verwertung vielgestaltiger Uberlieferungen. Mignon und der Harfner fithren
die Technik eines Dichtens vor, in der gottlich-unbewusste Inspiration und
dichterische Originalitat zur unabldssigen Umarbeitung von Gehértem und
Gelesenem, aus der Umgebung Zugetragenem depotenziert sind. Hier hat
Goethes Poetik der Fortsetzung ihren Ort.

Goethes Vorbehalt, natiirliches wie auch menschliches Leben betreffende
>fortgesetzte Tatigkeiten< von ihrem Ende aus zu denken, korrespondiert mit
einer Textproduktion, die diskontinuierlich, Liicken lassend und diese spiter
auffiillend ebenfalls nicht auf ein Ende der Geschichte fixiert scheint. Die
Arbeit am Faust II steuert auf vorldufige Enden zu, an denen sich, geméafS der

29 Goethe habe »in seinem Bediirfnis nach Polaritit, nach Ganzheit des Menschen die Einsei-
tigkeiten seines fritheren Faustcharakters ausgeglichen und einen universalen Typus aus
ihm gemacht.« Emrich findet die »Einheit« des Faust II entsprechend »nicht in einer
geradlinigen Handlung und Identitit der Charaktere, sondern im Gesetz von >Polaritat und
Steigerung« vor, nach dem auch das Verhiltnis zwischen dem ersten und dem zweiten Teil
der Dichtung geformt« sei: Nach Emrich sehen wir in der theatralischen Revue »Urphéno-
mene des Daseins«. Emrich: Das Ritsel der Faust II-Dichtung (Anm. 21), S. 34.

127

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Zumbusch

Konsequenz der Natur, nichts schliefit, sondern vieles ausdifferenziert und
aus dem Alten wiederum etwas Neues hervortritt. Dichtung kann sich, so
wie auch natiirliche Fortsetzungsprozesse, nicht allein aus sich selbst speisen,
sondern ist auf die >Zueignung« von Auferem angewiesen. Insofern Dichtung
Altes hervorholt und derart neu verbindet, dass sich wiederum auf vielfaltige
Weise ankniipfen ldsst, setzt jeder Text andere Texte fort. Die fortgesetzte
Tatigkeit der Aneignung und differenzierenden Ausgestaltung betriftt zuletzt
auch die von Goethe gerne avisierte Rezeption seiner Werke. So begriindet er
am L. Juni 1831 in einem Brief an Zelter seine Entscheidung, den Faust II nicht
mehr zu Lebzeiten zu publizieren, folgendermaflen: »damit alles zusammen
ein offenbares Ritsel bleibe, die Menschen fort und fort ergetze und ihnen zu
schaffen mache« (FA 38, 397). An Texten lésst sich nicht nur fortgesetzt und
anderes fortsetzend arbeiten, sie geben auch anderen fortgesetzt zu arbeiten.
Oder wie der Knabe Lenker dem Publikum in der Mummenschanz zuruft:
»Wer mir folgt, hat immer was zu tun.« (FA 7/1, 238)

128

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

.
Materialitat und Medien der Fortsetzung

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 09:39:43. -



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

SEAN FRANZEL

Nachleben in Serie

Goethes Das Romische Carneval

Goethes personliche Erfahrung und schriftstellerische Bearbeitung des romi-
schen Karnevals ist von Strukturen der Wiederholung und Fortsetzung ge-
pragt. Zweimal, in den Jahren 1787 und 1788, wohnt er den Festlichkeiten
bei und ist fasziniert von diesem »Naturerzeugnis und National-Ereignis«
(MA 15, 612), welches sich durch sein »anderes wiederkehrendes Leben und
Weben« sowie seinen »entschiedenden Verlauf« auszeichnet (MA 15, 611f.). In
seiner ausfithrlichen Darstellung des Karnevals, die 1789 unter dem Titel Das
Romische Carneval erstmals erscheint, versucht er diese Erfahrung in einer
Kombination von empirischer Beobachtung und asthetischer Formgebung
zu erfassen. Wie er spiter erklart, habe er hierfiir zunachst »die einzelnen
Vorkommnisse der Reihe nach [notiert]« und seinen Text dann durch eine
Reihe kurzer Skizzen gegliedert, die von zwanzig Abbildungen begleitet wur-
den (MA 15, 612). Von Interesse ist der Karneval fiir Goethe dabei vor allem in
zeitlicher Hinsicht, insofern dieser aus einer Reihe fliichtiger Ereignisse und
Geschehnisse besteht, die zum einen eine klare Struktur von Anfang, Mitte
und Ende aufweisen, zum anderen aber jihrlich wiederkehrt und dadurch
den Anschein zyklischer Wiederholung erweckt. Diese Struktur greift auch
auf die komplexe Publikationsgeschichte von Das Romische Carneval iiber,
die von wiederholten, seriellen >Blickens, von >Revisionen« also gepragt ist.
Nachdem Goethe an Friedrich Justin Bertuch herangetreten war und ihm den
kleinen Text fiir das Journal des Luxus und der Moden vorgeschlagen hatte,
verdftentlichen die beiden den Aufsatz im Frithjahr 1789 zunichst in einer
Buchausgabe in limitierter Auflage; das tibliche publizistische Vorgehen, einen
Text erst als Vorabdruck in einer Zeitschrift und danach als eigenstdndiges
Werk zu veréffentlichen, kehren sie damit gleichsam um.! Bekannt ist der
Carneval heute jedoch vor allem durch die Italienische Reise, in die Goethe
den Text nach mehreren Umstellungen und Umschriften 1829 einfiigte.

1 Wie Unseld bemerkt, ist der Carneval linger als die meisten anderen Artikel in der Zeit-
schrift; dariiber hinaus verweist er auch auf Bertuchs Ehrgeiz, sich an einer profitableren
Luxusausgabe zu versuchen. Vgl. Siegfried Unseld: Goethe und seine Verleger, 2. Aufl., Frank-
furt a.M./Leipzig 1993, S.156-174.

131

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

Goethes wiederholte Revision des Karnevals legt daher eine Auseinander-
setzung mit der spezifischen Zeitlichkeit verschiedener Druckformate nahe,
mit dem Verhiltnis von Zeitschriften zu fliichtigen Moden, mit Luxusbii-
chern zu klassizistischer Dauerhaftigkeit sowie mit Werkausgaben und der
vom Autor selbst verfiigten lebensgeschichtlichen >Ordnung« seiner Werke.
Je nachdem, ob man den Carneval als eigenstindiges Werk, als Teil einer
Artikelserie uber das antike Rom wie im Journal des Luxus und der Moden, als
Teil einer breiteren publizistischen und historiografischen Faszination fiir das
klassische Rom im Gegensatz zum zeitgendssischen Frankreich oder als eine
von Goethes vielen Einzelschriften betrachtet, die in eine der Werkausgaben
aufgenommen wurden, eréffnen sich unterschiedliche Perspektiven auf den
Text. Dem zeitlichen Kontext der Veréffentlichung kommt dabei, so die Aus-
gangsvermutung der folgenden Uberlegungen, eine besondere Bedeutung zu.
Denn auch wenn die ersten beiden Veréffentlichungen des Carneval jeweils
in die Zeit des Karnevals selbst fallen, erscheint die Journalausgabe im unmit-
telbaren Kontext der Franzosischen Revolution, die die mit Blick auf den
Karneval getroffene Feststellung, »dafl Freiheit und Gleichheit nur in dem
Taumel des Wahnsinns genossen werden konnen, in einem anderen Licht
erscheinen lasst (MA 3.2, 250).

Im Folgenden mochte ich erkunden, wie der Carneval in Strukturen der
Wiederholung und Fortsetzung oder, mit George Kubler gesprochen, in ver-
schiedene >Formen der Zeit< eingebunden ist,”> und zeigen, wie diese Zeit-
strukturen wiederum neue Zuginge zu serieller Literatur und zum Prozess
der Transformation bestimmter serieller Formate zu Werken im emphatischen
Sinn erdfinen.? Dabei interessiert mich der Carneval als eine Form, die in
gleich doppelter Hinsicht durch Serialitit gekennzeichnet ist: als eine Form,
die aus einer Serie kurzer Textvignetten mit dazugehorigen Bildern besteht,
aber auch durch eine Serie verschiedener Wiederholungen und Manifestatio-
nen desselben Texts bestimmt ist. Solche Strukturen von Entwicklungen und
Wiederholungen geben formatspezifische Antworten auf die jeder seriellen
Form inhdrente Frage nach dem, was als Néchstes kommt und was wiederum
darauf folgt. Solche Formen der Fortfithrungen und Fortsetzungen kénnen

2 Vgl. George Kubler: The Shape of Time. Remarks on the History of Things, New Haven,
Conn. 1962.

3 Vgl. Wolfgang Thierse: »Das Ganze aber ist das, was Anfang, Mitte und Ende hat«. Problem-
geschichtliche Beobachtungen zur Geschichte des Werkbegriffs, in: Karlheinz Barck, Martin
Fontius, Wolfgang Thierse (Hrsg.): Asthetische Grundbegriffe. Studien zu einem historischen
Worterbuch, Berlin 1990, S. 378-414.

132

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachleben in Serie

der Kontrolle des Autors unterstehen und Teil einer bewussten »Werkpolitik«
sein, sich der Absicht des Autors aber auch entziehen.* Die Auseinander-
setzung mit Goethes Veréffentlichungen zum romischen Karneval zeigt, wie
Druckformate das zeitliche Imaginére sowohl iiber das einzelne Werk als auch
tiber Konstellationen von Druckobjekten formen, die sich in keine einheitli-
che Form bringen lassen und eher einem breiten »>Strom< von Darstellungen
des Volkslebens zugehoren als dem (Euvre eines einzelnen Autors. Auch wenn
der Carneval nicht eindeutig dem Spéatwerk zuzuordnen ist, gibt sein Nachle-
ben Aufschliisse iiber die Logik von Anschliissen, Fortsetzungen und Enden
beim spiten Goethe. Die Untersuchung der Verwandlungen, die der Carne-
val in verschiedenen Publikationen und Werkausgaben erfihrt, erlaubt eine
Schreibweise gerade des Spatwerks in den Vordergrund zu riicken, die Carlos
Spoerhase als »Poetik des Nachdrucks« bezeichnet hat.> Die philologische
Aufmerksambkeit dafiir, wie das Publikationsformat die Ausformung jeweiliger
literarischer Texte prégt, ist hierbei von entscheidender Bedeutung. Im Fol-
genden werde ich daher drei >Blicke< auf verschiedene Ausgaben von Das
Romische Carneval werfen - auf die Buchausgabe, die kurz darauf folgende
Journalausgabe und zuletzt die Veroffentlichungen des Texts in Werkausgaben
und anderen Anthologien.

1. Ein erster Blick: Die Buchausgabe von 1789

Im Frithjahr 1789 erscheint Das Romische Carneval zunichst als Buch in
einer Auflage von knapp 300 Exemplaren. In einer Anzeige im Journal des
Luxus und der Moden kiindigen Bertuch und Georg Melchior Kraus es als
»ein kleines interessantes Werk« an, das »vielleicht jetzt noch das erste und
einzige in seiner Art tiber diesen berithmten Zweig des neuern Luxus« sei.®
Da Bertuch jedoch noch nicht tiber die Kapazititen verfiigt, um das Buch
allein zu drucken, veroffentlicht er es letztlich in einem gemeinschaftlichen
Unternehmen, an dem neben Goethe, Kraus und ihm sowie dem Maler und
Kupferstecher Christian Georg Schiitz auch die Verlage von Johann Friedrich

4 Zum Konzept der >Werkpolitik« vgl. Steffen Martus: Werkpolitik. Zur Literaturgeschichte
kritischer Kommunikation vom 17. bis ins 20. Jahrhundert mit Studien zu Klopstock, Tieck,
Goethe und George, Berlin/New York 2007.

5 Vgl. Carlos Spoerhase: Das Format der Literatur. Praktiken materieller Textualitit zwischen
1740 und 1830, Géttingen 2018, S. 459-624.

6 Georg Melchior Kraus, Friedrich Justin Bertuch: Das Romische Carnaval, in: Intelligenz-Blatt
des Journals des Luxus und der Moden 4 (Februar 1789), S. XVII-XVIX, hier S. XVII.

133

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

Unger in Berlin und Carl Wilhelm Ettinger in Gotha beteiligt sind. Dass
Bertuch in der Anzeige auf die Produktionsweise des Buchs verweist, zeigt
seinen Anspruch, sich als Verleger auf dem Luxusbuchmarkt zu etablieren.’”
Denn auch wenn Biicher, die Trachten und nationale Kleidungstile darstellen,
auf dem europdischen Buchmarkt nicht uniiblich waren, ist die Ausgabe des
Carneval zumindest in Deutschland als ein Meilenstein anzusehen und wird
sich schliefilich als das teuerste Einzelbuch in Goethes Karriere erweisen.® Als
Beweis fiir die hohe Qualitdt der Ausgabe hebt Bertuch in der Anzeige auch
die Kolorierung der Abbildungen und die »Schénheit« von Druck, Papier
und Typografie hervor und bezeichnet das Buch auf nur drei Seiten gleich
fiinfmal als »Werk«.? Dass er die Produktion und Ausstattung so stark heraus-
stellt, belegt sein grundsitzliches Interesse an Typografie und erinnert an
seine Begeisterung fiir Goschens Wieland-Ausgabe von 1794. Die bevorzugte
Schriftart solcher Luxusausgaben war die Antiqua, und der Carneval wird
eines der wenigen Biicher Goethes bleiben, das in dieser Schriftart gedruckt
wurde.! Allerdings assoziiert Bertuch das Buch in der Anzeige auch ganz
explizit mit der Antike, indem er erwahnt, dass der Karneval in Rom »sogar
Form und Geschmack der Antiken mit zu Hiilfe nimmt, um seine Lustbarkei-
ten desto piquanter zu machen«.!! Damit nutzt er den Carneval letztlich auch,
um neue Maf3stébe fiir >klassische< Buchausgaben zu setzen.

Angesichts dieser Anlehnung an eine klassizistische Asthetik mag die Cha-
rakterisierung des Buchs als >klein< zunéchst als merkwiirdig erscheinen, vor
allem wenn man bedenkt, dass Bertuch »>Werke« gemeinhin mit einer gewis-
sen Monumentalitdt assoziiert. Nicht umsonst bestimmt er Luxuseditionen
auch als »National-Monumente«.!? Die Kennzeichnung >klein«< bezieht sich

7 Zu dieser Ausgabe und dem zeitgendssischen Markt an Luxusbiichern vgl. Ludwig Uhlig:
Goethes Romisches Carneval im Wandel seines Kontexts, in: Euphorion 72 (1978), S. 74-85,
hier S. 75. Matt Erlin bestimmt Géschens Wieland-Ausgabe von 1794 als den entscheidenden
Wendepunkt in der Produktion von Luxuseditionen zu prominenten Autoren. Vgl. Matt
Erlin: Necessary Luxuries. Books, Literature, and the Culture of Consumption in Germany,
1770-1815, Ithaca, NY 2014.

8 Vgl. Birgit Knorr: Georg Melchior Kraus (1737-1806). Maler — Padagoge — Unternehmer.
Biographie und Werkverzeichnis, Dissertation, Friedrich-Schiller-Universitit Jena, 2003,
S.213.

9 Kraus, Bertuch: Das Romische Carnaval (Anm. 6).

10 Bertuch bezog Unger auch deshalb mit in das Projekt ein, weil dieser als einziger deutscher
Drucker damals das Privileg besaf3, ganze Biicher in Antiqua drucken zu diirfen.

11 Kraus, Bertuch: Das Romische Carnaval (Anm. 6), S. XVII.

12 Friedrich Justin Bertuch: Ueber den Typographischen Luxus mit Hinsicht auf die neue
Ausgabe von Wielands siammtlichen Werken, in: Journal des Luxus und der Moden 8
(November 1793), S. 599-609, hier S. 606.

134

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachleben in Serie

hier vor allem auf den Umfang des Buchs, der einschlief3lich der Abbildungen
wenig mehr als 100 Seiten betrug, und nicht so sehr auf sein Format, das das
Oktavformat des Journal des Luxus und der Moden wie auch das Duodezfor-
mat der zeitgendssischen illustrierten >Taschenbiicher« tibertraf!®* So lassen
die Quarto-Seiten des Carneval einen betrachtlichen Freiraum um Text und
Bilder und lenken den Blick dadurch auch auf die Ausstattung und Gestaltung
der Ausgabe. Auch war es fiir einige Zweige des europdischen Buchmarkts
nicht uniiblich, kleinere, erschwinglichere Ausgaben von aufwindig gestalte-
ten mehrbdndigen Werken zu publizieren und dadurch, wie Thora Brylowe
gezeigt hat, »the cosmopolitan grandeur« monumentaler Ausgaben in »a
comparatively affordable domestic product« zu tibersetzen.!* Die Charakteri-
sierung >klein« referiert dariiber hinaus auf den Bereich des zeitgendssischen
Kulturjournalismus und der Reiseschriftstellerei, aus dem der Carneval her-
vorgeht. In der Anzeige im Journal des Luxus und der Moden weist Bertuch
Goethe auch explizit als Autor des Buchs aus, indem er sich auf eine weitere
Zeitschrift aus seinem Verlag bezieht. Es handle sich bei dem Autor um
einen »Mann, den Teutschland unter seine feinsten Kunstkenner sowie unter
seinen ersten Lieblings-Schriftstellern zédhlt, und den wir blof3 durch seine
in den letzten Stiicken des T[eutschen] Merkurs von 1788 befindlichen vor-
trefflichen Ausziige aus einem Reise-Journale zu bezeichnen néthig haben.«!®
An dieser Stelle korrespondiert die >Kleinheit< des Werks auch mit der Tat-
sache, dass die zeitgendssischen Zeitschriften zu Kunst, Kultur und Mode
eine grundlegende thematische und strukturelle Offenheit gegeniiber der Rei-
seschriftstellerei aufweisen und Veroffentlichungen in diesen Zeitschriften oft
aus grofleren, fortlaufenden Reisetagebiichern herausgelost wurden. Solche
Vorabveroffentlichungen erwiesen sich fiir alle Seiten als vorteilhaft, da sie
den Autoren erlaubten, einen Einblick in ldngere Werke zu geben, und promi-
nente Korrespondenten wiederum das Prestige der Zeitschriften zu steigern
vermochten.!®

13 In diesem Zusammenhang charakterisiert Bernhard Fischer die Taschenbiicher deshalb
auch als »Luxus-Artikel im Kleinen«. Bernhard Fischer: Johann Friedrich Cottas DamenCa-
lender (sTaschenbuch fiir Damenc), in: Peter-Henning Haischer u.a. (Hrsg.): Kupferstich
und Letternkunst. Buchgestaltung im 18. Jahrhundert, Heidelberg 2016, S.539-570, hier
S.558.

14 Thora Brylowe: Two Kinds of Collections. Sir William Hamilton’s Vases, Real and Repre-
sented, in: Eighteenth-Century Life 32/1 (2008), S. 23-56, hier S. 49.

15 Kraus, Bertuch: Das Romische Carnaval (Anm. 6), S. XVII.

16 Diesen Zusammenhang von Zeitschriften und Reiseschriftstellerei akzentuiert auch Meyer:
»Besonders ergiebig als Stofflieferanten waren Reisen. Von ihnen brachte man fremdartige
Geschichten, seltsame Begebenheiten mit — oder schrieb schon gleich unterwegs seine

135

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

In Das rémische Carneval verfolgt Goethe das Ziel, die Leser:innen durch
die Festivitaten des Karnevals zu fihren, ihnen das romische Volk als Ganzes
vorzustellen und ihnen »Ubersicht und Genuf§ einer iiberdringten und vor-
beirauschenden Freude« zu vermitteln (MA 3.2, 219). Die kiinstlerische Dar-
stellung des Karnevals wird dabei gegentiber dem direkten Erleben profiliert:
»So ist denn ein ausschweifendes Fest, wie ein Traum, wie ein Marchen vor-
tiber, und es bleibt dem Teilnehmer vielleicht weniger davon in der Seele zu-
riick, als unseren Lesern, vor deren Einbildungskraft und Verstand wir das
Ganze in seinem Zusammenhange gebracht haben.« (MA 3.2, 249) Das ge-
samte Buch hindurch setzt Goethe sich mit der Herausforderung auseinander,
sich wahrend des Karnevals in Raum und Zeit zu orientieren. Wie er schreibt,
gipfele das Festival schliellich in »ein[em] Gedrénge, das alle Begriffe iiber-
steigt.« (MA 3.2, 248) >Gedrange« dient Goethe dabei als Formel fiir die un-
béndige visuelle und physische Erfahrung, die der Karneval sowohl fiir die
Menschenmassen bedeutet, die den Karneval auf den Straffen Roms erleben,
als auch fiir diejenigen, die ihn beobachten.”

Zur Darstellung dieses >Gedringes« greift Goethe auf verschiedene Verfah-
ren zuriick. Zunichst einmal werden die insgesamt 28 kurzen Textvignetten
durch die sequenzielle Beobachtung als dem primaren Organisationsprinzip
zusammengehalten, das auch mit dem bereits erwdhnten Anspruch korre-
spondiert, »die einzelnen Vorkommnisse der Reihe nach« darzustellen (MA
15, 612). Diese kurzen Textpassagen schildern jeweils einzelne Szenen und
verweisen zugleich auf entsprechende Bilder. Indem sie sich diachron durch
die knapp einwdchige Zeit des Karnevals bewegen, befordern diese Texte und
Bilder eine serielle Rezeption, die sich in und mit der Zeit entfaltet und das
>Gedrénge« als eine fortlaufende Bewegung auffasst.

Dariiber hinaus verwendet Goethe auch Techniken der Selektion und Iso-
lation, wenn er etwa das zeitweilige Bediirfnis der Teilnehmenden heraushebt,
sich aus dem Chaos der Menschenmasse in ruhigere Seitenstrafien zuriickzu-
ziehen (MA 3.2, 612). In den Illustrationen wird eine solche Isolation durch
die Darstellung von meist zwei bis fiinf Figuren vor einem leeren Hintergrund
wiedergegeben (Abb. 1). Ahnlich wie in Modedarstellungen wird der Blick

Berichte fiir ein Journal.« Reinhart Meyer: Novelle und Journal, Bd. 1: Titel und Normen.
Untersuchungen zur Terminologie der Journalprosa, zu ihren Tendenzen, Verhéltnissen und
Bedingungen, Wiesbaden/Stuttgart 1987, S.199.

17 Zum »Gedringe« als dem »Grundgeriist des beschreibenden Karnevalstreibens« vgl. Elena
Nihrlich-Slatewa: Das groteske Leben und seine edle Einfassung. Das Romische Karneval
Goethes und das Karnevalskonzept von Michail M. Bachtin, in: Goethe-Jahrbuch 106
(1989), S.181-202, hier S.187.

136

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachleben in Serie

' | SEER
4 5 X opgh 2
& SALOMONIs )
'S, HIRZEL o) T
250 1877, D ol
g5 R

Abb. 1: Ein Advokat. Puchinellen, Mann und Weib. Georg Melchior Kraus, nach einer
Zeichnung von Christian Georg Schiitz. Goethe: Das Rémische Carneval (Weimar/Go-
tha: Ettinger, 1790), Universitatsbibliothek Leipzig, Hirzel.A.159.

137

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43. A


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

hierbei auf spezifische Kostiime und Gesten gelenkt,’® auch weil das im Text
beschriebene Chaos auf den Straflen durch den leeren Hintergrund ausge-
spart und die uniibersichtliche Zeitlichkeit des Augenblicks in leicht erfassba-
re Segmente aufgeteilt wird. Zudem enthilt der Text indexikalische Marker,
die an die Gesten eines Reisefiihrers oder Cicerones erinnern: »Hier kommt
ein Pulcinell gelaufen [...]. Hier kommt ein anderer seines Gleichen« (MA 3.2,
225). Dadurch, dass die Leser:innen zu bestimmten Tafeln gefithrt werden,
entsteht zusitzlich der Eindruck einer Bewegung, in der die verschiedenen
Masken und Kostiime ebenso aufgeteilt wie aufgezahlt werden. Dariiber hi-
naus werden die Leser:innen durch Fufinoten auf den hinteren Teil des Buchs
verwiesen, von dem aus sie jeweils wieder zur vorigen Stelle im Text zuriick-
blittern miissen. Dieses Verfahren ist in den zeitgendssischen Journalen, in
denen Tafeln jeweils am Anfang oder am Ende eines Bandes platziert werden,
durchaus iiblich. Die Leser:innen waren es insofern gewohnt, hin und her zu
blattern, auch wenn der Effekt eines ununterbrochenen Bilderflusses durch
die separate Platzierung der Tafeln leicht abgeschwicht wird.

Eine weitere zentrale Darstellungsstrategie besteht darin, dass Goethe An-
finge und Enden markiert. Hierbei nutzt er die grundlegende Eigenschaft
serieller Formate, immer wieder Enden zu inszenieren und verschiedene For-
men der Fortsetzung zu versprechen, zu denen nicht zuletzt das wiederholte
Betrachten und Lesen gehdren. Damit wird der Karneval einerseits zu einem
umso fliichtigeren Ereignis stilisiert, das durch das Alltagsleben schnell wieder
aufgehoben wird, andererseits aber als ein modernes »Saturnal« aufgefasst,
als »eine Fortsetzung oder vielmehr der Gipfel jener gewohnlichen sonn- und
festtaglichen Freuden«: »[E]s ist nichts neues, nichts fremdes, nichts einziges,
sondern es schliefSt sich nur an die romische Lebensweise ganz natiirlich an.«
(MA 3.2, 220) In dieser eigentiimlichen Mischung aus Fliichtigkeit und Dauer
liegt auch der Grund dafiir, dass der Karneval eine wiederholte Betrachtung
herausfordert und die jahrliche Wiederholung, wie Goethe anmerkt, ein Ver-
standnis des Fests vertieft:

Schon gegenwirtig scheint unsere Erzdhlung aufler den Grenzen des Glaubwiirdi-
gen zu schreiten, und wir wiirden kaum wagen fortzufahren, wenn nicht so viele,

18 Bachtins Feststellung, dass romantische Darstellungen des Karnevals das befreiende Poten-
zial des Fests vom sozialen Leben auf die subjektive Imagination verschieben, ist besonders
hilfreich, um die Abstraktion und Isolation zu verstehen, die diese Bilder kennzeichnen.
Stdrker als Bachtin mochte ich hier jedoch die Rolle betonen, die spezifische Druckformate
hierbei ausiiben. Vgl. Mikhail Bakhtin: Rabelais and His World, tibers. von Héléne Iswolsky,
Bloomington, Ind. 1984, S. 36-38 und 244-256.

138

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachleben in Serie

die dem rémischen Carneval beigewohnt, bezeugen konnten, dafl wir uns genau an
der Wahrheit gehalten, und wenn es nicht ein Fest wire, das sich jahrlich wiederholt
und das von manchem mit diesem Buche in der Hand kiinftig betrachtet werden
wird. (MA 3.2, 232)

An dieser Stelle greift Goethe auf das zu seiner Zeit zunehmend vertraute
Klischee des licherlichen Touristen zuriick, der mit dem Reisefiihrer in der
Hand durch die Stralen Roms lduft. Zudem verweist die hypothetische Szene
aber auf eine klassizistische Vorstellung von Zeit, in der die >richtige« Dar-
stellung des Karnevals eine Antwort auf die Frage verspricht, wie kulturelle
Formen durch zyklische Wiederholungen iiber Jahrhunderte hinweg aufrecht-
erhalten werden kénnen, wodurch eine gleichsam kontinuierliche Présenz der
Antike noch in der Gegenwart moglich wird. Goethes Text erzeugt somit eine
Form von Dauerhaftigkeit, indem er an die Moglichkeiten einer wiederholten
Betrachtung erinnert, die in einem Wiederlesen wie auch in einer Aktualisie-
rung aus dem Gedachtnis der Leser:innen bestehen kann. Da das Ende des
Karnevals jedes Jahr wiederkehrt, erzahlt er somit auch etwas Bleibendes
iber das romische Volk. Diesen Kunstgriff nutzt neben Goethe auch Karl
Philipp Moritz, wenn er 1791 in seiner Anthousa durch das Kalenderjahr der
religiésen Feste des antiken Roms fithrt und mit dem Beginn des neuen Jahrs
endet.”

Die Evokation einer klassizistischen Vorstellung von Zeit unterstiitzt auch
die Vignette auf dem Titelblatt der Buchversion (Abb. 2), die ein Gefaf3 inmit-
ten mehrerer Theatermasken auf einem abstrakten, gitterartigen Grund zeigt
und von dem an der Weimarer Zeichenschule lehrenden Schweizer Maler
und Kupferstecher Johann Heinrich Lips stammt, den Goethe in Italien ken-
nengelernt hatte.? Die amphorenartige Vase ist mit Satyrmasken und einem
Widderfell verziert, die an die Urspriinge des antiken Dramas erinnern. Mit
ihren tibertriebenen Gesichtsausdriicken sind zwei der grofSeren Masken ein-
deutig dem antiken Theater zuzurechnen, die dritte hingegen blickt eher auf
die Masken auf der Vase als in Richtung der Betrachter:innen. Auch weil
diese Maske sich in ihrem >Realismus« deutlich von den anderen abhebt und
den Eindruck eines modernen Betrachters erweckt, der auf die Artefakte der
Antike zuriickblickt, ist in der Forschung vermutet worden, dass es sich bei

19 Vgl. Karl Philipp Moritz: Anthousa, oder Roms Alterthiimer. Ein Buch fiir die Menschheit,
Berlin 1791.

20 Goethe war wiahrend der Erstellung des Buchs mit Lips in Kontakt und hatte deshalb
vermutlich auch Einfluss auf Gestaltung des Bildes. Vgl. Michael Schiitterle (Hrsg.): »Unta-
deliche Schonheit«. Kommentarband zum Rudolstadter Faksimile von Johann Wolfgang
Goethe: Das Romische Carneval, Rudolstadt 1993, S. 20.

139

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

DAS

Berlin, gedruckt bey Johann Friedrich Unger.

Weimar und Gotha.

In Commission bey Carl Wilhelm Ettinger.

178g.

Abb. 2: Titelblatt von Das Romische Carneval (Weimar/Gotha: Ettinger, 1789). Herzogin
Anna Amalia Bibliothek Weimar.

140

13.01.2026, 03:39:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachleben in Serie

diesem Gesicht um ein Abbild Goethes selbst handelt.?! Dieses Bild inszeniert
nun eine weitere Form der seriellen Betrachtung, indem es den Blick von den
grofieren Masken zu den kleineren auf der Vase fithrt. Dass die kleineren Mas-
ken sich gleichsam um die Vase herumdrehen, evoziert eine zyklische Bewe-
gung entweder der Vase, die sich um einen festen Mittelpunkt dreht, oder
einer Person, die um das Objekt herumgeht, um es von allen Seiten zu be-
trachten. Ebenso wie Goethes Text versprechen die Vase und die sich um sie
drehenden Figuren, dass ganz verschiedene Perspektiven eines Gegenstandes
geboten werden. Damit zeigt schon die Titelvignette, wie Druckobjekte die
Dauerhaftigkeit kultureller Formen behaupten kénnen. Die symmetrische
Form der Vase und ihre angedeutete Rotation erinnern dabei sowohl an die
jahrliche Wiederkehr des Karnevals als auch an die Dauerhaftigkeit und Be-
standigkeit von Goethes Werk selbst.

2. Ein zweiter Blick: Die Journalausgabe von 1790

Das doppelte Versprechen einer Wiederkehr sowohl des Karnevals als auch
der Lektiire von Goethes Text durch zukiinftige Leser:innen wirft die fiir
serielle Unterhaltung und das Nachrichtenwesen in Zeiten der Revolution
drangende Frage auf, was als Nachstes kommt. Tatsdchlich ladt die Wieder-
ver6ftentlichung von Das Romische Carneval im Journal des Luxus und der
Moden im Januar 1790, also genau zur Zeit des Karnevals, dazu ein, den Text
und seinen Status als materielles Objekt noch genauer zu kontextualisieren.
Schliellich treten der Text und seine Bilder hier in neue Zusammenhénge ein,
die nahelegen, dass mit der Auffassung des Karnevals als eines Ereignisses,
das - vergleichbar der sich drehenden Vase - kein Ende kennt und ewig
wiederkehrt, nicht alles gesagt ist.

Das vielleicht auffilligste Merkmal der Veréffentlichungsgeschichte ist na-
tirlich, dass seit dem Erscheinen der Buchfassung auch die Franzosische
Revolution stattgefunden hat. Zugleich riickt die Neuverdffentlichung den
Text in die Nahe anderer Berichterstattungen iiber den Karneval und ghnliche
wiederkehrende Ereignisse. Der Umstand, dass der Carneval ausgerechnet im
Modejournal erneut verdffentlicht wird, wirft dariiber hinaus die Frage nach
seinem Status als eigenstindiges Werk auf, die sich letztlich nicht nur fiir die
Journalausgabe, sondern auch fiir spétere autorisierte und unautorisierte Ver-

21 Vgl. Katja Gerhardt: Goethe und Das Romische Carneval. Eine Betrachtung zu Text und
Bild, in: Weimarer Beitrage 42/2 (1996), S. 289-296, hier S. 293f.

141

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

offentlichungen stellt. SchliefSlich prasentiert die Journalausgabe ein anderes
Druckobjekt als die Buchversion. Ein >Blick< auf die Ausgabe verkompliziert
daher notwendigerweise die Diskussion {iber den Status des Carneval als ma-
terielles Objekt, da sich die Frage der Fortsetzung nun auch auf weitere und
andere Texte und Bilder im Umbkreis des Journal des Luxus und der Moden
bezieht. Doch welche >Formen der Zeit<, die méglicherweise mit denjenigen
des Buchs in Konflikt stehen, generieren diese materiellen Objekte? Und wie
verhalten diese sich wiederum zu den Formen des Klassizismus, die das Jour-
nal aufruft?

Als Inbegriff eines fliichtigen Ereignisses, das regelméflig wiederkehrt und
ebenso als Manifestation der Energien des Volkes wie als wichtiges Datum im
Kalender der hoheren Gesellschaft begriffen werden kann, ist der Karneval
ein passender Gegenstand fiir das Modejournal. Es ist deshalb wohl kein Zu-
fall, dass Goethe den Carneval zunéchst Bertuch zur Publikation vorschlégt.
Der Karneval und seine Kostiime spielen im Modejournal sowohl vor als
auch nach der Veréffentlichung im Januar 1790, in der die Abbildungen zu
Goethes Text tibrigens nicht abgedruckt, sondern die Leser:innen auf eine
separate Publikation mit diesen verwiesen werden, eine Schlisselrolle.?? Wie
wichtig der Carneval fiir das Modejournal ist, zeigt sich zudem daran, dass
in spateren Ausgaben wiederholt auf ihn verwiesen wird und sogar einzelne
Bilder aus ihm zitiert werden. Selbst als Goethe schon in eine zunehmende
Distanz zu Bertuchs Projekten getreten war, weil ihm diese als zu kommerziell
erschienen, wandte er sich weiterhin an das Modejournal und veréffentlichte
hier Berichte {iber die Maskenziige, die er selbst am Weimarer Hof organisiert
hatte.

Wenngleich die Buch- und die Journalausgabe von Das Rémische Carneval
in ihrem Text nahezu identisch sind, unterscheiden sie sich in mehrerlei
Hinsicht (Abb. 3). Wihrend die Buchausgabe von 1789 als ein »schones Werk«
angelegt war, das schon durch das gewahlte Papier, die Schrift und die hand-
kolorierten Abbildungen von Dauer sein sollte, sind die von Goethe verfassten

22 Nur wenige Monate nach der Verdftentlichung des Carneval wird hier etwa ein »Tableau«
der »offentlichen Lustbarkeiten« des Venezianischen Karnevals verdffentlicht. Vgl. Johann
Philipp Siebenkees: Ueber die 6ffentlichen Lustbarkeiten in Venedig, in: Journal des Luxus
und der Moden 5 (Mai 1790), S. 229-241.

23 Vgl. Wolfgang Hecht: Goethes Maskenziige, in: Helmut Holtzhauer, Bernhard Zeller
(Hrsg.): Studien zur Goethezeit, Weimar 1968, S.127-142; und Georg Schmidt: Inszenie-
rungen und Folgen eines Musensitzes. Goethes Maskenziige 1781-84 und Carl Augusts
politische Ambitionen, in: Standige Konferenz Mitteldeutsche Barockmusik. Jahrbuch 2002,
S.101-118.

142

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

T

i

Nachleben in Serie

MASKEN
 ROMISCHEN CARNEVALS.

WEIMAR uno GOTHA,
IN COMMISSION BEY C, W. ETTINGER,
1790

St % £ % =

ADbb. 3: Titelblatt der Masken des Romischen Carnevals (Weimar/Gotha: Ettinger, 1790).
Universitatsbibliothek Leipzig, Hirzel. A.159.

Karnevalsszenen in der Journalausgabe in eine breitere Palette an Bildmaterial
integriert und stehen dort neben anderen, mit ihr nicht zusammenhéingenden
Darstellungen. Goethes Abhandlung wird damit Teil eines stetig wachsenden
Interesses an Volksfesten und einer Faszination fiir die bunten Karnevalskos-
tiime, die in serieller Unterhaltung wie auch im Kulturjournalismus intensiv
behandelt werden. Bevor etwa das Satirejournal Der hinkende Teufel zu Berlin

143

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43. A


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

seinen Inhalt 1827 »in bunter Reihe wie ein Maskenzug im Karneval« préasen-
tiert, erscheinen schon in den Jahren um 1800 zahlreiche Taschenbuch- und
Kalenderverdffentlichungen mit Karnevalsszenen, in denen auch Goethes Ab-
handlung teilweise ohne seine Erlaubnis wiederabgedruckt wird.?* Zugleich
verbindet die Wiederverdffentlichung des Carneval im Jahr 1790 sich mit
einer Vielzahl an Informationen und Bildern aus dem vorrevolutiondaren
Frankreich. So steht er in der Januarausgabe des Journal des Luxus und der
Moden neben Berichten aus Paris, darunter Nachrichten iiber die revolutioni-
re Nationalgarde und ihre Uniformen, Neuigkeiten iiber die Theatersaison in
verschiedenen Stadten und zahlreichen weiteren Texten.?”> In der Journalaus-
gabe wird die Zeit des Karnevals somit zu anderen Formen der Wiederholung
und Wiederkehr in Beziehung gesetzt. Hierzu gehdren Momente von politi-
scher, kultureller und kommerzieller Ereignishaftigkeit, die zwischen vor- und
nachrevolutiondrer Zeit differenzieren, aber auch die Geschwindigkeit, mit
der Nachrichten iiber die Revolution dem deutschen Publikum in einem tégli-
chen, wochentlichen oder jahrlichen Rhythmus tbermittelt werden, und
schliefSlich die »in bunter Reihe« organisierten Formen kultureller Unterhal-
tung.

Vor dem Hintergrund der Assoziation von Zeitschriften mit Flichtigkeit
liefSe sich annehmen, dass die Wiederverdffentlichung des Carneval die Un-
terscheidung zwischen der Dauerhaftigkeit des Buchs und der Fliichtigkeit
des Journals erneuert. Angesichts von Goethes Gedankenexperiment, dass
zukiinftige Reisende das Werk in den Hénden halten, wihrend sie durch Rom
spazieren oder sich die Stadt von ihrem Zuhause aus imaginieren, mag es fast
als ironisch erscheinen, wenn Bertuch und Kraus die Journalausgabe damit
begriinden, dass »mehrere[ ] Liebhaber [...] keine Exemplare von der voriges
Jahr von uns veranstalteten schonen Ausgabe des Romischen Carnevals erhal-
ten« konnten und »sehr viele unserer Leser diese interessante Abhandlung
des Hrn. G. R. von G6the noch gar nicht kennen.«?® Wie die Herausgeber
in der Beilage zur Ausgabe vom Januar 1790 anmerken, sei »die von uns an-
gekiindigte und in voriger Leipziger Ostermesse gelieferte prachtige Ausgabe

24 Ursula E. Koch: Der Teufel in Berlin. Von der Marzrevolution bis zu Bismarcks Entlassung.
Mlustrierte politische Witzblétter 1848-1890, Kéln 1991, S. 31.

25 Vgl. [Anonym:] Mode-Neuigkeiten. Paris den 15 December 1789, in: Journal des Luxus und
der Moden 5 (Januar 1790), S. 61-65, hier S. 62.

26 Johann Wolfgang Goethe: Das Romische Carneval, in: Journal des Luxus und der Moden 5
(Januar 1790), S. 1-47, hier S. 1, Anm.

144

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachleben in Serie

bereits ganzlich vergriffen«, und das trotz anhaltend grofier »Nachfrage«.”
Nach der ersten Auflage von knapp 300 Exemplaren, so erkldren Bertuch und
Kraus weiter, haben sie sich »nicht zu einer zweyten der Gleichen Ausgabe
entschlieffen« konnen,?® was vor allem fiir Goethe frustrierend war, der seine
Belegexemplare bereits verschenkt hatte.?” Mit dem Erscheinen der Journal-
ausgabe verschwindet die Buchausgabe somit gleichsam vor den Augen so-
wohl der Leser:innen als auch des Autors.

Zur gleichen Zeit entstehen jedoch auch Zeitschriften und andere serielle
Formate, die mit der von Bertuch propagierten der Idee eines Luxusdrucks
in Verbindung gebracht werden kénnen. Das gilt etwa fiir das Begleitheft
zur Journalausgabe des Carneval, das zwanzig von Kraus gestochene Bilder
enthdlt3? Dieses Heft, das in einer kleinen Auflage von nur 85 Exemplaren
erschien, greift in seinem Erscheinungsbild, vor allem durch die Titelvignette,
wesentliche Merkmale der Buchausgabe auf. Wer solch ein Heft erwerben
konnte, diirfte die Unterschiede zwischen der Buch- und der Journalausgabe
dennoch sofort erkannt haben: Vor allem der Unterschied zwischen der Anti-
quaschrift des Buchs und des Hefts und der Frakturschrift der Zeitschrift fallt
unmittelbar in die Augen.3! Auch in ihrem Format unterscheiden sich die ver-
schiedenen Ausgaben voneinander: In ihrem Oktavformat ist die Zeitschrift
kleiner als das Buch und das Heft, die beide im Quartformat erschienen;
auf einer Zeitschriftenseite ist dadurch nicht annéhernd so viel freier Raum
wie auf einer Seite des Buchs und des Begleithefts. Schliellich dhneln die
Uberschriften der Journalausgabe anderen paratextuellen Markierungen im
Modejournal, so dass der Carneval sich hier auch in seiner Gliederung in das
Erscheinungsbild der Zeitschrift einfiigt.

Die Verdftentlichung in der Zeitschrift dient auch dazu, den Text und die
Bilder des Carneval zu anderem Material in Beziehung zu setzen. So etwa fin-
den sich im Modejournal vom Januar 1790 auch ein Titelkupfer zum Jahres-
wechsel, den die Herausgeber als »Neujahrsgeschenk der Mode« présentieren
(Abb. 4), ein Artikel iber die »Ausstattung einer adeligen Braut im XVI[.]

27 [Anonym:] Nachricht, das Rémische Carneval betreffend, in: Intelligenz-Blatt des Journals
des Luxus und der Moden 5 (Januar 1790), S. I11.

28 Ebd.

29 Vgl. Unseld: Goethe und seine Verleger (Anm. 1), S.158.

30 Zu dem Begleitheft vgl. auch Schiitterle (Hrsg.): »Untadeliche Schonheit« (Anm. 20), S. 45.

31 Zur Frage der Typografie und der typografischen Ausstattung von Buch- und Journalausga-
be vgl. auch Rainer Falk: Sehende Lektiire. Zur Sichtbarkeit des Textes am Beispiel von
Goethes Romischem Carneval, in: Sonderforschungsbereich 626 (Hrsg.): Asthetische Erfah-
rung. Gegenstinde, Konzepte, Geschichtlichkeit, Berlin 2006.

145

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

Abb. 4: Neujahrsgeschenk der Mode. Frontispiz aus dem Journal des Luxus und der
Moden 5/1 (1790), Forschungsbibliothek Gotha der Universitit Erfurt.

146

https://dol.org/10.5771/9783988581075 - am 13.01.2026, 09:39:43. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachleben in Serie

Jahrhundert«3? und diverse Theater- und Modeberichte aus verschiedenen
deutschen Stidten wie auch aus Paris. Dariiber hinaus enthélt die Ausgabe ei-
nige >Modekupfer<, darunter das Bild einer Offiziersuniform der neuen revo-
lutiondren Nationalgarde und einer jungen Frau in einem zwanglosen, aber
»eleganten Demi-Negligé«,’® sowie die Abbildung einer Frau, die fiir einen der
Winterbille der Karnevalssaison gekleidet ist, die trotz der Einschrankungen
der Maskenumziige durch die Pariser Behorden weiter abgehalten werden,
wie es in den Mode-Neuigkeiten heifit; diese Einschrankungen der Karnevals-
feierlichkeiten, die auf eine Sorge der Revolutionire gegeniiber der Fortfiih-
rung vorrevolutiondrer Traditionen durch den Karneval zuriickgehen, wur-
den auch in den folgenden Jahren in der Zeitschrift kommentiert.3* Fiir sich
genommen mogen die theatralischen Masken der Titelvignette des Begleit-
hefts als harmlos erscheinen, aber konnten die korperlosen Masken nicht
auch an die aufgespiefSten Kopfe erinnern, die in zeitgendssischen Almana-
chen und Zeitschriften immer wieder prasentiert wurden?* Zwar wurde die
Guillotine erst 1792 eingefiihrt, doch waren buchstabliche wie auch symboli-
sche Enthauptungen den Zeitgenoss:innen schon Anfang 1790 prasent. In der
Januarausgabe des Journal des Luxus und der Moden wird das Bild der abge-
trennten Kopfe zudem von einer »Theater-Anekdote« aufgegriffen, die von
zwei Schauspielern handelt, die unter einem Tisch sitzen und ihre Kopfe
durch ihn hindurchstecken, damit es scheint, als ldgen diese abgeschnitten auf
zwei Tellern, bevor ein Niesanfall die schreckliche Szene unterbricht.>® Die
Veroftentlichung im Kontext der Zeitschrift speist den Carneval somit in
einen fiir serielle Formate charakteristischen Informations- und Bilderfluss
ein und verschiebt die Frage nach dem, was sich wiederholt und was folgt, in
ein vom Kulturjournalismus geprégtes Register. Zwar kann Goethes Text auch
hier noch als eine in sich geschlossene Folge rezipiert werden, doch wird er

32 [Hans von Schibelin:] Ausstattung einer adeligen Braut im XVI Jahrhundert. An die Heraus-
geber des Journals, in: Journal des Luxus und der Moden 5 (Januar 1790), S. 56-60.

33 [Anonym:] Mode-Neuigkeiten. Paris den 15 December 1789 (Anm. 25), S. 64.

34 Vgl. auch Martha Bringemeier: Ein Modejournalist erlebt die Franzdsische Revolution,
Miinster 1981, S.54. Zu den Versuchen der Revolutionire, den Karneval umzugestalten
und zu ersetzen, vgl. Mona Ozouf: Festivals and the French Revolution, {ibers. von Alan
Sheridan, Cambridge 1991, S. 228f.

35 Vgl. hierzu etwa [Anonym:| Historischer Almanach fiirs Jahr 1790, enthaltend die Geschich-
te der Grofien Revolution in Frankreich, Braunschweig 1790, Abb. 14 wie auch die unpagi-
nierte Einfithrung.

36 Vgl. [Anonym:] Theater-Anekdoten, in: Journal des Luxus und der Moden 5 (Januar 1790),
S. 55f,, hier S. 55.

147

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

zugleich zu einem Tableau mit Masken und K&pfen, auf das wiederum andere
Tableaus mit anderen Masken und Képfen folgen.

Dass die Buchausgabe so schnell vergriffen war, mag daher nicht nur
als eine Kuriositat der Literaturgeschichte erscheinen. Vielmehr aktualisiert
die Journalausgabe das Versprechen serieller Formate auf eine Wiederkehr,
wihrend sie zugleich von der Buchausgabe abweicht und andere Formen der
Zeit ins Bild riickt. So ist es denn auch kein Zufall, dass Bertuch und Kraus
Goethes Stlick in der ersten Ausgabe des neuen Jahres verdffentlichen und
es damit auf die Zeit sowohl des modernen Karnevals als auch der antiken
Saturnalien abstimmen. Die Buchausgabe hingegen erschien zur Ostermesse
1789, weniger als ein Jahr vor der Journalausgabe, wenngleich die Zeitspanne
zwischen der Erst- und der Zweitveréffentlichung dennoch an die jihrliche
Wiederkehr des Karnevals erinnert. Die Platzierung zu Beginn der Januaraus-
gabe bringt den Carneval zudem mit den sogenannten »Neujahrsgeschenken
der Mode« in einen Zusammenhang, den tiblichen Artikeln und Abbildungen
zum Jahresanfang, die zugleich die monatlichen und jéhrlichen Rhythmen
des Zeitschriftenmarkts akzentuieren. Insofern der Carneval sich in der Zeit-
schrift also mit einer Vielzahl an Texten und Bildern {iber den Karneval und
andere Festlichkeiten als populdren Gegenstinden von Kulturjournalismus
und Reiseberichten verbindet, kann er sowohl als ein Beispiel fiir aktuelle
»Mode-Nachrichten« als auch als ein Text angesehen werden, der die Produk-
tion zahlreicher weiterer journalistischer und literarischer Unternehmungen
anregt.

Die Journalausgabe ldsst sich damit auch als Vorbotin der zahlreichen au-
torisierten und unautorisierten Wiederveroffentlichungen verstehen, die Das
Romische Carneval in den folgenden Jahrzehnten erfdhrt. Mithin steht die
Zeitschriftenverdffentlichung nur am Beginn einer langen, verschlungenen
Reise, auf der der Carneval fortwahrend in neue Konstellationen eintritt:
Zunichst erscheint er 1792 bei Unger in Goethe’s neuen Schriften, dann 1793,
1796, 1799 und 1826 in diversen Taschenbiichern und Anthologien, bevor
er 1801 in der neuen Ausgabe von Goethe’s neuen Schriften und dann noch
sieben weitere Male in Werkausgaben sowie 1821 in schwedischer und 1829
in englischer Ubersetzung publiziert wird.” Insgesamt wird der Text damit
nicht weniger als 15-mal veréffentlicht, bevor er 1829 schliefSlich innerhalb
der Italienischen Reise in der Ausgabe letzter Hand erscheint.®® Dabei ist

37 Fiir eine vollstindige Darstellung der verschiedenen Veréffentlichungen des Carneval vgl.
Schiitterle (Hrsg.): »Untadeliche Schonheit« (Anm. 20), S. 43-54.
38 Vgl.ebd., S. 49.

148

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachleben in Serie

der Carneval stets Teil einer gleichsam anthologischen Konstellation, in der
er auf Grundlage unterschiedlicher redaktioneller Entscheidungen in eine
Beziehung zu anderen Texten gesetzt wird. Kennzeichnend fiir die Wiederver-
offentlichung sind insofern zwei Tendenzen: die Zusammenfithrung des Texts
mit einem breiten >Strom« an Druckerzeugnissen und die Eingliederung in
ein schriftstellerisches Gesamtwerk.

3. Dritte und weitere Blicke: Wiederver&ffentlichung und Werkausgaben

Analog zur vorhersagbaren jahrlichen Wiederholung des Karnevals legt auch
Goethes Carneval die Basis fiir Kommendes, obwohl nicht immer klar ist,
was genau das sein wird. Wie bereits gesehen, pragt ein Druckobjekt immer
schon, wie Leser:innen ihm in Zukunft begegnen werden, auch wenn diese
wiederum nicht aufhoren werden, sich den Text in unvorhersehbarer Weise
anzueignen. Dabei generiert der Carneval ein Wissen iiber den Karneval, an
das zukiinftige literarische und journalistische Darstellungen anschliefien. Die
Assoziation des Karnevals mit fiir das Jahresende charakteristischen Konsum-
und Gedenkpraktiken verstirkt diese Tendenz weiter. Aus einer literaturhisto-
rischen Perspektive eréfinet die Frage nach dem, was nach dem Carneval
kommt, wie er sich also fortsetzt und fortgesetzt werden wird, eine Reihe an
Moglichkeiten sowohl mit Blick auf Formate als auch auf iber das einzelne
Werk hinausgehende Textkonstellationen. Diese sind gepréagt von Mustern der
zeitlichen Folge, die mit den Strukturen des Buch- und Zeitschriftenwesens
korrespondieren, héngen aber auch von Goethes Entwicklung als Autor und
der immanenten Logik seines Texts ab und deuten letztlich auf das hin, was
Mattias Pirholt als >Heteronomie< des Werks bezeichnet hat.3® Der Umstand,
dass er bis zu 15-mal vor Goethes Tod neu verdffentlicht wird, zeigt bereits
an, dass der Carneval nicht einfach ein Text ist, sondern aus mehreren Texten
besteht, die in ein Verhiltnis zueinander gebracht werden miissen. Die Be-
schéftigung mit den Nachleben des Carneval impliziert somit auch, sich mit
verschiedenen Auspragungen von Klassik zu befassen und zu untersuchen,
wie Goethes Werkpolitik sich zu klassizistischen Werkauffassungen verhalt.
Die Wiederverdffentlichung von Das romische Carneval in spateren Werk-
ausgaben ist ein wichtiger Teil dieses Nachlebens. Goethe verdffentlichte seine

39 Vgl. Mattias Pirholt: Goethe’s Exploratory Idealism, in: ders., Karl Axelsson, Camilla Flodin
(Hrsg.): Beyond Autonomy in Eighteenth-Century British and German Aesthetics, New
York/London, S. 217-238.

149

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

Texte mit Bedacht in verschiedenen Anthologien und Sammlungen, darun-
ter in mehreren autorisierten Ausgaben mit gesammelten Werken. So sind
nicht weniger als 22 Werkausgaben auf dem Markt, als er mit der Arbeit
an der Ausgabe letzter Hand beginnt.*® Als »Virtuose des Gesamtwerks«,
wie ihn Steffen Martus beschrieben hat,! experimentiert Goethe dabei mit
verschiedenen Platzierungen des Carneval in den Werkausgaben und beant-
wortet die Frage nach dem >Danach< auf ganz unterschiedliche Weise. So
etwa findet sich die zweite Wiederveréftentlichung des Carneval im ersten
von sieben Banden der Neuen Schriften, die bei Unger in Berlin erscheinen.
Dieser Band, der 1792 publiziert wurde, enthélt mehrere Werke, die indirekt
auf die Franzosische Revolution reagieren, wie das Drama Der GrofS-Cophta
und den Aufsatz Des Joseph Balsamo, genannt Cagliostro, Stammbaum.*?> Dass
Goethe den Carneval gleich im ersten Band der Neuen Schriften positioniert,
ist bezeichnend und vermittelt den Eindruck, dass auch dieser Text sich mit
den Ursachen und Folgen der Revolution befasst; in folgenden Ausgaben
wird der Carneval dann mit den Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten
zusammengebracht, die sich ebenfalls in serieller Form mit der Revolutions-
zeit beschiftigen.®> Die im ersten Band der Neuen Schriften gesammelten
Texte mogen zundchst als Gelegenheitsarbeiten erscheinen, auch weil viele
von ihnen zuerst in Zeitschriften veréffentlicht wurden, allerdings legen sie
beide Zeugnis von dem Versuch ab, einem unbdndigen Gegenstand - sei
es der Karneval, sei es die Revolution - eine Form zu geben, die zwischen
einer kulturellen und einer natiirlichen Ereignishaftigkeit oszilliert. Moglich
wire es auch, die Platzierung zu Beginn der Neuen Schriften als Ausdruck
einer Erinnerungslogik zu verstehen, insofern der Carneval und die anderen
hier versammelten Texte fiir Goethes frithe Auseinandersetzung mit den Aus-
wirkungen der Revolution und die von ihm bevorzugte Weise stehen, diese
gleichsam indirekt im Riickgriff auf verschiedene literarische Formen zu be-
handeln. Die Anordnung verschiedener Werke und Texte wird dadurch selbst
zu einem literarischen Akt — mit Martus gesprochen: » Die Werkordnung wird
zu einem Text.«** Das Sammeln und Wiederveréffentlichen einzelner Werke

40 Vgl. Waltraud Hagen: Die Drucke von Goethes Werken, Berlin 1971, S.1-94.

41 Vgl. Martus: Werkpolitik (Anm. 4), S. 461.

42 Vgl. hierzu die Einfithrung von Reiner Wild in MA 4.1, hier S. 917.

43 Vgl. Hagen: Die Drucke von Goethes Werken (Anm. 40). Zur Serialitit der Unterhaltungen
deutscher Ausgewanderten vgl. Ridiger Campe: To Be Continued. Einige Beobachtungen
zu Goethes Unterhaltungen, in: Elisabeth Bronfen, Christiane Frey, David Martyn (Hrsg.):
Noch einmal anders. Zu einer Poetik des Seriellen, Ziirich/Berlin 2016, S. 119-136.

44 Martus: Werkpolitik (Anm. 4), S. 477.

150

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachleben in Serie

verzeitlicht diese zudem und versieht sie mit einer temporalen Markierung:
So sind sie >neus, insofern sie auf aktuelle Ereignisse antworten, aber auch
sneu< im Hinblick auf Goethes kiinstlerische Entwicklung, insofern sie an
frithere Erfolge anschliefSen. Tatsdchlich stellt diese Verzeitlichung von Texten
vor dem Hintergrund des Lebenswegs des Autors ein Merkmal zahlreicher
zeitgendssischer Ausgaben von Gesammelten Werken dar, wie sich auch an
den Beispielen von Lessing, Wieland und Klopstock beobachten lasst.*>

Das Format der Gesammelten Werke, das gleichsam quer zur Unterschei-
dung zwischen seriell erscheinenden Sammlungen von Texten mehrerer Au-
toren und separat verdffentlichten Einzelwerken eines Autors steht, erzeugt
aber nicht nur eine Koexistenz mehrerer einzelner Werke, sondern wirkt
sich auch auf die Grofienwahrnehmung eines Texts aus. In den Neuen Schrif-
ten etwa erscheint der Carneval neben Werken von ganz unterschiedlicher
Form und Gattung, neben Dramen, Novellen, Essays und spater auch Mar-
chen. Dieses Repertoire verschiedener Gattungen ist kennzeichnend fiir die
oliterarischen Experimente, die Goethe in den 1790er-Jahren betreibt und
die sich erstaunlich oft gerade nicht auf klassizistische Formen beziehen.*6
Bereits Reinhart Koselleck hat darauf hingewiesen, dass Goethes eigenwillige
Auseinandersetzung mit der Geschichtsschreibung und vor allem der Revo-
lutionszeit durch eine Vielzahl verschiedener Zugange und Schreibweisen ge-
kennzeichnet ist.*” Diese Vielzahl relativiert die klassizistische Form von Das
romische Carneval und verkleinert das ohnehin >kleine< Werk noch einmal.

In spiteren Werkausgaben verliert der Carneval den ihm in den Neuen
Schriften zugewiesenen Platz und wandert in die hinteren Bénde. In den bei
Cotta zwischen 1806 und 1810 verdffentlichten Werken findet er sich nun
im zwolften von insgesamt 13 Bdnden neben den Fragmenten aus Italien,
dem Aufsatz tiber Cagliostro, den Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten
und dem Dialog Die guten Weiber. Diese verdnderte Platzierung steht fiir
eine deutliche Verschiebung von der Erinnerung an die Auseinandersetzung
mit der Revolutionszeit hin zu einer Darstellung der eigenen kiinstlerischen
Entwicklung. Mit der 1829 erfolgenden Integration in die Italienische Reise
wird die mit der Aufgabe letzter Hand unweigerlich verbundene Rhetorik
der Endgiiltigkeit schliefllich auch auf den Carneval selbst iibertragen. Wie

45 Ebd.,, S. 447.

46 Vgl. nochmals den Kommentar von Reiner Wild in MA 4.1, hier S. 920f.

47 Vgl. Reinhart Koselleck: Goethes unzeitgeméfie Geschichte, in: ders.: Vom Sinn und Unsinn
der Geschichte. Aufsitze und Vortrége aus vier Jahrzehnten, hrsg. von Carsten Dutt, Berlin
2013, S. 286-305.

151

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

Michael Schiitterle erklért, erreicht er hier seinen »endgiiltigen Platz«.*® Die
Integration in die Reiseschriften verbindet den Carneval mit diaristischen
Beschreibungen des eigenen Lebens — und genau hier werden dem Stiick
auch die bereits zitierten Bemerkungen iiber den wiederholten Besuch des
Karnevals zur Seite gestellt (MA 15, 611f.). Die Platzierung in der Italienischen
Reise bewahrt den Bezug zur Karnevalssaison, die in die Zeit zwischen dem
Januar und Februar 1788 fillt, und bringt das Stiick zudem in eine Verbindung
mit dem Wechsel zum Jahr 1788, in dem Goethe den Karneval ein zweites
Mal erlebt, und nicht mit dem Wechsel zu den Jahren 1789 und 1790, in
denen die Buch- und die Journalausgabe des Carneval erscheinen. Durch die
Riickdatierung wird die Erfahrung des Karnevals noch starker in der vorre-
volutiondren Zeit verortet, aber noch entschiedener in eine Geschichte der
eigenen personlichen und kiinstlerischen Entwicklung eingefiigt, als es etwa
in der Buch- und der Journalausgabe der Fall ist.#* Insbesondere durch die
Eingliederung in den Zweiten Romischen Aufenthalt erscheint der Text nun
inmitten einer Mischung aus Tagebucheintrigen und verschiedenen Artikeln
der Zeit, die nicht zuletzt die Entwicklung des Autors nachvollziehbar macht.

Dariiber hinaus fallt auf, dass der Carneval in allen Werkausgaben, von
den Neuen Schriften bis hin zur Ausgabe letzter Hand, ohne Abbildungen
ver6ffentlicht wird. Auch FufSnoten und Verweise auf die Abbildungen fehlen
hier, was in der Forschung auch als eine »Unterordn[ung]« der Abbildungen
gedeutet wurde.*® Ist dieser Verzicht auf die Bilder als eine mit einer Hinwen-
dung zur textuellen Darstellung einhergehende Abkehr von bildlichen Dar-
stellungen zu verstehen? Oder ldsst er sich eher als Ausdruck des Versuchs fas-
sen, die Assoziation des Carnevals mit dem Modejournal zu 16sen? In jedem
Fall scheint es, als wiirde der Verzicht auf die Abbildungen den Carneval aus
dem Orbit der seriellen Unterhaltung, dem er entstammt, hinausbeférdern
und ihn stattdessen stirker in eine Geschichte der eigenen kiinstlerischen
Entwicklung integrieren.

Die zahlreichen Werkausgaben wie auch Goethes virtuoser Umgang mit
dem Buch- und Zeitschriftenmarkt fithren schliefllich zuriick zur Frage nach
dem literarischen Text als einem Gegenstand des Konsums. Ein letzter wichti-
ger Hintergrund, vor dem sich das entfaltet, was nach dem Carneval kommt,
wird von der seriellen Unterhaltung und dem Kulturjournalismus gebildet.

48 Vgl. Schiitterle (Hrsg.): »Untadeliche Schénheit« (Anm. 20), S. 49.

49 Zur Neukonstellierung des Texts im Rahmen der Italienischen Reise vgl. noch einmal Uhlig:
Goethes Romisches Carneval im Wandel seines Kontexts (Anm. 7).

50 Vgl. Gerhardt: Goethe und Das Romische Carneval (Anm. 21), S. 289.

152

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachleben in Serie

Wie schon erwihnt, bleibt der Karneval ein wichtiges und wiederkehrendes
Thema im Modejournal, auch durch regelmiflige Berichte von der Karne-
valssaison in Kassel. Allerdings kommt Goethe hier weniger die Rolle des
Erfinders einer neuen Form literarischer Darstellung als vielmehr die eines
findigen und zeitgeistigen Schriftstellers zu, der ein vorhandenes Publikums-
interesse aufgreift und sich zunutze macht. Auch wenn er sich immer wieder
verdchtlich iber Bertuchs Publikationen duflert, veroffentlicht er weiterhin
Artikel im Modejournal, die Logiken des tableauartigen Betrachtens folgen.
Trotz mancher Klagen iiber den nicht endenden Strom an Berichten {iber
Feste bleibt der Wunsch der Leser:innen nach Darstellungen des Karnevals
bis weit ins 19. Jahrhundert hinein ungebrochen und das Fest eines der be-
liebtesten Themen in Zeitschriften, Biichern, Taschenbiichern und anderen
seriellen Formen. Sowohl auf praktischer als auch auf symbolischer Ebene
fungieren der Karneval und andere Feste als Impulsgeber fiir die Produktion
und Prasentation neuer Kostiime und Masken an der Schnittstelle von Mode,
Populdrkultur und Zeitgeschichte. Diese Verbindung zu einer Vielzahl von
Ereignissen und Druckorganen bringt den Carneval nun eher in den Rahmen
der >Weltzeit< als in denjenigen der >Lebenszeit< seines Autors und ldsst den
Text zu einem Modell fiir die Erfassung signifikanter wiederkehrender Ereig-
nisse und ihre Darstellung als marktfahige literarische Unterhaltung werden.”

Neben der Veréffentlichung in den Neuen Schriften wird der Carneval
zudem in unautorisierten Anthologien publiziert: im Taschenbuch fiir das
Carneval (1793), im Taschenbuch der alten und neuen Masken (1793), in Die
Nationalfeste, Feierlichkeiten, Ceremonien und Spiele aller Vilker, Religionen
und Stinde (1796) und schlieflich in der Beschreibung der vorziiglichsten
Volksfeste, Unterhaltungen, Spiele und Tinze der meisten Nationen in Europa
(1799). Die Veréftentlichung in solchen Anthologien belegt die Verbindung
des Carneval zum mittleren und gehobenen Niveau der Taschenbuch- und
Almanachpublikationen, die die >natiirliche« Konkurrenz zum Journal des Lu-
xus und der Moden bilden. Einige dieser Veroffentlichungen gehoren eher zur
»middlebrow« der zeitgendssischen Publikationen und erscheinen ohne Ab-
bildungen, wihrend andere, wie das in Deutsch und auf Franzgsisch gedruck-
te Taschenbuch fiir Freunde und Freundinnen des Carnevals mit illuminierten
Kupfern (1804), einen erkennbar hohen Produktionswert haben und im Be-
reich des klein- und grofiformatigen Luxusdrucks anzusiedeln sind, mit dem
auch Bertuch sich befasst. Gerade diese Projekte bestitigen noch einmal, wie

51 Zu den Spannungen zwischen >Lebenszeit< und >Weltzeit« vgl. Hans Blumenberg: Lebens-
zeit und Weltzeit, Frankfurt a.M. 1986.

153

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sean Franzel

gut Karnevalsmasken und -kostiime sich vermarkten lieflen.”? Zugleich spielte
der Karneval aber weiterhin eine wichtige Rolle als Modell fiir eine visuelle
Wahrnehmung, die mit einem scheinbar endlosen Nacheinander fliichtiger
Szenen umzugehen vermag, wie auch als Trope fiir die periodische Literatur
tiberhaupt in ihrer Widerspenstigkeit und ihrer seriellen Form. Ich will nur
ein Beispiel hierfiir geben: Satirische Zeitschriften werden in der Mitte des 19.
Jahrhunderts oft durch Figuren von Teufeln oder Scharlatanen personifiziert,
die in sich bestindig wandelnden Gestalten »in bunter Reihe« auftreten. Die
Darstellungen, die von der von Florens Christian Rang beschriebenen »ge-
setzlichen Gesetzlosigkeit« des Karnevals erzeugt werden,> sind den fiir die
zeitgendssische Drucklandschaft charakteristischen Darstellungen erst einmal
nicht unéhnlich, und die Nachfrage nach Modebildern, Karikaturen und
Kunstdrucken mit Karnevalsszenen wird im Laufe des 19. Jahrhunderts weiter
zunehmen, wie nicht zuletzt Gavarnis virtuose Lithografien iiber den Pariser
Karneval zeigen, die in den 1830er- und 1840er-Jahren in der satirischen Zeit-
schrift Le Charivari verdffentlicht wurden.>* Wenn man Goethes Carneval
nur als Teil einer uniibersehbaren Vielzahl oder, wenn man so will, eines
»Stroms« zeitgendssischer Druckerzeugnisse betrachtet, verschieben sich Fra-
gen nach Wiederholung und Variation weg von der >Weltzeit< eines scheinbar
>natiirlich«< wiederkehrenden Volksfestes und auch der >Lebenszeit< eines Au-
tors. Stattdessen stellen die Fragen nach diesen zentralen Merkmalen serieller
Formen sich nun vor allem im Kontext und der Entwicklung der zeitgendssi-
schen Drucklandschatft.

Die verschiedenen Weisen, in denen der Carneval als Element einer Se-
rie an Wiederholungen begriffen werden kann, sind auch fiir die Auseinan-
dersetzung mit dem Status und der Funktion von Abschliissen und Fortset-
zungen von Bedeutung. Logiken der Wiederholung, der Nachahmung, des
Zitats und der Wiederverdffentlichung erzeugen einen Effekt fortwdhrender
Relevanz und Verjlingung, der sich auf der Handlungsebene des Karnevals
auffinden ldsst, aber auch auf der Ebene des Formats eine eigene Dynamik
entfaltet. Diese Unterscheidung zwischen Ereignis und medialer Reprisenta-
tion korrespondiert mit der Zeitlichkeit, also den Formen der Zeit, die die

52 Tatsichlich kiindigte Bertuch in der ersten Anzeige von Goethes Buch auch eine franzo-
sische Fassung des Carneval an, die aber nie realisiert wurde. Vgl. Kraus, Bertuch: Das
Romische Carnaval (Anm. 6), S. XVIIL.

53 Florens Christian Rang: Historische Psychologie des Karnevals [1927/28], hrsg. von Lorenz
Jager, Berlin 1983, S. 13.

54 Vgl. hierzu auch Nancy Olson: Gavarni. The Carnival Lithographs, New Haven, Conn. 1979.

154

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Nachleben in Serie

mediale Dynamik des Texts annimmt. Berichte iiber den Karneval gewinnen
zwar vor allem wahrend der Karnevalszeit selbst an Popularitat, machen aber
auch die zeitlichen Formen sichtbar, die fur die seriellen Publikationen des
19. Jahrhunderts mit dem von ihnen produzierten kontinuierlichen Fluss an
Texten und Bildern charakteristisch sind. Die fortgesetzte, kontinuierliche
Veréftentlichung gleicht somit einem Versprechen, das jenseits von Goethes
eigenen Intentionen sowohl seinem Text als auch der zeitgendssischen Publi-
kationslandschaft innewohnt.

155

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 09:39:43. -



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

INES GRIES

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

Goethes Der Zauberflote Zweiter Teil als Fortsetzung

Als Leiter des Weimarer Hoftheaters bringt Johann Wolfgang Goethe Die
Zauberflote zwischen 1791 und 1817 82-mal auf die Biithne. Die Komposition
von Wolfgang Amadeus Mozart bleibt unangetastet, doch das Libretto von
Emanuel Schikaneder ldsst er — so ist das in Weimar tiblich und in einer Zeit
vor dem Urheberrecht problemlos mdglich - durch seinen spéteren Schwa-
ger Christian August Vulpius an den Geschmack des dortigen Publikums
anpassen. Neben kleineren sprachlichen Anderungen, wie dem Tilgen von
Dialekten, arbeiten Goethe und Vulpius vor allem daran, die Motivierung
der Handlung nachvollziehbarer zu machen. Dies gelingt ohne viel Aufwand,
indem sie die unzusammenhingenden Figuren Schikaneders zu Verwandten
machen. Die Kénigin der Nacht wird zu Sarastros Schwiégerin und Pamina
zu dessen Nichte. Zuletzt 6ffnen sie das Ende der Oper in einer Weise, die
Goethes eigener Fortsetzung zugutekommt: Vor dem Schlusschor verkiindet
Sarastro nicht mehr »zernichten der Heuchler erschlichene Macht«,! sondern
»[e]s fliechen die Feinde!«?

Diese Flucht der Feinde statt ihrer Uberwindung liefert Goethe den ge-
wiinschten Einstieg in seinen Fortsetzungsversuch. Schikaneders eigene Fort-
setzung, die unter dem Titel Das Labyrinth mit einer Komposition von Peter
von Winter 1798 in Wien uraufgefithrt wurde, entwickelt den Plot nicht wei-
ter, sondern wiederholt vielmehr die dramaturgischen Elemente des ersten
Teils in einem neuen, an die Erzéhlung Das Labyrinth von Friedrich Heinrich
von Einsiedel angelehnten Setting. Goethe aber spinnt in seiner Fortsetzung
die am Ende der Weimarer Fassung offenen Plotstringe weiter: den nach
der Flucht der Feinde zu erwartenden Gegenschlag, die Zukunft Taminos

1 Emanuel Schikaneder: Die Zauberflte (1791) mit Zusdtzen (1792), in: Werner Wunderlich,
Doris Ueberschlag, Ulrich Miiller (Hrsg.): Mozarts Zauberflote und ihre Dichter. Schikane-
der, Vulpius, Goethe, Zuccalmaglio. Faksimiles und Editionen von Textbuch, Bearbeitungen
und Fortsetzungen der Mozart-Oper, Anif, Salzburg 2007, S. 62-173, hier S.172.

2 Christian August Vulpius: Die Zauberflote (1794), ebd., S. 244-296, hier S. 295.

157

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ines Gries

als neuer Herrscher sowie den von Papageno und Papagena angekiindigten
»Segen froher Eltern«.?

Goethes zweiter Teil der Zauberflote, an der er zwischen 1795 und 1803
immer wieder arbeitet, verfolgt vordergriindig ganz praktische Ziele:

Der grofie Beifall, den die Zauberflote erhielt, und die Schwierigkeit ein Stiick zu
schreiben das mit ihr wetteifern kénnte, hat mich auf den Gedanken gebracht aus
ihr selbst die Motive zu einer neuen Arbeit zu nehmen, um sowohl dem Publiko auf
dem Wege seiner Liebhaberei zu begegnen, als auch den Schauspielern und Theater-
Direktionen die Auffithrung eines neuen und komplizierten Stiicks zu erleichtern.
(FA 6, 1048f)

Das schreibt Goethe 1796 dem Wiener Orchesterdirektor Paul Wranitzky
und fordert fiir das entstehende Libretto: »Einhundert Dukaten und eine
vollstindige Partitur fiir das hiesige Theater« (FA 6, 1049). Wranitzky lehnt
ab; wohl wegen der ungewdhnlich hohen Honorarforderung, aber auch weil
ihm der Wettbewerb mit Mozarts Meisterwerk nicht behagt. Noch ein paar
Mal setzt Goethe zum Abschluss an, entscheidet sich 1802 aber fiir die Verof-
fentlichung als Fragment und nimmt die Arbeit auch nicht noch einmal auf,
als ihm August Wilhelm Iffland 1810 tatséchlich die einstmals geforderten 100
Dukaten fiir das fertige Libretto bietet. »Der wichtigste Grund dafiir ist wohl,
daf} ihre poetische Substanz inzwischen durch andere Dichtungen verbraucht
war«, deutet Dieter Borchmeyer den Fragmentstatus der Fortsetzung.* Als
»Katalysator<® fiir Werke wie Wilhelm Meisters Lehrjahre und Faust hatte Der
Zauberflote Zweiter Teil »seine Schuldigkeit getan und konnte nun Fragment
bleiben.«® Damit kniipft Borchmeyer an Oskar Seidlins Studie zu Goethes
Zauberflote an, in der es heifdt: »Der Embryo Zauberflote war erdriickt wor-
den von den anderen Geschopfen, in denen die Keime aufgegangen und die
Lebenssifte zu voller Entwicklung gekommen waren.«”

3 Schikaneder: Die Zauberflote (Anm. 1), S. 170.

4 Dieter Borchmeyer: Goethe, Mozart und die Zauberflote, Hamburg 1994, S. 13.

5 Hans-Albrecht Koch: Goethes Fortsetzung der Schikanederschen Zauberfléte, in: Jahrbuch
des Freien deutschen Hochstifts 1969, S. 121-163, hier S. 122.

6 Borchmeyer: Goethe, Mozart und die Zauberflote (Anm. 4), S. 13.

7 Oskar Seidlin: Goethes Zauberflote, in: ders.: Von Goethe zu Thomas Mann. Zwolf Versuche,
Géttingen 1963, S.38-55, hier S. 41f. Jane Brown fiihrt den Fragmentstatus unterdessen auf
zwei inhaltliche Probleme zuriick. Zum einen erkldrt sie, dass die Apotheose des Genius, die
das Fragment prapotent abschlief3t, die Fortsetzung der Arbeit obsolet mache, da eine Apo-
theose sich nicht steigern lasse. Vgl. Jane K. Brown: Classicism and Secular Humanism. The
Sanctification of Die Zauberflote in Goethe’s Novelle, in: Elisabeth Krimmer, Patricia Anne
Simpson (Hrsg.): Religion, Reason, and Culture in the Age of Goethe, New York/Rochester
2013, S.120-137. Zum anderen bemerkt Brown, die Figuren Schikaneders, Papageno und

158

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

Zu diesen >Geschopfen« zdhlt vor allem die im Fortsetzungsfragment un-
terreprasentierte Zauberflote, die als zentrales Motiv im Versepos Die Jagd
von 1797 weiterlebt, das 1826 zur Novelle ausgearbeitet wird.® In der Novelle
scheint auch die Figur des Genius noch einmal auf.’ Zudem klingt die Fami-
lienkonstellation von Tamino, Pamina und Genius erneut in dem Ensemble
Faust, Helena und Euphorion an.® Goethes zweiter Teil der Zauberflote ist
damit nicht nur formal eine Fortsetzung, sondern erlebt wegen der Wieder-
aufnahme der kindlichen Figur des Genius auch eine inhaltliche Fortsetzung
im Faust und in der Novelle. Gleich dreifach fungiert das Motiv >Familie« als
verbindendes Element: Erstens dient es Goethe und Vulpius als Hilfsmittel
zur psychologischen Motivierung der Handlung in der Weimarer Fassung
des ersten Teils. Zweitens dreht sich im zweiten Teil alles um Nachwuchs
und damit einhergehend die Konstitution neuer Familien. Drittens sind diese
Kinderfiguren beziehungsweise ihre Familien die zentralen Motive, die sich in
Texten wie der Novelle oder dem Faust fortsetzen. Nicht zuletzt deswegen ist
eben dieser Nachwuchs als Fortsetzungsfigur zu interpretieren — und Goethes
Fortsetzung der Zauberflote als ein Stiick, das Fortsetzung auch inhaltlich
thematisiert. Als Fortsetzung ihrer Eltern definieren sich die Kinder aus Goe-
thes Zauberflote iiber das, was sie von ihren Eltern unterscheidet. Dieser
emanzipatorische Gestus der Kinder hat zur Folge, dass sich vor allem die
Viterfiguren nicht als solche etablieren konnen. Mit Goethes Vorstellung von
Individualentwicklung lassen sich diese Familienverhiltnisse im Zusammen-
hang gattungstheoretischer Uberlegungen deuten, die um 1797 besonders akut
sind.

Papagena, verwehrten sich einer erfolgreichen Inanspruchnahme zur Entwicklung eines
funktionalen sozialen Systems, das auf Zirkulation beruhe, wie es Goethe in anderen Texten
der 1790er-Jahre ein grofies Anliegen sei. Vgl. Jane K. Brown: An den Grenzen des Maoglichen.
Goethe und Die Zauberflte, in: Mathias Mayer (Hrsg.): Modell Zauberflote. Der Kredit
des Moéglichen. Kulturgeschichtliche Spiegelungen erfundener Wahrheiten, Hildesheim 2007,
S.187-200.
8 Eine vergleichende Lektiire von Der Zauberflote Zweiter Teil und der Novelle bietet Brown:
Classicism and Secular Humanism (Anm. 7).
9 Ebd., S.128: »Like the child in Goethe’s sequel to the opera, the boy escapes from the real
world of violence and disorder to a higher realm, leaving the remainder of the cast behind.«
10 Vgl. hierzu den Kommentar von Dieter Borchmeyer und Peter Huber, in: FA 6, 1054.

159

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ines Gries

Aus Der Zauberflote Zweiter Teil liegen elf Szenen vor, von denen zwei (Ein
feierlicher Zug und Papagenos Hiitte) nur konzeptionell ausgearbeitet sind.
Diesen Teil lasst Goethe 1802 in Friedrich Wilmans Taschenbuch mit dem
Titelzusatz Entwurf zu einem dramatischen Mdrchen drucken. Dariiber hi-
naus liegen schematische Ideen zu weiteren Szenen und kurze Dialogstiicke
als Paralipomena vor. Das Stiick setzt mit der versuchten Entfithrung des
soeben geborenen Thronfolgers, des Sohnes von Tamino und Pamina, ein.
Monostatos, dem Befehl der Konigin der Nacht folgend, sperrt den Prinzen
in einen goldenen Sarkophag, noch bevor die Eltern ihr Kind zu Gesicht
bekommen. Bei dem Versuch, den Sarg samt Kind wegzutragen, wirkt jedoch
eine zauberhafte Erdanziehungskraft, und Monostatos muss halbverrichteter
Dinge abziehen. Zwar ldsst sich der Kasten nicht 6ffnen, doch das Kind lebt,
solange der Sarg in Bewegung bleibt, und die Hoffnung auf Befreiung ist grofi.

Ahnungslos sitzen Papageno und Papagena derweil in ihrer Waldhiitte,
selbstmitleidig ob ihrer Kinderlosigkeit. Doch Sarastro, soeben als viterliches
Oberhaupt des Priesterordens zuriickgetreten, stattet den beiden einen Besuch
ab und beschenkt sie mit besonderen Eiern. Aus diesen Eiern aber schliip-
fen keine Vogel, sondern Kinder mit Fliigeln. Zwischenzeitlich eskaliert die
Situation am koniglichen Hof. Der Sarg samt Kind versinkt wihrend eines
Rettungsversuchs unter der Erde, und das Elternpaar verfillt dem Wahnsinn.
Nachdem Papageno und Papagena diesen Wahnsinn mit der Zauberfléte zu
kurieren wussten, ist der eingesperrte Thronfolger nun in den Hénden der
Konigin der Nacht. Tamino und Pamina aber bestehen eine weitere Feuerpro-
be und finden den Sarg, der sich plotzlich 6ffnet, als der Sohn die Stimme sei-
ner Eltern vernimmt. Doch bevor Eltern und Kind zusammenfinden, werden
Tamino und Pamina von den Wachen iiberwiltigt, und aus dem gedfneten
Sarg fliegt ein »Genius« (FA 6, 225) davon.

Das zentrale und plottreibende Element in Goethes Fragment ist die Ge-
burt und Entfithrung des Sohnes von Pamina und Tamino. Dass der Rache-
plan der Konigin der Nacht eine Entfithrung beinhaltet, ist durch den ersten
Teil motiviert, in dem Pamina, die Tochter der K6nigin der Nacht, von ihrem
Onkel entfithrt wird. Fir diesen Racheplan wird die Mutter eines Entfiih-
rungsopfers also selbst zur Entfithrerin. Wichtiger ist, dass die Entfithrung
unmittelbar nach der Geburt stattfindet: »Die Mutter hat des Anblicks nicht
genossen, / Der Vater sah noch nicht das holde Kind« (FA 6, 225). Statt das
Licht der Welt zu erblicken, findet sich der Prinz, der unmittelbar nach dem
Verlassen des Mutterleibes wieder in einem Sarg eingeschlossen ist, in der

160



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

Finsternis der Nacht wieder. Weil Monostatos die Entfithrung des Kindes im
Sarg nicht gelingt, hat der Racheakt nicht den Verlust des Kindes, sondern
eigentlich eine Verzdgerung der Geburt zur Folge. Was uns mit dem Neugebo-
renen im Sarg vorgelegt wird — das weiterlebt, solange der Sarg bewegt wird;
das nicht schreit und keinen Mangel leidet, sondern leise »lallt« (FA 6, 229) -,
ist im Grunde die Darstellung eines ungeborenen Kindes im Schutz eines
zweiten Uterus.

So wie der Thronfolger nicht geboren wurde, konnen Pamina und Tamino
ihre Rolle als Eltern nicht aufnehmen. Das ist der Fluch der Parze, den die
Konigin der Nacht auf die werdenden Eltern gelegt hat, damit diese eben das
bleiben: werdend.

KONIGIN, MONOSTATOS UND CHOR |[...]
Sehen die Eltern je

Sehn sie den Sohn;

Reifle die Parze gleich

Schnell ihn davon! (FA 6, 227)

Was am Ende des Fragments als Apotheose des Kindes gelesen werden kann,
ist gleichermafien die Erfiillung dieses Fluchs. Die Zusammenfithrung der
Familienmitglieder wird im Moment der eigentlichen Familienkonstitution,
wenn das Kind die Stimme der Eltern hort,!! vereitelt. Tamino und Pamina
finden das Kédstchen mit ihrem »Schatz«:

Das KinD im Kdstchen:

Die Stimme des Vaters,

Des Mitterchens Ton

Es hort sie der Knabe

Und wachet auch schon. (FA 6, 248)

Eltern und Kind sind fast vereint. Doch als die Eltern den Sohn sehen, greift
der Fluch erneut und die Familie wird noch einmal zerrissen. So verbleiben
Pamina und Tamino auch am Ende des Stiicks, auch nach der Befreiung und
Flucht des Genius, in dem Ubergangszustand verzogerter Elternschaft:

Der Deckel des Kastens springt auf. Es steigt ein Genius hervor [...]. In dem Augen-
blick treten die Wiichter mit den Lowen dem Kasten néher und entfernen Tamino und
Pamina [...]. In dem Augenblick als die Wiichter nach dem Genius mit den Spieflen
stofsen, fliegt er davon. (FA 6, 248f.)

11 James Rasmussen hat diese verbale Kontaktaufnahme von Eltern und Kind zum Anlass
genommen, um Goethes Fortsetzung mit Blick auf Verhiltnis und Funktion von Klang und
Bewegung zu untersuchen. Vgl. James P. Rasmussen: Sound and Motion in Goethe’s Magic
Flute, in: Monatshefte 101 (2009), S.19-38, hier S. 20.

161

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ines Gries

Am Anfang wie am Ende des Fragments sind Pamina und Tamino Eltern.
Zugleich sind sie es aber auch nicht, da sie ebenso wie das Paar des ersten
Teils von Mozart und Schikaneder im Grunde (noch) kein Kind haben.
Eltern-Kind-Beziehung und Elternschaft werden hier nicht als Kontinuum
dargestellt, in dem eine Zeit >nach dem Kind« die Zeit >vor dem Kind« ablost.
Die Geburt ist keine Zasur, beide Zustinde bestehen gleichzeitig nebeneinan-
der.

Diese Verzogerung der Familienkonstitution korrespondiert mit dem
Bruch in einer anderen Struktur, dem Priesterorden. Sarastro hat Tamino,
der nun an seiner Stelle regieren soll, seine Insignie vermacht. Dieser aber
ist durch die Entfithrung seines eigenen Thronfolgers und den Fluch der Ko-
nigin der Nacht gewissermaflen stillgestellt. Die Herrschaftsiibergabe hat zur
Folge, dass Sarastros Name nun mit denen seiner Ordensbriider im Lostopf
zur Wahl des nichsten Pilgers liegt, und natiirlich féllt das Los auf ihn:

SARASTRO [...]: Durch meine Trennung von euch wird die Schale des Guten leichter.
Haltet fest zusammen, dauert aus, lenkt nicht vom rechten Wege und wir werden
uns frohlich wiedersehen. [...]

Lebt wohl ihr Séhne! (FA 6, 235f.; meine Hervorhebung)

Sarastro legt dann sein Oberkleid und damit seine Vaterschaft ab:

SARASTRO: Mir ward bei euch, ihr Briider,
Das Leben nur ein Tag. (FA 6, 236; meine Hervorhebung)

Sarastros Riicktritt als Vater und seine neue Funktion als briiderlicher Pilger
haben nicht zur Folge, dass Tamino wie gehoftt »mit junger Kraft und friih-
zeitiger Weisheit« (FA 6, 235) dem Priesterorden vorsteht. Nicht nur als
Vater seines Kindes, sondern auch als viterliches Oberhaupt der Bruderschaft
kommt er seiner Rolle nicht nach. Der Orden bleibt fithrungslos zuriick.

Als neuer Pilger stattet Sarastro dem Ehepaar Papagena und Papageno
einen Besuch ab und legt den Grundstein fiir eine weitere Familie:

Sie haben grofie schone Eier in der Hiitte gefunden. Sie vermuten, daf$ besondre
Végel drinnen stecken mogen. [...] Die Eier fangen an zu schwellen, eins nach dem
andern bricht auf und drei Kinder kommen heraus, zwei Jungen und ein Mddchen.
Ihr erstes Betragen unter einander, so wie gegen die Alten, gibt zu dichterischen und
musikalischen Scherzen Gelegenheit. (FA 6, 237f.)

Es handelt es sich bei dieser »Entwicklung der komischen Figur aus dem
Ei« um einen bekannten >Lazzo< der Commedia dell’arte, den Goethe in

162

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

den Lehrjahren auch dem Repertoire seines Serlo einschreibt.!? Dass gerade
der Nachwuchs von Papageno und Papagena aus Eiern schliipft, ist nicht
weiter verwunderlich, denn die beiden sind, wenn sie auch berufsméflig Vogel
fangen, selbst gefiederte Vogelmenschen. Peter von Matt zeichnet in seinem
Aufsatz Papagenos Sehnsucht die doppelte Identitdt dieser hybriden Figuren
nach. Auferlich sei Papageno ein Vogelmensch - so sehr Vogel sogar, dass
Tamino in Schikaneders Libretto fragt: »Sag mir, du lustiger Freund, wer
du seyst«, worauthin Papageno antwortet: »Dumme Frage! [...] Ein Mensch
wie du.«! Dieses Menschsein der eigentlich gefiederten Kreatur sei mit deren
Sehnsucht nach nicht nur kérperlicher, sondern auch ideeller Liebe zu erkla-
ren, wie an der platonischen Beziehung zwischen Papageno und Pamina und
ihrer Namensverwandtschaft nachvollzogen werden konne. Papageno werde,
um von Matt zu zitieren, »vom Vogelnden zum Liebenden«.!1*

Den Nachwuchs wortwortlich im Gepéck, reist das »gefiederte Paar«
(FA 6, 240) zum Palast, um dem verlustig gegangenen Herrscherpaar mit
der Zauberflote Beistand zu leisten. Auf dem Weg dorthin treffen sie auf
klatschsiichtige Mitglieder des Hofstaates und bieten diesen, vielleicht nur
zum Spaf3, ihre gefliigelten Kinder in Vogelkifigen feil. Karina Becker deutet
diese Hofsatirenszene als Kommentar zur Franzosischen Revolution. In der
unterschiedlichen Positionierung zu (6konomischer) Produktivitat liege die
Spannung zwischen dem alten Staat und dem neuen Biirgertum: »Das junge
Konigspaar trauert statt zu regieren, die Wichter schlafen statt zu wachen,
Papageno und Papagena fehlt es an Atem und Ausdauer«.!”® Es fehle nicht an
Gold, sondern an einem Wirtschaftskreislauf, der das Gold in Umlauf bringe,
an Bewegung.'

Die Familienstruktur der Vogelmenschen mutet nicht nur wegen des ver-
suchten Kinderhandels - scherzhaft hin oder her - merkwiirdig an. Denn
die dem Gefingnis der Eierschale entschliipften Kinder finden sich nun in
Kifigen wieder. Damit erfahrt die leichter werdende »Schale des Guten« aus

12 Borchmeyer: Goethe, Mozart und die Zauberflote (Anm. 4), S.16. >Lazzi< bilden ein ko-
misches topisches Repertoire fiir das improvisierte Spiel des professionellen italienischen
Stegreiftheaters.

13 Schikaneder: Die Zauberflote (Anm. 1), S. 71.

14 Peter von Matt: Papagenos Sehnsucht, in: Dieter Borchmeyer (Hrsg.): Mozarts Opernfigu-
ren, Bern/Stuttgart 1992, S.153-166, hier S. 162.

15 Karina Becker: Der andere Goethe. Die literarischen Fragmente im Kontext des Gesamt-
werks, Frankfurt a.M. 2012, S.199f. Becker nimmt auch Bezug auf Jane Brown, die dhnlich
argumentiert. Vgl. Brown: An den Grenzen des Moglichen (Anm. 7).

16 Vgl. Becker: Der andere Goethe (Anm. 15), S. 200.

163

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ines Gries

Sarastros Abschied von dem Orden eine semantische Erweiterung. So schiitzt
die Schale das Innere vor der Bedrohung von auflen, ldsst aber ebenso das
Gute nach auflen, sofern sie diinn genug ist, um durchbrochen zu werden.
Warum auch diese Kinder in goldenen Kifigen eingesperrt sein miissen -
die Analogie zum neugeborenen Thronfolger in dem goldenen Kistchen ist
uniibersehbar -, erkldren die Eltern so:

BEIDE: [...]

Sie lieben sich das Neue;

Doch tiber ihre Treue

Verlangt nicht Brief und Siegel:
Sie haben alle Flugel. (FA 6, 242)

Fliigel zu haben wird hier vielleicht auch deshalb mit Treulosigkeit gleichge-
setzt, weil sich die Eltern durch die Fahigkeit ihrer Kinder betrogen fiihlen.
So erkldrt Schikaneders Papageno im 23. Auftritt des zweiten Aufzugs: »Ha!
Ich bin jetzt so vergniigt, dafl ich bis zur Sonne fliegen wollte, wenn ich Fli-
gel hitte.«!” Dieses Anderssein der Vogelmenschenkinder und des fliegenden
Prinzen wirft Fragen nach der duflerlichen und funktionalen Verschiedenheit
von Eltern und Kindern auf, die sich im Zusammenhang von Goethes Ver-
standnis von Individualentwicklung und Genealogie diskutieren lassen.!®

3.

Goethes Uberlegungen zur Individualentwicklung finden sich vor allem in
seinen morphologischen Schriften, sind allerdings nicht systematisch ausge-
arbeitet. Seine Vorstellungen von Ontogenese stehen bekanntermaflen im
Zusammenhang mit seinem Verstdndnis von Blumenbachs nisus formativus.
Allerdings ist die Ontogenese als Problemfeld bereits in frithen naturwissen-
schaftlichen Texten vor 1800 zentral, so wie bei den bekannten Versuchen
mit Infusionstieren (1785; FA 24, 46-61), in einer fragmentarischen wissen-
schaftstheoretischen Schrift zur Botanik (1788; FA 24, 93-108) und bei der

17 Schikaneder: Die Zauberflote (Anm. 1), S. 153.

18 Als ontogenetisches Stiick im Sinne einer Metamorphosendichtung hat schon Ilse Graham
Der Zauberflote Zweiter Teil interpretiert. Graham zufolge représentiert der immer in Bewe-
gung bleibende goldene Sarg des Genius der Funktion nach einen Schmetterlingskokon.
Dafiir sprachen nicht nur das ebenfalls in den 1790er-Jahren entstandene Lehrgedicht Die
Metamorphose der Pflanzen (1798) und Goethes entomologische Studien, sondern auch der
Umstand, dass >Wandeln< bei Goethe immer >Verwandeln< und >Wandern« bedeute. Ilse
Graham: Der gefliigelte Genius. Gedanken zu Goethes Der Zauberflote Zweiter Teil, in:
dies.: Goethe. Schauen und Glauben, Berlin/New York 1988, S. 34-48.

164

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

Entwicklung seines Begriffs vom Typus in seinem ersten osteologischen Ent-
wurf (1795/96; FA 24, 227-281). Komplementiert wird dieser Entwurf, der
als Grundlage von Goethes Ausarbeitungen zum Typus vor allem mit Ideen
der inneren Gesetzlichkeit spielt, durch die zur gleichen Zeit entwickelten
Experimente zum Pflanzenwachstum unter bestimmten Lichtbedingungen in
Wirkung des Lichts auf organische Korper im Sommer 1796 (FA 24, 285-313).
Gleichzeitig beschiftigt sich Goethe im Zeitraum zwischen 1796 und 1798
mehr oder weniger regelméflig mit entomologischen Studien, hauptsichlich
mit Schmetterlingsraupen (FA 24, 314-340).

In dem Fragment Betrachtung iiber Morphologie behandelt Goethe das
Thema Individualentwicklung als einen Aspekt organischer Fortpflanzung:

Diejenigen Korper, welche wir organisch nennen haben die Eigenschaft an sich oder
aus sich ihres gleichen hervorzubringen. [...]

Das Neue, Gleiche ist anfangs immer ein Teil desselbigen und kommt in diesem
Sinne aus ihm hervor. Dieses begiinstigt die Idee von Evolution; das Neue kann
sich aber nicht aus dem Alten entwickeln, ohne dafl das Alte durch eine gewisse
Aufnahme duflerer Nahrung zu einer Art von Vollkommenheit gelangt sei. Dieses
begiinstigt den Begriff der Epigenese, beide Vorstellungsarten sind aber roh und
grob gegen die Zartheit des unergriindlichen Gegenstandes. (FA 24, 361)

Goethes Vorstellung von organischer Fortpflanzung liegt in einem Span-
nungsfeld zwischen den Begriffen >Epigenese« und >Praformation«. Die erste
Dimension dieses Spannungsfeldes bildet das Verhiltnis von innerer Eigenge-
setzlichkeit des Embryos und seiner Abhdngigkeit von dufleren Einfliissen.
Diese Dimension wird durch ein zweites Spannungsfeld kompliziert, in dem
dieses Verhiltnis nicht nur auf die Individualentwicklung, sondern auch auf
das Verhiltnis von Individual- und Stammesentwicklung (Phylogenese) Be-
zug nimmt. Die Frage hier ist: Wieviel von der Eigengesetzlichkeit und der
Abhingigkeit von dufleren Einfliissen ist individuell und wieviel ist artspezi-
fisch?

Goethes Unzufriedenheit mit der seinerzeit aktuellen Theorie der Epigene-
se und der veralteten Praformationslehre lasst sich auf diese zweite Dimension
zuriickfithren. Seine Vorstellungen von Ontogenese sind in diesem Sinne
nicht von denen der Phylogenese zu trennen. Ernst Haeckel wird diesen Sach-
verhalt in Goethes Namen spiter als biogenetische Grundregel definieren:
»Die Ontogenesis ist die kurze und schnelle Recapitulation der Phylogene-
sis, bedingt durch die physiologischen Functionen der Vererbung (Fortpflan-

165

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ines Gries

zung) und Anpassung (Erndhrung).«” In letzter Konsequenz miindet diese
Verschrankung in ein numinoses Ursprungsnarrativ,® vorher aber — und das
ist fiir das Problem der Undhnlichkeit von Eltern und Kindern in der Fortset-
zung der Zauberflote interessant — in ein genealogisches Narrativ: »Diejeni-
gen Korper, welche wir organisch nennen haben die Eigenschaft an sich oder
aus sich ihres gleichen hervorzubringen.« Abhingig ist die Ontogenese nicht
mehr nur von dufleren Einfliissen wie der Verfiigbarkeit von stoftwechselrele-
vanten Lebensmitteln (Licht, Luft oder Nahrung) oder von einem inneren
Gesetz, das eine gewisse Autonomie suggeriert. Beides steht schliefSlich immer
auch unter dem Einfluss derjenigen Korper, die den Embryo als ihresgleichen
hervorgebracht haben.

Diese genealogischen Vorstellungen basieren ideengeschichtlich auf einem
Fortschrittsdenken, wie es Goethe durch Herders Ideen zur Philosophie der
Geschichte der Menschheit zum Begrift wird. Wolfgang Lefevre hat gezeigt,
dass dieses Fortschrittsdenken kontingent und nicht teleologisch argumen-
tiert und so mit dem eben aufgezeigten Spannungsfeld zwischen innerer Ge-
setzméfligkeit und duflerem Einfluss korrespondiert.?! Lefevre wertet Herders
Ideen als nicht-genetische Variante des 18. Jahrhunderts der chain of being:*

Mancherlei Verbindungen des Wassers, der Luft, des Lichts mufSten vorhergegangen
sein, ehe der Same der ersten Pflanzenorganisation, etwa das Moos, hervorgehen

19 Ernst Haeckel: Generelle Morphologie der Organismen [1866], Berlin/New York 1988,
S.300. Siehe zu Haeckels Goethe-Lektiire zum Beispiel Rolf Fiillmann: Naturdidaktik in
Goethes Namen. Ernst Haeckel und der lyrisch verdichtete Monismus, in: Sieglinde Grimm
(Hrsg.): Die Materie des Geistes, Heidelberg 2018, S.135-159; Manfred Wenzel: Goethe
- ein Vorlaufer Darwins? Der Streit um Ernst Haeckels Einordnung Goethes (1866) in
die Geschichte der Evolutionstheorie, in: ders. (Hrsg.): Goethe-Handbuch, Supplemente 2:
Naturwissenschaften, Stuttgart/Weimar 2012, S. 261f.

20 Vgl. die folgende Passage aus dem Aufsatz zum Bildungstrieb: »Betrachten wir alles genauer,
so hatten wir es kiirzer, bequemer und vielleicht griindlicher, wenn wir eingestiinden dafl
wir, um das Vorhandene zu betrachten, eine vorhergegangene Titigkeit zugeben miissen
[...]. Dieses Ungeheure personifiziert tritt uns als ein Gott entgegen [...].« (FA 24, 451f.).

21 Vgl. Wolfgang Lefevre: »Das Ende der Naturgeschichte« neu verhandelt. Das Spektrum
historischer Naturkonzeptionen in der Goethezeit, in: Franziska Bomski, Jiirgen Stolzenberg
(Hrsg.): Genealogien der Natur und des Geistes. Diskurse, Kontexte und Transformationen
um 1800, Gottingen 2018, S. 25-41.

22 Vgl. ebd., S. 35. Die wichtigsten Arbeiten zur Ideengeschichte dieses bis in die Antike zuriick-
reichenden Konzepts sind Arthur O. Lovejoy: The Great Chain of Being. A Study of the
History of an Idea, 14. Aufl,, Cambridge, Mass. 1978; und Wolf Lepenies: Das Ende der
Naturgeschichte. Wandel kultureller Selbstverstandlichkeiten in den Wissenschaften des 18.
und 19. Jahrhunderts, Miinchen/Wien 1976. Die Bedeutung dieses Konzepts fiir Goethes
Naturbegriff hat Margit Wyder ausgearbeitet: Goethes Naturmodell. Die Scala naturae und
ihre Transformationen, K6In 1998.

166

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

konnte. Viele Pflanzen muflten hervorgegangen und gestorben sein, ehe eine Tieror-
ganisation ward; auch bei dieser gingen Insekten, Vogel, Wasser- und Nachttiere
den gebildetern Tieren der Erde und des Tages vor; bis endlich nach allen die Krone
der Organisation unserer Erde, der Mensch auftrat, Mikrokosmus.2?

Herders Ideen werden von Zeitgenossinnen zwar durchaus als proto-genetisch
verstanden,?* jedoch entspricht sein Fortschrittsdenken keiner teleologischen
Entwicklungslogik der Ablosung, wie Charles Darwin sie spéter in seiner
Evolutionstheorie formuliert. Vielmehr denkt Herder Fortschritt als ein Mo-
dell der Kontingenz, in dem die eine Organisation eine andere nicht ablost,
sondern das Panorama der Moglichkeiten erweitert. »Kein Geschopf, das wir
kennenc, so heifst es bei Herder weiter,

ist aus seiner urspriinglichen Organisation gegangen und hat sich ihr zuwider eine
andre bereitet, da es ja nur mit den Kriften wirkte, die in seiner Organisation lagen,
und die Natur Wege gnug wufite, ein jedes der Lebendigen auf dem Standpunkt
festzuhalten den sie ihm anwies.?

Goethes Verstandnis der Individualentwicklung basiert auf diesem Fort-
schrittsdenken der Ideen, in dem die scala naturae die Vorstellung einer durch
die Entwicklung von Arten erweiterten und diversifizierten Welt bezeichnet.
Die ersten »Verbindungen des Wassers, der Luft, des Lichts« bilden insofern
die genealogische Grundlage fiir die »Krone der Organisation«, als beide zwar
nicht (genetisch) verwandt sind, aber die ersten Verbindungen die Umwelt
derart gestalten, dass sich eine andere Art entwickeln kann. Die zum Fliegen
befdhigten Kinder der Heldinnen und Helden des ersten Teils der Zauberflste
reprasentieren eine solche kontingente Erweiterung des Panoramas aller mog-
lichen Wesen. Die Verhaltnisse von Eltern und Kindern in Der Zauberflste
Zweiter Teil lassen sich damit auch jenseits ihrer genetischen Verwandtschaft
untersuchen.

Dass es sich bei einer nicht-genetischen Genealogie um keine contradictio
in adiecto handelt, bezeugt eine pragenetische Geschichte der Vererbung, wie
Staffan Miiller-Wille sie mithilfe des Konzepts der generatio erzéhlt, unter

23 Johann Gottfried Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, in: ders.:
Werke in zehn Banden, hrsg. von Martin Bollacher u.a., Frankfurt a.M. 1985-2000, Bd. 6,
S.31.

24 Charlotte von Stein schreibt an Karl Ludwig Knebel am 1. Mai 1784: »Herders neue Schrift
macht wahrscheinlich, daf3 wir erst Pflanzen und Tiere waren. Was nun die Natur weiter
aus uns stampfen wird, wird uns wohl unbekannt bleiben.« Regine Otto, Paul-Gerhard
Wenzlaff (Hrsg.): Goethe in vertraulichen Briefen seiner Zeitgenossen. Zusammengestellt
von Wilhelm Bode, Bd. 1, 1749-1793, Berlin/Weimar 1979, S. 301.

25 Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit (Anm. 23), S. 115.

167

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ines Gries

dem er sowohl »ein kausales als auch ein klassifizierendes Verhaltnis« ver-
steht.?6 Ausgangspunkt seiner Argumentation ist William Harvey, der 1651 in
den Exercitationes de generatione animalium davon ausgeht, dass die selbst-
standige Entwicklung des Embryos mit dem ersten Blutstropfen beginnt.?”
Durch diese frithe Emanzipation des Embryos aber geht Harvey die Logik
einer patrilinearen Kette verloren, die im Denkmodell von Nachkommen-
schaft als opus der Eltern steckt. Genau genommen geht es hier um die
Frage, wo und wie der Vater ins Kind kommt. Harvey 16st dieses Problem in
zwei Schritten. Zunéchst erkldrt er, dass die véterlichen Zeugungssubstanzen
eine Fernwirkung enthalten, dhnlich der Ubertragung von Krankheiten oder
der Anziehungskraft von Magneten. Diese paternale Fernwirkung bindet er
dann aber in eine zyklische Kosmologie ein, um eine ungewollte Fernwirkung
auszuschliefSen und sicherzustellen, dass Viter an der Erzeugung des ihnen
Gleichen teilhaben.?®

Diese Einbettung der Individualentwicklung in einen kosmologischen Zu-
sammenhang fithrt Carl Linné in seinen Sponsalia plantarum (1746) weiter
aus. Linné radikalisiert die Pridformationslehre und reduziert die organische
Fortpflanzung auf eine simple Folgebeziehung, die zwei Pramissen unterliegt:
erstens, jedes Ei der Eltern bringt dhnlichen Nachwuchs hervor; zweitens, mit
jeder Generation vermehrt sich die Anzahl der Individuen.?” Linnés Erkla-
rung der Individualentwicklung wird damit zu einer Schopfungsgeschichte,
in der jedes Individuum in direkter Beziehung zu der singuldren »hervor-
bringenden Einheit (unitas progeneratix)« steht.3° Linnés Konzept beschreibt
insofern keine Individualentwicklung, sondern die »Reproduktion und Ver-
mehrung wesensgleicher Individuen.«* Angesichts der formalen Unterschie-
de dieser im Grunde wesensgleichen Individuen schafft sich Linné mithilfe
seines taxonomischen Systems Abhilfe, das wissenschaftshistorisch den Hohe-
punkt einer »Krise der Klassifikation«*? bildet und um 1800 im Rahmen ver-

26 Staffan Miiller-Wille: Konstellation, Serie, Formation. Genealogische Denkfiguren bei Har-
vey, Linnaeus und Darwin, in: Sigrid Weigel u.a. (Hrsg.): Generation. Zur Genealogie des
Konzepts — Konzepte von Genealogie, Miinchen 2005, S. 215-233, hier S. 216f.

27 Damit radikalisiert Harvey die Annahme von Aristoteles, der den Beginn von >Leben« an die
Entwicklung des embryonalen Herzens kniipft. Vgl. ebd., S. 220.

28 Vgl.ebd.,, S.221.

29 Vgl ebd., S.223-225.

30 Ebd., S.226.

31 Ebd.

32 Sigrid Weigel: Genea-Logik. Generation, Tradition und Evolution zwischen Kultur- und
Naturwissenschaften, Miinchen 2006, S. 31.

168

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

starkt historisierter Naturbegriffe (die vielfach proklamierte >Verzeitlichung«)
wieder von genealogischen Modellen abgelost werden wird.??

Goethes Kinderfiguren 6ffnen eine neue Perspektive auf die Probleme von
Harvey und Linné. Mit ihnen stellt sich die Frage, wie sich Kinder von ihren
Eltern unterscheiden, und nicht, wie Eltern etwas ihnen Gleiches erzeugen.
Als Fortsetzung ihrer Eltern stimmen die Kinderfiguren einen neuen Ton
an, setzen einen anderen Plot in Bewegung. Harvey und Linné dient die
Einordnung der Individualentwicklung in einen gréfleren Zusammenhang
gewissermaflen als Verlegenheitslosung, um den schwindenden Einfluss vor
allem der viterlichen Zeugungssubstanzen zu retten und zu erkldren. Fiir die
Zauberfloten-Kinder als Fortsetzungsfiguren aber liegt der Fokus auf dem mit
dem schwindenden Einfluss einhergehenden emanzipatorischen Gestus und
seiner positiven Wertung.

Der Genius entflieht seinem goldenen Gefangnis, durchbricht die »Schale
des Guten« und entschliipft als Schmetterling nicht nur der Konigin der
Nacht, sondern auch dem Wirkungskreis seiner Eltern. Das Schema zur un-
vollendeten Fortsetzung lasst darauf schlieflen, dass auf die Flucht des Genius
auch eine Befreiung der Vogelmenschenkinder aus ihren Kafigen folgt. Nicht
umsonst plant Goethe mit »Kurze Landschaft« eine Szene mit Sarastro und
den Kindern, die ihrem Vater in einem Dialogbruchstiick erklaren:

Dich mégen deine Federn schmiicken
Dich mag ein Becher Wein begliicken
Allein wir miissen edler sein

[...]

Wir folgen nur Sarastros Lehren
Als Vater ewig dich zu ehren[.] (FA 6, 1066f.)

Dadurch, dass Sarastro die Erziehung der Kinder iitbernimmt, wird Papagenos
Rolle als Vater der Funktion nach verdndert: Vater zu sein bedeutet hier, keine
aktive Einflussnahme auf die Entwicklung der Kinder zu haben. Stattdessen
wird der Vater zum Gegenstand des ironischen Lobpreises. Dieser Entzug
der Kinder aus dem Wirkungskreis der Eltern stellt genealogisch begriindete

33 Die Rede ist hier von den Problemen, die der Wandel von Naturgeschichte zu Naturwissen-
schaft um 1800 zur Folge hat. Einschlagig gepragt wurde der Diskurs um diesen paradigma-
tischen Wendepunkt von Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte (Anm. 22). Siehe dazu
auch die Sammelbdnde von Peter Matussek (Hrsg.): Goethe und die Verzeitlichung der
Natur, Miinchen 1998; und Olaf Breidbach (Hrsg.): Naturwissenschaften um 1800. Wissen-
schaftskultur in Jena-Weimar, Weimar 2001. Inwiefern Goethes Kritik an Linnés Taxonomie
auch auf dieses Spannungsfeld von Onto- und Phylogenese zuriickzufithren ist, wire noch
detailliert zu eruieren, wiirde aber von der Kernfrage dieses Aufsatzes wegfiihren.

169

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ines Gries

Machtanspriiche infrage; ein Thema, das in einem anderen Dramentext zu
den Wirkungen der Franzésischen Revolution deutlich offensiver ausgetragen
wird. So liest Matthias Buschmeier Die natiirliche Tochter als einen Text,
der die Franzosische Revolution als Folge eines Scheiterns genealogischer
Herrschaftslegitimation verhandelt.3* Wie das Ancien Régime als ein Familien-
system aus Erben nicht mehr iiberzeugt, geht Eugenie - und deswegen ist
sie nach dieser Lesart die eigentliche Reprasentantin der alten Ordnung - als
Enttauschte aus dem Streit um die Familienzugehdorigkeit heraus.® Im Kampf
um Zugehdrigkeit und Herrschaft scheitern der Absolutismus und auch Eu-
genie, weil sie mit genealogisch begriindeter Ahnlichkeit argumentieren. In
diesem Sinne iiberwinden Die natiirliche Tochter ebenso wie Der Zauberflote
Zweiter Teil Grenzen biologischer Verwandtschaft, indem sie eine genealogi-
sche Fortsetzung problematisieren und die Stammbaume durchbrechen.

4.

Monostatos Gestdndnis zu Beginn des Opernversuchs: »Wir kdnnen nicht das
Werk vollenden« (FA 6, 226), ist nicht nur das Motto des Fragments, sondern
auch der Fortsetzung. Dabei zeigen sich die entzogenen und sich entziehen-
den Kinderfiguren aber nicht als unfertige, durch noch fortzusetzende Tatig-
keit fertigzustellende Formen. Der Zauberflte Zweiter Teil ist unabhingig
von seinem Status als Fragment eine Fortsetzung, weil hier das Werden, das
Hinauszégern und In-der-Schwebe-Halten programmatisch ist. Dass Goethe
das ausgerechnet an Kinderfiguren zeigt, die als Gefliigelte und Fliegende eine
Mischung von Arten représentieren, schliefit den Kreis und legt es nahe, die
Uberlegungen zur Genealogie mit einem gattungstheoretischen Problem zu
verkniipfen. Die hier entfalteten Gedanken zu den Kinderfiguren als Fortset-
zungsfiguren lassen namlich wunderbar auf Goethes Opernasthetik schlieflen.

1797 setzt Goethe den Grundstein fiir seine spatere Fortsetzung des Zau-
berfloten-Motivs in der Novelle. Mit der Planung des Epos Die Jagd nimmt

34 Matthias Buschmeier: Familien-Ordnung am Ende der Weimarer Klassik. Zum Verhiltnis
von Genealogie, Politik und Poetik in Schillers Die Braut von Messina und Goethes Die
natiirliche Tochter, in: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesge-
schichte 82 (2008), S.26-57. Buschmeier kniipft damit an Gerhard Kaiser an, der fiir Schil-
lers Werk im Kontext der Franzosischen Revolution erkldrt: »Der Untergang der Ordnun-
gen wird nicht nur an der Familie demonstriert — er wird als Familienereignis vorgefiihrt.«
Gerhard Kaiser: Viter und Briider. Weltordnung und gesellschaftlich-politische Ordnung in
Schillers Werk, Leipzig 2007, S. 6.

35 Vgl. Buschmeier: Familien-Ordnung am Ende der Weimarer Klassik (Anm. 34), S. 50.

170

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

er im Briefwechsel mit Friedrich Schiller am 19. April 1797 Anteil an der von
Friedrich Schlegel angestof3enen Gattungsdiskussion um das epische Gedicht:
»Eine Haupteigenschaft des epischen Gedichts ist daf3 es immer vor und
zuriick geht, daher sind alle retardierenden Motive episch.« (FA 31, 320)
Dieses >Vor und Zuriick< des epischen Gedichts leitet Goethe aus seiner
Lektiireerfahrung der homerischen Epen her, in denen wiederholte und aus-
giebige Expositionen die Fortsetzung der Handlung immer wieder verzogern.
In der aus dem Briefwechsel hervorgehenden Abhandlung Uber epische und
dramatische Dichtung von Goethe und Schiller sind retardierende Motive als
solche definiert, »welche den Gang authalten, oder den Weg verldngern« (FA
18, 446) und zur Behandlung sowohl epischer als auch dramatischer Stoffe
geeignet sind. Das Problem sei, so fahrt Goethe am 22. April 1797 fort, dass
seine Vorarbeit zu Die Jagd ganz gegensatzlich angelegt ist:

Mein neuer Stoff hat keinen einzigen retardierenden Moment, es schreitet alles von
Anfang bis zu Ende in einer graden Reihe fort [...]. Nun fragt sich ob sich ein
solcher Plan auch fiir einen epischen ausgeben konne, da er unter dem allgemeinen
Gesetz begriffen ist: daf$ das eigentliche Wie und nicht das Was das Interesse macht
[...]. (FA 31, 322)

Letztlich wird Goethe das Vorhaben aufschieben und den >epischens, aber
zugleich fortschreitenden Stoff erst 1826 als Novelle realisieren. Damit erhalten
nicht nur das Motiv der Zauberflote und der kindliche Genius Einzug in die
Novelle, sondern auch die »dramatisch epische Angelegenheit« (FA 31, 324)
von 1797, die Goethe wiahrend seiner Arbeit an Der Zauberflote Zweiter Teil
intensiv beschiftigt.

Die Oper erweist sich in diesem Zusammenhang als eine Hybridform
epischer und dramatischer Dichtung in der retardierende Momente geradezu
formbestimmend sind, wie Christian Felix Weifle schreibt: »Das Lied halt
immer die Handlung auf«.3¢ Schiller bringt diesen Vorzug der Oper, trotz
seiner eigentlich kritischen Haltung der populdren Gattung gegeniiber, in den
Briefwechsel ein:

Die Oper stimmt durch die Macht der Musik und durch die freiere harmonische
Reizung der Sinnlichkeit das Gemiit zu einer schénern Empfangnis, hier ist wirk-
lich auch im Pathos selbst ein freieres Spiel weil die Musik es begleitet, und das
Wunderbare, welches hier einmal geduldet wird, miifite notwendig gegen den Stoff
gleichgiiltiger machen. (MA 8.1, 478)

36 Christian Felix Weifle: Vorbericht, in: Komische Opern von C. F. Weifle. Erster Theil,
Carlsruhe 1778, S. 3.

171

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ines Gries

Nur wenige Monate spiter rit Schiller dann auch von einer Fortsetzung der
Zauberflote ab, vor allem aus Mangel an einer guten Komposition.’” Seine
Sorge ist im Zusammenhang dieser Diskussion vom Dramatischen und Epi-
schen gut nachvollziehbar.

Dass Schiller ausgerechnet die Oper als gelungenes Beispiel fiir eine »epi-
sche« Wirkung des Dramas anfiihrt, mutet angesichts des musikdramatischen
Verstandnisses Goethes erst einmal paradox an. Mit der Oper unternimmt
Goethe niamlich eigentlich den Versuch, sein Musikdrama entgegen dem
Diktum Weifles >dramatischer< zu machen. Seine frithen Stiicke sind noch
stark an das norddeutsche Singspiel angelehnt:* Lieder und Musikeinlagen
dienen vor allem als retardierende Scharniere zwischen plottreibenden Re-
zitativen und verstirken bestenfalls die durch die Handlung bereits etablier-
ten Gefithlszustdnde.® Wihrend seiner Italienreise aber fasst Goethe den
Entschluss, seine musikdramatische Produktion vermehrt an italienischen
Opernformen auszurichten, wie auch Mozarts und Schikaneders Zauberflote
eine ist. Im Vergleich zum deutschen Singspiel haben Musik und Lieder der
groflen Oper eine eigene dramatische Funktion und treiben die Handlung
selbst voran.

Entsprechend verortet Tina Hartmann in ihrer Analyse des Librettos in
den Liedpassagen von Goethes Opernfragment ebenso viel Handlung wie
in den wenigen Rezitativen.*® Nun ergibt ihr in Anlehnung an Schiller for-
mulierter Vorschlag, Goethes Oper als Versuch eines >epischen Dramas< zu
verstehen, erst dann Sinn, wenn man Funktion und Wirkung voneinander
trennt. Hat die Musik im Singspiel einerseits eine retardierende Funktion, so
liegt ihre Wirkung doch auf der Fokussierung des Stoffs, da sie das Fortschrei-
ten der Handlung zwar unterbricht, dadurch die Spannung der Handlung

37 In seinem Brief vom 11. Mai 1798 schreibt Schiller an Goethe: »Wenn Sie zu der Fort-
setzung der Zauberflote keinen recht geschickten und beliebten Komponisten haben, so
setzen Sie sich, fiircht ich, in Gefahr, ein undankbares Publikum zu finden, denn bei der
Reprisentation selbst rettet kein Text die Oper, wenn die Musik nicht gelungen ist, vielmehr
ldf3t man den Poeten die verfehlte Wirkung mit entgelten.« (FA 6, 1046).

38 Dazu gehoren zum Beispiel Die Fischerin oder die ersten Fassungen von Lila, Jery und
Biitely, Erwin und Elmire und Claudine von Villa Bella. Einen ausfithrlichen Uberblick zum
musikdramatischen Werk Goethes gibt Gabriele Busch-Salmen (Hrsg.): Goethe-Handbuch,
Supplemente 1: Musik und Tanz in den Bithnenwerken, Stuttgart/Weimar 2008.

39 So vermerkt Goethe in der ersten Fassung des >Schauspiels mit Gesang« Erwin und Elmi-
re als Kompositionsanweisung: »Die Musik wage es, die Gefiihle dieser Pausen auszudrii-
cken.« (FA 4, 527).

40 Vgl. Tina Hartmann: Goethes Musiktheater, Tiibingen 2004, S. 314.

41 Vgl. ebd,, S.315-332.

172

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen

aber gerade steigert. Tragen die musikalischen Passagen andererseits selbst
zur Fortsetzung der dramatischen Handlung bei, konkurrieren Stoff und
Form gleichberechtigt miteinander. Die Wirkung der retardierenden Momen-
te des epischen Gedichts, ndmlich dass sie das Interesse vom Was auf das
Wie lenken, geht in der Oper von den >dramatischen¢, den die Handlung
fortsetzenden Musikpassagen aus.

Die inhaltlich mehrfach verzogerte Elternschaft erlaubt es, Goethes Fort-
setzung der Zauberflote als Verhandlungsort dieser gattungstheoretischen De-
batte zu verstehen. Taminos zweifach uneingeldste Vaterschaft — als Vater
seines Kindes und als Oberhaupt der priesterlichen Bruderschaft - ist ein in-
haltlicher Rekurs auf jene retardierende Funktion der Musik. Als >Verzogerte<
verweisen die Elternfiguren auf die hybride Form der Oper zwischen Epos
und Drama und bergen damit eine formreflexive Funktion. Das ist in diesem
Fall deshalb als zentrale Wirkungsabsicht zu bewerten, weil das Stiick nur
als Libretto und damit ohne eine Komposition vorliegt, die diese Wirkung
normalerweise zu verantworten hatte.

Getragen wird die formreflexive Funktion von einem genealogiekritischen
Narrativ, in dem die retardierte Elternschaft von emanzipierten Kinderfiguren
evoziert wird. Der fliegende Genius und die gefliigelten Vogelmenschenkinder
aus goldenen Kifigen und Kéasten deuten als Nachwuchs ihrer Eltern auf ein
formales Verwandtschaftsverhaltnis hin, in das sich Der Zauberflote Zweiter
Teil als Fortsetzung der Zauberflote von Mozart und Schikaneder einschreibt.
Die Frage nach dem Verhiltnis von Eltern und ihren Kindern als opus ist
dann nicht nur eine Metapher fiir das Verhaltnis von Kiinstler und Werk, son-
dern spielt auch auf ein quasi intertextuelles Verhiltnis zwischen Werk und
Werk an. Analog zu den Kinderfiguren problematisiert Goethes Fortsetzung
ihr Verwandtschaftsverhéltnis mit der Oper von Mozart und Schikaneder.
Denn wiahrend die Eltern als Sinnbild der das Epische und Dramatische glei-
chermaflen vereinenden Oper nicht richtig in Bewegung kommen, entfliegt
die vorzeitig emanzipierte Fortsetzung, den Kinderfiguren gleich. Die bebrii-
teten Eier, aus denen gefliigelte Kinder schliipfen, und das goldene Késtchen,
dem ein Genius entfliegt, verweisen auf einen allzu fortschreitenden, geradezu
balladesken Modus des Fragments. Das wire angesichts des >Balladenjahres«
1797 nicht abwegig. So hat Goethe méglicherweise auch seine Kinderfiguren
aus jenem Opernversuch vor Augen, wenn er spater {iber die Ballade schreibt:

Uebrigens liefle sich an einer Auswahl solcher Gedichte die ganze Poetik gar wohl
vortragen, weil hier die Elemente noch nicht getrennt, sondern, wie in einem

lebendigen Ur-Ey, zusammen sind, das nur noch bebriitet werden darf, um als
herrlichstes Phanomen, auf Goldfliigeln in die Liifte zu steigen. (FA 21, 39)

173

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 09:39:43. -



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

CORNELIA ORTLIEB

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und riickwarts dichten

Goethes Elegie von Carlsbad

Ein auflergewohnlich langes, ereignisreiches und produktives Leben mag eher
zur Riickschau einladen als zur Planung kommender Projekte, und tatsachlich
legt eine Tabelle aus dem Jahr 1823 eine Art vorldufige Bilanz des nunmehr
74-jahrigen Johann Wolfgang von Goethe nahe (Abb. 1). Sie enthilt sprechen-
de historische und persénliche Daten, aber auch Wegmarken eines Forscher-
lebens mit seinen diversen Schreibaufgaben, darunter gleich zweimal: »Far-
benl.[ehre]« und »F[arben]L[ehre] gedruckt« fiir die Jahre 1803 und 1810.!
Bereits der erste Eintrag demonstriert die untrennbare Verbindung von Da-
tierung, Ereignis und Schreibprojekt: »1 1794 Schillers / Anfang. Horen«.?
Tatsdchlich hatte Friedrich Schiller im Dezember 1794 sein geplantes Zeit-
schriftenprojekt Die Horen angekiindigt, das wiederum bereits im Juni 1794
den Anlass fiir einen Briefwechsel mit Goethe bot, der seinerseits bekanntlich
den Auftakt einer {iberaus erfolgreichen Zusammenarbeit bildete. Am Ende
der zweigeteilten Tabelle werden als letzte Angaben ein doppeltes Datum und
eine leere Zeile folgen: »1812 Schlacht v. L[eipzig] / 1813«.> Zwischen dieser
Jahreszahl und dem Zeitpunkt ihrer Niederschrift sind somit genau zehn
Jahre vergangen. Entsprechend wire die Tabelle in beide Richtungen fortzu-
setzen gewesen, wie auch die immer wieder eingefiigten Leerzeilen nach der
standardisierten Reihung der Jahreszahlen unmissverstandlich anzeigen.

Mit etwas Distanz ist jedoch die gesamte eigenhdndige Anlage einer sol-
chermaflen graphisch nach dem Kalenderprinzip organisierten Reihung be-
merkenswert, féllt sie doch in eine Lebensphase Goethes, in der solche
vergleichsweise alltdglichen Aufzeichnungen langst an verschiedene Schreiber
delegiert waren und auch andernorts das Diktat seit Langem zum eigentli-
chen Modus des Verfassens geworden war. Dass die Tabelle mit Bleistift in
die freien Seiten eines massenhaft produzierten Weimarer Taschenkalenders
fiir das Jahr 1823 eingetragen ist, macht sie zu einem interessanten Beispiel

1 Johann Wolfgang Goethe: Gedruckter Weimarischer Kalender aus dem Jahre 1823 mit Ge-
dicht- und Briefentwiirfen und Notizen, 1823, 42 Blatt, GSA 27/68, S. 40r.

2 Ebd,, S.40r.

3 Ebd., S. 40v.

175

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

ADDb. 1: Goethe, Kalender 1823, Notizen zu Werk und Leben. Johann Wolfgang Goethe:
Gedruckter Weimarischer Kalender aus dem Jahre 1823 mit Gedicht- und Briefentwiir-
fen und Notizen, 1823, 42 Blatt, GSA 27/68, S. 40v.

fiir neue Formen und Formate mobilen Schreibens oder gar eine eigene »Blei-
stiftliteratur«.* Das immer noch vergleichsweise neue Schreibinstrument, der
noch um 1800 kostspielige und mithsam zu beschaffende Stift, dessen Mine
nicht aus Blei, sondern dem (bleifarbenen) Graphit besteht, wurde mit dem
Kalender zusammen verkauft. War solchermafien das Notieren in dafiir wenig
geeigneten Situationen und unter Umstdnden, die eine aufwendige Tinten-
schrift verunméglichten, bereits einigermafien etabliert, so sind diese Kalen-
dereintriage noch in anderer Hinsicht aufsehenerregend, setzen sie doch offen-

4 Claas Morgenroth: Bleistiftliteratur, Paderborn 2022.

176

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und riickwarts dichten

ADD. 2: Goethe, Kalender 1822, Titel und Vorsatz mit Gedicht Versen. Johann Wolfgang
Goethe: Elegie von Marienbad. Faksimile einer Urschrift. September 1823, hrsg. von
Christoph Michel und Jiirgen Behrens, Frankfurt a.M. 1983, S.18.

sichtlich eine ihrerseits aufwendige Arbeit in und an diesem neuen Medium
in dessen chronologischer Reihung fort. Denn in demselben Jahr 1823 hatte
Goethe, nach einigen Notizen im aktuellen Kalender, auch schon den abge-
laufenen Weimarer Taschenkalender fiir das Jahr 1822 zum Notizbuch erwei-
tert und umfunktioniert, wie dessen Wiederkehr nach hundertfiinfzig Jahren
auflerhalb der Goethe-Sammlungen seit 1980 eindrucksvoll demonstriert
(ADbb. 2). Dieser Kalender wurde gleich mehrfach verdffentlicht: als dreidi-
mensionaler Faksimile-Druck im Insel-Verlag mit einem Kommentarband,
nochmals in einer teils identischen Textausgabe mit Schwarz-Weif3-Photogra-
phien und schliefSlich in einem weiteren Nachbau als Teil einer Weimarer

177

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

Ausstellung, die explizit zum Anfassen solcher >Hand on<-Exponate aufforder-
te.

Dieser Kalender fiir das Jahr 1822 enthalt nicht nur bereits im vorderen
und hinteren Einband Schriftziige von anderer Hand, sondern auch eigen-
héndige Bleistiftnotizen Goethes, darunter die offenbar ersten Notate von
Versen, die man riickblickend als die der >Elegie von Marienbad« identifizie-
ren kann. Mit dem Datum »September 1823« gezeichnet, verwies die Elegie
gleichsam immer schon auf diesen kalendarischen Ursprung zuriick, der eine
sinnfallige Entsprechung in Goethes Jahres- und Lebensplanung hat. Sie folgt
gleichfalls erkennbar bestimmten Mustern, wie etwa die Terminierung der
wiederkehrenden Reisen nach Boéhmen im jeweils gleichen Zeitraum tiber
viele Jahre hinweg erkennen lasst. Zu dieser zeitlichen Ordnung gehort auch
der Aufwand, der iiber Jahrzehnte mit und um Goethes Geburtstag betrieben
wurde,® im Jahr 1823 mit einer >heimlichen Feiers, die ein seinerseits nunmehr
beriihmtes Ensemble von Gegenstinden und Schriften einschlief3t.

Die Frage nach Modi des Fortsetzens in Goethes Schreiben kann und muss
demnach auch auf dessen materielle Voraussetzungen und Umsténde zielen,
auf die Dinge, Schreibanldsse und Praktiken, die fiir die Wiederaufnahme,
den Neubeginn oder die Verldngerung unterschiedlicher Projekte zur Verfii-
gung standen oder verfiigbar gemacht wurden. Entsprechend wire die Orien-
tierung an >Texten< etwas zuriickzunehmen und der Blick auch auf solche
Phidnomene wie die vielgestaltigen Schriftgebilde in den beiden Taschenka-
lendern und ihre Implikationen zu richten. Sehen und Lesen verschrianken
sich allerdings untrennbar in der Beobachtung der unterschiedlichen Interak-
tionen von Handschrift und Drucktext; Sinn und Bedeutung werden stets
auch mit dort nicht unbedingt expliziten Referenzen erschlossen und zuge-
schrieben.

Auch die philologische Arbeit erweist sich demnach als eine Praktik, mit
der fortgeschrieben wird, was so womdglich nur im Riickblick der Analyse

5 Johann Wolfgang Goethe: Elegie von Marienbad. Faksimile einer Urschrift. September 1823,
hrsg. von Christoph Michel und Jiirgen Behrens, Frankfurt a.M. 1983; Johann Wolfgang
Goethe: Elegie von Marienbad. Urschrift. September 1823, hrsg. von Jiirgen Behrens und
Christoph Michel. Mit einem Geleitwort von Arthur Henkel, Frankfurt a.M. 1991. Der noch-
mals nachgebaute Kalender ist auch abgebildet in: Sebastian Bohmer u.a. (Hrsg.): Weimarer
Klassik. Kultur des Sinnlichen. Katalog, Miinchen 2012, S.319. Vgl. auch Cornelia Ortlieb:
»Schreib=Calender fiir das Jahr 1822«, ebd., S. 318.

6 Vgl. zur Feier von Goethes Geburtstagen und dhnlichen Anldssen Hendrik Kalvelage: Huldi-
gung und Historisierung. Die ersten Weimarer Goethefeiern (1819-1831), in: Weimar-Jena.
Die grof3e Stadt 6 (2013), S.164-174.

178

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und ruckwarts dichten

zusammengehort. Fiir eine solchermaflen materialaffine Literaturwissenschaft
werfen die genannten Beispiele jedoch zugleich neue Fragen auf: Wiirde
man in der Tradition der critique génétique Reihungen vornehmen und fiir
(chronologische) Folgen oder Serien argumentieren, so verlangt die Schreib-
prozessforschung eine moglichst strenge Berticksichtigung des Schrifttrager-
prinzips und nimmt sich geschlossene Einheiten, wie etwa den durch zwei
Buchdeckel begrenzten einzelnen Kalender, einzeln vor. Fokussiert man so
die Spannung zwischen Ermdglichung und Verhinderung durch bestimmte
materielle und formale Vorgaben des Schreibgrunds, der Schriftfarbe und des
Werkzeugs, mit dem aufgetragen, eingeritzt oder gedruckt wurde, bleibt das
betrachtete Objekt gleichsam fiir sich. Dagegen verlangen andere Dinge, wie
der iiberreiche Nachlass der Goethe’schen Sammlungen zeigt, als Verbiinde
oder Ensembles betrachtet zu werden. Die Idee einer Fortsetzung ist dann auf
intrikate Weise mit dem Uberspringen der physischen Grenzen von Dingen
verbunden, wie im Folgenden an der solchermafien neu zu fassenden Elegie
von Carlsbad vorgefiihrt werden soll.

1. Vermehrte Urschriften. Anfange der Elegie nach ihrer Fortsetzung

Mit Blick auf die je unterschiedlichen Dinge, die als Schrifttrdger fungieren
und im Zusammenspiel von Schriftlichkeit, Materialitit und Performanz eige-
ne Effekte zeitigen,” ist die Elegie mit dem Zusatz »von Marienbad« und der
zweiten Ergdnzung »September 1823« in gewisser Weise immer zugleich eine
und mehrere, zumal dieser Gattungsname zunédchst nur sehr allgemein einen
Klagegesang nach antikem Muster bezeichnet. Schon in diesem Dreifach-Titel
ist das Gedicht, das meist in seiner 1827 zur Trilogie der Leidenschaft erwei-
terten Fassung gelesen wird,® als Arbeit in Fortsetzungen und fortgesetzte
Arbeit ausgewiesen. Hinzu kommt sein Status als sogenanntes schonstes spa-
tes Liebesgedicht, das solchermafien auch eine Vollendung von Goethes Lyrik
tiberhaupt und seiner Liebesdichtung im Besonderen darstelle.”

7 Vgl. zum produktiven Einsatz dieser drei Konzepte fiir eine >Lektiire« von Goethes Varia-
Sammlung Gudrun Piischel: Beschriebene Objekte. Schriftlichkeit, Materialitit und Perfor-
mativitdt in Goethes Sammlungen, Dresden 2024.

8 Vgl. etwa zur dezidierten Argumentation mit der Binnenstruktur der Trilogie Eckart Goebel:
Aussohnung. Sublimierung als Paradigma in Goethes Trilogie der Leidenschaft, in: Monats-
hefte 100/4 (2008), S. 461-488.

9 Vgl. zur Tradition, die Elegie als »[e]ines der herrlichsten Goetheschen Gedichte« aufzufas-
sen, schon Ernst Keil: Goethes letzte Liebe, in: Die Gartenlaube (1893), S. 124f., hier S. 124.

179

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

Am Endpunkt seiner Entstehungsgeschichte stehen zudem ein besonderer
Arbeitsschritt und ein einzigartiges Sammlungsobjekt: Bis heute ist in Weimar
zu sehen, dass Goethe die grofSe handschriftliche und ausnahmsweise eigen-
handige Abschrift in ein einzigartiges Artefakt verwandelt hat.® Die acht
Blatter im Quartformat wurden mit einer Seidenschnur geheftet, in einen
Umschlag aus rotem Maroquin-Leder gehiillt und dann in eine eigens ange-
fertigte Mappe gelegt, die mit blauem Papier iiberzogen ist und auf deren
Deckel der Titel mit goldenen Buchstaben in Versalien eingepragt wurde:
ELEGIE. September 1823.' Dieses Hybrid aus Epigraph-Objekt und Geschenk
wurde im Herbst 1823 offenbar auch zum (rituellen) Wiederlesen allein und
in Gemeinschaft verschiedener Zuhorer wieder ausgepackt.!? Im Kommentar-
band zur Faksimileausgabe des wiedergefundenen Kalenders fiir das Jahr
1822 sind auch die Vorginger dieser Abschrift in Schwarz-Weif3-Faksimiles
wiedergegeben, nach editionsphilologischem Muster bezeichnet und numme-
riert als »Niederschrift H« (mit »Varianten«)!® und »Reinschrift H«.4 Im
Anhang folgt die »Transkription des Druckmanuskripts H (John) fiir die
Ausgabe letzter Hand (1827) mit dem Paralleldruck der Urschrift-Verse (K)
und dem Lesarten-Verzeichnis der Gesamtiiberlieferung (K bis CI C)«.> Die
Abschrift von der Hand des Schreibers Johann August Friedrich John, der
neben Johann Carl Stadelmann auch im Jahr 1823 mit solchen Aufgaben
betraut war, stellt somit einen wichtigen — und typischen - Schritt auf dem
Weg zur Publikation dar: Im Druck wird sich nach landlaufigem Verstindnis
aus der Fiille verschiedener Schriftgebilde von unterschiedlichen Hénden der
eine, zitierfahige und vermeintlich verlustfrei zu reproduzierende Text entwi-

10 Johann Wolfgang von Goethe: Trilogie der Leidenschaft, eigenhdndige Reinschrift, GSA
25/W 141.

11 Eckermanns Beschreibung des Moments, in dem »die Gunst des Augenblicks« ihm das
Gedicht, von dessen Existenz er schon gehort hatte, am 27. Oktober 1823 »vor Augen«
gebracht habe, akzentuiert die Bedeutung dieser Handlung: »Er [Goethe] hatte die Verse
eigenhdndig mit lateinischen Lettern auf starkes Velinpapier geschrieben und mit einer
seidenen Schnur in einer Decke von rotem Maroquin befestigt, und es trug also schon im
AufBern, daf} er dieses Manuskript vor allen seinen iibrigen besonders wert halte.« (FA 39,
62).

12 Neben Eckermann war das, seinem Tagebuch zufolge, Carl Friedrich Zelter, der Goethe
die Elegie im Herbst und Winter 1823/24, womdglich in einer Form der »Bibliotherapie«,
»immer wieder [vorlas]«. Ulrike Zeuch: Goethes Trilogie der Leidenschaft, in: conexus 1
(2018), S. 45-64, hier S. 53, mit Verweis auf FA 2, 1053.

13 Goethe: Elegie, Faksimile (Anm. 5), S. 69-86.

14 Ebd., S. 87-98.

15 Ebd., S.79-124.

180

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und ruckwarts dichten

ckeln. Begreift man das Publizieren selbst als >kiinstlerische Praktik<¢ oder
fokussiert mindestens die enge Verschrankung von Prozessen des Schreibens
und Publizierens,”” miisste auch die Fortsetzung der Elegie-Geschichte in
ihren unterschiedlichen Druckausgaben bis hin zur digitalen Lichtzeichen-Er-
scheinung auf heutigen Endgeraten verfolgt werden.

Mit der Ausgabe letzter Hand ist aber ein wiederum klassischer und
implikationsreicher Endpunkt gesetzt, der zumindest mit Blick auf die Ge-
schichte der handschriftlichen >Elegien< auch seine Berechtigung haben mag.
Deren Anfang zu suchen oder zu imaginieren, bleibt weiterhin ein heikles
philologisches Unterfangen, sind doch >Urspriinge« und »>Urschriften< langst
als (ideologische) Konstruktionen analysiert und dekonstruiert.!® Editions-
wissenschaftlich ist die Bezeichnung einer vermeintlich ersten Textfassung als
»Urschrift< neutral, soweit sich das bei einem solchen vieldiskutierten und
historisch belasteten Konzept iiberhaupt sagen lasst.! Die Einzahl suggeriert
jedenfalls eine Eindeutigkeit der Zuordnung, die im Fall der Elegie zuvor nie
zu ahnen war, gibt doch Goethes eigene Darstellung des Schreibvorgangs be-
reits mit einer beredten Leerstelle der Vermehrung von Schreibszenen Raum.
Goethe berichtet, in der vorgeblich treuen Aufzeichnung Johann Peter Ecker-
manns:

Ich schrieb das Gedicht, unmittelbar als ich von Marienbad abreiste und mich noch
im vollen frischen Gefiihle des Erlebten befand. Morgens acht Uhr auf der ersten
Station schrieb ich die erste Strophe, und so dichtete ich im Wagen fort und schrieb
von Station zu Station das im Gedichtnis Gefaflte nieder, so das [sic] es abends
fertig auf dem Papiere stand. (FA 39, 75)

Das >Fortschreiben«< wire demnach untrennbar verschrankt mit dem - buch-
stéablich - >Fortfahrens, einer interessanten verblassten Metapher, die héufig
selbstbeziiglich in miindlicher Rede verwendet wird, etwa nach einer Unter-
brechung, zur Wiederaufnahme. >Fort« ist nicht nur der Reisende vom Kur-

16 Annette Gilbert (Hrsg.): Publishing as Artistic Practice, London 2016.

17 Cornelia Ortlieb, Tobias Fuchs (Hrsg.): Schreibekunst und Buchmacherei. Zur Materialitét
des Schreibens und Publizierens um 1800, Hannover 2017.

18 Constanze Baum, Martin Disselkamp (Hrsg.): Mythos Ursprung. Modelle der Arché zwi-
schen Antike und Moderne, Wiirzburg 2011.

19 Vgl. etwa zur Wirkungsgeschichte der Methoden Karl Lachmanns im 19. Jahrhundert den
Hinweis, dass »[t]rotz vielfach vorhandener Originaldokumente sich in der deutschen
Geschichtswissenschaft [...] eine philologische Editionsmethode durch[setzt], die auf der
Rekonstruktion verlorener Urschriften aufbaut«. Patrick Sahle: Digitale Editionsformen.
Zum Umgang mit der Uberlieferung unter den Bedingungen des Medienwandels. Teil I: Das
typografische Erbe, Norderstedt 2013, S. 50.

181

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

und Erholungsort Marienbad, sondern umgekehrt alles, was mit diesem Wort
an Erlebnissen und Begegnungen aufgerufen sein mag, hier unmissverstind-
lich metonymisch verklausuliert zum »frischen Gefiihle des Erlebten«. Ange-
sichts der ungewdhnlich dichten Uberlieferung ldsst sich sein Leben »von
Tag zu Tag« unschwer auch zweihundert Jahre spéter rekonstruieren, und
selbstredend hat die Marienbad-Episode des Jahres 1823 in der ohnehin teils
exaltierten Goethe-Biographik einen besonderen Stellenwert.2’ Niichtern zu-
sammengefasst, findet bei der dritten Reise nach Bohmen, in Marienbad und
Karlsbad oder Carlsbad,? die wiederholte Begegnung mit der erst 19-jahrigen
Ulrike von Levetzow statt, der »letzten Liebe« des Dichters und Protagonistin
einer entsprechenden Geschichte, die womdéglich ganz oder in Teilen philolo-
gischer Phantasie entspringt.??

Wie genau Gefiihltes und Erlebtes zu Papier gebracht wurde, erldutert das
fur »Sonntag, den 16. November 1823« notierte Gespréch jedoch nicht. Viel-
mehr verschleiert es den entscheidenden Schritt: >Gedichtet< wurde demnach
im Wagen, unterwegs, »niedergeschriebenc erst auf der jeweiligen Station. Und
Goethe fiigt, so Eckermann, mit Bezug auf das Geschriebene hinzu: »Es hat
daher eine gewisse Unmittelbarkeit und ist wie aus einem Gusse, welches dem
Ganzen zu Gute kommen mag.« (FA 39, 75) Die drei alliterierenden G-Worte,
die solchermafien auch ein Echo des - in der Schriftform mit {ibergrofiem
»G¢ — priasenten Dichternamens bieten, begriinden poetologisch, was mit
einem Blick in die >Urschrift< sofort dementiert werden kann oder mindestens
differenziert werden muss. Das Werkideal des Ganzen und Geschlossenen
ist metaphorisch von der Nachbarkunst, der Bildenden Kunst, gestiitzt; der
»Guss« in Bronze oder anderen (edlen) Metallen, unter Einsatz einer Form
aus Stein oder Metall, ergibt ein solches in sich geschlossenes plastisches
Objekt, ein »Ganzes«. Interessanterweise wird diese Technik aber hidufig —
klassisch - angewendet, um eine Kopie herzustellen, etwa nach einem von
demselben Kiinstler zuvor hergestellten Modell, oder auch, wie ein Blick in

20 Der 2011 zum Abschluss der achtbindigen Chronik erschienene Registerband erdffnet
»die spannende Maglichkeit einer thematischen Navigation in diesem Goetheschen Lebens-
strom«. Robert Steiger, Angelika Reimann: Goethes Leben von Tag zu Tag. Eine dokumen-
tarische Chronik. Generalregister, hrsg. von Siegfried Seifert, Berlin/Boston 2011, S. VIL

21 Die historische Schreibweise mit »C< wihle ich im Folgenden zugunsten der Einheitlichkeit
(auch des Zitierten).

22 Mit Bezug auf die zitierte Stelle und ihre Fortsetzung schreibt Bernd Witte, aus diesen
Sdtzen sei von »Interpreten und Kommentatoren |[...] die romantische Legende vom letzten,
tragischen Liebeserlebnis des alten Goethe gesponnen« worden. Bernd Witte: Goethe. Das
Individuum der Moderne schreiben, Wiirzburg 2007, S. 92.

182

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und ruckwarts dichten

Goethes Weimarer Wohnhaus am Frauenplan zeigt, nach bertihmten (anti-
ken) Vorbildern.

Das hier aufscheinende - oder von Eckermann dem verehrten Dichter
zugeschriebene - Produktionsideal wire demnach in diesem Vergleichsbild
selbst als ein solches présentiert, dem logisch und chronologisch etwas an-
deres vorausgegangen ist. Entsprechend ist es eine erste historische Pointe,
dass »die Verzerrung der Entstehungsgeschichte [...] erst seit der Wiederent-
deckung der Urschrift berichtigt werden konnte«,?* mithin ein >Textzeuge«
gegen seinen Urheber angefithrt werden kann. Wenn es jedoch zutrifft, dass
Goethe selbst daran interessiert war, »das Gedicht als unmittelbaren Nieder-
schlag einer leidenschaftlichen Liebesaffire erscheinen zu lassen«,?* spricht
vielmehr bereits der >erste< Kalender mit seinen unterschiedlichen Anfangen
gleichsam mehrstimmig fiir ein solches fortgesetztes Niederschreiben des
eben Erlebten, auch wenn dies nicht, wie suggeriert, direkt nach der Abreise
von Marienbad erfolgt ist: »Erst nachdem Goethe in Carlsbad erneut mit der
Familie von Levetzow zusammengetroffen ist, schreibt er auf der Riickreise
nach Jena die Elegie.«?® Und noch diese Differenz der beiden Reisen und der
Raum dazwischen findet sich in den vielen verschiedenen Schriftgebilden, die
solchermaflen nur noch mit Blick auf ihren gemeinsamen Schrifttriger als
»Urschrift< angesprochen werden konnen.

2. Anfange, Enden und das mehrhandige Schreiben in Zwischenrdumen

Einen moglichen Anfang des Schreibens und entsprechend auch seiner Re-
konstruktion bietet ein Taschenkalender, der auch im Faksimile-Nachbau des
Insel-Verlags als »Schreib=Calender« zu erkennen ist. Der Imperativ im Titel
des Kalenders wurde im Original noch dadurch verstirkt, dass im hinteren
Einband eine Schlaufe aus griinem Leder befestigt war, in der ein kleiner
Bleistift Platz hatte.?® Das kleine Buch ist 6,8 cm breit und 15,9 cm lang, somit
fiir heutige Verhaltnisse ungewohnlich hoch und schmal; es war entsprechend
offenbar zum Mitnehmen in Westen- oder Jackentaschen gedacht und, wie
der Bleistift, besonders fiir das mobile Schreiben unterwegs geeignet. Drei

23 Ebd., S.91.

24 Ebd.

25 Ebd.

26 Vgl. zu dieser und den weiteren Angaben [Christoph Michel, Jiirgen Behrens:] Beschreibung
des Kalenders und der Handschrift. Zur Provenienz, in: Goethe: Elegie, Faksimile (Anm. 5),
S.54-58, hier S. 54.

183

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

weitere erhaltene Weimarer »Kalender gleicher Art« lassen erkennen, dass
die Verwendung von »Papierreste[n] verschiedenster Qualitét«, darunter hier
etwa Reste von Zeitungsbogen aus dem Jahr 1821, typisch fiir die Herstellung
der entsprechend billigen Taschenkalender war, die iiblicherweise aus drei
Lagen in unterschiedlicher Stirke bestanden; »bei dem Kalender fiir 1823
umfaf3t sie 4 Blitter«.?” Am Beginn einer solchen Autopsie des Schrifttragers
steht im Fall des Kalenders fiir 1822 der folgenreiche Befund, dass dort »eine
urspriinglich vorhandene 3. Lage nachtréglich entfernt worden [ist]«.2® Da
diese Lage, wie der Vergleich mit den baugleichen Kalendern zeigt, »aus
unbedruckten Notizblattern« bestand, muss »offenbleiben, ob (und wann)
Goethe diese freien Seiten als Schreibmaterial benutzt hat«.?

Vor jeder Lektiire erweist sich somit bereits das kleine Biichlein selbst als
implikationsreicher Gegenstand, dem mit den Termini der neueren Objekt-
forschung eine bestimmte Affordanz, eine Einladung oder Aufforderung zu
bestimmten Handlungen, zugeschrieben oder abgelesen werden kann. Denn
teils sind die Seiten vollstindig bedruckt mit einer Tabelle, die unter dem
lateinisch formulierten Monatsnamen jeweils die Initiale des Wochentags mit
Datum und Heiligennamen verkniipft, in einer weiteren Spalte aber auch in
Piktogrammen die bekannten astrologischen Sternzeichen einem je bestimm-
ten Tag zuweist und zudem rechts, in einer weiteren Spalte, Angaben zur
Witterung fiir die ganze Woche macht, so etwa fiir die erste Januarwoche:
»Heller Himm[el] u[nd] kalte schneidende Luft. Die Kilte nimmt zu.«3? Teils
folgen Seiten mit einem »deutsche[n] Kalendarium, das lediglich die Daten
am linken Rand bringt und so Raum fiir die Eintrdge des Besitzers ldsst«3! —
oder gar, wiederum mit einem Imperativ von Material und Gegenstand, den
Raum »>gibt¢, damit er entsprechend gefiillt werden moge.

Fiir das handschriftliche Notieren in einem solchermafien vorformatierten
Hybrid aus Kalender und Notizbuch ist es entscheidend, dass das Schreiben
in den Eintragen der Tabellenspalten gleichsam immer schon stattgefunden
hat und nur noch erginzt werden kann, wobei man sich mit dem Platz begnii-
gen muss, den die Weifirdume neben den weit ausgreifenden Druckzeilen und
die durchgeschossenen weiflen Blétter explizit anderen Schreibhanden iiber-

27 Ebd,, S.55.

28 Ebd.

29 Ebd.

30 [Johann Wolfgang Goethe:] Die Urschrift K. Abbildung und Transkription, ebd., S.15-53,
hier S.20. Im Folgenden zitiere ich die Kalenderseiten der Zuganglichkeit halber, wenn
nicht anders angegeben, nach dieser Ausgabe.

31 [Michel, Behrens:] Beschreibung des Kalenders und der Handschrift (Anm. 26), S. 54.

184

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und ruckwarts dichten

lassen oder anweisen. Ein solch nachtrigliches - fortgesetztes — Schreiben
kommentiert auch zwangslaufig seinen Vorginger, die Schriftziige reagieren,
unvermeidbar, auf die Druck-Vorgaben, so wie spitere Betrachtungen hinter
diese Doppelung von Drucktext und handschriftlichem Zusatz nicht zurtick-
gehen kénnen: Zumindest sehend, wenn schon nicht lesend, wird man diese
bekannte, hier paradoxe Struktur aus >Haupttext< und >Kommentar< sofort
wiedererkennen.

Beim Aufschlagen des chronologisch ersten Kalenders von 1822, oder
vielmehr seines dreidimensionalen Faksimile-Doppelgangers, wird man aller-
dings feststellen, dass vor jedem Drucktext an einem Nicht-Ort des Schrei-
bens Eintrage mit Bleistift stehen, die schwer leserlich links auf der Innenseite
des vorderen Kalenderdeckels und rechts auf dem Vorsatzblatt untereinander
gesetzt sind und sich mindestens links zu einer kleinen Liste fiigen: »Kiesel-
erden / Salzsaures Silber / Hornsilber / Niederschlag / mit Lavendeldl / in
der Gliihhitze / doch ohne zu schmel / zen der Rénder / des Glases gleich /
formig aufgetra / gen gleichen Grad / der Hitze«.>? Der Zeilenfall mag heutige
Lesende auf die Idee bringen, diese eigentiimlich fremd und zugleich vertraut
klingenden Vokabeln konnten bereits zum Entwurf eines Gedichts gefiigt
sein; sie stammen jedoch, wie ein Zusatz im Kommentarband angibt, »[v]on
der Hand Stadelmanns«, des Schreibers, der Goethe auf seiner Bohmen-Reise
1822 begleitete.3® Im hinteren Kalenderdeckel findet sich entsprechend eine
kaum noch lesbare Liste, die, mit einigen Unsicherheiten, als Verzeichnis von
Ausgaben zu lesen ist, die sich mit einem Rechnungsbuch fiir das Jahr 1821/22
abgleichen lassen, wiederum offenbar von Stadelmanns Hand.** Darunter
steht, wenn die Entzifferung der Herausgeber stimmt, womdoglich der gera-
dezu selbstreferenzielle Eintrag »Pappier [sic] fiir Concept«.® Entsprechend
wire es nicht so einfach zu begriinden, dass und warum diese Notizen nicht
mit den anderen Eintrdgen in den Kalender korrespondieren oder kommuni-
zieren, die sie so unauffillig und eindrucksvoll eréffnen und beschlief3en;
»Goethe’s Schreib=Calender 1822« wire somit gleichermafien auch Teil eines
kollektiven Schreibens, in dem diverse Hande und Dinge interagieren.3¢

32 [Goethe:] Die Urschrift K (Anm. 30), S.17.

33 Ebd.

34 Ebd., S.53.

35 Ebd.

36 Vgl. dazu eingehender Cornelia Ortlieb: Schreiben im Kollektiv von Hénden und Dingen.
Goethes Schreibkalender von 1822/23, in: Daniel Ehrmann, Thomas Traupmann (Hrsg.):
Kollektives Schreiben, Paderborn 2022, S. 23-49.

185

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

3. Verse in Fortsetzungen, vorwarts und riickwarts

Literarhistorisch mag der Anfang des Schreibens hier allerdings noch nicht
einmal bei den Notizen auf dem Vorsatzblatt liegen, auch wenn diese zwei-
felsfrei von Goethes Hand stammen, der Kalender also gleichsam an sei-
nen Besitzer weitergereicht oder zuriickgegeben wurde. Mit »Griiner Vario-
lit / Sp<anischer> Andalusit. / Dienstag und Freytag nicht / Mittw<och>
und Sonnabend am besten. / Ein charmantes / Stiick von einem / Manne. /
---------- / Lotterie Loos« setzt diese Liste offenbar fort, was ihr Vorgénger
links begonnen hatte: Geologisch Bemerkenswertes wird ebenso festgehalten
wie die moglichen Daten einer Verabredung, eine bereits »literarisch< anmu-
tende Formulierung iiber einen nicht ndher genannten »Mann« und die
womdglich profane Erinnerung an die »Lotterie«, die sich hier buchstdblich
unter dem Strich befindet.?”

Bereits vor dem gedruckten Titel stehen dann, auf der Riickseite des Vor-
satzblattes, die ersten Verseintrige, die sich zu einem eindrucksvollen Schrift-
und Graphem-Gebilde fiigen, das sich etwa so entziffern lasst (Abb. 3): »Wie
leicht/ schlanck und zierlich/strack, wie fein/schlanck und zart gewoben /
schwebt steigt Seraph gleich aus ernster Wolck[en] Chor, * Als glich es / Ein
Gleichnis Thr am blauen Aether droben * Als ein zart Gebild aus weissem
Duft empor«.®® Mit dem Asterisk sind Alternativen ausgewiesen, die sich dort
bieten, wo zwei Fassungen noch gut lesbar neben- beziehungsweise {iberein-
anderstehen; »Ein Gleichnis« ist mit vergleichsweise zartem Bleistiftstrich
halb unterstrichen, halb durchgestrichen. Es geht offenbar um eine Gestalt,
die erst spat unmissverstandlich und betont als eine weibliche ausgewiesen
ist (»IThr«), wobei der »Seraph«, mit dem sie verglichen ist, als Engel - wenn
tiberhaupt - zumindest grammatikalisch eher als ménnlich einzuordnen wé-
re. Das besondere Wesen, das hier beschrieben oder vielleicht eher herauf-
beschworen wird, erhilt seine Gestalt, wie keine Transkription nachbilden
kann, durch die vielen Umschreibungen des feinen, leichten, zierlichen, zar-
ten, schlanken, duftigen Gebildes; diese miissen sich notdiirftig in die Reihe
von nur vier Adjektiven zwingen lassen, wobei aus dem noch gleichwertigen
»schweben« und »steigen« ein eigentiimliches »emporschweben« wird.

37 [Goethe:] Die Urschrift K (Anm. 30), S. 17.
38 Ebd,, S.18. Dieses Ausschreiben des Eintrags weicht von der Transkription der Herausgeber
ab, auf die ich mich fiir die Entzifferung dennoch stets beziehe. Vgl. ebd., S. 19.

186

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und riickwarts dichten

A 7 :
f.f"n") - &J:; 2 I O P

Abb. 3: Goethe, Kalender 1822, Vorsatz mit Gedicht-Versen. Johann Wolfgang Goethe:
Elegie von Marienbad. Faksimile einer Urschrift. September 1823, hrsg. von Christoph
Michel und Jiirgen Behrens, Frankfurt a.M. 1983, S.18.

Beim Weiterblittern finden sich dann zwei Verse auf der néchsten unbedruck-
ten Seite, die durchgestrichen sind, aber so, dass der schrdge Strich, wie
er typischerweise fiir >Erledigtes< (Abgeschriebenes) verwendet wird, nicht
am Lesen hindert: »So sahst du sie im frohen Tanz[e] / walten / Die lieb-
lichste der lieblichsten Ge / stalten«.’® Der implikationsreiche Superlativ hat
womdglich dazu beigetragen, dass dieser Vers auch isoliert als gefliigeltes Wort
zirkuliert.*0 Es bestitigt sich also sozusagen der Verdacht, dass sich hier ein
Liebesgedicht formt oder ankiindigt, in je zwei Versen, somit im weitesten
Sinn im Format des Distichon, des klassischen Zweizeilers der griechisch-
romischen Antike, der spiter in den Abschriften von jeweils drei solchen
Verspaaren zur wiederum klassischen Strophe der Stanze gefiigt werden wird.

39 Ebd., S.20. Die Transkription ignoriert die Trennung und weist auch das kleine »e< nicht
als Gegenstand einer Interpretation aus: »So sahst du sie im frohen Tanze walten / Die
lieblichste der lieblichen Gestalten«. Ebd., S. 21.

40 Er ist auch zum Titel eines quellennahen biographischen Romans geworden. Vgl. Friede-
mann Bediirftig: Die lieblichste der lieblichsten Gestalten. Ulrike von Levetzow und Goethe,
Reinbek bei Hamburg 2004. Etwas freier nacherzihlt hat die Geschichte dann nochmals
Martin Walser: Ein liebender Mann. Roman, Reinbek bei Hamburg 2008. Mdoglicherwei-
se wiare es interessant, diese Romane als andere Fortsetzungen von Goethes Schreiben
zu betrachten. Vgl. zur Doppel-Untersuchung der Trilogie und des Walser-Romans etwa
Carsten Rohde: Schwindel der Gefiihle. Goethes Marienbader Elegie und Martin Walsers
Ein liebender Mann, in: ders., Thorsten Valk (Hrsg.): Goethes Liebeslyrik. Semantiken
der Leidenschaft um 1800, Berlin/Boston 2013, S.355-374; Zeuch: Goethes Trilogie der
Leidenschaft (Anm. 12).

187

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43. A



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

Abb. 4: Goethe, Kalender 1822, zerrissene Seite und Gedicht-Verse. Johann Wolfgang
Goethe: Elegie von Marienbad. Faksimile einer Urschrift. September 1823, hrsg. von
Christoph Michel und Jiirgen Behrens, Frankfurt a.M. 1983, S. 48.

Beim Lesen dieser Verse stellt sich auch tiber die Blattgrenzen ein gewisser
Rhythmus ein, sie lassen sich, mit aller Vorsicht, als jambisch bezeichnen, hier
auf der zweiten Gedichtseite nach Art des Endecasillabo mit je elf Silben im

188

13.01.2026, 03:39:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und ruckwarts dichten

ersten und zweiten Vers anstelle des iiblichen Hexameter-Pentameter-Paars
des »>klassischen« Distichon.

Fiir das Weiterlesen entscheidend ist sicher die induzierte und notwendige
Handhabung des Kalenders, der nun im Querformat waagerecht gehalten und
durchgeblattert werden muss, sodass sich insgesamt vierzehn solchermaflen
mit Versen beschriebene Seiten hintereinander fiigen, die eine eingehendere
Betrachtung und Lektiire verlangen wiirden. Indem dieser Kalender offenbar
als Notizbuch auftritt, erlaubt oder fordert er aber auch, in der fiir dieses
Schreibformat typischen Weise einmal um seine senkrechte Achse gedreht
und vom riickseitigen Deckel aus gedfinet zu werden. Und dort findet sich
tatsachlich kein Ende, sondern ein neuer Anfang - oder wiederum eine
Vermehrung von Anfingen, denn auch im hinteren Einband stehen Notizen
von anderer Hand, vermutlich von Stadelmann, und eine kleine Dreiwortliste
von Goethe, bis in anderer Weise die Versdichtung neuerlich beginnt, wenn
man den Kalender um 180 Grad dreht und in diese Richtung im Querformat
blittert. Dabei gerdt man an ein hier gleichfalls bereits antizipiertes anderes
Ende: Eine zerrissene Seite, von der nur ein Rest stehengeblieben ist, weist
iberdeutlich darauf hin, dass eben dort die Lage Papier fehlt, die womdglich
andernorts fiir Notizen genutzt wurde oder gar andere, nun verlorene Verse
enthalten haben mag (Abb. 4). Fortgesetzt wird aber auch das Dichten im
nun schon bekannten Maf3, allerdings wiederum in einem Schriftgebilde, das
sich nicht ohne Weiteres transkribieren ldsst und in seiner unruhigen Gestalt,
mit den expressiven Streichungen und Korrekturen, selbst von dem Aufruhr
zeugt, den es formuliert (Abb. 5): »Wo Todeskampf erneuernd sich / Wo Tod
und Leben sich mit Macht / grausam sich / bekdmpfen / Wohl gébs ein Kraut
des Korpers Quaall] zu stillen« — das >I< bei Qual muss man allerdings ergén-
zen, und was sich als konjunktivisches »gib’s« lesen lésst, ist vom graphischen
Befund her »>g-d-€’ b-s<.#!

41 [Goethe:] Die Urschrift K (Anm. 30), S. 48.

189

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

Abb. 5: Goethe, Kalender 1822, Verse am Kalenderende. Johann Wolfgang Goethe: Elegie
von Marienbad. Faksimile einer Urschrift. September 1823, hrsg. von Christoph Michel
und Jiirgen Behrens, Frankfurt a.M. 1983, S. 48.

Abb. 6: Goethe, Kalender 1822, doppelte Fortsetzung der Verse am Kalenderende. Jo-
hann Wolfgang Goethe: Elegie von Marienbad. Faksimile einer Urschrift. September
1823, hrsg. von Christoph Michel und Jiirgen Behrens, Frankfurt a.M. 1983, S. 46.

Nicht nur dieser Konjunktiv, sondern auch die Betonung des Korpers im
letzten Vers lassen eine passende Fortsetzung erwarten, die etwa davon han-
deln wiirde, was es >gibt<, oder in einer typischen Antithese die Heilung der
»>Seele« ansprechen konnte. Auf der nichsten Seite findet sich aber nichts der-
gleichen, sondern, in kleinen zierlichen Buchstaben ordentlich geschrieben,
ein Doppelpaar von Versen ohne Korrektur oder Uberschreibung, unter zwei
der bekannten Schrégstriche (Abb. 6): »Was soll ich nun vom Wiedersehen
hoffen / Das Paradies, die Holle steht dir offen. / Kein Zweifeln hier! Sie

13.01.2026, 03:39:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und riickwarts dichten

tritt ans Himmels Thor / Und hebt zu ihren Armen dich empor.«*? Das ist
allerdings langst nicht alles, denn nach einem energischen, wenngleich etwas
zittrig gezogenen Strich unter dieser augenscheinlich vollstindigen Strophe
in vier Versen finden sich noch zwei Verse, mit einem offensichtlich dicker
aufgedriickten, womdglich etwas stumpferen Bleistift geschrieben, verlangert
bis in den Falz des Kalenders und auf die Druckseite darunter: »Und hor ein
Wort das schonste dich zu fassen / Du wirst mich finden wie / du mich verlas-
sen«.*3 In den ersten vier Versen ereignet sich, verdichtet auf engstem Raum,
gleichsam ein Psychodrama, das den Blick auf das Ende des Lebens und da-
riiber hinaus 6ffnet. Die rhetorische Frage des ersten Verses behauptet, was sie
infrage zu stellen vorgibt, die (paradoxe) Nicht-Hoffnung, und entsprechend
lassen sich Paradies und Hoélle unschwer als metonymische Varianten der
Formulierung von Liebesgliick und -verzweiflung lesen. Die Zuriickweisung
des Zweifels im Imperativ der (Selbst-)Anrede ist mit klassisch christlichem
Vokabular tiberformt, wenn das historisch vielmals ausgemalte Himmelstor
als Eingang ewiger Gliickseligkeit figuriert wird, an dem nun aber nicht
Petrus stiinde, sondern »sie«, mit gleichfalls iiberirdischen Kriften versehen.
Uniiberhorbar ist der Echo-Effekt aus der Ferne des allerersten Verseintrags
vorne im Kalender, wo ein weibliches Himmelswesen »emporschwebte« —
und entsprechend konnten wir hier ein vorlaufiges gliickliches Ende in der
Fortsetzung dieses Bildes, iber den ganzen Kalender hinweg, erkennen.

Die vier Verse sind von der Forschung als die chronologisch ersten in
diesem Kalender identifiziert worden:#* Fein und sorgfiltig geschrieben, oh-
ne Korrekturen und Streichungen, sind sie offensichtlich in einem anderen
Zustand und unter anderen Bedingungen verfasst worden als die wilden Verse
zuvor, die bereits in ihrer visuellen Gestalt eigentiimliche Wirkungen entfalten
konnen. Diese sind offenbar, wie auch die vorne im Kalender eingetragenen,
tatsdchlich wéihrend der Fahrt in einer Kutsche geschrieben worden; auch an-
dernorts sieht man die stofiweise Erschiitterung in der aufgezeichneten Hand-
bewegung. Entsprechend lasst sich die bange Hoffnung und ihre ahnungsvolle
Zuriickweisung in den ersten vier Versen dieser zweiten beschrifteten Seite als

42 Ebd., S.47.

43 Ebd.

44 Die »Gesteinsnotiz«, die ihr vorausgeht, entstammt einer geologischen »Exkursion«, die
auch »als Versuch sich abzulenken« gelesen werden kann, »und die (schon dufSerlich: durch
Schriftart und Duktus, aber auch formal: als Kurzstrophe von den tibrigen Entwiirfen im
Kalender abgehobene) erste Strophe« steht »im Gefolg [sic] des Entschlusses, von Eger
nach Karlsbad zu fahren, Ulrike und >die Familie< erneut zu treffen.« Christoph Michel:
Nachwort, in: Goethe: Elegie, Faksimile (Anm. 5), S.125-140, hier S.133.

191

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

eine >»von Marienbad« identifizieren, wie auch ein Briefzitat nahelegen kann:
»So geh ich nun von Marienbad weg, das ich eigentlich ganz leer lasse; nur
diese zierliche Tonallméchtige [die polnische Pianistin Marie Szymanowska;
C.0.] und den Grafen St. Leu noch hier wissend. Alles andere, was mich

leben machte, ist geschieden, die Hoffnung eines nahen Wiedersehens zweifel-
haft.«*°

4. Carlsbader Liebesdichtung, »in s weiche Herz geschrieben«

Die auch andernorts minutios verzeichneten Stationen der Béhmenreise er-
lauben es, zweifelsfrei zu rekonstruieren, dass Goethe nach dem offenbar
gliicklichen Marienbad-Aufenthalt im Juli und August 1823 der Familie von
Amalie Levetzow und ihren drei Tochtern in einer Kutsche nach Carlsbad
folgte.4¢ Verbiirgt ist fir den Aufenthalt dort eine gemeinsame Geburtstagsfei-
er am 28. August 1823, dem »Tag des offentlichen Geheimnisses«,*” bei der
Goethe offenbar auch mit >sprechenden< Geschenken bedacht wurde, auf
die noch zuriickzukommen sein wird. Der Kalender als stindiger Begleiter
mag somit, wie es Goethes Schilderung des Schreibvorgangs behauptet hat-
te, an einer »Station« dieser Reise zwischen den beiden Kurorten fiir die
Formulierung der ambivalenten Gefiithle des Aufbruchs gedient und diese
in gewisser Weise »unmittelbar« als soeben »Erlebtes« festgehalten haben,
wenngleich selbstredend auch eine solche Mitschrift des Moments entspre-
chender Medien und Materialien bedarf.*8

45 Goethe: Brief an Ottilie Goethe, 19. August 1823, WA IV 37, 176. Vgl. Michel: Nachwort
(Anm. 44), S. 131f.

46 Die Daten der Reise haben weitreichende Implikationen: »Der Aufenthalt begann am
29. Juni in Eger und dauerte in Marienbad vom 2. Juli bis zum 20. August. Es folgten finf
Tage in Eger [...]. Daran schlief3t sich ex abrupto eine zwolftdgige Spanne in Karlsbad, letztes
Beisammensein mit Ulrike. Vom 5.-11. September weilt er abermals in Eger [...]. Hiermit
enden Goethes bohmische Reisen. [...] Von da ab, in Wahrheit, beginnt fiir ihn erst das
Alter.« Johannes von Urzidil: Goethe in B6hmen, Ziirich und Stuttgart 1962, S.131. Vgl. die
kommentierten Tagebuchausziige in Michel: Nachwort (Anm. 44), S.127-138, hier S. 128fT.

47 Urzidil: Goethe in Bohmen (Anm. 46), S.172.

48 Mehr noch: Der Wechsel vom alten, >Notizbuch«-Kalender von 1822 zu seinem tagesaktu-
ellen Nachfolger von 1823 mag seinerseits entscheidend gewesen sein. »Die Eintragungen
in den Kalender fiir 1823 lassen sich alle in die Marienbader Zeit, genauer: in die erste
Augusthilfte datieren. Der Kalender fiir 1822 hat in ihm einen >Vorgénger<, den er ablost,
nicht nur duflerlich! Schon in jenem sind alle dichterischen Entwiirfe und Ansétze Ulrike
zugeeignet [...].« Michel: Nachwort (Anm. 44), S. 131. Vgl. zur Fortsetzung dieses Schreibens
in Billetts und mit anderen Objekten Cornelia Ortlieb: Notieren, Billettieren, Ubereignen.

192

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und ruckwarts dichten

Im Zwischenraum der Reisedauer, am anderen Ort, eingekapselt in der
Kutsche, sind dann offenbar auf dem Weg von Carlsbad nach Jena die Ver-
se der vorderen Kalenderseitenreihe entstanden, deren Gestus und Haltung
offensichtlich auch aus anderen Quellen - womdglich des Erlebens und
des Gefiihls - gespeist werden, aber auch von der wechselnden Landschaft
und verschiedenen Wettereindriicken sprechen oder zeugen. Hintereinander-
geschrieben ergibe sich, ohne den Versuch, dort ordnend einzugreifen, wo
offensichtlich versehentlich Seiten tiberblattert worden sind und entsprechend
die jeweilige Vers-Fortsetzung nicht recht passen mag, ein erstaunliches Ge-
dicht von etwa dreiflig Versen (mit Alternativen) auf vierzehn durchgehend
beschrifteten Seiten, von vorne gelesen:

Wie schlanck und zierlich, fein und zart gewoben, / Schwebt Seraph gleich aus erns-
ter Wolcken Chor, / Als glich es Thr am blauen Aether droben / Ein zart Gebild aus
weissem Duft empor * So sahst du sie im frohen Tanze walten / Die lieblichste der
lieblichsten Gestalten * / Doch nur Momente kannst unterwinden / Ein Luftgebild
statt ihrer fest zu halten / In s herz zuriick. Dort wirst du s besser finden / Dort regt
sie sich in wechselnden gestalten * Ist denn die Welt nicht tibrig? Felsen Wénde /
Sie sie nicht mehr gekront von heilgen Schatten / Die Erndte reift sie nicht ein griin
Geldnde / Zieht sich nicht hin am Fluss * O konnt ich wie vom Stein die Bilder
drucken / Welch eine liebe Sammlung wiird es geben * Da bildet eins in’s andere
sich hiniiber / So tausendfach und immer immer lieber / Wie zum Empfang sie an
den Pforten weilte * durch Busch und Matten und woélbt sich nicht das unermesslich
grose / Gestaltet jetzt und bald gestaltenlose * Und mich von da so stufenweis
begliickte / Mich nach dem letzten Kuss mich noch ereilte / Den letztesten mir auf
die Lippen driickte * So fest beweglich bleibt das Bild der Lieben / Nicht starr in s
Erz in s weiche Herz geschrieben * Ins Herz das fest wie zinnenhohe Mauer Sich ihr
bewahrt und Sie in Sich bewahret / In Thr sich freut an seiner eignen Dauer * Nur
weiss von Sich wenn sie Sich offenbaret. * An lieblichem mir zugewend[et] * Die
Fahigkeit zu lieben. das Bediirfen / Von Gegenliebe waren fast verschwund[en] /
Die Hoffnungs Lust zu freudigen Entwiirfen / Entschliissen, rascher That ist * neu
gefunden, / Und wie sie je den liebenden begeistet / Hat liebe an mir geleiste[t] *
[...] Und wundert Sich dass nicht um ihretwillen / Die Sonne stille Steht. / Welch
hoher lohn / Wenn du sie fi<n>dest wie du sie verlassen.*’

Goethes Dichten im Kopieren, Marienbad 1823, in: Jorg Paulus, Andrea Hiibener, Fabian
Winter (Hrsg.): Duplikat, Abschrift und Kopie. Kulturtechniken der Vervielfaltigung, Koln
2020, S.131-154; Cornelia Ortlieb: Ein Glas, zwei Kalender und sechs Billetts Goethes.
Ding-Gemeinschaften, Schrift-Artefakte und die Komparatistik als Objektforschung, in:
Jorn Steigerwald, Hendrik Schlieper, Leonie Siiwolto (Hrsg.): Komparatistik heute. Aktuelle
Positionen der Vergleichenden Literatur- und Kulturwissenschaft, Paderborn 2021, S.115-
139.
49 [Goethe:] Die Urschrift K (Anm. 30), S.19-41.

193

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

Hier ist die Schreibsituation in einzigartiger Weise auch Teil der fortlaufen-
den Verse: Die Eindriicke der wechselnden Landschaft sind buchstiblich in
Bewegung, das Liebesgedicht ist in der Riickschau geschrieben, ruft eine
ehemalige Begegnung aus der Erinnerung hervor und setzt, unnachahmlich,
ins Zentrum dieses Erinnerns einmal mehr das Herz, in dem das Bild der
Geliebten bewahrt ist - oder vielmehr das >bewegte« Bild oder die Fiille
einander ablosender Bilder, als ob man das zeitgenéssische Druckverfahren
der Lithographie, des Drucks vom angefiihrten »Stein«, hier im eigenen Inne-
ren einsetzen konnte. Die Fiille der Deutungsanregungen und Implikationen
dieses eigentiimlichen Gedicht-Gebildes kann hier nicht aufgenommen und
entfaltet werden, es seien daher nur ein paar entscheidende Punkte herausge-
griffen.0 Auffillig ist etwa, dass die erste Serie von Versen schon vor der
Seite »Junius« endet, ganze zehn weifle Seiten unbeschrieben sind, mit einer
womdglich sprechenden Ausnahme, einem etwas wacklig gezogenen Quer-
strich neben dem Datum »24. Juli«, dem Namenstag »Christine«.”! Auch die
Tabellenzeilen der Septemberseite sind nicht genutzt, aber plétzlich kommen
auf zwei aufeinanderfolgenden Seiten ab »October« von rechts die andersher-
um quergeschriebenen Doppelverse der hinteren Reihe entgegen, die einmal
mehr die untrennbare Verschrinkung von Landschaftswahrnehmung, sym-
bolischer Uberhohung ihrer Elemente und Bildvorstellung demonstrieren.>2
Nach diesen folgt — oder folgt nicht — unvermittelt das tiberaus bezeichnende,
selbstreflexive oder auch metaleptische Ende der vorderen Versfolge: »Und
wundert sich dass nicht um ihretwillen / Die Sonne stille steht«, am oberen
Rand einer quer beschrifteten Doppelseite mit nur wenigen Druckzeichen,

50 Vgl. etwa zur Geste der Wiederholung David E. Wellbery: Wahnsinn der Zeit. Zur Dialektik
von Idee und Erfahrung in Goethes Elegie, in: ders., Gerhard Neumann (Hrsg.): Die
Gabe des Gedichts. Goethes Lyrik im Wechsel der Tone, Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2008,
S. 319-352; und Rohde: Schwindel der Gefiihle (Anm. 40).

51 [Goethe]: Schreib=Calender fiir das Jahr 1822, Faksimile-Nachbau zu: Goethe: Elegie, Fak-
simile (Anm. 5), unpaginiert, [S.27]. Kalenderseiten, die nicht mit lesbaren Schriftziigen,
sondern gar nicht oder wie hier mit einem Graphem unterhalb eines Buchstaben beschriftet
sind, wurden fiir den Kommentarband nicht reproduziert und kommentiert, sodass hier der
Leseeindruck von reproduziertem Kalender und Druckausgabe entscheidend voneinander
abweicht.

52 »Allein dem fehlt am entschlossn[en] Willen / Fehlt s am Begriff wie er sie soll vermissen /
Und wiederholt ihr Bild zutausend malen / Doch zauderts bald wird es weggerissen *
Undeutlich bald und bald / und bald im reinsten Strahl[en] / Wie mdchten sie zum Troste
fromm[en] / Die Ebb und Fluth ihr gehen und das Kommen«. [Goethe:] Die Urschrift K
(Anm. 30), S. 43-40 [1].

194

13.01.2026, 09:29:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und ruckwarts dichten

dahinter mit grofem Abstand an den unteren Rand gedrangt: »Welch hoher
lohn / Wenn du sie fixn>dest wie du sie verlassen«.>

Still steht hier nach der Sonne buchstablich auch die Schreibhand, aber
eben dieser Vers erfiillt auch die Vorgabe des Kalenders, der auf Papier den
Sonnenumlauf abbildet, und realisiert sozusagen das Prinzip Kalender: Das
lateinische Wort Calendae bezeichnet den ersten Tag des Monats, mithin ist
ein Kalender im nicht-buchstéblichen Sinn ein System, durch das der Anfang
und die Lénge eines Jahres und die Einteilung in der zeitlichen Folge gere-
gelt werden, basierend auf bestimmten astronomischen Grundlagen. Der bis
heute grundlegende Gregorianische Kalender beruht auf dem sogenannten
Sonnenjahr, das ist die Zeit, die die Erde braucht, um bei ihrem Umlauf
um die Sonne den Punkt der Frithlings-Tag-und-Nacht-Gleiche zweimal zu
passieren.>* Diese Bewegung hat freilich (bislang) kein Ende - anders als
das Buch mit den zwei Enden, die durch seinen Einband als materielle
Grenze vorgegeben sind. Das Wort Kalender, vom Franzésischen »calandre«
fiir »Rolle«, hier: eine Walze aus Stahl, mit der man endlose Papierbander
herstellen und ohne hohe Kosten massenhaft drucken kann, verweist bereits
auf diese stofflich-physische Grundlage. Im Kalender sind somit materielle
und immaterielle Elemente zusammengefiihrt, so wie hier im Stillstand der
Sonne das Ende der Zeit evoziert ist, danach ein Nichts oder eine Leere,
buchstdblich verkorpert durch die weifle Papierseite, oder ein Neuanfang im
Versprechen auf ein Wiederfinden, woméglich in einer anderen Zeit und in
einem anderen Raum, hier wiederum buchstablich im Weifiraum am Ende
der nichsten Seite. Lautet das elliptische Ende der Versreihe, die beim stetig
weiterblatternden Lesen von der Riickseite des Kalenders aus erscheint: »Du
wirst mich finden wie du mich verlassen«,5 so hat diese nun ein Echo in
den Versen, die ihr von vorne entgegenkommen (»Wenn du sie findest wie
du sie verlassen«).’® Im Kalender, auf dem Papier, gibt es somit keine Trans-
zendenz, keine Uberwindung von Zeit und Raum. Stattdessen steht am Ende,
buchstdblich und materiell, zweimal das Wort >verlassenc.

53 Ebd.,S. 44.

54 Die Literatur- und Kulturwissenschaften interessieren sich besonders fiir den Kalender als
Modell und Format des Schreibens, auch abseits seiner Bindung an bestimmte Medien und
Materialien. Vgl. etwa Alexander Honold: Holderlins Kalender. Astronomie und Revolution
um 1800, Berlin 2005; Thomas Macho: Der 9. November. Kalender als Chiffren der Macht,
in: Merkur. Deutsche Zeitschrift fiir europaisches Denken 611 (2000), H. 3, S. 231-242.

55 [Goethe:] Die Urschrift K (Anm. 30), S. 46.

56 Ebd.,S.44.

195

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

Ein zweites Ende des vorderen Durchgangs, das wiederum in sich doppelt
ist, bietet zudem die fast leere Doppelseite, auf die man beim Weiterblattern
von vorn stof3t: Thre linke beziehungsweise im Querformat obere Seite ist
komplett unbedruckt und dennoch ebenso vollstindig leer gelassen.’” Der
abschlieflende Charakter der vorigen beiden Verse »Nur weiss von Sich wenn
Sie / Sich offenbaret« ist durch diesen papiernen Nachhall ins Leere noch ein-
mal verstarkt, wie gerade auch beim schnellen Blattern das Ende des - aller-
dings auch zuvor mehrfach unterbrochenen Schreibflusses — durch die nach-
folgende weife Seite bestatigt und noch besiegelt scheint.”® Auf der unteren
Doppelseite, die als Makulaturseite noch spiegelverkehrt eine andere Druck-
schrift auf der ganzen Fliche und bis iiber den Falz hinaus erkennen lésst, ist
der weniger gut lesbare einzelne Vers »An lieblichem mir zugewend[et]« zu
sehen, seinerseits elliptisch.®® Er findet auch auf der nachsten vormals freien
Seite neben der iiblichen gedruckten Monatstabelle links beziehungsweise
oben keine direkte Fortsetzung, wohl aber eine Variation seines Themas:
»Die F[4a]higkeit zu lieben. das Bed[ii]rfen / Von Gegenliebe waren fast ver-
schwund[en] / Die Hoffnungs Lust zu freudigen Ent / wiirfen, raschen / Ent-
schliissen, frischer That ist«.5 Die kraftig geschriebenen, energisch gefiihrten
Schriftziige, die jedoch am rechten Rand der wie {iblich quer beschriebenen
Seite mehrfach nach unten stiirzen, besonders augenfillig beim Wort »ver-
schwunden«, das bis auf die Vorsilbe komplett abwirts geschrieben ist, und
die ungewohnlich zahlreichen Interpunktionen signalisieren eine andere, sou-
verdne oder um Souverénitdt bemiihte Schreibhaltung. Vers und Satz finden
auf der direkt folgenden linken beziehungsweise oberen Seite eine ihrerseits
mit einer Auslassung von etwa einem halben Vers beginnende Fortsetzung:
Pommmmmmmoonne neu gefunden, / Und wie sie je den Liebenden be / geistet / Hat
liebe ------------- an mir geleiste[t].«®! Die paarig gereimten zwei Verse bilden,
womoglich im antizipierten Format der Stanze, einen typischen Abschluss
und haben einen resiimierenden Charakter, wie die ganze Strophe selbst of-
fenbar die Summe des bisherigen Textes formuliert, der hier erstmals explizit
nach allen entsprechenden metonymischen oder symbolischen Andeutungen
als Liebesrede ausgewiesen ist. Das dialogische Ineinssetzen von Ich und Du
im Liebesideal ist hier zudem immer schon performativ hergestellt, denn der

57 Ebd., S.32.
58 Ebd., S.34.
59 Ebd.

60 Ebd., S.36.
61 Ebd., S.39.

196

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und ruckwarts dichten

diese inhaltliche Sequenz eréffnende singuldre Vers »An lieblichem mir zuge-
wend[et]« variiert ja einerseits die superlativische Rede von der »lieblichsten
der lieblichen Gestalten« und bereitet andererseits mit der »Zuwendung«
auch die folgenden Liebesduflerungen vor, die nach Art der figura etymologica
alle aus dem Stamm >lieb« gebildet sind.

Dennoch ist mit Blick auf die beschriebenen Seiten hier erneut die Leere
zwischen den Schriftziigen augenfillig, mit ihren je verschiedenen Funktio-
nen: Der freigelassene Raum, wie schon ofter dem Mafd der eigenen Buch-
stabenschrift angepasst, sodass offensichtlich eine fehlende (erste) Vershalf-
te nachgetragen werden kann, hat sein Gegenstiick im offenen Ende im
Leerraum nach dem Auslaufen der letzten Schriftziige. Die an mehreren
Stellen verwendeten quer gezogenen Striche unter Versen oder Versgruppen
lassen sich als Aquivalent der aus den eigenhindigen Reinschriften Goethes
bekannten liegenden geschweiften Klammer lesen, die in Anverwandlung des
entsprechenden mathematischen Zeichens das bisher Geschriebene optisch
zusammenfasst und mit der angedeuteten Spitze zugleich auf seine Fortset-
zung verweist. Das Fehlen eines solchen Graphems auf vielen Kalenderseiten
lasst umgekehrt darauf schliefSen, dass sie als noch nicht abgeschlossen klassi-
fiziert sind, sodass im Extremfall jeder freie Raum als noch zu beschreibender
und jeder Vers als noch zu vermehrender ausgewiesen wire. Dieser Leere
entspricht wiederum materialiter die der entfernten dritten Lage, die auch
schon 1822 fiir Notizen genutzt worden sein kann - womdglich fiir ganz
andere Schreibformen und Inhalte oder, 1823, fiir einen weiteren Entwurf der
ersten Verse oder Strophen, der dann verworfen worden wire.

Eine naheliegende Uberlegung wire es allerdings, die erhaltenen Blitter
der »Niederschrift H 152« als Abschrift auch solcher Verse zu begreifen,
die im Kalender vermeintlich nicht notiert sind; dafiir kimen immerhin
fast finfzehn Strophen mit jeweils sechs Versen infrage. Entsprechend zu
bedenken ist oder wire die Bezeichnung dieser »5 Folioblatter mit 5 1/2
von Goethe beschriebenen und paginierten Seiten« als »die von Goethe auf
den Stationen seiner Riickreise von Karlsbad nach Weimar zwischen dem
5. (?) und 17. September verfafite Niederschrift der >Elegie««, wenn dieser
Titel, wie in Eckermanns Zitat der Erzéhlung Goethes, das Fixieren eines
bereits andernorts entworfenen oder skizzierten Texts annoncieren wiirde.5?

62 [Jirgen Behrens, Christoph Michel]: Die Niederschrift H. Beschreibung der Handschrift,
in: Goethe: Elegie, Faksimile (Anm. 5), S. 82f,, hier S. 82. Auch diese Niederschrift erweist
sich bei ndherem Hinsehen als Produkt einer Fortsetzung: Das Manuskript ist teilweise »ein
>Palimpsest, da sich unter der Handschrift eine éltere, durch Radieren fast ganz geloschte

197

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

Der Konsistenz von Erzihlung und Uberlieferung dienlich wiire somit die sa-
lomonische Entscheidung, diese »niedergeschriebenen< Verse hitten einstmals
eine Entsprechung auf jenen verlorenen Kalenderblittern gehabt, die nach
der Sicherung des Textes auf der jeweiligen Haltestation womdglich schon
unterwegs entsorgt wurden.

5. Schluss: Finsternisse und Aussichten, nach dem Tod, elegisch fortfahrend

Dieses mehr oder weniger spekulative Umkreisen des Nicht-Sichtbaren heftet
sich unweigerlich an die stehengebliebene halbe Seite mit dem markanten
schragen Riss, die, eng bedruckt, interessanterweise die Daten von Sonnen-
und Mondfinsternissen angibt, wobei der erste lesbare Satz wegen des Ausris-
ses ein Liickentext ist:

Die rste ist eine pa[rtiale] [Mond=] / finsternif§ am 6. Febr. frith. D[er An=] / fang
ist um 5 Uhr 5 M. Morgens, das / Mittel um 6 Uhr 14 Min., das Ende um 6 Uhr
22 Min. Thre Dauer be= / tragt 2 Stunden 17 Min. / Die zweite ist eine unsichtbare
Son= / nenfinsternis den 21. Febr. Abends / Die dritte ist eine sichtbare partiale
Mondfinsternis d. 2. Aug. Des Nachts. / Der Anfang ist um 11 Uhr 35 Min., / das
Mittel um 1 Uhr 9 Min. und das / Ende am 3. Aug. frith 2 Uhr 43 Min. / Thre Dauer
ist 3 Stunden 8 Min. / Die vierte ist eine unsichtbare Sonnenfinsternis in der Nacht
vom 16. zum 17. August.®>

Die eigentiimliche Poesie dieser sproden Zeitangaben steckt nicht nur in
ihrer Reihung, sondern auch in den technischen Begriffen fiir die aufleror-
dentlichen natiirlichen Phanomene, kulminierend in der implikationsreichen
Formel von der »unsichtbaren Sonnenfinsternis«. Diese steht elliptisch fiir
die ausfiihrlichere astronomische Erklarung, wonach solche Verfinsterungen
der Sonne durch die ungewchnliche Positionierung des Mondes auf einer
exakten Linie mit Erde und Sonne hdufig nur an bestimmten Orten auf der
Erde sichtbar sind. Implizit bietet diese Ankiindigung aber auch einen spiten
Papier-Reflex fiir eine etwas kryptische Formulierung aus den ersten Versen
des Kalenders zur bohmischen Landschaft, in denen von »heilgen Schatten«
die Rede war, denn die auf der Erde sichtbare Verfinsterung wird durch den
eben nur selten so auf sie fallenden Mondschatten bewirkt. Umgekehrt ist
die auf der Kalenderseite zuerst angezeigte Mondfinsternis kein Effekt des

Schicht befindet; es lafit sich aber eindeutig erkennen, daf3 dieses dltere Manuskript die Ab-
schrift der wihrend der Wagenfahrt konzipierten Urschrift (K) aus dem Schreib=Calender
ist.« Ebd.

63 [Goethe:] Die Urschrift K (Anm. 30), S. 49.

198

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und ruckwarts dichten

Schattenwurfs der Erde, sondern vielmehr des auflergew6hnlichen Eintritts
des Mondes in den Bereich des Kernschattens der Erde, also des Schattens,
den die von der Sonne beleuchtete Erde in den Weltraum wirft.

Einmal mehr macht die stehengebliebene halbe Seite auch die eigentiim-
liche Zeit-Ordnung des Lebens und Schreibens deutlich: Erinnert sie mit
den astronomischen Ausnahmefallen an den Normalfall, den Sonnenumlauf,
dem der Gregorianische Kalender sein Zeitmafl angepasst hat, so sind die
Daten im Jahreslauf, die sie prospektiv in die Zukunft entworfen hat, unter
Goethes Hand ldngst zu vergangenen geworden - mit realhistorischen Ent-
sprechungen fiir bestimmte Tagesabldufe und Ereignisse, die anhand seiner
exakten Buchfiihrung auch rekonstruiert werden konnten. Die Kalenderseite
erhdlt dadurch selbst einen elegischen Zug, weist sie doch in der Anzeige
des einstmals Zukiinftigen auf das unwiederbringlich Vergangene hin, hier
unter anderem auch auf Goethes 16. Bchmenreise vom 18. Juni bis 26. August
1822.4 Ohne den moglichen Realitatsbeziigen in den diarischen Aufzeichnun-
gen und Reisenotizen Goethes nachgehen zu miissen, kann man diese présen-
tische Wiederkehr des historisch Vergangenen bei jedem neuen Aufblattern
des Kalenders wieder konstatieren. Mit Blick auf die Schriftziige im Kalender
ist es somit auch kein interpretatorischer Willkiirakt, die implizite Darstellung
des vergangenen Gewesenen und Erlebten auch auf die Verse zu beziehen,
vielmehr steht beides buchstéblich in nachster Nahe und engstem Zusammen-
hang.%°

Das gilt vor allem beim Blick auf die ersten sichtbaren Verse im Quer-
format des von hinten nach vorne aufgeschlagenen Kalenders auf einer vor-
mals leeren, also génzlich unbedruckten Seite, die rechts eine Ergénzung in
der typischen Monatstabelle, hier »Dezember hat 31. Tage.«, mit ihren je
listenférmig untereinander gesetzten Tagesdaten und den nicht umgrenzten

64 Vgl. zu deren Ablauf im Detail Urzidil: Goethe in Béhmen (Anm. 46), S. 125-129.

65 Bernd Witte hat in seinen erhellenden Uberlegungen zu Goethes Versuchen, auch in der
Elegie moderne Individualitit schreibend und (text-)erinnernd zu gestalten, zu Recht ge-
gen bestimmte globale biographische Unterstellungen argumentiert, die zumal die Liebesge-
schichte oder den Liebeskummer betreffen. Vgl. Witte: Goethe (Anm. 22), S.91-96. Seine
Einwinde sind oftmals berechtigt, wenn es um die ausgearbeitete und an Umfang deutlich
reichere Elegie in Handschrift(en) und Druckfassung(en) geht, zumal wenn diese als Teil
der Trilogie der Leidenschaft begriffen wird und viele germanistische Interpretationen wie
selbstverstandlich die anderen beiden Gedichte, ihr Motto und Weiteres fiir die Lektiire des
Textes stark machen. Mit Blick auf den Kalender als Notizbuch und Instrument der Zeitmes-
sung und -deutung wire es wiederum kurzsichtig, diese enge Verbindung von historischen
Daten, ihren Darstellungsformen und dem eigentiimlichen Zeitgefiige der elegischen Verse
Zu ignorieren.

199

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Cornelia Ortlieb

freien weiflen Zeilen rechts daneben hat. Der schrige Riss nach »14« und
das Loch im Papier geben, aufrecht gehalten, die darunterliegende Seite mit
der Ankiindigung der Finsternisse zu sehen oder vielmehr, wie zitiert, deren
untere Halfte. Thr Gegeniiber, die Verse »Wo Todeskam([p]f erneuend sich«
als erste Zeile, mit Weifiraum an ihrem rechten Ende, hatte offenbar zunéchst
die Fortsetzung »und Leben sich mit Macht / bekdmpfen«.5¢ Wie es bei
schnellem Formulieren und Niederschreiben hiufiger passiert, hinkt hier
offenbar die Ausfithrung dem Konzept hinterher oder es werden sogar zwei
Konzepte gleichzeitig geschrieben: Das stirker verwackelte, etwas dunklere
und etwas schmalere Wort »kam|[p]f« ist offenbar in eine freigelassene Liicke
nach »Todes« so schnell nachtraglich eingefiigt worden, dass der Buchstabe
>p< nicht mitgeschrieben wurde, und die Variation von »Kampf« zu »bekdmp-
fen« erfordert beim Lesen der zweiten Fassung eine stillschweigende Tilgung,
denn nun soll es ja offensichtlich heiflen: »Wo Tod und Leben sich mit Macht
bekdmpfen«. Allerdings sind die letzten beiden Worte unmissverstandlich mit
einem energischen dunklen Querstrich durchgestrichen worden, wie auch das
zweite »sich« gestrichen ist und eine geschwungene Linie vom ersten Vers
aus das Reflexivpronomen und das Wort »bekdmpfen« verbindet, offenbar
eilig, wenig sorgfaltig, von unten nach oben gezogen, sodass das neue Verb
am freigelassenen Ende der ersten Zeile zu stehen kdme. Damit nicht genug,
ist Gber das gestrichene zweite »sich« mit demselben dunklen Bleistiftstrich
wie bei seiner Streichung das Adjektiv oder Adverb »grausam« eingefiigt,
sodass sich, auch nach der rekonstruierenden Transkription der Herausgeber,
der Vers »Wo Tod und Leben grausam sich bekdmpfen« ergibt, wenn man
die implizite Zeitordnung der Niederschrift beriicksichtigt. Auf der beschrie-
benen Flache stehen aber alle Worte, mit Ausnahme des zweiten »sich,
besonders gut lesbar auch nach den Streichungen und Ergdnzungen noch
neben- und ubereinander, sodass das erste Substantiv »Todeskampf« seine
ganze existentielle Wucht entfalten kann. Nicht nur redensartlich wiére ein
solcher Kampf eine Angelegenheit »auf Leben und Tods, wie das Doppelwort
semantisch irrefithrend ist, weil ja der Sache nach der Kampf um das Weiter-
leben gemeint ist, in diesem Fall mit dem in alter allegorisch-symbolischer
Tradition personifizierten Tod. Entsprechend korrespondieren die Verse mit
der gleichermafien mehrfach iiberschriebenen, adjektivreichen Beschworung
der Geliebten als Luftgebilde am Beginn des Kalenders und setzen der hellen
Vision dort eine diistere, erdenschwere Variante entgegen.

66 [Goethe:] Die Urschrift K (Anm. 30), S. 49.

200

13.01.2026, 09:29:43.


https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwarts und riickwarts dichten

Wie bereits diese kursorische Ubersicht zeigt, findet sich im Kalender von
1822, der wiederum in seinem gleichfalls auf der Bohmenreise 1823 mitgefiihr-
ten aktuellen Zwillingsbruder eine andere — im poetischen Schreiben ihm
vorausgehende - Fortsetzung findet, nicht etwa eine »>Urschrift, auch nicht
»eine«. Vielmehr sind die zahlreichen Ansitze und Abbriiche in der mehr
oder weniger sinnfilligen Folge von Schreibbewegungen unterschiedlicher
Zeiten sprechende Hinweise auf eine Elegie, deren Umfange hier bestenfalls
zu ahnen sind: »Carlsbad« wird, jenseits der Grenzen des Kalender-Notiz-
buchs, die Chiffre fiir all das Unaussprechliche, Unsagbare und womdglich
auch Unsigliche der béhmischen Geschichte um die Levetzow-Begegnungen
lauten, wobei im gemeinsamen Familiennamen auch die geselligen Freuden
mit der Mutter und den Schwestern der vielfach umkreisten Ulrike von Levet-
zow (mit-)benannt sind. Dazu gehort nicht zuletzt auch jener gemeinsam
begangene Geburtstag von 1823, der mit einem Trinkglas als Geschenk und
dessen vielsagender Inschrift: »Andenken / den 28. August / 1823. / in Carls-
bad«, auch ein »Andenken« in mehrfacher Hinsicht hinterlassen hat.6” Nach
ihrer spektakuldren Wiederentdeckung gehort neuerdings auch die Schrift
in einem der beiden Handschuhe, die gleichfalls als Geschenk, womdglich
am selben Tag, von eben dieser Ulrike {ibergeben worden sind, zu diesem
Ensemble: »Carlsbad den 28 August«.%® SchliefSlich finden sich im Kalender
von 1823 mehrere Entwiirfe zu vier Versen an Ulrike von Levetzow, die eine
Schokoladengabe begleitet und sie auf einem Billett erreicht haben sollen.
Dieses erinnert wiederum an eine besondere Serie von sechs Billetts, die mit
einem Gedicht eroffnet wird: »Aus der Ferne / Am heiflen Quell verbringst
du deine Tage, / Das regt mich auf zu innerm Zwist; / Denn wie ich dich so
ganz im Herzen trage, / Begreif ich nicht, wie du wo anders bist.« Datiert
auf »16. September 1823«, spricht das Gedicht mit der Datierung der Elegie
einmal mehr von Carlsbad, dem Ort der Sehnsucht, den der Schreiber eben
verlassen hat.®® Das Programm, die bewegten Bilder der fernen Geliebten im
eigenen Herz zu speichern, ist hier bereits erfolgreich umgesetzt; mindestens
Glas, Kalenderverse, Handschuhe und Billetts formen sich zu einer eigentiim-
lichen Elegie von Carlsbad, fortfahrend fortgesetzt.

67 Vgl. Cornelia Ortlieb: Vor dem Glas. Reliquien der Berithrung, Medien des Entzugs, in:
dies., Kristin Knebel, Gudrun Piischel (Hrsg.): Steine rahmen, Tiere taxieren, Dinge insze-
nieren. Sammlung und Beiwerk, Dresden 2018, S. 172-193.

68 Vgl. zu den Details und zur Materialuntersuchung Piischel: Beschriebene Objekte (Anm. 7),
S. 89-109.

69 Vgl. dazu eingehend Ortlieb: Notieren, Billettieren, Ubereignen (Anm. 48).

201

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

13.01.2026, 09:39:43. -



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Biobibliografische Angaben

Michael Auer, Prof. Dr., Professor fiir Allgemeine und Vergleichende Litera-
turwissenschaft am Peter Szondi-Institut der Freien Universitidt Berlin. For-
schungsschwerpunkte: Literatur und Politik; Mauerschau und Botenbericht;
Medien der Stimme; lyrical soundscapes.

Publikationen: Wege zu einer planetarischen Linientreue? Meridiane zwi-
schen Jinger, Schmitt, Heidegger und Celan, Miinchen 2013; Klopstock-
Handbuch. Leben - Werk - Wirkung, Stuttgart 2023 (Hrsg.); Souverdne
Stimmen. Politische Ode und lyrische Moderne, Gottingen 2024.

Michael Bies, PD Dr., Privatdozent am Peter Szondi-Institut fiir Allgemeine
und Vergleichende Literaturwissenschaft der Freien Universitit Berlin, Gast-
professor am Institut fiir deutsche Literatur der Humboldt-Universitat zu Ber-
lin. Forschungsschwerpunkte: Literatur-, Kultur- und Wissensgeschichte seit
dem 18. Jahrhundert; Literatur- und Gattungstheorie; Ethnologische Literatur
und Reiseliteratur; Literatur und Handwerk; Eigentum der Literatur.
Publikationen: Im Grunde ein Bild. Die Darstellung der Naturforschung bei
Kant, Goethe und Alexander von Humboldt, Géttingen 2012; Marx konkret.
Poetik und Asthetik des Kapitals, Géttingen 2020 (hrsg. mit Elisabetta Men-
galdo); Das Handwerk der Literatur. Eine Geschichte der Moderne, 1775-
1950, Gottingen 2022.

Sean Franzel, Prof. Dr., Professor of German an der University of Missouri.
Forschungsschwerpunkte: Literatur-, Kultur- und Mediengeschichte im 18.
und 19. Jahrhundert; Zeitschriftenliteratur, Journalistik und Serialitat; Philo-
sophie der Geschichte und Geschichtstheorie.

Publikationen: Connected by the Ear: The Media, Pedagogy, and Politics of
the Romantic Lecture, Evanston, IL 2013; Performing Knowledge, 1750-1850,
Berlin/Boston 2015 (hrsg. mit Mary Helen Dupree); Writing Time: Studies in
Serial Literature 1780-1850, Ithaca 2023; Taking Stock: Media Inventories in
the German Nineteenth Century, Berlin 2024 (hrsg. mit Ilinca Iurascu und
Petra McGillen).

Eva Geulen, Prof. Dr., Direktorin des Leibniz-Zentrums fiir Literatur- und
Kulturforschung und Professorin fiir Europdische Kultur- und Wissensge-
schichte an der Humboldt-Universitdt zu Berlin. Forschungsschwerpunkte:
Deutsche Literatur und Philosophie vom 18. bis zum 20. Jahrhundert; Litera-
turtheorie; Gender Studies; Asthetik.

203

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Biobibliografische Angaben

Publikationen: Das Ende der Kunst. Lesarten eines Geriichts nach Hegel,
Frankfurt a.M. 2002; Giorgio Agamben zur Einfithrung, 3. Aufl., Hamburg
2016; Aus dem Leben der Form. Goethes Morphologie und die Nager, Ber-
lin 2016; Aus dem Leben der Form. Studien zum Nachleben von Goethes
Morphologie in der Theoriebildung des 20. Jahrhunderts, Géttingen 2021 (zu-
sammen mit Eva Axer und Alexandra Heimes, unter Mitarbeit von Michael
Bies, Ross Shields und Georg Toepfer).

Ines Gries, M.A., wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut fir deutsche
Literatur und ihre Didaktik der Goethe-Universitit Frankfurt am Main.
Forschungsschwerpunkt: Literatur, Asthetik und Wissensgeschichte zwischen
1730 und 1830, im Besonderen das Verhiltnis von Goethes Naturstudien zu
seiner volkstiimlichen Dichtung.

Publikationen: Goethes Mdrchen und Essays zur Spiraltendenz. Eine posthu-
manistische Lektiire, in: Studia Germanica Posnaniensia 42 (2022); Tanzende
Pflanzen. Eine posthumanistische Perspektive auf Goethes Kunstnatur, in:
Transpositiones. Zeitschrift fiir transdisziplindre und intermediale Kulturfor-
schung 1/1 (2022).

Oliver Grill, Dr., Postdoktorand in der DFG-Forschungsgruppe »Philologie
des Abenteuers« an der Ludwig-Maximilians-Universitit Miinchen, zuvor
Gastprofessuren an der University of Toronto und der LMU Miinchen. For-
schungsschwerpunkte: deutsche Literaturen des 18. bis 20. Jahrhunderts; poe-
tologische Zugénge zu Wetter und Meteorologie; der Verbleib des Abenteuer-
narrativs in der Literatur der Moderne.

Publikationen: Die Wetterseiten der Literatur, Paderborn 2019; >Todliche
Narreteic«. Abenteuerliches und pikareskes Erzahlen in Gottfried Kellers Bil-
dungsroman Der griine Heinrich, in: Zeitschrift fiir deutsche Philologie 141/2
(2022); Ordnungen des Auflerordentlichen. Abenteuer - Raum - Gesellschaft,
Paderborn 2023 (hrsg. mit Philip Reich).

Wolfgang Hottner, Prof. Dr., Associate Professor fiir Allgemeine Literaturwis-
senschaft an der Universitdt Bergen, Norwegen. Forschungsschwerpunkte:
Literatur vom friihen 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart; Literaturtheorie und
Asthetik; Ubersetzungs- und Theoriegeschichte; Geschichte und Poetik des
Reims.

Publikationen: Kristallisationen. Asthetik und Poetik des Anorganischen
im spiten 18. Jahrhundert, Gottingen 2020; Theorieiibersetzungsgeschichte.
Deutsch-franzosischer und transatlantischer Theorietransfer im 20. Jahrhun-
dert, Stuttgart 2021 (Hrsg.); Vorzeit und Nachwelt. Archivtheorie und Denk-

204



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Biobibliografische Angaben

malschutz in JW. Goethes Die Wahlverwandtschaften, in: Deutsche Viertel-
jahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 96/4 (2022).

Anja Lemke, Prof. Dr., Professorin fiir Neuere Deutsche Literaturwissen-
schaft und Direktorin des Erich Auerbach Institute for Advanced Studies
der Universitat zu Koln. Forschungsschwerpunkte: Literatur vom 18. bis 21.
Jahrhundert mit Schwerpunkten auf Literatur- und Gattungstheorie, Asthetik,
Intellectual History und dem Verhéltnis von Literatur und Wissen.
Publikationen: Konstellation ohne Sterne. Zur poetischen und geschichtlichen
Zasur bei Martin Heidegger und Paul Celan, Miinchen 2002; Gedichtnis-
raume des Selbst. Walter Benjamins Berliner Kindheit um neunzehnhundert,
2. Aufl., Wiirzburg 2008; Kunst und Arbeit. Zum Verhiltnis von Asthetik und
Arbeitsanthropologie vom 18. Jahrhundert bis zur Gegenwart, Miinchen 2014
(hrsg. mit Alexander Weinstock); »Leib der Zeit«. Ansétze und Fortschrei-
bungen Erich Auerbachs, Gottingen 2024 (Hrsg.).

Helmut Miiller-Sievers, Prof. Dr., Professor of German Literature and Cour-
tesy Professor of Classics and English an der University of Colorado Boulder.
Forschungsschwerpunkte: Wissenschaftsgeschichte und Literatur; Technik
und Literatur; Buddhismus und Asthetik; Philosophie des Romans.
Publikationen: The Cylinder. Kinematics of the Nineteenth Century, Berke-
ley 2012; The Science of Literature. Essays on an Incalculable Difference,
Berlin/New York 2015; Lesen als reine Erfahrung. Inklusion und Diversitdt im
Dialog mit William James, Wiirzburg 2022.

Cornelia Ortlieb, Prof. Dr., Professorin fiir Neuere deutsche Literatur an der
Freien Universitdt Berlin. Forschungsschwerpunkte: Literatur der Klassischen
Moderne im europdischen Kontext; Ubersetzung und literarische Mehrspra-
chigkeit; Materialitdt von Schrift und Schreiben; literaturwissenschaftliche
Objektforschung.

Publikationen: Friedrich Heinrich Jacobi und die Philosophie als Schreib-
art. Miinchen 2010; Schreibekunst und Buchmacherei. Zur Materialitit des
Schreibens und Publizierens um 1800, Hannover 2017 (hrsg. mit Tobias
Fuchs); Weifle Pfauen, Fliigelschrift. Stéphane Mallarmés poetische Papier-
kunst und die Vers de circonstance — Verse unter Umstinden, Dresden 2020.

205

https://dol.org/10.5771/9783388581075 - am 13.01.2026, 09:38:43.



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Biobibliografische Angaben

Cornelia Zumbusch, Prof. Dr., Professorin fiir Neuere deutsche Literatur an
der Universitit Hamburg, Direktorium des Warburg-Hauses und der DFG-
Kolleg-Forschungsgruppe »Imaginarien der Kraft«. Forschungsschwerpunk-
te: Literatur, Poetik und Asthetik des 18. und 19. Jahrhunderts; Wissens- und
Kulturgeschichte; Literatur und Emotionen; Vers und Prosa.

Publikationen: Die Immunitét der Klassik, Berlin 2011; Was keine Geschichte
ist. Literatur und Vorgeschichte im 19. Jahrhundert, Stuttgart/Weimar 2021;
Natur und Askese. Eine Poetik, Berlin 2022; Romantische Thermodynamik.
Dichtung, Natur und die Verwandlung der Krifte 1770-1830, Berlin/Boston
2023.

206



https://doi.org/10.5771/9783988581075
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Cover
	»(Ist fortzusetzen.)«
	Einleitende Überlegungen zur Schreibweise des späten Goethe
	1.
	2.


	I. Erzählerische Fortsetzungen
	Zur Erfahrung der Fortsetzung
	1.
	2.
	3.

	Abgrund und Abenteuer
	Zur Fortsetzbarkeit der Wilhelm Meister-Romane
	1. Was »(ist fortzusetzen.)«? Umrisse einer Poetik der Fortsetzbarkeit
	2. Abgrund und Abenteuer: Wilhelm Meisters Lehrjahre
	3. Assekuranz und Abenteuer: Von den Lehrjahren zu den Wanderjahren


	Wiedervorlage eines Problems
	Zum Verhältnis von Kunst und sozialer Praxis in den Lehr- und Wanderjahren
	1. Vom Potenzial zum Handeln
	2. Mignon in der Pädagogischen Provinz
	3. Gestik und Kleidung
	4. Musik, Gesang und Tanz
	5. Festkultur, Gesang und Arbeit
	6. ›Wiederbelebung‹ der Plastik



	II. Dramatische Fortsetzungen
	Fortsetzung und Fragment
	Unterwegs von Goethes Morphologie zum Faust

	Buhnen
	Tragödie und Bühne im allerletzten Faust
	1. Der Einbruch der Backstage ins Off
	2. Zur Mauerschau-Dramaturgie des allerletzten Faust
	3. Buhnen. Fausts tragischer Bühnenentzug


	»immer was zu tun« (Faust II)
	Dichtung als fortgesetzte Tätigkeit
	1. Fortwirken: Dichtung als energeia
	2. Sich fortsetzen: Die Konsequenz der Natur
	3. Wiederholung und Modifikation: Fortgesetzte Tätigkeiten im Faust II



	III. Materialität und Medien der Fortsetzung
	Nachleben in Serie
	Goethes Das Römische Carneval
	1. Ein erster Blick: Die Buchausgabe von 1789
	2. Ein zweiter Blick: Die Journalausgabe von 1790
	3. Dritte und weitere Blicke: Wiederveröffentlichung und Werkausgaben


	Von Vogelmenschenkindern und einem fliegenden Prinzen
	Goethes Der Zauberflöte Zweiter Teil als Fortsetzung
	1.
	2.
	3.
	4.


	Fortfahren, kalendarisch schreiben, vorwärts und rückwärts dichten
	Goethes Elegie von Carlsbad
	1. Vermehrte Urschriften. Anfänge der Elegie nach ihrer Fortsetzung
	2. Anfänge, Enden und das mehrhändige Schreiben in Zwischenräumen
	3. Verse in Fortsetzungen, vorwärts und rückwärts
	4. Carlsbader Liebesdichtung, »in s weiche Herz geschrieben«
	5. Schluss: Finsternisse und Aussichten, nach dem Tod, elegisch fortfahrend



	Biobibliografische Angaben

