Erster Teil: Subjekt und Tragddie

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

I. Subjekt und Tragddie

Subjekt und Tragddie werden in Theorie und Forschung immer wieder
miteinander in Verbindung gebracht, und zwar dergestalt, daf§ man die
Entstehung des Subjekts oder — je nach Begrifflichkeit — des Individuums
in der griechischen Tragddie verortet. In der Regel ist damit die Idee eines
erstmals von den Gottern und dem Schicksal unabhéngigen, autonomen
und also freien Handelns gemeint; in der Tragodie griindet also so etwas
wie Selbstbewufitsein, Selbstbestimmung, Autonomie, Freiheit. Ganz all-
gemein und in erster Anndherung lafit sich die Subjektwerdung in der
Tragodie konkreter als ein Ubergang von der wortlichen Ordnung des
Mythos zu einer symbolischen Ordnung des Logos fassen. Dieser Ubergang
findet seine ndahere Bestimmung z.B. darin, daf} in der griechischen Tragé-
die der Ubergang von einem vorrechtlichen Status in ein Rechtssystem bzw.
von einem mythischen zu einem menschlichen Recht vollzogen wird. Das
geschieht auf verschiedenerlei Weise, etwa durch den Urteilsspruch des
Areopags in Aischylos’ Orestie oder durch den Rechtskonflikt der sophokle-
ischen Antigone, in dem (Hegels einflufireicher Interpretation zufolge) das
von ihr vertretene gottliche Recht der Familie dem menschlichen Recht des
Staates unterworfen bzw. darin aufgehoben wird. In der Tragédie tritt der
Mensch also in eine Rechtsordnung ein; man konnte sagen, er wird zum
Rechtssubjekt. Eine andere Bestimmung der Subjektwerdung in der Tra-
godie als dem Ubergang vom Mythos zum Logos bezieht sich darauf, daf} in
der Tragddie eine Selbsterkenntnis erfolgt, wie iberhaupt die ganze Trago-
die etwa des Odipus als der Weg einer Selbsterkenntnis gelesen werden
kann, auf dem Odipus nach und nach aufdeckt, wer er ist. Subjektkonsti-
tution also als tragische Griindung des Rechtssubjekts und Subjektkonsti-
tution als tragische Selbsterkenntnis.!

1 Hegel unterscheidet zwei tragische »Hauptgegensitze«: den zwischen Staat und Fami-
lie, wofiir er Sichen gegen Thebenund Antigone als Beispiele nennt, und den zwischen dem
»Recht des wachen Bewuftseins, um die Berechtigung dessen, was der Mensch mit
selbstbewuftem Wollen vollbringt, dem gegeniiber, was er unbewufit und willenlos
nach der Bestimmung der Goétter wirklich getan hat«, wofiir er Odipus als Beispiel
anfithrt. G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Asthetik IIl (= Werke, Bd. 15), Frank-
furt .M. 41996, S. 544£. (im folgenden per Sigle A IIT im laufenden Text zitiert).

21

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tragische Subjektkonstitution in Hegels Phdnomenologie des Geistes

In der Phinomenologie des Geistes entwickelt Hegel, wie der Titel bereits angibt,
ein System der Erscheinungsformen des Geistes. Diese sind Bewufitsein,
Selbstbewufitsein und Vernunft (die er spéter in der Enzyklopddie der philoso-
phischen Wissenschaffen unter dem Begriff des subjektiven Geistes zusammen-
falt), Geist (der »objektive Geist« der Enxpklopidie) sowie Religion und
absolutes Wissen (spiter der »absolute Geist«).?

Das Subjekt verstanden als Selbstbewufltsein behandelt strenggenommen
nur der zweite Teil der Phdnomenologie, und zwar in der Form des je einzel-
nen oder individuellen Selbstbewufitseins. Seine Entstehung erklart Hegel
anhand der bekannten Herr-Knecht-Dialektik, in der zwei Bewuf3tseinsfor-
men, die des Herrn und die des Knechts, einander im Kampf dialektisch
bedingen und hervorbringen. Die wesentlichen Momente dieses Hegel-
schen Subjektivititskonzepts sind Streit, Anerkennung, Vermittlung und
Untergang, wobei der Untergang zugleich stets die Aufhebung auf einer
hoheren Stufe bedeutet. Die Phdnomenologie kann aber auch im ganzen als
eine Beschreibung der Genese des Subjekts als der »Bewegung des Sich-
selbstsetzens, oder [der] Vermittlung des Sichanderswerdens mit sich selbst«
(PG 23) gelesen werden, weil sich die Bewegung der Selbsterkenntnis oder
Selbstbehauptung, der Entduflerung, Aufthebung und Riickkehr in sich in
jedem Kapitel, auf jeder Entwicklungsstufe des Geistes aufs neue vollzieht.
Die »Erscheinungsformen« des Geistes sind damit seine Entwicklungsstu-
fen, und zwar jeweils des allgemeinen wie des einzelnen Geistes. Es geht also
auf kemer der Bewufitseinsstufen entweder nur um die historische Entwick-
lung der Menschheit, und d.h. die Weltgeschichte, oder nur um die je
einzelne Entwicklung des einzelnen Menschen zum Subjekt, sondern immer
um beide gleichzeitig:* Die Phénomenologie ist zugleich eine Menschheits-
geschichte des Geistes als Weltgeschichte und eine beschreibende Entwick-
lungspsychologie (man kénnte auch sagen: ist zugleich Phylogenese und

2 Vgl. ders.: Enzyklopidie der philosophischen Wissenschaften III (= Werke, Bd. 10),
Frankfurt a.M. 41999, S. 32.

3 PG, Teil B.: »Selbstbewufitsein«, S. 137-177.

4 Eine zweifache Methodik der Phinomenologie stellt auch Changyang Fan fest in: Sitt-
lichkeit und Tragik. Zu Hegels Antigone-Deutung, Bonn 1998, S. 82-90.

22

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ontogenese), weswegen die Entwicklungsstufen stets ebensosehr welt- und
menschheitshistorische wie individuell-psychische sind.5

Das zentrale Moment jeder dieser Entwicklungsstufen ist das Selbstbewufit-
sein; daher macht Ernst Bloch zufolge »bereits der einzige Satz: Erkenne
dich selbst, ein wichtiges Stiick Hegel kenntlich«,® daher auch »das gleiche
Erkenne dich selbst in den immer héheren Stufen oder Spiralen in der
Phianomenologie des Geistes«.” Hegel schreibt in der Vorrede zur Phinome-
nologie, die Wissenschaft habe »das Selbstbewufitsein als eins mit sich zu
setzen« (PG 31);3 Wissen ist demnach immer auch das Wissen von sich
selbst. Indem die Phinomenologie nun also das »werdende Wissen« behandelt,
behandelt sie das werdende Selbstbewufitsein — das werdende Subjekt.

Die lebendige Substanz ist ferner das Sein, welches in Wahrheit Subjekt, oder, was
dasselbe heifit, welches in Wahrheit wirklich ist, nur insofern sie die Bewegung des
Sich-selbst-setzens, oder die Vermittlung des Sich-anders-werdens mit sich selbst ist.
(PG 23)

Das Bewufitsein kommt zu seiner Wirklichkeit als »selbstédndiges Selbst-
bewufitsein« (PG 149) oder Subjekt erst durch Vermittlung mit dem Ande-
ren und Riickkehr zu sich selbst. Das Subjekt ist demnach die vermittelte
Embheit von Allgemeinem und Besonderem. Vermittelt zu sein, bedeutet,
sich durch Handeln nach aufien gesetzt und so zugleich das Auflen in sich
aufgenommen zu haben, sich dem Kampf gestellt und aus ithm — sei es als
Sieger oder als Verlierer, als Herr oder als Knecht — hervorgegangen zu sein.
Das Subjekt ist nicht nur blof} an sich, sondern hat sich nach aufien gesetzt
(Fursich/Individuum) und ist wieder in sich zurtickgekehrt (vermitteltes
Fiirsich/Anundfiirsich). Die Tat nun entspringt der »Einseitigkeit des Fiir-

Vgl. zu diesem Nebeneinander und der Gleichzeitigkeit der Formen des Geistes PG

32f.: »Der Einzelne muf} auch dem Inhalte nach die Bildungsstufen des allgemeinen

Geistes durchlaufen, aber als vom Geiste schon abgelegte Gestalten, als Stufen eines

Wegs, der ausgearbeitet und geebnet ist; so sehen wir in Ansehung der Kenntnisse

das, was in friheren Zeitaltern den reifen Geist der Ménner beschaftigte, zu Kennt-

nissen, Ubungen und selbst Spielen des Knabenalters herabgesunken und werden in
dem piddagogischen Fortschreiten die wie im Schattenrisse nachgezeichnete Ge-
schichte der Bildung der Welt erkennen.«

6 Ernst Bloch: Subjekt — Objekt. Erlduterungen zu Hegel, erw. Ausgabe, Frankfurt a. M.
1972, S. 32; vgl. auch G.W.F. Hegel: Enzyklopédie der philosophischen Wissenschaf-
ten III, § 377.

7 Ebd., S. 37.

8 Vgl. auch PG 441.

23

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sichseins«. (PG 344) Subjektsetzung ist "Entduflerung< Man gibt etwas auf
(ent~), indem man sich nach auflen setzt (-duflert<), und zwar die eigene
Ununterschiedenheit; indem man sich »aufiert¢, unterscheidet man sich, und
nur durch diese Unterscheidung kann man dann auch fir sich sein. Sub-
jektwerdung ist Unterscheidung oder Trennung von sich selbst und da-
durch Erlangung seiner selbst, ist Aufhebung der Ununterschiedenheit
zugunsten einer Unterschiedenheit (Individuation), die die Riickkehr ins
Selbst erméglicht, das nun aber eine unterschiedene, vermittelte Einheit ist.
Sie ist der Weg von ununterschiedener Einheit iiber Entzweiung und Ver-
mittlung zur unterschiedenen Einheit; Subjektivitit ist damit in einem ge-
wissen Sinne auch das Aufgeben von Individualitit; die Individualitit als
blofle Einzelnheit wird dem Allgemeinen unterworfen, mit ihm vermittelt
und so zum Subjekt.? Das Individuum ist also eine Zwischenstufe zwischen
Ansich (Bewufitsein) und Anundfiirsich (Subjekt/Selbstbewufitsein), es ist
das Setzen des Fursich, das sich damit zugleich auch fiir andere setzt. Denn:
Individualitit ist nur durch »thren Gegensatz des Andern« fiir sich. Zwar
hebt sie ihre Einfachheit auf, indem sie »das Andre in sich setzt«, und
»entzweit« sie, aber »dies Entzweien [...] ist eben das Setzen der Individua-
litat«. (PG 142) Individuierung bedeutet die Entzweiung mit der Welt,
Subjektwerdung die darauffolgende Einheit. Das Subjekt ist demnach die
vermittelte Einheit von Allgemeinem und Besonderem, also wesentlich
dialektisch. Das Dialektische umfaf}t den Widerstreit, und so tritt dieser
nicht nur in seiner Grundfigur als »Kampf auf Leben und Tod« (PG 149) im
Herr-Knecht-Kapitel auf, sondern findet, wie gesagt, in jedem Kapitel des

9 Diese Verwendungsweise des Begriffs der Individualitiit bei Hegel muf} allerdings von
einer anderen unterschieden werden. Die hier beschriebene Individualitét ist das blof§
Partikulare und Einzelne, das noch unvermittelte Firsich, das sich auf jeder dialekti-
schen Stufe des Hegelschen Systems wiederfindet. Demgegeniiber steht ein anderes,
emphatisches Verstindnis von Individualitit als der ausgebildeten Individualitit des
Christentums. Nur fiir dieses gilt, was Menke ein »Mehr der Individualitit gegeniiber
der Subjektivitit« nennt. (Christoph Menke: Tragédie im Sittlichen, S. 194) Manfred
Frank schreibt — grundsitzlich und fiir den deutschen Idealismus, ausdriicklich auch
fur Hegel geltend: »Subjekt« (und »ich<) meinen ein Allgemeines, >Persons ein Beson-
deres, >Individuum« ein Einzelnes«. (Manfred Frank: Die Unhintergehbarkeit von
Individualitit, Frankfurt a.M. 1986, S. 25) Das wiederum trifft Hegels Terminologie
insofern nicht ganz exakt, als ein Allgemeines bei Hegel immer defizitdr ist; es ist das
abstrakte, noch unentwickelte und unvermittelte Ansich. Dagegen ist das Hegelsche
Subjekt ein wesentlich vermitteltes, eines, das sich durch die Vermittlung erst bildet,
weswegen ihm nicht der Status eines blofl Allgemeinen zuzuordnen ist.

24

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Textes, aufjeder Stufe des »werdenden Wissens« aufs neue statt — so auch in
der Sittlichkeit.

Im ersten Teil des Geistkapitels wird mit der »Sittlichkeit« nicht allein eine
Stufe des Bewufdtseins eines Volkes!? oder eine historische Gesellschafts-
stufe behandelt, sondern zugleich auch das einzelne Selbstbewufitsein. Die
Sittlichkeit kann daher einerseits historisch am Ubergang von der nach-
mythischen frithen griechischen Antike zur Polis verortet!! und andererseits
entwicklungspsychologisch als eine hoher entwickelte Stufe des je einzelnen
Selbstbewufitseins verstanden werden. Es ist die Entwicklung dieses sitt-
lichen Subjekts, die Hegel an der Tragddie, namentlich an Sophokles’ 4n-
tigone exemplifiziert — wiewohl ohne diese Beztige im einzelnen auszubuch-
stabieren. Aus dem Ineinander von Geschichte und Subjekt folgt auch, daf}
mindestens die historische und psychische Bewuf3tseinsstufe der Sittlichkeit
erreicht sein mufi, bevor die Tragddie als literarische Form iiberhaupt
hervorgebracht werden kann.!? Der Schwerpunkt von Hegels Antigone-
interpretation liegt damit nicht auf tragédientheoretischen oder dsthetischen
Aspekten, sondern es handelt sich um die Exemplifizierung und Verwirk-
lichung einer Stufe der Selbstbewufitseinswerdung an und in der Trago-
die.13

Auf der Stufe der Sittlichkeit tritt der Widerstreit zwischen »menschlichem«
und »gottlichem Gesetz«!* oder »sittlichem Selbstbewufitsein« und »Wesen«
hervor. (PG 344) Zunichst aber ist jenes vorrechtliche »sittliche Reich« »eine
unbefleckte durch keinen Zwiespalt verunreinigte Welt«. (PG 341) In ihr
stehen sich die »allgemeinen sittlichen Wesen« des menschlichen und des
gottlichen Rechts, das allgemeine und das einzelne Bewufitsein, das Volk
und die Familie, zwar gegeniiber, sind aber zugleich durch die Verbindung
von Mann und Frau vermittelt. In diesem noch allgemeinen Stadium tritt
der Gegensatz der beiden Sphéren also noch nicht zutage, er besteht nur an
sich, duflert sich nicht und ist noch keine Wirklichkeit geworden. So steht

10 Vgl. PG 329.

II' Diese historische Einordnung deckt sich auch mit derjenigen Nietzsches, wonach mit
Sokrates und seiner Dialektik die Trennung und mit Euripides der Untergang der
Tragodie beginnt.

12 Vol A II, 476.

13 »Die klassische Tragddie [...] exemplifiziert die Konstitution einer modernen Sub-
jektivitit und Freiheit.« Christoph Menke: Tragddie im Sittlichen, S. 73.

14 Zu menschlichem und gbttlichem Gesetz siehe genauer das Kap. »Die sittliche Wel,
das menschliche und das géttliche Recht, der Mann und das Weib«, PG 328-342.

25

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auch das Selbstbewufitsein in dieser Allgemeinheit zunéchst als ein nicht
naher bestimmtes blofles Bewuf3tsein, das sich von der dufieren Welt nicht
unterscheidet: Es ist ununterschieden und noch nicht »einzelne Individua-
litdt«; es ist nur erst der »unwirkliche Schatten« des Gegensatzes von »all-
gemeinem Willen« und »Blut der Familie«. (PG 342) Der Zwiespalt zwi-
schen Allgemeinheit und Besonderheit bricht in ihm noch nicht hervor.

Es liegt nun aber in der Struktur oder, hegelisch ausgedriickt, im Begriff des
sittlichen Bewufitseins begriindet, sich als Individualitit zu setzen. Das
einzelne sittliche Bewufitsein gehort entweder dem géttlichen oder dem
menschlichen Gesetz an'® und ist »fiir eins derselben entschieden<. (PG 343)
(Ubertragen auf Antigone bedeutet das: Antigone gehért dem géttlichen
Recht der Familie an, Kreon dem menschlichen Recht des Staates.) Diese
Entschiedenheit fiir eine Seite manifestiert sich in der Tat, in der sich das
Bewufitsein gegen die jeweils andere Seite und gegen das andere Recht setzt.
(Antigone begrabt Polyneikes, dem goéttlichen Recht in Form des Begrab-
nisgebots folgend und gegen das menschliche Recht in Form von Kreons
Verbot verstolend.) Das sittliche Bewufitsein kann eine Seite so entschieden
vertreten, weil es nicht um das Recht der anderen Seite weifd. Indem das
handelnde Bewufitsein nun eine Seite wahlt und aktiv vertritt, werden in
dieser seiner Tat die beiden Bereiche des menschlichen und des géttlichen
Rechts einander entgegengesetzt, und zugleich setzt sich das Bewufitsein
selbst als Individuum. Zuvor war »noch keine Tat begangen; die Tat aber ist
das wirkliche Selbst«. (PG 342) In der Tat des Individuums tritt der zuvor
verborgene Widerstreit der beiden Rechte zutage. Nachdem es die Tat
vollbracht hat, erkennt es aber, daff die zwei Rechte, die durch seine Tat
in Widerstreit geraten sind, gleichberechtigte Anspriiche haben, dafi es die
Anspriiche der Gegenseite verletzt hat und an ihr schuldig geworden ist.
Durch diese Emsicht des Individuums in das gleiche Recht beider Sphéren
und in seine Schuld geht es selbst von der Stufe des Individuums als Bewuf3t-
sein fiir sich ins wirkliche Selbstbewufitsein als Bewufltsein an und fiir sich
tiber (Antigone: »weil wir leiden, anerkennen wir, daf} wir gefehlt« [PG
348]16). Das sittliche Bewufitsein ist nicht Bewufitsein an sich geblieben,

15 Vgl. PG 343.

16 Entgegen Hegels Interpretation findet diese Einsicht in Sophokles’ Antigone eigentlich
nicht statt. Antigone fragt: »Welch gottliches Gesetz hab ich verletzt? / Was soll ich
Arme zu den Gottern noch / Aufschauen? Welchen Helfer ruf ich an? / Heif3 ich doch,
weil ich fromm war, Frevlerin! / Ja, wenn es den Gottern wohlgefillt, / Dann seh ich

26

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

sondern hat sich in der Tat als Individuum gegen das andere, ihm duflere
Recht gesetzt und ist mit der Einsicht in das Recht und die Berechtigung
auch des Aufieren, Anderen, in sich als vermitteltes Subjekt zuriickgekehrt.
»In der Tat aber ist die sittliche Substanz durch diese Bewegung zum wirk-
lichen Selbstbewufitsein geworden, oder dieses Selbst zum Anundfiirsich-
seienden«. (PG 328) Wenn Hegel schreibt, in der Tragodie sei das Selbst-
bewufltsein vorgestellt,!” prasentiert er die griechische Tragddie als
Paradigma der dialektischen Entwicklung des Selbstbewufitseins und liest
Sophokles’ Antigone als den Grindungstext moderner Subjektivitit.!8

17
18

ein: ich leide, weil ich fehlte. / Doch fehlten diese, treffe sie nichts Argres, / Als was sie
wider Recht an mir getan!« (Sophokles: Antigone, iibers. von Wilhelm Kuchenmiil-
ler, durchges. Ausgabe, Stuttgart 2000, V. 921-928) Sie zieht offenbar gar nicht in
Betracht, dafl die andere Seite auch ein Recht haben kénnte. In der Frage »Welch
gottliches Gesetz hab ich verletzt?« impliziert sie zudem, daf} sie eben kein goéttliches
Gesetz verletzt hat, sondern nur dasjenige, was Hegel das menschliche nennt, also
nur« das Gesetz des Staates. Einen méglichen Fehler méchte sie nur dann einraumen,
»wenn es [so] den Gottern wohlgefillt«. Nicht ein anderes Recht, sondern allein die
Launen der Gotter konnten ihre Tat als Fehler ausweisen. Antigone begeht zwar
wissentlich, wie Hegel sagt, das Verbrechen, aber nur wissend, dafl es als Verbrechen
angeschen werden wird, nicht um das tatsachliche Recht der anderen Seite wissend.
Man kann also sagen, Antigone stirbt, ohne vor der Tat um das Recht der anderen
Seite zu wissen und ohne nach der Tat die Einsicht in das Recht der anderen Seite zu
erlangen. Hegel hingegen zitiert Antigone in nur einem Vers und unterschldgt auf
diese Weise den konditionalen Zusammenhang: weil wir leiden, anerkennen wir, dafs wir
gefehlt (PG 348), was einem »ich seh ein: ich leide, weil ich fehlte« in Kuchenmiillers
Ubersetzung entspriche. An dieses Zitat schliefit er dann den Satz an: »Dies Aner-
kennen driickt den aufgehobnen Zwiespalt des sittlichen Zweckes und der Wirklich-
keit [...] aus.« Ganz sauber ist dieser Schluf} nicht.

Vel. PG 540. .

Hierin erweist sich tibrigens Judith Butlers Vorschlag, statt der Figur des Odipus die
der Antigone als Modell fiir den zentralen psychischen Grundkonflikt des Menschen
zu betrachten, als bei Hegel bereits verwirklicht (vgl. Judith Butler: Antigones Ver-
langen. Verwandtschaft zwischen Leben und Tod, Frankfurt a.M. 2001, S. 93-95.
Vgl. auch George Steiner: Die Antigonen, Miinchen 1990, S. 32f.). Diese These von
der Tragodie als Entstehungsort des modernen Subjekts bei Hegel vertritt auch
Menke sehr entschieden — allerdings spricht er von Individualitit (vgl. Christoph
Menke: Tragodie im Sittlichen, insbes. S. 165-201). Hiergegen ist einzuwenden, daf§
Hegel im Religionskapitel auch Epos und Komédie als Formen des Bewufitseins
betrachtet (vgl. hierzu die Einleitung zum zweiten Teil der Arbeit).

27

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das Subjekt bei Foucault

Als Auflésungstext moderner Subjektivitat dagegen gilt Foucaults Die Ord-
nung der Dinge (1966). Eines der bekanntesten Foucaultzitate iiberhaupt
diirfte der Schlufisatz sein, demzufolge der Mensch >vielleicht bald« »ver-
schwindet wie am Meeresufer ein Gesicht im Sand«.1? Das »Verschwinden«
und der »Tod[ ] des Menschen« (OD 412) wurden, zusammengefafit als
»Ende des Subjekts,2? zu Schlagwortern fitr Foucaults Werk und die Post-
modernediskussion tiberhaupt, wobei in den Debatten von Anfang an nicht
immer ganz klar gewesen zu sein scheint, wovon bei einem solchen >Ende
des Subjekts« eigentlich die Rede ist und ob alle {iber dasselbe sprechen.
Hans Michael Baumgartners differenzierte Antwort auf die Frage, welches
Subjekt im philosophischen Diskurs der Moderne — also nicht speziell bei
Foucault — »verschwunden« sei, lautet: das Subjekt des deutschen Idealis-
mus, das als »Einheit von Substanz und Subjekt im Begriff des Selbstbewufit-
seins« konzipiert ist — und nur dieses. Am »Subjekt als verantwortliche
Person in rechtlicher und moralischer Hinsicht« hingegen halt er explizit
fest.?! Das Ende des Subjekts spezifisch bei Foucault wird wahlweise als das
Ende des cartesischen oder des kantischen Erkenntnissubjekts, das Ende des
freien und autonomen Subjekts der Moderne oder das Ende des idealisti-
schen Subjekts begriffen, oder als eine nicht niher bestimmte Mischung
oder Kombination aus all diesen — was zum einen an Uneindeutigkeiten
in Foucaults eigenen Konzeptionen liegt, die auch, aber nicht nur auf den
prozessualen Charakter seiner Arbeit zuriickzufiithren sind, die er immer
wieder Modifikationen unterzogen hat, zum anderen aber darauf, daf§ hiu-
fig falschlicherweise von >dem« Subjekt gesprochen und nicht berticksichtigt
wird, daf} es sich dabei um verschiedene Subjektbegriffe handelt.

19" Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaf-
ten, Frankfurt a.M. 182003 [Paris 1966], S. 462 (im folgenden per Sigle OD im
laufenden Text zitiert).

20 Vgl. hierzu oben, Einleitung, Anm. 7.

2l Hans Michael Baumgartner: Welches Subjekt ist verschwunden?, S. 24. Und er
macht deutlich: »Hingegen ist nicht verschwunden, weil dies noch die Bedingung
jeder sinnvollen Rede, auch eines méglichen Verschwindens, ist: 1) Die Selbstrefe-
renz des Ich, 2) das Subjekt als individuelles erkennendes Bewufitsein, 3) das Subjekt
als verantwortliche Person in rechtlicher und moralischer Hinsicht und 4) das kom-
munikative Ich als Bezugspunkt jeder gemeinsamen Rede iiber die Welt und das
Leben in ihr [...].« (Ebd., S. 27)

28

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Natiirlich ist der Forschung nicht entgangen, daf} »Subjekt< bei Foucault
Unterschiedliches bezeichnet, und es fehlt nicht an Differenzierungsver-
suchen.?? Foucault selbst unterscheidet Anfang der achtziger Jahre riickblik-
kend drei Untersuchungsgegenstinde, namlich das »menschliche Sein als
Erkenntnissubjekt«, das »menschliche Sein als gesellschaftliches und recht-
liches Subjekt« und das »menschliche Sein als ethisches Subjekt«.? Diese
drei Bereiche werden haufig drei Werkphasen Foucaults zugeordnet: Das
»Erkenntnissubjekt« als Gegenstand von der Ordnung der Dinge, das »gesell-
schaftliche und rechtliche Subjekt« als Gegenstand von Uberwachen und Stra-
Jenund dem Willen zum Wissen und das ethische Subjekt als Gegenstand der
spaten Schriften seit den achtziger Jahren. Philipp Sarasin kritisiert diese
Zuordnung, »weil Foucault schon von Anfang an die >Achsen< von Wissen
und Macht in ihren Verbindungen und Uberkreuzungen analysierte und
weil er von Anfang an vom Problem umgetrieben wurde, was ein Indivi-
duum bzw. ein Subjekt sei«.?* Das ist richtig, zumal sich insbesondere die
ersten beiden der drei Gebiete in Foucaults Werk nicht sauber trennen
lassen, wie gleich kurz gezeigt werden wird. Andererseits legt Sarasin,
ebenso wie Foucault in seiner eigenen riickblickenden Unterscheidung in
das »menschliche Sein als Erkenntnissubjekt«, das »menschliche Sein als
gesellschaftliches und rechtliches Subjekt« und das »menschliche Sein als
ethisches Subjekt«, nahe, daf} es sich hier nur um verschiedene Gegen-
standsbereiche ein und derselben Subjektkonzeption handele, was nicht
richtig ist. Denn das, wonach Foucault unter dem Begriff des Subjekts
jeweils fragt, sowie die Arten und Weisen, wie er danach fragt, sind so
unterschiedlich, dafl seine eigene vielzitierte Aussage, es sei thm immer
schon um »das Subjekt« gegangen,?> kaum bestatigt werden kann.26

22 Vgl. Robert M. Strozier: Foucault, Subjectivity and Identity. Historical Constructions

of the Subject and Self, Detroit 2002; Martin Saar/Axel Honneth (Hg.): Michel
Foucault. Zwischenbilanz einer Rezeption, Frankfurt a.M. 2003; Carsten Wolfers:
Die Foucaultschen Subjekte, Wien u.a. 2009.

23 Michel Foucault: Vorwort zu »Sexualitit und Wahrheit«, erste Fassung, in: S IV,
S. 707-715, hier S. 709; vgl. auch Wolfgang Detel: Foucault und die klassische
Antike. Macht, Moral, Wissen. Mit einem neuen Vorwort, Frankfurt a.M. 2006,
S. 17, der diese drei als »Subjekte des Wissens, der Einwirkung auf andere und der
moralischen Haltung« bezeichnet.

24 Philipp Sarasin: Michel Foucault zur Einfithrung, Hamburg 2005, S. 12.

25 Vgl. Michel Foucault: Subjekt und Macht (1982), in: S IV, S. 269-294, hier S. 269f.

26 Andererseits sind die unterschiedlichen Subjektbegriffe zumindest werkgenetisch
ineinander tberfithrbar, so dafl die Behauptung einer durchgingigen Beschiftigung
mit dem Subjekt haltbar bleibt — nur eben so, dafi sich dabei der Subjektbegriff und

29

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

An dieser Stelle kann keine umfassende Einleitung in und kein Uberblick
iiber die Diskussion um das Subjekt bei Foucault gegeben werden, um so
weniger, als eine solche die schier uniiberblickbare Begriffs- und For-
schungsgeschichte des Subjektbegriffs miteinschliefit. Die Weite dieses Ge-
biets ist, neben Uneindeutigkeiten in Foucaults Texten und Auﬁerungen
selbst, auch der Grund dafiir, daf} Kldrungsversuche, was mit dem Men-
schen oder dem Subjekt (bei Foucault) eigentlich verschwindet oder stirbt,
unterschiedlich und hdufig begrifflich unscharf ausfallen. Als Einstieg in die
Schwierigkeiten, denen sich die Forschung in der Frage des Subjekts bei
Foucault gegentibersieht, soll hier beispielhaft nur eine der vielen Darstel-
lungen des Subjektbegriffs bei Foucault auszugsweise wiedergegeben und
daraus einzelne fragliche Punkte herausgegriffen und kurz diskutiert wer-
den. Hannelore Bublitz schreibt in threm Artikel Subjekt im Foucault-Hand-
buch:

Gegentiber der Auffassung, Foucault habe das Subjekt eliminiert (vgl. Honneth
1985, 136) und sei der Bewegung der radikalen Ausloschung des Subjekts gefolgt
(vgl. Habermas 1983, 324), kann man geradezu behaupten, das Subjekt sei das
Thema von Foucaults machthistorischen Analysen gewesen. Geleugnet wird nicht
die Existenz des Subjekts, sondern seine im autonomen Willen und Bewusstsein
begrindete Stifterfunktion.

Foucault kann zweifellos in einer theoretischen Strémung verortet werden, die sich
mit der »Infragestellung der Theorie des Subjekts« (S IV, 66) von dem cartesia-
nischen Grundpostulat eines souveridnen Schopfersubjekts befreit. Mit diesem An-
griff auf die fundierende Rolle des Subjekts, das in standiger Selbstreflexion seine
Identitit sucht, ist eine Dezentrierung des Subjekts verbunden, das nun als Epipha-
nomen des Willens zur Macht erscheint. Der Auffassung, das Subjekt sei der Dreh-
und Angelpunkt der Welt, wird eine Subjektkonzeption entgegengesetzt, die das
Subjekt als unterworfenes entwirft. Als solches bildet es eine zwar aktive Schaltstelle
gesellschaftlicher Machtkampfe, keineswegs aber einen souveranen Protagonisten in
diesem Geschehen.?’

sein jeweiliger Inhalt vollkommen wandeln. Maria Muhle versucht, einen Zwischen-
weg zu nehmen, indem sie einerseits die Figur der »Wende zum Subjekt« aufnimmt
und andererseits eine »Kontinuitat zwischen den machttheoretischen und den sub-
jekttheoretischen Schriften auf konzeptueller Ebene« beschreibt (vgl. Maria Muhle:
Eine Genealogie der Biopolitik. Zum Begriff des Lebens bei Foucault und Canguil-
hem, Bielefeld 2008, S. 276f.). Diese Differenzierung ist zu begrifien, entgeht aber
nicht der grundsitzlichen Problematik jeder Rede von »dem« Subjekt bei Foucault.

27 Hannelore Bublitz: Subjekt, in: Clemens Kammler/Rolf Parr/Ulrich Johannes Schnei-
der (Hg.): Foucault-Handbuch, S. 293-296, hier S. 293f.

30

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Zunichst einmal stellt die Behauptung, »das Subjekt sei das Thema von
Foucaults machthistorischen Analysen gewesen«, anders als Bublitz impli-
ziert, schon deshalb keinen Gegensatz zu Honneths und Habermas’ Auf-
fassungen einer >Eliminierung« oder »Ausléschung« des Subjekts dar, weil
das Subjekt auch als Gegenstand der Beschreibung emer >Eliminierunge
oder »Ausléschung« »Thema« von Foucaults Untersuchungen bliebe (wie-
wohl negatives Thema). Auf vergleichbare Weise geht Paul Veynes Fest-
stellung, das Subjekt sei aus Foucaults Forschungen »niemals verschwunden
gewesen«,”8 am Inhalt der Rede vom Ende des Subjekts vorbei. Es ist
offenbar nicht tberfliissig, darauf hinzuweisen, daf§ die These eines Endes
des Subjekts erstens die Beschiftigung mit dem Subjekt nicht ausschliefit
und zweitens nicht ausschliefit, weiterhin oder aufs neue mit (anderen)
Subjektbegriffen zu operieren.

Damit ist man auch schon bei der Frage angelangt, was Foucault mit dem
Begriff des Subjekts »eliminiert« oder »ausléscht«. Bublitz’ erste Bestimmung
lautet: »Geleugnet wird nicht die Existenz des Subjekts, sondern seine im
autonomen Willen und Bewusstsein begriindete Stifterfunktion.« Dieser
Satz ist unklar, denn gerade jener autonome Wille und das Bewuf3tsein
als Bewuf}tsein von sich ist dasjenige, was mit dem Begriff des Subjekts seit
Kant tiblicherweise bezeichnet wird. Was Bublitz hier mit dem »Subjekt,
dessen Existenz (bei Foucault) nicht »geleugnet« werde, meint, ist wohl eher
so etwas wie das »menschliche[ ] Individu[um]«?? tiberhaupt, oder, um den
ebenfalls schwierigen Begriff des Individuums zu vermeiden, die »human
material entity (including mind)«.3% Deren Existenz bei Foucault hatten aber
auch Honneth und Habermas nicht geleugnet. Bublitz schreibt weiter, Fou-
cault »befreife]« sich »von dem cartesianischen Grundpostulat eines souve-
ranen Schopfersubjekts«.3! Abgesehen davon, dafl das cartesische Cogito
kein »Schépfersubjekt« ist, kann man festhalten, daf} Foucaults machthisto-
rische Analysen Bublitz zufolge Descartes’ und Kants Erkenntnissubjekt
verabschieden. Gleich darauf spricht sie vom Fehlen eines »souverdnen

28 Paul Veyne: Michel Foucaults Denken, in: Martin Saar/Axel Honneth (Hg.): Michel
Foucault, S. 27-51, hier S. 41.

29 Wolfgang Detel: Foucault und die klassische Antike, S. 17.

30 Robert M. Strozier: Foucault, Subjectivity and Identity, S. 9.

31 »Schopfersubjekt« ist eine Bezeichnung, die im Zusammenhang mit Foucault eher an
den Tod des Autors (der freilich letztlich auch wieder mit der Ablehnung des Er-
kenntnissubjekts und des autonomen Subjekts zusammenhéngt) denken lafit, der
eher in der Archiologie des Wissens eine Rolle spielt.

31

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Protagonisten« in Foucaults Machtanalysen. Damit sind jedoch zwei vollig
unterschiedliche Subjektkonzeptionen umschrieben; die Abwesenheit eines
»souverdnen Protagonisten« ist die Abwesenheit des selbstbestimmten und
fre1 handelnden modernen Subjekts und bedeutet nicht dasselbe wie die
Nichtexistenz des Erkenntnissubjekts (wiewohl bei Kant in der Tat die
Konzeption eines transzendentalen Subjekts Voraussetzung fiir die Idee
menschlicher Autonomie ist).

Paul Geyer beantwortet die Frage, welches Subjekt bei Foucault »verschwin-
det< oder »endet¢, mit dem »modernen, autonomen menschlichen Subjekt«
der »Human- und Geisteswissenschaften seit Hegel« bzw. dem »autonomen
Subjekt[ ] der Moderne«.2? Auch diese Bestimmung fithrt allerdings zu einer
gewissen Unklarheit, indem Geyer in der Wendung »Human- und Geistes-
wissenschaften« einen bei Foucault distinkten Begriff (Humanwissenschaf-
ten, dazu gleich) mit einem bei Foucault nichtdistinkten Begriff (Geistes-
wissenschaften<) mischt und dartiber hinaus das »moderne| |, autonome] ]
menschliche[ ] Subjekt« nicht auf, z.B., Kant, sondern auf die Zeit »seit
Hegel« datiert, womit dann eher das idealistische Subjekt angesprochen ist.
Ute Frietsch dagegen betont: »Foucaults These des Passagencharakters der
Episteme >Mensch« zielt nicht auf den Humanismus und auch nicht auf die
Aufklarungs, sondern auf die »Anthropologie«.33

Tatsdchlich spricht Foucault selbst in der Ordnung der Dinge nicht vom Ende
des Subjekts, sondern vom Ende des Menschen, womit im dortigen Unter-
suchungszusammenhang zunichst einmal >lediglich« eine bestimmte Wis-
senskonfiguration oder Episteme, ein bestimmtes »historisches Apriori«
gemeint ist, ndmlich der »Mensch« als Erkenntnissubjekt und -objekt der
Humanwissenschaften.3* Diesen »Menschen« bestimmt er als »erkenntnis-

32 Paul Geyer: Foucaults »Les mots et les choses«: Ende oder Anfang einer modernen
Subjekttheorie?, in: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch 38 (1997), S. 245-260, hier
S. 246, 257.

33 Ute Frietsch: Die Ordnung der Dinge, in: Clemens Kammler/Rolf Parr/Ulrich Jo-
hannes Schneider (Hg.): Foucault-Handbuch, S. 38-50, hier S. 48.

34 Das bestitigt Foucault drei Jahre spéter, nach Veréffentlichung der Ardhiologie des
Wissens, in einem Interview: Der »Tod des Menschen« ist »nur ein Sonderfall oder,
wenn Sie so wollen, eine der sichtbaren Formen eines weitaus allgemeineren Ster-
bens. Damit meine ich nicht den Tod Gottes, sondern den Tod des Subjekts, des
Subjekts als Ursprung und Grundlage des Wissens, der Freiheit, der Sprache und der
Geschichte.« (S I, 1002) Hier wird deutlich, dafl der »T'od des Menschen« in der
Ordnung der Dinge tatsichlich, zumindest zunichst, nur< der Tod jenes sehr spezi-
fischen Subjekts und Objekts der Humanwissenschaften ist — der aber, wie schnell

32

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

theoretisches Bewufitsein des Menschen als solchen«. (OD 373) Das klingt
zunachst nach dem {iblichen reflexionstheoretischen Bewufitseinsmodell,
doch meint Foucault damit gerade nicht das Erkenntnissubjekt Descartes’,
denn das Cogito gehort eindeutig der Episteme der Repriasentation an, wie
er sogleich betont (vgl. OD 376f.), und er memt auch nicht Kants tran-
szendentales Subjekt: »Aber das moderne Cogito ist ebenso von dem Des-
cartes’ unterschieden wie unsere transzendentale Reflexion von der kanti-
schen Analyse entfernt ist.« (OD 390) Es handelt sich Foucaults Anspruch
nach durchaus um eine »transzendentale Reflexion«, wie auch die Formu-
lierung vom »anthropologischen Schlummer« (OD 410)3% an Kants Er-
kenntniskritik ankntipft — nur eben in bezug auf ein anderes Erkenntnis-
modell (namlich die Episteme der Humanwissenschaften) und auf ein
anderes, ein neu historisch definiertes Erkenntnissubjekt, nidmlich den
»Menschen«.

»Der Mensch ist in der Analytik der Endlichkeit eine seltsame, empirisch-
transzendentale Dublette, weil er ein solches Wesen ist, in dem man Kennt-
nis von dem nimmt, was jede Erkenntnis méglich macht«. (OD 384) Der
Unterschied zu Kants erkenntnistheoretischer Position 1st hier auf den er-
sten Blick nicht deutlich, zeichnet diese sich doch gerade durch die Zweiheit
(oder eben Dopplung) aus Subjekt der Welt der Erscheinungen und Subjekt
der Welt an sich, aus empirischem und transzendentalem Subjekt, aus.36
Sarasin schreibt, laut Foucault tauchte

(auch in der Kritik an der These) deutlich wurde und Foucault hier dann auch sagt,
dem viel umfassenderen »Tod des Subjekts« angehort.

Andererseits verweist Foucault in der Ordnung der Dinge auch im Zusammenhang der
»empirisch-transzendentalen Dublette« auf Nietzsche, der »ankiindigte, dafl der
Mensch bald nicht mehr existieren werde«, was bedeutete, »dafy der Mensch bereits
seit langem verschwunden war und immer weiter verschwand, und dafl unser mo-
dernes Denken vom Menschen, seine Sorge um ihn, unser Humanismus heiter auf
seiner grollenden Nichtexistenz schliefen.« (OD 389) Foucault spielt also auch in
seiner erkenntnistheoretischen Argumentation vom Ende des Menschen immer
mit >antthumanistischen< Anklangen; vgl. hierunter.

35 »Schlummers, nicht »Schlaf«, wie Képpen iibersetzt; analog zu Kants »dogmatischem
Schlummer«, aus dem ihn laut den Prolegomena Hume erloste.

36 Foucaults Ausdruck »Dublette« (doublure) oder Dopplung ist deshalb mifiverstéind-
lich, weil man auch Kants Unterscheidung in empirisches und transzendentales
Subjekt als >Dopplung« oder >Dublette« bezeichnen kénnte, Foucault damit aber eine
gegenteilige Position bezeichnet; vgl. die folgenden Ausfithrungen.

33

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Mensch als Objekt und zugleich fundierendes Subjekt jeder Erkenntnis auf. Er
tauchte auf [...] als »empirisch-transzendentale Doublette«: als empirisches Objekt
vieler neuer Wissenschaften [...] und als transzendentales Subjekt der Wahrheit
jeder Erkenntnis tiberhaupt.3”

Damit sind jedoch der »empirisch-transzendentale« Charakter des »Men-
schen« der Humanwissenschaften und also auch der Dopplungscharakter
der »Dublette« nicht korrekt erkldrt, obwohl Sarasin gleich darauf den
entscheidenden Unterschied zur kantischen Position nennt: daf} namlich
»das Transzendentale in der Moderne nicht langer allein in der Figur einer
reinen Vernunft« gesehen wird, sondern in den >Quasi-Transzendentalienc
Arbeit, Leben und Sprache«,38 die Bedingung und Gegenstand der seit 1800
sich ausbildenden neuen »Humanwissenschaften« Biologie, Okonomie und
Philologie sind. Foucault schreibt tiber diese »Quasi-Transzendentalien«

(OD 307):

Die Arbeit, das Leben und die Sprache erscheinen jeweils als »Transzendentalien,
die die objektive Erfahrung der Lebewesen, der Produktionsgesetze und der Formen
der Sprache erméglichen. In threm Sein sind sie auflererkenntnismifiig (hors con-
naissance), aber dadurch selbst sind sie Bedingungen der Erkenntnisse. Sie entspre-
chen der Entdeckung eines transzendentalen Feldes durch Kant, und dennoch un-
terscheiden sie sich davon in zwei wesentlichen Punkten. (OD 301)

Diese »zwei wesentlichen Punkte[ ]« sind »die Tatsache, dal die Transzen-
dentalien bei dem Objekt ruhen« (genau das ist bei Kant ndmlich nicht der
Fall, weil er transzendentales und empirisches Subjekt und damit Subjekt
und Objekt der Erkenntnis unterscheidet, wihrend der »Mensch« empiri-
sches und transzendentales Subjekt zugleich ist), und »die Tatsache, daf}
diese Transzendentalien die aposteriorischen Systeme betreffen« (OD 301)
— es handelt sich also um empirische Transzendentalien. Die empirischen
Formen der Erkenntnis (Arbeit, Leben, Sprache) sind zugleich die »Bedin-
gungen der Erkenntnisse«; das Empirische ist das Transzendentale. Darin
besteht die humanwissenschaftliche »Dublette«, besteht die Eigenschaft des
Menschen als »Ort einer empirisch-transzendentalen Reduplizierung«. (OD
389)

Daf} das Empirische das Transzendentale ist, liegt in einem neuen Verstind-
nis der Endlichkeit begriindet oder griindet ein neues Verstindnis der

37 Philipp Sarasin: Michel Foucault zur Einfithrung, S. 85.
38 Ebd.

34

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Endlichkeit. Bei Kant ist die Erkenntnis endlich, weil das menschliche
Erkenntnissubjekt nicht nur der Welt der Dinge an sich, sondern auch
der empirischen Welt der Erscheinungen angehort. Bei Foucault dagegen
gehort die humanwissenschaftliche Erkenntnis selbst der empirischen Welt
an. »Das heifit, daB} jede dieser positiven Formen, in denen der Mensch
erfahren kann, dafl er endlich ist, ihm nur auf dem Hintergrund seiner
eigenen Endlichkeit gegeben ist.« (OD 380)

Die Erfahrung, die sich am Anfang des neunzehnten Jahrhunderts bildete, stellt die
Entdeckung der Endlichkeit nicht mehr ins Innere des Denkens tiber das Unendliche
[wie noch bei Descartes und Kant; Gw.E.], sondern genau in das Zentrum jener
Inhalte, die durch ein endliches Wissen als die konkreten Formen der endlichen
Existenz gegeben werden. Daher rithrt das unbeendbare Spiel eines reduplizierten
Bezugs. Wenn das Wissen des Menschen endlich ist, dann weil es ohne mégliche
Befreiung in den positiven Inhalten der Sprache, der Arbeit und des Lebens gefangen
ist. Umgekehrt, wenn das Leben, die Arbeit und die Sprache sich in ihrer Positivitdt
ergeben, dann weil die Erkenntnis endliche Formen hat. (OD 382)

Foucault legt hier eine erkenntnistheoretische Kritik der Humanwissen-
schaften und des humanwissenschaftlichen Erkenntnissubjekts, des »Men-
schen«, vor. Es ist diese spezifische epistemische Konfiguration, die er in
seiner These vom »Ende des Menschen« verabschiedet; so gesehen behaup-
tet er weder direkt das Ende des cartesischen noch das des kantischen
Erkenntnissubjekts. Allerdings schliefit die These vom Ende des »Men-
schen«, auch im beschriebenen rein erkenntnistheoretischen Verstindnis,
die Historizitdt von (Erkenntnis-)Subjektkonzeptionen tiberhaupt notwen-
dig mit ein oder setzt sie voraus; das eigentliche Skandalon der Ordnung der
Dinge besteht demnach in der Historisierung der Wissensformen oder Epi-
stemen, in die die moderne Episteme der Humanwissenschaften, >unsere«
Episteme, ausdriicklich miteingeschlossen ist. Als Konsequenz dieser spezi-
fischen Historisierung erweisen sich das Subjekt und seine Erkenntnis als je
historisch bedingte Konstruktion, was auch die Dekonstruktion des klassi-
schen Erkenntnissubjekts bedeutet.

An dieses transzendentale Subjekt Kants wiederum sind Freiheit und Auto-
nomie des handelnden Subjekts gebunden, die damit ebenfalls dekonstruiert
werden; so gesehen ist Geyers Kopplung von modernem autonomen Sub-
jekt und Mensch der Humanwissenschaften (in threr Unbestimmtheit) doch
zutreffend. Mit dem bevorstehenden »T'od des Menschen« der Humanwis-
senschaften ist daher doch auch das Selbstverstindnis moderner Subjekti-
vitdt in Frage gestellt, und daher auch richtete sich die Kritik an der Ordnung

35

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der Dinge u.a. gegen einen >Antihumanismus< Foucaults.3* Obwohl also
Foucaults dortige These vom »T'od des Menschen« spezieller ist als die viel
weiter gefafite These vom postmodernen Tod des Subjekts tiberhaupt, und
obwohl von >Antihumanismus« hier eigentlich nur in einem epistemischen,
ethisch neutralen Sinn gesprochen werden kann, ist die Folgerung eines
ethischen Antihumanismus zumindest nicht ausgeschlossen. Dies um so
weniger, als Foucault dariiber hinaus seine primér erkenntnistheoretische
These in Form und Stil der Darstellung polemisch auflddt. Insbesondere in
der Wendung vom »Tod des Menschen« greift er den von Nietzsche pro-
klamierten Tod Gottes auf, der nun tatsiachlich auf die metaphysische Be-
griindung der Freiheit und Autonomie des Menschen und die Universalitat
ethischer Werte abzielt, und provoziert damit Reaktionen wie den Vorwurf
des Antthumanismus.*0

Ein Ende nicht des »Menschen« der Humanwissenschaften, sondern des
klassischen Erkenntnissubjekts erklart Foucault explizit zu Beginn der sieb-
ziger Jahre. Zwar verzichtet er bereits in der Archéologie des Wissens (1969) auf
»ein Cogito« und »eine transzendentale Subjektivitit«, fordert aber nicht
direkt deren Aufgabe. Es geht ihm dort vor allem darum, einen Diskurs
ohne Subjekt zu beschreiben; das sprechende Subjekt ist fiir seine Aussagen-
analyse »nicht notig«.#! Die Forderung nach einer regelrechten Abschaffung

39 Vgl. dazu Hayden White: Foucault’s Discourse. The Historiography of Anti-Hu-
manism, in: ders.: The Content of the Form, Baltimore/L.ondon 1987, S. 104-141;
Ute Frietsch: Die Ordnung der Dinge, S. 39. Zu einer Diskussion des »Antihuma-
nismus« bei Foucault vgl. Achim Geisenhansliike: Antthumanismus? Michel Foucault
und die Folgen, in: Richard Faber (Hg.): Streit um den Humanismus, Wiirzburg
2003, S. 235-46; Philipp Sarasin: Michel Foucault zur Einfithrung, S. 87f. Ein Beispiel
fiir pragnante antihumanistische« Aufferungen Foucaults bietet das Interview »Wer
sind Sie, Professor Foucault?«, in: S I, S. 770-793, hier S. 787-793.

Kritiker spezifisch von Foucaults bewufitseinstheoretischer Position sparen ihrerseits
nicht mit Ausdriicken, die polemisch iiber das Feld der Erkenntnistheorie hinaus-
weisen; vgl. etwa Manfred Frank, der schreibt, wihrend das Subjekt »den Ausgangs-
punkt des vormodernen (z.B. cartesischen) und besonders des modernen (z.B. kantia-
nischen-Fichteschen-Sartreschen) Denkens« bedeute, laufe die Foucaultsche
Auffassung des modernen Wissens auf die »Euthanasie« modernen Denkens und
seines Subjektbegriffs hinaus. Manfred Frank: Was ist Neostrukturalismus?, Frank-
furt a.M. 1984, S. 245.

Die Aufgabe der Aussageanalyse setzt »voraus, dafl dieses Aussagefeld nicht auf ein
individuelles Subjekt, nicht auf etwas wie ein kollektives Bewuftsein, eine transzen-
dentale Subjektivitdt bezogen wird, sondern dafl man es als ein anonymes Feld
beschreibt, dessen Konfiguration den méglichen Platz der sprechenden Subjekte
definiert. Es ist nicht nétig, die Aussagen im Verhaltnis zu einer souverdnen Sub-

40

41

36

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

des Erkenntnissubjekts erfolgt erst da, wo Foucault gezielt Machtstrukturen
in den Blick zu nehmen beginnt und die Form der Erkenntnis von sich selbst
auch als Ergebnis von Machtstrukturen identifiziert. Im 1969 entstandenen
und 1971 veroffentlichten Aufsatz Nietzsche, die Genealogie, die Historie, dex
Programmschrift zu seiner genealogischen Methode, formuliert er als eines
ihrer Ziele die »Zerstérung des Erkenntnissubjekts«,*2 und in einer unter
dem Titel Die Wahrheit und die juristischen Formen posthum publizierten Vor-
tragsrethe aus dem Jahre 1973 konstatiert er, wiederum mit Bezug auf
Nietzsche, ein >Verschwinden« des »Subjekt[s] in seiner Einheit und Souve-
ranitat«. (WjF 21) Statt dessen kiindigt er dort eine »Neufassung einer
Theorie des Subjekts« an, die nicht mehr »cartesisch und kantisch«*® wire.
(WjF 10) Er geht dabei von Nietzsches Kritik an der Erkenntnistheorie
aus,* gelangt dann aber tber dessen Verbindung von Wissen und Macht
nicht nur zum Ergebnis, daf} es kein vorgingiges souveranes Erkenntnis-

jektivitit zu plazieren, sondern in den verschiedenen Formen der sprechenden Sub-
jektivitit dem Aussagefeld eigene Wirkungen zu erkennen.« (Michel Foucault: Archéo-
logie des Wissens, Frankfurt a.M. 122005, S. 177. Im folgenden per Sigle AW im
laufenden Text zitiert.) »Die Analyse der Aussagen vollzicht sich also ohne Bezug
auf ein Cogito. Sie stellt nicht die Frage dessen, der spricht, der sich manifestiert oder
in dem, was er sagt, verbirgt, der, indem er spricht, seine souverdne Freiheit austibt
oder sich, ohne es zu wissen, den Zwéngen unterwirft, die er schlecht wahrnimmt. Sie
stellt sich tatsdchlich auf die Ebene des >man sagt¢, und darunter braucht man keine Art
gemeinsamer Meinung, kollektiver Reprisentation zu verstehen, die sich jedem Indi-
viduum auferlegte. Man darf darunter keine grofie anonyme Stimme verstehen, die
notwendig durch die Diskurse eines jeden spriche, sondern die Menge der gesagten
Dinge, die Relationen, die Regelmafiigkeiten und Transformationen, die darin beob-
achtet werden kénnen, das Gebiet, das mit bestimmten Figuren, mit bestimmten
Schnittpunkten den besonderen Platz des sprechenden Subjekts anzeigt, das den Na-
men eines Autors erhalten kann. "Egal, wer spricht¢, doch was er sagt, sagt er nicht von
irgendwo aus. Er ist notwendig in das Spiel einer Auflerlichkeit gefangen.« (AW 178)
Gans argumentiert diesbeziiglich, »daf} die Aussage wie die historisch diskursive Praxis
die eigentliche menschliche Subjektivitdt selbst darstellt und somit von dieser nicht
abstrakt ausgeklammert werden kann, sondern mit dieser zusammenfillt.« (Michael
Gans: Das Subjekt der Geschichte, S. 252); vgl. auch Michael Ruoff, der den Diskurs
als »Subjektfunktion« bezeichnet (Michael Ruoff: Foucault-Lexikon, S. 201).

42 Michel Foucault: Nietzsche, die Genealogie, die Historie [1971], in: ders.: S II,
S. 166-191, hier S. 191 (im folgenden per Sigle NGH im laufenden Text zitiert).

43 »[Clartesisch und kantisch [...] — denn auf der allgemeinen Ebene, auf der ich ansetze,
mache ich keinen Unterschied zwischen kantischen und cartesischen Konzeptionen.«
(WiF 10)

44

»Bei Nietzsche findet man tatsachlich einen Diskurs, der eine historische Analyse der
Entstehung des Subjekts und einer bestimmten Art von Wissen unternimmt, ohne
dabei die vorgangige Existenz eines Erkenntnissubjektes vorauszusetzen.« (WjF 15)

37

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

subjekt gibt, sondern auch zu der Entdeckung eines ganz anderen, ndmlich
sehr konkreten Subjekts politisch-gesellschaftlich-rechtlicher Wissens- und
Machtstrukturen — fiir das er allerdings, und darin liegt die Schwierigkeit,
weiterhin die Bezeichnung »Erkenntnissubjekt« verwendet.

Ich mochte nun zeigen, [...] dass soziale Praktiken [...] génzlich neue Formen von
Subjekten und Erkenntnissubjekten [hervorbringen]. Auch das Erkenntnissubjekt
hat eine Geschichte; auch die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt, also die
Wahrheit hat eine Geschichte. (WjF 10)

Auffillig ist hierbei Foucaults etwas unbestimmte Formulierung von »Sub-
jekten und Erkenntnissubjekten«. Sie verrit, dafl mehr auf dem Spiel steht
als nur das Erkenntnissubjekt, so sehr Foucault auch bemiiht ist, sein Vor-
gehen methodisch in einer Kritik der Erkenntnistheorie zu griinden. In
dieser begrifflichen Uberblendung von Erkenntnissubjekt und Subjekt so-
zialer Praktiken zeigt sich in Die Wahrheit und die juristischen Formen der theo-
retisch-methodische Ubergang von einer zunichst noch der Konzentration
auf epistemische Konstruktionen verpflichteten und am Begriff des Erkennt-
nissubjekts orientierten Subjektkonzeption (bzw. der Absage an sie) hin zu
einer machtanalytischen Subjektkonzeption, zu einem Subjekt der Macht.
Foucault schreibt weiter:

Insbesondere méchte ich auf diese Weise zeigen, wie im 19. Jahrhundert ein be-
stimmtes Wissen Uiber den Menschen, die Individualitit, das normale oder anomale
Individuum innerhalb oder aufierhalb der Regel entstehen konnte, ein Wissen, das
in Wirklichkeit aus den Praktiken der sozialen Kontrolle und Uberwachung her-
vorgegangen ist. Und ich mochte zeigen, dass dieses Wissen sich nicht einem vor-
handenen Erkenntnissubjekt aufdringte oder aufprigte, sondern eine vollkommen
neue Art von Erkenntnissubjekt entstehen liefS. Die Geschichte der Wissensgebiete
in ihrem Verhiltnis zu den sozialen Praktiken, aber ohne den Primat eines ein fiir alle
Mal vorgegebenen Erkenntnissubjekts bildet die erste Achse der Untersuchung, die
ich Thnen vorschlage. (WjF 10)

Damit ist umrissen, was Foucault zwei Jahre spiter in Uberwachen und Strafen
durchfiihren wird. Auch ist hier erstmals deutlich die Idee formuliert, daf}
soziale Praktiken Subjekte »hervorbringen«, dafl also Machtmechanismen
nicht nur restriktiv, sondern auch oder vielmehr vor allem produktiv wirken.

Zu Beginn von Uberwachen und Strafen nimmt Foucault dieselbe Uberblen-
dung von Erkenntnissubjekt und Subjekt gesellschaftlicher Machtmecha-
nismen vor wie schon in Die Wahrheit und die juristischen Formen, mdem er »das
erkennende Subjekt, das zu erkennende Objekt und die Erkenntnisweisen«

38

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

als »Effekte« von »Macht/Wissen-Komplexen« bezeichnet. (US 39) Das
erkennende Subjekt, das gleichzeitig zu erkennendes Objekt ist, charakteri-
siert das Reflexionsmodell der Subjektivitit,*> mithin die cartesische ebenso
wie die kantische Erkenntnissubjektkonzeption. Auf diese Weise bildet
Foucault eine Art Analogie: Er erteilt dem reflexionstheoretischen Subjekt-
modell eine Absage (»das Modell der Erkenntnis und der Primat des Sub-
jekts« sind »aufzugebene, US 40), beschreibt dann aber ein Subjekt, in dem
sich dieses Reflexionsmodell auf einer konkreten und praktischen Ebene
gesellschaftlicher Machtstrukturen gewissermaflen materialisiert wieder-
holt: ein Subjekt, das zugleich Subjekt und Objekt der Macht/Wissen-Struk-
turen ist. So sehr Foucault jedoch hier die Ablehnung des cartesisch-kanti-
schen Erkenntnissubjekts betont, haben die dann folgenden Ausfithrungen
tatsdchlich viel groflere Bedeutung fiir Geyers »autonomes Subjekt der
Moderne« und Bublitz’ »souverdnen Protagonisten«. Denn freies, selbst-
bestimmtes Handeln ist einem so konzipierten Subjekt tatsdchlich unméog-
lich.

Eine eigentliche Dekonstruktion des freien und selbstbestimmten Subjekts
unternimmt Foucault also in seinen Arbeiten der siebziger Jahre. Uberwachen
und Strafen entlarvt die vermeintlich humanistischen Bemithungen um die
»Humanisierung der Strafen« als Bestandteil einer Strategie fortschreitender
Subjektivierung (im doppelten Wortsinne von Unterwerfung und Subjekt-
konstitution). Mit den machtanalytischen Schriften tritt daher die Frage
nach einem Erkenntnissubjekt in den Hintergrund; hier geht es um das
konkrete Subjekt gesellschaftlicher Machttechniken, das Wissensdiskursen
und disziplinaren Praktiken unterworfen ist und durch diese Unterwerfung
zugleich iiberhaupt erst hervorgebracht wird, als ein Konstrukt und reales
Produkt von Machttechniken. In der Diskussion um das Subjekt bei Fou-
cault spielt diese Absage an das freie und selbstbestimmte Subjekt eine
groflere Rolle als die epistemologische »Dezentrierung« des klassischen
Erkenntnissubjekts.

Neben dem »Tod des Menschen« am Ende der humanwissenschaftlichen
Episteme betrifft die Rede vom >Ende des Subjekts< bei Foucault also zum
einen Descartes’ Cogito und Kants transzendentales Subjekt bzw., allgemei-
ner, das Erkenntnissubjekt und zum anderen das selbstbestimmte und frei
handelnde Subjekt der Moderne. Beide iiberblendet Foucault gezielt und
ersetzt sie durch das Subjekt der Macht/Wissen-Konzeption. Hier zeigt sich

45 Vel. hierzu Manfred Frank: Die Unhintergehbarkeit von Individualitit, S. 33, 65.

39

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auch noch einmal, warum die Rede vom Ende des Subjekts bei Foucault
nicht durch den Hinweis darauf widerlegt werden kann, daff das Subjekt bei
thm immer eine Rolle gespielt hat — einfach, weil es um zwei vollig ver-
schiedene Subjektbegriffe geht, und weil gerade dasjenige Subjekt, das Ge-
genstand seiner Untersuchungen ist (das Subjekt der Macht) ja die Ver-
abschiedung des Subjekts im bisherigen Verstéindnis bedingt und bedeutet.

Mit Bezug auf Foucaults spite Texte seit Beginn der achtziger Jahre,*6 den
Arbeiten zur Sorge um sich und den Selbsttechniken, hat sich in der For-
schung die Rede von einem »Wandel« oder einer »Kehre« in Foucaults
Werk, und zwar in Form einer >Wiederkehr« oder >Riickkehr« des Subjekts,
durchgesetzt.*” Dementgegen wird zwar immer wieder auf Foucaults eigene
rickblickende Zusammenfassung seiner Forschungen in seinem Aufsatz
Subjekt und Macht aus dem Jahre 1982 verwiesen,*® wonach das »umfassende
Thema« seiner Arbeit »in den letzten zwanzig Jahren« das Subjekt gewesen
sei.® So sei Martin Saar zufolge jene »Diskontinuititslesart« widerlegt und
herrsche inzwischen weitgehend Konsens dariiber, daf} von einer »Wieder-
kehr des Subjekts« bei Foucault nicht gesprochen werden kénne, weil es thm
»schon lange um die Verfahren, in denen Erfahrung, Selbstbeziehung und
Subjektivitdt entstehen«, ging.?® Das ist richtig, doch kann die Rede vom
»Auftauchen des Subjekts«>! ebensowenig wie die Rede von seinem Ende
durch den Hinweis auf eine Kontinuitit der Beschéftigung Foucaults mit
»demc« Subjekt entkréftet werden, wie Veyne und Saar es versuchen und wie
es Foucaults riickblickende Bemerkung nahelegt. Denn dasjenige, dem
Foucault sich dort zuwendet, ist wieder ein anderes Subjekt.5? Eine berech-

46 Vgl. Foucaults Vorlesungen von 1980/81, »Subjektivitit und Wahrheit« (»Subjecti-
vité et vérité«; im Editionsprozefl); Michel Foucault: Hermeneutik des Subjekts.
Vorlesung am Collége de France 1981/82, Frankfurt a.M. 2004; ders.: Der Gebrauch
der Liiste. Sexualitit und Wahrheit 2, Frankfurt a.M. 82004 [Paris 1984]; ders.: Die
Sorge um sich. Sexualitit und Wahrheit 3, Frankfurt a.M. 82004 [Paris 1984].

47 Vgl. oben, Einleitung, Anm. 8.

48 Vgl. Matthias Riib: Das Subjekt und sein Anderes. Zur Konzeption von Subjektivitit
beim frithen Foucault, in: Eva Erdmann/Rainer Forst/Axel Honneth (Hg.): Ethos der
Moderne. Foucaults Kritik der Aufklarung, Frankfurt/New York 1992, S. 187-201,
hier S. 187; Martin Saar: Genealogie und Subjektivitit, in: ders./Axel Honneth (Hg.):
Michel Foucault, S. 157-177, hier S. 159.

49 Michel Foucault: Subjekt und Macht, S. 269f.

50 Martin Saar: Genealogie und Subjektivitit, S. 159.

51 Philipp Sarasin: Michel Foucault zur Einfithrung, S. 185, 190ff.

52 Vgl. Judith Butler: Noch einmal: Kérper und Macht, in: Martin Saar/Axel Honneth
(Hg.): Michel Foucault, S. 52-67, hier S. 66.

40

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tigte Kritik an der Rede von der >Wiederkehr< oder der >Riickkehr des
Subjekts« mifite daher lauten, dafd sie filschlicherweise die Identitit von
verschwundenem und auftauchendem Subjekt impliziert: Das, was der
spate Foucault hier unter dem Begriff des Subjekts untersucht, ist weder
der verabschiedete Mensch der Humanwissenschaften noch das verabschie-
dete (cartesische oder transzendentale) Erkenntnissubjekt noch auch das
verabschiedete moderne autonome Subjekt. Zwar erlauben die »Selbsttech-
niken« eine Form der Subjektkonstitution jenseits von Unterwerfungs- und
Machttechniken, und zwar ist das Subjekt der »Sorge um sich« ein ethisch
ausgerichtetes Selbstverhiltnis, das sich selbst zu dem macht, was es ist.
Foucault geht es hier durchaus um die Moglichkeit einer Freiheit des Sub-
jekts, doch hilt Manfred Frank zu Recht fest: »Das ist nicht die Geschichte
des neuzeitlichen Subjekts, sondern die einer neu erschlossenen Antike«.5
Nicht nur, daf dieses Selbstverhaltnis sich auf die Tradition der klassischen
griechischen Antike bezieht, ist der Grund dafiir, daf} es sich dabei nicht um
eine »Wiederkehr« des von der Postmoderne verabschiedeten Subjekts
handelt. Der Hauptunterschied besteht darin, daf} die Selbsttechniken vor
allem individuelle Techniken sind und ihr Subjekt daher auch ein indivi-
duelles Subjekt ist — und nicht das Subjekt der Aufklarung, nicht das Subjekt
einer universellen Humanitiat. Korrekt ware daher, von einer »Hinwen-
dung«* zu enem Subjekt oder dem »Auftauchen« eines Subjekts zu sprechen.
Andererseits konstatiert Manfred Frank: »Es bleiben Fragen. Denkt Fou-
cault, der Gang der Geschichte sei umkehrbar und antike Individualethiken
lieen sich in alter Frische an die Stelle des neuzeitlichen Wahrheitsuniver-
salismus stellen?«%> Vielleicht.

An einem Ende des freien und selbstbestimmten Subjekts der Moderne in
Foucaults machtanalytischen Schriften der siebziger Jahre dndert all das
nichts. Foucault bleibt in dieser Hinsicht ein Theoretiker des Endes des
Subjekts.

53 Manfred Frank: Das Subjekt kommt zuriick.

54 Frank zitiert eine briefliche Auflerung Foucaults aus dem Jahre 1983, in der dieser
seine »jingste Hinwendung zum Subjekt« erwihnt. (Ebd.)

55 Ebd. Liebsch vertritt die Auffassung nicht einer Foucaultschen »Riickkehr zu einer
antiken Philosophie der Sorge um sich«, sondern ihrer Aktualisierung. Burkhard
Liebsch: Das menschliche Selbst in Geschichte und Gegenwart. Eine Bilanz der
»Hermeneutik« Michel Foucaults, in: Zeitschrift fiir Kulturphilosophie 1 (2008),
S. 113-135, hier S. 120f.

41

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Subjekt und Tragddie bei Foucault

Die Bedeutsamkeit der Subjektthematik fiir Foucaults Werk, sei es in Form
einer Absage an das Erkenntnissubjekt oder an das autonome moderne
Subjekt, sei es in Form machtanalytischer Subjektivierungstechniken, sei
es in Form einer Hinwendung zu einem individuellen ethischen Subjekt,
ist unbestritten. Gleichzeitig ist immer wieder ein gewisses Interesse an
Foucault als Tragiktheoretiker oder zumindest an seinem Umgang mit
dem Konzept des Tragischen und der Tragddie zu beobachten. Angesichts
der spitestens seit Hegel klassischen Verbindung von Subjekttheorie und
Tragodientheorie mag es daher erstaunen, dafl bisher nicht nach einer
solchen Verbindung bei Foucault gefragt worden ist. Andererseits liegt diese
Frage natiirlich auch nicht nahe, im Gegenteil: Warum auch sollte man
beim bekanntesten Vertreter eines >Endes des Subjekts< nach quasiidealisti-
schen Verbindungen zwischen Subjekt und Tragédie fragen?

Hinzu kommt, daf} Foucault vornehmlich in seinen frithesten Texten mit
einem Tragikbegriff operiert, also vor dem bertichtigten >Ende des Subjekts«.
Das einschldgige Vorwort zu Wahnsinn und Gesellschaft streicht er dann aber fiir
die Neuauflage 1972 — zu einer Zeit, wo er sich mit den machtanalytischen
Konzeptionen von Subjekt und Subjektivierung zu beschaftigen beginnt. Vor
dem Hintergrund der seit Hegel klassischen Verbindung von Subjektkon-
stitution und Tragddie erscheint das konsequent: Wo kein autonomes Sub-
jekt mehr angenommen wird, findet auch keine Riickbindung an das Tragi-
sche mehr statt. Mit seiner Absage an die moderne Konzeption eines freien
Subjekts scheint Foucault also — folgerichtig — auch die Idee eines Bedingungs-
verhiltnisses zwischen Subjektkonstitution und Tragddie zu verabschieden.
Das Tragische bleibt eine Episode im Frithwerk, so im allgemeinen der
Forschungskonsens. Angelika Pillens iiberzeugende Erklarung dafiir lautet:

Mit der Kategorie des Tragischen, die Foucault nach Wahnsinn und Gesellschaft aufgibt,
verschwindet nicht nur eine ursprungsmythische Konstruktion, sondern auch die
totalisierende Perspektive, die der in seiner ersten Studie beschriebenen historischen
Entwicklung ihre Kohirenz verliehen hat. Gleichzeitig hért die in den Gestaltungen
des Tragischen gegenwartig werdende authentische Wahrheit des Menschen auf, ein
Referenzpunkt seiner Recherchen zu sein.0

56 Angelika Pillen: Referenzautoren, S. 171. Unterthurner hilt es fiir wahrscheinlich,
dafl Foucault »apokalyptisch-verfallsgeschichtliche Ziige« des Vorworts nachtriglich
zugunsten der Betonung der diskurstheoretischen Bedeutung des Textes tilgen woll-
te. Er weist auflerdem auf den Wandel in der »Art und Weise, wie Foucault Genesis
und Ursprung denkt«, hin (vgl. Gerhard Unterthurner: Foucaults Archiologie als
Kritik der Erfahrung, S. 152).

42

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Im letzten Punkt stellt Pillen dabei andeutungsweise die Verbindung zwi-
schen Subjekt und Tragik und den Zusammenhang zwischen Ende des
Subjekts und Ende des Tragischen her. Die Wendung von der »authenti-
sche[n] Wahrheit des Menschen« mag hier zwar nicht mit der Idee eines
universellen autonomen Subjekt iibereinstimmen, aber zumindest macht
Pillen deutlich, daf Foucaults frithe Tragikkonzeption mit einem emphati-
schen Begriff des Menschen zusammenhingt — und daf} beide gemeinsam
aufgegeben werden.

Christoph Menke, der sich in Tragidie im Sittlichen ausgiebig mit der Indivi-
duumskonstitution in Hegels Antigonelektiire beschéftigt, weist dort zwar
auf eine Auseinandersetzung Foucaults mit dem Begriff des Tragischen hin,
belafit es aber dabei, ohne Foucault noch einmal zu erwahnen und ohne eine
Verbindung zum Subjekt zu kniipfen.5” In einem spiteren Aufsatz reiht er
Foucault in die »iiber zweihundertjahrige Tradition« ein, »der sich in der
Frage nach dem Eigentiimlichen der Moderne stets die Frage nach der
Tragodie aufgedringt hatte«: »eine Tradition, die von Schelling und Hegel
bis zu Simmel, Weber und Freud, von Lessing und Schiller bis zu Benjamin,
Gehlen und Foucault reicht«,58 fithrt dies aber nicht aus und kommt nicht
noch einmal auf Foucault zu sprechen. In Die Gegenwart der Tragidie rezipiert
Menke zwar ausgiebig Foucaults Odipuslektiire in Die Wahrheit und die
Juristischen Formen, aber nicht im Hinblick auf die Frage nach dem Subjekt
spezifisch bei Foucault.?

Wie Menke stellt auch Gabriella Basterra Foucault dezidiert in die Tradition
moderner Tragikkonzeptionen.®0 Wihrend Menke aber zwar Foucaults
Tragddienrezeption, nicht aber deren Zusammenhang mit dem Subjekt in
den Blick nimmt, stellt Basterra, umgekehrt, fiir Foucault zwar die Verbin-
dung von Tragik und Subjekt her, dies allerdings im Rahmen eines all-
gemeinen Tragik- und nicht eines Tragddienbegriffs und also ohne Bezug
auf die Tragodie als literarische Gattung. So weit ich sehe, ist Basterra die
einzige, die Foucault®! als Denker einer tragischen Subjektivitit profiliert,

57 Vgl. Christoph Menke: Tragédie im Sittlichen, S. 19.

58 Ders.: Ethischer Konflikt und isthetisches Spiel, S. 16.

59 Vgl. ders.: Die Gegenwart der Tragddie. Versuch iiber Urteil und Spiel.

60 Vgl. Gabriella Basterra: Seductions of Fate: Tragic Subjectivity, Ethics, Politics, New
York 2004.

Neben Hegel, Freud und Althusser; Basterra zeichnet damit eine dhnliche Linie wie
Judith Butler in: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.
2001.

61

43

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wobeti sie, dhnlich wie Menke, von der These einer allgemein tragischen
Moderne und Gegenwart ausgeht. Sie schreibt: »[T]he modern self consti-
tutes itself in subjection to coercive forces that function like tragic destiny«
und bezeichnet »this modern and contemporary pattern of self-identity as
tragic subjectivity.« »[Blecause in modern times tragic destiny no longer
applies, the subject replaces it with essentializing constructs such as law,
power, history or the state«62 — dies im Grunde Napoleons aus der Unter-
redung mit Goethe bekannte Idee, die auch Hegel zitiert.53 Basterras Argu-
mentation zugunsten einer tragischen Subjektivitit bei Foucault stiitzt sich
dabei ausschliefilich auf dessen relativ spaten Text Subjekt und Macht aus dem
Jahr 1982. Anders als in seinen mittleren, machtanalytischen Schriften, die
gerade keine Konzentration der Macht in einer Instanz wie etwa dem Staat
annehmen, sondern im Gegenteil zeigen, dafl das Hauptcharakteristikum
der Macht in ihrer Zerstreuung liegt, lenkt Foucault hier (wie erstmals in
Ansitzen in der Vorlesung Jur Verleidigung der Gesellschaft [1975/76] und in
Der Wille zum Wissen [1976], mit der Ausbildung des Konzepts der Biopolitik,
und dann auch in den Vorlesungen tiber die Geschichte der Gouvernementalitiit
[1977/78 und 1978/79]) den Blick auf den Staat als Zentrum der Macht.% Er
schreibt tiber den westlichen Staat seit dem 16. Jahrhundert,

62 Gabriella Basterra: Seductions of Fate, S. 2.

63 Vgl. G.W.F. Hegel: Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte (= Werke,
Bd. 12), Frankfurt a.M. 72005, S. 339: »Napoleon, als er einst mit Goethe tiber die
Natur der Tragédie sprach, meinte, dafi sich die neuere von der alten wesentlich
dadurch unterscheide, dafl wir kein Schicksal mehr hitten, dem die Menschen
unterldgen, und dafl an die Stelle des alten Fatums die Politik getreten sei. Diese
miisse somit als das neuere Schicksal fiir die Tragodie gebraucht werden, als die
unwiderstehliche Gewalt der Umsténde, der die Individualitit sich zu beugen habe.«

64 Ders.: In Verteidigung der Gesellschaft. Vorlesungen am Collége de France 1975/76,
Frankfurt a.M. 22004; ders.: Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit 1,
Frankfurt a.M. 152005 [Paris 1976] (im folgenden per Siglen VG bzw. WW im
laufenden Text zitiert); ders.: Sicherheit, Territorium, Bevolkerung. Geschichte
der Gouvernementalitit I, Vorlesung am Collége de France 1977/78, Frankfurt a.M.
2006; ders.: Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalitit II, Vor-
lesung am College de France 1978/79, Frankfurt a.M. 2006. Das ist etwas vereinfacht
dargestellt; Foucault gibt damit nicht die Idee diffuser und nichtverortbarer Macht-
techniken auf. Saar macht beide Tendenzen aus; vgl. Martin Saar: Macht, Staat,
Subjektivitit. Foucaults Geschichte der Gouvernementalitdt im Werkkontext, in:
Susanne Krasmann/Michael Volkmer (Hg.): Michel Foucaults Geschichte der Gou-
vernementalitit in den Sozialwissenschaften, Bielefeld 2007, S. 23—45, hier S. 33f.

44

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dass die Macht des Staates [...] eine zugleich globalisierende und totalisierende Form
von Macht ist. Nirgendwo sonst in der Geschichte der menschlichen Gesellschaften
[...] findet sich [...] innerhalb der politischen Strukturen eine so komplexe Verbin-
dung zwischen Techniken der Individualisierung und totalisierenden Verfahren.5

Basterras Argumentation basiert auf dieser Konzeption einer vom Staat
ausgetibten und also lokalisierbaren Macht; nur so kann sie den Staat im
Sinne Hegels als Substanz und damit als einen potentiell tragischen Gegen-
pol, als das Andere einer dann tragischen modernen Subjektivitit konstru-
ieren. 66

Dagegen werden die folgenden zwei Kapitel der vorliegenden Arbeit zeigen,
daf} auch Foucaults machtanalytischer Subjektbegriff, das werkchronolo-
gisch mittlere,%7 durch delokalisierte und diffuse gesellschaftliche Macht-
techniken und Disziplinen konstituierte und sich konstituierende Subjekt,
wie es in Vorformen bereits in Wahnsinn und Gesellschaft angedeutet ist und
schliellich prominent in Uberwacken und Strafen auftritt, eine Korrelation mit
Tragik und Tragodie erlaubt, dergestalt, daf} auch Foucaults voéllig neu-
artige Subjektkonzeption auf ithre Weise das spétestens seit Hegel >klassische
zu nennende Beziehungsverhaltnis zwischen Subjekt und Tragédie aufgreift
(und perpetuiert). Es wird dabei deutlich werden, dafl Foucaults Tragik-
begriff seine umfassende Bedeutung insbesondere in seinem Bezug auf diese
Mechanismen der Subjektkonstitution vollstindig entfaltet.

65 Michel Foucault: Subjekt und Macht, S. 276f.

66 Vgl. dhnlich Kap. V, Unterkap. »Der Zuschauer betritt die Bithne« und Kap. IX,
Unterkap. »Der Staat als Subjekt«.

67 Martin Saar datiert Foucaults »mittlere[ |« Werkphase« auf »ca. 1970-1976/77« (Ge-
nealogie und Subjektivitit, S. 158).

45

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783968216584-19 - am 13.01.2026, 08:48:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [ T


https://doi.org/10.5771/9783968216584-19
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Tragische Subjektkonstitution in Hegels Phänomenologie des Geistes
	Das Subjekt bei Foucault
	Subjekt und Tragödie bei Foucault

