Muslimische Frauen und das Kopftuch-

Hijab und Islamischer Feminismus

INDRE MONJEZI BROWN

Bei der Analyse der >Kopftuchdebatte< in Deutschland fillt auf, dass viel iiber
Musliminnen, jedoch wenig mit ihnen geredet wird und es fiir diese schwer
ist, ihre Anliegen in gesamtgesellschaftliche Diskurse einzubringen, ohne als
>Opfer< deklassiert zu werden. Ein Dialog auf Augenhohe findet u. a. auf
Grund der den Diskursen innewohnenden Machtasymmetrie zwischen isla-
mischen Feministinnen und Feministinnen der »Dominanzkultur« (Rommels-
pacher 1995: 159 ff) nicht statt.' Dabei gerit die Diversitit muslimischer
Frauen und die Moglichkeit der Diskurserweiterung durch neue Sichtweisen
und Ansitze, auch auf Gegebenheiten der Dominanzkultur, aus dem Blick-
feld. Im Folgenden soll zuerst der Begriff >Kopftuch</>Hijab< definiert und
versucht werden, die dahinter liegenden Normen darzustellen. Im zweiten
Teil wird auf die Diversitidt muslimischer Frauen mit Hijab in Deutschland
ndher eingegangen, die Funktionen des Hijabs fiir diese aufgezeigt und der
Zusammenhang zwischen ihrer Sicht auf den Hijab und dem Islamischen Fe-
minismus dargelegt. In einem abschlieBenden Teil wird kurz auf das Ver-
hiltnis zwischen islamischen Feministinnen und den Feministinnen der in
Deutschland herrschenden Dominanzkultur eingegangen.’

1 Dieser Begriff wurde 1995 von Birgit Rommelspacher geprigt. Die Angehori-
gen der Dominanzkultur besitzen auf Grund des machtvolleren sozialen, rechtli-
chen und okonomischen Status u. a. das Privileg, den Gegenstand von herr-
schenden Diskursen zu bestimmen und den schwicheren Diskursteilnehmer/in-
nen Rollen zuzuweisen, wie z. B. die eben beschriebene >Opferrolle< oder auch
deren Diskursteilnahme ganz zu unterbinden, in dem es in der Dominanzgesell-
schaft keine offentlichen Foren fiir >abweichende< Meinungen gibt; siehe auch
Handschuck/Klawe 2006: 157 ff.

2 Die im Text verwendeten Aussagen von Informantinnen (der Begriff wird in
diesem Text im sprach-/kulturwissenschaftlichen Sinne von Gewihrsperson ver-

437

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

Definition Kopftuch</>Hijab«

Wihrend in der deutschen Debatte beziiglich der Bedeckung muslimische

Frauen von der nichtmuslimischen Umwelt zumeist der Terminus >Kopftuchc«

benutzt wird, sprechen muslimische Frauen in Deutschland selbst zumeist von

>Bedeckung« oder >Hijab<.* Frauen benutzen untereinander die Metapher >Sie
hat sich bedeckt<*, wenn eine Frau sich entschlieBt, ein Kopftuch zu tragen.

Hijab (wlaa, arab. Vorhang) bezeichnet jedoch mehr als die Bedeckung der

Haare durch ein Tuch. Die heutigen Trigerinnen verstehen darunter als erstes

einen islamisch begriindeten Kleidungsstil, dessen Zweck die Bedeckung aller

Korperteile bis auf die Hinde, Fiie und das Gesicht umfasst.’ Die Kleidung

soll korperfern und weit gearbeitet sein und darf die Kleidung der nichtmus-

limischen Frauen im selben sozialen Umfeld an Wert nicht ausstechen. Der
islamische Hijab ist jedoch viel weiter gefasst: er ist Ausdruck einer Sozial-
verfassung und einer Rechtsordnung der islamischen Gesellschaft. >Hijab<®

bedeutet in seiner strengsten Auslegung (Knieps 1999: 173):

- Die Seklusion von Frauen in Rdumen des Haushalts, dem sie angehoren.

- Dass direkter Kontakt von Frauen mit Minnern nur dann erlaubt ist, so-
fern diese in einem bestimmten Verwandtschaftsverhidltnis zu ihnen ste-
hen und als Sexualpartner akzeptabel sind.’

- Die Verhiillung der Frauen vor allen Minnern, die nicht zu den Maharim
zihlen, insbesondere beim Agieren im 6ffentlichen Raum.

- Der Riickzug von Frauen in die Frauenrdume, sobald Ménner das Haus
betreten, die nicht zu den Maharim zidhlen.

- Der Auftritt von Frauen im o6ffentlichen Raum nur in Begleitung von
Maharim.

wandt) entstammen zumeist Teilnehmenden Beobachtungen der Autorin im
muslimischen Milieu Hamburgs aus den Jahren 2005-2009.

3 Im folgenden Text soll die Bedeutung des Hijabs aus Sicht der >Neo-Muslimat«
dargelegt werden. Um den Rahmen des Artikels nicht zu sprengen, wird der von
manchen Eltern und Mitgliedern der muslimischen Communities in Deutschland
ausgeiibte Zwang zur Bedeckung ausgeklammert, aber von der Autorin weder
negiert noch beschonigt.

4 Als das Gegenteil definierende Metapher wird oft >Sie ist offen< benutzt; Teil-
nehmende Beobachtung der Autorin in tiirkisch-muslimischen Communities in
Hamburg 2005 bis dato.

5 Auf den Gesichtsschleier wird im Text nicht weiter eingegangen, da er in
Deutschland von einer verschwindend geringen Zahl von Frauen getragen wird
und bei der Mehrheit der Musliminnen in Deutschland, die zumeist tiirkisch-
stimmig sind, uniiblich ist; Teilnehmende Beobachtungen der Autorin 2005-
2008 in muslimischen Gemeinschaften in Hamburg.

6 Die im Folgenden beschriebene Seklusion ist auch als >Parda« (Farsi) oder >Pur-
dah« (engl.) bekannt.

7 >Mahramg, arabisch s_zs, Mehrzahl Maharim.

438

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

Urspriinglich war der Hijab eine Institution, die nur die Frauen im Haushalt
des Propheten Mohammed betraf. Im Verlauf der Ausbildung einer islami-
schen Gesellschaft wurde der Hijab Norm fiir das Verhalten von Minnern und
Frauen untereinander und die Grundlage bestimmter Verhaltensweisen, die
das Geschlechterverhiltnis muslimischer Menschen auch heute prigen.

Die Normengrundlage fiir die Seklusion von Frauen im Koran besteht im
Wesentlichen aus drei Versen (ebd.: 182):

1) Koran Sure 33 Vers 53:%

»0O ihr, die ihr glaubt, tretet nicht ein in die Hduser des Propheten — es sei denn, dass
er es euch erlaubt — fiir ein Mahl, ohne auf die rechte Zeit zu warten. Wenn ihr jedoch
eingeladen seid, dann tretet ein. Und wenn ihr gespeist habt, so gehet auseinander und
beginnt keine vertrauliche Unterhaltung. Siehe, dies wiirde dem Propheten Verdruss
bereiten, und er wiirde sich eurer schimen; Allah aber schamt sich nicht der Wahrheit.
Und wenn ihr sie (seine Frauen) um einen Gegenstand bittet, so bittet sie hinter einem
Vorhang (Hijab); solches ist reiner fiir eure und ihre Herzen. Und es geziemt euch
nicht, dem Gesandten Allahs Verdruss zu bereiten, noch nach ihm je seine Gattinnen
zu heiraten. Siehe, solches wire bei Allah ein gewaltig (Ding)«.

Dieser Vers wird auch als >Hijaberlass< bezeichnet und betrifft die Frauen des
Propheten. Seine Erkldrung bezweckt den Schutz der Privatsphire Moham-
mads und seiner Familie, die im Laufe der Zeit sehr oft von Bittstellern und
Ratsuchenden im eigenen Hause aufgesucht wurden. Nach diesem Vers war
es diesen verboten, ohne Mohammads Erlaubnis dessen Haus zu betreten und
mit den Frauen von Angesicht zu Angesicht zu sprechen (Ghadban 2005). Im
Laufe der Zeit erweiterte sich der Wirkungskreis des Verses und heute bildet
er die Normengrundlage fiir Genderseklusion in islamischen Gesellschaften
im Allgemeinen.

2) Koran Sure 33 Vers 59:

»Prophet! Sag deinen Gattinnen und Tochtern und den Frauen der Gldubigen, sie
sollen (wenn sie austreten) sich etwas von ihrem Gewand (dschilbab) (iiber den Kopf)
herunterziehen. So ist es am ehesten gewihrleistet, dass sie (als ehrbare Frauen)
erkannt und darauthin nicht beléstigt werden. Allah aber ist barmherzig und bereit zu
vergeben«.

Mit diesem Vers wird auf Kleidung als Zeichen von Schichtzugehdorigkeit
angespielt. Sowohl freie Frauen als auch Sklavinnen trugen die gleichen Klei-
der, allerdings war es unfreien Frauen im Gegensatz zu freien verboten, ihr

8 Die folgenden Zitate stammen aus der Koran-Ubersetzung von Max Henning
(1998), der zum besseren Verstindnis zudem den Text mit Einlassungen in
Klammern versehen hat.

439

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

Haupt zu bedecken. Zur Zeit der Offenbarung dieses Verses war es iiblich,
dass die Bewohner/innen der Siedlung zur Verrichtung ihrer Notdurft diese,
auch nachts, verlieBen. Dabei kam es zu Beldstigungen der Frauen des Pro-
pheten durch fremde Miénner. Diese fiihrten als Entschuldigung an, dass sie
die betreffenden Frauen fiir Sklavinnen gehalten hitten. Die von diesem Vers
geforderte Bekleidung war bei zeitgenossischen freien Jiidinnen und Chris-
tinnen sowie bei Perserinnen tiblich und sollte ihnen mehr Respekt und
Schutz der Intimsphire verschaffen. Der durch die Kleidung symbolisierte ho-
here gesellschaftliche Status sollte fortan auch fiir muslimische Frauen gelten
(Ghadban 2005). Allerdings ist der genannte Vers in Bezug auf das genaue
Aussehen und die Beschaffenheit der Bedeckung nicht sehr genau, so dass
sich im Laufe der Zeit verschiedene Arten der Bedeckung herausbildeten, wie
sie heute gebrduchlich sind, wie z. B. Kopftuch, Bushia, Chador, Jilbab, Car-
caf, Chadri etc. Daneben gibt es noch traditionelle Bedeckungen des Gesichts,
die sich nicht koranisch begriinden lassen, wie z. B. Gesichtsmasken, die von
den Frauen selbst hergestellt werden und z. T. auch getragen werden, wenn
keine Fremden zugegen sind.

3) Koran Sure 24 Vers 30-31:

»Sprich zu den gldaubigen Minnern, dass sie ihre Blicke zu Boden schlagen und ihre
Keuschheit wahren sollen. Das ist reiner fiir sie. Wahrlich, Allah ist dessen, was sie
tun, recht wohl kundig.

Und sprich zu den gldubigen Frauen, dass sie ihre Blicke zu Boden schlagen und ihre
Keuschheit wahren und ihren Schmuck nicht zur Schau tragen sollen — bis auf das,
was davon sichtbar sein darf, und dass sie ihre Tiicher um ihre Kleidungsausschnitte
schlagen und ihren Schmuck vor niemand (anderem) enthiillen sollen als vor ihren
Gatten oder Vitern oder den Vitern ihrer Gatten oder ihren Sohnen oder den Shnen
ihrer Gatten oder ihren Briidern oder den Sohnen ihrer Briider oder Sohnen ihrer
Schwestern oder ihren Frauen oder denen, die sie von Rechts wegen besitzen, oder
solchen von ihren ménnlichen Dienern, die keinen Geschlechtstrieb mehr haben, und
den Kindern, die der BloBe der Frauen keine Beachtung schenken. Und sie sollen ihre
FiiBe nicht so (auf den Boden) stampfen, dass bekannt wird, was sie von ihrem
Schmuck verbergen. Und wendet euch allesamt reumiitig Allah zu, o ihr Glaubigen,
auf dass ihr erfolgreich sein moget«.

Anzumerken ist, dass sich der Koran nicht nur an Frauen, sondern auch an
Minner wendet, von denen ebenfalls Keuschheit und angemessenes Verhalten
verlangt wird. Die Botschaft ist an alle Muslime/Musliminnen gerichtet und
fordert sowohl Frauen als auch Ménner auf, sich angemessen zu kleiden und
den Intimbereich Anderer nicht durch Blicke zu verletzten. Sie soll zum ge-
genseitigen respektvollen Umgang von Ménner und Frauen beitragen. Des

440

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

Weiteren wird hier festgelegt, vor welchen Personen — den Maharim — es ge-
stattet ist, den Hijab nicht zu beachten (Ghadban 2005).

Im Verlauf der Geschichte wurden auf Grundlage der genannten Verse
sowie weiterer Suren und der Ahadith’ weltliche Gesetze erlassen, die fiir alle
Frauen des jeweiligen Machtbereiches galten und welche weibliche Kleidung
genau regelten. Sie schrieben eine Verschleierung fiir Frauen vor, ferner
wurde die Bewegungsfreiheit im &ffentlichen Raum stark einschrinkt.'® Die
gesetzlich vorgeschriebene Bedeckung von Frauen in Lindern wie Iran und
Saudi-Arabien ist ein relativ neues Phinomen.'' Ungeachtet der gesetzlichen
Gegebenheiten gibt es in islamisch geprigten Lindern und zumeist migran-
tisch geprigten Milieus in Europa eine wachsende Zahl von Frauen, die Be-
deckung fiir sich als religiose Praxis definieren und leben. '

Muslimische Frauen in Deutschland
und die Sicht auf den Hijab

Wihrend in Deutschland >bedeckte< junge Frauen mit migrantischem Hinter-
grund aus den ehemaligen Anwerberldndern, insbesondere aus der Tiirkei, in
den letzten beiden Jahrzehnten in den Fokus der Forschung geriickt sind, gibt
es viele Frauen, die sich >bedecken¢, aber nicht zur genannten Gruppe geho-
ren. Im Folgenden sollen zuerst >Neo-Muslimat< vorgestellt und dann auf an-
dere Gruppen >bedeckter< Frauen eingegangen werden.

9 Mehrzahl von >Hadith¢, bezeichnet die miindlichen Traditionen in Bezug auf die
Worte und Taten des Propheten Mohammed. Hadith-Sammlungen stellen wich-
tige Werkzeuge fiir die Bestimmung der Sunna (muslimischen Lebensweise) fiir
alle islamischen Schulen der Rechtsprechung dar.

10 So verbot der dgyptische Fatimidenherrscher Al-Hakim im Jahr 405 AH/1014-
1015 n. Chr. Frauen, ihre Hauser zu verlassen, im 15. Jahrhundert wurden ihnen
des Weiteren Berufe wie Schreiberin, Predigerin und im Bereich des Steuerwe-
sens verboten; siche Knieps 1999: 408 f.

11 So findet sich im Islamischen Strafgesetz Irans in der Fassung von 1996 im Ka-
pitel 18 (Straftaten gegen die Offentliche Moral) des 5. Buches, dessen dort auf-
gefiihrten Strafen nicht durch die Sharia gedeckt sind, in Paragraph 638 der Zu-
satz, das Frauen mit unkorrekter Bedeckung mit 74 Peitschenhieben, Geféing-
nisstrafe oder Geldstrafen zu belegen seien; abrufbar: http://mehr.org/Islamic
_Penal_Code_of_Iran.pdf, 28.04.08. Die Abaya in Saudi-Arabien wurde 1955,
mit Einfiihrung der Mittelschulen fiir Méddchen, verpflichtend; sieche Saleh Am-
ba, »For cloaked Saudi Women, Color is the new black«, Washington Post v.
28.05.2007.

12 Teilnehmende Beobachtungen der Autorin in Deutschland, Iran und Oman
2000-2009.

441

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

Die >Neo-Muslimat:

Seit Beginn der 1990er Jahre ldsst sich beobachten, dass junge Frauen mit is-
lamischem Background sich verstirkt der Religion zuwenden und ihre Klei-
dung islamisch geprigten Normen anpassen. Sigrid Nokel bezeichnet die
Tochter der ersten >Gastarbeiter/innen<-Generation, die in Deutschland gebo-
ren oder als Kleinkinder den Eltern Anfang der 1970er Jahre nach Deutsch-
land gefolgt sind, als »Neo-Muslimas« (Nokel 1999: 126 f).'* Sie gehdren zur
ersten Generation der vollstéindig hier sozialisierten Migrantinnen/Frauen mit
Migrationshintergrund und sind zumeist erfolgreich ins hohere offentliche
Bildungswesen integrierte Personen, die sich iiber Bikulturalitit und Bil-
dungskarrieren definieren und damit deutlich von der ersten Generation von
Einwanderinnen/Einwanderer unterscheiden:

»Sie sind die Akteure einer neuen Klassenfraktion, die als Profiteure des Bil-
dungssystems aus dem unteren sozialen Stratum herausgewachsen, gleichzeitig aber —
und insbesondere als Frauen — mit dem an Habitus und Korper ansetzenden Gast-
arbeiter-Stigma konfrontiert sind. Wie andere soziale Aufsteiger auch miissen sie ihre
Aspirationen im kompetitiven Raum der Klassenfraktionen und Lebensstile behaup-
ten« (Nokel 1999: 126).

Die jungen Frauen mochten sich als Besitzerinnen einer eigenen, gleichwer-
tigen Kultur priasentieren. Ihr Verstindnis vom Islam gibt ihnen ein Geriist zur
Ausformung einer eigenen Kultur, die im Gegensatz zur >Gastarbeiter/innenc-
Kultur ihrer Eltern steht. Dieser alternative islamische Lebensstil liegt zwi-
schen der von den Tochtern als »traditionell< bezeichneten Kultur der Eltern-
generation und einer als >deutsch« erlebten Kultur des mehrheitsdeutschen
Umfelds (Nokel 1999: 126 ff). Fiir diese Frauen spielt der Islam als kul-
turelles Kapital im Bourdieuschen Sinne eine groBie Rolle, insbesondere,
wenn es sich um >bedeckte< Frauen handelt. Die Bedeckung ist fiir sie mit
einem moglichen Verlust 6konomischer Chancen, sozialer Anerkennung und/
oder individueller Authentizitit verbunden, fiihrt aber auf der anderen Seite

13 Dieser Begriff ist grammatisch falsch und klingt fiir die so bezeichnete Gruppe
nicht rund, da das arabische Wort fiir Muslimin >Muslima< bzw. fiir Mehrzahl
>Muslimat« lautet, so dass ich im Folgenden >Neo-Muslimat< verwenden werde.
Viele Frauen lehnen jedoch die Fremdbezeichnung >Neo-Muslimat< insgesamt
ab, da sie der Begriff mit >Neo-Nazis< assoziiert wird. Zudem werden nach is-
lamischem Verstindnis alle Kinder als Muslime geboren und erst durch Erzie-
hung zu Gldubigen anderer Religionen gemacht, so dass aus Sicht der Frauen
nicht von >Neo« gesprochen werden kann. Zum anderen sind die Frauen auch
keine Konvertitinnen, die man als >Neumusliminnen< bezeichnen konnte; Teil-
nehmende Beobachtungen der Autorin in muslimischen Milieus in Hamburg
2005 bis dato.

442

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

zu neuen Moglichkeiten, wie noch darzulegen sein wird. Hijab tragende
Frauen werden durch die deutsche Mehrheitsgesellschaft zumeist als Opfer
einer zuriickgebliebenen patriarchalischen Ordnung und nicht als selbstindig
Agierende und Denkende gesehen (siehe auch Barskanmaz, Rommelspacher
und Spielhaus in diesem Band). So konnen z. B. Vorstellungen von kulturel-
len Barrieren, die muslimische Frauen angeblich daran hindern, sich in den
Arbeitsmarkt einzugliedern, das Handeln von Lehrerinnen/Lehrern, Ausbil-
derinnen/Ausbildern und Berufsberaterinnen/Berufberatern stark beeinflussen
und zur Stabilisierung der schlechten Situation von Migrantinnen auf dem
Arbeitsmarkt fiihren (Castro Varela 2003: 19 ff). Das Tragen eines Kopftuchs
wird mit Zwang und Unterdriickung in Verbindung gesetzt, wihrend es fiir
die jungen Trigerinnen &ufleres Zeichen ihrer neu entdeckten muslimischen
Identitit darstellt und eine Erweiterung des Aktionsradius bedeutet.'* Viele
von ihnen standen in der Kindheit vor dem Dilemma, die Anspriiche zweier
unterschiedlicher Lebenswelten erfiillen zu miissen: zum einen die islamisch-
traditionellen Normen des Zuhauses, wie sie von den Eltern verstanden und
gelebt wurden, zum anderen die des mehrheitsdeutschen Umfelds auferhalb
des Elternhauses. Dazu kamen weitere Belastungen als >Kulturdolmetscherin«
fiir die Familie." Eine Informantin tiirkischer Herkunft'® driickte den Konflikt
und die fiir sie angemessene Losung so aus:

»Ich stellte irgendwann fest: Ich kann keine Deutsche sein, ich bin keine Tiirkin. Ich
bin aber Muslima«.

Sie bedient sich hier des islamischen Konzepts der Umma,'” um den Konflikt
zwischen den verschiedenen Wertesystemen zu iiberbriicken.

14 So haben es viele >sittsam< gekleidete junge Frauen aus traditionellen Eltern-
héuser leichter, ihre Wiinsche nach einem Studium durchzusetzen, da der Ver-
dacht des sich »>Amiisieren Wollens< damit zu entkriften ist.

15 Die Kinder mussten bei Amtern und Behérden vorsprechen, sich in der Schule
alleine behaupten und trotzdem dem Ideal einer gehorsamen, >gut erzogenenc
Tochter entsprechen (z. B. alle traditionellen tiirkischen Hoflichkeitsnormen,
wie Vorlegen und Servieren von Speisen, die korrekte Anrede von Alteren usw.
beherrschen). In diesem Zusammenhang berichtete eine Hijab tragende, tiir-
kischstimmige Freundin, dass sie in den 1970ern im Alter von 6 Jahren bereits
alleine zum Kinderarzt ging, da ihre Mutter wegen der Kultur- und Sprachbar-
riere iiberfordert war und sich zur Begleitung nicht in der Lage sah.

16 32 Jahre alt, Akademikerin, seit dem 15. Lebensjahr >bedeckt«. Die Aussage
wurde im Rahmen der Datenerhebung zu einer Ubung im Fach Pidagogik der
Hochschule fiir Angewandte Wissenschaften Hamburg im Jahr 2004 erhoben.

17 >Ummac< bzw. >Ummah« (3, arab. Gemeinschaft) bezeichnet die religiose Ge-
meinschaft aller Muslime/Musliminnen, die idealtypisch unabhéngig von Class,
Gender, Race/Ethnicity verstanden wird und fiir die Gleichwertigkeit aller Gliu-
bigen steht.

443

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

Junge muslimische Frauen, die sich fiir einen bewusst gelebten Islam ent-
scheiden, machen sich auf den Weg, um ihren Glauben zu erfahren und so
viel wie moglich tiber ihn zu lernen. Sie beginnen, sich intensiv mit isla-
mischer Literatur auseinanderzusetzen, nehmen Kontakt zu praktizierenden
Musliminnen auf, beginnen, sich an koranische Gebote wie das regelmifBige
Gebet und das Fasten zu halten und passen ihre Kleidung an, was nicht
unbedingt automatisch >Kopftuch< bedeuten muss.'® Aus der Sicht vieler mus-
limischer Frauen besteht die Schwierigkeit in Bezug auf den Hijab nicht in
erster Linie in der Einhaltung der Bekleidungsnormen, sondern vielmehr im
Umgang mit den dem Hijab zugeordneten Verhaltensnormen. Hier bedarf es
individueller Losungen. Z.B. stellen Vorstellungen von Gendersegregation
und Seklusion Frauen immer wieder vor Herausforderungen, die in Diskus-
sionen miteinander geldst werden. So ist es schwer moglich, in durchschnitt-
lichen Wohnungen in Deutschland einen separaten Ménner- und Frauenbe-
reich bereitzustellen. Dies bedeutet, dass sich die Frauen vorher mit ihren
Ehemiénnern absprechen, damit diese die Wohnung verlassen haben, wenn sie
Freundinnen empfangen.'” Es ist durchaus iiblich, dass auch langjihrige
Freundinnen den Ehemann der anderen nicht personlich kennen und dies auch
nicht als Mangel empfunden wird. Die Vorstellung von zwei nicht mitein-
ander verwandten Familien, die gemeinsam Urlaub in einem Ferienhaus ma-
chen, wird z. B. als nahezu nicht umsetzbar gesehen, da Gendersegregation in
diesem Umfeld schwer zu gewihrleisten ist und den Frauen die Moglichkeit
genommen wird, sich ohne Kopftuch im Haus zu bewegen. Ebenfalls oft
diskutiert wird die Frage, in wie weit Gendersegregation am Arbeitsplatz
durchfiihrbar ist. Die zur strengen Seklusion gehorende Norm nicht unbe-
gleiteten Bewegens im offentlichen Raum wird meiner Beobachtung und
zumeist abgelehnt und mit der Begriindung umgangen, dass die jungen Mus-
liminnen einen Grund fiir das Verlassen des Hauses, z. B. fiir den Besuch von
Fortbildungen, hitten.”® Ferner verfiigen viele Frauen iiber einen Fiihrerschein

18 Einige Frauen, die sich — zumeist in der Pubertit — fiir das Tragen des Kopftuchs
entscheiden, legen einen Schwur (wallah = arab. Ich schwore bei Allah) ab. So
berichtete eine Informantin, dass sie vor Freundinnen schwor, sich an die Regeln
strenger Gendersegregation (z. B. kein Besuch mehr von gemischtgeschlecht-
lichen Hochzeitsgesellschaften) und an die der Seklusion von Frauen zu halten.

19 Teilnehmende Beobachtung im tiirkisch-muslimischen Milieu in Hamburg 2005
bis dato.

20 Ferner ldsst sich beobachten, dass die Frauen bei Veranstaltungen von ménnli-
chen Verwandten abgeholt werden oder diese sogar vor dem Haus auf sie war-
ten. Dies wird zumeist nicht als Einengung, sondern als Zeichen der Fiirsorge
empfunden und ist nicht zuletzt auch eine bequeme Transportmdoglichkeit.

444

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

oder fahren nach Einbruch der Dunkelheit nur in groeren Gruppen mit dem
offentlichen Nahverkehr.”'

Es gibt viele Griinde, warum sich Frauen fiir den Hijab entscheiden:
neben der Befolgung des als islamische Pflicht empfundenen, oben néher dar-
gelegten Hijabgebots? und als Zeichen der Aneignung der Religion mochten
sie ihren Habitus auch als Zeichen fiir die Aulenwelt verstanden wissen, dass
eine >bedeckte<« Muslimin emanzipiert und selbstindig sein kann.* Abgelehnt
wird das oft von der Aulenwelt an sie herangetragene Vorurteil, der Hijab
symbolisiere die Unterordnung unter patriarchale Strukturen. Es wird viel-
mehr betont, dass Hijab ein Zeichen der Unterordnung und Liebe zum Schop-
fer darstellt.>* Ebenfalls von groBer Bedeutung ist die selbst auferlegte Auf-
gabe, den Hijab respektvoll, >ordentlich< und im Bewusstsein eines verant-
wortungsvollen Umgangs mit der eigenen Sexualitéit zu tragen. So werden das
sunordentlich«< gebundene Kopftuch und die »>altbackenen< Mintel vieler
Frauen der ersten Generation abgelehnt. Dazu gehort auch, bei Betreten des
offentlichen Raums sich den Gegebenheiten des Umfeldes beziiglich der
Farbwahl anzupassen und sich bei 6ffentlichen Auftritten elegant zu prisen-
tieren.”> Ebenfalls von Bedeutung ist der Entzug des weiblichen Korpers der
Offentlichkeit: Frauen sind keine Ware. Unterwischewerbung mit leicht be-
kleideten Models wird als Vermarktung von Korperlichkeit verstanden: eine
Argumentation, die sich durchaus mit der mehrheitsdeutscher Feministinnen

21 Letzteres ist nicht nur den dem Hijab zugeordneten Verhaltensnormen, sondern
auch der abends steigenden Gefahr von unerwiinschtem Annpdbeln im offentli-
chen Nahverkehr geschuldet.

22 Aus Platzgriinden muss auf eine Diskussion, in wie weit es sich wirklich um ei-
ne aus dem Koran ableitbare Pflicht fiir alle Frauen handelt, verzichtet werden,
es sei aber auf den ersten Teil dieses Textes verwiesen, in dem einige Koran-
stellen kurz dargelegt werden, die Grundlage der innerislamischen Diskussion
zu diesem Thema sind; siehe auch Spielhaus in diesem Band.

23 So berichtete mir eine Informantin, dass sie auch abends alleine zu Veranstal-
tungen gehe und nach Hause fahre. Da ihre Eltern wissen, dass es sich um Ver-
anstaltungen, wie z. B. Informationsveranstaltungen zum Islam handelt, die fiir
die Dialogarbeit der muslimischen Gemeinden wichtig sind, haben die Eltern
keinen Einwand; Teilnehmende Beobachtung an derartigen Veranstaltungen
2005 bis dato in Hamburg.

24 Oft wurde mir auf die Frage Warum trigst Du Hijab? geantwortet: Weil es zum
Muslimasein dazugehort, aus Liebe zu Allah!

25 So berichtete eine Informantin, dass sie bei Ankunft in der Tiirkei sofort als
>Auslandstiirkin< erkannt werde, da sie im Gegensatz zu den autochthonen Frau-
en auf >Bonbonfarben< fiir ihre Kopfbedeckung verzichten wiirde, die in
Deutschland nicht tragbar seien. Auch schiitische Frauen oder Frauen aus der
Golfregion verzichten oft auf die traditionellen schwarzen Kopftiicher, da diese
als zu auffillig in der Dominanzgesellschaft empfunden wird, deren Mitglieder
bei der Kleidung eher helle Farben bevorzugen.

445

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

trifft. Eine weitere Informantin antwortete auf die Frage nach den Griinden fiir
das Tragen der Bedeckung:

»Ich fiihle mich dann stédrker und sicherer. Es ist leichter, sich an die Normen zu hal-
ten, man wird als Muslima erkannt und entsprechend behandelt«.

Sie betont neben dem Gewinn fiir Thr Selbstbewusstsein®® auch die iiber die
Kleidung hinausgehenden Verhaltensnormen, die der Hijab bedeutet, und die
dem mehrheitsdeutschen Umfeld zumeist nicht bekannt sind bzw. falsch ge-
deutet werden. Hierzu gehort z. B. die Regel, dass man in einem Biiro, in dem
sich ein Mann und eine Frau alleine aufhalten, die Tiir offen ldsst.”” Die von
der Informantin angesprochene >Erkennung< bezieht sich auf das Verhalten
von anderen Muslimen und Musliminnen, es wird nicht erwartet, dass sich
Nicht-Muslime und Nicht-Musliminnen an die Regeln halten, sofern sie diese
nicht kennen.”® Ebenfalls von Bedeutung ist das >Erkennenc fiir den Zugang
zu Netzwerken >bedeckter< Frauen in der Diaspora.” Sobald sich >bedeckte«
Frauen im offentlichen, nichtmuslimischen Raum bewegen und eine andere
>bedeckte« Frau z. B. den Horsaal der Universitit betritt, ist die Wahrschein-
lichkeit, dass die Frauen nach Austausch des islamischen GruBles ein Ge-

26 Sie ist Studentin an einer deutschen Hochschule und es bedeutet fiir muslimi-
sche Frauen eine enorme mentale Kraftanstrengung, sich tidglich neu den Vorur-
teilen der Dominanzkultur zu stellen.

27 Ein muslimisches Sprichwort besagt: Wenn ein Mann und eine Frau sich allein
in einem Raum aufhalten, ist der Teufel der Dritte im Bunde. Angespielt wird
hier auf die Gefahr von Zina (arab. Unzucht). Eine andere Losung des Problems
besteht darin, regelmiBig unangemeldet das Biiro durch eine als vertrauens-
wiirdig geltende Person kontrollieren zu lassen; Teilnehmende Beobachtung an
der Universitdt Nizwa, Oman im Herbst 2008, anlisslich der Datenerhebung fiir
die Masterarbeit der Autorin.

28 Als Beispiel sei hier die Benutzung des 6ffentlichen Nahverkehrs genannt. Wih-
rend es in muslimisch gepriagten Lindern aufler in Ausnahmefillen als Verlet-
zung der Privatsphire einer Frau gilt, wenn sich ein Mann neben sie setzt, wird
dieses Verhalten von nichtmuslimischen Ménnern von muslimischen Frauen eher
toleriert und sie steht nicht auf, um Distanz zu schaffen. Wenn sich im deut-
schen offentlichen Nahverkehr ein offensichtlich aus einem muslimischen Um-
feld stammender Mann neben eine muslimische Frau setzt, kann dies aber
durchaus als Beleidigung verstanden werden.

29 So berichtete eine Informantin, dass sie bei einem Besuch in Berlin, den sie aus-
nahmsweise mit Chador absolvierte, auf der Strasse von ihr unbekannten Frauen
im Carcaf (der tiirkischen Variante des Ganzkorperschleiers) islamisch (as sa-
lamu alaikum = der Frieden sei auf Euch) gegriiit wurde, welche ihr mit >nor-
malem« Hijab »sonst nicht mal ins Gesicht sehen« wiirden. Der Frieden (= Sa-
lam) ist im streng islamrechtlichen Denken nur zwischen Musliminnen und/
oder Muslimen moglich, da hiermit eine Friedenspflicht begriindet wird, so dass
das Griilen einer anderen Person auf diese Weise als Anerkennung des Gegen-
iibers als gldubiger Muslim/gldubige Muslimin gilt; siehe Heine 1996: 57 ff.

446

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

sprich beginnen, recht grof3. Ebenfalls von Bedeutung ist das Ansprechen von
anderen >bedeckten< Frauen als >Schwester<. Hier werden die Einheit der Um-
ma und das Gebot der Solidaritdt unter Musliminnen bzw. Muslimen ein-
gefordert. Der Hijab symbolisiert, wie andere Einheitsbekleidung auch, die
Zugehorigkeit zu einer Gruppe, in diesem Fall die der Umma. Auch wird
durch die Art des Hijabs oft die Ethnizitdt der Trigerin deutlich. So tragen
z.B. tiirkischstimmige Frauen in Deutschland ihre Tiicher anders gebunden
als arabischstimmige: wihrend erstere zumeist rechteckige mit Mustern be-
vorzugen, die mittels eines nicht sichtbaren Untertuchs oft zu am Hinterkopf
hohen Gebilden ausgeformt werden, bevorzugen arabischstimmige Frauen oft
die Shaila mit sichtbarer Bone, d.h. ein schalartiges Tuch, das so um den Kopf
drapiert wird, dass das Untertuch (Bone) iiber der Stirn sichtbar ist.*

Wichtig dabei ist zu betonen, dass die Gleichung Kopftuch = strenggldu-
big bzw. kein Kopftuch = nichtgldubig zu kurz gegriffen ist und den vielfil-
tigen Formen der Glaubensausiibung nicht gerecht wird. Fiir viele junge Mus-
liminnen ist das Tragen des Hijabs durchaus vergleichbar mit einem >Coming
Outs, es bedeutet fiir sie Freiheit, Wiirde und Identitit sowie das nach Au3en
Tragen ihrer Uberzeugung.

Frauen der ersten >Gastarbeiter/innen«-Generation

Neben den >Neo-Muslimat« gibt es in Deutschland weitere >bedeckte< Musli-
minnen. Als wichtige Gruppe seien hier muslimische Frauen genannt, die der
ersten »Gastarbeiter/innen<-Generation angehoren und die es sich auf Grund
ihres altersbedingten Ausscheidens aus dem Berufslebens und dem Entfallen
der damit fiir Hijab tragende Frauen oft vorhandenen Repressalien »erlaubenc<
konnen, Hijab zu tragen. Viele der Frauen haben sich mit der Einwanderung
nach Deutschland an als >modern«< geltenden Bekleidungsnormen angepasst,
um nicht aufzufallen. Nach klassischer islamischer Vorstellung gilt das Gebot
die Haare zu bedecken fiir Frauen im gebirfihigen Alter. Fir viele Frauen ist
ihr Hijab im fortgeschrittenen Alter in erster Linie nicht Teil der Befolgung
als gottlich verstandener Normen, sondern Zeichen einer jetzt lebbaren From-
migkeit, die ihnen in jiingeren Jahren nicht moglich war. So bietet das Alter
die Moglichkeit, sich verstdrkt mit der Religion zu befassen, islamisches Wis-
sen zu erwerben®' und sich — vom orthodoxen Islam oft abgelehnten — volks-
islamischen Praxen zuzuwenden (Richter 2004).

30 Teilnehmende Beobachtung in muslimischen Milieus Hamburgs mit Ange-
horigen verschiedener Ethnizitdt wie z. B. tunesisch, marokkanisch, syrisch, tiir-
kisch, iranisch, afghanisch, 2000 bis dato.

31 So ldsst sich z. B. in vielen Hamburger Moscheen beobachten, dass am Wo-
chenende viele iltere Frauen speziell auf sie zugeschnittene Lerngruppen be-
suchen und auch oft an Wochentagen die Moschee besuchen, um das Gelernte

447

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

Frauen mit tempordren Aufenthaltsabsichten

Auch wenn muslimische Frauen mit tiirkischen Wurzeln auf Grund der
ethnischen Verteilung der Migrantinnen in Deutschland die grofite Gruppe
>bedeckter< Frauen darstellen, leben insbesondere in den Ballungszentren vie-
le >bedeckte< Frauen aus anderen Lindern. Viele Frauen sind nur temporir als
Studentinnen® hier, gehoren zum Umkreis der Botschaften und ins Hind-
lermilieu® oder begleiten ihre Eheménner, die in Deutschland studieren oder
bei Firmen angestellt sind.** Diese Frauen haben sich zumeist nicht erst in
Deutschland, sondern bereits in den Herkunftslindern fiir den Hijab ent-
schieden und behalten diesen in Deutschland bei. Sie unterscheiden sich von
den Tochtern der >Gastarbeiter/innen< durch die Dauer des Aufenthalts und
ihr Verhiltnis zur Mehrheitsgesellschaft. Wihrend die eben genannten Frauen
zumeist nur kurz- bis mittelfristig in Deutschland leben und auf Grund der
Orientierung auf die Herkunftskultur oft nur wenige Kontakte zu Nicht-
muslimen/Nichtmusliminnen bzw. Muslimen/Musliminnen anderer Ethnizitét
in Deutschland haben, betrachten sich die von Nokel (1999) beschriebenen
Frauen als selbstverstindlichen Teil der bundesrepublikanischen Gesellschaft
und fordern die Moglichkeit der gesellschaftlichen Partizipation ein. Fiir tem-
porir in Deutschland lebende Migrantinnen ist die Ablehnung des Hijabs
durch die Mehrheitsgesellschaft ein geringeres Problem, da sie selten eine
gleichberechtigte gesellschaftliche Teilhabe, z. B. auf dem Arbeitsmarkt, for-
dern und auf die Interaktion mit der Dominanzkultur weniger angewiesen
sind.

Heiratsmigrantinnen
Viele Frauen, die als Heiratsmigrantinnen aus den ldndlichen Gebieten der

Tiirkei nach Deutschland migrieren, leben auf Grund der Sprachbarriere und
innerfamilifirer Strukturen isoliert von anderen muslimischen Frauen.® Oft

fiir sich zu wiederholen; Teilnehmende Beobachtung in verschiedenen Ham-
burger Moscheen 2005 bis dato.

32 Z. B. Frauen aus Indonesien, Teilnehmende Beobachtung wihrend des DFG-
Projekts »Netzwerke, Institutionen und volksreligiose Praxis von Iranern in
Hamburg« des Instituts fiir Volkskunde der Universitdt Hamburg 2001-2003.

33 Z. B. Frauen aus Iran; Teilnehmende Beobachtung wihrend des DFG-Projekts
»Netzwerke, Institutionen und volksreligiose Praxis von Iranern in Hamburg«
des Instituts fiir Volkskunde der Universitit Hamburg 2001-2003.

34 Z. B. Frauen aus arabischen Staaten; Teilnehmende Beobachtung wihrend des
DFG-Projekts »Netzwerke, Institutionen und volksreligiose Praxis von Iranern
in Hamburg« des Instituts fiir Volkskunde der Universitdt Hamburg 2001-2003.

35 So beschreibt Ahmet Toprak in seinem Buch »Das schwache Geschlecht — die
tirkischen Minner. Zwangsheirat, hiusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre«
(2005) mehrere Fallbeispiele, in denen die Ehefrauen der Interviewten keine

448

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

haben die Eheménner und die Schwiegerfamilien Angst, dass sich die Ehe-
frau/Schwiegertochter Emanzipationsstrategien von anderen Frauen des Um-
felds, z. B. in den Moscheen, abschaut und diese fiir sich umsetzt, was einen
Kontrollverlust fiir die Familie bedeuten wiirde. Um die Frage zu beantwor-
ten, in wie weit viele dieser Frauen freiwillig Hijab tragen, dies bewusst oder
unbewusst praktizieren usw. bedarf es weiterer Untersuchungen.*®

Konvertitinnen

Wihrend es sich bei den bereits vorgestellten Gruppen um allochthone Frauen
handelte, stehen Konvertitinnen mit mehrheitsdeutschem Background im be-
sonderen Fokus der Aufmerksamkeit, sowohl von mehrheitsdeutscher als
auch von muslimischer Seite. Fiir sie ist das Moment des als Muslimin Er-
kanntwerdens eines mit vielschichtigen Folgen, das oft mit nicht unerheb-
lichem Druck in Verbindung steht. So erleichtert der Hijab den Zugang zu
den bereits genannten muslimischen Frauennetzwerken. Es entfillt die regel-
méBige Frage anderer Musliminnen, ob sie denn Muslimin sei und das Miss-
trauen, ob die Konvertitin denn eine >richtige< Muslimin sei, ldsst sich mit
Bedeckung leichter zerstreuen.’’ Ferner werden >bedeckte< Konvertitinnen in
muslimischen Gemeinschaften als positiv gesehen, da hier jemand Mut be-
weist, sich offentlich zu einer mehrheitsgesellschaftlich abgewerteten Gruppe
zu bekennen. Ferner wird der volksislamische Glaube bedient, dass die Per-
son, welche die Konvertitin zum Ubertritt brachte, einen sicheren Platz im
Paradies erhalten wird.*® In der Mehrheitsgesellschaft und oft auch im pri-
vaten Umfeld st6Bt die Bedeckung hingegen zumeist auf Ablehnung und wird
als Provokation empfunden.” Ebenso wie die Tochter der Gastarbeiter/innen

Kontakte zu anderen Frauen mit demselben ethnischen Hintergrund haben durf-
ten.

36 So ist es auch nicht verwunderlich, dass viele im interreligiosen Dialog und in
der Offentlichkeitsarbeit engagierte »bedeckte« Frauen angeben, keine zwangs-
verheirateten bzw. zwangsweise Kopftuch tragenden Frauen zu kennen, da diese
sich nicht im Milieu der >emanzipierten< Musliminnen bewegen diirfen/kdnnen.

37 Dieses Misstrauen widerspricht dem islamischen Prinzip, dass nur Gott alleine
die Gldubigkeit eines Menschen beurteilen kann.

38 Hierzu passt der Bericht einer Informantin, die in der Moschee von einer ilteren
Dame gefragt wurde, wer sie zur Konversion gebracht habe. Die Antwort, dass
die Konversion ein langer, aus eigenem Antrieb beschrittener Weg war, stief3 auf
Verwunderung; Teilnehmende Beobachtung wihrend des DFG-Projekts »Netz-
werke, Institutionen und volksreligiose Praxis von Iranern in Hamburg« des In-
stituts fiir Volkskunde der Universitit Hamburg 2001-2003.

39 So berichtete eine Informantin, dass sie von mehrheitsdeutschen Frauen als
»Verriterin am Feminismus« bezeichnet wurde; Teilnehmende Beobachtung
withrend des DFG-Projekts »Netzwerke, Institutionen und volksreligiose Praxis
von Iranern in Hamburg« des Instituts fiir Volkskunde der Universitdt Hamburg
2001-2003.

449

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

fordern viele von ihnen die gleichberechtigte gesellschaftliche Partizipation,
und sind bereit, sich dafiir in 6ffentliche Diskurse zu begeben. Thr Engage-
ment ist jedoch ein zweischneidiges Schwert. Zum einen wird ihnen von
dominanzkultureller feministischer Seite unterstellt, sie seien auf Grund von
Gewalterfahrungen konvertiert und triigen Hijab auf Grund des Einflusses
von >Missionarinnen«:

»Diese Frauen haben Erniedrigung und Gewalt durch Ménner erlebt. Der islamische
Schleier, wird ihnen von MissionarInnen eingeredet, biete ihnen Schutz vor sexuellen
Ubergriffen und der Vermarktung des weiblichen Korpers in der westlich-sikularen
Welt« (Emma 2006).*

Zum anderen sind sie bei den muslimischen Verbidnden gesuchte Funktio-
nidrinnen, da es ihnen, im Gegensatz zu vielen >geborenen< Musliminnen aus
dem gleichen Milieu, leichter fdllt, Teile des Hijabs fiir die Interessen der
Muslime zuriickzustellen und an der Long Hours Culture teilzuhaben.*' Fer-
ner dienen sie hier als Kulturdolmetscherinnen in umgekehrter Richtung: sie
sind z. B. gefragte Podiumsteilnehmerinnen zum Thema >Die Frau im Islamg,
da man davon ausgeht, dass sie diese als Autochthone auf Grund ihrer tief
greifenden Kenntnis der Mehrheitskultur besser als Allochthone erkldren kon-
nen, was sowohl von den muslimischen Gemeinschaften als auch von der
Dominanzgesellschaft erwartet wird.

Da diese Frauen keiner muslimisch geprigten Tradition des Herkunfts-
landes verhaftet sind, entwickeln sie einen eigenstindigen Weg zum Umgang
mit dem Hijab. Unter ihnen finden sich die gesamte Bandbreite von Hal-
tungen zum Hijab: Frauen, die den Gesichtschleier fiir sich als aus dem Koran
ableitbare Pflicht empfinden; Frauen, die ein Kopftuch tragen; Frauen, die
dies nicht als Pflicht werten; Frauen, die Hijab in muslimisch geprigten
Léndern beachten und dies in Deutschland fiir nicht notwendig betrachten und
Frauen, die sich nicht strauen<.** Es ldsst sich beobachten, dass unabhingig
von der (Nicht-)Sichtbarwerdung des Islams durch die Bedeckung, Konverti-
tinnen zum Gegenstand neugieriger Fragen werden, sobald sie sich als Musli-
minnen outen. So sind z. B. sowohl journalistische als auch wissenschaftliche
Anfragen zum Thema >Konversionsgeschichten von muslimischen Frauenc

40 In dem Artikel werden, verkiirzt und aus dem Zusammenhang gerissenen, Er-
gebnisse einer Studie von Monika Wohlrab-Sahr (1999) wiedergegeben.

41 Auf Grund der Ehrenamtlichkeit der Tatigkeit in den meisten muslimischen
Verbidnden und Vereinen finden viele Arbeitsbesprechungen abends nach der
Arbeit statt, oft in fiir Hijab streng auslegende Frauen unakzeptabler Umgebung,
wie Moscheen in den >schlechten< Vierteln der Stadt oder einsamen Industrie-
gebieten. Ferner sind diese Runden zumeist méinnlich dominiert und die betref-
fenden Frauen oft einzige weibliche Person im Raum.

42 Auf diese Personen wird im néchsten Abschnitt weiter eingegangen.

450

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

ein hdufiges Phidnomen. Das Argument der Betroffenen, sie mochten ihre
Konversions-/Lebensgeschichten nicht in der Zeitung oder wissenschaftlichen
Aufsitzen lesen, findet oft wenig Verstindnis.*

Konvertitinnen sind diejenigen Musliminnen, welche in erster Linie die
verianderte Assoziationskette in Bezug auf die Bedeckung trifft:

»Mit dem Kopftuch wird aktuell all das verbunden, was in Anbetracht der Sicher-
heitsbedrohung durch global agierende Terroristen oder durch negative Entwicklun-
gen in der islamischen Welt bzw. das allgemein negative Stimmungsbild iiber Mus-
lime in den Islam hineinprojiziert wird. Wenn frither mit dem Kopftuch die Unter-
driickung der Frau, ihre Unmiindigkeit, Riickstindigkeit und Schwiche assoziiert wur-
den, so sind heute Terrorismus, Extremismus, Anti-Moderne und Ablehnung demo-
kratischer Werte hinzugekommen« (Chbib 2004).

Wihrend allochthone Musliminnen ihre angebliche Unselbstindigkeit vorge-
halten wird, werden Konvertitinnen als Bedrohung empfunden:

»Auch hat die wachsende Zahl von Menschen, die bei uns — oder in Belgien und
anderen europdischen Lindern — zum Islam konvertieren, durchaus etwas Bedroh-
liches« (Schiuble 2007).

Dieses Negativimage erschwert das Leben >bedeckter< Konvertitinnen, sobald
sie im Offentlichen Raum auftreten, enorm und erhoht die Hiirden des Alltags,
z. B. bei der Bewerbung um einen Arbeitsplatz, weiter.

Musliminnen, die keinen Hijab tragen

In der bundesdeutschen >Kopftuchdebatte« wird sehr oft die Gleichung kein
Kopftuch = modern aufgemacht und es entsteht der Eindruck, dass mit der
Erfiillung der Forderung, das Tuch abzulegen, die mehrheitsdeutsche Vorstel-
lung von Integration erfiillt sei.

Die Mehrheit aller sich in Deutschland zum Islam bekennenden Frauen
tragt im Gegensatz zu dem in der Presse aufgebauten Bild — aus verschie-
denen Motiven — kein Kopftuch. Hierzu zihlt neben der Ansicht, Bedeckung
sei keine koranische Pflicht fiir alle Musliminnen oder der Zugehdorigkeit zu

43 So versuchte z. B. 2005 eine Journalistin der Zeitung >Die Welt< auf dem von
der SPD ausgerichteten Ramadan-Empfang im Hamburger Rathaus durch ge-
zieltes Ansprechen Konvertitinnen mit Hijab zu einem Interview zum Thema
Konversion zu bewegen und lieB sich auch durch Argumente, dass dies die Pri-
vatsphére der Betroffenen verletzten wiirde, nicht von ihrem Vorhaben abbrin-
gen; Teilnehmende Beobachtung beim Ramadan-Empfang der SPD 2005 im
Hamburger Rathaus.

451

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

einer muslimischen Community, in der Bedeckung uniiblich ist** auch die
Angst, den in der Mehrheitsgesellschaft mithsam eroberten Platz durch die
Bedeckung wieder zu verlieren oder von vorneherein Chancen auf Teilhabe,
z. B. durch Erlangung eines Arbeitsplatzes, zu verlieren. So gibt es eine Reihe
von Frauen, die Hijab nur im Privatleben, aber nicht am Arbeitsplatz tragen,
da sie Angst um diesen haben.* Die genaue Anzahl derer, die auf Grund der
Weigerung, den Hijab abzulegen, keinen Arbeitsplatz erhalten, ldsst sich
statistisch nicht belegen. Es ldsst sich jedoch beobachten, dass muslimische
Frauen der zweiten Generation auf Grund der Genderrollen ihrer Herkunfts-
kulturen, dhnlich wie viele deutschstimmige Frauen, auffillig oft in Berei-
chen studieren, die, wenn sie eine Anstellung nach sich ziehen, zwar bezahlt
sind, aber dennoch meist zu prekdren Arbeitsverhiltnissen fithren — wie in
sklassischen< Care-Berufen. Z.B. iiben viele Frauen, die mit dem Berufsziel
Lehrerin oder Arztin studiert haben, diese Titigkeiten ehrenamtlich aus. Auf
Grund der Kopftucherlasse und anhéngigen Gerichtsverfahren zur Beschaf-
tigung >bedeckter< Lehrerinnen in einigen Bundesldandern sind zudem viele
Frauen dazu iibergegangen, ihre angestrebten Studienabschliisse an den Uni-
versititen zu dndern. So wechselten viele Frauen von Studiengingen mit dem
Ziel Lehramt zum selben Studiengang mit dem Ziel Masterabschluss, da sie
von vornherein keine Chancen im eigentlich angestrebten Beruf fiir sich sa-
hen. Einigen Frauen gelingt es hingegen gerade mit Hijab, sich mannlich kon-
notierte Berufe in den Communities von Migrantinnen bzw. Migranten*® oder
Stellen, fiir die ein religioses Bekenntnis von Bedeutung ist, zu erobern.?’

44 7. B.im Alevitentum, in dem die meisten Frauen keine Kopfbedeckung tragen.

45 Dass die Angst berechtigt ist, zeigt das Beispiel einer Informantin, die >unbe-
deckt« eine Stelle als Textilmodedesignerin antrat und der nach ihrer >Bede-
ckung« die Kiindigung massiv nahe gelegt wurde — einem Ansinnen, dem sie
schlieBlich nachgab. Teilnehmende Beobachtung im tiirkisch-tradtionellen Um-
feld einer Hamburger Moschee im Zuge der Vorbereitung einer Masterarbeit im
Bereich >Gender und Arbeit< an der Universitit Hamburg, Herbst 2008.

46 So war eine Informantin vier Jahre lang mit Hijab als selbstindige Gebraucht-
wagenhindlerin titig. Eine Branche, die in Hamburg in hohem Ma6e durch
Mainner mit muslimischem Background aus der Tiirkei, Iran, Afghanistan und
dem Libanon besetzt ist. Viele ihrer Kunden waren ebenfalls Minner mit musli-
mischem Background, und sie verweist darauf, dass ihr der Hijab geholfen habe,
sich Respekt zu verschaffen; Teilnehmende Beobachtung wihrend des DFG-
Projekts »Netzwerke, Institutionen und volksreligiose Praxis von Iranern in
Hamburg« des Instituts fiir Volkskunde der Universitdt Hamburg 2001-2003.

47 So war eine Informantin als Arztin auf einer onkologischen Station eines christ-
lichen Krankenhauses titig, wobei ihr Bekenntnis zum Islam bei der Einstellung
ein Pluspunkt war, da von ihr erwartet wird, mit den z. T. moribunden Patientin-
nen und Patienten auch Gespriche iiber den Tod/die Religionen fiihren zu kon-
nen; Teilnehmende Beobachtung wihrend des DFG-Projekts »Netzwerke, Insti-
tutionen und volksreligiose Praxis von Iranern in Hamburg« des Instituts fiir
Volkskunde der Universitit Hamburg 2001-2003.

452

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

Viele im 6ffentlichen Raum >offene< Frauen haben eine ambivalente Einstel-
lung zum Hijab: sie wiirden ihn gerne immer tragen, sehen sich dazu aber auf
Grund des massiven Drucks durch die Umwelt nicht in der Lage und haben
teilweise ein schlechtes Gewissen, diesen fiir sie wichtigen Teil ihrer Religion
nicht zu leben. Fiir andere Frauen, z. B. einige Iranerinnen, ist der Hijab auf
Grund des in ihrem Herkunftsland herrschenden Bedeckungszwangs so poli-
tisch aufgeladen, dass sie es nicht wagen, ihn in ihrer Community zu tragen.*®
Ein weiteres Motiv fiir ein Nichtanlegen des Hijabs ist die Riicksichtnahme
auf die Angehorigen: besonders interethnisch verheiratete Frauen nehmen oft
Riicksicht auf ihre migrantischen Eheminner, um diese nicht dem Verdacht
auszusetzen, sie wiirden ihre Frauen zum Hijab tragen zwingen.

Nur schwer nachzuweisen ist der Umgang von >offenen< Musliminnen mit
den nicht den Bekleidungsstil betreffenden Normen des Hijabs, wie z. B. der
Gendersegregation oder der Frage, ob Frau abends alleine die U-Bahn be-
nutzen sollte.

Das Verhiltnis zwischen s>bedeckten< und >offenen< Musliminnen ist,
ungeachtet von denen in der Presse sich gegen den Hijab aussprechenden
muslimischstimmigen Frauen, im alltdglichen Umgang gut und Hijab ist als
innerislamischer Konflikt ein Thema, wo es dhnliche Standpunkte bei >be-
deckten< und >offenen< Frauen gibt, wie auch die folgenden Ausfithrungen
zeigen.

Hijab und Islamischer Feminismus®

Die Tochter der Gastarbeiter/innen und alle in innerislamischen und Dialog-
diskursen aktiven muslimischen Frauen sind bewusst oder unbewusst Teil
eines weltweiten Diskurses: des islamischen Feminismus. Hierunter wird ein
Genderdiskurs verstanden, der sich auf die religiosen islamischen Texte wie
Koran, Hadithe etc. griindet und die Umsetzung von koranisch begriindeten
Normen und Ritualen in rezenten — nicht nur >westlichen< — Gesellschaften im
Fokus hat. Der Diskurs wurde auf akademischer Ebene in erster Linie von
weiblichen Korangelehrten getragen, welche auf die Frauenfeindlichkeit der
traditionellen islamischen Koranauslegungen verweisen und eigene Ausle-

48 Teilnehmende Beobachtung wihrend des DFG-Projekts »Netzwerke, Institu-
tionen und volksreligiose Praxis von Iranern in Hamburg« des Instituts fiir
Volkskunde der Universitit Hamburg 2001-2003.

49 >lIslamischer Feminismus< beschreibt den weltweiten Diskurs iiber Gender und
Frauen, der seine Argumentation aus religiosen Quellen wie dem Koran, der
Sunna usw. bezieht und ist damit nicht mit >muslimischem Feminismus< zu
verwechseln: Muslimische Feministinnen sehen sich selbst als Musliminnen und
als Feministinnen, wobei deren Gegenargumente gegen Geschlechterungerech-
tigkeit nicht unbedingt islamisch begriindet sein miissen; siche hierzu Badran
2005.

453

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

gungen vorlegen. Der Koran selbst sei unverinderbar: seine Interpretation je-
doch Epoche und gesellschaftlichem Kontext unterworfen und adaptierbar. Im
Laufe der Zeit entwickelte sich der Diskurs insofern weiter, als dass nicht nur
Gelehrte und in Vereinen titige Funktionidrinnen, sondern alle Frauen daran
teilnehmen, die sich fiir diesen Diskurs interessieren, unabhingig von Ethni-
zitdt, Beruf oder Bildungsstand.

Bekannte weibliche Gelehrte sind z. B. Aziza al-Hibri*® und Suad Salih®'.
Fiir den deutschen Diskurs besonders wichtig sind Halima Krausen®® und Ha-
mideh Mohagheghi®® sowie das >Zentrum Islamischer Frauenforschung und
Frauenforderung< (ZIF)** Koln, das 2006 eine eigene Betrachtung zur Sure 4
Vers 34 beziiglich der Gewaltanwendung gegeniiber Frauen vorlegte (ZIF
2006). Ein weiterer Schwerpunkt der Theologinnen ist das Forcieren isla-
mischer Bildung fiir Frauen bis hin zum theologischem Hochschulstudium, da
sich die ménnliche Hegemonie iiber das islamische Wissen nur aufbrechen
lasst, wenn auch als gleichwertig anerkannte Studienabschliisse vorgelegt
werden konnen. ™

Auch auf politischer Ebene wird islamischer Feminismus betrieben, wie
2.B. von der iranischen Juristin Shirin Ebadi*®, die gerade mit dem Hinweis

50 Azizah Y. al-Hibri ist Juraprofessorin an der T. C. Williams School of Law,
University of Richmond, USA; abrufbar: http://law.richmond.edu/faculty/al-
hibri.php, 11.02.2009. Sie ist Griinderin und Prisidentin von KARAMAH: Mus-
lim Women Lawyers for Human Rights; abrufbar: http://www.karamah.org,
11.02.2009.

51 Suad Salih ist Professorinnen fiir Islamisches Recht an der Al-Azhar-Universitit
in Agypten und Fernsehpredigerin.

52 Halima Krausen kann als eine der ganz wenigen weiblichen Imame in Deutsch-
land bezeichnet werden. Sie betreut rund 400 deutschsprachige muslimische
Familien in Hamburg, gibt Koranstunden, schlichtet Streit, macht Seelsorge und
verschickt ihren Predigttext per E-Mail an einen wachsenden Abnehmerkreis;
abrufbar: http://www.geocities.com/athens/thebes/8206/
hkrausen/halhome.htm, 28.04.08.

53 Hamideh Mohagheghi ist 2. Vorsitzende von >HUDA — Netzwerk fiir muslimi-
sche Frauen< und Redakteurin der HUDA-Zeitschrift; abrufbar: http:/
www.huda.de, 11.02.2009. AuBerdem ist Griindungsmitglied und Vorstands-
vorsitzende der Muslimischen Akademie in Deutschland; abrufbar: http:/www.
muslimische-akademie.de, 11.02.2009. Seit 2007 ist sie auch Lehrbeauftragte
fiir die Religion des Islam an der Universitidt Paderborn; abrufbar: http://kw.uni-
paderborn.de/institute-einrichtungen/institut-fuer-evangelische-theologie/perso-
nal/mohagheghi-hamideh/, 11.02.2009.

54 Abrufbar: http://www.zif-koeln.de, 10.02.2009.

55 So beschiftigt sich z. B. die >Asma Society< in den USA u. a. mit der Frage, wie
weibliche Gelehrte mit Fatwakompetenz ausgebildet werden konnen; abrufbar:
http://www.asmasociety.org, 10.02.2009.

56 Shirin Ebadi gilt als engagierte Streiterin fiir Kinder- und Frauenrechte und poli-
tisch Verfolgte. 1969 wurde sie als erste Frau in Iran Richterin. 1979 musste sie
das Amt als Folge der islamischen Revolution aufgeben und arbeitete seither als

454

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

auf den Koran Frauenrechte einfordert. Ebenfalls eine wichtige Rolle spielen
Frauenorganisationen, die in ihren jeweiligen Lindern neben Beratungen auch
konkrete Handreichungen fiir Frauen vorlegen, wie z. B. das >Canadian Coun-
cil of Muslim Women< (CCMW)?’ (Clarke/Cross 2006).

Eine weitere Sdule der Bewegung sind die Organisationen auf dem
Grassrootlevel. Den Ansatz, durch Bildung und Beratung muslimische Frauen
in die Lage zu versetzen, ihre Rechte einzufordern, verfolgen z. B. die Frau-
enorganisation >Rahima<®® in Indonesien oder >Turningpoint<*® in New York
City. Die wichtigste derartige Organisation in Deutschland ist das >Begeg-
nungs- und Fortbildungszentrum Muslimischer Frauen e.V.< (BFmF)* in
Koln. Wichtige Forderinnen der Bewegung sind z. B. die >Asma Society«< in
New York City und die >Muslimische Akademie<®' in Deutschland, die ihre
Ressourcen zur Verfiigung stellen, um muslimischen Frauen eine Vernetzung
zu ermoglichen.

Besonders hervorzuheben ist die Bedeutung der Internetplattform
>www.muslimische-stimmen.de<®?, welche die Diversitit muslimischen Le-
bens in Deutschland darstellt und es ermoglicht, Texte, die es nicht in die Ta-
gespresse >schaffen<, wenigstens im Internet zu verdffentlichen.

In Deutschland ist der Diskurs seit ca. 2006 in Gang gekommen und es
bildete sich Ende 2007 das >Aktionsbiindnis Muslimischer Frauen in Deutsch-
land<®, in dem Frauen aller muslimischen Richtungen, verschiedener eth-
nischer Hintergriinde, >bedeckt< und »offen¢, in Vereinen organisiert und nicht
organisiert, aus Migrantenselbstorganisationen, Politik, Wirtschaft usw. ver-
treten sind. Thnen allen ist gemeinsam, als muslimische Frauen eine Stimme
zu erheben und sich fiir die Rechte muslimischer Frauen stark zu machen. Die
Aktivistinnen bestehen auf dem freien Wahlrecht aller Frauen weltweit: keine
Frau darf zum Tragen des Hijabs gezwungen werden, jedoch auch keine dazu,
ihn abzulegen.

Aus der Sicht islamischer Feministinnen (deutschland- und weltweit) ist
die bundesrepublikanische >Kopftuchdebatte< ein Punkt in der Integrations-
debatte, der von den wirklichen Reibungspunkten zwischen Minderheit und

Anwiltin. 2003 erhielt sie den Friedensnobelpreis; abrufbar: http://nobelprize.
org/nobel_prizes/peace/laureates/2003/ebadi-autobio.html, 28.04.08.

57 Abrufbar: http://www.ccmw.com/, 10.02.2009.

58 Abrufbar: http://www.rahima.or.id/English/index.htm, 28.04.08.

59 Abrufbar: http://www.turningpoint-ny.org/, 28.04.08.

60 Abrufbar: http://www.bfmf-koeln.de/, 28.04.08.

61 Abrufbar: http://www.muslimische-akademie.de/, 28.04.08.

62 Abrufbar: http://www.muslimische-stimmen.de/, 28.04.08.

63 Abrufbar: http://www.muslimische-akademie.de/WORD/Presseerklaerung%20
Aktionsbuendniss.doc, 28.04.08.

455

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

Mehrheitsgesellschaft eher ablenkt:* Anstatt sich mit der Frage auseinander-
zusetzen, wie Integration gelingen kann und wie weit sich beide Seiten
inhaltlich aufeinander zu bewegen miissen, wird einseitig die Anpassung der
»bedeckten< Musliminnen bis hin zur Assimilation gefordert. Integration gilt
als alleinige Bringschuld der Musliminnen. Die bis jetzt bereits von den Mus-
liminnen geleistete Integrationsarbeit in Form einer personlichen Eman-
zipation und eines Bildungserfolgs wird nicht gewiirdigt und der néchste
Schritt, der erfolgreiche Ubergang in die Arbeitswelt, der zu wirtschaftlicher
Unabhingigkeit fithrt und damit weiter gehende Emanzipation ermoglicht,
bleibt den Frauen in vielen Fillen verwehrt. Auch wird nicht 6ffentlich dis-
kutiert, dass Ausschlussmechanismen aus der Mehrheitsgesellschaft sich nicht
nur auf den Hijab, sondern auf den Habitus der Migrantinnen allgemein
beziehen. Auch >offene< Frauen, deren Namen und Ethnizitéit nicht dem mehr-
heitsdeutschen Mainstream entsprechen, werden massiv in allen gesell-
schaftlichen Bereichen diskriminiert. Somit greift die Formel Kopftuch ab =
Integration gelungen in keiner Weise.

Die Bewegung selbst hat Ziele, die iiber die bloBe, von der Mehrheitsge-
sellschaft geforderte Reaktion auf von ihr definierte sProblemthemen<®, weit
hinausgehen, z. B. die Bekdmpfung der wachsenden Islamophobie in der
Mehrheitsgesellschaft. Insbesondere >bedeckte< Frauen werden zur Projek-
tionsfliche mehrheitsdeutscher Angste (Schiffer 2006), wobei die mehrheits-
deutsche Frauenbewegung sich oft nicht als solidarisch, sondern im Gegenteil
als kontraproduktiv im Kampf um Gleichberechtigung muslimischer Frauen
erweist (siehe auch Rommelspacher in diesem Band).

Hijab: eine Kontroverse zwischen Islamischem
Feminismus und Feminismus der Dominanzkultur

Die deutsche >Kopftuchdebatte« ist von einer Asymmetrie geprigt: Sie wird
auf feministischer Seite 6ffentlich nicht von den >bedeckten< Frauen selbst,

64 Dies wurde deutlich in Gespriachen mit Teilnehmerinnen einer internationalen
Konferenz der >Asma Society< im Sommer 2007, welche sich mit der theologi-
schen Grundlage des islamischen Feminismus beschiftigte. Die in Deutschland
gefiihrte Debatte war den Teilnehmerinnen unverstindlich, da sie angesichts
weltweiter Menschenrechtsverletzungen beziiglich muslimischer Frauen andere
Themen als wichtiger erachteten.

65 So gehort es zu den unbeliebtesten Aufgaben muslimischer Aktivistinnen, als
>Darbietung« an Veranstaltungen wie z. B. dieser teilzunehmen: »Schleierhafter
Islam? — Kleingruppengespriach mit praktizierenden Musliminnnen iiber Kopf-
tiicher, Ehrenmorde, Islamischen Feminismus und anderes mehr«. Friedrich-
Ebert-Stiftung Hamburg, Frithjahr 2008. Derartige Veranstaltungen enden hiu-
fig in einem Frage-Antwort-Spiel, in dem von den Frauen die Rechtfertigung fiir
alle in der islamischen Welt veriibten Ungerechtigkeiten und Rechtfertigungen
fiir ihre Lebensweise verlangt werden.

456

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

sondern von sidkularen Feministinnen gefiihrt. Dies wird als Verletzung emp-
funden, als AnmaBung des Rechts, iiber die Lebenslagen anderer zu entschei-
den. Hier werden durch Reprisentationsprozesse eindeutig Minorisierte, in
diesem Fall Musliminnen, unsichtbar gemacht und ihre Lebensrealititen
falsch oder gar nicht dargestellt. Ein wichtiges Instrument der 6ffentlichen
Meinungsbildung stellt zweifellos die Presse dar, und es ldsst sich belegen,
dass das verzerrte Bild von muslimischen Frauen in mehrheitsdeutschen Dis-
kursen auch durch unzureichend recherchierte oder absichtlich tendenzidse
journalistische Erzeugnisse verursacht wird (Schiffer 2005). Diese verzerrte
Darstellung verhindert eine Diskussion auf Augenhdhe, festigt den vermeid-
lichen >Opferstatus< der Akteurinnen und wirkt sich somit negativ auf die
Bemiihungen der Musliminnen aus, im Diskurs gehort zu werden. Ein wich-
tiges Instrument hierbei ist das regelméBige Interviewen bestimmter Aktivi-
stinnen der dominanzkulturellen Frauenbewegung, wie z. B. Alice Schwarzer,
die im Hijab eine »Flagge des Islamismus« (Schwarzer 2006) sieht:

»Das Kopftuch ist die Flagge des Islamismus. Das Kopftuch ist das Zeichen, das die
Frauen zu den anderen, zu Menschen zweiter Klasse macht. Als Symbol ist es eine
Art >Brandingx, vergleichbar mit dem Judenstern. Und real sind Kopftuch und Ganz-
korperschleier eine schwere Behinderung und Einschridnkung fiir die Bewegung und

die Kommunikation« (ebd.).

Durch die regelmifBige Hervorhebung dieser und dhnlicher Standpunkte in der
Presse verfestigt sich das Bild der unterlegenen Musliminnen und bestitigt
gleichzeitig den iliberlegenen Status der Feministinnen der Dominanzkultur.
Es ist aus islamisch-feministischer Sicht der Erfahrung nach nicht moglich,
einen direkten Diskurs mit Schwarzer zum Thema Hijab zu beginnen, wie der
Versuch des Frauenausschuss der >SCHURA — Rat der islamischen Gemein-
schaften in Hamburg e.V.<* zeigt. In ihrem im November 2005 vor den Ham-
burger Moscheen an Muslime verteilten Flugblatt »Nein zur Gewalt gegen
Frauen« (2008), in dem Gewalt gegen muslimische Frauen thematisiert wird,
heiflit es u. a.:

»Gewalt gegen muslimische Frauen geht nicht nur von muslimischen Minnern aus,
sondern von Einzelpersonen, Gruppen, Behorden, von fiir das Fortbestehen rechtlich
diskriminierender Ungleichheiten politisch Verantwortlichen. Strukturelle, patriar-
chale Gewalt in dieser Gesellschaft betrifft alle Frauen. Mehrfachdiskriminierungen
gehoren zu den verschiedenen Gesichtern der Gewalt. Auch rechtliche Vorhaben und
bereits bestehende Umsetzungen, wie die Kopftuchverbote werden von muslimischen
Frauen als Gewalt empfunden [...]. Die Thematisierung von Gewalt und damit das

66 Abrufbar: http://www.schura-hamburg.de/, 10.02.2009.

457

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

Aufbrechen eines Tabuthemas ist eine Querschnittsaufgabe, an der sich alle Minner
und Frauen in den Verbinden, Vereinen, Moscheen und in der Gesellschaft zu be-
teiligen haben. Alle Denkweisen, kulturelle, traditionelle Muster, religiose verbrimte
Glaubensweisen unter Missbrauch von religiosen Quellen, die als Begriindungen fiir
Gewalt gegen Frauen herangezogen werden, gilt es zu identifizieren, zu dchten und
mit den Mitteln von religioser Bildung und Erziehung zu iiberwinden. Es miissen
Konzepte entwickelt werden, um in den Gemeinden und Verbédnden einen Be-
wusstseinswandel zu bewirken« (SCHURA 2008).

Dieses Flugblatt wurde an die Redaktion der EMMA in der Hoffnung ge-
schickt, dariiber ins Gespriach zu kommen, was jedoch nicht gelang: das Flug-
blatt wurde ignoriert, es erfolgte keinerlei Reaktion. Dies ist umso bedau-
erlicher, da es das erste seiner Art war, das von muslimischen Frauen selbst
verfasst wurde und eine Grundlage fiir die Er6ffnung eines Diskurses zum
Thema geboten hitte.*’

Ebenfalls eine oft gehorte Aktivistin der Kopftuchgegner/innen ist Necla
Kelek, die >bedeckte< Frauen in die Nihe von Neo-Nazis riickt und ihnen
unterstellt, fiir islamistische Parteien Werbung zu machen:

»SPIEGEL ONLINE: Gibt es nicht auch Frauen, die sich freiwillig fiir das Tragen
eines Kopftuches entscheiden?

Kelek: Wenn Menschen sich freiwillig zu einem faschistischen System bekennen, dort
gliicklich und davon tiberzeugt sind, dann kritisieren wir das doch auch und sehen den
gesellschaftlichen Kontext. Wir fragen uns etwa: Was bewirken diese Neonazi-Grup-
pen? Und eine Frau, die Kopftuch tragen will, flaggt fiir eine islamistische Partei [...]«
(Kelek 2006).

Sie versucht einen gesellschaftlichen Kontext herzustellen und spricht den
Frauen Bildung, in diesem Fall soziologische Kenntnisse, ab:%®

»Auch wenn sie sich selbst dafiir entschieden hat, sagt sie damit, dass die Frauen
Sexualwesen sind. Das tut sie vielleicht nicht bewusst, weil sie keine Soziologin ist.
Meine Aufgabe und die von Alice Schwarzer ist es deshalb einen gesellschaftlichen
Kontext herzustellen [...]« (ebd.).

Ferner kolportiert sie das Klischee von der sich abkapselnden muslimischen
Frau, die sich auf Grund des Hijabs nicht verstindigen konne:

67 Auf Resonanz stief3 dieses Flugblatt in erster Linie bei anderen religios konno-
tierten Feministinnen wie z. B. Frauen aus dem christlich-feministischen Milieu.

68 Hierzu sei angemerkt, dass zwei Informantinnen beziiglich dieses Textes ausge-
bildete Soziologinnen sind.

458

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

»Sich zu verschleiern ist ja auch eine Korpersprache — beziehungsweise eben keine:
Sich nonverbal zu verstindigen geht fiir verschleierte Frauen nicht — denn sie schlie-
Ben sich aus der Offentlichkeit aus.

SPIEGEL ONLINE: Inwiefern?

Kelek: Verhiillte Frauen nehmen nicht mehr an den Errungenschaften der Menschlich-
keit teil [...]« (ebd.).

Hier stellt sich aus islamisch-feministischer Sicht die Frage, wer hier fiir wen
spricht und wer die Definitionsmacht iiber die »Errungenschaften der
Menschlichkeit« (ebd.) hat.

Durch die eben dargelegte Sichtweise stufen Feministinnen der Domi-
nanzkultur muslimische Frauen zu Objekten der Deutungshoheit herunter.
Dabei sprechen sie den Frauen jedoch das Recht auf Darstellung der eigenen
Person ab, was im Feminismus eigentlich als selbstverstidndlich erachtet wird.
Eine Diskussion dariiber steht zwischen den oben vorgestellten Akteurinnen
und islamischen Feministinnen aber noch weit gehend aus.

Bei der Betrachtung der dominanzfeministischen Diskurse tiber Musli-
minnen in Deutschland lassen sich verschiedene Gegebenheiten beobachten.
So sind insbesondere bei den Islam ablehnenden Feministinnen die Hijab
tragenden Frauen der zweiten Generation, eben jene Frauen, die als >Neo-
Muslimat< bezeichnet werden, im Fokus. Dabei wird vollig auBler Acht ge-
lassen, dass die meisten muslimischen Frauen in Deutschland keinen >of-
fensichtlichen< Hijab bzw. ein Kopftuch tragen.®” Es stehen in erster Linie
tirkischstimmige, >bedeckte< Musliminnen im Mittelpunkt des Interesses, die
ethnische und soziokulturelle Diversitit muslimischer Frauen in Deutschland
wird nicht wahrgenommen. Auf Grund der den Diskursen innewohnenden
Machtasymmetrien werden >bedeckte< Frauen in dominanzkulturellen Diskur-
sen zu Subalternen im Gramsci’schen Sinne, die keinen oder nur geringen
Zugang zu hegemonialen Teilen der Gesellschaft haben und denen es nur in
geringem Mafle moglich ist, sich in 6ffentlichen, politischen Diskursen Gehor
zu verschaffen, da ihre AuBerungen nicht in den Diskurs aufgenommen bzw.
weitergetragen werden. Hijab tragenden Frauen wird die Integration in den
bundesrepublikanischen Alltag per se abgesprochen. Dass >bedeckte« Frauen
in allen Lebensbereichen weltweit Normalitéit sind und dass es in anderen
europdischen Lindern >bedeckte« berufstitige Frauen gibt, die sich problem-
los in die Berufswelt einfinden,” wird in die Debatte nicht mit einbezogen.

69 Es ist noch nicht in die 6ffentliche Debatte gelangt, dass sich viele muslimische
Frauen ohne Kopftuch an die Vorstellung des Hijabs gebunden fiihlen und sich
z. B. nicht mit unbedeckten Armen und Beinen im 6ffentlichen Raum bewegen
wiirden.

70 Als Beispiel sei hier Nadia Naeem genannt, die als Police Community Support
Officer fiir die Thames Valley Police in Oxfordshire, GroBbritannien titig ist;

459

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

Wenn es dennoch >bedeckte«, bildungs-/berufserfolgreiche Frauen in Deutsch-
land gibt, wie z. B. die Rechtanwiltin Kadryie Aydin, werden sie als >Aus-
nahmen<' und >Vorzeigemuslime<* abqualifiziert. Gleichzeitig dienen Hijab
tragende Frauen als Projektionsfliche fiir Angste mehrheitsdeutscher Frauen:
Es wird auf deren >Unterdriickung« fokussiert, und gleichzeitig die Gender-
ungerechtigkeit in Deutschland” aus den Augen verloren (sieche auch Rom-
melspacher in diesem Band). Andere in Deutschland lebende Kopftuch
tragende/>bedeckte< Frauen, wie z. B. Menonitinnen mit russslanddeutschem
Hintergrund, Frauen aus Westafrika oder Jidinnen mit Snoot oder Shaitl er-
scheinen nicht in der Diskussion und werden nicht angegriffen. Der Diskurs
selbst ist asymmetrisch: Von muslimischen Aktivistinnen werden in erster Li-
nie Reaktionen auf vordergriindig mit dem Islam im Zusammenhang stehen-
den Phinomenen wie >Ehrenmorde< und erzwungene/arrangierte Ehen erwar-
tet, eigene Themen wie z. B. die desolate Arbeitsplatzsituation von >bedeck-
ten< Frauen und die oft schlechten Lebenslagen muslimischer Familien gelan-
gen nicht in die breite Offentlichkeit.

Es wird die Chance auf einen gemeinsamen Kampf von Feministinnen un-
terschiedlicher Richtung fiir Geschlechtergerechtigkeit verschenkt, wenn die-
se nicht in einen Diskurs eintreten konnen, der nicht von Machtasymmetrie
geprigt ist. Gemeinsame Ziele, wie der Abbau von Ungerechtigkeiten in der
Arbeitswelt, wie z. B. der »Gldsernen Decke<, und die Entwicklung von Ge-
genstrategien beziiglich ménnerbiindischer SchlieBungstendenzen in Politik
und Gesellschaft bieten Ansitze zur Entwicklung gemeinsamer Strategien.
Voraussetzung hierfiir ist die Offenheit und Bereitschaft zur Diskussion, so-
wie das Interesse am Fremden/Anderen. Des Weiteren sollte bedacht werden,
dass die Bereitschaft, sich zu verbiinden und alle vorhandenen Wissens- und
Erfahrungsressourcen zu nutzen, neue Impulse fiir den Feminismus bringt.
Nur die Interaktion mit anders denkenden Feministinnen fiihrt zu einer Wei-
terentwicklung und zu einem Fortschritt auf dem Weg zur Genderge-

abrufbar: http://www.thamesvalley.police.uk/bcu/Oxfordshire/local-police-area/
north_oxon/bicester-east-index.htm, 28.04.08.

71 So wurde mir bei der Suche nach weiteren Diskussionspartnerinnen fiir eine
Fragerunde mit >bedeckten< Musliminnen von der tiirkischstimmigen Veranstal-
terin mitgeteilt, ich solle nicht — wie beim letzten Mal — studierte Frauen mit-
bringen, diese seien doch eher Ausnahmen.

72 Dieser Begriff wurde bspw. in einem Artikel iiber eine Talkshow, zu der Bun-
desinnenminister Schiuble und zwei Musliminnen geladen waren, auf der Seite
von »Die Welt Online« verwendet; siche »Warum ist den Deutschen der Islam so
unheimlich«, Die Welt Online v. 13.07.2007; abrufbar: http://www.welt.de/
fernsehen/article1023448/Warum_ist_den_Deutschen_der_Islam_so_unheimlich.
html, 28.04.08.

73 Soist es nur im Bewusstsein weniger Frauen, dass Deutschland mit 20,3 Prozent
einen der groften Gender Pay Gaps in Europa aufweist; abrufbar: http://
www.eurofound.europa.eu/eiro/2006/04/articles/de0604019i.htm; 28.04.08.

460

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

rechtigkeit. So lange im dominanzkulturellen feministischen Diskurs >bedeck-
te< Frauen per se auf Ablehnung stoBen und ihre Diversitidt und Ressourcen
auf Grund der Bedeckung nicht wahrgenommen werden, ist die Entwicklung
von gemeinsamen Zielen miithsam bis ausgeschlossen. Erst wenn es gelingt,
Feministinnen der Dominanzkultur davon zu iiberzeugen, dass weder das
Tragen eines Kopftuchs noch das Nichttragen per se einen Riickschluss auf
die feministische Einstellung der Betreffenden zuldsst und dass Kleidung
wesentlich weniger aussagt, als von feministischen Akteur/innen der Do-
minanzkultur angenommen, wird sich der Diskurs endlich weiterbewegen:
weg von der dominanzkulturellen Einteilung der Anderen in gut = >un-
bedeckt< und bose = >bedeckt«, hin zur Versachlichung und Konzentration auf
die Aufgaben. Es gibt genug Arbeit fiir alle Feministinnen, um die beste-
henden Ungerechtigkeiten, die alle Frauen, unabhingig von Class und Ra-
ce/Ethnicity betreffen, abzubauen. Daher sollten die vorhandenen Ressourcen
fiir die Bearbeitung von Sachthemen und nicht fiir Polemik genutzt werden.
Sollten sich dominanzkulturelle feministische Diskurse mittelfristig nicht in-
haltlich erweitern lassen, besteht die Gefahr, dass sich islamische Aktivistin-
nen abwenden und sich nicht mehr in Diskurse einbringen.”™

Literatur

Amir-Moazami, Schirin (2007): Politisierte Religion. Der Kopftuchstreit in
Deutschland und Frankreich, Bielefeld: transcript.

Badran, Margot 2005: »Islamischer Feminismus ist ein weltweiter Diskurs«.
Interview von Yoginder Sikand. Abrufbar: http://de.qantara.de/webcom/
show_article.php/_c-296/_nr-25/_p-1/i.html, 23.02.2009.

Castro Varela, Maria do Mar (2003): »Zur Skandalisierung und Re-
Politisierung eines bekannten Themas: >Migrantinnen auf dem Arbeits-
markt<«. In: Marfa do Mar Castro Varela/Dimitria Clayton (Hg.), Migra-
tion, Gender, Arbeitsmarkt. Neue Beitrdge zu Frauen und Globalisierung,
Konigstein: Ulrike Helmer, S. 8-29.

Chbib, Raida (2004): »Das Kopftuch als Ersatzdiskurs«. Abrufbar: http://
www.qantara.de/webcom/show_article.php/_c-548/_nr-21/_p1/i.html,
27.04.08.

74 So sprachen mehrere, nach dominanzkulturellen MafBstiben sehr gut >inte-
grierte< Informantinnen davon, mittelfristig Deutschland verlassen zu wollen, da
sie hier trotz groBter Anpassungsanstrengungen keine Perspektive zu Uber-
windung von gesellschaftlichen Barrieren sehen, die sie z. B. an der berufliche
Weiterentwicklung hindern; Teilnehmende Beobachtung wihrend des DFG-
Projekts »Netzwerke, Institutionen und volksreligiose Praxis von Iranern in
Hamburg« des Instituts fiir Volkskunde der Universitit Hamburg 2001-2003.

461

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INDRE MONJEZI BROWN

Clarke, Lynda/Cross, Pam (2006): Muslim & Canadian Family Laws: A
Comparative Primer, Ontario: Canadian Council of Muslim Women.

Emma (2006): »Die KonvertitInnen sind im Kommen«. Abrufbar: http://www
.emma.de/die_konvertitinnen_sind_im_kommen_5_06.html, 27.04.08.

Ghadban, Ralph (2005): »Das Kopftuch in Koran und Sunna. Das Frauenbild
hinter dem Kopftuch«. In: Bundeszentrale fiir politische Bildung (Hg.),
Dossier »Konfliktstoff Kopftuch«. Abrufbar: http://www.bpb.de/themen/
IYRYVB,1,0,Das_Kopftuch_in_Koran_und_Sunna.html#art1, 27.04.08.

Handschuck, Sabine/Klawe, Willy (2006): Interkulturelle Verstindigung in
der Sozialen Arbeit. Ein Erfahrungs-, Lern- und Ubungsprogramm zum
Erwerb interkultureller Kompetenz, Weinheim/Miinchen: Juventa.

Heine, Peter (1996): Kulturknigge fiir Nichtmuslime, Freiburg: Herder.

Henning, Max (1998): Der Koran, Ditzingen: Reclam.

Hoglinger, Monika (2002): Verschleierte Lebenswelten. Zur Bedeutung des
Kopftuchs fiir muslimische Frauen, Wien: Edition Roesner.

Kelek, Necla (2006): »Frauen werden zu Unruhestifterinnen stigmatisiert«.
Interview von Anna Reimann. spiegel.de v. 05.07.2006, abrufbar: http://
www.spiegel.de/politik/deutschland/0,1518,424999,00.html, 28.04.08.

Klein-Hessling, Ruth/Nokel, Sigrid/Werner, Karin (Hg.) (1999): Der neue
Islam der Frauen. Weibliche Lebenspraxis in der globalisierten Moderne.
Fallstudien aus Afrika, Asien und Europa, Bielefeld: transcript.

Knieps, Claudia (1999): Geschichte der Verschleierung der Frau im Islam,
Wiirzburg: Ergon.

Niliifer, Gole/Ammann, Ludwig (Hg.) (2004): Islam in Sicht. Der Auftritt von
Muslimen im 6ffentlichen Raum, Bielefeld: transcript.

Nokel, Sigrid (2002): Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam. Zur Sozio-
logie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie, Bielefeld:
transcript.

Nokel. Sigrid (1999): »Islam und Selbstbehauptung — Alltagsweltliche Stra-
tegien junger Frauen in Deutschland«. In: Ruth Klein-Hessling/Sigrid
Nokel/Karin Werner (Hg.), Der neue Islam der Frauen. Weibliche Le-
benspraxis in der globalisierten Moderne. Fallstudien aus Afrika, Asien
und Europa, Bielefeld: transcript, S. 124-146.

Richter, Michael (2004): gekommen und geblieben. Deutsch-tiirkische Le-
bensgeschichten mit einer Einfithrung von Dilek Zaptcioglu, Hamburg:
Edition Korber Stiftung.

Rommelspacher, Birgit (1995): Dominanzkultur. Texte zur Fremdheit und
Macht, Berlin: Olanda.

Mechthild Rumpf/Ute Gerhard/Mechthild M. Jansen (Hg.) (2003): Facetten
islamischer Welten. Geschlechterordnungen, Frauen- und Menschenrechte
in der Diskussion, Bielefeld: transcript.

462

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE FRAUEN UND DAS >KOPFTUCH«

Schéuble, Wolfgang (2007): »Vielleicht hatten wir bisher einfach Gliick«.
Interview von Thomas Schmid. Die Welt v. 04.02.2007, abrufbar: http://
www.welt.de/politik/article716643/Schaeuble_Vielleicht_hatten_wir_bish
er_einfach_Glueck.html, 28.04.08.

Schiffer, Sabine (2005): Die Darstellung des Islams in der Presse. Sprache,
Bilder, Suggestionen. Eine Auswahl von Techniken und Beispielen,
Wiirzburg: Ergon.

Schiffer, Sabine (2006): »Projektionsfliche Islam. Uber politische Beschiifti-
gungstherapie und Ablenkungsmandver«. Abrufbar: http://www.uni-
kassel.de/fb5/frieden/themen/Islam/schiffer2.html, 28.04.08.

SCHURA (2005): »Nein zur Gewalt gegen Frauen«. Erkldrung des Frauen-
ausschusses der SCHURA Hamburg zum Thema Gewalt gegen Frauen.
Abrufbar: http://www.muslimische-stimmen.de/index.php?id=20&no_cache
=1&tx_ttnews[pointer|=7&tx_ttnews[tt_news]=56&tx_ttnews[backPid]=
10, 23.02.2009.

Schwarzer, Alice (2006): »Die Islamisten meinen es so ernst wie Hitler«.
Interview von Frank Schirrmacher. FAZ v. 04.07.2006, abrufbar:
http://www.faz.net/s/Rub117C535CDF414415BB243B181BEB60AE/Doc
~E6816D734A5C42A8A352CBB10367B7FA~ATpl~Ecommon~Scontent.
html, 27.04.08.

Toprak, Ahmed (2005): Das schwache Geschlecht — die tiirkischen Ménner.
Zwangsheirat, hiusliche Gewalt, Doppelmoral der Ehre, Freiburg: Lam-
bertus.

Wohlrab-Sahr, Monika (1999): Konversion zum Islam in Deutschland und
den USA, Frankfurt am Main: Campus Fachbuch.

ZIF — Zentrum fiir Islamische Frauenforschung und Frauenfoérderung (Hg)
(2005): »Ein einziges Wort und seine grofle Wirkung. Eine herme-
neutische Betrachtungsweise zum Qu’ran, Sure 4, Vers 34, mit Blick auf
das Geschlechterverhdltnis im Islam«, Koln: Selbstverlag. Abrufbar:
http://www.zif-koeln.de/7788.html, 28.04.08.

463

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14. / i@ -]



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839409596-017 - am 14.02.2026, 08:14:14.



https://doi.org/10.14361/9783839409596-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

