
Vernakuläre Sozialität und sozial-ökologische
Transformationsprojekte im urbanen Raum Windhoeks

Jacqueline Krause

Das deutsche Entwicklungsministerium will Investitionen von Unterneh-
men in afrikanischen Ländern fördern. Zur Vermittlung diente der G20-
Investitionsgipfel in Berlin 2018. Der damit verbundene Entwicklungsin-
vestitionsfonds soll nicht nur als finanzielle Subvention für die Expansion
des deutschen „Mittelstands“ dienen, sondern ist Teil des ”Compact with
Africa” der G20, mit dem nachhaltiges Wirtschaftswachstum und Wohl-
stand auf dem afrikanischen Kontinent ermöglicht werden sollen (IMF
2017). Dabei orientiert sich die Entwicklungspolitik bereits seit Ende des
Zweiten Weltkrieges an der Idee nachholender Entwicklung1. Diese ba-
siert auf der Überzeugung, dass dem westlichen Entwicklungsweg univer-
sale Gültigkeit zukomme und er auf die sogenannten Entwicklungsländer
übertragbar sei. Danach lägen die afrikanischen Länder lediglich zeitver-
setzt in der Entwicklung zurück und müssen entsprechend aufholen. In-
haltlich umfasst diese Idee insbesondere wirtschaftliches Wachstum, durch
welches eine „gesamtgesellschaftliche und landesdurchdringende infra-
strukturelle Entfaltung“ (Scholz 2006: 101) ermöglicht werden soll. Seither
wird das Konzept in verschiedener Form mit graduellen Änderungen im-
mer wieder neu aufgelegt, jedoch ohne größeren Erfolg für die eigent-
lichen Adressaten von Hilfe, aber mit massiven, kontraproduktiven Folge-
wirkungen in sozialer, ökonomischer oder ökologischer Hinsicht (exem-
plarisch siehe Lambrecht/Brungs 2014). Auch die partielle Integration von
Strategien wie Armutsbekämpfung, Grundbedürfnissicherung, Partizipati-
on und nachhaltigem Umgang mit der Natur hat wenig an der destrukti-
ven Wirkung einer Marktlogik geändert, die auf unendliches Wachstum
ausgerichtet ist. Dabei verstellt die einseitige Vorstellung von Fortschritt
den Blick auf die dem System immanenten, strukturellen Abhängigkeiten,

1 Die weltweite Vormachtstellung der USA nach dem Zweiten Weltkrieg ermöglich-
te die hegemoniale Definition des Entwicklungsbegriffs, der die Auffassung einer
Minderheit über die Bedürfnisse und Identitäten der überwältigten, seither als “un-
terentwickelt” bezeichneten Mehrheit stellte. Seitdem ist viel Kritik an dieser Vor-
stellung von „Entwicklung“ entstanden, exemplarisch siehe Esteva 1993.

223

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Machtasymmetrien und kolonialen Kontinuitäten zwischen dem Globalen
Norden und Süden (Sachs 1993).

Die sozialen und ökologischen Folgen der “Entwicklung” zeichnen
auch Namibia. Nach 29 Jahren Unabhängigkeit und Entwicklungshilfe,
sowie auf Industrialisierung ausgerichteten, nationalen Entwicklungsplä-
nen (OOP 2004) ist nur für die Minderheit der Bevölkerung eine substan-
zielle Verbesserung der Lebensverhältnisse eingetreten. Die im Kolonialis-
mus und der Apartheid etablierten Ungleichheiten und Segregationsmus-
ter bestehen fort und durch die Migration in die Städte verschärft sich die
Lebenssituation vieler Menschen zunehmend. Gleichzeitig spiegelt das
Land in seiner sozialen Spaltung die globalen Verhältnisse wider. Das Ka-
pital konzentriert sich in den Händen einer kleinen Elite (Weltbank 2019 /
Oxfam 2019a/2019b) und die aktuell andauernde ökonomische Depression
verschärft die nationale Situation zusehends und stellt das vermeintliche
Erfolgsmodell der Entwicklung nach westlichem Vorbild in Frage (The
Namibian 2018: 1).

Ausgehend von der Annahme, dass der Entwicklungsapparat und die
darüber vermittelte Wachstumsorientierung keine Lösung bietet, sondern
die bestehenden Ungleichheitsverhältnisse national wie global zementiert
oder verschärft werden, stellt sich die Frage danach, wie die Lebensbedin-
gungen für diese und folgende Generationen verbessert werden können.
Gibt es namibische Alternativen zur herrschenden Entwicklung und wo
könnte eine “endogene Entwicklung“2 ansetzen? Welche Potenziale bieten
bereits bestehende namibische Praktiken, Denkweisen und existierende
Projekte vor Ort?

Die Post-Development-Ansätze (PDA) argumentieren bereits seit Deka-
den, dass das Aufholen gegenüber dem „Westen“ illusorisch ist. Sie argu-
mentieren, wie spätestens die ökologische Krise zeigt, dass der voranschrei-
tende Industriekapitalismus keinen Vorbildcharakter haben kann und da-
her Alternativen zur Herstellung inter- und intragenerationeller Gerechtig-
keit geschaffen werden müssen (Illich 1998, Esteva 1993 u.a.). Wesentlich
für folgende Ausführungen zu Alternativen ist die Analyse der PDA, nach
der die Entwicklungsidee die vielfältigen, kulturell unterschiedlichen
Möglichkeiten des Zusammenlebens missachtet und den Weg zu eigenen
Lösungsstrategien verstellt. Denn was von Entwicklungsplanern als Hin-
dernis für die „Entwicklung“ von Gesellschaften gesehen wird, wird in die-

2 Endogene Entwicklung bezeichnet einen Entwicklungsprozess, der sich an der so-
zialen und kulturellen Identität der Gesellschaften orientiert und daher keine uni-
versal gültigen Entwicklungsziele festlegt (Ki-Zerbo 1992).

Jacqueline Krause

224

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sem Ansatz als eine mögliche Alternative zur derzeitigen globalen Ent-
wicklung begriffen - eine, die die Frage nach der sozialen, historischen und
kulturellen Identität stellt, aus der sich (nicht universelle) Entwicklungs-
strategien und Ziele ergeben, die andere Denkmuster und Handlungsalter-
nativen beinhalten (Ki-Zerbo 1992). Sie gehen mit der Rückgewinnung
kultureller Identität und politischer Autonomie einher (vgl. Ziai 2001: 2).

Anknüpfend an Illichs Konzept der Konvivialität zeige ich in diesem
Aufsatz durch die Betrachtung und Analyse von Sozialstrukturen zweier
informeller Siedlungen Windhoeks - Goreangab und Havana - gegen-hege-
moniale, kulturell angepasste lokale Alternativen auf. Zwei Projektbeispie-
le illustrieren Werte und Strategien, die Potenziale für eine sozial-ökologi-
sche Transformation durch alternative Agrarwirtschaft bergen. Die Analy-
sen und Interviewausschnitte sind im Zuge meiner laufenden Forschung
zu konvivialen Werkzeugen (s.u.) der Subalternen (Spivak 1988) am Ran-
de Windhoeks und weitergehenden Transformationsprojekten im städt-
ischen Raum entstanden. Der Forschungsaufenthalt in Namibia (April
2018 bis Juli 2019) verband Phasen teilnehmender Beobachtung, Inter-
views und Gruppendiskussionen. Die detaillierte Auswertung erfolgt im
Rahmen meiner Doktorarbeit.

Vernakuläre Sozialität

Als einer der Begründer des Post-Development verdeutlicht Ivan Illich in
seinen Werken, wie die destruktiven Werkzeuge des aufstrebenden Indus-
triekapitalismus „Reglementierungen, Abhängigkeit, Ausbeutung und
Ohnmacht“ (Illich1998: 48) fördern, da sie natürliche Maßstäbe und Gren-
zen nicht anerkennen. Illich stellt heraus, dass der technische Fortschritt
dazu geführt hat, dass Menschen zunehmend weniger in der Lage sind, für
sich und Andere zu sorgen. Sie sind von Experten und Fremdversorgung
abhängig und die Rolle des einzelnen Homo sapiens verringert sich ent-
sprechend der wachsenden Leistungsfähigkeit der Maschinen des Homo
oeconomicus, bis er nichts mehr ist als ein Konsument künstlich geschaffe-
ner Bedürfnisse, der Homo miserabilis (vgl. Illich 1993, 2014).

Illich prägte den Begriff der “Konvivialität”, um das Gegenteil der in-
dustriellen Produktion bezeichnen zu können. Er verwendet den Begriff

Vernakuläre Sozialität und sozial-ökologische Transformationsprojekte

225

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für eine Gesellschaft, in der Werkzeuge3 vernünftigen Wachstumsbe-
schränkungen unterliegen. Nach Illich ist Konvivialität “individuelle Frei-
heit, die sich in persönlicher Interdependenz verwirklicht“ und sie ist als
solche “ein immanenter ethischer Wert” (vgl. Illich 1998: 28ff.).

Postindustrielle Gesellschaften brauchen ihm folgend konviviale Werk-
zeuge, um die Selbstmacht der Menschen zu stärken und so Mach-
tungleichgewichte und Abhängigkeiten zu reduzieren. Letztere müssen
hierfür zugunsten der Anerkennung von drei Werten eingeschränkt wer-
den: Des Erhalts der Lebensgrundlagen, distributiver und partizipatori-
scher Gerechtigkeit und autonomen Handelns. Konviviale Werkzeuge si-
chern die Selbstbestimmung der Menschen, indem sie der Kraft des Einzel-
nen Priorität einräumen. Sie gewährleisten den umfassenden und freien
Zugang und tragen dazu bei, das soziale Gefüge zu stärken, wobei die Frei-
heit des Einzelnen nur für die gleiche Freiheit der Anderen eingeschränkt
wird. Das “Recht auf Gemeinheit” (Illich 1982) (d.h. auf Gemeingüter wie
die Allmenden in Namibias Norden) ist daher eine wesentliche Vorausset-
zung für Subsistenz, denn der Zugriff auf grundlegende Dinge wie Wasser,
Boden oder Saatgut muss gewährleistet werden und darf nicht durch Pri-
vatbesitz eingeschränkt sein.

Er verweist in seinen Ausführungen auf die Fähigkeit autonomen Han-
delns als Kernelement konvivialer Arbeit, denn sie beinhaltet die Möglich-
keit der Kontrolle von Informations- und Energieeinsatz und ist daher not-
wendig zur Herstellung partizipatorischer und distributiver Gerechtigkeit.
Sie schließt die kulturelle Sphäre mit ein, da sie das Recht auf Tradition
und Kreativität gewährleistet. Illich bezieht sich somit auf subsistente Fä-
higkeiten von Menschen, welche die Kreation dieser Werkzeuge zu einem
selbstbestimmten Zweck ermöglichen. Die Werkzeuge speisen sich aus
dem Eigenen, aus dem „hausgemachten“, dem vernakulären (“gemeinen”)
Handeln, und beruhen auf “autonome[n], nicht auf den Markt bezoge-
ne[n] Akte[n]” (Illich 1982: 32).

Die Fähigkeit zur Subsistenz, d.h. das Leben selbstmächtig zu sichern
und zu gestalten, ist wesentlicher Aspekt des Autonomiebegriffs Illichs.

3 Illich folgend definiert sich das Verhältnis des Menschen zu Anderen und seiner
Umwelt durch die Grundstruktur der gesellschaftlichen „Werkzeuge“. Sie sind es,
die den Menschen von sich selbst, Anderen und der Umwelt entfremden können.
Illichs Kategorie der Werkzeuge umfasst alle Instrumente des menschlichen Han-
delns, nicht nur Handwerkzeuge und Maschinen, sondern auch produktive Insti-
tutionen, die Waren produzieren und Systeme, die immaterielle Güter (z.B. Bil-
dung) bereitstellen (vgl. Illich: 1998: 41). Im Sinne Illichs ist alles, was als Mittel
zum Zweck eingesetzt wird, Werkzeug.

Jacqueline Krause

226

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstbestimmtes Sein hat einen eigenen Wert und wird nicht durch Teil-
habe an Produktionsmitteln, technischem Fortschritt und ökonomischer
Rationalität bemessen, sondern an individueller Entfaltung und Freude.
Prämisse ist die Orientierung an traditionellen, aber auch neuen Formen
des sozialen und ökonomischen Wissens und Miteinanders, welche Solida-
rität, Gefühl und Zuwendung einschließen. Das gemeinschaftliche Wirt-
schaften besitzt in diesem Verständnis eine ethische Dimension der Rezi-
prozität. Die Fähigkeit, aus dem Eigenen zu leben, beinhaltet auch die Für-
sorge für das Umfeld. So erkennt eine subsistente Lebensweise ökologische
Grenzen im Handeln an.

Ich gebrauche den Begriff “Vernakuläre Sozialität”, um bestimmte so-
ziale Vorgänge im städtischen Raum Windhoeks zu bezeichnen. Ich defi-
niere sie im Anschluss an Illich als die “Fähigkeit des Gebens, Sorgens und
Teilens, welche von den Menschen selbst ausgeht und nicht von Gedanken
an Tauschakte motiviert” ist (Illich 1982: 32). Die sozialen Zusammenhän-
ge speisen sich aus dem Eigenen, daher werden sie als vernakulär4 verstan-
den. Sie haben keine institutionelle offizielle Form, keine gesetzlich festge-
legte Begründung und bieten keine standardisierten, formellen Lösungen,
sondern selbstgemachte, “(all-)gemeine” Lösungsstrategien. Die Verhal-
tensweisen sind althergebracht, aus Kosmologien traditioneller namibi-
scher Gesellschaften entlehnt oder treten als Hybridisierung von traditio-
nellen und modernen Praktiken in den Städten auf.

Die folgenden Betrachtungen zu alternativen Handlungsstrategien und
Werten im subalternen Raum knüpfen in der Analyse an Illichs Ausfüh-
rungen zu vernakulären Gesellschaften und konvivialen Werkzeugen als
post-industrielle Alternativen an. Die Ausführungen dieses Artikels bezie-
hen sich fast ausschließlich auf die ethnische Gruppe der Ovawambo (be-
stehend aus fünf sprachlichen Untergruppen).

Windhoek: Konstruierte Ungleichheit und die Alternativen der Marginalisierten

In den Städten des globalen Südens, wie in Namibias Hauptstadt Windho-
ek, spiegelt sich die globale Ungleichheit wider. Nach Südafrika ist es das
Land mit der größten Ungleichheit weltweit (Weltbank 2019). Die Stadt,
bis 1990 strukturiert durch die rassistische Segregationspolitik der Apart-

4 “Das lateinische Wort vernaculus bezeichnete alles das, was im Hause geboren, im
Hause gesponnen, im Haus herangezogen, im Haus gemacht war – im Gegensatz
zu dem, was man durch den formellen Tausch erlangte.“ (Illich 1982: 31).

Vernakuläre Sozialität und sozial-ökologische Transformationsprojekte

227

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heid, bildet den Globalen Süden und Norden geographisch ab (wenn auch
spiegelverkehrt): Die reich(er)en Stadtviertel erstrecken sich vom Süden
bis ins Zentrum. Hier lebt die Minderheit der Bevölkerung mit vornehm-
lich weißer Hautfarbe, unter ihnen die Hälfte der 120 Multimillionäre des
Landes und mehr als ein Drittel seiner 3.300 Millionäre (nach US-Dollar)
(The Namibian 2017: 13). Im Zentrum und nördlicher lebt eine Mittel-
schicht aller Hautfarben und Ethnien. Im Norden und Nordosten erstreckt
sich das Viertel Katutura5. Dort und in den angrenzenden Wellblechsied-
lungen findet sich der ärmere Teil, die deutliche Mehrheit der Einwohner,
fast ausnahmslos dunkler Hautfarbe (Peyroux 2001). Einfache Häuser und
Kambashus6 stehen in verschiedenen Stadtteilen nebeneinander, wobei die
Qualität der Infrastruktur (wie Zugriff auf sauberes Wasser, medizinische
Versorgung etc.) im Norden zunehmend schlechter wird. In den informel-
len Siedlungen am nördlichsten Rand sammeln sich die “Ausgestoßenen
der Moderne” (Bauman 2005).

In der Khomasregion (Windhoek und Umgebung) lebt circa ein Viertel
der Gesamtbevölkerung des Landes, siebzig Prozent von ihnen in infor-
mellen Siedlungen (NUST 2018). Derzeit sind 53,1 Prozent der Menschen
in der Hauptstadt-Region arbeitslos. Von den Arbeitstätigen sind 61,6 Pro-
zent im informellen Sektor aktiv (NSA 2014). Die Migration in die Stadt
hält an, da die Region die besten Chancen auf formale Arbeit und höhere
Ausbildung bietet. Falls Arbeit vorhanden ist, wird sie oft für Löhne ver-
richtet, die nicht im Entferntesten zum Leben reichen (Jauch 2018).

Nach der Migration vom Land in die Stadt bleiben die Verbindungen
zum Land meist erhalten und nehmen im Alltag der Menschen am Rande
der Hauptstadt eine wichtige Rolle ein. Als Arbeitsmigrant*innen haben
nicht wenige Familien ein “Eumbo”7 im Norden. Fraynes Studie analy-
siert, dass diese Verbindungen zwischen städtischem und ländlichem
Raum für die Fähigkeit armer städtischer Haushalte zum Überleben zen-
tral sind. Sie seien das soziale Kapital für ökonomische und demographi-
sche Bewältigungsstrategien, während intra-urbane soziale Netzwerke we-
nig etabliert seien und weniger genutzt würden (Frayne 2004). Meine bis-
herige Untersuchung deutet darauf hin, dass diese intra-urbanen Beziehun-
gen jedoch ebenfalls einen wichtigen Beitrag zur Lebenssicherung leisten.

5 Die gewaltvolle Umsiedlung der schwarzen Bewohner nach Katutura erfolgte
1959. Katutura bedeutet aus dem OvaHerero übersetzt: “Hier haben wir keine Blei-
be” (Melber 1988: 10).

6 Gängige Bezeichnung für Wellblechhütte in Namibia.
7 Oshikwanyama: “Native dwelling or complete homestead [..]” (Taapopi/Zimmer-

mann: 1977: 26)

Jacqueline Krause

228

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So finden sich verschiedene Formen der Unterstützungsleistungen auch
im städtischen Raum, die aber nicht unbedingt auf Verwandtschaftsver-
hältnisse und ethnischer Zugehörigkeit beschränkt werden. Der Zugang
zu Strom, Wasser und Kühlung von Lebensmitteln beispielsweise, ist oft
erst durch nachbarschaftliche oder fremde Hilfeleistung verfügbar. Diese
sozialen Formen verweisen auf kulturell etablierte Techniken, die sich je-
doch, die soziale Gruppe betreffend und den Lebensbedingungen entspre-
chend, in der städtischen Moderne partiell verändert haben. So ist beob-
achtbar, dass die Kinder weiter von der “Dorfgemeinschaft” erzogen wer-
den, nur besteht diese nicht mehr aus einer erweiterten Familie, sondern
aus Nachbar*innen und Freundeskreisen. Nachbar*innen8 erziehen und
versorgen die Kinder, wenn Eltern anderweitig eingebunden sind oder
Entlastung brauchen. Sind Schulen weit entfernt, verbleiben Kinder teil-
weise über die Woche bei Verwandten und Freunden in Schulnähe. Dafür
erfolgt keine finanzielle Gegenleistung. Auch das Essen wird bei Bedarf
häufig mit Anderen und Kindern umliegender Haushalte geteilt.

Geben und Teilen von Nahrung sind so stark kulturell etabliert, dass die
Schande auf den Habenden fällt, wenn er nicht teilt. Auch in Goreangab
wird ein solches Verhalten als unhöflich empfunden und gesellschaftlich
geahndet. Warum dies so ist, verdeutlicht die Betrachtung des kulturellen
Kontextes, welcher sprachlich und/oder habituell zu Tage tritt: Das Wort
für “Bitte” (Oshikw.: Alikana) wird bis heute in Oshivambo fast nie ver-
wandt. Dinge werden nicht unbedingt klar zum Ausdruck gebracht. Statt-
dessen wird in Metaphern gesprochen. So lautet ein Oshikwanyama-
Sprichwort “One gift takes another from the shorting hut” (Hasheela 1986:
72: 756). Es beschreibt damit den üblichen Vorgang des Platzierens eines
gefüllten traditionellen Korbes vor dem Vorratsraum eines Anderen. Die-
ser nimmt das Geschenk an und bringt den Korb mit etwas anderem ge-
füllt zurück. Wird der Korb im Norden Namibias mit Kernen der Marula
Frucht (Engongo9) zu den Nachbarn gebracht, wissen diese, dass er die Bit-
te um Mahangu10 beinhaltet. Es wird nicht gefragt, sondern in symboli-
schen Handlungen gesprochen.

Damit ist Helfen und Geben hier eben kein einseitiger sozialer Akt. Die
Bedeutung des beschriebenen Sprichwortes ist: “In giving you will be re-

8 Siehe zu Nachbarschaftshilfe auch William 1991.
9 Aus Engongo wird in einem aufwendigen Verfahren wertvolles Öl gewonnen.

Aber ohne das Handwerkszeug für dieses Verfahren ist die Nuss nutzlos. Es
kommt aber nicht auf den Wert an, sondern die Geste.

10 Perlhirse (Lat. Pennisetum glaucum), Grundnahrungsmittel fast aller namibi-
schen Ethnien. Es wird als Stärkebeilage serviert.

Vernakuläre Sozialität und sozial-ökologische Transformationsprojekte

229

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ceiving” (Hasheela 1986: 72). In diesem Sinne ist Bitten nicht notwendig,
weil der Gebende gleichzeitig der Empfangende ist.

In der Oshivambo-Kultur existieren traditionell keine Waisenkinder. Es
ist üblich, Kinder von Verstorbenen in die Familie aufzunehmen, hierfür
gibt es kulturell unterschiedliche festgelegte Regelungen des traditionellen
Rechts. Die Kinder der Ovawambo Haushalte beispielsweise werden tradi-
tionell dem mütterlichen Familienteil angehörig angesehen (Tönjes
1996[1911]: 123) und in diesen gehen sie über. Solcherlei Strukturen wur-
den in den letzten Dekaden unter anderem durch HIV/AIDS stark bean-
sprucht, der familiäre Zusammenhalt ist aber immer noch sehr ausgeprägt.

In Goreangab und Havana werden jedoch nicht nur Familienangehöri-
ge aufgenommen, sondern auch fremde Waisen. Es gibt keinen rational
ökonomischen Antrieb, der diese Handlung rechtfertigt, im Gegenteil, die-
se Familien haben selbst Schwierigkeiten, die tägliche Ernährung zu ge-
währleisten - hauptsächlich bestehend aus mal dickerem, mal dünnerem
Mais-11 oder Mahangubrei.

Von Gemeindemitgliedern initiierte Suppenküchen zur Speisung von
Kindern, Waisenheime, Vorschulen, all das ist Teil der sozialen Subsistenz.
D.h. die Menschen sind in der Lage, im Rahmen der gegebenen Verhält-
nisse Lösungen für gesellschaftliche Herausforderungen selbstständig zu
organisieren. Das betrifft auch den psychischen Beistand, welcher für viele
Menschen in ihrer besonders prekären Lebenssituation sehr wichtig ist.

Neben solchen sozialen Formen der Reziprozität und ihrer sozialen
Subsistenz findet sich in Havanna und Goreangab auch immer noch Sub-
sistenzproduktion. Auf Grund der großen Hitze entwickelten die verschie-
denen Ethnien traditionelle Fermentationsweisen für Nahrungsmittel, die
bis heute im städtischen Raum genutzt werden (Cheikhouyssef/Misi-
hairabgwi 2017). Beispielsweise wird in vielen Haushalten Oshikundu (vgl.
Tönjes 1996[1911]: 75) zubereitet, ein traditionelles Getränk des Nordens
aus Mahangu und Sorghum. Es liefert viel Energie und ist bis heute we-
sentlicher Bestandteil der Ernährung der Ovawambo. In den informellen
Siedlungen ersetzt es oft mindestens eine Mahlzeit. Wie andere traditionell
fermentierte Lebensmittel spielt es eine wichtige Rolle, um die Ernäh-
rungssicherheit der Familien zu erhöhen und Einkommen zu generieren.
Die traditionelle eigene Zubereitung in den Haushalten zeigt ein erstaunli-
ches Potenzial an Resistenz gegenüber kapitalistischer Limonade.

11 Nicht selten importierter, gentechnisch veränderter Mais (pers. Erfahrung, bei-
spielhaft “Top Score” Mais, Supermarkt in Ondangwa 22.12.2018).

Jacqueline Krause

230

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die informelle Lebensmittelökonomie fügt sich in diese Form der So-
zialität. Viele frauengeführte Haushalte sind besonders von Armut betrof-
fen und sichern ihren Lebensunterhalt durch das Verkaufen von Lebens-
mitteln und Kleinwaren. Außerdem vertreiben sie Waren aus Subsistenz-
produktion und viele landeseigene Früchte und Gemüse aus dem Gemein-
deland im Norden, die saisonal variieren und auf den formellen Märkten
nicht zu erhalten sind. Nicht nur die Entfernung zum Supermarkt und das
fehlende Transportgeld macht den informellen Kleinhandel attraktiv, son-
dern auch der Umstand, dass Familien hier teilweise auf Kredit oder kos-
tenlos Lebensmittel und andere Notwendigkeiten beziehen können. Ob-
wohl Kredite auf Lebensmittel oft genug nicht beglichen werden, bleibt
die Praxis bestehen. Auf Rückfragen für Handlungsmotive der Unterstüt-
zungsleistung erfolgen Antworten wie die Hallelujas (39, formal arbeitslo-
se, alleinerziehende Mutter und Kleinhändlerin in Goreangab): “It is just
because I want to help the people, mos12”. Dabei ist sie, wie die Meisten,
nicht nur Geberin, sondern häufig selbst auf Hilfe angewiesen. Die Gabe
erfolgt somit teilweise ohne Gegenwert. Die Rückgabe (spätere Bezahlung)
wäre kulturell gefordert, ist aber nicht gewährleistet. Dessen sind sich die
Kleinhändler*innen auch bewusst, es veranlasst sie jedoch selten dazu, kei-
ne Waren auf Kredit mehr auszugeben.

In der sozialen Subsistenz der Handelnden reflektiert sich die Idee der
Reziprozität. Dem Empfangenden hilft die Gabe zu existieren, der Geben-
de wird respektiert für sein Handeln. Gleichzeitig reaktiviert das Geschenk
die sozialen Bindungen. Dabei ist es immer der soziale Kontext, der das
Geschenk legitimiert (N´Dione 2001), wie zum Beispiel hungernde Nach-
barn. Auch auf den informellen Märkten wird selten ein rein formeller
Tausch beschlossen. Sofern Waren nicht vorverpackt sind, erhält der Käu-
fer immer eine etwas größere Menge als die bezahlte. Dies ist ein Brauch,
der auch in der Stadt fortbesteht.13 Die hier beschriebenen Verhaltenswei-
sen stehen im Kontrast zu eigennutzorientierten Formen sozialer Bezie-
hungen. In diesen Praktiken, wie auch in der sozialen Ächtung derer, die
von ihrem Besitz nichts abgeben, ist ein Bewusstsein für Interdependenz
sichtbar. Dem Handeln liegt kein explizites Konzept zu Grunde wie die
afrikanische Philosophie des Ubuntu (Ramose 2003), aber es zeigt eine
Form kollektiver Sozialität, mit der die Menschen aufgewachsen sind und

12 Füllwort aus dem Afrikaans.
13 Dies wird auf Oshindonga als “Iifelefende” bezeichnet und bedeutet “gratuity to a

purchaser” (Tirronen 1986: 34).

Vernakuläre Sozialität und sozial-ökologische Transformationsprojekte

231

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch welche ihre Identität geprägt wurde. Ein kultureller Imperativ tritt
in den Handlungen der Individuen zu Tage.

Bemerkenswert ist im Falle der nachbarschaftlichen und kommunalen
Solidarstrukturen in Goreangab, dass diese sich nicht nur signifikant von
jenen der industrialisierten Dienstleistungsgesellschaft unterscheiden. Sie
verdeutlichen auch die Absurdität, tradierte Handlungsmuster als defizitär
zu klassifizieren. Der Rückgriff auf diese kulturell etablierten Techniken
kann vielmehr als Antwort auf den Ausschluss aus der Konsumgesellschaft
interpretiert werden, die das Leben am Rande des Kapitalismus ermög-
licht. Beispielsweise ist das traditionelle Mahangu-Mehl in vielen Haushal-
ten immer noch das erste Grundnahrungsmittel der Menschen in den in-
formellen Siedlungen. Zudem entsprechen die in Subsistenzproduktion
gefertigten Produkte den Bedürfnissen der kulturell etablierten Küchen
verschiedener Ethnien. Die verwendeten Pflanzen sind klimatisch ange-
passt, die Versorgung mit ihnen ist saisonal und dezentral.

Die reproduzierten Sozialstrukturen und Werte unterscheiden sich von
konventionellen Wirtschaftskonzepten. Die Handlungsmuster informeller
Händler*innen widersprechen in Teilen der Idee des Individualismus, der
Profitorientierung und Nutzenmaximierung. Kooperation ist immens
wichtig und genießt einen hohen gesellschaftlichen Wert. Diese alternative
ökonomische Sichtweise fokussiert nicht nur auf die Befriedigung der eige-
nen Notwendigkeiten und Wünsche, sondern auch auf die anderer Men-
schen.

Fülle – Namibische Herausforderungen sozial-ökologischer Transformation

Die folgenden Beispiele können an einige genannte Handlungsalternati-
ven und Werte anknüpfen und erweitern damit das Potenzial einer endo-
genen und ökologischen Entwicklung.

Als eines der trockensten Länder der Welt (FAO 2019) ist es für Nami-
bia in Zeiten des Klimawandels besonders wichtig, trockenresistente Pflan-
zen und wassersparende, bodenpflegende Anbaumethoden zu entwickeln
und zu fördern. Der Klimawandel zeigt in Namibia bereits Auswirkungen.
Die dürrebedingten Ernteausfälle des Regenfeldbaus im Norden schlagen
sich in der Ernährungssituation nieder (MET 2017). Namibia ist nach wie
vor stark abhängig von Agrarimporten aus Südafrika, welche für die Mehr-
heit der Bevölkerung unerschwinglich sind. Während im Süden der Stadt
Bio-Produkte aus organischer namibischer Landwirtschaft auf dem Vor-
marsch sind, scheinen Kambashu-Bewohner*innen zu arm, um einen Bei-
trag zur ökologischen Wende leisten zu können. Ökologisches Handeln

Jacqueline Krause

232

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und gesunde Ernährung bleiben denen vorbehalten, welche Zugriff auf
Land oder Kapital für entsprechende Produkte haben. Gleichzeitig brin-
gen die Migrant*innen aus den ländlichen Regionen nicht selten Wissen
um traditionelle Anbauarten mit. Die mit den Dürren einhergehende Ver-
schlechterung der Ernährungssituation (IOM 2018) hat einige Ministerien
dazu veranlasst, Projekte zur Ernährungssicherheit zu starten.14 Hierzu ge-
hören auch Projekte, die wissenschaftlich als Projekte zur Ernährungssou-
veränität eingeordnet werden könnten.

Farm Okukuna und Eloolo

Die Stadt Windhoek hat bisher keine politische Strategie vorgelegt, arbei-
tet aber seit einigen Jahren gemeinsam mit dem World Future Council
(WFC) an Programmen zur Ernährungssicherheit. Die namibische Perma-
kulturinitiative “Eloolo” hat sich in die Task Force zur praktischen Umset-
zung dieser Programme eingebracht und ist seit Beginn wichtiger Akteur.
Ein Stück Land wurde dem städtischen Department of Economic Develop-
ment and Community Service zu Zwecken der Lebensmittelproduktion
für 25 Jahre zur Verfügung gestellt. Hier befindet sich derzeit das vom
WFC geförderte und von Eloolo umgesetzte Community-Farm Pro-
jekt “Okukuna” (Oshivambo: Säen). Für die Stadt ist das Projekt eines der
ersten Versuche, Strategien der Ernährungssicherung zu implementieren.
Einzig bezahlt für einen Kurs zum Lebensmittelanbau, haben Eloolo die
gesamte praktische Umsetzung übernommen. Das beinhaltet die Planung,
Materialbeschaffung, Qualifizierung der Teilnehmenden und den Aufbau
der Gemeinschaftsfarm.

“Eloolo” ist Oshikwanyama und bedeutet Überfluss, Fülle (an Essen
oder Ernte) (Taapopi/Zimmermann 1977: 18). Es besagt: In der Natur gibt
es mehr als das Notwendige. Mit verschiedenen Projekten versuchen sie
das folgende Ziel zu erreichen: “to improve human ecosystems to become
healthy and abundant, guided by our ethics of care for the people, care for
the earth and fair share. Our vision is for people to live in healthy commu-
nities based on resilient food systems” (Eloolo 2018). Für die Initiative sind
Essen und Lebensmittelproduktion die Verbindung zwischen sozialen und
ökologischen Themen.

14 Siehe beispielhaft MEAC 2015.

Vernakuläre Sozialität und sozial-ökologische Transformationsprojekte

233

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Farm Okukuna grenzt an Goreangab an. Hier unterrichten Eloolo
Permakultur15 als ganzheitliches, der Trockenzone angepasstes Agrarkon-
zept. Vornehmlich geht es um die Produktion von Lebensmitteln für den
Eigenbedarf sowie für den lokalen Markt, insbesondere der umliegenden
Bewohner*innen. Im Falle eines erfolgreichen Nahrungsmittelanbaus wird
geplant, auch andere Güter zu produzieren und so die Einkommensmög-
lichkeiten zu diversifizieren. In welcher Form, bleibt den Aktiven überlas-
sen. Die Aktiven der Farm sind hauptsächlich Subalterne aus Goreangab.
Mit der Permakultur-Ausbildung sollen sie gleichzeitig zu Multiplika-
tor*innen qualifiziert werden, welche auf der Farm andere Personen aus-
bilden könnten. So könnte diese auch später weiter als Lernort fungieren.
Es existiert bereits eine Kooperation mit der technischen Hochschule
Windhoek, in deren Rahmen der Bau eines Bio-Reaktors erfolgte. Die ge-
samte Landschaftsgestaltung wurde mit den Aktiven umgesetzt. Nach
einem Jahr besteht die Farm aus 23 Aktiven16 und vier „Hauptamtlichen“.
Während die Hauptamtlichen neben ihrem sozialen Interesse einen ökolo-
gischen Fokus auf zukunftsfähige Techniken haben, war das Interesse der
Teilnehmer*innen eher ökonomisch ausgerichtet. Der kostenlose Erwerb
von Qualifikation und die daran geknüpften Möglichkeit, ein Stück des
Landes zur Eigenproduktion zu Verfügung zu haben, war ihr vornehmli-
cher Antrieb. Viele sehen derzeit eine Chance darin, ihre Farm gemeinsam
zu führen. Hierfür sind allerdings die gezielte Ermächtigung und der Auf-
bau von Selbstbewusstsein17 nötig. Fähigkeiten der Teilnehmenden, die
Bedeutung von Empowerment und Gruppenentscheidungsprozessen so-
wie mögliche Formen der Körperschaft wurden in Diskussionsrunden er-

15 Permakultur ist “eine grundsätzliche Herangehensweise, die die Dynamiken na-
türlicher Prozesse vom Design bis zur technischen Umsetzung konstruktiv zu
nutzen versucht. [Sie] ist zugleich eine Philosophie wie eine Reihe sozialer Prakti-
ken, Techniken und ethischer Normen. Sie möchte sicherstellen, dass alle leben-
den Systeme gesund bleiben und gedeihen können. Das gelingt nur, wenn wir
Menschen die Natur als ganzheitliches System erkennen. Das gilt auch für die
menschliche Gesellschaft selbst, die ihre Produktionsüberschüsse und deren Ab-
fallprodukte wieder in die Ökosysteme integrieren muss” (Holgrem 2015: 123).

16 Zu Anfang des Projekts waren es noch 45 Interessierte.
17 Die über Generationen andauernde gesellschaftliche Trennung nach Hautfarben

und die damit einhergehende Klassifizierung von Menschen hat das Selbstbe-
wusstsein nicht weißer Menschen stark geprägt. Das Gefühl der Minderwertigkeit
beeinflusst ihr Leben bis heute und führt zum Glauben, sie könnten aus eigener
Kraft nichts kreieren. Weiße hingegen werden mit Reichtum und Kompetenz as-
soziiert. Das “weiße Ideal” ist allumfassend. Zu allgemeinen Ausführungen der
Auswirkungen der Kolonisierung auf die Entwicklung von Identitäten siehe Nan-
dy 1983.

Jacqueline Krause

234

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


arbeitet. Die Aktiven haben die gebotene Möglichkeit ergriffen, begeben
sich aber erst langsam in die Phase autonomer Ausgestaltung. Einige Akti-
ve wollen ihr Wissen im Norden Namibias nutzen und verbreitern.

Permakultur bietet eine Art der Landbewirtschaftung, welche auf einem
starken Verständnis von Nachhaltigkeit basiert und daher die Ökologie als
Basis des Wirtschaftens18 voranstellt: Ohne externen Dünger und Energie-
systeme und mit Techniken zur Wasserspeicherung, zieht sie Nutzen aus
natürlichen Vorgängen. Permakultur ist keine in Namibia etablierte Philo-
sophie, aber die innovativen Ansätze haben ihre Wurzeln auch in traditio-
nellen afrikanischen Techniken des Landbaus und sind daher anschlussfä-
hig (Didarali/Gambiza 2019). Kreislaufwirtschaft und Mischbau sind im
Norden Namibias kulturell etablierte Praxis (William 1991).

Die Mitarbeiter*innen von Eloolo lehren, wie es möglich ist, diese Tech-
niken auszufeilen, beispielsweise durch die Veränderung der Anordnung
von Pflanzen im Mischbau, um Fressfeinde zu verwirren. Sie zeigen, wie
Nebeneffekte genutzt und Symbiosen hergestellt werden und Techniken
zum Auffangen und Speichern von Wasser verbessert werden können (z.B.
durch Tröpfchenbewässerung, Baumpflanzung und “Sunken Beds”19).
Dies ist eine wesentliche Verbesserung für den Regenfeldbau. Umgekehrt
können mit Techniken der Aufwertung des Bodens und zur Verbesserung
der Ernteerträge (z. B. durch die Integration bestimmter Pflanzen und Tie-
re und die Nutzung von Symbiosen), auch unter widrigen Bedingungen
und auf kleiner Fläche Erträge erzielt werden. Bei der Wahl der Anbaume-
thoden werden die konkreten Umweltbedingungen mitberücksichtigt,
z.B. zur Nutzung natürlicher Effekte wie Schattenfall. Es werden Impulse
gegeben, wie die natürlichen Ressourcen im Umfeld am besten genutzt
werden können. Dabei greifen das gelehrte und das bestehende Wissen in-
einander und ergänzen sich. Zudem erfährt das Wissen direkte Anwen-
dung.

Der Wunsch Eloolos ist es, am Ende des Projekts eine Community-
Farm aufgebaut zu haben, die nach den Vorstellungen der Aktiven ent-
standen, selbstgeführt und autonom ist. Dies würde einen Rückzug der
NGO Eloolo beinhalten.

18 Zu weiteren Ausführungen zu Vorrangmodellen der Nachhaltigkeit siehe Löw
2015.

19 In die Erde eingesunkene Beete, welche mit einer dicken Mulchschicht bedeckt
werden. Die Erde bleibt kühler und feuchter. Die Pflanzen sind vor Wind und
Sonne geschützt.

Vernakuläre Sozialität und sozial-ökologische Transformationsprojekte

235

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Iyimati

Johannes Negongo verfolgt die gleichen Ziele wie Eloolo. Er gründete im
Jahr 2014 mit seinem Bruder die Firma “Iyimati” (Oshiw.: Früchte)20. Im
Laufe seines Aufwachsens nahm er wahr, wie viele Menschen in Namibia
sich als defizitär begreifen. Selbst in Katutura lebend und konfrontiert mit
der Lebenssituation der Menschen am äußersten Rande der Stadt, stellte er
sich die Frage nach Veränderungsmöglichkeiten. Als zunächst ehrenamtli-
cher Jugendarbeiter in einer Wohlfahrtsorganisation21 startete er einen
Schulgarten zur Bildung im Bereich Ernährungssicherheit. Johannes ist
der Auffassung, dass von dort ausgegangen werden muss, wo er und ande-
re stehen. Und in diesem Sinne fragte er nicht, was fehlt, sondern welche
Potenziale vorhanden sind und was er daraus machen kann. Seine Firma
hat drei Abteilungen. Sie ist erstens im Garten- und Landschaftsbau für
Privathaushalte, Schulen, Lodges, NGOs u.a. tätig und qualifiziert gleich-
zeitig zum Eigenanbau, wenn gewünscht. Sie verrichtet die Arbeiten ver-
gütet oder ehrenamtlich, je nach Klientel. Zweitens führt Iyimati eine klei-
ne Farm in Oshakati, auf der Feldfrüchte aus ökologischer Produktion für
die Region und den Biomarkt in der Stadt Windhoek angebaut werden.
Drittens fördert sie indigene und lokale Lebensmittelproduktion. Dies er-
folgt mit der Pflanzung traditioneller seltener Anbausorten auf der Farm,
der Pflege des Saatguts und ehrenamtlichen Bildungsengagement in Hava-
na und Goreangab. Johannes‘ Antrieb zur Gründung der Firma ist nicht
vorrangig ein ökonomischer im Sinne der Profitmaximierung. Vielmehr
geht es darum, Menschen zu befähigen, aus dem was sie haben, das Beste
zu machen. Zu Beginn aus Mangel an Kapital, später aus Überzeugung,
waren Pestizide und Kunstdünger keine Option. Johannes schulte sich
selbstständig in ökologischer Landwirtschaft und bis auf ein paar Work-
shops, die er besuchte, erwarb er seine Bildung informell. Er begreift sich
als Geschäftsmann. Natürlich generiert er mit seinem Unternehmen auch
monetäres Kapital. Doch sein Verständnis von Geschäft und sein Konzept
sind andere. Seiner Auffassung nach gibt es eine Notwendigkeit zur Mehr-
produktion, wenn nicht genug vorhanden ist. Dazu möchte er die Men-
schen in seinem Umfeld selbst befähigen und sie so unabhängiger machen.
Auch er rekurriert auf das Konzept der “Fülle”. Dies sei nur eine Frage der
richtigen Techniken und der Verteilung von Wissen und Ressourcen:

20 Der Name soll auf die Fruchtbarkeit der eigenen Hände verweisen.
21 “Familiy of Hope Services” in Hakahana (Katutura), jetzt in Havana.

Jacqueline Krause

236

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


“So at the end of the day, I believe in abundance because there should
be enough, enough for me and also enough to pass on to the next person.
So I can‘t just look out for myself.” (J. Negongo, Interview 12.03.2019)

Damit entspricht er nicht dem Bild eines individuellen Nutzenmaximie-
rers und weist die Idee der Knappheit in der Nationalökonomie zurück.

Johannes‘ Verständnis von Ökonomie speist sich aus traditionellen Wer-
ten.22 Es basiert ebenfalls auf Tauschhandel, jedoch nicht als anonymes
Wechselverhältnis. Dieser Tauschhandel bezieht die soziale Situation des
Individuums mit ein. Er berücksichtigt, was von der Person getauscht oder
gezahlt werden kann und wird auch dann stattfinden, wenn es keinen “an-
gemessenen” Gegenwert gibt. Sein Geschäftsmodell beruht auf Kooperati-
on, er will die Verbreitung von Know-how, unbezahlt oder bezahlt. Öko-
nomisch handeln bedeutet für ihn nicht notwendig einen Gewinn zu er-
zielen. Sein Ziel ist es nicht zu akkumulieren, sondern auszukommen und
Veränderung durch Wissenstransfer zu erreichen. Diese abweichende öko-
nomische Sichtweise ist vielmehr auf die Befriedigung eigener Notwendig-
keiten und der Anderer ausgerichtet.

Iyimati und Eloolo leisten einen Beitrag zu einer angepassten sozial-öko-
logischen Transformation auf verschiedenen Ebenen:

Mit dem Anknüpfen an die namibische Kosmologie der Fülle (s.o.) be-
stärken und revitalisieren sie alte Ideen und Deutungsmuster aus der Ova-
wambo-Kultur.

In gleicher Weise kultivieren, pflegen und erhalten sie angepasste An-
bausorten. Daher erfolgt keine Überstülpung eines von der Umwelt und
den Menschen unabhängig gesehenen, universalen Produktionssystems in
der Agrarwirtschaft. Anbauarten sind ökologisch, weil weder der Boden
ausgelaugt wird noch chemische Pflanzenstoffe zum Einsatz kommen.
Kreislaufwirtschaft beugt Umweltverschmutzung vor und wirkt dem Res-
sourcenverbrauch entgegen. Permakultur fungiert als Werkzeug zur ökolo-
gischen und sozialen Förderung bestehender Potenziale und Ressourcen,
anstelle von externen Eingriffen.

Diese Konzeptionen der Nachhaltigkeit und Subsistenz sind dahinge-
hend identisch, dass sie darauf abzielen, das Leben zu sichern und die not-

22 Er führt das Beispiel des Tausches einer Kuh gegen einen Sack Mais vor der Unab-
hängigkeit an: “If I look at a sack of maize as value and you look at it as the only
thing to offer and I have a cow and I don’t need it. Then I give you a cow, you
give me a sack of maize, we have made progress.” “It’s more about satisfying
needs of a person, for society, community, building one another. So if it’s gonna
build you why not give you if I don’t need it?” (Johannes Negongo, Interview
12.03.2019).

Vernakuläre Sozialität und sozial-ökologische Transformationsprojekte

237

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wendigen Fähigkeiten dazu zur Verfügung zu stellen. Das Wirtschaften ist
- in Anerkennung ökologischer Grenzen - auf Bestand ausgerichtet. Mit
den Projekten werden Subsistenzstrukturen gefördert und im städtischen
Raum erweitert. Zudem wird Subsistenzwirtschaft nicht nur als wichtiger
Beitrag zur Ernährungssouveränität und dezentralen Ernährungssicherung
in der Stadt herausgestellt, sondern durch geographisch angepasste Sorten
und Techniken auch in ihrer ökologischen Umsetzung gefördert. Die Nut-
zung und Pflege der vorhandenen Ressourcen beugt einer Abhängigkeit
von Agrarunternehmen vor, und damit auch den Folgen von Risikotech-
nologien wie gentechnisch verändertem Saatgut, welches als hegemonialer
Lösungsweg der Ernährungskrise im Rahmen der zweiten grünen Revolu-
tion für Afrika vorgestellt wurde (Krause 2013).

Auf der Farm Okukuna ist der freie Zugriff auf Land gewährleistet, die
Ressourcen reproduzieren sich zukünftig, im besten Fall, innerhalb des
Systems und erfordern wenig Eingriffe. Damit wird distributive Gerechtig-
keit als eine der Grundvoraussetzungen für autonomes Handeln gefördert,
denn ohne Ressourcen existieren keine Möglichkeiten zur Subsistenzpro-
duktion. Inländische Produktion und Vertrieb sind Schritte zur Loslösung
aus der Abhängigkeit von Fremdproduktion und auch den damit verbun-
denen ökologischen Folgekosten.

Mit ihren Techniken machen die beiden Projekte Subsistenzproduktion
unter schwierigen geographischen Voraussetzungen möglich. Die Produk-
tion geht von den Menschen vor Ort aus und ist auf ihre Notwendigkeiten
ausgerichtet. Die Entscheidungsfindung in der Gruppe gewährleistet parti-
zipatorische Gerechtigkeit. Diese wird auch durch Wissenstransfer ermög-
licht. Die Projekte befördern Kooperation statt Konkurrenz. Know-how
wird geteilt und praktisch umgesetzt. Dies gewährleistet die Autonomie
des Einzelnen.

Die vorgestellten Beispiele für Alternativen haben gemein, dass sie beim
Potenzial der Menschen ansetzen. Ihr Ausgangspunkt ist das Vorhandene,
nicht das, was fehlt. Dies steht im Gegensatz zur weitverbreiteten Vorstel-
lung, ihre informelle Bildung sei wertlos. Im vorgestellten Beispiel können
die Aktiven auf eigenem, bereits vorhandenem Wissen aufbauen und ihre
Agrarkultur resistenter machen. Auch die sozialen Dimensionen des Hun-
gers sowie der Einkommensmöglichkeiten werden adressiert. So wird die
soziale, geographische und kulturelle Ausgangslage der Aktiven anerkannt
und birgt die Möglichkeit zum Erhalt und der Rückgewinnung kultureller
Identität und politischer Autonomie. Die Farm-Aktiven selbst hätten keine
Möglichkeit gehabt, dieses Land zu erwerben, weil sie vom politischen Ge-
schehen als Subalterne weitestgehend ausgeschlossen sind.

Jacqueline Krause

238

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Potenziale zur Entfaltung des Eigenen

Auch wenn die Formen urbaner Subsistenz in Namibia nicht das Gegen-
teil kapitalistischer Warenproduktion bezeichnen, sondern notwendig in-
tegriertes Element sind, und auch von Konvivialität unter Bedingungen ra-
dikaler Monopole auf Boden und Wasser sowie großer Machtasymmetrien
keine Rede sein kann, haben die Denk- und Handlungsmuster, welche der
Selbstorganisation im informellen Sektor zu Grunde liegen, Potenzial zur
Entfaltung konvivialer Werkzeuge. Denn in Namibia existieren noch ande-
re kulturell etablierte Wertevorstellungen im Denken und gesellschaftliche
Alternativen im Handeln. Bis heute sind Subsistenzfähigkeiten erhalten,
welche sich an traditionellen und neuen Formen des sozialen und ökono-
mischen Miteinanders orientieren. Diese schließen Solidarität, Gefühl und
Zuwendung ein und bemessen sich nicht nur an ökonomischer Rationali-
tät. Sie äußern sich in den verschiedenen Formen vernakulärer Sozialität,
wie der Fähigkeit zur Gabe, der gegenseitigen Bezogenheit oder der alter-
nativen ökonomischen Sichtweise. Orientieren könnte sich ein namibi-
sches Gesellschaftskonzept somit an kulturell etablierten anderen und hy-
bridisierten Formen der Sozialität und des Wirtschaftens. Diese werden in
den informellen Siedlungen Goreangabs deutlich. Dort finden abweichen-
de soziale Interaktionen statt, welche einen anderen gesellschaftlichen
Charakter besitzen und reproduzieren. Sie beinhalten andere soziale Be-
deutungen, Praktiken und Prozesse.

Die Projekte von Eloolo und Iyimati setzen an traditionellen Vorstell-
ungen und Handlungsmustern an und sind zugleich Ausdruck stattfinden-
der Hybridisierung derselben. Die vorgestellten Projekte wirken der Ent-
wicklungsideologie entgegen, da sie bei kulturell etablierter Agrarkultur
ansetzen und damit Fähigkeiten wie die der Selbstgenügsamkeit und der
Zufriedenheit mit lokalen Ressourcen hervorheben, statt sie zu verun-
glimpfen. Ihre zukünftige Entwicklung bewegt sich absehbar im Span-
nungsverhältnis zwischen sozialer Alternative und Integration in die kapi-
talistische Verwertungslogik. Da beide Projekte noch sehr jung sind, wird
sich in den nächsten Jahren zeigen, inwieweit sie einen Beitrag zur endoge-
nen Entwicklung Namibias leisten, ihr Potenzial dazu wurde aber durch
die bisherige Analyse deutlich. Der Erfolg der Projekte sowie das Überle-
ben der vernakulären Sozialität hängen neben internen Dynamiken auch
maßgeblich von externen Rahmenbedingungen ab. Derzeit verschärft sich
die Lebenssituation der Landbevölkerung und der Stadtmigrant*innen in
den informellen Siedlungen. Durch den ausbleibenden Regen in den letz-
ten zwei Jahren und die damit einhergehende Dürre bleibt die teilweise
Lebensmittelversorgung durch die Allmenden im Norden derzeit aus. Im

Vernakuläre Sozialität und sozial-ökologische Transformationsprojekte

239

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Regenfeldbau ist keine Ernte möglich und das Vieh verendet im Gemein-
schaftsland aufgrund des anhaltenden Wasser- und Futtermangels. Gleich-
zeitig befindet sich Namibia derzeit in einer wirtschaftlichen Depression,
als Resultat der um den Globus zirkulierenden Wirtschaftskrise. Die zu-
nehmenden existenziellen Notlagen und der Wassermangel gefährden Al-
ternativprojekte wie die hier beschriebenen, da die Farm die derzeit akuten
Bedürfnisse der Menschen noch nicht decken kann. Daher nehmen die
Aktiven, bei Gelegenheit, jeden Job an und können wenig Energie auf die
unbezahlte Arbeit auf der Farm verwenden. Auch die informellen Märkte
laufen Gefahr, nun vollständig zur Notökonomie zu degenerieren, da viele
der traditionellen Güter zunehmend nicht mehr zum Verkauf stehen.

Die Entfaltung einer endogenen Entwicklung ist geknüpft an die Re-
duktion externer Abhängigkeiten auf politischer und wirtschaftlicher Ebe-
ne. Dies wäre durch die Beschränkung der gesellschaftlichen Werkzeuge
möglich. Das hieße Privatisierung, Monopolisierung und der Ausbeutung
von Mensch und Natur Einhalt zu gebieten, um Gerechtigkeit, Autonomie
und eine gesunde Umwelt zu gewährleisten. Dafür wäre auf politischer
Ebene eine radikale Umstrukturierung notwendig, von der Organisation
der Besitzverhältnisse über Bildung zu institutioneller Rahmensetzung23.
Eine finanzielle Stärkung namibischer Akteure auf lokaler Ebene von Sei-
ten der Regierung könnte eine schrittweise Ablösung von westlicher Ent-
wicklungshilfe, ihrer Programmatik und ihrem Eigeninteresse bewirken.
Derzeit ist die Tendenz in Namibia wie weltweit eher gegenläufig, denn
die gesellschaftlichen Eliten profitieren vom System und der konzentrier-
ten Macht.

So beginnen post-developmentale Alternativen und sozial-ökologische
Transformationsprozesse in Namibia im Kleinen: Mit Personen die „sich
an-archisch als Menschen benehmen, die nicht um des Staates Willen han-
deln, sondern weil sie die Fähigkeit zu handeln von anderen geschenkt be-
kommen haben“ (Cayley/Illich 2006: 248). Sie nutzen ihr Potenzial für
den eigenständigen Aufbau alternativer Projekte, in Graswurzelbewegun-
gen, in ethnischen Gemeinschaften, die sich entsprechend ihrer Kultur
entfalten wollen, in Community Farms zur Versorgung der Marginalisier-
ten. Veränderung beginnt in der Anerkennung unserer Lebensgrundlagen,
im freien Austausch von Wissen und der Kultivierung der Fähigkeit zur

23 Juristisch bildet die Integration des Traditional Leaders Act ins formale Recht als
Hybridisierung hegemonialer Führungsstrukturen ein positives Beispiel namibi-
scher Potenziale.

Jacqueline Krause

240

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gabe oder auch in Geschäftsmodellen, die das Ökonomische wieder ins
Soziale einbetten.

Literaturverzeichnis

Bauman, Zygmunt (2005): Verworfenes Leben – Die Ausgegrenzten der Moderne,
Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung.

Cheikhouyssef, A. / Misihairabgwi, J. (2017): Traditional fermented foods and be-
verages in Namibia, in: Journal of Ethnic Foods 4, S. 145-153 abrufbar unter
ht tp : / / journalofe thnic foods .net  (journal homepage) (zugegriffen am
19.02.2018).

Cayley, David/Illich, Ivan (2006): In den Flüssen nördlich der Zukunft – Letzte Ge-
spräche über Religion und Gesellschaft mit David Cayley, München: C.H. Beck.

Didarali, Zahra/Gambiza, James (2019): Permaculture – Challenges and Benefits in
Improving Rural Livelihoods in South Africa and Zimbabwe, in: Sustainability,
11 (8), Grahamstown, abrufbar unter https://doi.org/10.3390/su11082219.

Esteva, Gustavo (1993): Development, in: Sachs, Wolfgang (Hg.) Development-Dic-
tonary – Knowledge as Guide to Power, London/New Jersey, S. 6-25.

FAO (Food and Agriculture Organisation) (2019): Namibia, abrufbar unter http://
www.fao.org/3/X9751E/x9751e06.htm (zugegriffen am 10.04.2019).

Frayne, Bruce (2004): Migration and urban survival strategies in Windhoek,
Namibia, in: Geoforum 35, S. 489-505.

Hasheela, Paavo (1986): Omishe di dule eyovi. More than a thousand proverbs in
Oshikwanyama with the literal English translation, Windhoek.

Holgrem, David (2015): Zwölf Design-Prinzipien für Permakultur, in: Helfrich,
Silke/Bollier, David/Heinrich-Böll-Stiftung (Hg.) Die Welt der Commons –
Muster gemeinsamen Handelns, Bielefeld, S. 124-126.

Illich, Ivan (1998): Selbstbegrenzung – Eine politische Kritik der Technik, Mün-
chen: C.H Beck.

Illich, Ivan (1993): Bedürfnisse, in: Sachs, Wolfgang (Hg.) Wie in Westen so auf Er-
den – Ein polemisches Handbuch zur Entwicklungspolitik, Hamburg: Rowohlt,
S. 47-71.

Illich, Ivan (1982): Vom Recht auf Gemeinheit. Hamburg: Rowohlt.
International Monetary Fund (IMF) (2017): G20 Compact with Africa, Hamburg,

abrufbar unter https://www.compactwithafrica.org/content/compactwithafrica/
home.html (zugegriffen am 20.04.2019).

Jauch, Herbert (2018): Namibia´s Labour Movement: An Overview - History, Chal-
lenges and Achievements, Windhoek: Friedrich-Ebert-Stiftung.

Ki-Zerbo, Joseph (1992): La natte des autres (pour une developpement endogene
en Afrique). Proceedings of the Symposium of the Research Center for Endoge-
nous Development (CRDE) – Bamako 1989, Paris/Karthala.

Vernakuläre Sozialität und sozial-ökologische Transformationsprojekte

241

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://journalofethnicfoods.net
https://doi.org/10.3390/su11082219
http://www.fao.org/3/X9751E/x9751e06.htm
http://www.fao.org/3/X9751E/x9751e06.htm
https://www.compactwithafrica.org/content/compactwithafrica/home.html
https://www.compactwithafrica.org/content/compactwithafrica/home.html
https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://journalofethnicfoods.net
https://doi.org/10.3390/su11082219
http://www.fao.org/3/X9751E/x9751e06.htm
http://www.fao.org/3/X9751E/x9751e06.htm
https://www.compactwithafrica.org/content/compactwithafrica/home.html
https://www.compactwithafrica.org/content/compactwithafrica/home.html


Krause, Jacqueline (2013): Ein gefährlicher Mythos – Gentechnisch veränderte Or-
ganismen als Lösung für den Hunger im sub-saharischen Afrika, in: Berls, Mi-
chael / Krause, Jacqueline (Hg.) Subsistenz und Moderne – Texte über das, was
bleiben soll, Gießen: Johannes Herrmann Verlag.

Lambrecht P./ Brungs, M. (2014): Bildung oder Brunnenbau? Eine kritische Analy-
se der Entwicklungszusammenarbeit mit Afrika aus der perspektive der sozialen
Arbeit. Herbolzheim: Centaurus.

Löw, Markus (2015): Gesellschaftsprojekt Nachhaltigkeit – Eine große (Re-)Trans-
formation? Wandel zur nachhaltigen Entwicklung aus sozial- und kulturanthro-
posophischer Perspektive und der mögliche Beitrag der LandwirtInnen, in: Aus-
trian Studies in Social Antropology 4/2015, S. 1-39.

Melber, Henning (Hg.) (1988): Katutura – Alltag im Ghetto, Bonn: Informations-
stelle Südliches Afrika.

MEAC (Ministry of Education, Arts and Culture) (2015): CIRCULAR: FORM ED:
3/2015. Establishment of school-gardens in all government schools.1. June.

MET (Ministry of Environment and Tourism) (2017): Strategic Plan
2017/18-2021/22. Windhoek.

NUST (Namibia University of Technology and Science) / Integrated Land Manage-
ment Institute (2018): Factsheets 6. Informal Settlements, Windhoek, abrufbar
unter http://ilmi.nust.na/sites/default/files/FACT-SHEET-6-2018-Informal-settle
ments.pdf.

NSA (Namibian Statistics Agency) (2011): Population Census, Windhoek.
Nandy, Ashis (1983): The intimate enemy loss and recovery of self under colonial-

ism. Dehli: Oxford University Press.
N´Dione Emmanuel (2001): Reinventing the Present - The Chodak experience in

Senegal, in: Rahnema/Bawtree (Hg.) The Post-Development Reader,
London/New Jersey: Zed Books, S. 364- 376.

OOP (Office of the President) (2004): Vision 2030, abrufbar unter https://www.npc
.gov.na/?page_id=210 (zugegriffen am 14.06.2019).

Oxfam (2019a): Reward Work not Wealth, abrufbar unter https://www.oxfam.de/u
eber-uns/publikationen/reward-work-not-wealth (zugegriffen am 20.03.2019).

Oxfam (2019b): Public Good or Private Wealth, abrufbar unter https://www.oxfam
.de/ueber-uns/publikationen/public-good-private-wealth (zugegriffen am
20.03.2019).

Peyroux, E (2001): Urban growth and housing policies in Windhoek: the gradual
change of a post-apartheid town, in: Diener, I,/ Graefe, O. (Hg.): Contemporary
Namibia: The first landmarks of post-apartheid society. Windhoek: Gamsberg
Macmillan Publishers / IFRA, S. 287-306.

Ramose, Mogobe B. (2003): The philosophy of ubuntu and ubuntu as a philoso-
phy, in: Coetzee, P. H./Roux, A. P. J. (Hg.) The African philosophy reader,
S. 230–238

Sachs, Wolfgang (Hg.) (1993): Wie im Westen so auf Erden – Polemisches Hand-
buch zur Entwicklungspolitik, Hamburg: Rowohlt.

Jacqueline Krause

242

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://ilmi.nust.na/sites/default/files/FACT-SHEET-6-2018-Informal-settlements.pdf
http://ilmi.nust.na/sites/default/files/FACT-SHEET-6-2018-Informal-settlements.pdf
https://www.npc.gov.na/?page_id=210
https://www.npc.gov.na/?page_id=210
https://www.oxfam.de/ueber-uns/publikationen/reward-work-not-wealth
https://www.oxfam.de/ueber-uns/publikationen/reward-work-not-wealth
https://www.oxfam.de/ueber-uns/publikationen/public-good-private-wealth
https://www.oxfam.de/ueber-uns/publikationen/public-good-private-wealth
https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://ilmi.nust.na/sites/default/files/FACT-SHEET-6-2018-Informal-settlements.pdf
http://ilmi.nust.na/sites/default/files/FACT-SHEET-6-2018-Informal-settlements.pdf
https://www.npc.gov.na/?page_id=210
https://www.npc.gov.na/?page_id=210
https://www.oxfam.de/ueber-uns/publikationen/reward-work-not-wealth
https://www.oxfam.de/ueber-uns/publikationen/reward-work-not-wealth
https://www.oxfam.de/ueber-uns/publikationen/public-good-private-wealth
https://www.oxfam.de/ueber-uns/publikationen/public-good-private-wealth


Scholz, Fred (2006): Entwicklungsländer – Entwicklungspolitische Grundlagen
und regionale Beispiele, Braunschweig: Westermann.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1988): Can the subaltern speak?, in: Nelson, Cary u.a.
(Hg.) Marxism and the Interpretation of Culture, Ilinois.

Taapopi, G.B./Zimmermann W. (Hg.) (1977): Kwanyama- Englisch Dictionary. Jo-
hannesburg: Witwatersrand University Press.

The Namibian (24.02.2017): Namibian 3rd wealthiest in Africa. Business, p.13.
24.04.2017, abrufbar unter https://www.namibian.com.na/163899/archive-read/
Namibians-3rd-wealthiest-people-in-Africa (aktualisiert am 17.05.2017).

The Namibian (14.12.2018): Economy slips into depression, Windhoek, S. 1, abruf-
bar unter https://www.namibian.com.na/184064/archive-read/Economy-slips-int
o-depression.

Tirronen, Toivo (1986): Ndonga-English Dictionary. Oniipa/Ondangwa: ELCIN.
Tönjes, Hermann (1996 [German edition first published 1911]): Ovamboland –

Country, People, Mission. Windhoek: Namibia Scientific Society.
Weltbank (2019): GINI Index (Worldbank estimate), abrufbar unter https://data.w

orldbank.org/indicator/SI.POV.GINI?view=map (zugegriffen am 06.05.2019).
William, Frieda-Nela (1991): Precolonial Communities of Southwestern Afrika – A

History of Owambo Kingdoms 1600-1920, Windhoek: National Archives of
Namibia.

Ziai, Aram (2001): Post-Development: Perspektiven für eine afrikanische Debatte?
Focus Afrika – IAK Diskussionsbeiträge 18, Hamburg: Deutsches Übersee Insti-
tut.

Vernakuläre Sozialität und sozial-ökologische Transformationsprojekte

243

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.namibian.com.na/163899/archive-read/Namibians-3rd-wealthiest-people-in-Africa
https://www.namibian.com.na/163899/archive-read/Namibians-3rd-wealthiest-people-in-Africa
https://www.namibian.com.na/184064/archive-read/Economy-slips-into-depression
https://www.namibian.com.na/184064/archive-read/Economy-slips-into-depression
https://data.worldbank.org/indicator/SI.POV.GINI?view=map
https://data.worldbank.org/indicator/SI.POV.GINI?view=map
https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.namibian.com.na/163899/archive-read/Namibians-3rd-wealthiest-people-in-Africa
https://www.namibian.com.na/163899/archive-read/Namibians-3rd-wealthiest-people-in-Africa
https://www.namibian.com.na/184064/archive-read/Economy-slips-into-depression
https://www.namibian.com.na/184064/archive-read/Economy-slips-into-depression
https://data.worldbank.org/indicator/SI.POV.GINI?view=map
https://data.worldbank.org/indicator/SI.POV.GINI?view=map


https://doi.org/10.5771/9783845297354-223 - am 18.01.2026, 23:37:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845297354-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Vernakuläre Sozialität
	Windhoek: Konstruierte Ungleichheit und die Alternativen der Marginalisierten
	Fülle – Namibische Herausforderungen sozial-ökologischer Transformation
	Farm Okukuna und Eloolo
	Iyimati
	Potenziale zur Entfaltung des Eigenen
	Literaturverzeichnis

