
Einleitung
›Die‹ Gewalt und ›wir‹
Eine gemeinschaftliche Angelegenheit des aufgeklärten
Westens?

1. Vor dem Hintergrund amerikanisch-europäischer Spannungsverhältnisse (33) |
2. Bequem mit der alles erfassenden Kontingenz arrangiert – in einer ethnozentrischen
Optik?  (36) | 3. Für eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer ›zählt‹ –
eine Logik der Ausweitung  (40) | 4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft? (50) |
5. Ausblick (68)

Das Problem besteht […] genau darin, zu entscheiden,
ob es wirklich nützlich ist, sich in einem ›Wir‹ zu platzieren,

um die Grundsätze, die man billigt […], durchzusetzen.1

1. Vor dem Hintergrund amerikanisch-europäischer
Spannungsverhältnisse

So tief viele in der Schuld all jener Amerikaner zu stehen glaubten,
die für die Befreiung unseres Landes bis 1945 ihr Leben gegeben ha‐
ben, so radikal fiel ihre Kritik der amerikanischen Außenpolitik aus,
die sich nach den Atombombenabwürfen auf Hiroshima und Naga‐
saki, infolge des Korea-Krieges und des vietnamesischen Desasters
ihrerseits tief in exzessive Gewalt verstrickt hatte. Aber diese Kritik
nahm bei den Betreffenden nur deshalb vielfach überaus scharfe
Formen an, weil sie nach dem vom sogenannten Dritten Reich zu
verantwortenden Zusammenbruch Europas alle kosmo-politischen
bzw. im Geiste Kants welt-bürgerlichen Hoffnungen auf demokra‐
tisch und rechtsstaatlich befriedete Lebensverhältnisse glaubte auf
dieses Land projizieren zu dürfen. Nur so wird die große Anteilnah‐
me verständlich, die den US-Amerikanern nach der Ermordung
der beiden Kennedy-Brüder im ganzen Westen, vor allem aber in
Deutschland zuteilwurde. Nur vor diesem Hintergrund wird auch
verständlich, mit welcher Beklemmung und tiefster Enttäuschung

1 Michel Foucault zit. n. R. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt/M.
1991, 115 [=KIS].

33

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man gerade hier die gegenwärtige, von schamlosen Populisten be‐
triebene Selbstzerstörung des US-amerikanischen politischen Sys‐
tems beobachtet, deren Folgen unabsehbar sind. Selbst scharfe, im‐
mer wieder des Anti-Amerikanismus verdächtigte Kritiker der USA
sorgen sich nun zu ihrer eigenen Überraschung um die freiheitliche
Substanz dieser Nation – nicht zuletzt in Anbetracht der Möglich‐
keit, dass sie als globales Gegengewicht zu einer unseligen Allianz
von Diktatoren, Autokraten, Nationalisten und Populisten ganz zu
erodieren droht. Sache der Philosophie kann es allerdings nicht sein,
sich in Voraussagen und Prophezeiungen zu ergehen, die am nächs‐
ten Tag schon Makulatur sein mögen. So hat es auch und gerade
der Philosoph gesehen, dem man, ganz zu Unrecht, ein ›geschichts‐
philosophisches‹ Denken zuschreibt, das angeblich vorgibt, über die
Zukunft der Menschheit im Voraus Bescheid zu wissen. Gemeint ist
Hegel.

An einer berühmten Stelle seiner in zwischen 1822 und 1831 gehal‐
tenen Vorlesungen über die Vernunft (in) der Geschichte erklärte
Hegel, Amerika sei das Land der Sehnsucht für alle, »welche die
historische Rüstkammer des alten Europa langweilt«. Da es die Phi‐
losophie »nicht mit dem Prophezeien zu tun« habe, gehe es jedoch
keinen philosophisch Interessierten gegenwärtig viel an, wohin sich
dieses »Land der Zukunft« entwickeln werde.2 So empfahl Hegel
seinen ungeduldigen Hörern und Lesern, abzuwarten, wie es mit
der Neuen Welt (Mittel- und Südamerika einschlossen) weitergehen
wird, und sich jeglicher »wahrsagenden« Geschichtsschreibung zu
enthalten, die künftige Geschichte im Vorhinein für erzählbar hält.

Inzwischen sind ca. zwei Jahrhunderte vergangen, so dass wir
auf die seinerzeit noch ausstehende Zukunft zurückblicken können.
Nachträglich ist es, was die Geschichte der Philosophie betrifft, kei‐
ne geringe Überraschung, zu sehen, wie sehr man sich in jener Welt
− ungeachtet ihrer unbedingten Ausrichtung auf die Zukunft einer
allein im Westen vermuteten neuen Zeit − am geistigen Rüstzeug
gerade jenes von jenseits des Atlantiks aus östlichen Kontinents ori‐
entiert hat und weiterhin orientiert, den einst so viele Auswanderer
endgültig hinter sich zu lassen gedachten. Vom frühen John Dewey,
der bekennender Hegelianer war, über politische Theoretiker wie

2 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. 1. Die
Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, 209 f.

Einleitung

34

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leo Strauss und Judith N. Shklar, Samuel Huntington und Francis
Fukuyama bis hin zu Adriaan Peperzak und Charles Taylor geht
offenbar eine nachhaltige Faszination von Hegel‘schem Denken aus.
Genauer müsste man in einigen Fällen von einer Faszination dafür
sprechen, was man für solches Denken hält und nicht selten beden‐
kenlos für Geschichtskonstruktionen in Anspruch nimmt, die Hegel
selbst rigoros zurückgewiesen hatte. Von einem faktisch eingetrete‐
nen oder in naher Zukunft eintretenden »Ende der Geschichte«
hatte Hegel genauso wenig gesprochen wie von einem »Ende des
Menschen« (Fukuyama) oder von einem polemogenen Kampf der
Kulturen um hegemoniale Vorherrschaft (Huntington). Aus prinzi‐
piellen Gründen war er davon überzeugt, dass empirische Hypothe‐
sen über den künftigen Verlauf der Weltgeschichte geschichtsphilo‐
sophisch überhaupt nicht zureichend begründbar sind. Insofern ist
es ironischerweise nicht abwegig, im Vergleich zu Fukuyama und
Huntington den anti-idealistischen Pragmatismus Richard Rortys in
größerer Nähe zu Hegel zu sehen, obgleich es ihm so fern wie nur
möglich lag, etwa eine idealistische Geschichtsphilosophie beerben
zu wollen. Und doch lässt sich feststellen, dass Rorty zumindest mit
residualen Vorstellungen von einer besonders dem Westen attestier‐
ten Fortschrittlichkeit arbeitete, an der er auch den ›Rest der Welt‹
glaubte zu messen zu können. Das genügt ganz sicher nicht, um ihn
als einen Kryptohegelianer abzutun, denn von einem der Geschichte
immanenten Prozess geistiger Vernunft ist bei ihm nirgends die Re‐
de. Jedoch verbindet ihn mit Hegel, aber auch mit Edmund Husserl
und vielen anderen bis hin zu Charles Taylor, die Vorstellung, im
Westen habe sich ein weltweit vorbildlicher Prozess zugetragen, der
anderswo am besten nachzuahmen wäre3; und zwar – wie Rorty an‐
ders als die Genannten meint – vor allen in der Auseinandersetzung
mit der Gewalt, die wir uns selbst zuzuschreiben haben, die wir
verüben, in die wir uns verstricken und die mit unseren Lebensfor‐
men selbst einhergeht, ob wir es nun ›sehen‹ oder nicht. Rorty zeigt
sich wie kein anderer überzeugt davon, dass man im Westen für
diese Fragen sensibilisiert ist und dass man das als ein wertvolles,

3 Bei Husserl ist von einer »Europäisierung aller fremden Menschheiten« die Re‐
de; aber so, dass scheinbar ohne Weiteres auch ein Prozess der Universalisierung
gemeint sein könnte, der in keiner Weise ›okzidental kontaminiert‹ sein müsste.
E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale
Phänomenologie, Hamburg 1982, §7.

1. Vor dem Hintergrund amerikanisch-europäischer Spannungsverhältnisse

35

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemeinschaftliches Erbe verstehen sollte, das sich ausgezeichnet für
den Export eignet. Taylor würde in diesem Zusammenhang von
einer »starken Wertung« sprechen, aber gerade bestreiten, dass die
von Rorty als ›gemeinschaftlich‹ gegeben beschriebene Sensibilität
für jene Gewalt-Fragen schon eine wahre Gemeinschaft begründet.
Ganz im Gegenteil glaubt er, dass die westliche Moderne weitestge‐
hend aus dem Auge verloren hat, was die Rede von einer solchen
Gemeinschaft rechtfertigen könnte. Ich gehe im Folgenden zuerst
auf Rorty und dann auf Taylors entsprechende Rekonstruktion des
»säkularen Zeitalters« ein, selektiv auf die Frage bezogen, wie beide
den Zusammenhang zwischen der Gewalt und ›uns‹ beschreiben
und welches ›Wir‹ sie dabei voraussetzen oder fordern. Dabei geht
es im Kern um die Kritik einer philosophischen Selbstgerechtigkeit,
die darauf hinausläuft, ›unser‹ Verhältnis zur Gewalt in erster Linie
als eine gemeinschaftliche Angelegenheit des aufgeklärten Westens
aufzufassen und es ihm zugute zu halten. Ganz falsch ist das zwar
nicht. Doch steht alles, was man dabei für sich in Anspruch nimmt,
radikal in Frage: sowohl das ›Wir‹ und die ›Gemeinschaft‹ als auch
der ›Westen‹ – und erst recht die fragliche Sensibilität und die Ge‐
walt als solche, zu deren Erkundung, Auslotung, Beschreibung und
Kritik sozialphilosophisch allenfalls tangentiale ›Beiträge‹ zu leisten
sind, niemals aber mit dem Anspruch, diesem vielleicht dunkelsten
und uns am radikalsten infragestellenden ›Gegenstand‹ wirklich ge‐
recht werden und das auch noch für sich selbst in Anspruch nehmen
zu können. Im Gegensatz zu Rorty bin ich davon überzeugt, dass es
gar nicht gelingen kann, die Gewalt in der unübersehbaren Vielfalt
ihrer Erscheinungsformen bis hin zur Grausamkeit »von innen«
kennenzulernen und zu untersuchen (KIS, 237). Wer das unterneh‐
men wollte, käme in ihr um oder würde allenfalls schwerstens trau‐
matisiert aus ihr zurückkehren in ein versehrtes Leben, dem auch
philosophisch womöglich gar keine ›Form‹ mehr zu geben wäre.

2. Bequem mit der alles erfassenden Kontingenz
arrangiert – in einer ethnozentrischen Optik?

In seinem Aufsatz über Heidegger, Kundera und Dickens gießt Rorty
über all jene seinen nonchalanten Spott aus, die unter Umgehung

Einleitung

36

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Kontingenz der historischen Ereignisse unbeirrt nach dem »We‐
sen des Abendlandes« fahnden. Nachdem »platonischer Eskapis‐
mus« in eine ahistorische Ordnung der Ideen scheinbar niemanden
mehr überzeugt4, kommt für Rorty überhaupt kein Versuch mehr
in Betracht, der Zeit und dem Zufall entkommen zu wollen. Weder
auf dem Wege Martin Heideggers, im Rückgang auf eine Geschichte
des Seins, noch auch auf dem Weg eines Flirts mit einer Zukunft,
die man aus den Ereignissen herauszulesen versucht, um in ihnen
so etwas wie ein menschheitliches Ziel oder wenigstens ein allge‐
meines Schema künftiger Entwicklung der politischen Verhältnisse
zu erkennen. Statt dessen erwägt Rorty mit Milan Kundera, ob
man sich mit einer rückhaltlos kontingenten Geschichte arrangieren
kann, ohne sich ihr allerdings je ›restlos‹ zu überantworten.5 Wer‐
den wir vom Alptraum der Geschichte, die erst das 18. Jahrhundert
als einen Kollektivsingular erfunden hat und die man erst seit dem
mit desaströsen Konsequenzen für politisch machbar gehalten hat,
nicht erst dann befreit, wenn wir uns rückhaltlos der irreduziblen
Vielzahl konkreter Geschichten überantworten, in die wir uns als
Individuen verstrickt erfahren? Sind das nicht Geschichten ohne
Wesen, ohne Ursprung und Ziel, die nur nachträglich und vorüber‐
gehend narrativ intelligibel werden, ohne sich aber je als in einer
Super-Geschichte aufhebbar zu erweisen? Träumen aber nicht genau
davon, eine solche Geschichte schon jetzt entwerfen zu können,

4 Um Eskapismus muss es sich keineswegs handeln, wenn man sich auf jene Ideen
zurückbesinnt, wie das politische Denken Hermann Brochs beweist; vgl. H.
Broch, Philosophische Schriften I. Kritik, Frankfurt/M. 1977; Menschenrecht und
Demokratie. Politische Schriften, Frankfurt/M. 1978.

5 Vgl. R. Rorty, Heidegger, Kundera und Dickens, in: Eine Kultur ohne Zentrum,
Stuttgart 2002, 72–103, hier: 94, 96 [=KoZ]; M. Kundera, Der Vorhang, Frank‐
furt/M. 2008; Verratene Vermächtnisse. Essay, Frankfurt/M. 2014. Mit Blick auf
Leo Tolstois Krieg und Frieden anerkennt Kundera zwar die Übermacht der
Geschichte (ebd., 281 ff.), aber er sympathisiert viel zu sehr mit Außenseitern
wie Miguel de Cervantes‘ Don Quichotte und mit allein aus dem Leben Ein‐
zelner hervorgehender, vom modernen Roman bezeugter, in ›der‹ Geschichte
niemals aufgehender »existenzieller Wahrheit«, als dass er mit einer (Heidegger
unterstellten) »Flucht in die Geschichtlichkeit« oder gar in die Geschichte lieb‐
äugeln könnte. Vgl. den Exkurs (Kap. IV, 4) zur Frage Bewegt von dem, was
übrig bleibt? Robert Musils Roman ›Der Mann ohne Eigenschaften‹ mit Blick auf
Hans Blumenbergs und Milan Kunderas Schriften zur Literatur, in: Vf., Umsonst
›gegeben‹? Phänomenologie und Hermeneutik im sozialphilosophischen Rückblick,
Baden-Baden 2024, i. E.

2. Bequem mit der alles erfassenden Kontingenz arrangiert

37

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach wie vor alle jene, die sich an Hegel anlehnen − ungeachtet aller
Beteuerungen, auf Hegel zu verzichten, wie es Michel Foucault, Jean-
François Lyotard und selbst Paul Ricœur verlangt haben?6 Kaum
noch finden sich explizite Verteidiger der Geschichtsphilosophie
Hegels. Dafür aber um so mehr Autoren, die der Hegel‘schen Ver‐
suchung7, den Sinn oder die Vernunft der Geschichte zu denken,
nicht nachzugeben behaupten, jedoch dessen ungeachtet in eine
Geschichtsphilosophie zurückfallen, für die Hegel selbst wenig übrig
gehabt hätte.

Statt nun eine authentisch hegelianische Geschichtsdeutung gegen
die vermeintlichen Gefolgsleute Hegels verteidigen zu wollen, stößt
Rorty entschlossen in die Gegenrichtung vor und empfiehlt uns eine
radikal ernüchterte Besinnung auf das, wovon alle Geschichte aus‐
geht: vom Leben von Einzelnen nämlich, die sich weder allgemeinen
Begriffen noch allgemeinen Prinzipien unterwerfen. Als die beste
und vielleicht einzig angemessene Form, ihrem Leben Rechnung
zu tragen, habe sich die Erzählung, speziell der Roman erwiesen.
Der Erzählung genüge es völlig, menschliches Leben narrativ ver‐
ständlich werden zu lassen. Aber sie rufe keine Frage nach dem
Wesen des Menschen, nach seinem Ursprung und Ziel auf den Plan.
Stattdessen werfe sie für eine Gesellschaft, die sich an ihr ethisch
orientiert, letztlich nur das Problem auf, »was wir tun können, um
miteinander auszukommen, wie wir die Dinge ordnen können, um
es uns behaglich miteinander einzurichten, und wie Institutionen ge‐
ändert werden können, um die Möglichkeiten zu verbessern, damit
jedermanns Recht auf Verständnis erfüllt werde« (KoZ, 96).

Was will man mehr? Vielfach werden heutige Gesellschaften nicht
einmal diesen scheinbar minimalen, geradezu harmlos anmutenden
Ansprüchen gerecht. Und wer sich über die offenbar bewusst banal
formulierte Position Rortys mokiert, muss sich fragen lassen, ob phi‐
losophisch überhaupt mehr zu begründen ist. Genau das verneint
Rorty kategorisch. Er meint sogar beweisen zu können, dass wir
überhaupt keine anspruchsvollere politische Forderung ›in letzter

6 Vgl. M. Foucault, Dispositive der Macht. Über Sexualität, Wissen und Wahrheit,
Berlin 1978, 217–224; J.-F- Lyotard, Der Widerstreit, München 21989; P. Ricœur,
Zeit und Erzählung III: Die erzählte Zeit [1985], München 1991, 312–333.

7 Vgl. zur »tentation hégélienne« P. Ricœur, La raison pratique [1979], in: Du texte
a l’action. Essais d’hermeneutique II, Paris 1986, 237−280, hier: 261 ff.

Einleitung

38

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Instanz‹ begründen können. Statt dessen sollten wir uns damit be‐
gnügen, Geschichten möglich zu machen, die möglicherweise in
Zukunft davon erzählt werden können, wie wir jenen minimalen
Ansprüchen besser gerecht werden konnten. In diesem sehr abge‐
speckten Sinne wäre demnach auch Rorty noch Hegelianer. Hat
Hegel nicht die Philosophie um die historische Erzählung bereichert,
wie Rorty anmerkt?8 Warum sollte man in Zukunft nicht erzählen
können, wie wir zuvor auf dem richtigen Weg zu sein glaubten?9 War
nicht auch Hegel in diesem Sinne an einer wenigstens nachträglich zu
gewährleistenden vernünftigen Erzählbarkeit der Geschichte interes‐
siert? Liebäugelt nicht auch Rorty mit einer »großen Erzählung«
(Lyotard) − ohne ihr freilich vorgreifen zu wollen?

Wie dem auch sei: mit entwaffnender Offenheit bekennt sich
Rorty zu einem Ethnozentrismus, der dieses ›Wir‹ zur Angelegenheit
einer Gruppe erklärt, die alle diejenigen umfassen soll, mit deren
Meinungen man genügend übereinstimmt, um ein fruchtbares Ge‐
spräch möglich zu machen (SO, 27).10 Den Begriff der Gruppe fasst
Rorty derart weit, dass es möglich scheint, ›uns‹ alle, die wir als
»Erben der Aufklärung« im Westen leben, in sie eingeschlossen
zu denken. Und wie Charles Taylor erwägt er, ob nicht die Gemein‐
schaft einer Gruppe konstitutiv für das Individuum ist.

Offenbar seinerseits nicht gänzlich frei von einem an anderer
Stelle gebrandmarkten Hang zum Essentialismus (KoZ, 73), scheint
sich Rorty dabei auf Walt Whitman berufen zu wollen, wo er mit
Blick auf die USA schreibt: »Our essence (as a collective project)
is our existence«.11 Kollektives Streben nach sozialer Gerechtigkeit
− auf der Basis individueller Freiheit (AC, 101) − definiert als immer‐
zu verfolgtes Projekt demnach geradezu das Wesen der (US-)Ameri‐
kaner. Und sie können so gesehen auch Anspruch darauf erheben,
dass wir (anderen) das anerkennen, allen Mängeln der tatsächlich

8 R. Rorty, Spinoza, Pragmatismus und die Liebe zur Weisheit, in: Philosophie &
die Zukunft, Frankfurt/M. 22001, 101–121, hier: 110 [=P&Z].

9 R. Rorty, Solidarität oder Objektivität?, Stuttgart 1988, 22 [=SO].
10 Das betrifft ausdrücklich auch die Erfahrung bzw. die Frage, was als solche

›zählt‹, ernst genommen werden sollte und von Gewicht ist. Insofern kann
das Leben des Einzelnen für Rorty niemals als Berufungsinstanz in Betracht
kommen. Vgl. R. Rorty, Philosophie als Kulturpolitik, Berlin 2019, 28.

11 R. Rorty, Achieving our Country. Leftist Thought in Twentieth-Century America,
Cambridge, London 1998, 22 [=AC].

2. Bequem mit der alles erfassenden Kontingenz arrangiert

39

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestehenden ungerechten Verhältnisse zum Trotz − und im Wider‐
spruch zu all jenen, die bis hin zu John Rawls und Judith N. Shklar
geglaubt hatten, ein gewisser Sinn für Gerechtigkeit oder für Unge‐
rechtigkeit sei womöglich allen Menschen eigen und ohne ihn lasse
sich überhaupt nicht angeben, was ›menschliches‹ Leben als solches
ausmacht, nicht nur das der Amerikaner.

Kennern der Verfassung, in der sich die USA gegenwärtig, fast
zwei Jahrzehnte nach Rortys Tod, befinden, mag das als politische
Ignoranz oder Hohn auf die soziale Realität dieses Landes vorkom‐
men, in dem längst millionenfache Armut grassiert, in der ganze
Landstriche zu versinken drohen, vom in keiner Weise überwun‐
denen Rassismus, der als White-Supremacy-Ideologie sogar neu auf‐
blüht, und von einer rapacious oligarchy12 einmal ganz abgesehen,
die im Verdacht steht, ihren kapitalistischen Imperialismus mit
moralisch-republikanischer Rhetorik lediglich zu bemänteln. Von
dem damit einhergehenden katastrophalen politisch-rechtlichen An‐
sehensverlust des Westens im Allgemeinen wirkt Rorty ebenso ei‐
gentümlich unberührt wie von radikaler Kritik, die im Westen am
Westen selbst geübt wird, um endlich jeglicher Selbstgerechtigkeit
abzusagen und sich ausgebeuteten, kolonialisierten und unterdrück‐
ten Anderen zu öffnen, die von Amerika wie auch von Europa ein
weit weniger vorteilhaftes Bild haben müssen. Diese Kritik macht
auch vor dieser Zielvorstellung keineswegs halt: Wäre der Glaube,
sich von jeglicher Selbstgerechtigkeit gelöst zu haben, nicht der Gip‐
fel der Selbstgerechtigkeit − zumal dann, wenn ›wir‹ uns das selbst
zurechnen würden?

3. Für eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer
›zählt‹ – eine Logik der Ausweitung

Dagegen scheint Rorty, dessen Schriften sich durch weitgehend un‐
bekümmerten Gebrauch des Ersten Personalpronomens im Plural

12 Ob diese sich eines deep state bemächtigt hat oder nicht, bleibe dahingestellt.
Auch diverse »Verschwörungstheorien« bedienen sich vielfach leichtfertig ent‐
sprechender Unterstellungen, denen ich mich hier nicht anschließe. Vgl. P. D.
Scott, The American Deep State. Big Money, Big Oil, and the Struggle for U.S.
Democracy, Lanham u. a. 2017.

Einleitung

40

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und der entsprechenden Possessiva auszeichnen, wie Dewey nichts
mehr zu fürchten als stasis (AC, 20), einen zum Bürgerkrieg führen‐
den Aufruhr, dessen aktuelle Erscheinungsformen ihn sicher hätten
daran zweifeln lassen, ob wenigstens die meisten seiner Landsleute
auch glauben, dass es vor allem darauf ankommt, halbwegs verträg‐
lich (ob arm oder reich, privilegiert oder diskriminiert…) zusam‐
menzuleben, sei es im Sinne eines modus vivendi (Charles Larmore),
sei es auf der Basis eines overlapping consensus (John Rawls) oder
eines moralischen Minimalismus (Michael Walzer). Inzwischen sind
die USA offenbar derart tief gespalten, dass viele Amerikaner vor
allem dies mit ihren Landsleuten gemeinsam zu haben glauben:
dass man nichts mehr miteinander gemeinsam hat, nichts mehr teilt
und nichts mehr zu teilen bereit ist. So gesehen ist stasis bereits
eingetreten, was auch Verfechtern agonistischer und antagonistischer
Hegemonietheorien zu denken geben muss, die bis vor Kurzem die
Demokratien des Westens aus dem Schlaf ihrer Dissensvergessenheit
glaubten reißen zu sollen.

Woran es fehlt, ist längst nicht mehr der offene Konflikt, nicht
die »ungesellige Geselligkeit« (Kant) oder angeblich wie nichts an‐
deres politische Vitalität verbürgender Kampf gegeneinander, sei es
um Ressourcen, sei es um Macht und Anerkennung, sondern eine
nicht politisch selbstgerechte, wirklich an abweichender Erwiderung
respektierter Anderer interessierte Kultur der Aufmerksamkeit, des
Hörens und des Zuhörens, die nicht zuletzt die Bereitschaft zur
Abgabe von Macht hoch schätzt. Benjamin Barber sprach sich in
diesem Zusammenhang für eine partizipatorische listening citizenry
aus.13 Bei Rorty ist in diesem Kontext von open-mindedness die Rede,
die sich in der »Neugier auf die Meinung der anderen«, in der
»Toleranz für die Existenz solcher Meinungen« und in der »Bereit‐
schaft« manifestiere, sich von ihnen gegebenenfalls überzeugen zu
lassen (P&Z, 116). Dabei hat es den Anschein, als bringe idealiter
jede(r) Neugier, Toleranz und diese Bereitschaft generöserweise von
sich aus Anderen entgegen, ohne dazu im Geringsten verpflichtet
zu sein oder es Anderen zu schulden. Rorty beruft sich denn auch
nicht etwa auf eine Moralphilosophie, aus der das abgeleitet werden
könnte, sondern lediglich auf Erzählungen, aus denen hervorzuge‐

13 B. R. Barber, Strong Democracy – Participatory Politics for a New Age, Berkeley
22004, 207.

3. Für eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer ›zählt‹

41

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hen scheint, dass sich vor allem Toleranz − »für uns«, wie er immer
wieder schreibt − als besonders zuträglich erweise. Das Gleiche soll
für eine Sensibilität gelten, die uns aufschließe für das Leid und
den Schmerz Anderer (P&Z, 151); und zwar derart, dass daraus
folgt, es komme auf die Minderung von Leid und Schmerz an, wo
dies möglich sei (KoZ, 102). Das zu glauben, soll wiederum »für
uns gut« sein (SO, 14) – zumindest solange niemand eine bessere
Überzeugung vorbringt, wo und wie auch immer.

Dabei beruft sich Rorty erklärtermaßen auf keinerlei Erkenntnis
oder Kriterien. Ohnehin gebe es nur »gemeinschaftliche Gewohn‐
heiten«, die sich nach und nach herausgebildet hätten und es ›uns‹
nunmehr erlauben, uns einem entsprechenden »Wir« zuzurechnen,
das nur eine »poetische Grundlage« haben könne.14 Durch Erzäh‐
lungen vergegenwärtigt man sich demzufolge, wer man ist und sein
will. Jedoch veralten überkommene Vokabulare, und neue Redewei‐
sen nehmen Gestalt an, die schließlich in Fleisch und Blut überge‐
hen, so dass es den Anschein haben kann, als würden sie zum Aus‐
druck bringen, was ›uns‹ essentiell ausmache (vgl. KIS, 151, 158 f.).
Dabei handele es sich in Wahrheit aber stets nur um »kontingente«
(aber keineswegs ganz beliebige) Überzeugungen. Und was jeweils
als ›gut‹ erachtet wird, sei allemal »das Gute im Hinblick auf unsere
Überzeugungen« (nach einer Ausdrucksweise von William James15)
– oder auch für unsere Überzeugungen, in denen aus Rortys Sicht
stets eine Solidarität um Ausdruck kommt, die ebenfalls keine letzte,
nicht-kontingente und unanfechtbare Grundlage haben kann. Im
Gegenteil soll alles, was Anspruch auf »Objektivität« erhebt, von
dieser Solidarität abhängen. So erklärt sich die zentrale Rolle, die der
Rede von einem »Wir« in Rortys anti-philosophischer Philosophie
zukommt.

Wir werden Rorty zufolge niemals wissen bzw. objektiv erkennen,
was oder wer wir sind und woran wir uns orientieren sollten. Aber
wir können uns entsprechende Erzählungen zu Gemüte führen und
uns deren Sprache zu eigen machen, so dass es zu »anteilnehmender
Identifikation« mit einer imaginären Gemeinschaft mit Anderen
kommen kann, die die Dinge ähnlich sehen, wo sie von Leid und

14 SO, 21; P&Z, 86; KIS, 115, 121.
15 SO, 6; W. James, Der Pragmatismus, Hamburg 1977, sechste Vorlesung; C. S.

Peirce, Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus, Frankfurt/M. 21976,
157 ff., 175.

Einleitung

42

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schmerz sowie von Praktiken der Demütigung, Diskriminierung,
Erniedrigung und Sklaverei berichten. Welche Formen diese Identi‐
fikation annimmt, beschäftigt Rorty nicht. Darf sie sich die Erfah‐
rungen Anderer auch rhetorisch-opportunistisch zu eigen machen
wie ein FIFA-Präsident, der sich in Katar umstandslos zum Afrika‐
ner erklärte und als gay ausgab, wenn auch nur für den einen Mo‐
ment seiner höchst arroganten Rede? Und liegen nicht auch in einer
Überidentifikation Gefahren, die das Selbst der sich Identifizieren‐
den und miteinander (möglicherweise auch gegen ihren Willen)
Identifizierten ›restlos‹ vereinnahmt? Haben sich dagegen nicht Po‐
litiken der Des-Identifikation gewandt, die radikal in Frage stellen,
wer überhaupt (wie) für wen sprechen darf im Namen eines ›Wir‹,
das anmaßenden Wortführern nur allzu leicht zum Opfer fällt?

So kann es allerdings auch lakonisch-menschenfreundlich sich
gebenden Philosophen wie Rorty ergehen, die erleben müssen, wie
die vermeintlich gesicherte und zur Grundlage einer ganzen Nation
gewordene Solidarität wieder erodiert, ohne dass man sich noch auf
jene »Wir-Intentionen« (Wilfried Sellars) stützen oder gar berufen
könnte, die man mit Anderen, der gleichen solidarischen Gemein‐
schaft Zugehörigen, geteilt zu haben glaubte − im Gegensatz zu
»Menschen von der falschen Sorte« (KIS, 307), für die es nicht
›klar‹ ist, dass man jeder und jedem gegenüber tolerant sein und
unnötiges Leid, vor allem aber Grausamkeit vermeiden sollte. Opti‐
mistisch glaubte Rorty, der in diesem Punkt an Shklar anknüpft,
dass es schließlich auch weltweit gelingen werde, »immer mehr zu
sehen, daß traditionelle Unterschiede (zwischen Stämmen, Religio‐
nen, Rassen, Gebräuchen [usw.]) vernachlässigbar sind im Vergleich
zu den Ähnlichkeiten im Hinblick auf Schmerz und Demütigung«.16
Dabei gehe es um »die Fähigkeit, auch Menschen, die himmelweit
verschieden von uns sind, doch zu ›uns‹ zu zählen« (KIS, 310).
Wie sollte nicht das eigene, offenbar schon vorhandene ›Wir‹, das
wenigstens durch die allseitige Anerkennung dieser Ähnlichkeit zu
charakterisieren wäre, nach und nach ausgeweitet werden können,
um bislang Fremde einzubeziehen, die dann ebenfalls davon profi‐
tieren dürften, zu ›uns‹ zu zählen?

16 Dem entsprechend äußert sich Rorty auch zur Sklaverei: P&Z, 164, 174; KIS,
310.

3. Für eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer ›zählt‹

43

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses ›Zählen‹ entscheidet bei Rorty darüber, wer als ›Gegen‐
stand‹ von Solidarität in Betracht kommt und wer nicht − wie
anscheinend all jene, mit denen man nicht durch die besagten Wir-
Intentionen verbunden ist oder verbunden wird, wenn entsprechend
›gezählt‹ wird. Wer wen wie ›zählt‹ oder zu ›zählen‹ befugt ist,
beschäftigt Rorty genauso wenig wie die Frage, inwieweit Andere
überhaupt ›zählbar‹ sind. Philosophen wie Kierkegaard oder auch
Levinas, die im Zeichen einer unberechenbaren »passion of the infi‐
nite« oder einer unkalkulierbaren »infinite responsibility« auf der
Spur waren, verweist er aus dem Politischen überhaupt und rät dazu,
jegliches Übermaß eigener und fremder Ander(s)heit zumindest so‐
lange zu ignorieren, wie sich nicht jemand darüber beschwert.17

In dieser Logik der Ausweitung eines vermeintlich bereits gesicher‐
ten ›Wir‹ (KIS, 316), das durch die Stimme des liberalen Philoso‐
phen zum Ausdruck kommt, müsste es demnach vor allem darauf
ankommen, Fremde empfindsamer zu machen und ihnen irgend‐
wie (etwa durch »Überredung«) nahezubringen, dass es ›gut‹ ist
(wie schon ›für uns‹), davon auszugehen, dass jede(r) verletzbar
ist und dass es sich empfiehlt, darauf Rücksicht zu nehmen: »Für
uns besitzen Männer und Frauen aller Zeiten und Breiten keinen
anderen gemeinsamen Kern als ihre Verletzbarkeit durch Schmerz
und Erniedrigung« (P&Z, 25, 40). Die entsprechende moralische
Überzeugung und auf sie sich stützende Identität soll aus der ge‐
schichtlichen Erfahrung der eigenen (in diesem Falle vor allem der
US-amerikanischen) Bürgerschaft hervorgegangen sein, der es in
Zukunft darauf ankommen müsse, das »Versprechen« der eigenen
Nation zu erfüllen, jenem Kern auch praktisch gerecht zu werden.

Hier mündet Rortys anti-philosophische Philosophie direkt in
eine nationale, wenn nicht nationalistische, das eigene Land vor
allen anderen Nationen auszeichnende »rhetoric of commonality«,
die sich entschieden dagegen verwahrt, differences und irgendwel‐
che otherness überzubewerten und womöglich gegen ein identitäres
›Wir‹ auszuspielen, wie es seines Erachtens Fürsprecher jener Min‐
derheiten tun, die sich als lange Zeit versklavte, diskriminierte und
verachtete bis heute nicht ›gesehen‹ und anerkannt fühlen (AC,
100 f.). Sich etwa auf eine Gegen-Identität zu versteifen, könne nur
auf ein politisches Desaster hinauslaufen, denn Mehrheiten seien so

17 Vgl. AC, 77, 79 f., 91, 96, 100, 114, 123.

Einleitung

44

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


niemals zu gewinnen. Genau darauf komme es praktisch in erster
Linie an; und deshalb müsse ›uns‹ daran gelegen sein, »Ausschau
nach marginalisierten Gruppen [zu] halten«, die ›wir‹ − leider −
»instinktiv immer noch unter ›sie‹ einordnen, nicht unter ›wir‹«,
d.h. unter ein gemeinschaftliches ethnos (KIS, 316, 319).

Nicht aufgrund einer ohnehin unerkennbaren menschlichen Na‐
tur, einer noumenalen Wesensart oder intelligiblen Subjektivität,
sondern schlicht aufgrund vergleichsweise glücklicher Umstände ge‐
hören ›wir‹ demnach bereits einer solchen ethnischen Gemeinschaft
derart an, dass man ›uns‹ nicht mehr eigens erklären muss, warum
es vielleicht gut ist, Andere als nicht zuletzt vermeidbarem Schmerz
und Leid ausgesetzt zu begreifen, infolgedessen wenigstens die darin
liegende Grausamkeit zu vermeiden und wieder Anderen im Übri‐
gen Toleranz entgegenzubringen, etc. Fremde dagegen muss man
davon wenn nicht zu überzeugen, so doch zu überreden versuchen;
und zwar mit dem Ziel, sie in ein ›Wir‹ einzugemeinden, das ideali‐
ter alle Menschen einschließen können sollte, so dass keine »von
der falschen Sorte« mehr übrig bleiben. Auf eine mehr oder weniger
harte Probe gestellt wird man demzufolge immer dann, wenn man
es mit Gewalttätern zu tun bekommt, die sich offenbar nicht im
Geringsten um die Verletzbarkeit Anderer scheren oder sie sogar ge‐
nießen, um auf allen ihren Registern zu spielen und ›Politik‹ damit
zu machen. Solche Leute werden wir demnach, so scheint es, ledig‐
lich außerhalb des imaginären ›Wir‹ antreffen; und dann stellt sich
im Grunde nur noch die Frage, mit welcher Form (legitimierter)
Gewalt ›wir‹ gegen sie vorgehen, wenn sie sich nicht dazu überreden
lassen, sich ›unseren‹ Überzeugungen anzuschließen.

Rorty stimmt in den Chor all jener ein, die in einem ethnisch zu‐
nächst sehr begrenzten Ethos, in Sitten, Gebräuchen, Üblichkeiten,
Gewohnheiten, so kontingent sie sein mögen, die einzig verlässliche
Basis privaten und politischen Lebens sehen, das sich auf der Hö‐
he der eigenen Zeit ›menschlich‹ zu bewähren verspricht.18 Dabei
vertraut er offenbar darauf, dass zumindest aus der Geschichte der
eigenen Nation bzw. des Westens zwar nicht letztlich begründbare,
aber nunmehr doch quasi-evident erscheinende Orientierungsmar‐

18 Nach ›1945‹ ist der Weg einer solchen Berufung auf Üblichkeiten und Gewohn‐
heiten aller konservativen ›Rehabilitierungsversuche‹ gemeinschaftlicher Identi‐
tät speziell in Deutschland allerdings verbaut.

3. Für eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer ›zählt‹

45

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ken hervorgegangen sind, die sich kollektiv im Verständnis mensch‐
lichen Lebens als eines vielfältig verletzbaren überzeugend niederge‐
schlagen haben, dem in keiner Weise, schon gar nicht ›grundlos‹
und mutwillig, Gewalt angetan werden sollte.19 Es soll sich wenig‐
stens in diesem beschränkten Rahmen gezeigt haben, dass es ›gut‹
ist, die Dinge so zu sehen, ohne sich etwa auf ein unbeweisbares
Faktum der Vernunft, auf ein Wesen des Menschen oder auf angeb‐
lich jedermann einsichtige und insofern zwingende Gründe berufen
zu können.

Auf den ersten Blick stellt sich das als eine überaus zeitgemäße
Beschränkung philosophischer Aufgaben dar, nachdem jenes Fak‐
tum in seiner radikalen Kontingenz erkannt, das Projekt einer uni‐
versalen Anthropologie nicht mehr plausibel zu machen und keine
Letztbegründung mehr überzeugend zur Geltung zu bringen ist.
Vieles fordert uns Rorty denn auch fortan zu unterlassen auf: die
Suche nach verlässlichen Fundamenten unseres Daseins ebenso wie
das Fragen nach einer alle Menschen verbindenden Natur, nach
einem Wesen der menschlichen Gattung sowie nach einer allgemein
und allein durch Argumente überzeugenden Vernunft. All das er‐
scheint ihm irreführend und ganz und gar aussichtslos. Ohnehin
wird man auf keinem dieser Wege diejenigen erreichen, auf die es
am meisten ankäme: fremde Subjekte rücksichtsloser Gewalt, denen
der Schmerz und das Leid, das sie selbst bei Anderen verursachen,
nichts bedeutet, was sie in ihrem Tun irgendwie ethisch oder mo‐
ralisch zu berücksichtigen hätten (falls sie es nicht zufällig sogar
genießen).

Umso besser, scheint es, steht es um ›uns‹ selbst, jenes imaginä‐
re ›Wir‹, das Rorty immerfort beschwört, ohne allerdings zu unter‐
suchen, wie es praktisch, in rhetorischen Formen der Inanspruch‐
nahme etwa, funktioniert. Dabei behauptet er, er sei »einer von
uns« und könne als solcher nicht nur über ›uns‹, sondern auch
›für uns‹ sprechen; sei es auch nur als Neubeschreiber dessen, wer
wir sind, sein oder werden können, bzw. wie sich die Wer-Frage

19 Von Quasi-Evidenz möchte ich nur in dem Sinne sprechen, dass vom Gegenteil
auszugehen – also davon, dass Anderen durchaus ›grundlos‹, mutwillig und
ohne jegliche Rechtfertigung Gewalt angetan werden kann – von vorherein
geradezu derart abwegig und inakzeptabel erscheint, dass jede(r), die bzw. der
das anders sehen würde, die Beweislast gegen sich hat.

Einleitung

46

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überhaupt noch stellen und gegebenenfalls auch beantworten lässt,
nachdem wir den Ballast einer mit ihrem offenbar notorischen
Essentialismus weitgehend in die Irre führenden philosophischen
Überlieferung abgeworfen haben. Zeitgemäß ist die Wer-Frage für
Rorty allenfalls noch vermittels dezentrierter Netze von kontingen‐
ten Überzeugungen zu beantworten, die unter anderen Umständen
womöglich ganz anders ausgefallen wären. Kann die Vermeidung
von Schmerz und Leid nicht in der Tat nur in sogenannten post‐
heroischen Gesellschaften überzeugen, wohingegen weitgehend auf
kriegerischen Konflikt ausgerichtete Lebensformen wie etwa die der
nordamerikanischen Crow-Indianer noch bis ins 20. Jahrhundert
hinein nur Verachtung dafür gehabt hätten?20

Aus heutiger Sicht, wenige Jahre nach Rortys Tod im Jahre 2007,
erstaunt es, wie sehr die Schriften dieses Autors durch die Zukunft
seiner eigenen Nation konterkariert werden, die in ihrer gegenwär‐
tigen Verfassung nichts so sehr verdeutlicht wie den Befund, dass
aus der gemeinsamen US-amerikanischen Geschichte keine Klarheit
hinsichtlich der Bedeutung von Schmerz und Leid hervorgegangen
ist. Das Beispiel der Grenzpolitik der USA beweist, wie weitgehend
man im Gegenteil dazu bereit war, Andere aus dem moralischen Ho‐
rizont derer, die im beschriebenen Sinne ›zählen‹, auszuschließen,
um ihr politisches Schicksal weitgehend zu vergleichgültigen (die
im Norden Amerikas von ihren Eltern getrennt internierten Flücht‐
lingskinder inclusive).21

Keine Rede kann davon sein, es gelte nur, die eigene, sich selbst
attestierte Sensibilität Fremden zugutekommen zu lassen oder sie zu
ihr zu überreden, um das eigene ›Wir‹ auf diese Weise nach und
nach zu erweitern. Im Gegenteil entspricht das, was bei Rorty als
Apologie menschlicher Sensibilität aufgefasst werden kann, heute al‐
lenfalls einer Minderheitsposition, die zumindest für Außenstehende
nicht erkennbar eng mit nationaler Identität zusammenhängt. Die
Rhetorik des America first! mag weniger zu hören sein, praktisch
setzt sich die entsprechende Politik weiterhin fort. In der fraglichen
Grenzpolitik führt sie allzu oft zu einer Praxis fortgesetzter Desensi‐
bilisierung für das Schicksal der Betroffenen, gegen die eine Philoso‐

20 Vgl. J. Lear, Radikale Hoffnung. Ethik im Angesicht kultureller Zerstörung, Berlin
32021.

21 Vgl. die Sondernummer der Zeitschrift Social Research 83, no. 2 (2016) Borders
and the Politics of Mourning.

3. Für eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer ›zählt‹

47

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phie der Sensibilität, wie sie zumindest anklingt bei Rorty, wenig
einzuwenden haben dürfte, die sie weitgehend auf die eigene Ethnie
oder Nation beschränkt und eine Erweiterung über deren Horizonte
hinaus nur von sich selbst ausgehend, aber nicht unabhängig von
ihnen von fremden Anderen verlangt denken kann.

Jeden Gedanken an außerordentliche Ansprüche, die von ihnen
aus in das eigene politische Leben hineinwirken und es von innen
herausfordern könnten22, verbaut Rorty, da er mit Blick auf Kierke‐
gaard und Levinas eine Überforderung, radikale Hyperbolik und
Entgrenzung des Politischen fürchtet, die es ganz und gar ausschlie‐
ßen müsste, dass man im Rahmen einer mehr oder weniger abge‐
schotteten Lebensform »behaglich« mit sich selbst zufrieden wird.
Ohne gleich jegliche (Selbst-)Zufriedenheit zu verachten, muss man
sich doch fragen, ob Rorty nicht einen hohen, allzu hohen Preis
für sie zu zahlen bereit war mit seinem Ansinnen, jegliche Überfor‐
derung durch radikale Hyperbolik und Entgrenzung allenfalls noch
einer weitestgehend privatisierten Spiritualität vorzubehalten und sie
als solche politisch unschädlich machen zu wollen.

Für die von Rorty in Anspruch genommene Sensibilität könnte
sich das als fatal herausstellen, sofern anzunehmen ist, dass man
sie grundsätzlich verfehlt, wenn man sie sich selbst bescheinigt und
wie einen exportierbaren, generalisierbaren Wert abhandelt, statt sie
radikal als im Verhältnis zu Anderen infragestehende zu begreifen.23

Nicht wir bringen Fremden die frohe Botschaft einer Sensibilität,
die wir ›uns‹ selbst bereits zugutehalten, um ihnen sodann abzuver‐
langen, unserem vermeintlich schon so überaus guten Beispiel zu
folgen; vielmehr sind sie es, denen wir Sensibilisierung als eine
Herausforderung zu verdanken haben, die uns nicht zu Gebote steht.
Allenfalls werden wir zunächst sensibilisiert und verhalten uns dann
sekundär auch sensibel dazu. Doch sobald wir uns die dabei stets

22 Was in rezenten Diskussionen um den Begriff der Lebensform zu wenig oder
gar nicht gesehen wird; was Taylor angeht, vgl. dessen Philosophical Arguments,
Cambridge, London 1985, ch. 4; The Ethics of Authenticity, Cambridge, London
1992.

23 Weitgehend unbezüglich auf Andere fällt auch fast alles aus, was Rorty zu narra‐
tiver Identität zu sagen hat, die statt Selbsterkenntnis Selbstbereicherung und
‑erweiterung möglich machen soll (KIS, 49, 51, 55), dabei aber kaum deutlich
werden lässt, ob eine entsprechend offene Zukunft auch Andere etwas angeht,
für die wir ggf. ›jemand‹ sein werden.

Einleitung

48

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fragliche Sensibilität zu eigen machen und sie gar in eine gegen An‐
dere zu erhebende Forderung ummünzen, beginnt sie in Ideologie
umzuschlagen, mit der man sich über Andere erhebt − über sie, die
solange als Wesen »von der falschen Sorte« gelten müssten, wie sie
nicht ›uns‹ entsprechen, ›uns‹, wie wir bereits wissen, dass wir und
alle, die wir zu ›uns‹ zählen, von der ›richtigen Sorte‹ zu sein schei‐
nen, allen gegenteiligen Evidenzen zum Trotz, die wir der jeweils
eigenen Geschichte entnehmen könnten. Wie es scheint, mündet
dieser Weg einer anti-philosophischen Philosophie24, die erklärter‐
maßen in »Kulturpolitik« aufgelöst werden soll25, am Ende nahezu
unvermeidlich in anti-philosophische Selbstgerechtigkeit. Wenn die
von Rorty so empfindlich zurückgewiesene Philosophie der Alterität
ungeachtet aller Anfechtbarkeit eines für sich hat, dann wenigstens
dies: uns genau davor zu warnen − obgleich längst deutlich gewor‐
den ist, dass auch sie gegen identitäre Aneignungen keineswegs im‐
mun ist, ob von rechts oder links.

Quer durch das politische Spektrum zeigt sich die Gefährlichkeit
des ersten Personalpronomens im Plural in allen Facetten; zumal
wenn es direkt in Hypostasierungen einer Art Gemeinschaft umge‐
münzt wird, die Fremde allenfalls noch als vorläufig noch nicht ins
Eigene Integrierte gelten lässt. Das Beste, was man ihnen angedeihen
lassen würde, wäre demnach, sie generöserweise als ›uns‹ gleich bzw.
ähnlich gelten zu lassen. Daran ist verlässlich zu erkennen, wie alles
Reden von kopernikanisch, evolutionär und psychoanalytisch zu be‐
gründender Dezentrierung, der sich auch Rorty explizit angeschlos‐
sen hatte (SO, 38 ff.), am Ende doch wieder in eine soziozentrische
Affirmation unserer selbst als privilegiertes Selbst zu münden droht,
das sich auch die Wahrnehmung und Beachtung des Schmerzes und
der Demütigung Anderer noch selbst zugutehält. Doch beides wider‐
fährt uns von ihnen her als zunächst ihnen widerfahrene Gewalt,
als für sie Unerträgliches und für sie Unzumutbares. Die Frage ist,
ob sich ein nicht dem Westen und der Gewaltgeschichte, aus der
er hervorgegangen ist, exklusiv vorbehaltenes ›Wir‹ vorstellen lässt,
das sich dem entsprechend dem páthos des Anderen stellt, ohne es
sich identitär auf die eine oder andere Weise anzueignen und auf

24 Vgl. die Rezension d. Vf., von R. Rorty, Pragmatismus als Antiautoritarismus,
Berlin 2023, in: Philosophischer Literaturanzeiger 76, Heft 2 (2023), 125−136.

25 S. o. Anm. 10.

3. Für eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer ›zählt‹

49

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diese Weise in der Selbstgerechtigkeit des Eigenen geradezu zum
Verschwinden zu bringen. Sowohl in der Optik Rortys als auch
Taylors dominiert dagegen die Sorge um ein kollektives, möglichst
gemeinschaftliches Selbst, dessen Identität verloren zu gehen droht,
wenn es vergisst, worauf es geschichtlich gründet: sei es auf kontin‐
genten Überzeugungen, sei es auf einer wahren Gemeinschaft, wie
sie Taylor im Gegensatz zu Rorty verteidigt.

4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?

Mit einer Fundierung westlicher Identität auf kontingenten Über‐
zeugungen kann sich Taylor nicht zufrieden geben, sucht er doch
nach einer wahren (geschichtlichen und künftigen) Gemeinschaft,
nicht nach Zugehörigkeit zu irgendeiner. Auch Taylor mag allerdings
auf ein erzählendes, sich jetzt schon bewährendes Geschichtsdenken
nicht verzichten. Notfalls auch gegen Hegel, der bekanntlich betont
hatte, die Philosophie komme wie die Eule der Minerva stets zu
spät, wenn das zu Erzählende bereits der Vergangenheit anheimge‐
fallen ist.26 Doch wer lehrt, was wahre Gemeinschaft ist? Wer ist
›wir‹ im Sinne der Zugehörigkeit zu ihr? Auf sehr bemerkenswer‐
te Art und Weise scheiden sich an dieser Stelle die Geister. Für
Taylor kann sich menschliche Gemeinschaft in Wahrheit niemals
darauf beschränken, »Toleranz und behagliches Miteinander« (s.o.)
auf die eigenen Fahnen zu schreiben, ohne sich dabei auf einen
letzten Grund in einer unanfechtbaren Überzeugung zu berufen.
Während Rorty behauptet, das, was Gemeinschaft ausmache, sei
niemals in einem schlichten Sinne zu entdecken, hält Taylor wah‐
re Gemeinschaft bereits für religiös bezeugt. Während Rorty einer
progressiven Entschärfung kultureller Differenzen umwillen einer
immer umfassenderen menschlichen Gemeinschaft das Wort redet
(P&Z, 174), plädiert Taylor für energische Rückbesinnung auf eine
scheinbar nur im Westen gedachte wahre Gemeinschaft, der »wir«
aber untreu geworden seien. Dafür ist Taylor offenbar den Preis
einer polemogenen Verschärfung kultureller, religiöser und politi‐
scher Differenzen im Verhältnis zu all jenen zu zahlen bereit, die

26 Vgl. C. Taylor, Hegel, Frankfurt/M. 1978, Kap. XV.

Einleitung

50

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich in eine solche Gemeinschaft nicht eingemeinden lassen können
oder wollen. Jedoch kaschiert er diese Differenzen im unentwegten
Gebrauch, den er von einer Rhetorik des Wir-Sagens macht. Demzu‐
folge waren »wir« einst in Wahrheit vergemeinschaftet; »wir« haben
aber infolge des Eintritts in ein säkulares Zeitalter diese Gemein‐
schaft weitgehend bereits eingebüßt oder befinden uns zumindest
in dieser Gefahr. Und sie kann nur abgewendet werden durch eine
Wiedervergemeinschaftung, die »uns« vor einem Säkularismus zu
bewahren verspricht, in dem »wir« »unsere« Seele und jeglichen
Sinn unseres Lebens einzubüßen drohen.27 Während Rorty sich in
seiner Apologie der Toleranz und der Sorge für ein komfortables Le‐
ben auf bloße Gewohnheiten »bei uns im Westen« berief und sich in
Achieving our Country. Leftiest Thought in Twentieth-Century Ame‐
rica (1998) sogar auf den national-staatlichen Rahmen der USA zu‐
rückzog28, greift der kanadische Hegel-Kenner Taylor entschlossen
ins Weltgeschichtliche aus, wenn er das gegenwärtig vorherrschen‐
de säkulare Zeitalter als eine fatale Verirrung brandmarkt, aus der
»wir« »uns« auf dem Weg der Erinnerung an die Vorgeschichte der
Moderne befreien müssten. Nur so seien letztlich auch die verhee‐
renden Wirkungen einer einseitigen Modernisierung korrigierbar,
die sich anderswo im Wesentlichen als eine säkulare Verwestlichung
weiterhin auswirke.

In dieser Perspektive breitet Taylor vor seinen Lesern ein Panora‐
ma der Moderne aus, in dem sie sich offenbar als vom Sinn ihres
Lebens Entfremdete oder ihn Verratende wiedererkennen sollen. Die
in Ein säkulares Zeitalter entfaltete Nach-Erzählung der Geschichte
des Westens zielt kritisch auf einen gewissen Humanismus, dem
Taylor die Hauptschuld an dieser Entfremdung und an diesem Ver‐
rat gibt. An diesem Humanismus übt er rigorose Kritik im Namen

27 Zur Kritik an derartigem Wiedervergemeinschaftungsdenken vgl. F. Trautmann,
Nichtmitmachen. Zur Negativität der Gemeinschaft, in: Vf., A. Hetzel, H. R. Sepp
(Hg.), Profile Negativistischer Sozialphilosophie. Ein Kompendium. Sonderband
Nr. 32 der Deutschen Zeitschrift für Philosophie, Berlin 2011, 181–200; E. Gräb-
Schmidt, F. G. Menga (Hg.), Grenzgänge der Gemeinschaft. Eine interdisziplinä‐
re Begegnung zwischen sozial-politischer und theologisch-religiöser Perspektive,
Tübingen 2016.

28 AC, 97, 121. Rorty wäre von der neueren, populistischen Entwicklung der USA
gewiss negativ überrascht, die doch sehr am von ihm unterstellten Vorbildcha‐
rakter der dortigen politischen Verhältnisse zweifeln lässt.

4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?

51

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der historischen, nahezu ganz verlorenen, aber dringend wiederher‐
zustellenden Identität eines »Wir«, für die er repräsentativ zu spre‐
chen meint, wobei die Tonlage zwischen nüchterner Diagnostik und
gelegentlich unheilvoller Prophetie schwankt. Was wird aus »uns«,
fragt Taylor, wenn die fällige Rückbesinnung auf diese Identität un‐
terbleibt? Die Aussichten sind offenbar finster, wenn es stimmt, dass
»wir« in diesem Fall nur weitgehenden »Verlust so vieler maßgebli‐
cher Werte«, zunehmende »Oberflächlichkeit«, »Leere«, »Fragmen‐
tierung«, »Überdruß« sowie »Verlust der Tiefe« zu erwarten haben,
der schließlich ein »atonales Geheul der aufkommenden Egomanie«
und »Kakophonie […] an die Stelle von Sinn« treten lassen müsste,
wie Taylor offenbar meint.29 In diesem Stil begegnet uns hier zum
wiederholten Male eine transatlantische Geschichtsphilosophie, die
nicht darauf verzichten kann und will, künftige Geschichte wenig‐
stens in düsteren Umrissen auszumalen, um Auswege aus einer für
verfehlt gehaltenen säkularen Moderne zu weisen.

Dabei zeichnet sich auch Taylors Buch durch einen besonders
unbedachten Gebrauch des ersten Personalpronomens im Plural
aus. Auf diese Weise vollzieht es rhetorisch eine ständige Eingemein‐
dung aller, die sich dem sogenannten Westen zurechnen, in ein Wir
oder (wenn es nach Rorty geht) in ein ethnos, das nur gewaltsam
als einheitliches auszugeben ist. Dessen ungeachtet sollte Taylors
Buch optimistisch stimmen − nach der Devise: »wir« hatten die
richtigen Einsichten, »wir« waren auf dem richtigen Weg; wenn
»wir« uns nur daran erinnern, wird das auch für Andere weltweit
wegweisend sein. So wird eine komplette Geschichtsphilosophie ge‐
liefert, die allerdings nicht reine Vernunft oder den (Hegel‘schen)
absoluten Geist westlicher Prägung zum Export anbietet, sondern
gerade daran erinnern will, was die okzidentale Rationalität hat
vergessen lassen: nämlich wie »wir« in Wahrheit eine menschliche
Gemeinschaft bilden. Für Taylor kann das offenbar nur heißen: eine
katholische Gemeinschaft, von der man sich auf den ersten Blick die
allermeisten Menschen ausgeschlossen denken muss. Doch hier geht
es weniger um eine Soziologie der Religionszugehörigkeit, sondern
darum, das polarisierende Potenzial eines Denkens deutlich zu ma‐
chen, das man in sozialphilosophischer Hinsicht als für den Westen

29 C. Taylor, Ein säkulares Zeitalter [2009], Berlin 2012, 632, 638, 920 [=EsZ].

Einleitung

52

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


repräsentatives ausgegeben hat. Die Frage ist allerdings, ob man das
gelten lassen kann.30

Schon die ersten Seiten von Taylors Buch Ein säkulares Zeitalter
machen deutlich, dass sich die wie ein Panorama vor den Lesern
ausgebreitete »Gesamtsicht« des Lebens im säkularen Zeitalter einer
spezifischen Perspektive verdankt, die in der erstaunlichen Unbe‐
kümmertheit zum Ausdruck kommt, mit der sich Taylor − ganz
ähnlich wie Rorty in diesem Punkt − an ein bestimmtes »Wir« wen‐
det, ohne es konsequent in Anführungszeichen zu setzen. »Wir«,
das sind diejenigen, »die wir im Westen leben«, dann aber auch
»unsere« Vorfahren, für die (angeblich) ein »transzendenter Reali‐
tätsgrund« (EsZ, 11) und das Streben nach einer Transformation, die
über das normale menschliche Gedeihen hinausgeht, noch durch‐
gängig präsent war, und zugleich diejenigen, die inzwischen die
Transzendenz dieser »Realität« aus dem Auge verloren haben und
gleichwohl unter ihrem Verlust leiden. So werden alle Menschen des
Westens in eine implizit soziologisch diagnostizierte, aber empirisch
nicht belegte Pathologie der Säkularisierung integriert, die sie alle
um das Wesentliche gebracht zu haben scheint: Woran »wir« glaub‐
ten, das haben »wir« v. a. durch die moderne Wissenschaft verloren,
die eine immanente Ordnung der Natur erfunden hat und ein sinn-
indifferentes Universum beschreibt, das sich zu Fragen des Glaubens
neutral verhält.31 War einst jene »Realität« derart präsent, dass es
schier unmöglich (d.h. auch: sozial unmöglich, nämlich nicht gedul‐
det) schien, nicht an sie zu glauben, so leben »wir« heute angeblich
nur noch in einer immanenten Ordnung, die »uns« gegen jene

30 Vgl. etwa die mit Antonio Gramsci und Ernesto Laclau von politisch links
ansetzende agonistische Programmatik Chantal Mouffes, die im Namen einer
hegemonialen, sich gegen ›den‹ Neo-Liberalismus wendenden Machtstrategie
ganz andere Konfliktlinien politischer Vergemeinschaftung zieht, die sie einer‐
seits für notwendig und unvermeidlich hält, andererseits aber von jeglichem
unbedingten Wahrheitsanspruch ausnimmt; C. Mouffe, Agonistik. Die Welt poli‐
tisch denken, Berlin 2014.

31 Hier treten unverkennbare Reminiszenzen einer vor und nach dem sogenann‐
ten Dritten Reich im deutschsprachigen Raum weitgehend konsequent durch‐
gehaltenen konservativen Kulturkritik zu Tage (man denke nur an Gottfried
Benn), deren Vorgeschichte die jüngeren Adepten Taylors, die auf seinen Spu‐
ren einen der Moderne, den modernen Wissenschaften und einer technischen
Rationalität zur Last gelegten Werte- und Weltverlust diagnostizieren, offenbar
kaum bemerken.

4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?

53

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Realität« abschottet. »Wir« wussten einst um diese »Realität«; jetzt,
im Lichte der modernen Wissenschaften, können »wir« sie auch in
einem buchstäblich u-topischen Jenseits nicht mehr lokalisieren.32

Und das, so scheint es, ist der ultimative Verlust, der niemals hät‐
te eintreten dürfen, wenn es denn stimmt, dass von ihm jeglicher
(Richtungs-) Sinn menschlichen Lebens und Handelns ›letztlich‹
abhängt.

Aber hat es jenes »Wir« je gegeben? Wenn ja, handelte es sich
um eine gewaltförmige Zwangsintegration, in deren Rahmen »man
es unmöglich als Sache des einzelnen auffassen [konnte], wenn er
ausscherte« und so scheinbar zur »Bedrohung für jeden« wurde
(EsZ, 80)? Wirklich für jeden? Wer bedrohte hier eigentlich wen?
Lag (und liegt noch heute) eine Bedrohung nicht gerade darin,
gar nicht oder womöglich nur um den Preis der Einstufung als
»Ungläubiger« und »Heide« ausscheren zu dürfen und gewaltsame
Konsequenzen fürchten zu müssen? Taylor bedient sich auch dieser
Begriffe wiederholt, ohne sie konsequent in Anführungszeichen zu
setzen, so als fürchte er gar nicht, Leser zu verlieren, die sich mit
einem derart polemogenen Sprachgebrauch nicht so leicht anfreun‐
den werden, der unmissverständlich darauf aufmerksam macht, dass
sich in jenes »Wir« weder vor der Moderne noch gar heute alle,
»die im Westen leben«, gewissermaßen eingemeinden lassen konn‐
ten bzw. können. Eingemeindung ist hier das treffende Wort, denn
Taylor lässt keinen Zweifel daran, dass er beansprucht, für »die Ge‐
meinschaft der in Gemeinschaft existierenden Menschen« zu reden,
die »also [!] durch die [katholische] Kirche« vergemeinschaftet sind
(EsZ, 475). So affirmiert Taylor ein in Wahrheit, wie er meint, nur
christlich (bzw. katholisch) zu vergemeinschaftendes ›Wir‹, das es
in seiner Sicht offenbar umwillen westlicher Zivilisation wieder zu
vergemeinschaften gilt, wenn die Pathologie des säkularen Zeitalters
überwunden werden soll.

Jenseits dieses ›Wir‹ kann es diesen Prämissen zufolge überhaupt
keine wirklich ›menschliche‹ Gemeinschaft geben, nur eine äußer‐

32 So wird der modernen Wissenschaftsgeschichte die Hauptschuld am weitge‐
hend als Verfallsgeschichte begriffenen Säkularisierungprozess gegeben; wel‐
chen Anteil dagegen besonders die politische Gewaltgeschichte an der Zerstö‐
rung menschlicher Gemeinschaft gehabt haben mag, wird auf diese Weise
ausgeblendet.

Einleitung

54

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich integrierte Gesellschaft von Individuen, die primär nur an ihrem
eigenen guten, besseren oder noch besseren Leben und Fortkom‐
men interessiert sind.33 Der in der Kunst der Renaissance zum Aus‐
druck kommenden Individualisierungstendenz, die, verstärkt durch
die Reformation, schließlich auch einer Intensivierung individuellen
Glaubens zugutekommen konnte, gewinnt Taylor am Ende wenig
ab, denn er spricht von einer »beispiellose[n] Vorrangstellung« des
Individuums in der Moderne, die er ganz und gar negativ versteht,
wo er sie in eine »heidnische« Selbstbehauptung bzw. ‑bejahung
münden sieht (EsZ, 252, 260, 822). So wird das bloß noch innerwelt‐
liche Individuum geboren, das, wie Taylor meint, der modernen Ge‐
sellschaft zugrunde liegt und sich jener Gemeinschaft entzogen hat,
die ihren Titel verdient. In der Öffentlichkeit reklamiert es Gleich‐
heit für sich und wird so − ungeachtet seiner expressiven Indivi‐
dualität − den Anderen in einer scheinbar homogenen Gesellschaft
immer ähnlicher, die nur noch durch Individuen und für Individuen
funktioniert.34 Dass eine solche Gesellschaft immerhin mit einer
längst weit über die von Kant geforderte »Hospitalität« hinausge‐
henden35, gastlichen Bereitschaft zur nicht-identitären Einbeziehung
Fremder einhergeht36, ändert nichts an Taylors suggestiver Frage: In‐
teressiert man sich nicht nur noch für ein erbärmliches Behagen, das
womöglich nur Leere zurücklässt, wenn es befriedigt ist (EsZ, 966 f.,
1000, 1003)? Derartige Leere scheint Rorty demgegenüber weder zu

33 Vgl. A. N. Whitehead, Die Funktion der Vernunft [1929], Stuttgart 1974, 9.
34 Vgl. die aktuelle Bestandsaufnahme bei R. Casale, H.-C. Koller, N. Ricken (Hg.),

Die Sozialität der Individualisierung, Paderborn 2016.
35 Gemeint ist bei Kant (im Entwurf Zum ewigen Frieden) zunächst nur das welt‐

bürgerliche Recht eines/r jeden, anlässlich der Ankunft auf dem Boden Anderer
»nicht feindselig« behandelt und nur abgewiesen zu werden, wenn das ohne
Gefahr für Leib und Leben geschehen kann. Zur inzwischen vielfach diskutier‐
ten Frage, was darüber hinaus auf der Höhe unserer Zeit zu bedenken wäre, vgl.
Vf., Für eine Kultur der Gastlichkeit, Freiburg i. Br., München 2008; ders., M.
Staudigl, P. Stoellger (Hg.), Perspektiven europäischer Gastlichkeit. Geschichte ‒
Kulturelle Praktiken ‒ Kritik, Weilerswist 2016.

36 Die übrigens auf eine Praxis der Aufnahme zurückgeht, wie sie auch im Verhält‐
nis zu Neugeborenen (wenn auch anders ausgeprägt) festzustellen ist. Taylor hat
offenbar keinen Blick für solche genealogischen Dimensionen der Gastlichkeit,
so sehr erweist er sich fokussiert auf die Diagnose dessen, was er für einen
weitgehenden kulturgeschichtlichen Degenerationsprozess zu halten scheint.
Vgl. demgegenüber T. Shchyttsova (Hg.), In statu nascendi. Geborensein und
intergenerative Dimension des menschlichen Miteinanderseins, Nordhausen 2012.

4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?

55

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ahnen noch gar zu fürchten. Und er vermisst weder die von Taylor
reklamierte »Tiefe« menschlichen Lebens, noch sorgt er sich um
jene Kritiker auf Nietzsches Spuren, die für das komfortable Leben
all jener nur Verachtung übrig haben, die sich mit ihrem saturierten
Glück ohne Weiteres zufrieden geben und darüber hinaus gar nichts
zu vermissen scheinen; schon gar nichts wahrhaft Fehlendes.

Genau daran soll aus Taylors Sicht aber ein »ausgrenzender
Humanismus« (EsZ, 41 ff.) die Hauptschuld tragen, der es sich
im buchstäblich sinn-losen Universum der modernen Wissenschaf‐
ten bequem macht (gegebenenfalls auch in Verbindung mit einen
Camus‘schen Heroismus des Absurden37 oder auch durch einen
geschmeidigen Pragmatismus à la Rorty). Hat er »uns« nicht auf
derartige, bloß utilitaristisch disponierte Individuen reduziert und
womöglich sogar damit zufrieden gemacht, ohne noch einen Sinn
dafür zu haben, was in Befriedigungen gleich welcher Art niemals
aufgehen kann? Hat er nicht die Substanz jenes »Wir« angegriffen
und vielleicht zerstört? Hat er sich nicht in dieser Sicht der Gewalt
schuldig gemacht, jeglichen von einer »transzendenten Realität«
abhängenden Sinn zu zerstören?

Mit diesem Humanismus tritt Taylor freilich nicht in ein Ge‐
spräch ein. Man weiß nicht recht, wer gemeint ist, wenn auch nur
als Repräsentant, den man stellvertretend für die humanisierende
bzw. humanistische Tendenz der Moderne, d.h. für die Gewalt ihrer
Transzendenz-Indifferenz oder -Leugnung anklagen könnte. Allzu
viele und heterogene Kandidaten kommen in Betracht: Pico della
Mirandola mit seiner Apologie des freien und schöpferischen Men‐
schen; Thomas Hobbes mit seiner Lobrede auf die sterbliche Gott‐

37 Für nicht ganz falsch hält Taylor die aus Camus‘ metaphysischer Revolte abzu‐
leitende Maxime, sich angesichts einer sicheren Niederlage für das Richtige zu
engagieren (EsZ, 978). Und zwar im »gleichgültigen Universum« (EsZ, 611,
624 f., 635) der post-galileischen Wissenschaft (EsZ, 904, 925, 946). Demnach
sind wir eine vergängliche Lebensform auf einem sterbenden Planeten (EsZ,
950), der keine Richtschnur mehr hergibt, sondern jeglichen Anspruch auf Sinn
und Erfüllung negiert (EsZ, 970, 974) und zur Selbstermächtigung einer auto‐
nomen, »von allem exogenen Sinn erlöst[en]« Sinngebung verführt (EsZ, 980).
Das erinnert an Theodor Lessings »Sinngebung des Sinnlosen« (vgl. EsZ, 972),
schließt aber dritte Wege aus, wie sie in einer Phänomenologie der Sinnbildung
eruiert worden sind − nicht zuletzt mit Blick auf ein Leben von Anderen her
und auf Andere hin, das in der Fixierung auf die Zerstörung des Kosmos nicht
in den Blick kommt.

Einleitung

56

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit des Leviathan und mit ihm all jene Theoretiker einer von den
Menschen selbst einzurichtenden staatlichen Ordnung von Hugo
Grotius über John Locke bis hin zu Jean-Jacques Rousseau; der
moderne Utilitarismus, der sich von Jeremy Bentham bis hin zu
Bertrand Russell primär für das menschliche Wohlergehen interes‐
siert; Immanuel Kant mit seiner Beschränkung der Religion auf
die Grenzen der »bloßen Vernunft«; Friedrich Nietzsche mit seiner
Apologie eines endlich ganz und gar zu sich selbst befreiten und sich
selbst genügenden Menschen, dem als solchem gar nichts mehr feh‐
len würde – oder am Ende all jene, die wie angeblich die modernen
Wissenschaftler davon ausgehen, wir hätten es nur mehr mit einer
sinn-indifferenten Welt zu tun, mit der man (technisch) verfahren
könne, wie man wolle.

Wohl am ehesten treffen Taylors Invektiven Jean-Paul Sartre, der
tatsächlich programmatisch einen säkularen Humanismus verteidigt
hat. Aber selbst bei ihm begegnen wir vielfältigen Spuren quasi-re‐
ligiöser Öffnung menschlicher Erfahrung auf eine sich ihr entzie‐
hende Alterität hin, deren »Entzug« (»retrait«) sich als für jede
Erfahrung des Anderen unverzichtbar erweist, die ihren Namen ver‐
dient.38 So beweisen Sartres, kurz nach dem Ende des Zweiten Welt‐
kriegs niedergeschriebene Entwürfe für eine Moralphilosophie, wie
nahe er Emmanuel Levinas gekommen ist39, der nach einem großen
Versuch über die Exteriorität (1961) einen Humanismus des anderen
Menschen (1972) verteidigt und damit zugleich klar gemacht hat, wie
obsolet eine strikte Scheidung von Transzendenz und Immanenz,
Religion und Humanismus, Glaube und Wissen im Grunde längst
ist. Dessen ungeachtet statuiert Taylor jedoch im Stile einer soziolo‐
gischen Zeitdiagnostik, wir seien einer Immanenz, über die hinaus
es »nichts gibt«, inzwischen rückhaltlos ausgeliefert, um dagegen
seine Erinnerung an eine durch den Humanismus der Moderne
angeblich verlorene oder verdrängte Transzendenz zu setzen. Wenn

38 Spuren dieser Gedanken lassen sich bis hin zu François Julliens jüngster Rein‐
terpretation des Existenzbegriffs verfolgen, der zufolge eine sich uns entziehen‐
de, auf den Spuren von Descartes und Levinas auch als »unendlich« bezeichne‐
te Alterität in jeder Begegnung im Spiel sein muss, die ihren Namen verdient.
Ihr Entzug verweist auf Fehlendes, das wir als solches nicht verfehlen sollten.
Vgl. F. Jullien, Existierend leben. Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022, 56, 187 f.

39 Vgl. J.-P. Sartre, Entwürfe für eine Moralphilosophie, Reinbek 2005; E. Levinas,
Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989.

4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?

57

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letztere aber durch religiösen Glauben verbürgt ist, ist nicht einzuse‐
hen, warum sie durch eine Wissenschaft in Frage gestellt worden
sein soll, die sich allenfalls bis »vor die religiöse Frage« (Pascual
Jordan) wagen, zu ihr selbst aber gar nichts beitragen kann.40 Statt
aber die in dieser Lage offenkundig gewordene Schwäche des Glau‐
bens zu bedenken, lässt Taylor sich auf hunderten von Seiten über
Andere aus, die das Bild jenes einheitlichen, angeblich durch die
Moderne verloren gegangenen »Wir« empfindlich stören. Sie haben
bei Taylor ihren Auftritt als »Ungläubige«, die im Verdacht stehen,
sich mit der pauschal diagnostizierten »Seichtigkeit der modernen
Zivilisation« als »hohle Menschen« indifferent zu arrangieren (EsZ,
1204, 1215). Das sind für Taylor die eigentlichen Opfer des säkularen
Zeitalters, deren Krankheit, mit Kierkegaard zu reden, gerade darin
zu liegen scheint, nicht einmal die Verzweifelung zu ahnen, in die
sie angesichts ihrer Lage eigentlich stürzen müssten (EsZ, 1034). Der
nicht-religiöse Mensch der Neuzeit, befindet Taylor, sei nur an sei‐
ner eigenen Autonomie und an seinem eigenen Innern interessiert;
daher sei er im Grunde unfähig, etwas (wie Gnade) von Außen
zu empfangen. Selbst in seiner Rezeptivität bleibe er noch ganz bei
sich (EsZ, 24 f.). Selbst die erst in der Moderne sich zunehmend
durchsetzende Anerkennung menschlicher Quellen der Sensibilität,
der compassion, des Mitleids (pitié) und der Großzügigkeit (généro‐
sité) läuft für Taylor nur auf die Anerkennung bloß innerzeitiger
und immanenter Quellen der Wohltätigkeit und damit auf eine
»Stiftungsurkunde der modernen Ungläubigkeit« hinaus, der er »die
christliche Religion beziehungsweise de[n] Katholizismus als einzi‐
ges Bollwerk gegen die drohende Desintegration und Unordnung«
entgegensetzt (EsZ, 1215).

Spätestens jetzt wird klar, dass Taylor es ablehnt, das säkulare
Zeitalter seinerseits in säkularem Geist − d.h. hier: im Geist einer
Menschen jeglicher Couleur zum freien Austausch einladenden, in‐
sofern gastlichen, zunächst nur auf die Ansprechbarkeit Fremder
bauenden politischen Kultur − zu behandeln und dass er sich in der
Frage, ob eine der von ihm behandelten Religionen, ein Atheismus,
Agnostizismus oder Humanismus als ›wahr‹ einzustufen ist, nicht
wie die meisten Religionshistoriker und ‑soziologen zurückzuhalten

40 P. Jordan, Der Naturwissenschaftler vor der religiösen Frage. Abbruch einer Mau‐
er, Oldenburg, Hamburg 1963.

Einleitung

58

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bereit ist. Er verteidigt eine Wahrheit der Säkularisierung, die weit‐
gehend bestimmt, was er über Formen des Unglaubens und der
Irreligiosität zu sagen hat, bei denen er sich gelegentlich fragt, ob es
sich um Weisen der Indifferenz handelt, die man mit Max Weber
als in religiöser Hinsicht unmusikalisch bezeichnen müsste, oder
ob manche ihrer Manifestationen die Einstufung als »heidnisch«
verdienen.41

Nicht nur mit Blick auf Enthusiasten, die öffentlichkeitswirksam
»einen Anspruch auf göttliche Inspiration erheben« und sich un‐
ter Berufung darauf zu geheiligter Gewalt gegen Andere berechtigt
glauben, auch im Hinblick auf all jene, die meinen, sich in einem
religionswissenschaftlichen oder ‑philosophischen Diskurs solcher
Kategorien ohne Anführungszeichen bedienen zu dürfen, muss man
sich fragen, ob sie nicht eine Gefahr für Andere darstellen (EsZ,
467). Dass heute in der religionssoziologischen Forschung der Be‐
griff des Heidentums bzw. des Paganismus vorwiegend nicht in
denunziatorischer Absicht, sondern ›wertneutral‹ verwendet wird,
um damit Anhänger alter Götterkulte oder auch Nicht-Religiöse von
Christen, Juden, Manichäern etc. zu unterscheiden, ohne dass damit
eine Abwertung vorgenommen wird, mag sein. Und inzwischen
haben sich auch Neo-Paganisten Gehör verschafft, die mit diesem
Begriff gewiss keine negative Auto-Diskriminierung verbinden. Un‐
bestreitbar schreibt sich Taylor aber in eine politische Gegenwart
ein, in der nicht nur im kulturellen Horizont des Islam »Heiden«
als »Ungläubige« und »Gottesleugner« aufgefasst werden, die von
der »richtigen« oder »wahren« Religion ausgeschlossen sind oder
von ihr nichts wissen wollen. Genau so diagnostiziert auch Taylor
die säkulare Moderne als eine im Grunde ›heidnische‹ − wobei
das pagane Moment hier zwischen direkter Transzendenz-Leugnung
einerseits und Vergleichgültigung der Immanenz-Transzendenz-Un‐
terscheidung selbst andererseits changiert.

41 Vgl. demgegenüber die Rechtfertigung eines »monde légitimement désacralisé«
im Zeichen eines »sacré humaine« bei Paul Ricœur, L’aventure technique et
son horizon planétaire, in: Esprit [zuerst in Christianisme social (1958)], mars-
avril (2006), 98–109, hier: 104, 107, sowie die jüngere Diskussion um religiöse
Lebensformen in: K. Eberlein-Braun, D. Schotte (Hg.), Gelingen und Misslingen
religiöser Praxis. Auseinandersetzungen mit Rahel Jaeggis »Kritik von Lebensfor‐
men«, Berlin 2020.

4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?

59

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit einer solchen Moderne mag sich Taylor nicht abfinden. So
diagnostiziert und beklagt er, in der Öffentlichkeit gebe es keinen
Gott mehr (EsZ, 13); eine weitgehende (wenn nicht radikale) Entlee‐
rung von allem Religiösen habe um sich gegriffen. Es herrsche nur
noch die säkulare Zeit, in der sich auch das gesellschaftliche Leben
heute vollziehe. Außerhalb dieser Zeit-Ordnung gebe es keine ande‐
re Zeit mehr. Aber stemmt sich der − zeitdiagnostisch nur schwer zu
verifizierenden − Vorherrschaft eines säkularen Zeit-Rahmens nicht
seit langem eine weitläufige Zeit-Kritik entgegen? Darunter auch
›inspirierte‹ Stimmen, die die Diagnose einer von jeglicher Religiosi‐
tät entleerten Öffentlichkeit Lügen strafen. Genießt ›das Religiöse‹
nicht seit dem Ende des Kalten Krieges eine bis dahin ungeahnte
Aufmerksamkeit – und zwar in allen rhetorischen Registern, von der
religionswissenschaftlichen Expertise, ohne die man nicht einmal
die religiös Fremden im eigenen Land richtig verseht, bis hin zur
ausufernden Redseligkeit psychologistischer Sorge um die Seelen
ungefragter Anderer? Keineswegs bedeutete die Säkularisierung und
die von Max Weber beschriebene Entzauberung der Welt, die ihr
angeblich jegliches Geheimnis raubt, das gewaltsame Ende der Reli‐
gion, des Religiösen oder der Religiosität (EsZ, 922). Im Gegenteil
genießt das Religiöse in vielerlei Schattierungen eine unerhörte,
von ständigen Klagen über zuwenig Aufmerksamkeit begleitete dis‐
kursive Konjunktur, die noch dadurch angeheizt wird, dass mehr
oder weniger ›Inspirierte‹ den Verlust westlicher Identität heraufbe‐
schwören, der angeblich durch eine säkularisierte Moderne droht.
Wieder muss offenbar der Untergang des Abendlands bedrohlich
bevorstehen, damit Wegweiser in künftiges Geschick Gehör finden,
wo das Rettende wachsen soll.

In diese Konjunktur schreibt sich auch Taylor mit einer Säkulari‐
sierungskritik ein, die ein dem Anschein nach universales »Wir« für
sich in Anspruch nimmt, von dem sie gleichzeitig unzählige Ande‐
re ausschließt, die es sich gefallen lassen müssen, nur als Objekte
einer Diagnostik abgehandelt zu werden, an denen man die patholo‐
gischen Folgen eines scheinbar verheerenden Sinnverlusts studieren
kann, der ihnen selbst womöglich gar nicht aufgeht. Nur mit Mühe
kann Taylors Diskurs daher an das Selbstverständnis dieser ›Ande‐
ren‹ anschließen, wo es nicht auf verblassten oder überhaupt unzu‐
gänglich gewordenen ›letzten‹ Sinn vorgreift und an ihm verzweifelt,
um einen »Weg nach draußen«, in ein Jenseits-der-Welt, zu suchen,

Einleitung

60

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern an der Negativität des in der Gegenwart sich entzündenden
Unerträglichen, Unannehmbaren und schlechterdings Intolerablen
der Gewalt Maß nimmt, um zu ermitteln, was sinnvoll und dringend
zu tun ist.42

Nachweislich hat das, was wir in fragwürdiger Allgemeinheit ›Re‐
ligion‹ nennen, an dieser Negativität ebenfalls maßgeblichen Anteil.
Vor allem im Zeichen bestimmter Erscheinungsformen von Terroris‐
mus steht heute ›Religion‹ jedweder Art grundsätzlich unter einem
generalisierten Gewaltverdacht43, der dazu zwingt, die Geschichte
aller Religionen daraufhin zu befragen, wie sie sich ursprünglich,
in historischer Perspektive und ihrem gegenwärtigen Sinn nach zur
Frage mutwilliger Verletzung Anderer verhalten. Zugleich beteuern
Verteidiger insbesondere der den Westen prägenden Konfessionen
deren unbedingte Verpflichtung auf eine Überwindung ›der‹ Gewalt
− ungeachtet widersprechender Befunde, die kanonischen Texten
zu entnehmen sind. Demgegenüber wagt sich Taylor weit in die
Naturgeschichte der Gewalt vor, indem er über deren biologische
Erklärbarkeit spekuliert.

Liegen die Wurzeln der Gewalt etwa in ursprünglichen, womög‐
lich hormongesteuerte Neigungen, deren Spuren sich bis heute in
kollektiven Untaten vor allem »junger Männer« zeigen? Oder han‐
delt es sich um archaische, aber kulturell überformte, essentielle und
untilgbare Bedürfnisse nach Unmittelbarkeit und Gemeinschaftlich‐
keit, die die Aussicht auf eine endgültige Überwindung der Gewalt
als ganz und gar illusorisch erscheinen lassen? Gehört Gewalt also
zum ›Lauf der Dinge‹? Sollten wir uns insofern nicht nur mit ihr
abfinden, sondern sogar mit ihr versöhnen? Handelt es sich nicht
bei der biologisch verwurzelten, gegebenenfalls evolutionär erklär‐

42 Was durchaus damit einhergehen kann, dass das, was sich jener Negativität
widersetzt und in dieser Welt nicht aufgeht, nicht einfach ›jenseits‹, sondern
in ihr gesucht wird. So wäre auch der Widerstand zu begreifen, den man mit
Levinas mit der radikalen Alterität des Anderen einhergehend gedacht hat. Vgl.
Vf., Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer histo‐
risierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Freiburg i. Br., München
2018, Kap. X. Auf die Frage des Intolerablen kommt das Kap. XIV in diesem Bd.
zurück.

43 H. Maier (Hg.), Wege in die Gewalt. Die modernen politischen Religionen, Frank‐
furt/M. 2000; W. Schluchter (Hg.), Fundamentalismus, Terrorismus, Krieg, Wei‐
lerswist 2003; R. Girard, Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt/M. 41994;
Gewalt und Religion. Ursache oder Wirkung?, Berlin 2010.

4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?

61

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


baren Gewalt um eine irreduzible Konstante? Damit will es Taylor
aber nicht bewenden lassen. Denn er hält derart reduktionistische
Ansätze für grundsätzlich verfehlt, insofern sie die Frage nach dem
metabiologischen Sinn der Gewalt gar nicht aufwerfen. Diese Frage
muss für Taylor aber aufgeworfen werden, bedenkt man die seines
Erachtens offenkundige Anziehungskraft der Gewalt, ihre befreien‐
den Wirkungen und die für Taylor unbestreitbare Kraft ihrer numi‐
nosen Qualität. Aber gibt es ›die‹ Gewalt überhaupt? Kann man ihr
generell, auf den Spuren Rudolf Ottos, zuschreiben, in Affekten wie
Schauder und Furcht oder Anziehung das »Wunder des Seins« im
Sinne der Anwesenheit eines »gestaltlos Göttlichen« zu enthüllen?
Gilt das auch für die zweifellos religiös motivierte, nach wie vor
aktive rassistische Gewalt des Klu-Klux-Klan, religiöser Fanatiker
und sogenannter Fundamentalisten?

Taylor versucht sich so weit wie möglich einer moralistischen
Pauschalverurteilung jeglicher Gewalt zu entziehen und gibt unum‐
wunden zu, wie tief nicht nur »primitive« Religionen in Gewalt
verstrickt waren, sondern bis heute »die Religion [!] in ihrer histori‐
schen Gegebenheit […] von Gewalt durchsetzt ist« (EsZ, 1062). Mit
Blick auf René Girard stellt er fest: »Es gibt nichts Befriedigenderes
als ein heiliges Gemetzel«, denn es verbinde zwei Strategien zur
Bewältigung des Schreckens: es reduziere »das Wilde« der Gewalt
und nehme sie in die eigene Hand, um sie gegen Andere zu rich‐
ten.44 Bleibt es dabei nicht unumgänglich bis heute? Vor allem im
Kampf gegen »Ungläubige« und »Heiden«, die Gott nicht fürchten?
Wenn man sich von ihnen derart distanziert hat, dass es »keine
Kompromisse mehr« geben kann, wie sollte man dann zögern, Ge‐
walt gegen sie als göttliche zu affirmieren? In diesem Sinne gibt es
»nach wie vor heilige Gewalt«, so dass die Gefahr auf der Hand
liegt, »daß Greueltaten geschehen, die im Namen Gottes vollbracht
werden«, wie sie im Alten Testament berichtet werden.45 Tatsächlich
sind »wir [!] im Christentum […] rückfällig geworden, was vielleicht
nicht völlig vermeidbar war. Es gibt also nach wie vor den Segen
der Gewalt« (EsZ, 1109). Das mag einigen Christen »Unbehagen«
bereiten (von Opfern ist in diesem Zusammenhang nicht die Rede).
Aber besteht nicht eine »logisch-metaphysische Notwendigkeit zur

44 EsZ, 1076; Girard, Das Heilige und die Gewalt, 319.
45 Erstes Buch Samuel, 15. Neue Jerusalemer Bibel, Freiburg i. Br. 1985, 358.

Einleitung

62

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Sein_%28Philosophie%29
https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Sein_%28Philosophie%29


Bestrafung der Verweigerer« des rechten Glaubens? Liegt das nicht
unbestreitbar im Sinn einer göttlichen »Pädagogik« (EsZ, 1111)? Was
sollte dann die »Rechtgläubigen« daran hindern, diese selbst einen
Genozid wie den Völkermord an den Amalektitern nicht ausschlie‐
ßende Pädagogik in die eigenen Hände zu nehmen, um sie auf der
Basis einer solchen »strafrichterlichen Anschauung« zu beschleuni‐
gen? Warum nur entwickelt sich diese Pädagogik ihrerseits in der
Geschichte so, dass zumindest einige Formen der Gewalt, »die heut‐
zutage völlig ausgeschlossen sind, früher eher entschuldbar waren,
wie zum Beispiel heilige Kriege oder sogar Menschenopfer« (EsZ,
1116)? Für wen waren sie wirklich entschuldbar? Hat sich etwa ein
Anspruch unbedingter Schonung auch des radikalen Feindes im
Sinne einer Humanisierung der Religion nach und nach Geltung
verschafft? Oder warum sonst erscheinen diese Formen der Gewalt
heute völlig ausgeschlossen − so faszinierend sie manchen auch im
Hinblick auf ihren numinosen Charakter nach wie vor anmuten
mögen? Warum ist eine »Leugnung göttlicher Destruktivität«, eine
Zurückweisung irreversibler Verdammnis und ein Niedergang der
(Theologie der) Hölle festzustellen46, zu der man die Feinde − nicht
nur rhetorisch – allerdings nicht selten nach wie vor schicken möch‐
te?

Ist wirklich schon ein Punkt erreicht, wo zumindest in einigen
Religionen für Gewalt gar kein Platz mehr ist, wie Taylor meint,
so dass der frühere Zusammenhang von Religion und Gewalt nach‐
gerade unverständlich zu werden beginnt und eine Auskehr aus
immer neuen Gewaltverkettungen denkbar wird? Mussten die fragli‐
chen Religionen nicht versprechen, den ›Anderen‹, der ihnen nicht
anhängt, unbedingt vor der in ihnen selbst liegenden Gewalt zu be‐
wahren? Sollte es etwa so sein, dass tatsächlich der Tod des Anderen
als des Anderen ihnen zu denken gab und sie vor dem Chauvinismus
einer Selbstgerechtigkeit mehr und mehr bewahrte, die selbst im
Krieg und im Genozid noch ein ›religionspädagogisches‹ Moment
erkennt? Interessanterweise verweist Taylor zum Beleg auf die ein‐
schlägigen Forschungen von Philippe Ariès, die zeigen, wie der Tod
des Anderen erst seit dem 19. Jahrhundert als solcher, in zunehmend

46 G. Steiner, In Blaubarts Burg. Anmerkungen zur Neudefinition der Kultur, Frank‐
furt/M. 1972, 62 ff. Theologisch mag die Hölle außer Kurs geraten sein; in
Redensarten wie »war is hell« hat sie überlebt.

4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?

63

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


säkularisierter Zeit, zum Vorschein gekommen ist47 − aber nicht
nur als endgültige Trennung eines bzw. einer Geliebten (was Taylor
für den »schlimmsten Tod« hält), sondern auch als Tod eines anony‐
men Anderen − schließlich auch des »unbekannten Soldaten«.48

Hatten sich nicht die in Europa vorherrschenden Religionen bis
weit in die Zeit hinein, die auch unbekannten ehemaligen Feinden
die Ehre erwiesen hat, an der Mobilisierung zum Krieg gegen sie
beteiligt? Ist ihnen die gebieterische Forderung zu verdanken, der
Gewalt ein Ende zu bereiten, wie Taylor suggeriert? Wer an dieser
Stelle auf das Gebot der Feindesliebe verweist, sollte nicht überse‐
hen, wie sehr eben diese Religionen ihr eigenes Erbe verraten haben.
Worin auch immer der von Taylor gesuchte metabiologische Sinn
der Gewalt liegen mag − es sind ihre extremsten, radikalsten und
exzessivsten Erscheinungsformen im 20. Jahrhundert49 gewesen, die
zu der unbedingten Forderung geführt haben, auch Feinde jeglicher
Couleur vor der vernichtenden Gewalt ihrer Feinde zu bewahren;
und zwar in der aktuellen politischen Gegenwart, jetzt, und nicht
erst in einer eschatologischen Perspektive der Überwindung jegli‐
cher Gewalt.

Mit Recht macht Taylor darauf aufmerksam, dass auch zivilisato‐
rischer Fortschritt in der Einhegung, Bändigung, Regulierung sowie
schließlich der Kriminalisierung und Untersagung von Gewalt mit
neuen Gewaltpotenzialen einherging. Bedient man sich nicht gerade
im Zeichen solchen Fortschritts mit bestem Gewissen aufs Neue
massiver Gewalt? Kehrt so nicht die älteste Gewalt, wie sie uns
im Mythos vom Sündenbock überliefert ist, wieder? Je höher die
Standards, an denen man sich und Andere misst, desto größer schei‐
nen die Verachtung und der Hass in dem Fall ausgeprägt zu sein,
dass ihnen nicht entsprochen wird. Die Religionen stehen hier vor
dem gleichen Problem wie Spielarten eines säkularen, prima facie
irreligiösen Humanismus: Wie können sie sich dagegen wehren,

47 Siehe Anm. 44 zu Kap. V in diesem Bd.
48 P. Ariès, Studien zur Geschichte des Todes im Abendland, München 1981; R. Ko‐

selleck, M. Jeismann (Hg.), Der politische Totenkult, München 1994; S. Plotke, A.
Ziem (Hg.), Sprache der Trauer, Heidelberg 2014.

49 H. Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München, Zürich 31993;
E. Traverso, Auschwitz denken. Die Intellektuellen und die Shoah, Hamburg
2000; Im Bann der Gewalt. Der europäische Bürgerkrieg 1914–1945, München
2008.

Einleitung

64

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dass »das Unterdrückte« wieder auftaucht, nämlich vor allem der
Sündenbockmechanismus, der schließlich dahin führt, den Feind
auf höchst selbstgerechte, chauvinistische und moralistische Art und
Weise radikaler, vernichtender Gewalt auszuliefern, in der irrigen
Meinung, sich vom malum, das er verkörpert, ein für allemal befrei‐
en zu können? Wie können sie der Versuchung der Reinheit widerste‐
hen, die darin liegt, das Abgelehnte, in diesem Fall die Gewalt, unter
keinen Umständen mehr mit sich selbst in Verbindung bringen zu
wollen und es in Folge dessen auf Andere zu projizieren? Lässt
sich eine derartige Reinheit nicht allemal nur durch (illusorische)
Praktiken der Reinigung herstellen, denen diese Anderen zum Op‐
fer fallen müssen? Wer sähe nicht, dass man auch im Zeichen der
Achtung der Menschenrechte in die Falle einer solchen Ideologie
der Reinheit geraten kann, mit der Folge, dass die Gewalt sich eine
neue Basis verschafft und um so unerbittlicher, unbarmherziger und
gründlicher auszuüben ist!50

Taylor spricht in diesem Zusammenhang von rationalisierter Ge‐
walt mit falschem gutem Gewissen, gegen die weder Religionen, die
nach Überwindung der Gewalt streben, noch auch säkulare Ideolo‐
gien und Humanismen gefeit sind. So stehen wir vor dem Paradox
einer ständig drohenden Wiederkehr von Gewalt51 gerade durch
diverse Varianten der Vorstellung, sich endgültig von ihr befreien
zu können. D.h. nicht, dass man sich mit der Unmöglichkeit, damit
zum Ziel zu kommen, leichthin arrangieren könnte. Denn man be‐
dient sich der Gewalt, wie schon Maurice Merleau-Ponty in seinem
Buch Die Abenteuer der Dialektik festgestellt, hat, mit umso weniger
Bedenken, als sie angeblich den Dingen innewohnt.52

Jede derartige ›Feststellung‹ von Gewalt läuft auch Gefahr, sie
festzuschreiben und sie zu affirmieren, so dass man daraus geradezu
einen Freibrief ableiten könnte, sich ohnehin unvermeidlicher Ge‐
walt auch zu bedienen. Dagegen hilft wiederum weder religiös noch
humanitär motivierte rigorose Abwehr einer als schlechterdings ›bö‐
se‹ eingestufte Gewalt, denn sie droht einer Aggressivität freien
Lauf zu lassen, die gerade aus der vermeintlichen Überlegenheit
einer Rechtschaffenheit keimt, die ganz und gar der Gewalt-Kritik

50 Vgl. H. Broch, Menschenrecht und Demokratie, Frankfurt/M. 1978.
51 C. Taylor, Gewalt und Moderne, in: Transit 23 (2002), 53–72.
52 M. Merleau-Ponty, Die Abenteuer der Dialektik [1955], Frankfurt/M. 1974, 113.

4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?

65

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verpflichtet ist. So »entdecken wir zu unserer Überraschung und zu
unserem Schrecken, daß wir das Böse reproduzieren, das uns doch
ex negativo zur Selbstdefinition gedient hat« (EsZ, 1229).

Nicht einzusehen ist aber, dass der von Taylor zurückgewiesene
Humanismus von den Abgründen der Selbstgerechtigkeit so wenig
Ahnung haben kann, dass er sich solcher Aggressivität blindlings
ausliefern müsste. Zweifellos lassen sich dafür, dass diese Gefahr
nicht von der Hand zu weisen ist, ohne Weiteres Beispiele ange‐
ben. Aber ist säkularen Gewalt-Konzeptionen darum grundsätzlich
weniger Fähigkeit zur Selbstkorrektur zu attestieren als diversen Re‐
ligionen, die bis in die politische Gegenwart hinein das traurige
Schauspiel radikaler Gewalt gegen reale und phantasierte Feinde
aufführen? Immerhin haben solche Konzeptionen von der höfischen
courtoisie, die bereits der Unterdrückung exzessiver Gewalt diente,
über die bürgerliche Zivilität, mit der sich jedes Mitglied einer
Gesellschaft anfreunden sollte, bis hin zur Achtung der Menschen‐
rechte, die niemandem zu verwehren sind (auch radikalen Feinden
nicht53), aus den Desastern kollektiver Gewalt politisch deutliche
Konsequenzen gezogen, die auch die Zurückweisung eines abso‐
luten Souveränitätsanspruchs der modernen Staaten einschließen.
Seitdem gibt es keine unverfänglichen ›inneren Angelegenheiten‹
mehr, die es staatlicher Gewalt gestatten würden, nach eigenem
Gutdünken mit ›eigenen‹ Bürgern oder mit Fremden zu verfahren.
Diese Konsequenzen sind historisch nur auf der Folie einer progres‐
siven Sensibilisierung für den ohne Rücksicht auf Zugehörigkeit zu
einer partikularen politischen Gemeinschaft oder Gesellschaft ins
Spiel kommenden Anspruch des Anderen zu verstehen.

So gesehen zeichnet Taylor ein Zerrbild eines neuzeitlichen und
modernen Humanismus, dem er unterstellt, nur ein sich gegen die
Welt und Andere abschottendes Selbst hervorgebracht zu haben,
das scheinbar kein »wesentlich soziales Leben« mehr führen kann,
wie es angeblich in der »verzauberten […] Welt unserer Vorfahren«
noch möglich gewesen sein soll (EsZ, 79). Ist im Zuge des Prozesses
der Entzauberung der Welt wirklich auch das Gefühl der Verwund‐
barkeit verschwunden (wie Taylor meint), ohne das es ein soziales
Leben nicht geben kann (EsZ, 70)? Haben wir es im Gegenteil nicht
jetzt erst mit diversen Versuchen zu tun, die Bedeutung dieses Be‐

53 Vgl. das Kap. XV in diesem Bd.

Einleitung

66

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


griffs für soziales und politisch-rechtlich verfasstes Zusammenleben
auszuloten?54

Gewiss hatten die neuzeitlichen Staaten bereits ein unvergleichli‐
ches, wenn auch ständig prekäres Ausmaß an innerer Pazifizierung
erreicht, bis sie im Desaster der beiden Weltkriege die Infragestel‐
lung ihrer ganzen politischen Substanz erfahren mussten.55 Zugleich
hat es gerade diese relative Sicherheit überhaupt erst erlaubt, sich
für Rechtsverletzungen weltweit aufgeschlossen zu erweisen, wie es
schon Kant im seiner Schrift Zum ewigen Frieden (1795) beschrieb.
Hat die Moderne nicht Spielräume einer weit über das Samariter-
Gleichnis (das bereits die gerade nicht spezifisch religiös fundier‐
te Empathie für den Fremden vor Augen führt56) und Antigones
Trauer um Polineikes57 hinaus gehenden Sensibilisierung für den
Anderen als Fremden bzw. als Feind gezeitigt?58 Und lässt sich diese
Sensibilisierung nicht gerade als Register der Verletzbarkeit durch
die Verletzung verstehen, die dem Anderen widerfährt?59

Stimmt es, dass »das Zeitalter von Auschwitz und Hiroshima«,
wo es Amnesty International und Médecins Sans Frontières hervor‐
gebracht hat, »natürlich [!] tiefgreifende christliche Wurzeln« −
und nur solche Wurzeln − offenbart (EsZ, 622)? Erklären sich die
UN-Konvention über die Verhütung und Bestrafung des Völkermor‐
des (1948) und die aus dem gleichen Jahr stammende Allgemeine
Erklärung der Menschenrechte nicht aus der schieren Negativität
radikaler, exzessiver und extremer Gewalt, der man jetzt erst wie
im Deutschen Grundgesetz die ›unantastbare‹ Würde jedes Anderen
entgegensetzt? Unter Verweis auf den anti-modernistischen Syllabus
Pius IX. bestreitet auch Taylor nicht, dass nachdrückliche Zweifel an
jedem Versuch angebracht sind, die fragliche Sensibilität für Gewalt
nachträglich ›katholisch‹ für sich selbst in Anspruch nehmen zu
wollen. Doch er zieht nicht genug in Betracht, ob sie ihre Quelle

54 Siehe dazu die Kap. VIII und IX in diesem Bd.
55 W. Lienemann, Gewalt und Gewaltverzicht, München 1982.
56 Vgl. W. Jens (Hg.), Vom Nächsten. Das Gleichnis vom barmherzigen Samariter

heute gesehen, München 1984.
57 J. Butler, Antigone’s Claim, New York, Chichester 2000.
58 J. Butler, Frames of War. When is Life Grievable?, London, New York 2009.
59 Vgl. Vf. (Hg.), Sensibilität der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische

Sensibilisierung im Kontext westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr. 17 der
Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018.

4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?

67

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht in der Gegenwart verletzbarer, von Gewalt heimgesuchter und
sich ihr widersetzender Subjekte selbst haben könnte, seien sie nun
›gläubig‹ (wie auch immer), ›ungläubig‹ oder in dieser Hinsicht
unentschieden, abstinent oder indifferent. Der Auseinandersetzung
mit unerträglicher und inakzeptabler Gewalt leistet gewiss einen
Bärendienst, wer die Sensibilität für entsprechende Verletzungen nur
bestimmten Überlieferungen und Traditionen exklusiv vorbehalten
sehen möchte − um den Preis, sie Anderen im Grunde abzuspre‐
chen, solange sie sich nicht in einem eindeutig religiös inspirierten
›Wir‹ integrieren lassen, ohne das es menschliche Gemeinschaft in
Wahrheit angeblich nicht geben kann, die der Gewalt so weit wie
nur möglich entsagt – nachdem sie deren religiös-pädagogischen
Sinn gebilligt hat.

5. Ausblick

Wer heute, im globalen Horizont, diese Auseinandersetzung voran‐
bringen möchte, muss, scheint mir, das genaue Gegenteil tun: jene
Sensibilität jenseits aller vorausgesetzten Gemeinschaft und unab‐
hängig von jeglicher Politik der Eingemeindung Fremden zutrauen,
anbieten und zumuten; und zwar in der Hoffnung, sie für eine
Kritik und Politik der Gewaltreduktion fruchtbar machen zu kön‐
nen, die sich in keiner Weise von einem ›Wir‹ abhängig machen
darf, das man zuvor für sich selbst exklusiv beansprucht hat. Taylor
verschweigt seinen Lesern, wie sehr sich gerade im Rahmen einer
säkularen, jeglichen exklusiven Besitzanspruch jener Art preisgeben‐
den politischen Kultur eine Sensibilisierung für die Gewalt gezeigt
hat, die Anderen widerfahren ist – eine Sensibilität, die auf die
Spur ihres Anspruchs führt, der fraglichen Gewalt nicht unterwor‐
fen zu werden. Davon abgesehen hat Taylors Mahnung Gewicht,
dass jede Kritik der Gewalt, die darauf abzielt, sie sich endgültig
vom Halse zu schaffen, Gefahr läuft, sie sich a tergo in der eigenen
Selbstgerechtigkeit, im exzessiven Moralismus und in der Projektion
auf Feinde wieder zuzuziehen. Das gilt selbst dort, wo man im
Zeichen unbedingter Achtung angesichts des Anderen den Anspruch
auf Gewaltlosigkeit in kaum mehr überbietbarer Art und Weise ver‐
schärft hat. Gerade dieser Anspruch, der stets nur einem Anderen

Einleitung

68

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter vielen anderen Anderen gelten kann, droht in eine maßlose,
ihrerseits gewaltträchtige Überforderung umzuschlagen, wie die Ge‐
walt-Kritik im Anschluss an Walter Benjamin, Emmanuel Levinas
und Jacques Derrida bis hin zu Alain Badiou, Jacques Rancière und
vielen anderen gezeigt hat.60

Aber auch hier gilt, dass sich eine säkulare, keineswegs jeglicher
Rückbindung (religio) an den Anspruch des Anderen abschwörende
politische Kultur61 längst für diese Kritik geöffnet und in ihrem Sin‐
ne engagiert hat, statt nur einem bornierten Wohlergehen verhaftet
zu bleiben, wie es Taylor und Rorty beschreiben. Es handelt sich
nicht, wie Taylor es sehen möchte, um eine von allen Anderen und
von allem Anderem ungerührte, kalt bleibende und desengagierte,
sondern um eine erst angesichts extremer, exzessiver und radikaler
Gewalt sensibilisierte Vernunft62, die letztlich auch für den radikalen
Feind eintritt und sich auf diese Weise nicht zuletzt selbst davor
bewahrt, in schiere Vernichtungspolitik umzuschlagen, in der die
Gewalt auch über eine Politik triumphieren würde, die sich ihrer
Überwindung verschrieben hat.

Taylor präsentiert sich uns weniger als Beobachter, denn als un‐
nachsichtiger Kritiker eines säkularen Zeitalters, das er als Diagnos‐
tiker einer Verlustgeschichte rekonstruiert, gegen die er eindeutig
Partei ergreift.63 Dabei ist sein Hauptgegner ein für unerträglich

60 W. Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, Frankfurt/M. 21971; Levinas, Humanismus
des anderen Menschen; J. Derrida, Gesetzeskraft. Der ›mystische Grund der Auto‐
rität‹, Frankfurt/M. 1991; A. Haverkamp (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit. Derri‐
da-Benjamin, Frankfurt/M. 1994; J. Rancière, Das Unvernehmen, Frankfurt/M.
2002; A. Badiou, Ethik, Wien 2003; P. Delhom, A. Hirsch (Hg.), Im Angesicht
der Anderen. Emmanuel Levinas’ Philosophie des Politischen, Berlin, Zürich
2005; M. Staudigl (Hg.), Gesichter der Gewalt. Beiträge aus phänomenologischer
Sicht, München 2014.

61 Vgl. Vf., The human person: vulnerability and responsiveness. Reflections on
human dignity, religio and the other’s voice, in: Naharaim. Journal of German-
Jewish Literature and Cultural History 4, nr. 1 (2010), 47‒66; Unconditional
Responsibility in the Face of Disastrous Violence. Thoughts on religio and the
History of Human Mortality, in: Journal for Continental Philosophy of Religion 1
(2019), 191‒212.

62 Vgl. B. Keintzel, Vf. (Hg.), Hegel und Levinas, Freiburg i. Br., München 2010.
63 Den Begriff der Säkularisierung versteht Taylor weniger wie andere Autoren vor

ihm von der Enteignung kirchlichen Eigentums her oder als »Verweltlichung
der Welt«, sondern im Lichte der Herrschaft einer säkularen Zeit, die scheinbar
jedes andere Zeitbewusstsein weitgehend verdrängt hat. Das erinnert an die

5. Ausblick

69

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oberflächlich gehaltener Humanismus, gegen den er den Vorwurf
erhebt, von einer transzendenten »Realität« nichts mehr wissen zu
wollen und infolge dessen von wahrer menschlicher Gemeinschaft
nichts mehr wissen zu können. Gerade im Namen einer solchen
Gemeinschaft spricht Taylor aber für ein »Wir«, das, wie er offenbar
meint, geradezu die Substanz des Okzidents repräsentiert, der sich
seit langem im Zuge der Säkularisierung selbst zu ruinieren droht.
So arbeitet Taylor an einer identitären Geschichte des Westens, die
er katholisch in Beschlag nimmt. Infolge dessen bezahlt er in mehr‐
facher Hinsicht einen hohen Preis: (a) den Preis einer verkürzten
Rekonstruktion einer säkularen Moderne, deren eigene, vor allem
auf Gewalt-Kritik gemünzte Beiträge zur politischen Gegenwart er
so nicht angemessen würdigen kann; (b) den Preis der Behauptung
einer exklusiven Gemeinschaft, außerhalb derer es scheinbar gar
keine wahre Gemeinschaft geben kann; auch nicht infolge einer
solidarischen Gewalt-Kritik; (c) den Preis, den Westen auf eine Ge‐
meinschaft zu verpflichten, die Fremden nur eine Eingemeindung
anzubieten hat, nicht aber eine gastliche Begegnung zwischen im
Verhältnis zueinander Fremden, die einander nichts voraus zu haben
behaupten. Erneut laufen wir so Gefahr, in das schon vielfach, auch
von Rorty variierte Schema ›Der Westen vs. der Rest der Welt‹
zurückzufallen, wobei die Frage allein zu interessieren scheint, wie
Andere ›uns‹ nachfolgen können, wo ›wir‹ längst auf dem richtigen
Weg − diesmal der Vergemeinschaftung im Zeichen jener »transzen‐
denten Realität« − waren. So wird zum wiederholten Male der Geist
einer gastlichen Begegnung verspielt, die nur unter konsequentem
Verzicht auf jegliche identitäre Aneignung der exklusiv in Anspruch
genommenen Überlieferung für Fremde wird attraktiv sein können.
Und man befleißigt sich einer Rhetorik exklusiver, Fremde allenfalls
generös einbeziehenden Gemeinschaft, die gerade davon am aller‐
wenigsten verrät, worin Gemeinschaft bestenfalls gründet: in der
gastlichen Vergemeinschaftung mit Anderen, die als solche niemals
in einer exklusiven Gemeinschaft werden aufgehen können und
zu deren unverfügbarem Anspruch sie sich responsiv verhält. Das

zeitontologische Kritik Michael Theunissens, der in seiner Negativen Theologie
der Zeit (Frankfurt/M. 1991) die Negativität des Ausgeliefertseins an die lineare
Zeit der Moderne vom Verlust einer aionischen, anderen Zeit bzw. des Anderen
der Zeit her rekonstruiert hat.

Einleitung

70

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedenfalls lehrt ein radikal revidiertes Gemeinschaftsdenken von
Helmuth Plessner und Georges Bataille über Maurice Blanchot und
Jacques Derrida bis hin zu Jean-Luc Nancy, Roberto Esposito und
Elena Pulcini.64

Weniger denn je scheinen die atlantischen Frontlinien derart ein‐
fach zu verlaufen, wie es noch für Hegel den Anschein hatte, als
er feststellte, die Neue Welt könne zum Kontinent der Sehnsucht
für all jene werden, die das alte Europa nur noch langweilt. In
diese Welt hat man auch viel Überholtes importiert, darunter Ver‐
satzstücke einer erzählenden Geschichtsphilosophie und eines Ge‐
meinschaftsdenkens, das den Europäern durch kollektive Gewalt
verleidet worden ist, die ihren alten Kontinent verwüstet hat. Das
heißt freilich nicht, dass man diesseits des Atlantiks Anderen viel
voraus hätte und dass ›wir‹ schon eine angemessene Vorstellung
davon hätten, wie die Geschichte des Westens im globalen Horizont
anders zu entwerfen wäre. Auch der Geist des Verzichts auf jegliche
identitäre Aneignung der Lehren, die man aus der fraglichen Gewalt
gezogen hat, sollte jedenfalls nicht wieder in ein Besitzdenken zu‐
rückfallen, das ›uns‹ als leuchtendes, anderswo nur noch nachzuah‐
mendes Beispiel dafür präsentiert, was menschliche Gemeinschaft
und Geschichte angeblich in Wahrheit ausmacht. So, wie Taylor aber
in seiner transatlantischen Säkularisierungskritik genau das vor Au‐
gen führen will, unterminiert er eben jenes Wir, von dem er fahrläs‐
sig selbstgerechten Gebrauch macht.65 Die Frage, vor die uns Rorty
und Taylor stellen, lautet daher, wie ›wir‹ das vermeiden können,

64 J.-L. Nancy, Das gemeinsame Erscheinen. Von der Existenz des ›Kommunismus‹
zur Gemeinschaftlichkeit der ›Existenz‹, in: J. Vogl (Hg.), Gemeinschaften. Po‐
sitionen zu einer Philosophie des Politischen, Frankfurt/M. 1994, 167–204; R.
Esposito, Communitas. Ursprung und Wege der Gemeinschaft, Berlin 2004; E.
Pulcini, Das Individuum ohne Leidenschaften. Moderner Individualismus und
Verlust des sozialen Bandes, Berlin 2004; M. Blanchot, Die uneingestehbare Ge‐
meinschaft, Berlin 2007; J.-L. Nancy, Die herausgeforderte Gemeinschaft, Berlin
2007; Vf., Ausgesetzte Gemeinschaft – unter radikalem Vorbehalt. Fragen zur
aktuellen Kritik jeglicher Vergemeinschaftung mit Blick auf Helmuth Plessner und
Jean-Luc Nancy, in: Vf. et al. (Hg.), Profile negativistischer Sozialphilosophie, 55–
76; J. Spitta, Gemeinschaft jenseits von Identität? Über die paradoxe Renaissance
einer politischen Idee, Bielefeld 2013; M. Gutjahr (Hg.), Orte des Negativen.
Sprache, Bild und Gemeinschaft bei Maurice Blanchot (i. E.).

65 In der aktuellen Auseinandersetzung mit C. Taylor (wie auch in seinen Antwor‐
ten auf sie) bleibt dieser Zusammenhang weitgehend unterbelichtet; vgl. C.

5. Ausblick

71

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ohne ganz und gar auf ein Reden und Schreiben in der ersten Person
Plural verzichten zu müssen, in dem wir zu ermitteln versuchen, was
in Anbetracht der eigenen Geschichte nicht zu verwerfen ist: eine
nicht selbstgerechte, nicht für sich selbst vorrangig oder exklusiv
in Anspruch genommene Kritik der Gewalt in allen ihren Erschei‐
nungsformen, die sie allererst von denen her zu entfalten hätte, die
ihr unterworfen waren und sind.

Taylor, Replik, in: M. Kühnlein, M. Lutz-Bachmann (Hg.), Unerfüllte Moderne?
Neue Perspektiven auf das Werk von Charles Taylor, Berlin 2011, 821–861.

Einleitung

72

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33 - am 21.01.2026, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Vor dem Hintergrund amerikanisch-europäischer Spannungsverhältnisse
	2. Bequem mit der alles erfassenden Kontingenz arrangiert – in einer ethnozentrischen Optik?
	3. Für eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer ›zählt‹ – eine Logik der Ausweitung
	4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?
	5. Ausblick

