Einleitung

»Die« Gewalt und >wir¢
Eine gemeinschaftliche Angelegenheit des aufgeklarten
Westens?

1. Vor dem Hintergrund amerikanisch-européischer Spannungsverhaltnisse (33) |
2. Bequem mit der alles erfassenden Kontingenz arrangiert — in einer ethnozentrischen
Optik? (36) | 3. Fir eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer >zéhlt« —
eine Logik der Ausweitung (40) | 4. Erinnerung an >wahre< Gemeinschaft? (50) |
5. Ausblick (68)

Das Problem besteht [...] genau darin, zu entscheiden,
ob es wirklich niitzlich ist, sich in einem >Wir< zu platzieren,
um die Grundsdtze, die man billigt [...], durchzusetzen.!

1. Vor dem Hintergrund amerikanisch-europaischer
Spannungsverhaltnisse

So tief viele in der Schuld all jener Amerikaner zu stehen glaubten,
die fiir die Befreiung unseres Landes bis 1945 ihr Leben gegeben ha-
ben, so radikal fiel ihre Kritik der amerikanischen Auflenpolitik aus,
die sich nach den Atombombenabwiirfen auf Hiroshima und Naga-
saki, infolge des Korea-Krieges und des vietnamesischen Desasters
ihrerseits tief in exzessive Gewalt verstrickt hatte. Aber diese Kritik
nahm bei den Betreffenden nur deshalb vielfach tiberaus scharfe
Formen an, weil sie nach dem vom sogenannten Dritten Reich zu
verantwortenden Zusammenbruch Europas alle kosmo-politischen
bzw. im Geiste Kants welt-biirgerlichen Hoffnungen auf demokra-
tisch und rechtsstaatlich befriedete Lebensverhaltnisse glaubte auf
dieses Land projizieren zu diirfen. Nur so wird die grofle Anteilnah-
me verstindlich, die den US-Amerikanern nach der Ermordung
der beiden Kennedy-Briider im ganzen Westen, vor allem aber in
Deutschland zuteilwurde. Nur vor diesem Hintergrund wird auch
verstandlich, mit welcher Beklemmung und tiefster Enttduschung

1 Michel Foucault zit. n. R. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidaritdt, Frankfurt/M.
1991, 115 [=KIS].

33

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

man gerade hier die gegenwirtige, von schamlosen Populisten be-
triebene Selbstzerstorung des US-amerikanischen politischen Sys-
tems beobachtet, deren Folgen unabsehbar sind. Selbst scharfe, im-
mer wieder des Anti-Amerikanismus verdachtigte Kritiker der USA
sorgen sich nun zu ihrer eigenen Uberraschung um die freiheitliche
Substanz dieser Nation - nicht zuletzt in Anbetracht der Moglich-
keit, dass sie als globales Gegengewicht zu einer unseligen Allianz
von Diktatoren, Autokraten, Nationalisten und Populisten ganz zu
erodieren droht. Sache der Philosophie kann es allerdings nicht sein,
sich in Voraussagen und Prophezeiungen zu ergehen, die am nachs-
ten Tag schon Makulatur sein mégen. So hat es auch und gerade
der Philosoph gesehen, dem man, ganz zu Unrecht, ein >geschichts-
philosophisches«< Denken zuschreibt, das angeblich vorgibt, iiber die
Zukunft der Menschheit im Voraus Bescheid zu wissen. Gemeint ist
Hegel.

An einer beriihmten Stelle seiner in zwischen 1822 und 1831 gehal-
tenen Vorlesungen iiber die Vernunft (in) der Geschichte erklirte
Hegel, Amerika sei das Land der Sehnsucht fiir alle, »welche die
historische Riistkammer des alten Europa langweilt«. Da es die Phi-
losophie »nicht mit dem Prophezeien zu tun« habe, gehe es jedoch
keinen philosophisch Interessierten gegenwirtig viel an, wohin sich
dieses »Land der Zukunft« entwickeln werde.? So empfahl Hegel
seinen ungeduldigen Horern und Lesern, abzuwarten, wie es mit
der Neuen Welt (Mittel- und Siidamerika einschlossen) weitergehen
wird, und sich jeglicher »wahrsagenden« Geschichtsschreibung zu
enthalten, die kiinftige Geschichte im Vorhinein fiir erzdhlbar halt.

Inzwischen sind ca. zwei Jahrhunderte vergangen, so dass wir
auf die seinerzeit noch ausstehende Zukunft zuriickblicken kénnen.
Nachtréglich ist es, was die Geschichte der Philosophie betrifft, kei-
ne geringe Uberraschung, zu sehen, wie sehr man sich in jener Welt
— ungeachtet ihrer unbedingten Ausrichtung auf die Zukunft einer
allein im Westen vermuteten neuen Zeit — am geistigen Riistzeug
gerade jenes von jenseits des Atlantiks aus 6stlichen Kontinents ori-
entiert hat und weiterhin orientiert, den einst so viele Auswanderer
endgiiltig hinter sich zu lassen gedachten. Vom frithen John Dewey,
der bekennender Hegelianer war, iiber politische Theoretiker wie

2 G. W. F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. 1. Die
Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, 209 {.

34

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Vor dem Hintergrund amerikanisch-europdischer Spannungsverhiltnisse

Leo Strauss und Judith N. Shklar, Samuel Huntington und Francis
Fukuyama bis hin zu Adriaan Peperzak und Charles Taylor geht
offenbar eine nachhaltige Faszination von Hegel'schem Denken aus.
Genauer miisste man in einigen Fillen von einer Faszination dafiir
sprechen, was man fiir solches Denken hilt und nicht selten beden-
kenlos fiir Geschichtskonstruktionen in Anspruch nimmt, die Hegel
selbst rigoros zuriickgewiesen hatte. Von einem faktisch eingetrete-
nen oder in naher Zukunft eintretenden »Ende der Geschichte«
hatte Hegel genauso wenig gesprochen wie von einem »Ende des
Menschen« (Fukuyama) oder von einem polemogenen Kampf der
Kulturen um hegemoniale Vorherrschaft (Huntington). Aus prinzi-
piellen Griinden war er davon iiberzeugt, dass empirische Hypothe-
sen Uber den kiinftigen Verlauf der Weltgeschichte geschichtsphilo-
sophisch diberhaupt nicht zureichend begriindbar sind. Insofern ist
es ironischerweise nicht abwegig, im Vergleich zu Fukuyama und
Huntington den anti-idealistischen Pragmatismus Richard Rortys in
grofSerer Nahe zu Hegel zu sehen, obgleich es ihm so fern wie nur
moglich lag, etwa eine idealistische Geschichtsphilosophie beerben
zu wollen. Und doch ldsst sich feststellen, dass Rorty zumindest mit
residualen Vorstellungen von einer besonders dem Westen attestier-
ten Fortschrittlichkeit arbeitete, an der er auch den >Rest der Welt«
glaubte zu messen zu kénnen. Das geniigt ganz sicher nicht, um ihn
als einen Kryptohegelianer abzutun, denn von einem der Geschichte
immanenten Prozess geistiger Vernunft ist bei ihm nirgends die Re-
de. Jedoch verbindet ihn mit Hegel, aber auch mit Edmund Husserl
und vielen anderen bis hin zu Charles Taylor, die Vorstellung, im
Westen habe sich ein weltweit vorbildlicher Prozess zugetragen, der
anderswo am besten nachzuahmen wire®; und zwar - wie Rorty an-
ders als die Genannten meint — vor allen in der Auseinandersetzung
mit der Gewalt, die wir uns selbst zuzuschreiben haben, die wir
veriiben, in die wir uns verstricken und die mit unseren Lebensfor-
men selbst einhergeht, ob wir es nun >sehen< oder nicht. Rorty zeigt
sich wie kein anderer iiberzeugt davon, dass man im Westen fiir
diese Fragen sensibilisiert ist und dass man das als ein wertvolles,

3 Bei Husserl ist von einer »Européisierung aller fremden Menschheiten« die Re-
de; aber so, dass scheinbar ohne Weiteres auch ein Prozess der Universalisierung
gemeint sein konnte, der in keiner Weise >okzidental kontaminiert< sein miisste.
E. Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phinomenologie, Hamburg 1982, §7.

35

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

gemeinschaftliches Erbe verstehen sollte, das sich ausgezeichnet fiir
den Export eignet. Taylor wiirde in diesem Zusammenhang von
einer »starken Wertung« sprechen, aber gerade bestreiten, dass die
von Rorty als >gemeinschaftlich«< gegeben beschriebene Sensibilitét
fiir jene Gewalt-Fragen schon eine wahre Gemeinschaft begriindet.
Ganz im Gegenteil glaubt er, dass die westliche Moderne weitestge-
hend aus dem Auge verloren hat, was die Rede von einer solchen
Gemeinschaft rechtfertigen konnte. Ich gehe im Folgenden zuerst
auf Rorty und dann auf Taylors entsprechende Rekonstruktion des
»sikularen Zeitalters« ein, selektiv auf die Frage bezogen, wie beide
den Zusammenhang zwischen der Gewalt und >uns< beschreiben
und welches >Wir< sie dabei voraussetzen oder fordern. Dabei geht
es im Kern um die Kritik einer philosophischen Selbstgerechtigkeit,
die darauf hinauslauft, >unser< Verhaltnis zur Gewalt in erster Linie
als eine gemeinschaftliche Angelegenheit des aufgeklarten Westens
aufzufassen und es ihm zugute zu halten. Ganz falsch ist das zwar
nicht. Doch steht alles, was man dabei fiir sich in Anspruch nimmt,
radikal in Frage: sowohl das >Wir< und die >Gemeinschaft« als auch
der >Westen< — und erst recht die fragliche Sensibilitdt und die Ge-
walt als solche, zu deren Erkundung, Auslotung, Beschreibung und
Kritik sozialphilosophisch allenfalls tangentiale >Beitrdge« zu leisten
sind, niemals aber mit dem Anspruch, diesem vielleicht dunkelsten
und uns am radikalsten infragestellenden >Gegenstand« wirklich ge-
recht werden und das auch noch fiir sich selbst in Anspruch nehmen
zu konnen. Im Gegensatz zu Rorty bin ich davon iiberzeugt, dass es
gar nicht gelingen kann, die Gewalt in der uniibersehbaren Vielfalt
ihrer Erscheinungsformen bis hin zur Grausamkeit »von innen«
kennenzulernen und zu untersuchen (KIS, 237). Wer das unterneh-
men wollte, kime in ihr um oder wiirde allenfalls schwerstens trau-
matisiert aus ihr zuriickkehren in ein versehrtes Leben, dem auch
philosophisch womdglich gar keine >Form« mehr zu geben wire.

2. Bequem mit der alles erfassenden Kontingenz
arrangiert —in einer ethnozentrischen Optik?

In seinem Aufsatz iiber Heidegger, Kundera und Dickens gief3t Rorty
tiber all jene seinen nonchalanten Spott aus, die unter Umgehung

36

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Bequem mit der alles erfassenden Kontingenz arrangiert

der Kontingenz der historischen Ereignisse unbeirrt nach dem »We-
sen des Abendlandes« fahnden. Nachdem »platonischer Eskapis-
mus« in eine ahistorische Ordnung der Ideen scheinbar niemanden
mehr iberzeugt!, kommt fiir Rorty tiberhaupt kein Versuch mehr
in Betracht, der Zeit und dem Zufall entkommen zu wollen. Weder
auf dem Wege Martin Heideggers, im Riickgang auf eine Geschichte
des Seins, noch auch auf dem Weg eines Flirts mit einer Zukuntft,
die man aus den Ereignissen herauszulesen versucht, um in ihnen
so etwas wie ein menschheitliches Ziel oder wenigstens ein allge-
meines Schema kiinftiger Entwicklung der politischen Verhaltnisse
zu erkennen. Statt dessen erwidgt Rorty mit Milan Kundera, ob
man sich mit einer riickhaltlos kontingenten Geschichte arrangieren
kann, ohne sich ihr allerdings je >restlos< zu liberantworten.> Wer-
den wir vom Alptraum der Geschichte, die erst das 18. Jahrhundert
als einen Kollektivsingular erfunden hat und die man erst seit dem
mit desastrésen Konsequenzen fiir politisch machbar gehalten hat,
nicht erst dann befreit, wenn wir uns riickhaltlos der irreduziblen
Vielzahl konkreter Geschichten iiberantworten, in die wir uns als
Individuen verstrickt erfahren? Sind das nicht Geschichten ohne
Wesen, ohne Ursprung und Ziel, die nur nachtréglich und voriiber-
gehend narrativ intelligibel werden, ohne sich aber je als in einer
Super-Geschichte aufhebbar zu erweisen? Trdumen aber nicht genau
davon, eine solche Geschichte schon jetzt entwerfen zu konnen,

4 Um Eskapismus muss es sich keineswegs handeln, wenn man sich auf jene Ideen
zuriickbesinnt, wie das politische Denken Hermann Brochs beweist; vgl. H.
Broch, Philosophische Schriften I Kritik, Frankfurt/M. 1977; Menschenrecht und
Demokratie. Politische Schriften, Frankfurt/M. 1978.

5 Vgl. R. Rorty, Heidegger, Kundera und Dickens, in: Eine Kultur ohne Zentrum,
Stuttgart 2002, 72-103, hier: 94, 96 [=KoZ]; M. Kundera, Der Vorhang, Frank-
furt/M. 2008; Verratene Vermdchtnisse. Essay, Frankfurt/M. 2014. Mit Blick auf
Leo Tolstois Krieg und Frieden anerkennt Kundera zwar die Ubermacht der
Geschichte (ebd., 281ff.), aber er sympathisiert viel zu sehr mit Auflenseitern
wie Miguel de Cervantes’ Don Quichotte und mit allein aus dem Leben Ein-
zelner hervorgehender, vom modernen Roman bezeugter, in >der< Geschichte
niemals aufgehender »existenzieller Wahrheit«, als dass er mit einer (Heidegger
unterstellten) »Flucht in die Geschichtlichkeit« oder gar in die Geschichte lieb-
dugeln konnte. Vgl. den Exkurs (Kap. IV, 4) zur Frage Bewegt von dem, was
itbrig bleibt? Robert Musils Roman >Der Mann ohne Eigenschaften< mit Blick auf
Hans Blumenbergs und Milan Kunderas Schriften zur Literatur, in: Vf., Umsonst
»gegeben<? Phanomenologie und Hermeneutik im sozialphilosophischen Riickblick,
Baden-Baden 2024, i. E.

37

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

nach wie vor alle jene, die sich an Hegel anlehnen — ungeachtet aller
Beteuerungen, auf Hegel zu verzichten, wie es Michel Foucault, Jean-
Frangois Lyotard und selbst Paul Ricceur verlangt haben?® Kaum
noch finden sich explizite Verteidiger der Geschichtsphilosophie
Hegels. Dafiir aber um so mehr Autoren, die der Hegel'schen Ver-
suchung’, den Sinn oder die Vernunft der Geschichte zu denken,
nicht nachzugeben behaupten, jedoch dessen ungeachtet in eine
Geschichtsphilosophie zuriickfallen, fiir die Hegel selbst wenig {ibrig
gehabt hitte.

Statt nun eine authentisch hegelianische Geschichtsdeutung gegen
die vermeintlichen Gefolgsleute Hegels verteidigen zu wollen, stof3t
Rorty entschlossen in die Gegenrichtung vor und empfiehlt uns eine
radikal erniichterte Besinnung auf das, wovon alle Geschichte aus-
geht: vom Leben von Einzelnen namlich, die sich weder allgemeinen
Begriffen noch allgemeinen Prinzipien unterwerfen. Als die beste
und vielleicht einzig angemessene Form, ihrem Leben Rechnung
zu tragen, habe sich die Erzéhlung, speziell der Roman erwiesen.
Der Erzdhlung geniige es vollig, menschliches Leben narrativ ver-
standlich werden zu lassen. Aber sie rufe keine Frage nach dem
Wesen des Menschen, nach seinem Ursprung und Ziel auf den Plan.
Stattdessen werfe sie fiir eine Gesellschaft, die sich an ihr ethisch
orientiert, letztlich nur das Problem auf, »was wir tun kénnen, um
miteinander auszukommen, wie wir die Dinge ordnen kénnen, um
es uns behaglich miteinander einzurichten, und wie Institutionen ge-
andert werden konnen, um die Moglichkeiten zu verbessern, damit
jedermanns Recht auf Verstandnis erfiillt werde« (KoZ, 96).

Was will man mehr? Vielfach werden heutige Gesellschaften nicht
einmal diesen scheinbar minimalen, geradezu harmlos anmutenden
Anspriichen gerecht. Und wer sich iiber die offenbar bewusst banal
formulierte Position Rortys mokiert, muss sich fragen lassen, ob phi-
losophisch tiberhaupt mehr zu begriinden ist. Genau das verneint
Rorty kategorisch. Er meint sogar beweisen zu konnen, dass wir
iiberhaupt keine anspruchsvollere politische Forderung »>in letzter

6 Vgl. M. Foucault, Dispositive der Macht. Uber Sexualitit, Wissen und Wahrheit,
Berlin 1978, 217-224; J.-F- Lyotard, Der Widerstreit, Miinchen 21989; P. Ricceur,
Zeit und Erzihlung III: Die erzdhlte Zeit [1985], Miinchen 1991, 312-333.

7 Vgl. zur »tentation hégélienne« P. Ricceur, La raison pratique [1979], in: Du texte
a laction. Essais d’hermeneutique II, Paris 1986, 237-280, hier: 261 ff.

38

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Bequem mit der alles erfassenden Kontingenz arrangiert

Instanz< begriinden kénnen. Statt dessen sollten wir uns damit be-
gniigen, Geschichten mdglich zu machen, die mdéglicherweise in
Zukunft davon erzdhlt werden konnen, wie wir jenen minimalen
Anspriichen besser gerecht werden konnten. In diesem sehr abge-
speckten Sinne wire demnach auch Rorty noch Hegelianer. Hat
Hegel nicht die Philosophie um die historische Erzdhlung bereichert,
wie Rorty anmerkt?® Warum sollte man in Zukunft nicht erzéhlen
kénnen, wie wir zuvor auf dem richtigen Weg zu sein glaubten?® War
nicht auch Hegel in diesem Sinne an einer wenigstens nachtrdglich zu
gewidhrleistenden verniinftigen Erzahlbarkeit der Geschichte interes-
siert? Liebdugelt nicht auch Rorty mit einer »groflen Erzéhlung«
(Lyotard) — ohne ihr freilich vorgreifen zu wollen?

Wie dem auch sei: mit entwaffnender Offenheit bekennt sich
Rorty zu einem Ethnozentrismus, der dieses >Wir« zur Angelegenheit
einer Gruppe erkldrt, die alle diejenigen umfassen soll, mit deren
Meinungen man geniigend {ibereinstimmt, um ein fruchtbares Ge-
sprach moglich zu machen (SO, 27).1° Den Begriff der Gruppe fasst
Rorty derart weit, dass es méglich scheint, >uns< alle, die wir als
»Erben der Aufklirung« im Westen leben, in sie eingeschlossen
zu denken. Und wie Charles Taylor erwigt er, ob nicht die Gemein-
schaft einer Gruppe konstitutiv fiir das Individuum ist.

Offenbar seinerseits nicht ginzlich frei von einem an anderer
Stelle gebrandmarkten Hang zum Essentialismus (KoZ, 73), scheint
sich Rorty dabei auf Walt Whitman berufen zu wollen, wo er mit
Blick auf die USA schreibt: »Our essence (as a collective project)
is our existence«.!! Kollektives Streben nach sozialer Gerechtigkeit
— auf der Basis individueller Freiheit (AC, 101) — definiert als immer-
zu verfolgtes Projekt demnach geradezu das Wesen der (US-)Ameri-
kaner. Und sie konnen so gesehen auch Anspruch darauf erheben,
dass wir (anderen) das anerkennen, allen Méngeln der tatsachlich

8 R. Rorty, Spinoza, Pragmatismus und die Liebe zur Weisheit, in: Philosophie ¢
die Zukunft, Frankfurt/M. 22001, 101-121, hier: 110 [=P&Z].
9 R. Rorty, Solidaritit oder Objektivitit?, Stuttgart 1988, 22 [=SO].

10 Das betrifft ausdriicklich auch die Erfahrung bzw. die Frage, was als solche
>zéhlt¢, ernst genommen werden sollte und von Gewicht ist. Insofern kann
das Leben des Einzelnen fiir Rorty niemals als Berufungsinstanz in Betracht
kommen. Vgl. R. Rorty, Philosophie als Kulturpolitik, Berlin 2019, 28.

11 R. Rorty, Achieving our Country. Leftist Thought in Twentieth-Century America,
Cambridge, London 1998, 22 [=AC].

39

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

bestehenden ungerechten Verhiltnisse zum Trotz — und im Wider-
spruch zu all jenen, die bis hin zu John Rawls und Judith N. Shklar
geglaubt hatten, ein gewisser Sinn fiir Gerechtigkeit oder fiir Unge-
rechtigkeit sei womdglich allen Menschen eigen und ohne ihn lasse
sich iiberhaupt nicht angeben, was >menschliches< Leben als solches
ausmacht, nicht nur das der Amerikaner.

Kennern der Verfassung, in der sich die USA gegenwirtig, fast
zwei Jahrzehnte nach Rortys Tod, befinden, mag das als politische
Ignoranz oder Hohn auf die soziale Realitit dieses Landes vorkom-
men, in dem ldngst millionenfache Armut grassiert, in der ganze
Landstriche zu versinken drohen, vom in keiner Weise iiberwun-
denen Rassismus, der als White-Supremacy-Ideologie sogar neu auf-
blitht, und von einer rapacious oligarchy'? einmal ganz abgesehen,
die im Verdacht steht, ihren kapitalistischen Imperialismus mit
moralisch-republikanischer Rhetorik lediglich zu beménteln. Von
dem damit einhergehenden katastrophalen politisch-rechtlichen An-
sehensverlust des Westens im Allgemeinen wirkt Rorty ebenso ei-
gentiimlich unberiihrt wie von radikaler Kritik, die im Westen am
Westen selbst geiibt wird, um endlich jeglicher Selbstgerechtigkeit
abzusagen und sich ausgebeuteten, kolonialisierten und unterdriick-
ten Anderen zu 6ffnen, die von Amerika wie auch von Europa ein
weit weniger vorteilhaftes Bild haben miissen. Diese Kritik macht
auch vor dieser Zielvorstellung keineswegs halt: Wire der Glaube,
sich von jeglicher Selbstgerechtigkeit gelost zu haben, nicht der Gip-
fel der Selbstgerechtigkeit — zumal dann, wenn >wir< uns das selbst
zurechnen wiirden?

3. Furr eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer
»zahlt« — eine Logik der Ausweitung

Dagegen scheint Rorty, dessen Schriften sich durch weitgehend un-
bekiimmerten Gebrauch des Ersten Personalpronomens im Plural

12 Ob diese sich eines deep state bemichtigt hat oder nicht, bleibe dahingestellt.
Auch diverse »Verschworungstheorien« bedienen sich vielfach leichtfertig ent-
sprechender Unterstellungen, denen ich mich hier nicht anschliele. Vgl. P. D.
Scott, The American Deep State. Big Money, Big Oil, and the Struggle for U.S.
Democracy, Lanham u. a. 2017.

40

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Fiir eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer »zahlt«

und der entsprechenden Possessiva auszeichnen, wie Dewey nichts
mehr zu fiirchten als stasis (AC, 20), einen zum Biirgerkrieg fithren-
den Aufruhr, dessen aktuelle Erscheinungsformen ihn sicher hatten
daran zweifeln lassen, ob wenigstens die meisten seiner Landsleute
auch glauben, dass es vor allem darauf ankommt, halbwegs vertrag-
lich (ob arm oder reich, privilegiert oder diskriminiert...) zusam-
menzuleben, sei es im Sinne eines modus vivendi (Charles Larmore),
sei es auf der Basis eines overlapping consensus (John Rawls) oder
eines moralischen Minimalismus (Michael Walzer). Inzwischen sind
die USA offenbar derart tief gespalten, dass viele Amerikaner vor
allem dies mit ihren Landsleuten gemeinsam zu haben glauben:
dass man nichts mehr miteinander gemeinsam hat, nichts mehr teilt
und nichts mehr zu teilen bereit ist. So gesehen ist stasis bereits
eingetreten, was auch Verfechtern agonistischer und antagonistischer
Hegemonietheorien zu denken geben muss, die bis vor Kurzem die
Demokratien des Westens aus dem Schlaf ihrer Dissensvergessenheit
glaubten reiflen zu sollen.

Woran es fehlt, ist langst nicht mehr der offene Konflikt, nicht
die »ungesellige Geselligkeit« (Kant) oder angeblich wie nichts an-
deres politische Vitalitdt verbiirgender Kampf gegeneinander, sei es
um Ressourcen, sei es um Macht und Anerkennung, sondern eine
nicht politisch selbstgerechte, wirklich an abweichender Erwiderung
respektierter Anderer interessierte Kultur der Aufmerksamkeit, des
Horens und des Zuhorens, die nicht zuletzt die Bereitschaft zur
Abgabe von Macht hoch schitzt. Benjamin Barber sprach sich in
diesem Zusammenhang fiir eine partizipatorische listening citizenry
aus.® Bei Rorty ist in diesem Kontext von open-mindedness die Rede,
die sich in der »Neugier auf die Meinung der anderen«, in der
»Toleranz fiir die Existenz solcher Meinungen« und in der »Bereit-
schaft« manifestiere, sich von ihnen gegebenenfalls iiberzeugen zu
lassen (P&Z, 116). Dabei hat es den Anschein, als bringe idealiter
jede(r) Neugier, Toleranz und diese Bereitschaft generserweise von
sich aus Anderen entgegen, ohne dazu im Geringsten verpflichtet
zu sein oder es Anderen zu schulden. Rorty beruft sich denn auch
nicht etwa auf eine Moralphilosophie, aus der das abgeleitet werden
konnte, sondern lediglich auf Erzahlungen, aus denen hervorzuge-

13 B. R. Barber, Strong Democracy - Participatory Politics for a New Age, Berkeley
22004, 207.

41

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

hen scheint, dass sich vor allem Toleranz — »fiir uns«, wie er immer
wieder schreibt — als besonders zutraglich erweise. Das Gleiche soll
fir eine Sensibilitdt gelten, die uns aufschliefle fiir das Leid und
den Schmerz Anderer (P&Z, 151); und zwar derart, dass daraus
folgt, es komme auf die Minderung von Leid und Schmerz an, wo
dies moglich sei (KoZ, 102). Das zu glauben, soll wiederum »fiir
uns gut« sein (SO, 14) - zumindest solange niemand eine bessere
Uberzeugung vorbringt, wo und wie auch immer.

Dabei beruft sich Rorty erkldrtermaflen auf keinerlei Erkenntnis
oder Kriterien. Ohnehin gebe es nur »gemeinschaftliche Gewohn-
heiten, die sich nach und nach herausgebildet hitten und es >uns«
nunmehr erlauben, uns einem entsprechenden »Wir« zuzurechnen,
das nur eine »poetische Grundlage« haben konne.* Durch Erzah-
lungen vergegenwirtigt man sich demzufolge, wer man ist und sein
will. Jedoch veralten iberkommene Vokabulare, und neue Redewei-
sen nehmen Gestalt an, die schliellich in Fleisch und Blut iiberge-
hen, so dass es den Anschein haben kann, als wiirden sie zum Aus-
druck bringen, was >uns< essentiell ausmache (vgl. KIS, 151, 158 f.).
Dabei handele es sich in Wahrheit aber stets nur um »kontingente«
(aber keineswegs ganz beliebige) Uberzeugungen. Und was jeweils
als >gut« erachtet wird, sei allemal »das Gute im Hinblick auf unsere
Uberzeugungen« (nach einer Ausdrucksweise von William James!®)
— oder auch fiir unsere Uberzeugungen, in denen aus Rortys Sicht
stets eine Solidaritdt um Ausdruck kommt, die ebenfalls keine letzte,
nicht-kontingente und unanfechtbare Grundlage haben kann. Im
Gegenteil soll alles, was Anspruch auf »Objektivitit« erhebt, von
dieser Solidaritdt abhidngen. So erklart sich die zentrale Rolle, die der
Rede von einem »Wir« in Rortys anti-philosophischer Philosophie
zukommt.

Wir werden Rorty zufolge niemals wissen bzw. objektiv erkennen,
was oder wer wir sind und woran wir uns orientieren sollten. Aber
wir kénnen uns entsprechende Erzahlungen zu Gemiite fithren und
uns deren Sprache zu eigen machen, so dass es zu »anteilnehmender
Identifikation« mit einer imagindren Gemeinschaft mit Anderen
kommen kann, die die Dinge dhnlich sehen, wo sie von Leid und

14 SO, 21; P&Z, 86; KIS, 115, 121.

15 SO, 6; W. James, Der Pragmatismus, Hamburg 1977, sechste Vorlesung; C. S.
Peirce, Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus, Frankfurt/M. 21976,
157 ff., 175.

42

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Fiir eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer »zahlt«

Schmerz sowie von Praktiken der Demiitigung, Diskriminierung,
Erniedrigung und Sklaverei berichten. Welche Formen diese Identi-
fikation annimmt, beschiftigt Rorty nicht. Darf sie sich die Erfah-
rungen Anderer auch rhetorisch-opportunistisch zu eigen machen
wie ein FIFA-Président, der sich in Katar umstandslos zum Afrika-
ner erklarte und als gay ausgab, wenn auch nur fiir den einen Mo-
ment seiner hochst arroganten Rede? Und liegen nicht auch in einer
Uberidentifikation Gefahren, die das Selbst der sich Identifizieren-
den und miteinander (mdglicherweise auch gegen ihren Willen)
Identifizierten >restlos< vereinnahmt? Haben sich dagegen nicht Po-
litiken der Des-Identifikation gewandt, die radikal in Frage stellen,
wer tiberhaupt (wie) fiir wen sprechen darf im Namen eines >Wirs,
das anmafienden Wortfithrern nur allzu leicht zum Opfer fallt?

So kann es allerdings auch lakonisch-menschenfreundlich sich
gebenden Philosophen wie Rorty ergehen, die erleben miissen, wie
die vermeintlich gesicherte und zur Grundlage einer ganzen Nation
gewordene Solidaritdt wieder erodiert, ohne dass man sich noch auf
jene »Wir-Intentionen« (Wilfried Sellars) stiitzen oder gar berufen
konnte, die man mit Anderen, der gleichen solidarischen Gemein-
schaft Zugehorigen, geteilt zu haben glaubte — im Gegensatz zu
»Menschen von der falschen Sorte« (KIS, 307), fiir die es nicht
>klar« ist, dass man jeder und jedem gegeniiber tolerant sein und
unnotiges Leid, vor allem aber Grausambkeit vermeiden sollte. Opti-
mistisch glaubte Rorty, der in diesem Punkt an Shklar ankniipft,
dass es schliefSlich auch weltweit gelingen werde, »immer mehr zu
sehen, daf} traditionelle Unterschiede (zwischen Stimmen, Religio-
nen, Rassen, Gebrauchen [usw.]) vernachlassigbar sind im Vergleich
zu den Ahnlichkeiten im Hinblick auf Schmerz und Demiitigung«.'s
Dabei gehe es um »die Fihigkeit, auch Menschen, die himmelweit
verschieden von uns sind, doch zu >uns< zu zdhlen« (KIS, 310).
Wie sollte nicht das eigene, offenbar schon vorhandene >Wir<, das
wenigstens durch die allseitige Anerkennung dieser Ahnlichkeit zu
charakterisieren wire, nach und nach ausgeweitet werden kénnen,
um bislang Fremde einzubeziehen, die dann ebenfalls davon profi-
tieren diirften, zu >uns< zu zahlen?

16 Dem entsprechend duflert sich Rorty auch zur Sklaverei: P&Z, 164, 174; KIS,
310.

43

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Dieses »Zdhlen« entscheidet bei Rorty dariiber, wer als >Gegen-
stand< von Solidaritdt in Betracht kommt und wer nicht — wie
anscheinend all jene, mit denen man nicht durch die besagten Wir-
Intentionen verbunden ist oder verbunden wird, wenn entsprechend
»gezahlt« wird. Wer wen wie >zdhlt< oder zu >zdhlen< befugt ist,
beschiftigt Rorty genauso wenig wie die Frage, inwieweit Andere
tiberhaupt >zahlbar« sind. Philosophen wie Kierkegaard oder auch
Levinas, die im Zeichen einer unberechenbaren »passion of the infi-
nite« oder einer unkalkulierbaren »infinite responsibility« auf der
Spur waren, verweist er aus dem Politischen tiberhaupt und rét dazu,
jegliches Ubermafs eigener und fremder Ander(s)heit zumindest so-
lange zu ignorieren, wie sich nicht jemand dariiber beschwert.”

In dieser Logik der Ausweitung eines vermeintlich bereits gesicher-
ten >Wir< (KIS, 316), das durch die Stimme des liberalen Philoso-
phen zum Ausdruck kommt, miisste es demnach vor allem darauf
ankommen, Fremde empfindsamer zu machen und ihnen irgend-
wie (etwa durch »Uberredung«) nahezubringen, dass es >gutc ist
(wie schon »fiir uns<), davon auszugehen, dass jede(r) verletzbar
ist und dass es sich empfiehlt, darauf Riicksicht zu nehmen: »Fiir
uns besitzen Méanner und Frauen aller Zeiten und Breiten keinen
anderen gemeinsamen Kern als ihre Verletzbarkeit durch Schmerz
und Erniedrigung« (P&Z, 25, 40). Die entsprechende moralische
Uberzeugung und auf sie sich stiitzende Identitit soll aus der ge-
schichtlichen Erfahrung der eigenen (in diesem Falle vor allem der
US-amerikanischen) Biirgerschaft hervorgegangen sein, der es in
Zukunft darauf ankommen miisse, das »Versprechen« der eigenen
Nation zu erfiillen, jenem Kern auch praktisch gerecht zu werden.

Hier miindet Rortys anti-philosophische Philosophie direkt in
eine nationale, wenn nicht nationalistische, das eigene Land vor
allen anderen Nationen auszeichnende »rhetoric of commonality«,
die sich entschieden dagegen verwahrt, differences und irgendwel-
che otherness iiberzubewerten und womdglich gegen ein identitares
>Wir< auszuspielen, wie es seines Erachtens Fiirsprecher jener Min-
derheiten tun, die sich als lange Zeit versklavte, diskriminierte und
verachtete bis heute nicht >gesehen< und anerkannt fithlen (AC,
100£.). Sich etwa auf eine Gegen-Identitt zu versteifen, konne nur
auf ein politisches Desaster hinauslaufen, denn Mehrheiten seien so

17 Vgl. AC, 77,791, 91, 96, 100, 114, 123.

44

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Fiir eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer »zahlt«

niemals zu gewinnen. Genau darauf komme es praktisch in erster
Linie an; und deshalb miisse »uns< daran gelegen sein, »Ausschau
nach marginalisierten Gruppen [zu] halten«, die >wir< — leider -
»instinktiv immer noch unter >sie< einordnen, nicht unter >wir<,
d.h. unter ein gemeinschaftliches ethnos (KIS, 316, 319).

Nicht aufgrund einer ohnehin unerkennbaren menschlichen Na-
tur, einer noumenalen Wesensart oder intelligiblen Subjektivitit,
sondern schlicht aufgrund vergleichsweise gliicklicher Umsténde ge-
horen >wir< demnach bereits einer solchen ethnischen Gemeinschaft
derart an, dass man >uns«< nicht mehr eigens erkldren muss, warum
es vielleicht gut ist, Andere als nicht zuletzt vermeidbarem Schmerz
und Leid ausgesetzt zu begreifen, infolgedessen wenigstens die darin
liegende Grausamkeit zu vermeiden und wieder Anderen im Ubri-
gen Toleranz entgegenzubringen, etc. Fremde dagegen muss man
davon wenn nicht zu iiberzeugen, so doch zu iiberreden versuchen;
und zwar mit dem Ziel, sie in ein >Wir< einzugemeinden, das ideali-
ter alle Menschen einschlieflen kénnen sollte, so dass keine »von
der falschen Sorte« mehr {ibrig bleiben. Auf eine mehr oder weniger
harte Probe gestellt wird man demzufolge immer dann, wenn man
es mit Gewalttatern zu tun bekommt, die sich offenbar nicht im
Geringsten um die Verletzbarkeit Anderer scheren oder sie sogar ge-
nieflen, um auf allen ihren Registern zu spielen und >Politik«< damit
zu machen. Solche Leute werden wir demnach, so scheint es, ledig-
lich auflerhalb des imagindren >Wir< antreffen; und dann stellt sich
im Grunde nur noch die Frage, mit welcher Form (legitimierter)
Gewalt >wir< gegen sie vorgehen, wenn sie sich nicht dazu iiberreden
lassen, sich >unseren< Uberzeugungen anzuschlieien.

Rorty stimmt in den Chor all jener ein, die in einem ethnisch zu-
nichst sehr begrenzten Ethos, in Sitten, Gebriuchen, Ublichkeiten,
Gewohnheiten, so kontingent sie sein mogen, die einzig verlassliche
Basis privaten und politischen Lebens sehen, das sich auf der Ho-
he der eigenen Zeit >menschlich« zu bewahren verspricht.!® Dabei
vertraut er offenbar darauf, dass zumindest aus der Geschichte der
eigenen Nation bzw. des Westens zwar nicht letztlich begriindbare,
aber nunmehr doch quasi-evident erscheinende Orientierungsmar-

18 Nach »1945¢ ist der Weg einer solchen Berufung auf Ublichkeiten und Gewohn-
heiten aller konservativen >Rehabilitierungsversuche« gemeinschaftlicher Identi-
tat speziell in Deutschland allerdings verbaut.

45

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

ken hervorgegangen sind, die sich kollektiv im Verstdndnis mensch-
lichen Lebens als eines vielfiltig verletzbaren {iberzeugend niederge-
schlagen haben, dem in keiner Weise, schon gar nicht »grundlos«
und mutwillig, Gewalt angetan werden sollte.”® Es soll sich wenig-
stens in diesem beschrankten Rahmen gezeigt haben, dass es >gut«
ist, die Dinge so zu sehen, ohne sich etwa auf ein unbeweisbares
Faktum der Vernunft, auf ein Wesen des Menschen oder auf angeb-
lich jedermann einsichtige und insofern zwingende Griinde berufen
zu kénnen.

Auf den ersten Blick stellt sich das als eine tiberaus zeitgeméfle
Beschriankung philosophischer Aufgaben dar, nachdem jenes Fak-
tum in seiner radikalen Kontingenz erkannt, das Projekt einer uni-
versalen Anthropologie nicht mehr plausibel zu machen und keine
Letztbegriindung mehr iiberzeugend zur Geltung zu bringen ist.
Vieles fordert uns Rorty denn auch fortan zu unterlassen auf: die
Suche nach verldsslichen Fundamenten unseres Daseins ebenso wie
das Fragen nach einer alle Menschen verbindenden Natur, nach
einem Wesen der menschlichen Gattung sowie nach einer allgemein
und allein durch Argumente tiberzeugenden Vernunft. All das er-
scheint ihm irrefithrend und ganz und gar aussichtslos. Ohnehin
wird man auf keinem dieser Wege diejenigen erreichen, auf die es
am meisten ankdme: fremde Subjekte riicksichtsloser Gewalt, denen
der Schmerz und das Leid, das sie selbst bei Anderen verursachen,
nichts bedeutet, was sie in ihrem Tun irgendwie ethisch oder mo-
ralisch zu berticksichtigen hatten (falls sie es nicht zufillig sogar
genieflen).

Umso besser, scheint es, steht es um >uns« selbst, jenes imagina-
re >Wir¢, das Rorty immerfort beschwort, ohne allerdings zu unter-
suchen, wie es praktisch, in rhetorischen Formen der Inanspruch-
nahme etwa, funktioniert. Dabei behauptet er, er sei »einer von
uns« und konne als solcher nicht nur {iber >uns¢, sondern auch
»fiir uns< sprechen; sei es auch nur als Neubeschreiber dessen, wer
wir sind, sein oder werden konnen, bzw. wie sich die Wer-Frage

19 Von Quasi-Evidenz méchte ich nur in dem Sinne sprechen, dass vom Gegenteil
auszugehen - also davon, dass Anderen durchaus >grundlos, mutwillig und
ohne jegliche Rechtfertigung Gewalt angetan werden kann - von vorherein
geradezu derart abwegig und inakzeptabel erscheint, dass jede(r), die bzw. der
das anders sehen wiirde, die Beweislast gegen sich hat.

46

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Fiir eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer »zahlt«

tiberhaupt noch stellen und gegebenenfalls auch beantworten ldsst,
nachdem wir den Ballast einer mit ihrem offenbar notorischen
Essentialismus weitgehend in die Irre fithrenden philosophischen
Uberlieferung abgeworfen haben. Zeitgemaf3 ist die Wer-Frage fiir
Rorty allenfalls noch vermittels dezentrierter Netze von kontingen-
ten Uberzeugungen zu beantworten, die unter anderen Umstinden
womdoglich ganz anders ausgefallen wiren. Kann die Vermeidung
von Schmerz und Leid nicht in der Tat nur in sogenannten post-
heroischen Gesellschaften iiberzeugen, wohingegen weitgehend auf
kriegerischen Konflikt ausgerichtete Lebensformen wie etwa die der
nordamerikanischen Crow-Indianer noch bis ins 20. Jahrhundert
hinein nur Verachtung dafiir gehabt hitten?2

Aus heutiger Sicht, wenige Jahre nach Rortys Tod im Jahre 2007,
erstaunt es, wie sehr die Schriften dieses Autors durch die Zukunft
seiner eigenen Nation konterkariert werden, die in ihrer gegenwir-
tigen Verfassung nichts so sehr verdeutlicht wie den Befund, dass
aus der gemeinsamen US-amerikanischen Geschichte keine Klarheit
hinsichtlich der Bedeutung von Schmerz und Leid hervorgegangen
ist. Das Beispiel der Grenzpolitik der USA beweist, wie weitgehend
man im Gegenteil dazu bereit war, Andere aus dem moralischen Ho-
rizont derer, die im beschriebenen Sinne >zahlens, auszuschlieflen,
um ihr politisches Schicksal weitgehend zu vergleichgiiltigen (die
im Norden Amerikas von ihren Eltern getrennt internierten Fliicht-
lingskinder inclusive).?!

Keine Rede kann davon sein, es gelte nur, die eigene, sich selbst
attestierte Sensibilitdt Fremden zugutekommen zu lassen oder sie zu
ihr zu iberreden, um das eigene >Wir< auf diese Weise nach und
nach zu erweitern. Im Gegenteil entspricht das, was bei Rorty als
Apologie menschlicher Sensibilitat aufgefasst werden kann, heute al-
lenfalls einer Minderheitsposition, die zumindest fiir Auflenstehende
nicht erkennbar eng mit nationaler Identitdt zusammenhingt. Die
Rhetorik des America first! mag weniger zu horen sein, praktisch
setzt sich die entsprechende Politik weiterhin fort. In der fraglichen
Grenzpolitik fithrt sie allzu oft zu einer Praxis fortgesetzter Desensi-
bilisierung fiir das Schicksal der Betroffenen, gegen die eine Philoso-

20 Vgl.J. Lear, Radikale Hoffnung. Ethik im Angesicht kultureller Zerstorung, Berlin
32021.

21 Vgl. die Sondernummer der Zeitschrift Social Research 83, no. 2 (2016) Borders
and the Politics of Mourning.

47

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

phie der Sensibilitat, wie sie zumindest anklingt bei Rorty, wenig
einzuwenden haben diirfte, die sie weitgehend auf die eigene Ethnie
oder Nation beschrankt und eine Erweiterung tiber deren Horizonte
hinaus nur von sich selbst ausgehend, aber nicht unabhéngig von
ihnen von fremden Anderen verlangt denken kann.

Jeden Gedanken an aufSerordentliche Anspriiche, die von ihnen
aus in das eigene politische Leben hineinwirken und es von innen
herausfordern konnten??, verbaut Rorty, da er mit Blick auf Kierke-
gaard und Levinas eine Uberforderung, radikale Hyperbolik und
Entgrenzung des Politischen fiirchtet, die es ganz und gar ausschlie-
en miisste, dass man im Rahmen einer mehr oder weniger abge-
schotteten Lebensform »behaglich« mit sich selbst zufrieden wird.
Ohne gleich jegliche (Selbst-)Zufriedenheit zu verachten, muss man
sich doch fragen, ob Rorty nicht einen hohen, allzu hohen Preis
fiir sie zu zahlen bereit war mit seinem Ansinnen, jegliche Uberfor-
derung durch radikale Hyperbolik und Entgrenzung allenfalls noch
einer weitestgehend privatisierten Spiritualitat vorzubehalten und sie
als solche politisch unschadlich machen zu wollen.

Fiir die von Rorty in Anspruch genommene Sensibilitit konnte
sich das als fatal herausstellen, sofern anzunehmen ist, dass man
sie grundsitzlich verfehlt, wenn man sie sich selbst bescheinigt und
wie einen exportierbaren, generalisierbaren Wert abhandelt, statt sie
radikal als im Verhiltnis zu Anderen infragestehende zu begreifen.?’
Nicht wir bringen Fremden die frohe Botschaft einer Sensibilitt,
die wir »uns« selbst bereits zugutehalten, um ihnen sodann abzuver-
langen, unserem vermeintlich schon so iiberaus guten Beispiel zu
folgen; vielmehr sind sie es, denen wir Sensibilisierung als eine
Herausforderung zu verdanken haben, die uns nicht zu Gebote steht.
Allenfalls werden wir zundchst sensibilisiert und verhalten uns dann
sekundar auch sensibel dazu. Doch sobald wir uns die dabei stets

22 Was in rezenten Diskussionen um den Begriftf der Lebensform zu wenig oder
gar nicht gesehen wird; was Taylor angeht, vgl. dessen Philosophical Arguments,
Cambridge, London 1985, ch. 4; The Ethics of Authenticity, Cambridge, London
1992.

23 Weitgehend unbeziiglich auf Andere fallt auch fast alles aus, was Rorty zu narra-
tiver Identitdt zu sagen hat, die statt Selbsterkenntnis Selbstbereicherung und
-erweiterung moglich machen soll (KIS, 49, 51, 55), dabei aber kaum deutlich
werden lésst, ob eine entsprechend offene Zukunft auch Andere etwas angeht,
fur die wir ggf. >jemand« sein werden.

48

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Fiir eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer »zahlt«

fragliche Sensibilitdt zu eigen machen und sie gar in eine gegen An-
dere zu erhebende Forderung ummiinzen, beginnt sie in Ideologie
umzuschlagen, mit der man sich {iber Andere erhebt — iiber sie, die
solange als Wesen »von der falschen Sorte« gelten miissten, wie sie
nicht >uns< entsprechen, >uns<, wie wir bereits wissen, dass wir und
alle, die wir zu >uns« zéhlen, von der >richtigen Sorte< zu sein schei-
nen, allen gegenteiligen Evidenzen zum Trotz, die wir der jeweils
eigenen Geschichte entnehmen konnten. Wie es scheint, miindet
dieser Weg einer anti-philosophischen Philosophie??, die erklérter-
maflen in »Kulturpolitik« aufgelost werden soll?, am Ende nahezu
unvermeidlich in anti-philosophische Selbstgerechtigkeit. Wenn die
von Rorty so empfindlich zuriickgewiesene Philosophie der Alteritat
ungeachtet aller Anfechtbarkeit eines fiir sich hat, dann wenigstens
dies: uns genau davor zu warnen — obgleich lingst deutlich gewor-
den ist, dass auch sie gegen identitire Aneignungen keineswegs im-
mun ist, ob von rechts oder links.

Quer durch das politische Spektrum zeigt sich die Gefédhrlichkeit
des ersten Personalpronomens im Plural in allen Facetten; zumal
wenn es direkt in Hypostasierungen einer Art Gemeinschaft umge-
miinzt wird, die Fremde allenfalls noch als vorlaufig noch nicht ins
Eigene Integrierte gelten ldsst. Das Beste, was man ihnen angedeihen
lassen wiirde, wire demnach, sie generdserweise als >uns« gleich bzw.
ahnlich gelten zu lassen. Daran ist verlésslich zu erkennen, wie alles
Reden von kopernikanisch, evolutiondr und psychoanalytisch zu be-
grilndender Dezentrierung, der sich auch Rorty explizit angeschlos-
sen hatte (SO, 381f.), am Ende doch wieder in eine soziozentrische
Affirmation unserer selbst als privilegiertes Selbst zu miinden droht,
das sich auch die Wahrnehmung und Beachtung des Schmerzes und
der Demiitigung Anderer noch selbst zugutehilt. Doch beides wider-
fahrt uns von ihnen her als zundchst ihnen widerfahrene Gewalt,
als fiir sie Unertragliches und fiir sie Unzumutbares. Die Frage ist,
ob sich ein nicht dem Westen und der Gewaltgeschichte, aus der
er hervorgegangen ist, exklusiv vorbehaltenes >Wir< vorstellen lasst,
das sich dem entsprechend dem pdthos des Anderen stellt, ohne es
sich identitir auf die eine oder andere Weise anzueignen und auf

24 Vgl. die Rezension d. V£, von R. Rorty, Pragmatismus als Antiautoritarismus,
Berlin 2023, in: Philosophischer Literaturanzeiger 76, Heft 2 (2023), 125-136.
25 S.o0.Anm. 10.

49

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

diese Weise in der Selbstgerechtigkeit des Eigenen geradezu zum
Verschwinden zu bringen. Sowohl in der Optik Rortys als auch
Taylors dominiert dagegen die Sorge um ein kollektives, moglichst
gemeinschaftliches Selbst, dessen Identitét verloren zu gehen droht,
wenn es vergisst, worauf es geschichtlich griindet: sei es auf kontin-
genten Uberzeugungen, sei es auf einer wahren Gemeinschaft, wie
sie Taylor im Gegensatz zu Rorty verteidigt.

4. Erinnerung an »wahre« Gemeinschaft?

Mit einer Fundierung westlicher Identitit auf kontingenten Uber-
zeugungen kann sich Taylor nicht zufrieden geben, sucht er doch
nach einer wahren (geschichtlichen und kiinftigen) Gemeinschaft,
nicht nach Zugehorigkeit zu irgendeiner. Auch Taylor mag allerdings
auf ein erzdhlendes, sich jetzt schon bewahrendes Geschichtsdenken
nicht verzichten. Notfalls auch gegen Hegel, der bekanntlich betont
hatte, die Philosophie komme wie die Eule der Minerva stets zu
spat, wenn das zu Erzédhlende bereits der Vergangenheit anheimge-
fallen ist.26 Doch wer lehrt, was wahre Gemeinschaft ist? Wer ist
>wir< im Sinne der Zugehorigkeit zu ihr? Auf sehr bemerkenswer-
te Art und Weise scheiden sich an dieser Stelle die Geister. Fiir
Taylor kann sich menschliche Gemeinschaft in Wahrheit niemals
darauf beschrinken, »Toleranz und behagliches Miteinander« (s.o.)
auf die eigenen Fahnen zu schreiben, ohne sich dabei auf einen
letzten Grund in einer unanfechtbaren Uberzeugung zu berufen.
Wihrend Rorty behauptet, das, was Gemeinschaft ausmache, sei
niemals in einem schlichten Sinne zu entdecken, hélt Taylor wah-
re Gemeinschaft bereits fiir religiés bezeugt. Wahrend Rorty einer
progressiven Entschdrfung kultureller Differenzen umwillen einer
immer umfassenderen menschlichen Gemeinschaft das Wort redet
(P&Z, 174), pladiert Taylor fiir energische Riickbesinnung auf eine
scheinbar nur im Westen gedachte wahre Gemeinschaft, der »wir«
aber untreu geworden seien. Dafiir ist Taylor offenbar den Preis
einer polemogenen Verschiarfung kultureller, religioser und politi-
scher Differenzen im Verhiltnis zu all jenen zu zahlen bereit, die

26 Vgl. C. Taylor, Hegel, Frankfurt/M. 1978, Kap. XV.

50

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Erinnerung an >wahre« Gemeinschaft?

sich in eine solche Gemeinschaft nicht eingemeinden lassen kénnen
oder wollen. Jedoch kaschiert er diese Differenzen im unentwegten
Gebrauch, den er von einer Rhetorik des Wir-Sagens macht. Demzu-
folge waren »wir« einst in Wahrheit vergemeinschaftet; »wir« haben
aber infolge des Eintritts in ein sékulares Zeitalter diese Gemein-
schaft weitgehend bereits eingebiifit oder befinden uns zumindest
in dieser Gefahr. Und sie kann nur abgewendet werden durch eine
Wiedervergemeinschaftung, die »uns« vor einem Sakularismus zu
bewahren verspricht, in dem »wir« »unsere« Seele und jeglichen
Sinn unseres Lebens einzubiifien drohen.?” Wahrend Rorty sich in
seiner Apologie der Toleranz und der Sorge fiir ein komfortables Le-
ben auf blofle Gewohnheiten »bei uns im Westen« berief und sich in
Achieving our Country. Leftiest Thought in Twentieth-Century Ame-
rica (1998) sogar auf den national-staatlichen Rahmen der USA zu-
riickzog?®, greift der kanadische Hegel-Kenner Taylor entschlossen
ins Weltgeschichtliche aus, wenn er das gegenwdrtig vorherrschen-
de sakulare Zeitalter als eine fatale Verirrung brandmarkt, aus der
»wir« »uns« auf dem Weg der Erinnerung an die Vorgeschichte der
Moderne befreien miissten. Nur so seien letztlich auch die verhee-
renden Wirkungen einer einseitigen Modernisierung korrigierbar,
die sich anderswo im Wesentlichen als eine sdkulare Verwestlichung
weiterhin auswirke.

In dieser Perspektive breitet Taylor vor seinen Lesern ein Panora-
ma der Moderne aus, in dem sie sich offenbar als vom Sinn ihres
Lebens Entfremdete oder ihn Verratende wiedererkennen sollen. Die
in Ein sikulares Zeitalter entfaltete Nach-Erzahlung der Geschichte
des Westens zielt kritisch auf einen gewissen Humanismus, dem
Taylor die Hauptschuld an dieser Entfremdung und an diesem Ver-
rat gibt. An diesem Humanismus {ibt er rigorose Kritik im Namen

27 Zur Kritik an derartigem Wiedervergemeinschaftungsdenken vgl. F. Trautmann,
Nichtmitmachen. Zur Negativitit der Gemeinschaft, in: V1., A. Hetzel, H. R. Sepp
(Hg.), Profile Negativistischer Sozialphilosophie. Ein Kompendium. Sonderband
Nr. 32 der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie, Berlin 2011, 181-200; E. Gréb-
Schmidt, F. G. Menga (Hg.), Grenzginge der Gemeinschaft. Eine interdisziplind-
re Begegnung zwischen sozial-politischer und theologisch-religioser Perspektive,
Tiibingen 2016.

28 AC, 97, 121. Rorty wire von der neueren, populistischen Entwicklung der USA
gewiss negativ iiberrascht, die doch sehr am von ihm unterstellten Vorbildcha-
rakter der dortigen politischen Verhaltnisse zweifeln lasst.

51

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

der historischen, nahezu ganz verlorenen, aber dringend wiederher-
zustellenden Identitét eines »Wir«, fiir die er reprisentativ zu spre-
chen meint, wobei die Tonlage zwischen niichterner Diagnostik und
gelegentlich unheilvoller Prophetie schwankt. Was wird aus »uns«,
fragt Taylor, wenn die féllige Riickbesinnung auf diese Identitédt un-
terbleibt? Die Aussichten sind offenbar finster, wenn es stimmt, dass
»wir« in diesem Fall nur weitgehenden »Verlust so vieler mafigebli-
cher Werte«, zunehmende »Oberflachlichkeit«, »Leere«, »Fragmen-
tierung, »Uberdrufi« sowie »Verlust der Tiefe« zu erwarten haben,
der schliefilich ein »atonales Geheul der aufkommenden Egomanie«
und »Kakophonie [...] an die Stelle von Sinn« treten lassen misste,
wie Taylor offenbar meint.? In diesem Stil begegnet uns hier zum
wiederholten Male eine transatlantische Geschichtsphilosophie, die
nicht darauf verzichten kann und will, kiinftige Geschichte wenig-
stens in dusteren Umrissen auszumalen, um Auswege aus einer fur
verfehlt gehaltenen sédkularen Moderne zu weisen.

Dabei zeichnet sich auch Taylors Buch durch einen besonders
unbedachten Gebrauch des ersten Personalpronomens im Plural
aus. Auf diese Weise vollzieht es rhetorisch eine stindige Eingemein-
dung aller, die sich dem sogenannten Westen zurechnen, in ein Wir
oder (wenn es nach Rorty geht) in ein ethnos, das nur gewaltsam
als einheitliches auszugeben ist. Dessen ungeachtet sollte Taylors
Buch optimistisch stimmen — nach der Devise: »wir« hatten die
richtigen Einsichten, »wir« waren auf dem richtigen Weg; wenn
»wir« uns nur daran erinnern, wird das auch fiir Andere weltweit
wegweisend sein. So wird eine komplette Geschichtsphilosophie ge-
liefert, die allerdings nicht reine Vernunft oder den (Hegel'schen)
absoluten Geist westlicher Pragung zum Export anbietet, sondern
gerade daran erinnern will, was die okzidentale Rationalitit hat
vergessen lassen: ndmlich wie »wir« in Wahrheit eine menschliche
Gemeinschaft bilden. Fiir Taylor kann das offenbar nur heiflen: eine
katholische Gemeinschaft, von der man sich auf den ersten Blick die
allermeisten Menschen ausgeschlossen denken muss. Doch hier geht
es weniger um eine Soziologie der Religionszugehorigkeit, sondern
darum, das polarisierende Potenzial eines Denkens deutlich zu ma-
chen, das man in sozialphilosophischer Hinsicht als fiir den Westen

29 C. Taylor, Ein sikulares Zeitalter [2009], Berlin 2012, 632, 638, 920 [=EsZ].

52

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Erinnerung an >wahre< Gemeinschaft?

reprasentatives ausgegeben hat. Die Frage ist allerdings, ob man das
gelten lassen kann.3

Schon die ersten Seiten von Taylors Buch Ein sdkulares Zeitalter
machen deutlich, dass sich die wie ein Panorama vor den Lesern
ausgebreitete » Gesamtsicht« des Lebens im sikularen Zeitalter einer
spezifischen Perspektive verdankt, die in der erstaunlichen Unbe-
kitmmertheit zum Ausdruck kommt, mit der sich Taylor — ganz
dhnlich wie Rorty in diesem Punkt — an ein bestimmtes »Wir« wen-
det, ohne es konsequent in Anfithrungszeichen zu setzen. »Wirx,
das sind diejenigen, »die wir im Westen leben«, dann aber auch
»unsere« Vorfahren, fiir die (angeblich) ein »transzendenter Reali-
tatsgrund« (EsZ, 11) und das Streben nach einer Transformation, die
tiber das normale menschliche Gedeihen hinausgeht, noch durch-
gingig prasent war, und zugleich diejenigen, die inzwischen die
Transzendenz dieser »Realitdt« aus dem Auge verloren haben und
gleichwohl unter ihrem Verlust leiden. So werden alle Menschen des
Westens in eine implizit soziologisch diagnostizierte, aber empirisch
nicht belegte Pathologie der Sdkularisierung integriert, die sie alle
um das Wesentliche gebracht zu haben scheint: Woran »wir« glaub-
ten, das haben »wir« v. a. durch die moderne Wissenschaft verloren,
die eine immanente Ordnung der Natur erfunden hat und ein sinn-
indifferentes Universum beschreibt, das sich zu Fragen des Glaubens
neutral verhilt.®! War einst jene »Realitit« derart prasent, dass es
schier unmoéglich (d.h. auch: sozial unméglich, namlich nicht gedul-
det) schien, nicht an sie zu glauben, so leben »wir« heute angeblich
nur noch in einer immanenten Ordnung, die »uns« gegen jene

30 Vgl. etwa die mit Antonio Gramsci und Ernesto Laclau von politisch links
ansetzende agonistische Programmatik Chantal Moulffes, die im Namen einer
hegemonialen, sich gegen >den< Neo-Liberalismus wendenden Machtstrategie
ganz andere Konfliktlinien politischer Vergemeinschaftung zieht, die sie einer-
seits fiir notwendig und unvermeidlich hélt, andererseits aber von jeglichem
unbedingten Wahrheitsanspruch ausnimmt; C. Mouffe, Agonistik. Die Welt poli-
tisch denken, Berlin 2014.

31 Hier treten unverkennbare Reminiszenzen einer vor und nach dem sogenann-
ten Dritten Reich im deutschsprachigen Raum weitgehend konsequent durch-
gehaltenen konservativen Kulturkritik zu Tage (man denke nur an Gottfried
Benn), deren Vorgeschichte die jiingeren Adepten Taylors, die auf seinen Spu-
ren einen der Moderne, den modernen Wissenschaften und einer technischen
Rationalitdt zur Last gelegten Werte- und Weltverlust diagnostizieren, offenbar
kaum bemerken.

53

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

»Realitat« abschottet. »Wir« wussten einst um diese »Realitdt«; jetzt,
im Lichte der modernen Wissenschaften, konnen »wir« sie auch in
einem buchstiblich u-topischen Jenseits nicht mehr lokalisieren.®
Und das, so scheint es, ist der ultimative Verlust, der niemals hit-
te eintreten diirfen, wenn es denn stimmt, dass von ihm jeglicher
(Richtungs-) Sinn menschlichen Lebens und Handelns >letztlich«
abhingt.

Aber hat es jenes »Wir« je gegeben? Wenn ja, handelte es sich
um eine gewaltfdrmige Zwangsintegration, in deren Rahmen »man
es unmoglich als Sache des einzelnen auffassen [konnte], wenn er
ausscherte« und so scheinbar zur »Bedrohung fiir jeden« wurde
(EsZ, 80)? Wirklich fiir jeden? Wer bedrohte hier eigentlich wen?
Lag (und liegt noch heute) eine Bedrohung nicht gerade darin,
gar nicht oder womdglich nur um den Preis der Einstufung als
»Unglaubiger« und »Heide« ausscheren zu diirfen und gewaltsame
Konsequenzen fiirchten zu miissen? Taylor bedient sich auch dieser
Begriffe wiederholt, ohne sie konsequent in Anfithrungszeichen zu
setzen, so als fiirchte er gar nicht, Leser zu verlieren, die sich mit
einem derart polemogenen Sprachgebrauch nicht so leicht anfreun-
den werden, der unmissverstandlich darauf aufmerksam macht, dass
sich in jenes »Wir« weder vor der Moderne noch gar heute alle,
»die im Westen leben«, gewissermafien eingemeinden lassen konn-
ten bzw. konnen. Eingemeindung ist hier das treffende Wort, denn
Taylor ldsst keinen Zweifel daran, dass er beansprucht, fiir »die Ge-
meinschaft der in Gemeinschaft existierenden Menschen« zu reden,
die »also [!] durch die [katholische] Kirche« vergemeinschaftet sind
(EsZ, 475). So affirmiert Taylor ein in Wahrheit, wie er meint, nur
christlich (bzw. katholisch) zu vergemeinschaftendes >Wir<, das es
in seiner Sicht offenbar umwillen westlicher Zivilisation wieder zu
vergemeinschaften gilt, wenn die Pathologie des sdkularen Zeitalters
tiberwunden werden soll.

Jenseits dieses >Wir< kann es diesen Pramissen zufolge tiberhaupt
keine wirklich >menschliche< Gemeinschaft geben, nur eine dufSer-

32 So wird der modernen Wissenschaftsgeschichte die Hauptschuld am weitge-
hend als Verfallsgeschichte begriffenen Sdkularisierungprozess gegeben; wel-
chen Anteil dagegen besonders die politische Gewaltgeschichte an der Zersto-
rung menschlicher Gemeinschaft gehabt haben mag, wird auf diese Weise
ausgeblendet.

54

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Erinnerung an >wahre< Gemeinschaft?

lich integrierte Gesellschaft von Individuen, die primér nur an ihrem
eigenen guten, besseren oder noch besseren Leben und Fortkom-
men interessiert sind.3* Der in der Kunst der Renaissance zum Aus-
druck kommenden Individualisierungstendenz, die, verstarkt durch
die Reformation, schliefilich auch einer Intensivierung individuellen
Glaubens zugutekommen konnte, gewinnt Taylor am Ende wenig
ab, denn er spricht von einer »beispiellose[n] Vorrangstellung« des
Individuums in der Moderne, die er ganz und gar negativ versteht,
wo er sie in eine »heidnische« Selbstbehauptung bzw. -bejahung
miinden sieht (EsZ, 252, 260, 822). So wird das blof3 noch innerwelt-
liche Individuum geboren, das, wie Taylor meint, der modernen Ge-
sellschaft zugrunde liegt und sich jener Gemeinschaft entzogen hat,
die ihren Titel verdient. In der Offentlichkeit reklamiert es Gleich-
heit fiir sich und wird so — ungeachtet seiner expressiven Indivi-
dualitdt — den Anderen in einer scheinbar homogenen Gesellschaft
immer dhnlicher, die nur noch durch Individuen und fiir Individuen
funktioniert.3* Dass eine solche Gesellschaft immerhin mit einer
langst weit iiber die von Kant geforderte »Hospitalitdt« hinausge-
henden®, gastlichen Bereitschaft zur nicht-identitidren Einbeziehung
Fremder einhergeht3¢, dndert nichts an Taylors suggestiver Frage: In-
teressiert man sich nicht nur noch fiir ein erbarmliches Behagen, das
womdglich nur Leere zuriickldsst, wenn es befriedigt ist (EsZ, 966 f.,
1000, 1003)? Derartige Leere scheint Rorty demgegeniiber weder zu

33 Vgl. A. N. Whitehead, Die Funktion der Vernunft [1929], Stuttgart 1974, 9.

34 Vgl. die aktuelle Bestandsaufnahme bei R. Casale, H.-C. Koller, N. Ricken (Hg.),
Die Sozialitdt der Individualisierung, Paderborn 2016.

35 Gemeint ist bei Kant (im Entwurf Zum ewigen Frieden) zundchst nur das welt-
biirgerliche Recht eines/r jeden, anlésslich der Ankunft auf dem Boden Anderer
»nicht feindselig« behandelt und nur abgewiesen zu werden, wenn das ohne
Gefahr fiir Leib und Leben geschehen kann. Zur inzwischen vielfach diskutier-
ten Frage, was dariiber hinaus auf der Hohe unserer Zeit zu bedenken wire, vgl.
VA, Fiir eine Kultur der Gastlichkeit, Freiburg i. Br., Miinchen 2008; ders., M.
Staudigl, P. Stoellger (Hg.), Perspektiven europdischer Gastlichkeit. Geschichte -
Kulturelle Praktiken - Kritik, Weilerswist 2016.

36 Die tibrigens auf eine Praxis der Aufnahme zuriickgeht, wie sie auch im Verhilt-
nis zu Neugeborenen (wenn auch anders ausgepragt) festzustellen ist. Taylor hat
offenbar keinen Blick fiir solche genealogischen Dimensionen der Gastlichkeit,
so sehr erweist er sich fokussiert auf die Diagnose dessen, was er fiir einen
weitgehenden kulturgeschichtlichen Degenerationsprozess zu halten scheint.
Vgl. demgegeniiber T. Shchyttsova (Hg.), In statu nascendi. Geborensein und
intergenerative Dimension des menschlichen Miteinanderseins, Nordhausen 2012.

55

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

ahnen noch gar zu fiirchten. Und er vermisst weder die von Taylor
reklamierte »Tiefe« menschlichen Lebens, noch sorgt er sich um
jene Kritiker auf Nietzsches Spuren, die fiir das komfortable Leben
all jener nur Verachtung {ibrig haben, die sich mit ihrem saturierten
Gliick ohne Weiteres zufrieden geben und dariiber hinaus gar nichts
zu vermissen scheinen; schon gar nichts wahrhaft Fehlendes.

Genau daran soll aus Taylors Sicht aber ein »ausgrenzender
Humanismus« (EsZ, 41ff.) die Hauptschuld tragen, der es sich
im buchstéblich sinn-losen Universum der modernen Wissenschaft-
ten bequem macht (gegebenenfalls auch in Verbindung mit einen
Camus'schen Heroismus des Absurden®” oder auch durch einen
geschmeidigen Pragmatismus a la Rorty). Hat er »uns« nicht auf
derartige, blof$ utilitaristisch disponierte Individuen reduziert und
womdglich sogar damit zufrieden gemacht, ohne noch einen Sinn
dafiir zu haben, was in Befriedigungen gleich welcher Art niemals
aufgehen kann? Hat er nicht die Substanz jenes »Wir« angegriffen
und vielleicht zerstort? Hat er sich nicht in dieser Sicht der Gewalt
schuldig gemacht, jeglichen von einer »transzendenten Realitat«
abhédngenden Sinn zu zerstoren?

Mit diesem Humanismus tritt Taylor freilich nicht in ein Ge-
spriach ein. Man weif3 nicht recht, wer gemeint ist, wenn auch nur
als Représentant, den man stellvertretend fiir die humanisierende
bzw. humanistische Tendenz der Moderne, d.h. fur die Gewalt ihrer
Transzendenz-Indifferenz oder -Leugnung anklagen koénnte. Allzu
viele und heterogene Kandidaten kommen in Betracht: Pico della
Mirandola mit seiner Apologie des freien und schopferischen Men-
schen; Thomas Hobbes mit seiner Lobrede auf die sterbliche Gott-

37 Fiir nicht ganz falsch halt Taylor die aus Camus’ metaphysischer Revolte abzu-
leitende Maxime, sich angesichts einer sicheren Niederlage fiir das Richtige zu
engagieren (EsZ, 978). Und zwar im »gleichgiiltigen Universum« (EsZ, 611,
6241, 635) der post-galileischen Wissenschaft (EsZ, 904, 925, 946). Demnach
sind wir eine vergingliche Lebensform auf einem sterbenden Planeten (EsZ,
950), der keine Richtschnur mehr hergibt, sondern jeglichen Anspruch auf Sinn
und Erfiillung negiert (EsZ, 970, 974) und zur Selbsterméchtigung einer auto-
nomen, »von allem exogenen Sinn erldst[en]« Sinngebung verfiithrt (EsZ, 980).
Das erinnert an Theodor Lessings »Sinngebung des Sinnlosen« (vgl. EsZ, 972),
schliefit aber dritte Wege aus, wie sie in einer Phinomenologie der Sinnbildung
eruiert worden sind — nicht zuletzt mit Blick auf ein Leben von Anderen her
und auf Andere hin, das in der Fixierung auf die Zerstorung des Kosmos nicht
in den Blick kommt.

56

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Erinnerung an >wahre« Gemeinschaft?

heit des Leviathan und mit ihm all jene Theoretiker einer von den
Menschen selbst einzurichtenden staatlichen Ordnung von Hugo
Grotius tiber John Locke bis hin zu Jean-Jacques Rousseau; der
moderne Utilitarismus, der sich von Jeremy Bentham bis hin zu
Bertrand Russell primér fiir das menschliche Wohlergehen interes-
siert; Immanuel Kant mit seiner Beschrinkung der Religion auf
die Grenzen der »blofien Vernunft«; Friedrich Nietzsche mit seiner
Apologie eines endlich ganz und gar zu sich selbst befreiten und sich
selbst gentigenden Menschen, dem als solchem gar nichts mehr feh-
len wiirde — oder am Ende all jene, die wie angeblich die modernen
Wissenschaftler davon ausgehen, wir hitten es nur mehr mit einer
sinn-indifferenten Welt zu tun, mit der man (technisch) verfahren
konne, wie man wolle.

Wohl am ehesten treffen Taylors Invektiven Jean-Paul Sartre, der
tatsdchlich programmatisch einen sdkularen Humanismus verteidigt
hat. Aber selbst bei ihm begegnen wir vielfiltigen Spuren quasi-re-
ligioser Offnung menschlicher Erfahrung auf eine sich ihr entzie-
hende Alteritit hin, deren »Entzug« (»retrait«) sich als fir jede
Erfahrung des Anderen unverzichtbar erweist, die ihren Namen ver-
dient.?8 So beweisen Sartres, kurz nach dem Ende des Zweiten Welt-
kriegs niedergeschriebene Entwiirfe fiir eine Moralphilosophie, wie
nahe er Emmanuel Levinas gekommen ist*®, der nach einem grofien
Versuch iiber die Exterioritdt (1961) einen Humanismus des anderen
Menschen (1972) verteidigt und damit zugleich klar gemacht hat, wie
obsolet eine strikte Scheidung von Transzendenz und Immanenz,
Religion und Humanismus, Glaube und Wissen im Grunde langst
ist. Dessen ungeachtet statuiert Taylor jedoch im Stile einer soziolo-
gischen Zeitdiagnostik, wir seien einer Immanenz, iiber die hinaus
es »nichts gibt«, inzwischen riickhaltlos ausgeliefert, um dagegen
seine Erinnerung an eine durch den Humanismus der Moderne
angeblich verlorene oder verdringte Transzendenz zu setzen. Wenn

38 Spuren dieser Gedanken lassen sich bis hin zu Frangois Julliens jiingster Rein-
terpretation des Existenzbegriffs verfolgen, der zufolge eine sich uns entziehen-
de, auf den Spuren von Descartes und Levinas auch als »unendlich« bezeichne-
te Alteritédt in jeder Begegnung im Spiel sein muss, die ihren Namen verdient.
Thr Entzug verweist auf Fehlendes, das wir als solches nicht verfehlen sollten.
Vgl. E. Jullien, Existierend leben. Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022, 56, 187 f.

39 Vgl J.-P. Sartre, Entwiirfe fiir eine Moralphilosophie, Reinbek 2005; E. Levinas,
Humanismus des anderen Menschen, Hamburg 1989.

57

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

letztere aber durch religiosen Glauben verbiirgt ist, ist nicht einzuse-
hen, warum sie durch eine Wissenschaft in Frage gestellt worden
sein soll, die sich allenfalls bis »vor die religiose Frage« (Pascual
Jordan) wagen, zu ihr selbst aber gar nichts beitragen kann.*° Statt
aber die in dieser Lage offenkundig gewordene Schwiche des Glau-
bens zu bedenken, ldsst Taylor sich auf hunderten von Seiten tiber
Andere aus, die das Bild jenes einheitlichen, angeblich durch die
Moderne verloren gegangenen »Wir« empfindlich storen. Sie haben
bei Taylor ihren Auftritt als »Ungldubige«, die im Verdacht stehen,
sich mit der pauschal diagnostizierten »Seichtigkeit der modernen
Zivilisation« als »hohle Menschen« indifferent zu arrangieren (EsZ,
1204, 1215). Das sind fiir Taylor die eigentlichen Opfer des sakularen
Zeitalters, deren Krankheit, mit Kierkegaard zu reden, gerade darin
zu liegen scheint, nicht einmal die Verzweifelung zu ahnen, in die
sie angesichts ihrer Lage eigentlich stiirzen miissten (EsZ, 1034). Der
nicht-religiose Mensch der Neuzeit, befindet Taylor, sei nur an sei-
ner eigenen Autonomie und an seinem eigenen Innern interessiert;
daher sei er im Grunde unfihig, etwas (wie Gnade) von Auflen
zu empfangen. Selbst in seiner Rezeptivitit bleibe er noch ganz bei
sich (EsZ, 24f.). Selbst die erst in der Moderne sich zunehmend
durchsetzende Anerkennung menschlicher Quellen der Sensibilitit,
der compassion, des Mitleids (pitié) und der Grof3ziigigkeit (généro-
sité) lauft fur Taylor nur auf die Anerkennung blofl innerzeitiger
und immanenter Quellen der Wohltitigkeit und damit auf eine
»Stiftungsurkunde der modernen Unglaubigkeit« hinaus, der er »die
christliche Religion beziehungsweise de[n] Katholizismus als einzi-
ges Bollwerk gegen die drohende Desintegration und Unordnung«
entgegensetzt (EsZ, 1215).

Spatestens jetzt wird klar, dass Taylor es ablehnt, das sdkulare
Zeitalter seinerseits in siakularem Geist — d.h. hier: im Geist einer
Menschen jeglicher Couleur zum freien Austausch einladenden, in-
sofern gastlichen, zundchst nur auf die Ansprechbarkeit Fremder
bauenden politischen Kultur — zu behandeln und dass er sich in der
Frage, ob eine der von ihm behandelten Religionen, ein Atheismus,
Agnostizismus oder Humanismus als >wahr< einzustufen ist, nicht
wie die meisten Religionshistoriker und -soziologen zuriickzuhalten

40 P Jordan, Der Naturwissenschaftler vor der religiosen Frage. Abbruch einer Mau-
er, Oldenburg, Hamburg 1963.

58

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Erinnerung an >wahre« Gemeinschaft?

bereit ist. Er verteidigt eine Wahrheit der Sakularisierung, die weit-
gehend bestimmt, was er iiber Formen des Unglaubens und der
Irreligiositdt zu sagen hat, bei denen er sich gelegentlich fragt, ob es
sich um Weisen der Indifferenz handelt, die man mit Max Weber
als in religioser Hinsicht unmusikalisch bezeichnen miisste, oder
ob manche ihrer Manifestationen die Einstufung als »heidnisch«
verdienen.!!

Nicht nur mit Blick auf Enthusiasten, die offentlichkeitswirksam
»einen Anspruch auf géttliche Inspiration erheben« und sich un-
ter Berufung darauf zu geheiligter Gewalt gegen Andere berechtigt
glauben, auch im Hinblick auf all jene, die meinen, sich in einem
religionswissenschaftlichen oder -philosophischen Diskurs solcher
Kategorien ohne Anfiithrungszeichen bedienen zu diirfen, muss man
sich fragen, ob sie nicht eine Gefahr fiir Andere darstellen (EsZ,
467). Dass heute in der religionssoziologischen Forschung der Be-
griff des Heidentums bzw. des Paganismus vorwiegend nicht in
denunziatorischer Absicht, sondern >wertneutral«< verwendet wird,
um damit Anhanger alter Gétterkulte oder auch Nicht-Religiose von
Christen, Juden, Manichéern etc. zu unterscheiden, ohne dass damit
eine Abwertung vorgenommen wird, mag sein. Und inzwischen
haben sich auch Neo-Paganisten Gehor verschaftt, die mit diesem
Begriff gewiss keine negative Auto-Diskriminierung verbinden. Un-
bestreitbar schreibt sich Taylor aber in eine politische Gegenwart
ein, in der nicht nur im kulturellen Horizont des Islam »Heiden«
als »Ungldubige« und »Gottesleugner« aufgefasst werden, die von
der »richtigen« oder »wahren« Religion ausgeschlossen sind oder
von ihr nichts wissen wollen. Genau so diagnostiziert auch Taylor
die sdkulare Moderne als eine im Grunde >heidnische< — wobei
das pagane Moment hier zwischen direkter Transzendenz-Leugnung
einerseits und Vergleichgiiltigung der Immanenz-Transzendenz-Un-
terscheidung selbst andererseits changiert.

41 Vgl. demgegeniiber die Rechtfertigung eines »monde légitimement désacralisé«
im Zeichen eines »sacré humaine« bei Paul Ricceur, Luventure technique et
son horizon planétaire, in: Esprit [zuerst in Christianisme social (1958)], mars-
avril (2006), 98-109, hier: 104, 107, sowie die jingere Diskussion um religiose
Lebensformen in: K. Eberlein-Braun, D. Schotte (Hg.), Gelingen und Misslingen
religioser Praxis. Auseinandersetzungen mit Rahel Jaeggis »Kritik von Lebensfor-
men«, Berlin 2020.

59

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

Mit einer solchen Moderne mag sich Taylor nicht abfinden. So
diagnostiziert und beklagt er, in der Offentlichkeit gebe es keinen
Gott mehr (EsZ, 13); eine weitgehende (wenn nicht radikale) Entlee-
rung von allem Religiésen habe um sich gegriffen. Es herrsche nur
noch die sékulare Zeit, in der sich auch das gesellschaftliche Leben
heute vollziehe. Auflerhalb dieser Zeit-Ordnung gebe es keine ande-
re Zeit mehr. Aber stemmt sich der — zeitdiagnostisch nur schwer zu
verifizierenden — Vorherrschaft eines sikularen Zeit-Rahmens nicht
seit langem eine weitldufige Zeit-Kritik entgegen? Darunter auch
>inspirierte< Stimmen, die die Diagnose einer von jeglicher Religiosi-
tit entleerten Offentlichkeit Liigen strafen. Genief3t »das Religiose«
nicht seit dem Ende des Kalten Krieges eine bis dahin ungeahnte
Aufmerksamkeit — und zwar in allen rhetorischen Registern, von der
religionswissenschaftlichen Expertise, ohne die man nicht einmal
die religiés Fremden im eigenen Land richtig verseht, bis hin zur
ausufernden Redseligkeit psychologistischer Sorge um die Seelen
ungefragter Anderer? Keineswegs bedeutete die Sékularisierung und
die von Max Weber beschriebene Entzauberung der Welt, die ihr
angeblich jegliches Geheimnis raubt, das gewaltsame Ende der Reli-
gion, des Religiosen oder der Religiositat (EsZ, 922). Im Gegenteil
genief3t das Religiése in vielerlei Schattierungen eine unerhorte,
von stindigen Klagen tiber zuwenig Aufmerksamkeit begleitete dis-
kursive Konjunktur, die noch dadurch angeheizt wird, dass mehr
oder weniger >Inspirierte« den Verlust westlicher Identitit heraufbe-
schworen, der angeblich durch eine sikularisierte Moderne droht.
Wieder muss offenbar der Untergang des Abendlands bedrohlich
bevorstehen, damit Wegweiser in kiinftiges Geschick Gehor finden,
wo das Rettende wachsen soll.

In diese Konjunktur schreibt sich auch Taylor mit einer Sakulari-
sierungskritik ein, die ein dem Anschein nach universales »Wir« fiir
sich in Anspruch nimmt, von dem sie gleichzeitig unzéhlige Ande-
re ausschlief3t, die es sich gefallen lassen miissen, nur als Objekte
einer Diagnostik abgehandelt zu werden, an denen man die patholo-
gischen Folgen eines scheinbar verheerenden Sinnverlusts studieren
kann, der ihnen selbst womdglich gar nicht aufgeht. Nur mit Mithe
kann Taylors Diskurs daher an das Selbstverstindnis dieser >Ande-
ren< anschliefSen, wo es nicht auf verblassten oder tiberhaupt unzu-
ginglich gewordenen >letzten«< Sinn vorgreift und an ihm verzweifelt,
um einen »Weg nach drauflenc, in ein Jenseits-der-Welt, zu suchen,

60

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Erinnerung an >wahre< Gemeinschaft?

sondern an der Negativitat des in der Gegenwart sich entziindenden
Unertréglichen, Unannehmbaren und schlechterdings Intolerablen
der Gewalt Maf§ nimmt, um zu ermitteln, was sinnvoll und dringend
zu tun ist.4?

Nachweislich hat das, was wir in fragwiirdiger Allgemeinheit >Re-
ligion< nennen, an dieser Negativitat ebenfalls mafigeblichen Anteil.
Vor allem im Zeichen bestimmter Erscheinungsformen von Terroris-
mus steht heute >Religion« jedweder Art grundsitzlich unter einem
generalisierten Gewaltverdacht®’, der dazu zwingt, die Geschichte
aller Religionen darauthin zu befragen, wie sie sich urspriinglich,
in historischer Perspektive und ihrem gegenwértigen Sinn nach zur
Frage mutwilliger Verletzung Anderer verhalten. Zugleich beteuern
Verteidiger insbesondere der den Westen priagenden Konfessionen
deren unbedingte Verpflichtung auf eine Uberwindung >der« Gewalt
— ungeachtet widersprechender Befunde, die kanonischen Texten
zu entnehmen sind. Demgegeniiber wagt sich Taylor weit in die
Naturgeschichte der Gewalt vor, indem er iiber deren biologische
Erklarbarkeit spekuliert.

Liegen die Wurzeln der Gewalt etwa in urspriinglichen, womdog-
lich hormongesteuerte Neigungen, deren Spuren sich bis heute in
kollektiven Untaten vor allem »junger Manner« zeigen? Oder han-
delt es sich um archaische, aber kulturell iberformte, essentielle und
untilgbare Bediirfnisse nach Unmittelbarkeit und Gemeinschaftlich-
keit, die die Aussicht auf eine endgiiltige Uberwindung der Gewalt
als ganz und gar illusorisch erscheinen lassen? Gehort Gewalt also
zum >Lauf der Dinge<? Sollten wir uns insofern nicht nur mit ihr
abfinden, sondern sogar mit ihr verséhnen? Handelt es sich nicht
bei der biologisch verwurzelten, gegebenenfalls evolutionér erklar-

42 Was durchaus damit einhergehen kann, dass das, was sich jener Negativitit
widersetzt und in dieser Welt nicht aufgeht, nicht einfach >jenseits<, sondern
in ihr gesucht wird. So wire auch der Widerstand zu begreifen, den man mit
Levinas mit der radikalen Alteritdt des Anderen einhergehend gedacht hat. Vgl.
Vi, Einander ausgesetzt. Der Andere und das Soziale. Bd. I: Umrisse einer histo-
risierten Sozialphilosophie im Zeichen des Anderen; Freiburg i. Br., Miinchen
2018, Kap. X. Auf die Frage des Intolerablen kommt das Kap. XIV in diesem Bd.
zuriick.

43 H. Maier (Hg.), Wege in die Gewalt. Die modernen politischen Religionen, Frank-
furt/M. 2000; W. Schluchter (Hg.), Fundamentalismus, Terrorismus, Krieg, Wei-
lerswist 2003; R. Girard, Das Heilige und die Gewalt, Frankfurt/M. #1994;
Gewalt und Religion. Ursache oder Wirkung?, Berlin 2010.

61

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

baren Gewalt um eine irreduzible Konstante? Damit will es Taylor
aber nicht bewenden lassen. Denn er hlt derart reduktionistische
Ansitze fiir grundsitzlich verfehlt, insofern sie die Frage nach dem
metabiologischen Sinn der Gewalt gar nicht aufwerfen. Diese Frage
muss fiir Taylor aber aufgeworfen werden, bedenkt man die seines
Erachtens offenkundige Anziehungskraft der Gewalt, ihre befreien-
den Wirkungen und die fiir Taylor unbestreitbare Kraft ihrer numi-
nosen Qualitét. Aber gibt es >die< Gewalt iiberhaupt? Kann man ihr
generell, auf den Spuren Rudolf Ottos, zuschreiben, in Affekten wie
Schauder und Furcht oder Anziehung das »Wunder des Seins« im
Sinne der Anwesenheit eines »gestaltlos Géttlichen« zu enthiillen?
Gilt das auch fiir die zweifellos religios motivierte, nach wie vor
aktive rassistische Gewalt des Klu-Klux-Klan, religiéser Fanatiker
und sogenannter Fundamentalisten?

Taylor versucht sich so weit wie moglich einer moralistischen
Pauschalverurteilung jeglicher Gewalt zu entziehen und gibt unum-
wunden zu, wie tief nicht nur »primitive« Religionen in Gewalt
verstrickt waren, sondern bis heute »die Religion [!] in ihrer histori-
schen Gegebenheit [...] von Gewalt durchsetzt ist« (EsZ, 1062). Mit
Blick auf René Girard stellt er fest: »Es gibt nichts Befriedigenderes
als ein heiliges Gemetzel«, denn es verbinde zwei Strategien zur
Bewiltigung des Schreckens: es reduziere »das Wilde« der Gewalt
und nehme sie in die eigene Hand, um sie gegen Andere zu rich-
ten.** Bleibt es dabei nicht unumganglich bis heute? Vor allem im
Kampf gegen »Unglaubige« und »Heiden, die Gott nicht fiirchten?
Wenn man sich von ihnen derart distanziert hat, dass es »keine
Kompromisse mehr« geben kann, wie sollte man dann zdgern, Ge-
walt gegen sie als gottliche zu affirmieren? In diesem Sinne gibt es
»nach wie vor heilige Gewalt«, so dass die Gefahr auf der Hand
liegt, »dafs Greueltaten geschehen, die im Namen Gottes vollbracht
werden, wie sie im Alten Testament berichtet werden.*> Tatséchlich
sind »wir [!] im Christentum [...] riickféllig geworden, was vielleicht
nicht vollig vermeidbar war. Es gibt also nach wie vor den Segen
der Gewalt« (EsZ, 1109). Das mag einigen Christen »Unbehagen«
bereiten (von Opfern ist in diesem Zusammenhang nicht die Rede).
Aber besteht nicht eine »logisch-metaphysische Notwendigkeit zur

44 EsZ,1076; Girard, Das Heilige und die Gewalt, 319.
45 Erstes Buch Samuel, 15. Neue Jerusalemer Bibel, Freiburg i. Br. 1985, 358.

62

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://de.wikipedia.org/wiki/Sein_%28Philosophie%29
https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Sein_%28Philosophie%29

4. Erinnerung an >wahre« Gemeinschaft?

Bestrafung der Verweigerer« des rechten Glaubens? Liegt das nicht
unbestreitbar im Sinn einer gottlichen »Piadagogik« (EsZ, 1111)? Was
sollte dann die »Rechtgliubigen« daran hindern, diese selbst einen
Genozid wie den Volkermord an den Amalektitern nicht ausschlie-
flende Padagogik in die eigenen Hénde zu nehmen, um sie auf der
Basis einer solchen »strafrichterlichen Anschauung« zu beschleuni-
gen? Warum nur entwickelt sich diese Pddagogik ihrerseits in der
Geschichte so, dass zumindest einige Formen der Gewalt, »die heut-
zutage vollig ausgeschlossen sind, frither eher entschuldbar waren,
wie zum Beispiel heilige Kriege oder sogar Menschenopfer« (EsZ,
1116)? Fiir wen waren sie wirklich entschuldbar? Hat sich etwa ein
Anspruch unbedingter Schonung auch des radikalen Feindes im
Sinne einer Humanisierung der Religion nach und nach Geltung
verschafft? Oder warum sonst erscheinen diese Formen der Gewalt
heute vollig ausgeschlossen — so faszinierend sie manchen auch im
Hinblick auf ihren numinosen Charakter nach wie vor anmuten
mogen? Warum ist eine »Leugnung géttlicher Destruktivitit«, eine
Zuriickweisung irreversibler Verdammnis und ein Niedergang der
(Theologie der) Holle festzustellen*®, zu der man die Feinde — nicht
nur rhetorisch - allerdings nicht selten nach wie vor schicken méch-
te?

Ist wirklich schon ein Punkt erreicht, wo zumindest in einigen
Religionen fiir Gewalt gar kein Platz mehr ist, wie Taylor meint,
so dass der frithere Zusammenhang von Religion und Gewalt nach-
gerade unverstindlich zu werden beginnt und eine Auskehr aus
immer neuen Gewaltverkettungen denkbar wird? Mussten die fragli-
chen Religionen nicht versprechen, den »Anderens, der ihnen nicht
anhdngt, unbedingt vor der in ihnen selbst liegenden Gewalt zu be-
wahren? Sollte es etwa so sein, dass tatsichlich der Tod des Anderen
als des Anderen ihnen zu denken gab und sie vor dem Chauvinismus
einer Selbstgerechtigkeit mehr und mehr bewahrte, die selbst im
Krieg und im Genozid noch ein >religionspddagogisches« Moment
erkennt? Interessanterweise verweist Taylor zum Beleg auf die ein-
schldgigen Forschungen von Philippe Aries, die zeigen, wie der Tod
des Anderen erst seit dem 19. Jahrhundert als solcher, in zunehmend

46 G. Steiner, In Blaubarts Burg. Anmerkungen zur Neudefinition der Kultur, Frank-
furt/M. 1972, 62ff. Theologisch mag die Hoélle auler Kurs geraten sein; in
Redensarten wie »war is hell« hat sie iiberlebt.

63

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

sakularisierter Zeit, zum Vorschein gekommen ist* — aber nicht
nur als endgiiltige Trennung eines bzw. einer Geliebten (was Taylor
fir den »schlimmsten Tod« halt), sondern auch als Tod eines anony-
men Anderen — schliefSlich auch des »unbekannten Soldaten«.*3

Hatten sich nicht die in Europa vorherrschenden Religionen bis
weit in die Zeit hinein, die auch unbekannten ehemaligen Feinden
die Ehre erwiesen hat, an der Mobilisierung zum Krieg gegen sie
beteiligt? Ist ihnen die gebieterische Forderung zu verdanken, der
Gewalt ein Ende zu bereiten, wie Taylor suggeriert? Wer an dieser
Stelle auf das Gebot der Feindesliebe verweist, sollte nicht iiberse-
hen, wie sehr eben diese Religionen ihr eigenes Erbe verraten haben.
Worin auch immer der von Taylor gesuchte metabiologische Sinn
der Gewalt liegen mag — es sind ihre extremsten, radikalsten und
exzessivsten Erscheinungsformen im 20. Jahrhundert* gewesen, die
zu der unbedingten Forderung gefiihrt haben, auch Feinde jeglicher
Couleur vor der vernichtenden Gewalt ihrer Feinde zu bewahren;
und zwar in der aktuellen politischen Gegenwart, jetzt, und nicht
erst in einer eschatologischen Perspektive der Uberwindung jegli-
cher Gewalt.

Mit Recht macht Taylor darauf aufmerksam, dass auch zivilisato-
rischer Fortschritt in der Einhegung, Biandigung, Regulierung sowie
schliellich der Kriminalisierung und Untersagung von Gewalt mit
neuen Gewaltpotenzialen einherging. Bedient man sich nicht gerade
im Zeichen solchen Fortschritts mit bestem Gewissen aufs Neue
massiver Gewalt? Kehrt so nicht die dlteste Gewalt, wie sie uns
im Mythos vom Siindenbock iiberliefert ist, wieder? Je hoher die
Standards, an denen man sich und Andere misst, desto grofier schei-
nen die Verachtung und der Hass in dem Fall ausgepragt zu sein,
dass ihnen nicht entsprochen wird. Die Religionen stehen hier vor
dem gleichen Problem wie Spielarten eines sdakularen, prima facie
irreligiosen Humanismus: Wie konnen sie sich dagegen wehren,

47 Siehe Anm. 44 zu Kap. V in diesem Bd.

48 P. Aries, Studien zur Geschichte des Todes im Abendland, Miinchen 1981; R. Ko-
selleck, M. Jeismann (Hg.), Der politische Totenkult, Miinchen 1994; S. Plotke, A.
Ziem (Hg.), Sprache der Trauer, Heidelberg 2014.

49 H. Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Miinchen, Ziirich 31993;
E. Traverso, Auschwitz denken. Die Intellektuellen und die Shoah, Hamburg
2000; Im Bann der Gewalt. Der europdische Biirgerkrieg 1914-1945, Miinchen
2008.

64

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Erinnerung an >wahre< Gemeinschaft?

dass »das Unterdriickte« wieder auftaucht, namlich vor allem der
Stindenbockmechanismus, der schliefllich dahin fithrt, den Feind
auf hochst selbstgerechte, chauvinistische und moralistische Art und
Weise radikaler, vernichtender Gewalt auszuliefern, in der irrigen
Meinung, sich vom malum, das er verkorpert, ein fiir allemal befrei-
en zu konnen? Wie kdnnen sie der Versuchung der Reinheit widerste-
hen, die darin liegt, das Abgelehnte, in diesem Fall die Gewalt, unter
keinen Umstdnden mehr mit sich selbst in Verbindung bringen zu
wollen und es in Folge dessen auf Andere zu projizieren? Lasst
sich eine derartige Reinheit nicht allemal nur durch (illusorische)
Praktiken der Reinigung herstellen, denen diese Anderen zum Op-
fer fallen miissen? Wer sdhe nicht, dass man auch im Zeichen der
Achtung der Menschenrechte in die Falle einer solchen Ideologie
der Reinheit geraten kann, mit der Folge, dass die Gewalt sich eine
neue Basis verschafft und um so unerbittlicher, unbarmherziger und
griindlicher auszuiiben ist!>

Taylor spricht in diesem Zusammenhang von rationalisierter Ge-
walt mit falschem gutem Gewissen, gegen die weder Religionen, die
nach Uberwindung der Gewalt streben, noch auch sikulare Ideolo-
gien und Humanismen gefeit sind. So stehen wir vor dem Paradox
einer standig drohenden Wiederkehr von Gewalt™! gerade durch
diverse Varianten der Vorstellung, sich endgiiltig von ihr befreien
zu konnen. D.h. nicht, dass man sich mit der Unmoglichkeit, damit
zum Ziel zu kommen, leichthin arrangieren konnte. Denn man be-
dient sich der Gewalt, wie schon Maurice Merleau-Ponty in seinem
Buch Die Abenteuer der Dialektik festgestellt, hat, mit umso weniger
Bedenken, als sie angeblich den Dingen innewohnt.>

Jede derartige >Feststellung« von Gewalt lduft auch Gefahr, sie
festzuschreiben und sie zu affirmieren, so dass man daraus geradezu
einen Freibrief ableiten konnte, sich ohnehin unvermeidlicher Ge-
walt auch zu bedienen. Dagegen hilft wiederum weder religios noch
humanitar motivierte rigorose Abwehr einer als schlechterdings >bo-
se< eingestufte Gewalt, denn sie droht einer Aggressivitit freien
Lauf zu lassen, die gerade aus der vermeintlichen Uberlegenheit
einer Rechtschaffenheit keimt, die ganz und gar der Gewalt-Kritik

50 Vgl. H. Broch, Menschenrecht und Demokratie, Frankfurt/M. 1978.
51 C. Taylor, Gewalt und Moderne, in: Transit 23 (2002), 53-72.
52 M. Merleau-Ponty, Die Abenteuer der Dialektik [1955], Frankfurt/M. 1974, 113.

65

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

verpflichtet ist. So »entdecken wir zu unserer Uberraschung und zu
unserem Schrecken, dafl wir das Bose reproduzieren, das uns doch
ex negativo zur Selbstdefinition gedient hat« (EsZ, 1229).

Nicht einzusehen ist aber, dass der von Taylor zuriickgewiesene
Humanismus von den Abgriinden der Selbstgerechtigkeit so wenig
Ahnung haben kann, dass er sich solcher Aggressivitit blindlings
ausliefern misste. Zweifellos lassen sich dafir, dass diese Gefahr
nicht von der Hand zu weisen ist, ohne Weiteres Beispiele ange-
ben. Aber ist sikularen Gewalt-Konzeptionen darum grundsitzlich
weniger Fahigkeit zur Selbstkorrektur zu attestieren als diversen Re-
ligionen, die bis in die politische Gegenwart hinein das traurige
Schauspiel radikaler Gewalt gegen reale und phantasierte Feinde
auffithren? Immerhin haben solche Konzeptionen von der héfischen
courtoisie, die bereits der Unterdriickung exzessiver Gewalt diente,
iber die biirgerliche Zivilitit, mit der sich jedes Mitglied einer
Gesellschaft anfreunden sollte, bis hin zur Achtung der Menschen-
rechte, die niemandem zu verwehren sind (auch radikalen Feinden
nicht®?®), aus den Desastern kollektiver Gewalt politisch deutliche
Konsequenzen gezogen, die auch die Zuriickweisung eines abso-
luten Souverinititsanspruchs der modernen Staaten einschlieflen.
Seitdem gibt es keine unverfanglichen >inneren Angelegenheiten<
mehr, die es staatlicher Gewalt gestatten wiirden, nach eigenem
Gutdiinken mit eigenen< Biirgern oder mit Fremden zu verfahren.
Diese Konsequenzen sind historisch nur auf der Folie einer progres-
siven Sensibilisierung fiir den ohne Riicksicht auf Zugehorigkeit zu
einer partikularen politischen Gemeinschaft oder Gesellschaft ins
Spiel kommenden Anspruch des Anderen zu verstehen.

So gesehen zeichnet Taylor ein Zerrbild eines neuzeitlichen und
modernen Humanismus, dem er unterstellt, nur ein sich gegen die
Welt und Andere abschottendes Selbst hervorgebracht zu haben,
das scheinbar kein »wesentlich soziales Leben« mehr fiihren kann,
wie es angeblich in der »verzauberten [...] Welt unserer Vorfahren«
noch maéglich gewesen sein soll (EsZ, 79). Ist im Zuge des Prozesses
der Entzauberung der Welt wirklich auch das Gefiihl der Verwund-
barkeit verschwunden (wie Taylor meint), ohne das es ein soziales
Leben nicht geben kann (EsZ, 70)? Haben wir es im Gegenteil nicht
jetzt erst mit diversen Versuchen zu tun, die Bedeutung dieses Be-

53 Vgl. das Kap. XV in diesem Bd.

66

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Erinnerung an >wahre« Gemeinschaft?

griffs fiir soziales und politisch-rechtlich verfasstes Zusammenleben
auszuloten?>*

Gewiss hatten die neuzeitlichen Staaten bereits ein unvergleichli-
ches, wenn auch stindig prekires Ausmafd an innerer Pazifizierung
erreicht, bis sie im Desaster der beiden Weltkriege die Infragestel-
lung ihrer ganzen politischen Substanz erfahren mussten.> Zugleich
hat es gerade diese relative Sicherheit {iberhaupt erst erlaubt, sich
fiir Rechtsverletzungen weltweit aufgeschlossen zu erweisen, wie es
schon Kant im seiner Schrift Zum ewigen Frieden (1795) beschrieb.
Hat die Moderne nicht Spielrdume einer weit iiber das Samariter-
Gleichnis (das bereits die gerade nicht spezifisch religios fundier-
te Empathie fiir den Fremden vor Augen fithrt*®) und Antigones
Trauer um Polineikes®” hinaus gehenden Sensibilisierung fiir den
Anderen als Fremden bzw. als Feind gezeitigt?*® Und lasst sich diese
Sensibilisierung nicht gerade als Register der Verletzbarkeit durch
die Verletzung verstehen, die dem Anderen widerfahrt?>

Stimmt es, dass »das Zeitalter von Auschwitz und Hiroshima,
wo es Amnesty International und Médecins Sans Frontiéres hervor-
gebracht hat, »natiirlich [!] tiefgreifende christliche Wurzeln« -
und nur solche Wurzeln — offenbart (EsZ, 622)? Erklaren sich die
UN-Konvention iiber die Verhiitung und Bestrafung des Volkermor-
des (1948) und die aus dem gleichen Jahr stammende Allgemeine
Erklarung der Menschenrechte nicht aus der schieren Negativitat
radikaler, exzessiver und extremer Gewalt, der man jetzt erst wie
im Deutschen Grundgesetz die >unantastbare« Wiirde jedes Anderen
entgegensetzt? Unter Verweis auf den anti-modernistischen Syllabus
Pius IX. bestreitet auch Taylor nicht, dass nachdriickliche Zweifel an
jedem Versuch angebracht sind, die fragliche Sensibilitét fiir Gewalt
nachtréglich >katholisch« fiir sich selbst in Anspruch nehmen zu
wollen. Doch er zieht nicht genug in Betracht, ob sie ihre Quelle

54 Siehe dazu die Kap. VIIT und IX in diesem Bd.

55 W. Lienemann, Gewalt und Gewaltverzicht, Miinchen 1982.

56 Vgl. W. Jens (Hg.), Vom Nichsten. Das Gleichnis vom barmherzigen Samariter
heute gesehen, Miinchen 1984.

57 . Butler, Antigone’s Claim, New York, Chichester 2000.

58 . Butler, Frames of War. When is Life Grievable?, London, New York 2009.

59 Vgl. VL. (Hg.), Sensibilitit der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und politische
Sensibilisierung im Kontext westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr.17 der
Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018.

67

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

nicht in der Gegenwart verletzbarer, von Gewalt heimgesuchter und
sich ihr widersetzender Subjekte selbst haben konnte, seien sie nun
»glaubig« (wie auch immer), >ungldubig< oder in dieser Hinsicht
unentschieden, abstinent oder indifferent. Der Auseinandersetzung
mit unertriglicher und inakzeptabler Gewalt leistet gewiss einen
Barendienst, wer die Sensibilitat fiir entsprechende Verletzungen nur
bestimmten Uberlieferungen und Traditionen exklusiv vorbehalten
sehen mochte — um den Preis, sie Anderen im Grunde abzuspre-
chen, solange sie sich nicht in einem eindeutig religids inspirierten
>Wir< integrieren lassen, ohne das es menschliche Gemeinschaft in
Wahrheit angeblich nicht geben kann, die der Gewalt so weit wie
nur moglich entsagt — nachdem sie deren religios-padagogischen
Sinn gebilligt hat.

5. Ausblick

Wer heute, im globalen Horizont, diese Auseinandersetzung voran-
bringen mochte, muss, scheint mir, das genaue Gegenteil tun: jene
Sensibilitdt jenseits aller vorausgesetzten Gemeinschaft und unab-
hingig von jeglicher Politik der Eingemeindung Fremden zutrauen,
anbieten und zumuten; und zwar in der Hoffnung, sie fiir eine
Kritik und Politik der Gewaltreduktion fruchtbar machen zu kon-
nen, die sich in keiner Weise von einem >Wir< abhidngig machen
darf, das man zuvor fiir sich selbst exklusiv beansprucht hat. Taylor
verschweigt seinen Lesern, wie sehr sich gerade im Rahmen einer
sdkularen, jeglichen exklusiven Besitzanspruch jener Art preisgeben-
den politischen Kultur eine Sensibilisierung fiir die Gewalt gezeigt
hat, die Anderen widerfahren ist — eine Sensibilitat, die auf die
Spur ihres Anspruchs fiihrt, der fraglichen Gewalt nicht unterwor-
fen zu werden. Davon abgesehen hat Taylors Mahnung Gewicht,
dass jede Kritik der Gewalt, die darauf abzielt, sie sich endgiiltig
vom Halse zu schaffen, Gefahr lduft, sie sich a tergo in der eigenen
Selbstgerechtigkeit, im exzessiven Moralismus und in der Projektion
auf Feinde wieder zuzuziehen. Das gilt selbst dort, wo man im
Zeichen unbedingter Achtung angesichts des Anderen den Anspruch
auf Gewaltlosigkeit in kaum mehr tiberbietbarer Art und Weise ver-
schirft hat. Gerade dieser Anspruch, der stets nur einem Anderen

68

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ausblick

unter vielen anderen Anderen gelten kann, droht in eine mafilose,
ihrerseits gewalttrichtige Uberforderung umzuschlagen, wie die Ge-
walt-Kritik im Anschluss an Walter Benjamin, Emmanuel Levinas
und Jacques Derrida bis hin zu Alain Badiou, Jacques Ranciere und
vielen anderen gezeigt hat.®

Aber auch hier gilt, dass sich eine sékulare, keineswegs jeglicher
Riickbindung (religio) an den Anspruch des Anderen abschwoérende
politische Kultur®! lingst fiir diese Kritik ge6ffnet und in ihrem Sin-
ne engagiert hat, statt nur einem bornierten Wohlergehen verhaftet
zu bleiben, wie es Taylor und Rorty beschreiben. Es handelt sich
nicht, wie Taylor es sehen mochte, um eine von allen Anderen und
von allem Anderem ungeriihrte, kalt bleibende und desengagierte,
sondern um eine erst angesichts extremer, exzessiver und radikaler
Gewalt sensibilisierte Vernunft®2, die letztlich auch fiir den radikalen
Feind eintritt und sich auf diese Weise nicht zuletzt selbst davor
bewahrt, in schiere Vernichtungspolitik umzuschlagen, in der die
Gewalt auch {iber eine Politik triumphieren wiirde, die sich ihrer
Uberwindung verschrieben hat.

Taylor présentiert sich uns weniger als Beobachter, denn als un-
nachsichtiger Kritiker eines sdkularen Zeitalters, das er als Diagnos-
tiker einer Verlustgeschichte rekonstruiert, gegen die er eindeutig
Partei ergreift.®* Dabei ist sein Hauptgegner ein fiir unertraglich

60 W. Benjamin, Zur Kritik der Gewalt, Frankfurt/M. 21971; Levinas, Humanismus
des anderen Menschen; ]. Derrida, Gesetzeskraft. Der smystische Grund der Auto-
rititc, Frankfurt/M. 1991; A. Haverkamp (Hg.), Gewalt und Gerechtigkeit. Derri-
da-Benjamin, Frankfurt/M. 1994; J. Ranciere, Das Unvernehmen, Frankfurt/M.
2002; A. Badiou, Ethik, Wien 2003; P. Delhom, A. Hirsch (Hg.), Im Angesicht
der Anderen. Emmanuel Levinas’ Philosophie des Politischen, Berlin, Ziirich
2005; M. Staudigl (Hg.), Gesichter der Gewalt. Beitrdge aus phdnomenologischer
Sicht, Miinchen 2014.

61 Vgl. VL, The human person: vulnerability and responsiveness. Reflections on
human dignity, religio and the other’s voice, in: Naharaim. Journal of German-
Jewish Literature and Cultural History 4, nr. 1 (2010), 47-66; Unconditional
Responsibility in the Face of Disastrous Violence. Thoughts on religio and the
History of Human Mortality, in: Journal for Continental Philosophy of Religion 1
(2019), 191-212.

62 Vgl. B. Keintzel, V. (Hg.), Hegel und Levinas, Freiburg i. Br., Miinchen 2010.

63 Den Begriff der Sikularisierung versteht Taylor weniger wie andere Autoren vor
ihm von der Enteignung kirchlichen Eigentums her oder als »Verweltlichung
der Welt«, sondern im Lichte der Herrschaft einer sakularen Zeit, die scheinbar
jedes andere Zeitbewusstsein weitgehend verdringt hat. Das erinnert an die

69

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

oberflichlich gehaltener Humanismus, gegen den er den Vorwurf
erhebt, von einer transzendenten »Realitdt« nichts mehr wissen zu
wollen und infolge dessen von wahrer menschlicher Gemeinschaft
nichts mehr wissen zu kdnnen. Gerade im Namen einer solchen
Gemeinschaft spricht Taylor aber fiir ein »Wir«, das, wie er offenbar
meint, geradezu die Substanz des Okzidents reprisentiert, der sich
seit langem im Zuge der Sékularisierung selbst zu ruinieren droht.
So arbeitet Taylor an einer identitdren Geschichte des Westens, die
er katholisch in Beschlag nimmt. Infolge dessen bezahlt er in mehr-
facher Hinsicht einen hohen Preis: (a) den Preis einer verkiirzten
Rekonstruktion einer sikularen Moderne, deren eigene, vor allem
auf Gewalt-Kritik gemiinzte Beitrage zur politischen Gegenwart er
so nicht angemessen wiirdigen kann; (b) den Preis der Behauptung
einer exklusiven Gemeinschaft, auflerhalb derer es scheinbar gar
keine wahre Gemeinschaft geben kann; auch nicht infolge einer
solidarischen Gewalt-Kritik; (c) den Preis, den Westen auf eine Ge-
meinschaft zu verpflichten, die Fremden nur eine Eingemeindung
anzubieten hat, nicht aber eine gastliche Begegnung zwischen im
Verhiltnis zueinander Fremden, die einander nichts voraus zu haben
behaupten. Erneut laufen wir so Gefahr, in das schon vielfach, auch
von Rorty variierte Schema >Der Westen vs. der Rest der Welt<
zuriickzufallen, wobei die Frage allein zu interessieren scheint, wie
Andere >uns«< nachfolgen kénnen, wo >wir< langst auf dem richtigen
Weg — diesmal der Vergemeinschaftung im Zeichen jener »transzen-
denten Realitdt« — waren. So wird zum wiederholten Male der Geist
einer gastlichen Begegnung verspielt, die nur unter konsequentem
Verzicht auf jegliche identitdre Aneignung der exklusiv in Anspruch
genommenen Uberlieferung fiir Fremde wird attraktiv sein kénnen.
Und man befleifligt sich einer Rhetorik exklusiver, Fremde allenfalls
generds einbeziehenden Gemeinschaft, die gerade davon am aller-
wenigsten verrit, worin Gemeinschaft bestenfalls griindet: in der
gastlichen Vergemeinschaftung mit Anderen, die als solche niemals
in einer exklusiven Gemeinschaft werden aufgehen konnen und
zu deren unverfiigharem Anspruch sie sich responsiv verhilt. Das

zeitontologische Kritik Michael Theunissens, der in seiner Negativen Theologie
der Zeit (Frankfurt/M. 1991) die Negativitit des Ausgeliefertseins an die lineare
Zeit der Moderne vom Verlust einer aionischen, anderen Zeit bzw. des Anderen
der Zeit her rekonstruiert hat.

70

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Ausblick

jedenfalls lehrt ein radikal revidiertes Gemeinschaftsdenken von
Helmuth Plessner und Georges Bataille iiber Maurice Blanchot und
Jacques Derrida bis hin zu Jean-Luc Nancy, Roberto Esposito und
Elena Pulcini.®

Weniger denn je scheinen die atlantischen Frontlinien derart ein-
fach zu verlaufen, wie es noch fiir Hegel den Anschein hatte, als
er feststellte, die Neue Welt konne zum Kontinent der Sehnsucht
fiir all jene werden, die das alte Europa nur noch langweilt. In
diese Welt hat man auch viel Uberholtes importiert, darunter Ver-
satzstiicke einer erzdhlenden Geschichtsphilosophie und eines Ge-
meinschaftsdenkens, das den Europdern durch kollektive Gewalt
verleidet worden ist, die ihren alten Kontinent verwiistet hat. Das
heifdt freilich nicht, dass man diesseits des Atlantiks Anderen viel
voraus hdtte und dass >wir< schon eine angemessene Vorstellung
davon hatten, wie die Geschichte des Westens im globalen Horizont
anders zu entwerfen wire. Auch der Geist des Verzichts auf jegliche
identitdre Aneignung der Lehren, die man aus der fraglichen Gewalt
gezogen hat, sollte jedenfalls nicht wieder in ein Besitzdenken zu-
riickfallen, das >uns« als leuchtendes, anderswo nur noch nachzuah-
mendes Beispiel dafiir prasentiert, was menschliche Gemeinschaft
und Geschichte angeblich in Wahrheit ausmacht. So, wie Taylor aber
in seiner transatlantischen Sakularisierungskritik genau das vor Au-
gen fithren will, unterminiert er eben jenes Wir, von dem er fahrlas-
sig selbstgerechten Gebrauch macht.®> Die Frage, vor die uns Rorty
und Taylor stellen, lautet daher, wie >wir< das vermeiden kdnnen,

64 J.-L. Nancy, Das gemeinsame Erscheinen. Von der Existenz des >Kommunismus<
zur Gemeinschaftlichkeit der >Existenz<, in: ]. Vogl (Hg.), Gemeinschaften. Po-
sitionen zu einer Philosophie des Politischen, Frankfurt/M. 1994, 167-204; R.
Esposito, Communitas. Ursprung und Wege der Gemeinschaft, Berlin 2004; E.
Pulcini, Das Individuum ohne Leidenschaften. Moderner Individualismus und
Verlust des sozialen Bandes, Berlin 2004; M. Blanchot, Die uneingestehbare Ge-
meinschaft, Berlin 2007; J.-L. Nancy, Die herausgeforderte Gemeinschaft, Berlin
2007; VI, Ausgesetzte Gemeinschaft — unter radikalem Vorbehalt. Fragen zur
aktuellen Kritik jeglicher Vergemeinschaftung mit Blick auf Helmuth Plessner und
Jean-Luc Nancy, in: V1. et al. (Hg.), Profile negativistischer Sozialphilosophie, 55—
76; J. Spitta, Gemeinschaft jenseits von Identitit? Uber die paradoxe Renaissance
einer politischen Idee, Bielefeld 2013; M. Gutjahr (Hg.), Orte des Negativen.
Sprache, Bild und Gemeinschaft bei Maurice Blanchot (i. E.).

65 In der aktuellen Auseinandersetzung mit C. Taylor (wie auch in seinen Antwor-
ten auf sie) bleibt dieser Zusammenhang weitgehend unterbelichtet; vgl. C.

71

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Einleitung

ohne ganz und gar auf ein Reden und Schreiben in der ersten Person
Plural verzichten zu miissen, in dem wir zu ermitteln versuchen, was
in Anbetracht der eigenen Geschichte nicht zu verwerfen ist: eine
nicht selbstgerechte, nicht fiir sich selbst vorrangig oder exklusiv
in Anspruch genommene Kritik der Gewalt in allen ihren Erschei-
nungsformen, die sie allererst von denen her zu entfalten hitte, die
ihr unterworfen waren und sind.

Taylor, Replik, in: M. Kithnlein, M. Lutz-Bachmann (Hg.), Unerfiillte Moderne?
Neue Perspektiven auf das Werk von Charles Taylor, Berlin 2011, 821-861.

72

https://dol.org/10.5771/67834956891862-33 - am 21.01.20286, 02:35:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - [(=)IEm—


https://doi.org/10.5771/9783495991862-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Vor dem Hintergrund amerikanisch-europäischer Spannungsverhältnisse
	2. Bequem mit der alles erfassenden Kontingenz arrangiert – in einer ethnozentrischen Optik?
	3. Für eine Kultur der Aufmerksamkeit und zur Frage, wer ›zählt‹ – eine Logik der Ausweitung
	4. Erinnerung an ›wahre‹ Gemeinschaft?
	5. Ausblick

